
2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 117 

unvorhersehbare Eskalation der Geosphäre zeigen sich die vitalen Kräfte des Planeten 
aber nicht zuletzt als bedrohliche Mutationen und Gefahr für menschliches Leben. 

Diese schmerzhafte Erkenntnis einer wechselseitigen terrestrischen Verbundenheit, 
also die vielfach vitalen aber auch letalen Verflechtungen mit dem Planeten, erfordert da
mit eine grundlegende Repositionierung menschlicher Wesen. Jene Notwendigkeit eines 
anderen Selbst- und Weltverständnisses wird aber auch in der Beziehung des Menschen 
zur Technik deutlich, wie das folgende Unterkapitel zeigen wird. 

2.3 Entgrenzung durch Technologie: Eigenmächtige Maschinen 

2.3.1 Technoszientistische Optimierung: Die Welt als Uhrwerk 

Was sich für die Entwicklungen der Moderne hinsichtlich der chronologischen und bio
logischen Dimensionen nachvollziehen lässt, kann auch für den in den vorherigen Kapi
teln bereits angeklungenen und nicht immer ganz trennscharfen Prozess der technologi
schen Entgrenzungen nachgewiesen werden. So stellt ganz besonders die technologische 
Bearbeitung der Welt eine unmittelbare Veränderung der irdischen Gegebenheiten dar, 
welche sich mit dem Beginn der Moderne und parallel zur Auflösung einer göttlich le
gitimierten Weltordnung in umfänglichem Maße zu verbreiten begann. Die kulturtech
nologische Transformation einer naturgegebenen Welt ist dabei das Kernmotiv im Ur
sprungsmythos moderner Gesellschaften. So heißt es im Historischen Wörterbuch der Philo
sophie: »Der Begriff ›Technik‹, wie er sich in der zweiten Hälfte des 18. Jh. mit dem Beginn 
der industriellen Revolution als Bezeichnung für das Ganze des maschinell/instrumen
tell Verfügbaren herausbildet, ist zu einem Schlüsselbegriff der Moderne avanciert.«143 
Der Bruch zwischen Kultur- und Natursphäre, die aktive, mittels Technologie vollzogene 
Umarbeitung passiver Naturressourcen gilt so als Schlüsselidee der Menschwerdung in 
der Neuzeit. Latour spricht von einer »großen Trennung«144 und permanenten »Reini
gungspraktiken«145 zwischen den Sphären, welchen er keineswegs zufällig in seiner Pro
fession als Wissenschafts- und Technikforscher ansichtig geworden ist.146 Als allgemein 
geteilte Vorstellung des modernen Denkens identifizieren aber schon früher Descartes 
und Bacon sowie später Marx und Weber die durch technische Werkzeuge ermöglichte 
Naturbeherrschung des Menschen als Teil seines Wesens und somit als ursächlich für 
Lebens-, Produktions- und gesellschaftliche Verhältnisse.147 

143 Ritter et al. 1998. Herv. J.P. Gerade in der Antike hat der Begriff jedoch noch einen deutlich wei
ter gefassten Deutungsrahmen und schließt neben dem Sinnbezirk des Maschinellen, von Werk

zeuggebrauch und Wissenschaft auch das Künstlerische und eine generelle Kunstfertigkeit sowie 
Erkenntnisfähigkeit ein (vgl. ebd.). 

144 Latour 2015, S. 20. 
145 Ebd., S. 19. 
146 Freilich geht es Latour in seiner Forschung gerade um die Aufdeckung dieser Konstruktion einer 

Trennung zwischen Naturen/Kulturen, welche eigentlich von einer permanenten »Übersetzung 
oder Vermittlung« (ebd., S. 21.) und damit ›Hybridität‹ der scheinbar getrennten Sphären gekenn
zeichnet sind. 

147 Vgl. Schirmacher 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Die Wirksamkeit eines naturwissenschaftlichen, technologischen Denkens zu Be
ginn der Neuzeit und ihr dynamisierender Einfluss auf Mensch, Welt und Gesellschaft 
lassen sich auf vielerlei Ebenen zeigen. So hebt Georg Jochum insbesondere die Verwelt
lichung humaner Heilserwartung durch technische Ermächtigungen hervor – ein säku
larisierender Übergang vom jenseitigen Ewigkeitsideal zum diesseitigen Erarbeitungs
potential qua technologisch gesteigerter Freiheitsgrade: 

»[Man kann also] davon sprechen, dass sich in der Renaissance eine Transformation des 
letztlich noch außerweltlich orientierten Humanismus des späten Mittelalters zu ei
nem innerweltlichen, wissenschaftlich-technischen Humanismus vollzogen hat. Dies 
führte zur Aufwertung der Fähigkeiten des Menschen zur technischen Weltbearbei

tung und leitete damit die Herausbildung eines ›modernen‹ Welt- und Selbstverständ
nisses ein.«148 

Der moderne Humanismus und die Verdrängung theologischer Erklärungszusammen
hänge lassen sich im Detail anhand des von René Descartes konzipierten naturwissen
schaftlich-mechanistischen Weltbildes darstellen. Denn Descartes sieht in der Ausge
staltung und Funktionsweise der Wirklichkeit zwar noch das Wirken eines absoluten 
Gottes ausgedrückt, doch ist die Beschreibung dieser Wirklichkeit in technischen und 
naturwissenschaftlichen statt religiösen Formen gehalten. So beschreibt er die Realität 
als komplexes Uhrwerk, als Weltmechanismus, der sich insbesondere mittels mathema
tischer Methoden erschließen lässt.149 Für Descartes gilt: »Die ›res extensa‹ wird unter 
dem Schema der Mechanik als ›machina mundi‹, als ein gigantisches Uhrwerk aufge
fasst. Nur wer die mathematisch-mechanische Sprache der Natur enträtselt, kann ihr 
auch präzise Befehle geben.«150 In dieser Interpretation der Welt als mechanische Appa
ratur, welche einst durch einen »höchsten Werkmeister«151 konzipiert wurde und welche 
in der Entschlüsselung eben dieser mechanischen Prinzipien ebenfalls die Lenkung des 
Weltapparats ermöglicht, wird der technologische und wissenschaftsbasierte Humanis
mus der Moderne deutlich. 

Dabei ist auch der Mensch selbst nicht von der mechanistischen Interpretation aus
geschlossen. Zwar ist er über seinen göttlichen Geist (›res cogitans‹) nicht mit den auto

148 Jochum 2017, S. 317. 
149 »Bis hier habe ich nämlich die Erde und die ganze sichtbare Welt nach Art einer Maschine (machi

na mundi) beschrieben, wo ich nur die Gestalt und Bewegung beachtete.« (Descartes 1870a, S. 270.) 
Dennoch schränkt Descartes seine mechanische Deutung insofern ein, als dass die Welt nur »mit 
allen Erscheinungen der Natur genau übereinstimmt.« (Ebd., S. 283f., Herv. J.P.) »So wie nun Die, 
welche in der Betrachtung der Automaten geübt sind, […] so habe auch ich versucht, aus den sicht
baren Wirkungen und Theilen der Naturkörper zu ermitteln, wie ihre Ursachen und unsichtbaren 
Theilchen beschaffen sind. Wenn man auch vielleicht auf diese Weise erkennt, wie alle Naturkör
per haben entstehen können, so darf man daraus doch nicht folgern, dass sie wirklich so gemacht 
worden sind. Denn derselbe Künstler kann zwei Uhren fertigen, die beide die Stunden gleich gut 
anzeigen und äußerlich ganz sich gleichen, aber innerlich doch aus sehr verschiedenen Verbindun
gen der Räder bestehen, und so hat unzweifelhaft auch der höchste Werkmeister alles Sichtbare 
auf mehrere verschiedene Weisen hervorbringen können.« (Ebd., S. 282f., Herv. J.P.) 

150 Zwierlein 2001, S. 141. 
151 Descartes 1870a, S. 283. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 119 

matengleichen Tieren oder der unbelebten Welt gleichzusetzen, dennoch lässt sich auch 
sein Körper mittels mechanischer Funktionsweisen beschreiben. 

»Die Maschine unseres Körpers ist endlich so eingerichtet, dass alle Veränderungen in 
den Bewegungen der Lebensgeister auch verschiedene Poren des Gehirns öffnen […]. 
Deshalb hängen alle Bewegungen, die ohne den Zutritt unseres Willens geschehen, 
[…] nur von der Gestaltung unserer Glieder und dem Lauf der Lebensgeister ab. Sie wer
den von der Hitze des Herzens erweckt und erfolgen in dem Gehirn, den Nerven und 
Muskeln ebenso natürlich, wie die Bewegungen einer Uhr durch die bloße Kraft ihrer 
Feder und die Gestalt ihrer Räder hervorgebracht wird.«152 

Diese mechanischen Beschreibungen der Körperfunktionen spiegeln sich beispielswei
se auch in dem nur wenige Jahre vorher von William Harvey beschriebenen Blutkreislauf 
wider, dessen Zirkulationshypothese ähnliche Parallelisierungen von Automatismen in 
Mensch und Maschine evozierten. Bloß ein Jahrhundert später veröffentlichte La Mettrie 
dann die Schrift L’Homme-Machine (1748), welche die rein mechanistische und materia
listische Deutung des Menschen und der Welt vollendete. 

Max Weber hebt ebenfalls die technologischen Ablösungs- und Ermächtigungsvor
gänge hervor, die den gesellschaftlichen Wandel mit Beginn der Moderne kennzeichnen. 
So sind es vor allem die technischen Überwindungen organischer also natürlicher Limita
tionen, welche die Besonderheit der Epoche darstellen. 

»Die Loslösung der Technik ›von den Schranken der den organischen Stoffen innewoh
nenden Gebundenheit‹, sodann die Loslösung der technischen Produktion ›von den or
ganischen Schranken der Arbeit‹, schließlich die Loslösung der Güterproduktion ›von 
jeder Gebundenheit an die überkommene Tradition‹ [kennzeichnen die moderne Epo
chenschwelle].«153 

Technologie als Mittel der Emanzipation von den traditionellen Verhältnissen verändert 
so den Umgang mit und das Erscheinungsbild von der materiellen Welt, dynamisiert 
aber gleichzeitig die ständische und statische Gesellschaftsordnung, welcher vorher als 
›naturgegebene‹ göttliche Ordnung legitimiert war. Diese Umgestaltungen lassen sich 
mit zahlreichen Schlüsseltechnologien verknüpfen, welche den menschlichen Hand
lungsspielraum mit dem Übergang in die Moderne deutlich erweitern. Die Erfindung 
der Dampfmaschine, Eisenbahn, nautische Schifffahrt, Spinnmaschine, elektrische 
Telegraphie, Bergbau, aber vor allem die koloniale Plantagenwirtschaft und Massen
produktion in den Fabriken verändern radikal das Angesicht der Erde und Selbstbild 
des westlichen Menschen im Zuge dieser wissenschaftlich-technischen Revolution.154 

152 Descartes 1870b, S. 23. Anschaulich ist auch der Vergleich eines toten Körpers mit einem kaputten 
Apparat: »Der Körper eines lebenden Menschen unterscheidet sich von dem eines toten, wie eine 
Uhr oder eine andere selbstbewegliche Maschine, die aufgezogen ist und damit in sich das kör
perliche Prinzip der Bewegungen, für die sie bestimmt ist, und alles zu ihrer Tätigkeit nötige hat, 
von einer Uhr oder Maschine, die zerbrochen ist, und in der das Prinzip ihrer Bewegung nicht mehr 
wirkt.« (Ebd., S. 14.) 

153 Weber, Max 1923, Wirtschaftsgeschichte, 262f. nach Konersman 1992. 
154 Vgl. Clark/Szerszynski 2021, S. 55–76. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Diese technologischen Transformationen dynamisierten somit nicht nur die materielle 
Gestaltbarkeit der Lebensumstände, sondern veränderten auch unmittelbar gesell
schaftliche Strukturen. So analysierte wohl am prägnantesten Karl Marx, dass diese 
technologische Emanzipation im Zuge der Industrialisierung auch den Übergang einer 
ständischen in eine Klassengesellschaft prägte, bei der sich die soziale Stellung nicht 
länger nach göttlichem Geburtsrecht, sondern den spezifischen Produktionsverhält
nissen und der Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel ergab. Arbeitskämpfe 
und Widerstände gegen diese neuen Formen der gesellschaftlichen Strukturbildungen 
richteten sich vielsagend in Gestalt der Maschinenstürmer auch explizit gegen die Arbeits- 
und Lebensbedingungen unter dem Diktat einer industriellen Maschinerie. 

Die moderne Technologie begünstigt demnach auf vielerlei Ebenen neue ordnungs
bildende Strukturen. Die technologische Steuerung der Welt funktioniert dabei oftmals 
äquivalent zu den religiösen Ordnungsstrukturen. Wo einst kirchliche Feiertage, Ge
betszeiten und Gottesdienste zur Strukturierung des Alltags wirksam waren, sind es in 
den Fabriken nun Stoppuhren, Stechkarten und die Fließbandgeschwindigkeit, welche 
den Takt des Lebens vorgeben. Die Lebenszeit selbst, die Rhythmisierung des Alltags ge
schieht alsbald nach dem Lauf der Technik, welche durch künstliches Licht die Tage ver
längert und anhand mechanischer Zeitmesser die Stunden standardisiert. Statt durch 
Sonnenstand und Pulsschlag teilt sich die subjektiv erlebte Zeit bald in objektiv bestimm
bare und technologisch definierte Dauer von Arbeitseinheiten.155 In gewisser Weise sub
stituiert die technische Logik die vorher theologische. Denn auch eine mechanische Kos
mologie, wie etwa im Sinne Descartes, ermöglicht es wie eine religiöse, Erwartungssi
cherheit zu schaffen, indem nun statt des Vertrauens auf göttliche Harmonie, technolo
gische Automatisierung der Natur das »Bedürfnis nach Umweltstabilität«156 befriedigt. 
In seiner Analyse der modernen Epochenschwelle stellt Arnold Gehlen diese Parallelen 
zwischen magisch-religiösen und technischen Praktiken heraus, welche beide »dem Be
dürfnis, die Gleichförmigkeit des Naturverlaufes sicherzustellen und den Rhythmus der 
Welt zu stabilisieren«157, nachkommen. 

»Die Faszination durch den Automatismus bildet den vorrationalen und überprakti
schen Antrieb in der Technik, der sich zuerst viele Jahrtausende lang in der Magie, der 
Technik des Übersinnlichen, auswirkte, bis er erst in jüngster Zeit seine vollkommene 
Erfüllung in Uhren, Motoren und rotierenden Maschinen jeder Art fand.«158 

Der kosmische Verlauf von Himmelskörpern, das Wiederkehren von Tag und Nacht, Jah
reszeiten und Sternbildern, die Rhythmen der Natur, organische Wachstums- und Ver
fallsprozesse, Vegetationsperioden und vitale Zyklen, lassen schon früh eine Geordnet
heit der Welt erahnen und machen damit eine gewisse Vorhersehbarkeit und Ausrechen
barkeit von irdischen Phänomenen möglich. Auch John Durham Peters weist in seiner 

155 Vgl. Kümmel 1974. 
156 Gehlen 2007, S. 14. 
157 Ebd., S. 14. 
158 Ebd., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 121 

Betrachtung der ›Himmelsmedien‹ die Verwandtschaft von religiösen mit astronomi
schen und meteorologischen Berechnungen nach, da beide Wissenssysteme versuchten, 
den »regular cycles of the heavenly bodies«159 Sinn zu zuschreiben. Die mit der Moder
ne einsetzende isomorphe Umdeutung scheinbar harmonisch aufeinander abgestimm
ter Zyklen des Kosmos, welche einst durch Beschwörungen und Opferriten gerahmt und 
als das Produkt eines göttlichen Lenkungsgeschehens interpretiert wurden, zu einer Art 
kalkulier- und manipulierbaren Weltmechanismus, also einer automatischen ›machina 
mundi‹, zeigt anschaulich die äquivalente Stabilisierungsfunktion von technologischen 
wie theologischen Deutungen der Wirklichkeit. 

Als Archetypus des modernen naturwissenschaftlichen und technologieaffinen Ge
lehrten kann sicher Francis Bacon mit seinem szientistischen Weltbild angesehen wer
den. So macht Jochum deutlich, dass Bacon in seinen Schriften mit besonderem Nach
druck die Überwindung einer göttlichen und natürlichen Ordnung durch technologische 
Ermächtigung einfordert und damit als zentrale Figur für den Übergang von limitieren
der Vormoderne zu entgrenzter Neuzeit anzusehen ist. 

»In dem 1620 veröffentlichten Novum Organum Scientarium verkündete Francis Bacon 
unter Bezug auf die Plus-Ultra-Symbolik sein Projekt, durch Wissenschaft und Technik 
›die Macht und die Herrschaft des Menschengeschlechts selbst über die Gesamtheit 
der Natur zu erneuern und zu erweitern.‹ Francis Bacon transformierte mit dieser Pro
grammatik den Okzidentalismus […] und weitete das eurozentrische Projekt der Kolo
nisierung der Welt zum anthropozentrischen und technoszientifischen Programm der 
expansiven Kolonisierung von Natur aus.«160 

So wird in Bacons Schriften die kunstfertige Wissenschaft als Methode der Naturbe
herrschung herausgestellt, welche es erlaubt, die Prozesse der Welt zu analysieren und 
dann zum Wohle der Menschheit umzugestalten. Das Bild eines aktiven Menschen, wel
cher der passiven Natursphäre, einer Art terra incognita, die es zu erobern gilt, gegen
über gestellt ist, wird hier als koloniales Narrativ der Moderne besonders deutlich. Die 
Wissenschaft ermöglicht es, laut Bacon, die Natur mit ihren eigenen Waffen zu schla
gen und durch experimentelle und rationale Entbergung ihrer Wirkmechanismen in den 
menschlichen Herrschafts- und Machtbereich einzugliedern. Die Wissenschaft als Mit
tel der Beherrschung entspringt ganz dem Überlegenheitsdenken des europäischen Hu
manismus der damaligen Zeit, welcher die Kolonialisierung aller als minderwertig ein
gestuften ›natürlichen Anderen‹ (unzivilisierte Naturvölker, unkultivierte Naturräume 
und unkontrollierte Naturtriebe) zum Ziel hatte. So ist die expansive und durch Wissen
schaft und Technik vermittelte Kultivierung der Welt auch in kriegerischen, imperialis
tischen und kolonialistischen Bildern gehalten, was besonders anhand der Heraushe
bung dreier disruptiver Erfindungen deutlich wird, welche Bacon als Ursache der euro
päischen Dominanz zu identifizieren glaubt. 

159 Peters 2016, S. 166. 
160 Jochum 2017, S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

»Man erwäge auch den großen Unterschied, der zwischen der Lebensweise in einem 
gebildeten Lande Europas und dem in einer wilden und barbarischen Gegend des neu
en Indiens besteht. Man wird diesen Unterschied so groß finden, dass man mit Recht 
sagen kann, der Mensch ist für den Menschen ein Gott, nicht bloß wegen der Hilfe und 
der Wohltaten, sondern auch für die Lebenszustände überhaupt, und dies bewirken 
nicht der Himmel, nicht die Körper, sondern allein die Kunst [der Wissenschaft]. Auch 
ist es gut, wenn man die Kraft, die Güte und die Folgen der Erfindungen betrachtet; nir
gends tritt dies deutlicher hervor, als bei jenen dreien, die dem Altertum unbekannt 
waren, […] nämlich die Buchdruckerkunst, das Schießpulver und der Kompass. Diese 
drei haben die Gestalt der Dinge und die menschlichen Zustände auf der Erde verän
dert; die eine in den Wissenschaften, die andre im Kriegswesen und die dritte in der 
Schifffahrt. Zahllose Veränderungen sind ihnen gefolgt, und keine Herrschaft, keine 
Sekte, kein Gestirn scheint je größere Wirkung und größeren Einfluss auf die mensch

lichen Verhältnisse ausgeübt zu haben als diese mechanischen Dinge.«161 

Die Innovationen Buchdruck, Schießpulver und Kompass werden von Bacon als unmit
telbare Bedingung für die Entwicklung von Wissenschaft, Kriegswesen und Schifffahrt 
angeführt, welche die ›gebildeten Lande Europas‹ in ihrer Höherstellung und Macht ge
genüber dem ›unzivilisierten‹ Rest der Welt auszeichnen. Dabei stellen diese Erfindun
gen anschaulich das Bacon’sche Projekt der Moderne als imperialistischen Eroberungs
feldzug dar, welche Wissenschaft und Technik neben Spreng- und Schusswaffen sowie 
Kriegs- und Handelsschiffen zur Beherrschung von Naturgesetzen, naturbelassenen Re
gionen, naturnahen Völkern und natürlichen Ressourcen vorsieht. Ironischerweise sind 
es dabei aber gerade die Kulturen in den ›wilden und barbarischen Gegenden‹, welche je
ne Erfindungen bereits Jahrhunderte früher als die europäischen Kolonialisten machten 
und diese über Handelswege überhaupt erst in den Westen brachten. 

Die Bacon’sche Analyse und Annäherung an die Natur geschieht deshalb, für die 
Neuzeit typisch, in einer domestizierenden Art und Weise. Erst in künstlichen Experi
mentalaufbauten und technischen Zurichtungen wird die Natur dazu gezwungen, ihre 
Geheimnisse und Gesetze preiszugeben: »[S]o gebe ich nicht bloß eine Beschreibung von 
der freien und gelösten Natur […], sondern mehr noch eine Beschreibung von der gebun
denen und bedrängten Natur; wenn sie durch Kunst und menschliches Zutun aus ihrem 
Zustand verdrängt, gepresst und geformt wird.«162 Das hier dargelegte Programm der 
techno-szientistischen Moderne versteht sich somit als Praxis, die weibliche, passive, 
rohe Natur durch männliche, aktive und kunstfertige Wissenschaftler zu unterwerfen 
und zu beherrschen.163 

Auch wenn Werkzeuggebrauch, technologische Kunstfertigkeit und künstliche 
Apparate weit vor der Moderne als Teil menschlicher Lebensführung präsent waren, 
scheint sich mit der Neuzeit und insbesondere durch die Industrialisierung ein signi
fikanter Wandel hinsichtlich des Stellenwerts von Technik ergeben zu haben. Gehlen 
spricht in seinem Werk Die Seele im technischen Zeitalter (1957) von einer »absolute[n] 
Kulturschwelle, [… ein] in der Geschichte der Menschheit sehr seltene[s] stufenartige[s] 

161 Ebd., S. 177f. 
162 Bacon 1870, S. 62f. 
163 Vgl. Keller 1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 123 

Großereignis irreversibler Natur.«164 Die modernen technologischen Transformationen 
bilden, seiner Meinung nach, erstmalig eine »Superstruktur«165. Durch das Dreigespann 
von maschineller Innovation, zusammen mit einer neuen wissenschaftlichen Methode – 
dem »Experiment [… als] Verfahren, Naturvorgänge so zu isolieren, dass sie beobachtbar 
und messbar werden«166 – sowie der »gleichzeitig entstehende[n] ›kapitalistische[n]‹ 
Produktionsweise«167 entsteht eine vorher ungekannte gesellschaftliche Gemengelage. 
Diese Aspekte rationaler Wirklichkeitsentfaltung laufen dabei parallel und bedingen sich 
untereinander. So setzten sich, laut Gehlen, »all drei Instanzen – Industrie, Technik und 
Naturwissenschaft – gegenseitig voraus«168 und lassen damit eine qualitativ anderes 
Welt- und Menschenbild emergieren, eben jenes der Moderne. 

2.3.2 Technologische Avantgarde: Futurismus und Biokosmismus 

Der Mythos der Moderne identifiziert also die Technik als Motor des Fortschritts und 
Mittel rationaler Weltbearbeitung, welche dem Menschen so den Weg in eine selbst
gestaltbare neue Zeit ebnet. Es sind gerade die durch Naturwissenschaft, Industrie 
und technologische Werkzeuge hervorgebrachten Gestaltungsfreiheiten und Ermäch
tigungspotentiale, die den Menschen als Stellvertreter Gottes mit gänzlich neuem 
Selbstbewusstsein ausstatten. Dieser Prozess lässt sich in seiner höchsten Ausprägung 
besonders gut für die Zeit Anfang des 20. Jhd. und hier im Denken und Handeln ei
ner maximal technophilen Avantgarde nachzeichnen. Sowohl die italienische als auch 
russische Avantgardebewegung reklamierten nämlich um die vorherige Jahrhundert
wende den radikalen Neuanfang und Aufbruch in eine durch Technologie befreite und 
gottähnliche Menschheit. 

In ihrer Verschwisterung mit der Kunst als absolute schöpferische Kraft wird Tech
nologie als ›ars machinae‹, als mechanische Zeugungsmacht, sowohl im prä-faschisti
schen Italien als auch prä-stalinistischen Russland, in einem Klima genereller gesell
schaftlicher Aufbruchsstimmung, zum zentralen Antriebsmoment einer anbrechenden 
Zeitenwende. In maximalistischer Form erklärt man in Italien: »Warum sollten wir zu
rückblicken, wenn wir die geheimnisvollen Tore des Unmöglichen aufbrechen wollen? 
Zeit und Raum sind gestern gestorben. Wir leben bereits im Absoluten, denn wir haben 
schon die ewige, allgegenwärtige Geschwindigkeit erschaffen.«169 Und ähnlich klingt es 
auch nur wenige Jahre später in Russland: »Wir fordern, dass das Recht auf Existenz 
(Unsterblichkeit, Auferstehung, Verjüngung) und die Freiheit, den Raum des Kosmos zu 
besiedeln, essenzielles und reales Menschenrecht ist.«170 Die Forderung von Unsterb
lichkeit und die Überwindung irdischer Grenzen, also die Transzendierung von Zeit und 
Raum, werden in der revolutionären Stimmung Europas zu erklärten Zielen einer von 
technologischen Allmachtsphantasien trunkenen Avantgarde-Bewegung. Hierbei wird 

164 Gehlen 2007, S. 97. 
165 Ebd., S. 10. 
166 Ebd., S. 11. 
167 Ebd., S. 11. 
168 Ebd., S. 12. 
169 Aus Marinetti, Manifest des Futurismus (1909) in Schmidt-Bergmann 2009, S. 77. 
170 Aus dem ›Anarchistisch-Biokosmistischen Manifest‹ (1922) in Groys 2018, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

die Amalgamierung von Kunst, Wissenschaft und Politik unter dem Diktat eines techno
logischen Revolutionsimperativs erstmals radikal formuliert, was so bereits einen Vor
geschmack auf die danach folgende gesellschaftliche Gleichschaltung im europäischen 
Faschismus sowie sowjetischen Kommunismus gibt. 

Die italienische Avantgarde sieht mit ihrem prominentesten Vertreter, Filippo Toma
so Marinetti, die neue Zeit vor allem durch die technologische Geschwindigkeitssteigerung 
gekennzeichnet. In seinem futuristischen Manifest wendet sich Marinetti dabei radikal 
gegen alles Vergangene, gegen Moralismus und Tradition, aber eben auch gegen alles 
vermeintlich Unmännliche, gegen Pazifismus und Besonnenheit. 

»Wir erklären, dass sich die Herrlichkeit der Welt um eine neue Schönheit bereichert 
hat: die Schönheit der Geschwindigkeit. Ein Rennwagen, dessen Karosserie große Roh
re schmücken, die Schlangen mit explosivem Atem gleichen … ein aufheulendes Au
to, das auf Kartätschen zu laufen scheint, ist schöner als die Nike von Samothrake. […] 
Wir wollen den Krieg verherrlichen – diese einzige Hygiene der Welt – den Militaris

mus, den Patriotismus, die Vernichtungstat des Anarchismus, die schönen Ideen, für 
die man stirbt, und die Verachtung des Weibes. […] Schaut uns an! Noch sind wir nicht 
außer Atem! Unsere Herzen kennen noch keine Müdigkeit, denn Feuer, Hass und Ge
schwindigkeit nähren sie. […] Aufrecht auf dem Gipfel der Welt schleudern wir noch 
einmal unsere Herausforderungen den Sternen zu.«171 

Im italienischen Futurismus wird diese neu maschinelle Weltordnung mit unnachgie
biger Härte eingefordert. Die technologische und industrielle Umarbeitung der Lebens
welt soll noch in maximaler Weise gesteigert werden, was den sich gerade erst in globa
lem Ausmaß entwickelnden Transport-, Produktions- und Informationssystemen eine 
mythologische und heilsartige Aufladung zuteilwerden lässt. Diese Vergöttlichung der 
Technik, die libidinöse, fast fetischistische Überhöhung von Metall, Elektrizität, Fabrik
lärm und Geschwindigkeit zeugen dabei von einer zwanghaften Sinnsuche, welche sich 
in Folge des religiösen Vakuums und zunehmender gesellschaftlicher Volatilität, heraus
bildet. Mit dem Feuereifer frisch konvertierter Glaubenskrieger stürzen sich die Futu
risten auf die Apparate und Ausdrucksformen dieser neuen technologischen Welt und 
machen sich jene durch Selbstbeschleunigung und mechanische Mimese zu eigen. So 
meint etwa der Kulturwissenschaftler Hansgeorg Schmidt-Bergmann zum soziohisto
rischen Hintergrund des Futurismus: »Die Apotheose von Beschleunigung und Bewe
gung ist auch ein unmittelbarer Reflex auf die notwendige Veränderung der tradierten 
Lebensgewohnheiten, das Verschwinden der gewohnten Lebensräume und die sich an
kündigende universelle Mobilität.«172 

171 Marinetti nach Schmidt-Bergmann 2009, S. 77ff. 
172 Ebd., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 125 

Marinetti und seine fanatischen Glaubensbrüder173 sind damit nur die lautesten und 
sichtbarsten Vertreter eines allgemeinen neuen »Weltgefühls«174, welches die umfassen
den Transformationen und Dynamisierungen der industriellen Gesellschaft abbildet. Sie 
fangen das sich ausbreitende großstädtische Lebensgefühl zunehmender Unrast, einer 
rauschhaften, schon fast fiebrigen Getriebenheit ein und stilisieren dieses zu einem Le
bensideal der »jungen und starken Futuristen!«175 Statt »ranziger Romantik des vaga
bundierenden, wilden Poeten und des langhaarigen, bebrillten und schmutzigen Philo
sophen«176 preisen die Futurist:innen den technologischen Progress und revolutionären 
Sprung nach vorn. Sie sind von der »Verachtung aller Hindernisse, Begierde nach dem 
Neuen und Unerforschten [, … von] Modernität, Hygiene«177 geprägt. Für sie ist »Fortbe
wegung in großer Geschwindigkeit ein Gebet. [Sie preisen die] Heiligkeit des Rades und 
der Schienen.«178 

Diese religiöse Aufladung der Technik fordert schlussendlich eine totale Indienst
stellung des Menschen unter das Diktat der mechanisierten Lebenswelt. Es wird eine 
totale technologische Herrschaft angestrebt, welche plastische Subjekte, artifizielle Mi
lieus und eine industriell beschleunigte Lebensführung mit dem synchronen Takt der 
Maschinenproduktion verschmelzen lässt. So werden die Fabriken zu Tempeln, die fu
turistischen Ingenieure zu Priestern und der »Rausch der hohen Geschwindigkeiten im 
Automobil [wird] nichts anderes als die Freude, sich mit der einzigen Göttlichkeit verei
nigt zu fühlen.«179 Die Feier des angebrochenen ›Reiches der Maschinen‹ wird so für die 
Futurist:innen zum Gottesdienst. 

»[B]esingen werden wir die vielfarbige, vielstimmige Flut der Revolutionen in den mo

dernen Hauptstädten; besingen werden wir die nächtliche, vibrierende Glut der Arse
nale und Werften, die von grellen Monden erleuchtet werden; die gefräßigen Bahnhö
fe, die rauchende Schlangen verzehren, die Fabriken, die mit ihren sich hochwinden

173 Marinettis Überhöhung männlichen Heroentums ist ebenso grenzenlos, wie seine Misogynie. Er 
wendet sich gegen alles weiblich konnotierte Empfindsame, Romantische und Liebevolle in einer 
klassisch hierarchischen Geschlechterbinarität (siehe insbes. Marinetti 2015.). Aber auch weibli
che Futuristinnen fordern vor allem den Kampf, den Krieg und den verschwenderischen Herois
mus auf den geschichtlichen Schlachtfeldern. So gesteht Valentine de Saint-Point den Frauen ih
rer Generation zwar ebenfalls ›mannhafte‹ und ›heldenhafte‹ Eigenschaften und Fähigkeiten zu, 
verweigert sich somit einer weiblichen Passivierung als bloße ›Krankenwärterin‹, oder ›Buhlerin‹. 
Aber dennoch wendet sie sich explizit gegen die Forderungen des Feminismus (»Der Feminismus 
ist politischer Irrtum. Der Feminismus ist ein Gehirnfehler der Frau, den ihr Instinkt bald erkennen 
wird. Man darf der Frau keines der von den Feministen geforderten Rechte geben. Sie ihr geben 
hieße nicht die von den Futuristen ersehnte Wandlung, im Gegenteil einen Überfluss an Ordnung 
herbeiführen.« Saint-Point in Schmidt-Bergmann 2009, S. 93.) Somit verbleiben Frauen nach ihrer 
Forderung bei den dennoch tradierten Geschlechterrollen von Mutter oder Geliebten, die trotz des 
Vorbilds historischer Kriegerinnen vor allem »Kinder als blutigen Tribut für den Krieg und Herois
mus« (ebd., S. 95.) erzeugen sollen. 

174 Schmidt-Bergmann 2009, S. 197. 
175 Ebd., S. 79. 
176 Ebd., S. 204. 
177 Ebd., S. 204. 
178 Ebd., S. 204. 
179 Ebd., S. 205. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

den Rauchfahnen an den Wolken hängen; die Brücken, die wie gigantische Athleten 
Flüsse überspannen, die in der Sonne wie Messer aufblitzen; die abenteuersuchenden 
Dampfer, die den Horizont wittern; die breitbrüstigen Lokomotiven, die auf Schienen 
wie riesige mit Rohren gezäumte Stahlrosse einherstampfen und den gleitenden Flug 
der Flugzeuge, deren Propeller wie eine Fahne im Winde knattert und Beifall zu klat
schen scheint, wie eine begeisterte Menge.«180 

Diese Verabsolutierung einer technischen Lebensrealität wirkt sich auch maximal ent
grenzend auf räumliche und zeitliche Kategorien aus. So forciert die totale Geschwin
digkeit schlussendlich den Vergleich mit kosmischen Vorbildern und transzendiert den 
futuristischen Menschen in seinem Streben nach absoluter Grenzüberschreitung zum 
überirdischen Heroen. »Man muss den Sternen das Geheimnis ihrer verwirrenden, 
nicht verstehbaren Geschwindigkeit rauben. […] Nehmen wir also an den großen Him
melsschlachten teil; [… diesem] Krieg der Sterne. […] Unsere Heiligen sind das Licht 
und die elektromagnetischen Schwingungen mit 3×1010 m/s.«181 In der Orientierung an 
der maximalen Geschwindigkeit des Lichts der Sterne finden Marinetti und seine fu
turistischen Weggefährt:innen die absolute Grenze ihres Strebens nach beschleunigter 
Vollkommenheit. In den imaginierten Existenzbedingungen der äußersten Himmels
körper liegen so die finalen Orientierungspunkte des futuristisch Vorstellbaren. In der 
Anrufung astraler Leitbilder totalisiert sich das futuristische Streben nach technologi
scher Geschwindigkeitssteigerung und legitimiert eine akzelerierte, politische sowie 
kosmische Revolution, die in der menschlichen Herrschaft über die raumzeitlichen 
Grundlagen des Universums gipfelt. Hiermit scheint die Vollendung des linearen Fort
schrittsgedankens der Moderne formuliert: »Die durch Geschwindigkeit verhundertfachte 
menschliche Energie wird über Zeit und Raum herrschen. […] Die Geschwindigkeit ver
leiht dem menschlichen Leben endlich eine der Eigenschaften des Göttlichen: die gerade 
Linie.«182 

Diese kosmische und apotheotische Agenda der Futuristen erfordert auch ein ent
sprechend neues Menschenbild, welches der mechanischen und elektrischen Entwick
lungsgeschwindigkeit entspricht. Und so kann die Grenze zwischen der organischen und 
maschinellen Sphäre nicht unversehrt bleiben. Die technologische Transformation der 
Lebenswelt darf sich nach futuristischem Ideal nicht nur auf soziale Verhältnisse be
schränken. Dementsprechend fordert Marinetti in radikaler Vollendung der technolo
gischen Heilsgeschichte die Erschaffung eines mechanischen Menschen, welcher, maschi
nengleich, seine durch Alter und Abnutzung verschlissenen Teile ersetzen lassen und so
mit der Sterblichkeit entfliehen kann. 

»Mit Hilfe der Intuition werden wir die scheinbar unbeugsame Feindschaft besiegen, 
die unser menschliches Fleisch vom Metall der Motoren trennt. Nach dem Reich der Le
bewesen beginnt das Reich der Maschinen. Durch Kenntnis und Freundschaft der Ma

terie, von der die Naturwissenschaftler nur die physikalisch-chemischen Reaktionen 

180 Ebd., S. 78. 
181 Ebd., S. 205. 
182 Ebd., S. 203. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 127 

kennen können, bereiten wir die Schöpfung des mechanischen Menschen mit Ersatz
teilen vor. Wir werden ihn vom Todesgedanken befreien, und folglich auch vom Tode, 
dieser höchsten Definition logischer Intelligenz.«183 

Die mechanische Unsterblichkeit dräut schon am Horizont des von den Futurist:innen 
herbeigesehnten neuen Zeitalters. Das ›Reich der Maschinen‹ folgt, ihrer Meinung nach, 
auf die bisher organische Entwicklung des Lebens und dieser ›zukünftige Mensch‹ soll 
durch die Emanzipation von den Lasten eines schwächlichen, d.h. auch liebenden und 
begehrenden Körpers, aber vor allem alternden und sterbenden Körpers erzeugt wer
den. Marinetti sieht in dem, was er »die große mechanische Vergöttlichung oder den me
tallischen Sinn nenn[t]«184, eine Fortführung des geschichtlichen und materiellen Fort
schritts, der auch an der Gestalt des Menschen nicht unverrichteter Dinge vorbeigehen 
wird. Vielmehr setze die Technologie bisher schlafende Anlagen im menschlichen Wesen 
frei und führt ihn so, engelsgleich, einem höheren Dasein zu. 

Doch sollten diese sich entfaltenden Flügel für den Aufschwung in eine himmlische 
Welt tatsächlich weniger aus weißen Federn bestehen, sondern aufgrund der »unmit
telbar bevorstehenden Identifikation des Menschen mit der Maschine«185 als stählerne 
Tragflächen in Erscheinung treten. Wenn sich Marinetti und das Programm des Futu
rismus als Gipfel einer strukturellen Aufbruchs- und Revolutionsstimmung zu Beginn 
des 20. Jhd. verstehen lassen, dann wundert es nicht, wenn hierbei schon die Transfor
mation eines neuen ahumanen bzw. inhumanen Menschentyps, geformt in den Fabriken 
und gehärtet auf den Schlachtfeldern, antizipiert wird. 

»Akzeptiert man Lamarcks transformistische Hypothese, so wird man sicher anerken
nen, dass wir die Schaffung eines a-humanen Typus anstreben. […] Wir glauben an die 
Möglichkeit einer unabsehbaren Zahl menschlicher Verwandlungen und erklären in 
vollem Ernst, dass im Fleisch des Menschen Flügel schlafen. […] Der für eine allgegen
wärtige Geschwindigkeit geschaffene a-humane und mechanische Typus wird natür
lich grausam, allgegenwärtig und kampfbereit sein. Er wird mit überraschenden Orga
nen ausgestattet sein, angepasst an die Erfordernisse einer Umwelt voller unablässiger 
Erschütterungen. […] Der multiplizierte Mensch, den wir erträumen, wird die Tragödie 
des Alterns nicht kennen.«186 

Dieser ›multiplizierte Mensch‹, der in den futuristischen Manifesten uniform und 
furchtlos imaginiert wird, der das Altern und körperlichen Niedergang nicht kennen 
soll, vollzieht seine ›Vollendung‹ in Wirklichkeit aber vor allem dadurch, dass diese 
jungen Vertreter eines heraufziehenden ›mechanischen Typus‹ zwar automatengleich 
erzeugt, doch dann auf den Schlachtfeldern Europas vernichtet werden, ohne je die 
Chance auf ein greisenhaftes Dahinsiechen zu erhalten. Wenn Marinetti prophezeit 
»Gewissenspein, Güte, Gefühl und Liebe stellen nichts als zerfressene Gifte der un
erschöpflichen vitalen Energie dar, bloße Barrieren für den Fluss unserer mächtigen 

183 Ebd., S. 23. 
184 Ebd., S. 108. 
185 Ebd., S. 108. 
186 Ebd., S. 108f. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

physiologischen Elektrizität. Sie werden eliminiert werden.«187, dann nimmt er die 
»metallische Disziplin«188 von »Menschen, die in schöner, stahlfarbener Stimmung 
beinahe ohne Liebe durchs Leben schreiten«189 vorweg, welche nicht nur in Verdun, der 
Normandie oder Stalingrad in Reih und Glied in ihren Untergang marschierten, sondern 
ebenso mitleidlos Millionen von ›Untermenschen‹ in Vernichtungslagern auslöschen 
sollten. 

Doch nicht nur innerhalb des revolutionären Italiens und anderer später dem 
Faschismus verfallender Gesellschaften, wurde die Technologie als eigentliches Fort
schrittsinstrument identifiziert. Auch in Russland standen unter dem Narrativ einer 
kollektiven Entwicklungsgeschichte die schier unbegrenzten Potentiale maschineller 
Umgestaltung im Zentrum eines utopischen Projekts. In Gestalt der russischen Avant
gardebewegung stand dabei aber schon von Beginn an weniger das Individuum und 
seine Transformation zum automatisierten Helden im Fokus, sondern dominierten 
Vorstellungen eines »gemeinsamen Werkes«190 zur Überwindung von räumlichen und 
zeitlichen Limitationen. Unter der avantgardistischen politischen Bewegung des Bio
kosmismus lassen sich russische Denker versammeln, welche parallel zu europäischen 
Positionen einer technologischen Apotheose ebenfalls die menschliche Vergöttlichung 
qua maschineller Vermittlung anstrebten. Der Biokosmismus veranschaulicht dabei 
ebenso wie der Futurismus zentrale Motive eines anthropozentrischen Denkens, die 
dann in der radikalen Umgestaltung der Erde im Anthropozän gipfeln. Wie Marinetti 
und seine Zeitgenossen in Russland exemplarisch verdeutlichen, drückt sich die spe
zifische moderne Verfassung in der Grenzüberschreitung räumlicher und zeitlicher 
Limitationen aus und versucht damit ein quasi gottgleiches menschliches Wesen zum 
Herrscher über die niedere Natur und damit letztlich auch den Planeten zu machen. 

Auch in Russland wurden also die gesellschaftlichen Umbrüche und Transforma
tionspotentiale angesichts bröckelnder Deutungshoheit religiöser und traditionaler 
Weltbilder zur Forcierung revolutionärer Technikutopien genutzt. So forderten die an
archistischen Biokosmisten 1922 in ihrem ersten Manifest die Überwindung räumlicher 
und zeitlicher Grenzen: »Die kommunistische Gesellschaft der Unsterblichen wird auch 
›interplanetar‹ sein, d.h. den ganzen kosmischen Raum besetzen.«191 Auch wenn der 
Biokosmismus keine geschlossene philosophische oder künstlerische Schule bildet,192 
so lassen sich zur Zeit des Übergangs vom 19. ins 20. Jhd. doch verschiedene Positionen 
innerhalb der russischen Ideengeschichte finden, welche übereinstimmend die religiöse 
Leerstelle und die politische Aufbruchsstimmung durch technowissenschaftliche Ma
ximalutopien zu füllen versuchten. Insbesondere die umfassenden Dynamisierungen 
im Zuge der russischen Revolutionen zu Beginn des 20. Jhd. und die dadurch erwach
senden Potentiale der Schaffung neuer ideeller und materieller Ordnungsstrukturen 

187 Ebd., S. 108. 
188 Ebd., S. 108. 
189 Ebd., S. 109. 
190 Fjodorow, Nikolaj nach Groys 2018, S. 19. 
191 Groys 2005, S. 14. 
192 Vgl. Hagemeister 2018, S. 179. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 129 

ließen Konzepte maximaler mechanischer Gestaltbarkeit von Mensch, Gesellschaft und 
Kosmos attraktiv werden.193 

Der »Begründer des sogenannten ›russischen Kosmismus‹«194 und damit früher Ver
treter technologischer Erfüllungsversprechen war ein gewisser Nikolaj Fjodorow, wel
cher in seiner Philosophie des gemeinsamen Werkes die Erzeugung eines materiellen Pa
radieses, durch die Überwindung von räumlicher und zeitlicher Ohnmacht für restlos 
alle Menschen forderte. Ursprung dieser totalen Entgrenzung raumzeitlicher Katego
rien war die »supramoralistische«195 Kritik, also der Widerspruch, dass der technologi
sche und politische Fortschritt gegenwärtiger und zukünftiger Generationen auf den An
strengungen und Errungenschaften vergangener Generationen (›die der Väter‹) beruhe, 
die die Früchte ihres Schaffens aber nicht ernten könnten und sich somit die kommen
de Menschheit (›die Söhne‹) schuldig an ihren Vorvätern mache.196 Folglich müsse die 
Revitalisierung der Verstorbenen das oberste Ziel gesellschaftlicher Entwicklung sein: 
»[Es besteht] die unbedingte Pflicht zur Erlösung aller gewesenen Geschlechter und zur 
Tilgung der Schuld gegenüber den ›Opfern der Geschichte‹.«197 Der Tod stelle also die ei
gentliche Grenze einer wahren menschlichen Gemeinschaft dar und müsse dementspre
chend zur Realisierung eines gerechten Fortschritts überwunden werden. 

»Wahres Glück und vollendete Gerechtigkeit können in der Geschichte niemals ganz 
verwirklicht werden; sie scheitern letztlich am Faktum des Todes. Der Tod macht nicht 
nur das Leben des Einzelnen zu etwas Zeitlichem und Zufälligem und damit wert- und 
sinnlos, sondern zerstört auch die Einheit der Menschheit, indem der sie in Generatio
nen spaltet. Damit verhindert er, dass alle am Ziel des Fortschritts teilhaben und die 
historischen Opfer und Anstrengungen sinnvoll werden, da ihre Ergebnisse nicht für 
die gesamte Menschheit Bedeutung erlangen.«198 

Aus dieser Versündigung der jüngeren Generationen an den älteren erwächst folglich 
die Notwendigkeit »den Tod zu überwinden und alle Verstorbenen (die ›Väter‹) physisch 
›aufzuerwecken‹.«199 Dies scheint in der erneuten Synthese von Kunst und Wissenschaft 
möglich, welche die Verbindung kreativer Schöpfungskraft mit technologischen Mit
teln zur »›Wiederherstellung‹ oder ›Wiedererweckung‹«200 erlaubt. Diese Verbindung 
aus Kunst und Technik sieht Fjodorow, selber Bibliothekar, insbesondere in der musealen 
Bewahrung und Wiederbelebung von bereits vergangenen menschlichen Schöpfungen. 

»Das Museum liebt seine Ausstellungsstücke und verspricht, sie für potenziell unendli
che Zeit aufzubewahren. […] Das wahrlich emanzipierte Individuum erfährt sich selbst 

193 Vgl. Hagemeister 2005, S. 19. 
194 Hagemeister 2018, S. 178. 
195 Ebd., S. 181. 
196 Hagemeister stellt heraus, dass Fjodorows Werk durchaus »misogyne Züge« (ebd., S. 181.) auf

weist, er sein Projekt der Wiederauferstehung aber auf alle »›Väter‹ und ›Mütter‹« (ebd., S. 181, FN) 
ausdehnt. 

197 Hagemeister 2018, S. 181. 
198 Ebd., S. 170. 
199 Ebd., S. 171f. 
200 Ebd., S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

vielmehr als Kunstwerk, das vor Verfall und Vernichtung geschützt werden muss. De
mensprechend ist die wahre Technologie eine Technologie der Bestandssicherung. Die 
Museumstechnologie trägt somit Sorge für die Individualdinge, sichert ihr Bestehen, 
macht sie unsterblich.«201 

Diese Umdeutung des Menschen im Sinne eines gestaltbaren Kunstwerks, welches kre
iert, konserviert und reproduziert werden kann, beruht auf einer rein materiellen und 
eben nicht metaphysischen Weltsicht. Dahingeschiedene sollen »ganz mechanisch-ma
terialistisch [mittels] Aufspüren, Sammeln und Synthetisieren der verstreuten, indivi
duell geprägten ›Teilchen‹, aus denen die Körper der Verstorbenen bestanden«202 wieder 
zusammengesetzt werden können.203 Mit Fjodorows Forderung: »Unser Körper muss 
unser Werk sein«204, emanzipiert sich der Mensch gänzlich von der bisherigen natürli
chen oder göttlichen Geworfenheit oder Geschaffenheit und kann sich als selbstschöpfe
risches Wesen begreifen. Durch diese museums-technologische Kontrolle über das Wohl 
des Körpers erlangt der Mensch, nach Fjodorow, unweigerlich die Unsterblichkeit, denn 
»wenn wir das Leben im Zusammenhang mit dem Weltgefüge betrachten, sind wir in 
der Lage zu entdecken, warum das Leben, das, wie angenommen werden muss, zunächst 
eintägig war, dann einjährig und dann mehrjährig wurde, und unter welchen Bedingun
gen es folglich endlos dauern kann […].«205 

Diese säkulare Heilsgeschichte und Umdeutung christlicher Erlösungsgedanken ist 
dabei keineswegs zufällig. Vielmehr zeigen sie eine Kontinuität theologischer Vorstel
lungen und Motive auf, welche im Zuge der Entzauberung jenseitig christlicher Leh
ren als diesseitige und politische, also insbesondere technologische, Ziele formuliert wer
den. Dementsprechend lassen sich Parallelen von der aufgerufenen Sünde gegenüber 
den historischen Vätern zur Erbsünde Adam und Evas gegenüber dem Gottvater ziehen. 
Aber auch die künstliche Wiederherstellung scheint strukturgleich zur göttlichen Wie
derauferstehung, sowie die artifizielle Abschaffung des Todes in der Gemeinschaft aller 
je existierenden Menschen Ähnlichkeiten mit der Idee christlicher Unsterblichkeit der 
Seelen im ewigen Paradies aufweist. Theologische Sinnstiftungen gehen in technologi
schen Projektionen auf. 

Aus der Wiederauferweckung aller vorherigen Generationen erwächst aber auch ein 
räumliches Problem. Denn der begrenzte irdische Planet könne nicht die Versorgungs
kapazitäten für alle rekonstruierten Menschen aufbringen. Dementsprechend geht mit 

201 Groys 2018, S. 20f. 
202 Hagemeister 2018, S. 173. 
203 Die Positionen der Biokosmisten zum Körper/Geist-Problem werden tendenziell materialistisch, 

monistisch oder panpsychistisch aufgelöst, indem psychophysiologische Eigenschaften als Orga
nisationsgrade der Welt jeweils unterschiedlich intensiv vorhanden sind. In ihrem materiellen 
Konstruktivismus sind aber häufig bereits die kleinsten Einheiten, die Atome selbst, potentiell mit 
der Bewusstseinsfähigkeit ausgestattet, welche sich in entsprechendem Milieu aktiviert (vgl. Che
honadskih 2018.). Dazu heißt es bei Fjodorow: »Der Organismus ist eine Maschine, und […] das 
Bewusstsein verhält sich zu ihm wie die Galle zur Leber; setzt die Maschine zusammen und das 
Bewusstsein kehrt in sie zurück.« (Fjodorow nach Hagemeister 2018, S. 182, FN.) 

204 Hagemeister 2005. 
205 Fjodorow 2018, S. 166. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 131 

der Aufhebung des Todes auch die Aufhebung der planetaren Beschränkung einher – der 
Mensch muss in den Kosmos aufbrechen. So erfordert der Immortalismus den Interpla
netarismus. Fjodorows utopisches Projekt, die Ausbreitung der wiedererweckten Men
schen im All, ist dabei Ausdruck eines unbegrenzten anthropologischen Geltungsdrangs, 
wie sie später fast wortgleich auch im Transhumanismus auftauchen.206 Der Mensch als 
kreativer Schöpfer realisiert, laut Fjodorow, so abschließend wahrhaft göttliche Attribu
te der Omnipotenz, Omnipräsenz und Ewigkeit: »Am Ende wird die allmächtige vereinte 
Gesamtmenschheit das Universum mit Vernunft erfüllt und in ein ›künstlerisches Gan
zes‹ verwandelt haben.«207 Die grundlegenden Parameter der Realität, Raum und Zeit, 
werden letztlich durch die Idee eines ›gemeinsamen Werks‹ in ihrer bisherigen Begren
zung aufgehoben: 

»Bei der Suche nach dem ›Staub der Ahnen‹ werden die Menschen die ›Fesseln der 
Schwerkraft‹, Ausdruck der Hinfälligkeit und des Todes, überwinden. Nicht länger 
werden sie ›müßige Passagiere der Erde‹ sein, sondern werden diese in ein lenkbares 
Raumschiff verwandeln und werden mit ihm die Weiten des Alls erforschen und als 
ewigen Lebensraum für die wiedererweckten Generationen erobern.«208 

Der Biokosmismus träumt also davon, den Menschen bis an die Grenzen des raumzeit
lichen Universums vordringen zu lassen und löst damit die natürlichen Kategorien der 
anthropologischen Positionierung im Absoluten auf. Der so erdachte revolutionär russi
sche,209 d.h. kosmische Mensch kann folglich seine eigene Geschichte, wie die des Uni
versums nach Belieben neu gestalten und führt durch Selbsterzeugung, durch apotheo
tische Autogenese, auch die ursprüngliche große Trennung zwischen Schöpfer und Ge
schöpf technologisch wieder zusammen. 

Dieses Zusammenschmelzen durch menschliche Schöpfungsmacht geschieht 
einerseits in zeitlicher Dimension. Denn die Umgestaltung der Vergangenheit, die Aus
löschung des Todes durch physische Wiedererweckung der vergangenen Generationen 
resultiert in einem Ineinanderfallen der chronologischen Ebenen – Vergangenheit, 
Gegenwart, Zukunft. Somit hört auch die »Geschichte auf […] ein Prozess zu sein, sie 
wird zum Projekt.«210 Der Sieg über den Tod wird so ein Sieg über die Zeit, denn durch 
Vergegenwärtigung der Vergangenheit (Auferstehung der Toten) sowie die Gestaltbar
keit der Zukunft (ewiges, unsterbliches Leben) erzeugt sich eine unendliche Gegenwart, 
die nicht länger durch Ursprung oder Ende (Genesis und Apokalypse) der Existenz 

206 Siehe Kapitel 3. 
207 Hagemeister 2018, S. 173. 
208 Ebd., S. 173. 
209 »Der spezifische nationale Charakter dieser synthetischen, harmonischen Weltauffassung gründe, 

so heißt es, im russischen Archetyp der ›All-Einheit‹. ›Kosmisch‹ wird so zum Synonym für alles 
genuin Russische: von der Ikone des Propheten Elias auf dem feurigen Himmelswagen bis zum 
Raumflug Juri Gagarins, ›Russlands Sohn‹, der ›der Menschheit den Weg in den Kosmos eröffnet‹ 
habe und der – dem Volksglauben zufolge – bei seinem Flugzeugabsturz gen Himmel gefahren 
sei.« (Ebd., S. 179.) 

210 Groys 2018, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

begrenzt wird. Andererseits wird auch die Raumdimension für die Verortung des kos
mischen Menschen hinfällig, da der Mensch in seinem Aufbruch ins All und der Mission, 
»alle Welten [zu] besiedeln und somit einer vernünftigen Leitung [zu] unterstellen«211 
Omnipräsenz erreicht. Die Erschließung und Umgestaltung aller Welten im Kosmos 
stellen so erneut die Kohärenz von Mensch und Universum her. In diesem Sinne wird 
die religiös imprägnierte Idee des menschlichen Fortschritts, welche als lineare Teleo
logie auf innerweltliche Erlösung zustrebt, durch Fjodorows materialistisch-technische 
Philosophie des ›gemeinsamen Werks‹ wahrhaft zu Ende gedacht. 

»Die Auferweckung der Verstorbenen zu ewigem Leben und das Ausgreifen ins All 
wird, so Fjodorow, der Sieg über den ›trennenden Raum‹ und die ›allesverschlingende 
Zeit‹ sein und damit das Ende der Geschichte; die Vergangenheit wird Gegenwart: ›Der 
Übergang ›von der Erde zum Himmel‹ ist der Sieg, der Triumph über den Raum (Allge
genwärtigkeit). Der Übergang vom Tod zum Leben oder die gleichzeitige Koexistenz 
der gesamten Zeitfolge (der Generationen) […] ist der Triumph über die Zeit.‹«212 

Jedoch ist dieses Streben nach Allgegenwärtigkeit und Unsterblichkeit, wie sie der Bio
kosmismus entwirft, mit einem Preis verknüpft. Die Übersetzung von metaphysischen 
Glücksversprechen in materielle, die Aneignung der eigenen Geschichte und Gestalt 
durch beliebige Konstruierbarkeit von Selbst und Welt, bedeuten notwendigerweise 
eine Entheiligung und Enttabuisierung von bisherigen menschlichen Unverfügbarkei
ten. Der Mensch als Schöpfer des Menschen zeugt so nicht nur von seiner Erhebung 
ins Göttliche, sondern vollzieht so gleichzeitig eine Reduktion auf das Objekthafte 
und Reproduzierbare. Omnipotenz und Impotenz gehen in dieser technologischen 
Heilsgeschichte Hand in Hand. Boris Groys verweist auf diese nicht unproblematische 
Verschiebung des Fokus menschlicher Orientierung und Sinnstiftung, welche spätes
tens mit dem 20. Jhd. nicht länger in Transzendenz, sondern profaner Technologie 
verortet wird. 

»Traditionell stand der Mensch zwischen Gott (oder den Göttern) und den Tieren. Die 
Seele verband ihn mit den Göttern, der Körper mit den Tieren. Also hielt man die See
len für unsterblich und die Körper für sterblich. Doch im 20. Jahrhundert wandelte sich 
die Position des Menschen. Er wurde zwischen Tier und Maschine verortet. Nun war es 
just die Seele, die sterblich schien – eine Position der endlichen und sterblichen kultu
rellen Identität. Im Gegensatz dazu nahm man die seelenlose Maschine als unsterblich 
wahr, da sie über einen potentiell unendlichen Zeitraum repariert und instand gehal
ten werden konnte.«213 

Diese Überformung des menschlichen Ideals in Gestalt einer makellosen Maschine, wie 
sie auch in einer zunehmend automatisierten Lebenswelt der Gegenwart anzutreffen 
ist, wird im Biokosmismus bereits anschaulich. Die Konzeptualisierung des Menschen 
als technisches Projekt und die Vergangenheit als maschinelles Programm deuten 

211 Fjodorow 2018, S. 166. 
212 Hagemeister 2018, S. 174. 
213 Groys 2018, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 133 

hier schon die sich entfaltende, von Digitalisierung, Rationalität und Automatisierung 
bestimmte Wirklichkeit der Spätmoderne an. Somit wird die im Biokosmismus an
gestrebte Reproduktion von Verstorbenen und Vergangenheit zum Vorzeichen einer 
immer stärker artefaktischen und artifiziellen Realitätskonstruktion. So meint Groys 
zu dieser künstlich-technischen Transformation: »Die Zukunft der Menschheit wird 
Wiederholung, Reproduktion, zum reenactement ihrer Vergangenheit. Der Mensch hört 
auf natürlich zu sein, er wird zur Maschine – zu einer Maschine, die qua Wiederholung 
und Reproduktion läuft.«214 

Diese gefährliche, weil reduktionistische Betrachtung des Menschen als beliebig 
konstruierbare Maschine und damit bloßes Objekt hat seine Parallelen in den eugeni
schen Verbesserungs- und Züchtungsprogrammen, wie sie im vorherigen Teilkapitel 
vorgestellt wurden. Jene potentiell faschistoiden und menschenverachtenden Ideen 
finden sich somit auch im Biokosmismus. Dieses nur wenige Dekaden später von 
Günther Anders als Antiquiertheit des Menschen beschriebene Verhältnis zur Technik und 
sich selbst kommt also bereits in den Avantgarde-Bewegungen und der radikalen Auf
bruchsstimmung zu Beginn des 20. Jahrhunderts zum Ausdruck.215 Also schon bevor 
die disruptiven Technologien der Raumfahrt, Atomkraft oder Biotechnologie real und 
greifbar werden, werden die Grenzen totaler technischer Gestaltbarkeit ausgelotet. 
Auch wenn die Maximalutopien von italienischem Futurismus und russischem Bio
kosmismus gesamtgesellschaftlich häufig nur angedacht und höchstens zu Teilen in 
Realpolitik oder konkrete Forschungsprogramme übersetzt wurden, zeigen sie den
noch, dass die technologischen Freiheitsgrade in der totalen Umgestaltung von Mensch 
und Welt gipfeln (können). Hierbei wird erneut deutlich, dass die Moderne als allgemei
ne Dynamisierungs- und Entgrenzungsgeschichte auch durch technologische Mittel 
und Motive die starren gesellschaftlichen und materiellen Strukturen aufzubrechen 
vermochte, doch spätestens mit dem Ende des letzten Jahrtausends zu einer absoluten 
Kontingenzsetzung der humanen und planetaren Verfassung führen. 

2.3.3 Autonomer Technologos: Maschinen(r)evolution 

Konnte Günther Anders Mitte des letzten Jahrhunderts noch von ›prometheischer 
Scham‹ hinsichtlich des Verhältnisses von menschlichem Schöpfer gegenüber seinen 
technologischen Geschöpfen sprechen, so drängt sich für die Gegenwart ein umgekehr
tes Bild auf. Mit dem Technikphilosophen Bernard Stiegler und seiner Interpretation 
des oft vergessenen Bruders des Prometheus, Epimetheus, müssen menschliche Wesen 
mittlerweile eher als Resultat der Technologie und nicht deren Ursprung begriffen wer
den.216 Auch die Deutung der Technik im Sinne eines bloßen Hilfsmittels oder Ersatzes 
für den Menschen verändert sich im 21. Jahrhundert. Die alte Hierarchie kehrt sich 
in der »Verschmelzung des organischen Körpers mit dem unorganischen Körper um. 
[Denn d]er Mensch ist [nun vielmehr] selbst zum Organ der Technik geworden.«217 War 

214 Ebd., S. 18. Herv. i.O. 
215 Anders 2018 [orig. 1956]. 
216 Vgl. Stiegler 2009. 
217 Schneider 2019, S. 102f. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

das Verhältnis der humanen Akteure und ihrer dienstbaren Werkzeuge bisher vor allem 
in Gestalt der von Heidegger so bezeichneten ›Zuhandenheit‹ gefasst, so entziehen sich 
die einstmals submissiven Maschinen immer mehr dem intuitiven Verständnis sowie 
der unmittelbaren Kontrolle und erscheinen so als die eigentlich superioren Entitäten 
der Gegenwart. 

Diese Verschiebung des Menschen aus dem Nabel des Weltgeschehens weckt ent
sprechende Ängste und Irritationen in einem vorher anthropozentrischen Realitätsver
ständnis. So eben auch bei Martin Heidegger, welcher sich schon in den 1950ern vor dem 
drohenden Verlust ›des Menschlichen‹ in einem zunehmend instrumentellen Weltbe
zug, durch das Primat technischer Nutzbarmachung fürchtete.218 Diese Furcht scheint 
in der Gegenwart insofern berechtigt, als dass sie die Unsicherheiten in einer globali
sierten und komplexen Welt ohne wirkliche menschliche Kontrollinstanz widerspiegeln. 
Insbesondere die Ambivalenz des Humanen auf globaler Ebene wirkmächtig aber eben 
auch vulnerabel, sensibilisiert für den Gedanken, dass die vermeintliche irdische Om
nipräsenz und -potenz eigentlich eine technologische und weniger eine anthropologische 
sein könnte. 

So ist die humane Allmacht im Anthropozän, welche alles nach menschlichem 
Maß und Kalkül ausrechnet und ausrichtet, wohl nur vordergründig anthropogenen 
Ursprungs. Die Illusion menschlicher Dominanz vermeint Heidegger durch Die Frage 
nach der Technik und ihr Prinzip, die Welt nur noch in Form von ›Ge-stell‹, ›Bestand‹ 
und ›Material‹ zu begreifen, aufzudecken. So birgt die technische Instrumentalisierung 
nämlich auch die Gefahr, dass der Mensch 

»nur noch der Besteller des Bestandes ist, [hierbei] geht der Mensch am äußersten 
Rand des Absturzes, dorthin nämlich, wo er selber nur noch als Bestand genommen 
werden soll. Indessen spreizt sich gerade der so bedrohte Mensch in die Gestalt des 
Herrn der Erde auf. Dadurch macht sich der Anschein breit, alles was begegne, bestehe 
nur, insofern es ein Gemachte[s] des Menschen sei. Dieser Anschein zeitigt einen letz
ten trügerischen Schein. Nach ihm sieht es so aus, als begegne der Mensch überall nur 
noch sich selbst.«219 

›Besteller des Bestandes‹ – die Reduktion der Welt auf bloßes Material und Ressour
ce führt in letzter Konsequenz zur Reduktion des Menschen selbst.220 Heidegger sieht 
dementsprechend das erhabene Wesen des Menschen paradoxerweise gerade in dem 
Moment gefährdet, als sich dieser, am Gipfel seiner Macht, eben zum ›Herrn der Erde‹ 
aufschwingt. Dies liege insbesondere an der entmystifizierenden Wirkung technischer 
Machbarkeit, die alle höchsten und heiligen Dinge profanisiert. So würde der »Ursa
che-Wirkung-Zusammenhang […] sogar Gott für das Vorstellen alles Heilige und Ho
he, das Geheimnisvolle seiner Ferne verlieren. Gott kann im Lichte der Kausalität zu 
einer Ursache, zur causa efficiens, herabsinken.«221 Diese Entzauberung, bzw. für die 

218 Vgl. Heidegger 2000 [orig. 1954]; Heidegger 1978. 
219 Heidegger 2000, S. 28. 
220 »Die umlaufende Rede vom Menschenmaterial, vom Krankenmaterial einer Klinik spricht dafür.« 

(Ebd., S. 18., Herv. J.P.) 
221 Ebd., S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 135 

moderne typische Form der »Entbergung«222 der Welt, durch rationale und bloße tech
nische Nutzbarmachung nivelliert so auch die einst metaphysische Erhabenheit Got
tes – sowie die seines Stellvertreters. Wenn »sich die Natur [nur] als ein berechenba
rer Wirkungszusammenhang von Kräften«223 begreift, sieht Heidegger auch die sakra
le Aufladung des Menschen gefährdet. Aus Perspektive eines anthropozentrischen Hu
manismus transzendenter Prägung birgt die rationalisierende Technologie somit eine 
schmerzliche Entthronungsgefahr. 

Diese Verschiebung von Wirkungszusammenhängen und dominierenden Betrach
tungsweisen in Richtung entfremdender techno-logischer statt anthropo-logischer 
Prinzipien lassen sich dabei auch an verschiedenen Phänomenen illustrieren. So ist es 
vor allem die Entwicklung künstlicher Intelligenz, welche an der Autonomie, Sonderstel
lung und Exzeptionalität des Menschen zweifeln lässt. Denn mit der Verbreitung von 
Computern und ihrem Evolvieren als eigenlogische Entitäten (in Gestalt selbstlernender 
Programme, evolutionärer Algorithmen, künstlichem Leben), steht dem Menschen 
nun eine scheinbar gleichwertige oder gar superiore Daseinsform gegenüber. Seit dem 
Beginn des 20. Jhd. werden diese Denk- und Rechenmaschinen immer leistungsfähiger, 
komplexer und vielseitiger, wodurch sich die Illusion des menschlichen Alleinvertre
tungsanspruchs für allgemeine Intelligenz auf der Erde aufzulösen beginnt. Denn 
die technologischen Schöpfungen erheben sich faktisch in immer mehr Alltags- und 
Spezialbereichen über ihre menschlichen Schöpfer. 

Dies zeigt sich besonders eindrucksvoll auf der Ebene des spielerischen Wettbe
werbs. War der Sieg von Deep Blue über Garri Kasparov 1996 im Spiel der Könige, Schach, 
zwar eine Kränkung menschlicher Hoheitsansprüche, so konnte diese epochale Nie
derlage eines Menschen gegen einen Computer aber noch durch das Argument bloßer 
Rechenkraft, also von brute force statt wirklicher spielerischer Meisterschaft, entmachtet 
werden. Das von IBM entwickelte Schachprogramm Deep Blue wurde außerdem von 
einem menschlichen Team noch während der Partie optimiert, sodass die Niederlage 
menschlicher gegenüber maschineller Intelligenz nicht ganz so schwer wog. Ganz 
anders sah es aber zwanzig Jahre später auf dem Spielfeld eines noch komplexeren 
Brettspiels, Go, aus. Bei diesem chinesischen Strategiespiel steigt die Komplexität und 
Varianz mit jedem Zug exponentiell, wodurch reine Rechenkraft, also bloßes Durch
probieren aller Zugmöglichkeiten, nicht zum Spielerfolg führt. Als 2016 das von Google 
DeepMind entwickelte Programm AlphaGo den besten menschlichen Spieler Lee Sedol 
schlug, kam maschinelles Lernen und damit eine intuitives Spielprinzip, entwickelt 
durch neuronale Netzwerke, zum Einsatz. Hierbei greift der Versuch, menschliche 
Exzeptionalität durch Verweis auf Intuition und Kreativität zu retten, ins Leere. Denn 
AlphaGo und dessen Nachfolger AlphaZero verwendeten Züge und Strategien, wie sie 
menschlichen Spielern unbekannt waren, indem sie nur durch Vorgabe der Spielregeln, 
im maschinellen Selbsttraining, zur übermenschlichen Meisterschaft gelangten.224 

Vielsagenderweise versuchte Baudrillard noch in seiner Interpretation des Wett
kampfes von Deep Blue gegen Kasparov auf menschliche Eigenschaften wie »affect, 

222 Ebd., S. 13. 
223 Ebd., S. 27. 
224 Harari 2017, S. 432f. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

intuition, strategy«225 zu verweisen. In diesem Bereich schien der Mensch dem Com
puter in seiner Begrenzung auf einen »closed circuit on the basis of calculation«226 
überlegen. Doch wird diese Annahme angesichts der sich ausweitenden Fähigkeiten 
von künstlicher Intelligenz, maschinellen Lernens und artifizieller neuronaler Netz
werke massiv in Frage gestellt. Auch wenn der Mensch wohl in seinem Vermögen, sich 
multiplen Problemen und nicht nur einem Spiel zu widmen, noch überlegen ist, erodiert 
diese potentielle Superiorität oder Differenz immer mehr, da die Technologie immer 
intelligenter, also flexibler und kreativer, wird und gleichzeitig menschliche Akteure 
versuchen, immer maschinenähnlicher, also kalkulierender und fehlerloser, zu werden. 

»But, to come back to Kasparov, if he won, it was surely because he is (metaphorically) 
capable of speaking more than one language: that of the emotions, of intuition, of the 
stratagem, in a word, the language of play – not to mention the language of calcula
tion. Whereas Deep Blue speaks only the language of calculation. The day this latter 
language prevails, in whatever form, Kasparov will be beaten. The day man himself 
speaks only that single language – the language of computers – he will be beaten.«227 

In diesem Wettstreit der Weltbearbeitung nähern sich also Mensch und Maschine immer 
stärker an, gerade da sich der humane Horizont zu verengen und der technologische zu 
erweitern scheint.228 Mit der Entwicklung starker künstlicher Intelligenz dreht sich die 
anthropozentrische Weltordnung um. Der Kybernetiker Heinz von Foerster hat mit der 
Beschreibung einer »nicht-trivialen Maschine«229, diesen Wandel evolvierender Techno
logie bereits vorgezeichnet, da er diese im Gegensatz zu trivialen Maschinen als »ana
lytisch unbestimmbar, vergangenheitsabhängig [und in ihrem Verhalten] unvoraussag
bar«230 charakterisiert. Kam bisher eigentlich nur lebendigen Systemen der Status nicht- 
trivialer Maschinen zu, so ist mittlerweile aber auch die künstliche Intelligenz lernfähig, 
irreduzibel und selbstgestaltend, wie etwa auch jüngste Programme wie ChatGPT und 
andere Large Language Models (LLM) andeuten. 

Gerade da diese intelligenten, nicht trivialen Technologien in immer mehr Bereiche 
des alltäglichen Lebens integriert werden, steigt ihre Relevanz und Dominanz als gesell
schaftliche Teilhabende. Dabei sind insbesondere Informationstechnologien und digitale 
Medien zu strukturgebenden Elementen geworden. Das Internet, die Suchalgorith
men und selbstlernenden Programme, welche mittlerweile den Informationsfluss und 
die Komplexitätsreduktion der digitalen aber auch analogen Wirklichkeit regulieren, 

225 Baudrillard 2002, S. 162. 
226 Ebd., S. 162. 
227 Ebd., S. 161. 
228 Marina Garcés spricht diesbezüglich von einem »aufgeklärten Analphabetismus« (Garcés 2019, 

S. 10.), welcher genau jene Delegierung von Intelligenz und Entscheidungsgewalt an smarte Ma

schinen beschreibt: »Man bietet uns jede Menge Gadgets zur Rettung an: Technologien und 
Wunschdiskurse. Leader und Fahnen. Kürzel. Bomben. Wir werden in Projekte mit delegierter In
telligenz hineinmanövriert, bei denen wir Menschen endlich so dumm sein können, wie wir es 
schon zu sein bewiesen haben, weil die Welt und ihre Machthaber an unserer Stelle intelligent 
sein werden. Eine smarte Welt für ihre unheilbar dummen Bewohner.« (Ebd., S. 13.) 

229 von Foerster 1988, S. 26. 
230 Ebd., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 137 

entziehen sich dabei dem intuitiven Nachvollzug und prozessieren auf selbsterzeugten 
Pfaden. Obwohl die Integration dieser und weiterer smart technologies möglichst intui
tiv, niedrigschwellig und benutzerfreundlich in sämtlichen Bereichen der alltäglichen 
Lebenswelt geschehen soll, sind die unter der useroptimierten Oberfläche ablaufenden 
Prozesse oft unendlich vielschichtiger, unterschwellig direktiver und unnachvollziehbar 
eigenlogischer als ihre devote und verführerische Aufmachung erwarten lässt.231 Die 
nicht selten nach kommerziellen, aufmerksamkeitsbindenden und benutzerdatenak
kumulierenden Zielsetzungen operierenden Systeme von Alibaba, Alphabet, Amazon, 
Facebook und Microsoft filtern, sortieren und produzieren Informationen nach selbster
lernten Prinzipien, welche mittlerweile weder von den menschlichen Nutzenden noch 
Dienstleister:innen zur Gänze erschlossen oder nachvollzogen werden. Aber gerade 
aufgrund ökonomischer und wettbewerbsorientierter Zwänge werden die intelligenten 
und selbstlernenden Systeme in immer mehr Bereichen des Lebens zur dominierenden 
Wissens- und Ordnungsstruktur. 

»Wir alle kennen diesen Kreislauf von den großen Technologieunternehmen. Mit 
den Daten zu den Suchanfragen kann Google seine Suchalgorithmen immer weiter 
optimieren. Facebook kennt die Interessen der Benutzer und kann auf deren Basis 
individualisiert Informationen sowie Werbung bereitstellen. Mit den Informationen 
über Kaufverhalten seiner Kunden und deren Händler- und Produktbewertungen 
kann Amazon seine Online-Handel und Online-Marktplattformen immer weiter 
verbessern.«232 

Die Ubiquität und Überformung durch portable Digital-/Technik wird um die Jahrtau
sendwende auf neue Weise strukturgebend, was sich etwa auf alltägliche Lebensvollzüge 
sowie die Konstitution von Identität und Subjektivität auswirkt. Insbesondere hinsicht
lich der Normierung und Optimierung menschlichen Lebens haben konnektive und por
table Digitaltechnologien (Personal Computer, Internet, Smartphones) einen gesteiger
ten Einfluss. Die Bewegung »Quantified Self«233 (QS) macht diese gesteigerte digitale 
Durchdringung des Menschen – in Gestalt programmierbarer Datenpunkte und opti
mierbarer Messwerte – besonders anschaulich. Das Selbstverständnis und Ideal von QS 
liegt nämlich in einem sich selbst völlig transparent seienden Menschen, welcher sei
ne Selbsterkenntnis und Selbststeuerung durch möglichst umfangreiche Self-Tracking- 
Technologien gewinnt. Das Credo ›Self Knowledge through Numbers‹ repräsentiert die 
Hoffnung eines selbstermächtigten und selbstverbessernden Menschen, der anhand der 
numerischen Aufschlüsselung seiner Person erst wirklich zu sich selbst findet: 

»The Quantified Self is an international community of users and makers of self-tracking 
tools who share an interest in ›self-knowledge through numbers.‹ If you are tracking for 

231 »The most profound technologies are those that disappear. They weave themselves in the fabric 
of everyday life until they are indistinguishable from it.« (Weiser 1991, S. 94.) 

232 Cornelius 2019. 
233 Quantified Self 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

any reason — to answer a health question, achieve a goal, explore an idea, or simply 
because you are curious — you can find help and support here.«234 

Die Community von QS präsentiert Daten zu so unterschiedlichen persönlichen As
pekten, wie »Chronic Condition, Cognition, Diet and Weight Loss, Environment, 
Food Tracking, Genome & Microbiome, Heart Rate/Cardiovascular, Location, Media, 
Metabolism, Money, Mood & Emotion, Ovulatory Cycle & Pregnancy, Productivity, 
Sleep, Social Life & Social Media, Sports & Fitness, Stress [… to] support every person’s 
right and ability to learn from their own data«235. War die QS-Bewegung zur Zeit ihrer 
Gründung vielleicht noch radikal, so ist das Prinzip der totalen Selbstvermessung mitt
lerweile Standard für jede:n Smartphonebenutzer:in. Diverseste ›self-monitoring‹ bzw. 
›health apps‹ – die im Idealfall noch über Daten sogenannter ›wearables‹, also tragbare 
Computer zur Überwachung von Körperfunktionen, angereichert werden – generieren 
eine vierundzwanzigstündige Verfolgung biophysiologischer Signale. Über die Messung 
von Blutzucker, Herzfrequenz, Hautleitfähigkeit, Umgebungsgeräuschen, Schrittan
zahl und Bewegungsgeschwindigkeit, Kalorienverbrauch, aber auch Nahrungsmittel, 
Schlaf- und hormonelle Zyklen sowie Meditationsphasen usw. soll das Optimum der 
persönlichen Leistungsfähigkeit erreicht werden. Ein sich in dieser Form vermeintlich 
selbst bewusstwerdender Mensch erkennt sich jedoch tatsächlich nur als stets zu per
fektionierendes bzw. defizitäres Projekt, also als ein auf vergleichbare Messwerte und 
optimierbare Entwicklungskurven reduzierbares Objekt. 

Die Implementierung digitaler Instrumente auf allen Ebenen menschlicher Lebens
gestaltung entwickelt sich in eine Richtung, bei der letztlich der Zugriff konnektiver 
Technologien total wird. Das Internet der Dinge, verstanden als grenzüberschreitende 
Verbindung physischer und digitaler Objekte sowie die permanente Selbstvergewisse
rung und Selbstvermessung qua portabler Computer, lässt so die Differenz von online 
und offline, zwischen Abbild und Wirklichkeit maximal durchlässig werden. Das Ver
schmelzen von Internet und ›Outernet‹, die gesteigerte ›Seamlessness‹ der Übergänge 
zwischen Digitalem und Analogen und die Ausweitung der elektronischen Ansprech
barkeit der physischen Welt im Sinne eines »ubiquitous computing [… by] invisibly 
enhancing the world that already exists«236 beschreibt einen Wandlungsprozess, bei 
dem Realität und Virtualität zunehmend zum Synonym werden. 

Diese Annäherung geschieht dabei beidseitig. Nicht nur vollzieht sich ein »process 
of drawing computers out of their electronic shells«237, eine Computerisierung der bis

234 Ebd. 
235 Ebd. Herv. J.P. 
236 Weiser 1991, S. 94. 
237 Ebd., S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 139 

her ›inerten Wirklichkeit‹238 zur Erschaffung einer »computing environment«239 bzw. ei
ner »embodied virtuality«240. Auch die Übersetzung bzw. Verdopplung der Realität in 
künstliche Welten nimmt mittels der zunehmenden Ausgestaltung des Selbst in Form 
von Bildern, Texten, Sprachnachrichten und Live-Streams über Messanger-Dienste und 
Soziale Medien ungemein zu. Die Erzeugung eines idealisierten Avatars als eigene Re
präsentation im Netz wird immer lebensnaher und umfangreicher – sei es für beruf
liche Plattformen, wie Xing und LinkedIn, private Dienstleister, wie Facebook, Instagram 
und TikTok oder selbst für die Partnerwahl via Tinder und OkCupid. Die Gestaltung von 
Körper, Freizeit und Karriere eben nach diesen Bedingungen vergleichbarer und konsu
merabler Produktinformationen transformieren Alltag und Selbst nachhaltig. So nähern 
sich eine immer stärker digitalisierte Welt und ihr immer lebensechter werdendes tech
nologisches Abbild immer weiter aneinander an – womöglich bis zum Moment totaler 
Indifferenz. Irritierend ist dabei aus Sicht eines anthropozentrischen Humanismus aber 
nicht die technologische Durchdringung des Selbst- und Weltverhältnisses an sich, son
dern die schmerzliche Erkenntnis der fehlenden Steuerbarkeit, zunehmende Autonomie 
und potentielle Bedrohlichkeit der sich so entwickelnden Maschinen und Medien. 

Die Ausweitung und Transformation der menschlichen Lebenswelt war wahrschein
lich seit ihrem Ursprung von Werkzeugen und technologischen Praktiken gekennzeich
net. Doch scheint sich in der Spätmoderne, in Gestalt einer umfassenden industriellen, 
automatischen und normierenden Arbeits- und Denkmaschinerie, eine besondere kul
tur-technologische Schwelle entwickelt zu haben.241 Spätestens mit den informations
technologischen Entwicklungen zum Ende des 20. Jhd. scheint sich ein neues Verhältnis 
zwischen Mensch und Technik einzustellen. Die Geschwindigkeit und Extensivität mit 
der Informationstechnologien stetig neue Räume und Lebensrealitäten erschaffen, hat 
aus Sicht eines idealisierten humanistischen Subjekts den Eindruck entstehen lassen, 
gegenüber der omnipräsenten artifiziellen Welt sich selbst, inklusive der realen Wirklich
keit‹ verloren zu haben. Obwohl also die technologische Umarbeitung, eben jene ›Kulti
vierung der Natur‹, das Kernmotiv der modernen Geschichtserzählung bildet, stellt ihre 
mögliche Erfüllung nun den Verlust der humanistischen Herrschaft dar. Denn die durch 
massive Kulturtechniken erzeugte Welt ist erstaunlicherweise keinesfalls menschlicher 
Natur. 

Was Jean Baudrillard so anschaulich als das »perfekte Verbrechen«242 beschreibt, also 
die Erschaffung einer »Hyperrealität«243 ohne Wirklichkeitsbezüge, drückt genau jenes 

238 »This leads to our goals of initially deploying the hardware of embodied virtuality: hundreds of 
computers per room. […] Tabs are the smallest components of embodied virtuality. […] What will be 
most pleasant and effective is that tabs can animate objects previously inert.« (Ebd., S. 98.) Diese 
Zitate stammen von Mark Weiser, einem frühen Computerwissenschaftler, aus der bereits damals 
florierenden Tech-Szene der US-Amerikanischen Westküste. Die ›magische‹ Animation, Belebung, 
vorher inaktiver Objekte ist hier schon eine Phantasie technologischer Maximaldurchdringung ei
ner ubiquitären Computerisierung. 

239 Ebd., S. 104. 
240 Ebd., S. 96. 
241 Vgl. Gehlen 2007. 
242 Baudrillard 1996. 
243 Baudrillard 1978, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Unbehagen einer abdankenden menschlichen Rationalität und Souveränität aus, die sich 
von der Eigenlogik und Eigenmacht einer technologischen Sphäre fürchtet. Denn in die
ser virtuellen Realität wird der Mensch nur zu einem der vielen anderen umherirrender 
›Geister in der Maschine‹. Je stärker die Realität von intelligenten Maschinen, selbstler
nenden Algorithmen und evolvierenden künstlichen Netzwerken überformt wird, desto 
deutlicher scheint sich abzuzeichnen, dass die Technologie – also jene einst dienstba
ren Werkzeuge, handlichen Instrumente und praktischen Mittler – einen Lebensraum 
schafft, in dem humane Wesen nicht länger native Bewohner:innen sind. 

So droht also paradoxerweise mit dem Ausruf des Anthropozän das anthropozen
trische Weltbild der Moderne gerade in dem Moment brüchig zu werden, da sich der 
Mensch auf dem Gipfel planetarer Gestaltungsmacht glaubt. Denn die anthropozäne Ge
genwart zeichnet sich ganz entscheidend dadurch aus, dass – entgegen der durch ihren 
Namen evozierten Deutung – auch nicht-menschliche Einflussfaktoren bei den radika
len Veränderungen der irdischen Gestalt und Prozesse zum Ausdruck kommen. Die Ver
änderung des Klimas, extreme Wetterphänomene und der Wandel terrestrischen Land
schaften, der Schwund nicht-menschlicher Arten und stabiler Lebensbedingungen, das 
Emergieren technologischer Intelligenz und die Eigenlogik sowie Anfälligkeit globaler 
Infrastrukturen weisen auf eine massive Wirk- und Gestaltungsmacht nonhumaner Ak
teure hin. Doch wurde die konstitutive Rolle dieser nicht-menschlichen Entitäten in der 
Ausbildung und Aufrechterhaltung von (geo-)sozialer Wirklichkeit bisher eben struktu
rell ignoriert – mit fatalen Folgen. Diese Ignoranz bildet quasi das dunkle Negativ der 
strahlenden Entwicklungsgeschichte der Moderne, wie Latour weiß: 

»Die Moderne wird oft über den Humanismus definiert, sei es, um damit die Geburt 
des ›Menschen‹ zu begrüßen, sei es seinen Tod anzukündigen. Diese Gewohnheit ist 
jedoch selbst modern, denn sie bleibt asymmetrisch. Sie vergisst die gleichzeitige 
Geburt der ›Nicht-Menschheit‹: die der Dinge oder Objekte oder Tiere, und das nicht 
weniger befremdliche Aufkommen eines aus dem Spiel bleibenden ›gesperrten‹ 
Gottes.«244 

Diese asymmetrische Überhöhung des Humanen wirkt spätestens zu Beginn des drit
ten Millenniums nicht länger plausibel. Denn die als nicht-menschlich definierten und 
dadurch diffamierten Dinge, Objekte und Tiere, also letztlich die gesamte nonhumane 
›techno-ökologische Natur‹ der Erde, offenbart ihre mächtige und heimsuchende Agen
tialität in einem bisher anthropozentrischen Wirklichkeitsverständnis. Dadurch wird ei
ne Reinterpretation der Realität notwendig, welche auch die veränderte Stellung und das 
Selbstverständnis des Menschen als mögliches transhumanes oder posthumanes Wesen re
flektiert, wie nun die folgenden Kapitel zeigen werden. 

Bis hierhin wurde damit anhand von drei Dimensionen die Entgrenzungsgeschichte 
der Moderne und dadurch die Entstehung des humanistischen Heldenepos bis zum Mo
ment seiner aktuellen Erschütterung nachgezeichnet. Durch einen dreifaltigen ideenge
schichtlichen Exkurs in die Phänomene der Zeit, des Lebens und der Technik ließ sich zei
gen, dass am Beginn der Neuzeit die Erfindung des Menschen – inklusive seines nicht- 

244 Latour 2015, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 141 

menschlichen Gegenübers – steht. Dieser Mensch formt sich nach einem autonomen, 
singulären und rationalen Ideal, das danach strebt, sich immer mehr von einer ›natür
lichen‹ Welt- und Wirklichkeitsordnung zu emanzipieren. Jedoch wird dieses moderne 
Projekt und jene anthropozentrische Deutung der Realität spätestens mit dem Eintritt 
ins sogenannte Anthropozän massiv herausgefordert. Tatsächlich sind die modernen 
Ideen menschlicher Exklusivität und Superiorität, ja sogar dessen grundsätzliches Fort
bestehen nun strukturell bedroht. Wie sieht nun die Reaktion humanistischer Wissens
regime angesichts einer solchen Bedrohungslage aus? Ein zeitgemäßes ›Update‹ liefert 
die Bewegung und Philosophie des Transhumanismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475492-013 - am 13.02.2026, 19:13:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

