
KREON VOR DEM GRAB

 

 

 

 

 

 

Der Chor. Den Parodos hören

Um das Jahr 441 vor Christus entwirft Sophokles die Antigone-

Tragödie. Als festen Bestandteil der Tragödie überhaupt gibt es den

Chor, der in der Antigone/ä der »Chor der Thebanischen Alten« heißt.
1Der Chor zieht mit dem Parodos (Einzugslied) auf die Bühne, auf der

er sich während der Aufführung ständig befindet. 15 Choreuten stehen

in drei Reihen zu je fünf Männern auf der Orchestra, in deren vorder-

sten Reihe in der Mitte der Chorführer positioniert ist. Die Alten singen
2nicht, sie führen einen Sprechgesang auf. Dem Parodos folgen fünf

3 4weitere Stasima (Standlieder). Der Kommos ist ein dialogischer

Wechselgesang, hier zwischen dem Chor und Antigone/ä und dem Chor

und Kreon. Die Tragödie, welche mit dem Prologos (Vorspruch) beginnt

und mit dem Exodos (Ausgang) endet, ist von einem Wechsel zwischen

den Chorliedern und den Epeisodion (Auftritt) strukturiert. Die Über-

setzung Hölderlins ist in Akte und Szenen eingeteilt. Diese Verände-

rung läßt bei näherem Hinsehen zum Vorschein kommen, daß sich die

Chorlieder in der Version Hölderlins in einer Zwischenposition befin-

den. Sie sind wohl eingebunden in die Akteinteilung, stehen jedoch

entweder vor oder nach einer Szene. Mit Ausnahme des vierten Stasi-

mons befinden sich die Chorlieder außerhalb der Szenen. Auf diese

Weise werfen sie die Frage nach der Grenze eines innerhalb und au-

ßerhalb der Tragödie auf; sie stellen, mit anderen Worten, die Frage

nach dem Schauplatz der Tragödie.

           Der Form der Tragödie liegt eine strenge Konzeption aus festen

               

1. Gr.: παροδος: Durchgang, Zugang, Vorübergehen, Übergang, Durchmarsch, Durch-
zug, Einzug des Chores.

2. Vgl. zur Struktur der Tragödie und dem Wandel der Chorpassagen aus dem Dithy-
rambus in die tragische Form: Wolfgang Schadewaldt: Sophokles Antigone, Frankfurt
am Main 1974, 81ff.

3. Gr.: στασιµος : feststehend; στασις : Stehen, Feststehen, Stellung, Stand, Zustand,
Lage, Standort, Stelle, Standpunkt, Aufstehen, Aufruhr, Parteikampf, Partei; στα−
σιωδης: aufrührerisch, uneinig, in Parteien gespalten.

4. Gr.: κϖµµος: Wechselgesang zwischen Chor und Schauspieler. Die Textpassagen
umfassen in dieser Tragödie die Klage Antigonäs und die Klage Kreons.

 

125

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

dramaturgischen Komponenten zugrunde. Diese sind instituiert und

dennoch nicht statisch, eben weil sie im Wechsel zwischen der monolo-

gischen Struktur der Chorlieder und den dialogischen Formen den tra-

gischen Verlauf antreiben. Allerdings steht mit dem Chor die gängige

Vorstellung eines monologischen und dialogischen Sprechens in Frage.

Wie und von wo aus, wohin spricht der Chor? Und was hört, sieht er? In

einem ersten Schritt nun geht es um das Einzugslied des Chores; in ei-

nem weiteren werden die Verschränkungen zwischen eros, ate und

aporia mit besonderem Blick auf die Frage nach der Grenze, wie sie in

den Chorliedern in der Fassung Hölderlins exponiert werden, entfaltet.

»O Blik der Sonne«

Der erste Auftritt, das erste Wort, der erste Vers sind insofern von ei-

nem besonderen Interesse, als sie mit ihrem Erscheinen die Frage nach

dem Ursprung aufwerfen. Von wo kommt das Wort, das als erstes er-

scheint, wohin treibt es? Auch das Einzugslied in der Oedipus-Tragödie

wird mit der Frage nach dem Erscheinen des Wortes eröffnet, das einen

Bezug zum Übergang zwischen Sage und Tragödie herstellt.

»O du von Zeus hold redendes Wort, was bist du für eins wohl
Von der goldereichen Pytho
Zu der glänzenden gekommen, zu Thebe?
Weit bin ich gespannt in furchtsamen Sinne,
Von Ängsten taumelnd.
Klagender, delischer Päan,
Ringsum dich fürchtend,
Wirst du ein neues, oder wiederkehrend
Nach rollenden Stunden, mir vollenden ein Verhängniß?
Sags mir, der goldenen Kind,

1Der Hoffnung, du, unsterbliche Sage!«

Der Chor ruft das von Zeus holdredende Wort an. Er fragt danach, wann

und auf welche Weise es, das der unsterblichen Sage entspringt, Furcht

vor dem Wort und zugleich Sorge um das Wort, das von Zeus spricht,

auslösend, in das tragische Geschehen eingeschlagen haben wird. Der

Chor sehnt und fürchtet die Ankunft des ungewissen Wortes, das ein

neues oder wiederkehrendes Verhängniß transportiert. In der Zeitform

des Futur II verschränken sich Vergangenes und Zukünftiges, wie es

der Gang des Wortes von dem delphischen Orakel Apollons zur Stadt

Theben vorstellt. Das Wort wird angerufen als eines, das noch erwartet

               
1. FHA 16, Oedipus. Der Tyrann, V. 150ff.
 

126

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

bereits gekommen sein wird. Wie ein Echo, von dem man den ursprüng-

lichen Referenzpunkt nicht kennt und so der Ursprung der Stimme, die

das Echo hervorbringt, ungewiß und das Echo eher als Echo des Echos
1vorzustellen ist , kehrt die Zeitökonomie des Erscheinens, in der An-

fang und Ende ineinander verwoben sind, in den ersten sechs Versen

des Parodos der Antigonä wieder.

»O Blik der Sonne, du schönster, der
Dem siebenthorigen Thebe
Seit langem scheint, bist einmal du
Erschienen, o Licht, bist du,
O Augenblik des goldenen Tages,
Gegangen über die Dirzäischen Bäche

2(…).«

Hölderlin läßt den Chor mit einem Blankvers, einem fünffüßigen Jam-

bus einziehen. Ein häufiger Wechsel von ›o‹ und ›i‹, ›e‹ und ›ie‹, ›ei‹ Vo-

kalen durchzieht die ersten fünf Verse. Im Unterschied zu Sophokles

setzt Hölderlin am Anfang des ersten Verses und in der Mitte des vier-

ten Verses ein O hinzu. Es hat den Effekt, daß O Blik, o Licht, O Augen-
blik die Folge der Verse im Wechsel von Senkung, Hebung und Sen-

kung desselben einsilbigen Lautes O rhythmisieren. Mit dem dreimali-

gen du in den ersten sechs Versen wird der Zug eines Anrufs betont.

Von wo aus und wohin geht der Ruf des Chores?

           Werden die ersten beiden Silben jambisch (v-) intoniert, so be-

ginnt das Chorlied mit einem Auftakt. In dem Maße nun, wie diese Pas-

sage zugleich spondäisch (--) gelesen werden kann, scheint, im Moment

vor dem Akt des Sprechens, im Zögern zwischen den Versfüßen, und

damit zwischen Schrift und Laut, eine Cäsur auf. Eine Cäsur, nicht

sichtbar und nicht hörbar, schreibt nachträglich den Anfang des Chor-

liedes O Blik.

           Jeder Versanfang markiert eine Phrasierungsgrenze. An diese

knüpft sich die kleinste Einheit der Sprache selbst, ein Ton, der Vokal

und die Interjektion O. Die zweite Silbe bildet das erste Wort, also die

nächst größere metrische Einheit, und lautet: Blik. Knapp und nah bei-

einander stehen zwei Sujets, Stimme und Blick, am Anfang des Ein-

zugsliedes. Das Schriftbild fixiert Ton und Blick. Die Wahl des Metrums

zwischen Jambus und Spondäus, stellt den für ein Sprechen konstituti-

ven Zug aus, daß im Sprechen geschieden und entschieden werden

muß, (hier) zwischen Hebung und Senkung. Die (vermeintlich) stumme

Schrift erinnert einerseits die einem Sprechen vorgängig ungeschiedene

               

1. Vgl. Nägele, Echoes of translation, bes. 3-29.
2. FHA 16, Antigonä, V. 102ff.
 

127

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Akzentuierung, wie sie hier im Wechsel einer Ungebundenheit und Ge-

bundenheit an ein metrisches Maß berührt wird. Andererseits wird die

der Schrift unterstellte Stummheit selbst immer schon von der Frage

des Akzentes und der Freiheit einer metrischen Verfaßtheit bestimmt.

Indem diese Passage zwischen metrischer Bindung und ihrer Offenheit

changiert, differenziert sich das Thema von Stimme und Blick und trägt

das der Schrift hinzu. Im Wechsel der Versfüße springt der ungebunde-

ne Ton O auf. Das Erscheinen des einzelnen, losgelösten und fixierten

Buchstabens O transportiert die Frage nach der Akzentuierung als eine

fest an die Schrift gebundene. Schrift erscheint im Affekt der Cäsur. Der

lyrisch in Szene gesetzte Wechsel von Ton und Blick läßt Schrift auf-

scheinen als an Stimme und Blick gebunden. Mit einer Art Aufbruch

des Tones und Ausgelassenheit einer Sinn- und Akzentzuschreibung

formuliert sich ein Ruf. Der erste Vers O Blik der Sonne ist ein Anruf.

Nur, was heißt das?

           Der Chor setzt mit einem Päan an Apollon ein und streift mit den

Dirzäischen Bächen den Ort, an dem Dionysos der Sage nach ausgesetzt
1war. Die sophokleische Vorschrift läßt den Chor mit einer Huldigung

der Sonne beginnen. Es ist ακτις αελιοιο , der »Strahl der Sonne«, der

zwei Götter, Apollon und Helios, anspielt. Im Gestus des Lobliedes an

Apollon, dessen Beiname Phöbos mit dem Stammwort ϕϖς auf ›Licht‹

referiert, wird die Sonne angerufen, deren griechischer Wortstamm

αελιοιο wiederum mit dem Sonnengott Helios verbunden ist. Die griechi-

sche Fassung markiert im 3. Vers mit der Formulierung προτερων ϕαος,
der »Vorfahren Licht«, eine Beziehung zwischen αελιοιο zu ϕαος. Mit

der Wendung der »Vorfahren Licht« ist eine Vorstellung von Ursprung

markiert, der zwischen Helios und Apollon einen (unbestimmten) ge-

nealogischen Ursprung setzt. Derart werden in den ersten sechs Versen

vier ungenannte Götter angespielt: Helios und die beiden Söhne von

Zeus, Apollon und Dionysos, und auch Zeus, der höchste aller Götter,

da er es der Sage nach war, der Dionysos aus den Dirzäischen Bächen

zu sich nahm. Die Götter sind also durch Bezüge zum Mythos aufgeru-

fen, nicht aber namentlich genannt. Die Autorität des Namens und der

Namen fehlen, die dem du eine eindeutige Referenz zuschriebe. So ge-

sehen sind die Götter zugleich namentlich abwesend und vielgestaltig

anspielungsreich anwesend, währenddessen ein einzelnes du angerufen

wird.

           Der Blik der Sonne wird durch das du personifiziert und geteilt.

Die Sonne erscheint als eine, die blickt und geblickt werden kann und

so zwischen Subjekt und Objekt schwankt. Der Blik der Sonne kann

               

1. Hier nach der Interlinearversion der Frankfurter Hölderlin Ausgabe zitiert, in: FHA
16, Antigonä V. 100-164 (linke Seite).

 

128

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

1Blick sein, der schaut – vielleicht auch auf das tragische Geschehen –

und er kann Bild sein, das geschaut wird. Dem Wechsel von Blick und

Bild steht der Ton O voran. Er transportiert einen Ruf, daß der Blick der

Sonne erscheine, währenddessen er zugleich als Affekt des Blicks der

Sonne, die bereits erschienen ist, hörbar ist. Die Übersetzung Hölder-

lins setzt somit den Auftritt des Chores in eine Dynamik des Wechsels

zwischen dem einen und dem anderen, zwischen Subjekt- und Objekt-

position, und in einen Wechsel von Laut, Blick und Bild.

           Das Moment einer Unentschiedenheit in der Zeitlichkeit von Zu-

kunft und Vergangenheit setzt sich in den folgenden Versen fort. Denn

wird dem Blick der Sonne zunächst Dauer zugeschrieben mit den Wor-

ten du schönster, der / Dem siebenthorigen Thebe / Seit langem scheint, so

kippt diese Zeitdimension in eine Konditionalkonstruktion bist einmal
du / Erschienen, o Licht. Hier verschiebt sich der Akzent von der Prä-

sensform und der Dauer in eine sich kreuzende Zeitform des unvollen-

deten Perfekts und des Zukünftigen. Noch nicht erschienen ist der Blick

der Sonne in die Erwartung des Erscheinens mit dem schon längst und

einmalig Erschienenen verwoben. Der Umstand einer zeitlich parado-

xalen Verstrebung erhält, immer noch in der Konditionalkonstruktion,

eine zusätzliche Windung mit dem dritten O – bist du / O Augenblik des
goldenen Tages, / Gegangen. Auch hier, im sechsten Vers, setzt sich die

Kreuzung von Zukünftigem und unvollendeter Vergangenheit fort. Die

Cäsur verweist einerseits rückwärts auf das einem Sprechen voranlie-

gende, und sie stößt den Sprechgesang an.

           Dreimal hebt der Ruf an. Die Wiederholung des Rufes ver-

schränkt verschiedene Zeitstrukturen, die gleichzeitig aufgerufen eine

undenkbare Zeitform ausstellen. Die Wiederholung des Rufes, getragen

von dem Laut O, wirkt wie ein Ruhepol in der zeitlichen Unbestimm-

barkeit. Ein Rhythmus stellt sich darin ein, der in den Variationen von

O Blik der Sonne am Versanfang, o Licht in der Versmitte und O Augen-
blik am Versanfang Pausen herstellt. Die Pausen, die im Schriftbild

durch Kommata sichtbar und metrisch durch Kola hörbar sind, unter-

brechen einmal die Bewegung des (Er)Scheinens und einmal die Bewe-

gung des Gehens. Was sich aber fortsetzt gerade durch die Unterbre-

chungen ist eine Verschiebung des Rufes entlang des beständigen

Gleichklangs O. Der mysteriöse Blick der Sonne berührt Kürze und
Dauer und evoziert einen Wechsel des Anblicks.

           Gerade der Wechsel zwischen An- und Abwesenheit der Götter

               

1. Homer schreibt im dritten Gesang »Vater Zeus, vom Ida waltender, höchster und
größter / Helios auch, der alles du siehst und alles mit anhörst, / Flüsse und Erde und
ihr, die drunten die hingeschwundenen / Menschen es büßen laßt, wenn einer schwor
einen Meineid, / Seid ihr Zeugen und wacht jetzt über verläßliche Eide.« Homer, Ilias,
Dritter Gesang, V. 276ff.

 

129

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

motiviert den Ruf und den wiederholten Ruf nach der Epiphanie Apol-

lons. In welcher Gestalt wird er kommen? Denn es bleibt unklar, wel-

cher Zug Apollons, dessen anderer Beiname Loxias, der Dunkle, lautet,

zum Tragen kommt. Apollon bringt der Sage nach Tod, Krankheit und
Heilung, er ist Gott der Künste und besonders der Musik und gilt als

Garant sittlicher Ordnung. Und Helios bewegt sich mit einem Becher im

Okeanos von Osten nach Westen auf den Sonnenaufgang zu und sendet

vom Himmel aus gefürchtete Sonnenstrahlen. Das du erscheint in Höl-

derlins Übersetzung als ein du, das, indem es (noch) (nicht) erschienen,

zwielichtig erscheint.

           In einem Gesang, der das schönste, den Blick der Sonne, anruft,

kündigt sich der Horizont eines Himmelsgeschehens an. Ein mythischer

Komplex zieht aus einer himmlischen Ferne mit dem Chorlied in die

Tragödie ein, ohne in diesen ersten 6 Versen Wissen darüber zu geben,

ob er Unheil und/oder Harmonie bringt. Im Echo des anfänglichen

Blicks setzt der Chor ein drittes Mal an, das Erscheinen des du zu besin-

gen – bist du, / O Augenblik des goldenen Tages, / Gegangen über die Dir-
zäischen Bäche. Mit den Dirzäischen Bächen wird die Ortsangabe The-

ben noch einmal aufgenommen. Schwingt in dem zweiten Vers durch

das Wort siebenthorig die Sagenwelt und die Tragödie des Aeschylus

›Sieben gegen Theben‹ mit, in der es um den Angriff des Polynikes’ ge-

gen Theben geht, so wird mit den Dirzäischen Bächen eine »von dem
1kleinen Fluß ›Dirke‹ abgeleitete Bezeichnung für Thebanisch« einge-

führt. Gerade in Theben herrschte ein ausgeprägter Apollonkult. Mit

dem Streifzug des Augenbliks, der über die Dirzäischen Bäche gegangen,

die wiederum in den Fluß Ismenos münden, der durch Theben fließt,

wird ein in Theben dem Apollon »gleichgesetzter Kult« aufgerufen, »in
2welchem aus der Asche aus den Brandopfern geweissagt wurde.« Die

Zeichenlese aus der Asche der Brandopfer ist, wie bereits gelesen, ein

entscheidender Wendepunkt der Tragödie.

           Durch den Modus des Anrufs, der Kategorien von Zeit und Ort

undenkbar auf einmal verschränkt, referieren die sechs Verse aufein-

ander und brechen ein sagenhaftes Geflecht auf, indem sie die Ver-

strickung der Sagenstruktur selbst ausstellen. Geographische Gegeben-

heiten und mythische Zeitvorstellungen, welche die plötzliche Wieder-

kehr, im Augenblik des gegangenen Mythos evozieren, treffen aufeinan-

der. Sie entwerfen eine Vielzahl von Blicken und Bildern, die bis zum

Ende des sechsten Verses offen lassen, an welchem Punkt der Chor der

Alten die rollende Sage und ihre archäologischen Schichtungen der my-

thischen Welt anhält. Während die sophokleische Fassung die Imper-

fektform wählt, in der Helios »erschien« und sich den »weißbeschilde-

               

1. Vgl. FHA 16, Anmerkungsapparat, 460.
2. Ebd., 460.
 

130

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

ten« aus Argos und Polynikes »zeigte«, transferiert Hölderlins Version

den Anruf in eine Zeitfiguration, die zwischen der Wiederkehr des Ver-

gangenen als einer gegensätzlich vollendeten und unvollendeten Ver-

gangenheitsform und zwischen Dauer und plötzlicher Aktualität

schwankt. Der Augenblik des goldenen Tages verweist auf den stetigen

Lauf des Tages von Sonnenaufgang zu Sonnenuntergang und umge-

kehrt, wie er auch eine mythische Anspielung auf Helios enthält, der

mit einem goldenen Becher dem Sonnenaufgang zustrebt. Der Augen-
blik bezeichnet auch ein Nu eines Erscheinens und deutet in der Ver-

schiebung von Blik zu Augenblik auf das Auge, jenes, das im Augenauf-

schlag sieht und nicht sieht und jenes, in welches das folgende gewalt-

same Geschehen einfällt.

»Und«

Nach diesen sechs Versen folgt ein Schnitt. Die Exposition der Tonarten

des Anrufens und ihrer Herstellung findet abrupt ein Ende. Ein »Und«

kommt, steht unvermittelt da und transportiert ein Szenario, das im

Verstummen des Anrufens Bewegung, Farbe, Stimme und Körperteile

miteinander in Beziehung setzt. Der Chor erinnert die vergangene Tra-

gödie des Polynikes, die sich am Götterhimmel und auf Erden abspielt.

Im Zuge der Erinnerung zeigt sich die Einschreibung des Dramas von

Polynikes in die Tragödie von Antigonä als ein grausiges Kriegsgesche-

hen, welches das Einzugslied des Chores bewegt.

»Und den Weißschild, ihn von Argos,
Den Mann, gekommen in Waffenrüstung,
Den hinstürzenden Flüchtling
Bewegst du mit der Schärfe des Zaums, ihn

1(…).«

Schlagartig wechselt das Versmaß im siebten Vers in einen Trochäus.

Der Versfuß wendet sich spiegelbildlich von (v-) zu (-v). Der siebte Vers

kann metrisch als ein durch ein Kolon in der Mitte unterbrochener vier-

füßiger Trochäus und als ein dreifüßiger Trochäus mit einem beginnen-

den Spondäus, also zwei Hebungen am Versanfang gelesen werden. Der

Wechsel des Metrums bewirkt eine deutliche Akzentuierung des Akku-

sativobjektes, das von Vers 108 bis Vers 111 fünfmal immer in Form ei-

ner Hebung insistiert: den Weißschild, ihn, den Mann, den hinstürzenden
Flüchtling, ihn.

           Die Funktion der Konjunktion ›und‹ ist zu verbinden, während-

               
1. Ebd., Antigonä, V. 108ff.
 

131

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

dessen dieses an den Versanfang gesetzte und Zeichen einer betonten

Unterbrechung ist. Die ersten sechs Verse sind durch das wiederkeh-

rende O figuriert und bauen durch die Verschränkungen der Zeiten

eine Klimax auf, welche die Erwartung des Erschienenen steigert. Syn-

taktisch verbinden die Anrufe einen Relativsatz und zwei Konditional-

sätze. Ein Ende, ein Hauptsatz wird hinausgezögert. Denn anders als es

die sophokleische Vorschrift zu lesen gibt, läßt Hölderlin den Chor mit

einem sich über 26 Verse dahinziehenden Satzgefüge auftreten. In diese

hinausgezögerte Konstruktion eines Finales des ersten Satzes schreibt

sich, begleitet durch den Wechsel vom Himmel (durch die Sonne) über

das feuchte Element Wasser wieder zum Himmel, dem Element Luft,

ein Widerstreit zwischen Helios und Polynikes ein.

           Denn das du bewegt in Gestalt des Helios mit seinen den Wagen

ziehenden feuerschnaubenden Rossen Polynikes. Der Flüchtling stürzt

am Himmel dahin und ruft die Frage nach der Grenzziehung zwischen

Gott und Mensch auf. Ein Szenenwechsel geschieht von einem sich zu-

erst idyllisch gebenden Bild in den ersten sechs Versen, das bereits lei-

se die Schranke zwischen Götterhimmel und Theben im Wechsel der

mythischen und geographischen Anspielungen thematisch werden läßt,

hin zu einem Kriegsszenario. Der Szenenwechsel korrespondiert mit ei-

nem metrischen Wechsel. Er leitet einen Wechsel der Töne vom Schö-

nen zum Grauen des Krieges ein. Zugleich bahnt sich ein Hauptsatz an.

Er beginnt mit der Konjunktion und, dem das erste Akkusativobjekt, den
Weißschild, und drei weitere Akkusativobjekte in Parenthese folgen, bis

das Prädikat bewegst und das Subjekt du erscheinen. Durch die Verstel-

lung der Satzteile schwebt die von Apollon/Helios zu Polynikes/Helios

übergehende Konstruktion zwischen einem Aussagecharakter eines

Hauptsatzes und weiterhin einer Konditionalform: Und den Weißschild,
ihn (…) / Den Mann (…) / Den hinstürzenden Flüchtling / Bewegst du (….),
ihn.

           Das Subjekt du, das in den vorangestellten Versen im Mittel-

punkt stand, ist nun vor- und nachgängig von Objekten umgeben, die

um Name, Erscheinung und Herkunft des Polynikes variieren. Zwi-

schen dem Subjekt Helios und dem Objekt Polynikes, die beide geho-

ben/betont sind, spielt sich ein Widerstreit ab. Er heftet sich an den

Vers bewegst du mit der Schärfe des Zaums, ihn, der entweder im Vers-

maß eines dreifüßigen katalektischen Jambus oder eines Anapäst ak-

zentuierbar ist. Liest man den Vers als dreifüßigen Anapäst (vv-) mit

einem Kolon hinter Zaums und einer Hebung auf ihn, die sich nicht in

das Versmaß des Anapäst und nicht in das des Jambus’ fügen läßt, dann

springt das ihn, der noch ungenannte Polynikes, singulär aus einer re-

gulären Metrik heraus. Die Grenze einer Verfugung Hölderlins Über-

setzung in ein lyrisches und auch wechselndes lyrisches Versmaß ist an

einer semantisch entscheidenden Stelle berührt. Denn welcher Art ist

das in ein plötzliches Präsens gesetzte bewegst? Treibt Helios mit der
 

132

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

Schärfe des Zaums Polynikes an oder zügelt er ihn? Stürzt Polynikes so

furchtbar über Theben hin, gerade weil Helios ihn (nicht) zügelt? Denn

mit der Schärfe des Zaums hat sich Polynikes über unser Land geschwun-
gen. Ist es ein von Helios gesendeter Strahl, der das Schild des Polyni-

kes blendet und weiß erscheinen läßt? Verführung und Zähmung fallen

unauflöslich gegensätzlich ineinander. Die Wendung aus zweideutigem
Zank, die den Antrieb des Polynikes kommentiert, ist zum einen auf den

vorangegangenen ›realen‹ Streit zwischen Eteokles und Polynikes und

zum anderen auf den zwischen Helios und Polynikes herrschenden, wi-

dersprüchlichen Bann beziehbar. Die Frage nach der Grenze zwischen

Gott und Mensch, die Sterbliche und Unsterbliche verbindet und ent-

zweit, wird über den Rhythmus, der nichts sagt und zwischen Hebung

und Senkung schlägt, lyrisch in Szene gesetzt.

           In dem entscheidenden Vers – bewegst du mit der Schärfe des
Zaums, ihn – umschließt eine plötzliche Überdeterminiertheit des Objek-

tes Prädikat und Subjekt. Mit erstmaliger Nennung des Namens Polyni-
1kes im Parodos taucht das du unter und kehrt im Parodos nicht wie-

der. Es wird dunkel. Und es wird grell, da Helios Polynikes bewegt. He-

lios, die Sonne, ist verschwunden, heilig geschieden. Polynikes rückt

nun in die Position des Subjekts, nachdem Polynikes und Helios ein
2Paar und »ganz Eines« waren, erscheint Polynikes zornentbrannt,

während Helios im Zuge der Namensgebung von Polynikes verlöscht.
3Polynikes »schrie und flog« über Theben mit der Fackel des Hephä-

stos. Nahe also des nächsten Gottes will er Theben verbrennen, wäre da
4nicht noch ein Gott, Zeus, der mit »Feuer« Polynikes zu Fall bringt.

Der Flüchtling Polynikes jagt und ist gejagt von Gott zu Gott zu Gott.

Helios und Hephästos und Zeus.

           Das scheinbar sinnarme und ist als Cäsur lesbar. Denn in ihm

liegt das widersprüchliche Versprechen einer Verbindung in Form einer

Unterbrechung. Zugleich klafft im Modus eines Übergangs von hell und

dunkel, die in sich jeweils ihr Gegenteil tragen, eine Nähe von Entzwei-

ung und Ineinanderfallen der Gegensätze, deren Ausgangspunkt ein O
Blik der Sonne, du schönster ist. Die anfängliche Geste des Anrufs into-

niert den Blickwechsel zwischen Subjekt und Objekt und schiebt eine

Entscheidung der Positionen dahingehend auf, daß sich das Wechsel-

spiel zwischen Subjekt und Objekt einem dramatischen Geschehen nä-

hert, dem Bann zwischen Polynikes und Helios. Das hin und her zwi-

schen Gott und Mensch setzt einen unentscheidbaren Widerstreit in

Szene, der allererst mit dem Ausstoß eines Schreis (schrie) und einer

               

1. Der Name taucht erst im 12. Vers des Chorliedes, ebd., V. 113 auf.
2. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
3. Ebd., Antigonä, V. 115.
4. Ebd., V. 135.
 

133

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

entfesselten Bewegung (flog) in die regelhafte Ordnung eines Hauptsat-

zes mündet.

Theben, das »siebenthorige Maul«

Bildet in den ersten sechs Versen der Anruf die Form des Chorliedes, in

dem der Wechsel von Ruf und Blick zur Sprache kommen, so wird die

Geste des Anrufs in den folgenden 23 Versen aufgehoben. Umgekehrt

erscheinen im Schwinden des Anrufs Schrei und Stimme. Schlachtsze-
1 2nen, hinstürzende und langschreitende Bewegungen, vereinzelte Kör-

perteile, mal verzerrte und mal geordnete Bilder knüpfen sich an das

Sujet der Stimme, gelesen als das, was im Entzug eines Sprechens auf-

taucht. Zwar spricht der Chor, Polynikes hingegen spricht nicht. Er

agiert und rast am Himmel dahin, stürzt hinab und bringt das Grauen

des Krieges, der sich um den Platz des Vaters dreht. An dieser Stelle sei

kurz an die Vorgeschichte des Krieges um Theben erinnert, die in der

sophokleischen Tragödie Oedipus auf Kolonos zum Thema wird. Poly-

nikes ist von väterlicher Seite durch Oedipus und Kreon, wie auch von

brüderlicher Seite durch Eteokles, der den Platz des Vaters bezieht,

verworfen. Vor dem Racheakt des Polynikes, der den Bruder Eteokles

vom Thron verdrängen soll, um selbst als Erstgeborener den Platz des

Vaters einnehmen zu können, geht Polynikes zu Oedipus und versucht

im Gespräch mit Oedipus, den Vater auf seine Seite gegen Eteokles und

Kreon zu ziehen. Oedipus, der enttäuscht von Polynikes ist, da der Sohn

seinem Vater nicht zur Seite stand, als dieser gegen seinen späteren

Willen von Kreon aus der Stadt verwiesen wurde, läßt nun seinen Sohn

im Stich. Der Racheakt zwischen den Söhnen und dem Vater hat also zu

tun mit einer wechselseitigen Verlassenheit, dem Abbruch von Spre-

chen und einer gegenseitigen Nicht-Plazierung, die im Gegenzug – das

ist die Ökonomie der Rache – die ›eigene‹ Plazierung über die Verwer-
3fung des ›anderen‹, also in der Wiederholung derselben Ausschluß-

figur, erkämpft.

           Die Vorgeschichte nun ist im Chorlied ausgelassen, vielleicht

weil sie den Griechen bekannt ist, vielleicht aber auch, weil das Thema

des Chorliedes die Frage nach dem Affekt aufwirft, der vom leeren Platz

des Vaters ausgelöst wird. Denn wohin wendet sich Polynikes in dem

Moment, in dem ein gegenseitiges Anrufen und Sprechen zwischen

Vater und Sohn nicht geht? Im Entzug eines Sprechens, das den Ab-

schied in der Verlassenheit nicht kennt, wohl aber den Haß, entrückt

               

1. Ebd., V. 110.
2. Ebd., V. 133.
3. Vgl. Lacan, Die Psychosen, bes. 232-243.
 

134

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

Polynikes und bewegt sich zwischen Götterhimmel und Erde. Der Chor

erinnert den kriegerischen Haß, den Polynikes bringt.

           Die Frage nach der Stimme, die im Abbruch von Sprechen zu
1herrschen beginnt, knüpft sich einerseits an Polynikes, der »schrie«

2und zu »jauchzen« anhob; zum anderen stellt sie sich mit dem Chor

selbst, der sprechend das Nichtsagbare, das die Totalität des Krieges

transportiert, aufscheinen läßt. Wie also spricht der Chor? Zunächst

fällt der Blick der Sonne auf das siebenthorige Theben, das geographisch

gelesen von den kleinen thebanischen Bächen umgeben ist und die sie-

ben Tore der Festungsmauern anspielt, an denen die jeweils sechs

Kämpfer und schließlich die beiden Brüder gegeneinander gekämpft

haben. Zugleich bewegt sich Polynikes von Helios gezäumt am Himmel
3über unser Land . Standort und Blickpunkt des Chores ist also die

Stadt Theben. Eine Verbundenheit zwischen den Alten und der Stadt

deutet sich in der mehrfachen Verwendung des Possessivpronomens

unser an. Der Chor der Thebanischen Alten beschreibt also nicht ein

außerhalb liegendes Geschehen, selbst war er darin involviert.

»Bewegst du mit der Schärfe des Zaums, ihn,
Mit welchem über unser Land
Sich geschwungen Polynikes
Aus zweideutigem Zank und scharf, wie ein Adler,
Schrie er und flog,
Schneeweiß sein Flügel,
Furchtbar mit Waffen viel,
Und Helmen, geschmükt mit dem Roßschweiff,
Und über Pallästen stand er und wies,
Voll blutiger Spieße, rings,
Das siebenthorige Maul;
Doch gieng er davon,
Noch ehe von unsrem
Blut er die Baken
Gefüllt, und ehe
Die Krone der Thürme

4Die Fakel des Hephästos genommen.«

Mit der Wendung vom siebenthorigen Maul referiert der Chor der The-

banischen Alten auch auf den Ursprungsmythos der Stadt Theben. Ver-

schiedene Mythen ranken sich um die Gründung der Stadt. Nach den

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 115.
2. Ebd., V. 137.
3. Ebd., V. 112.
4. Ebd., V. 111ff.
 

135

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1Metamorphosen des Ovid wird der Phönizier Kadmos von seinem

Vater Agenor auf die Suche nach seiner von Zeus entführten Schwester

Europa geschickt und gelangt an einer Quelle auf ein Hindernis, den

Drachen, ein Ungeheuer einer dreizüngigen Schlange, welche die Ge-

fährten des Kadmos mit einem »Biß«, »langer Umstrickung« und der

»Pest eines giftigen Hauchs« tötet. Mit »Spieß«, »Speer« und »Mut« tötet

Kadmos »die Schlange des Mars«, indem er den Speer »in die Schärfe

der Zähne« stößt, »das Blut (hatte) zu entströmen dem giftigen Gaumen

/ angefangen und rot den Rasen gefärbt mit Bespritzung«. Kadmos stößt
2den »Speer in die Gurgel« , das Ungeheuer ist getötet.

           Ein anderer Mythos berichtet, daß Kadmos mit der Überwindung

des Ungeheuers Harmonia, die Tochter des Ares und der Aphrodite,

heiratet und als erstes thebanisches Herrschergeschlecht schließlich

den Enkel Labdakos, den Vater des Lajos, der wiederum Vater des Ödi-

pus ist, hervorbringt. Man findet also bereits im Gründungsmythos den

Bruderstreit, indem sich die Brüder gegenseitig tödliche Wunden zufü-

gen und der sich mit Polynikes und Eteokles wiederholt. Was den Ur-

sprungsmythos auszeichnet, ist die Entstehung einer genealogischen

Spur aus einem blutigen Kampf und schließlich aus dem Tod eines Un-

geheuers, dessen herausgebrochene Zähne als Saat in die Erde ge-

pflanzt werden, und aus denen die »Gesäten«, Ahnen der Labdakiden

und das Haus des Oedipus hervorgehen. So gelesen ist die Wendung

vom siebenthorigen Maul sagenhaften, mythischen Ursprungs. Und die

Verse – So über über dem Rüken ist Getümmel / Des Mars dem Feind, ein
3Hinderniß / Dem Drachen geworden – notieren den Bezug des Dra-

chens zur Stadt. Zugleich legen sie eine mögliche Zuschreibung des

Drachens der Gestalt des Polynikes nahe. Denn Polynikes greift die aus

dem Maul des Drachen entsprungene Vaterstadt an. So ist Polynikes ihr

Feind und gleichzeitig erscheint die Stadt Theben Polynikes derart als

Feind, daß der siebentorige Festungsring die Grenze markiert, deren

Überschreitung und Eroberung Polynikes versagt ist. Polynikes wies mit

blutigen Spießen, rings / das siebenthorige Maul und wollte hoch am

Himmel über Theben Türme und Paläste der Stadt mit der Fackel des

Hephästos verbrennen.

               

1. Ovid, Metamorphosen, 3. Buch V. 3-138. Die Metamorphosen Ovids sind zeitlich nach
Sophokles aufgezeichnet. In dem Grade, wie jedes mündliche Sprechen und jede
schriftliche Fassung, also hier Sage und Dichtung, im Zeitmodus einer Nachträglich-
keit zur Lesbarkeit gelangen, können die Verse Ovids für diesen Zusammenhang als
ein Niederschlag mythischer Vorstellungen, deren Gründungsmythos von Theben be-
sonders ausführlich in dieser Dichtung wiedergegeben sind, unabhängig einer zeitli-
chen Chronologie konstelliert werden.

2. Ebd., V. 3-138.
3. Ebd., V. 128ff.
 

136

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

           Inmitten des Schlachtgetümmels und auf dem Gebirgsrücken

tritt Polynikes, der wie ein unbezähmbares Ungeheuer wütet und wie

der Gründungsheros Kadmos mit Spießen auf das Maul des Drachen

weist, selbst als zweideutiges Ungeheuer auf. Hölderlin akzentuiert die

Doppelung derart, daß er den Vers voll blutiger Spieße, rings in die Mitte

zwischen das Subjekt er und das Objekt das siebenthorige Maul setzt.

Wie so oft in der Antigonä-Übersetzung ist dabei die Zuschreibung

grammatikalisch in beide Richtungen möglich, so daß in der einen Vor-

stellungs- und Übersetzungsvariante Polynikes auf das siebenthorige
Maul wies, das bereits voll blutiger Spieße war, ähnlich wie das Dra-

chenungeheuer durch die Spieße des Kadmos ins Maul getroffen wurde.

Einer anderen Konnotation zufolge wäre Polynikes selbst voll mit bluti-
gen Spießen versehen, dem Bild eines heiligen Sebastian ähnlich. Eine

weitere Variante, welche auf das Moment der Fülle (voll) und des Krei-

ses (rings) Bezug nimmt, legt eine Szene nahe, in der Polynikes, von

seinen mit Spießen bewaffneten Kriegern umgeben ist. Er zeigt auf den

Ort der Zerstörung, so daß das Thema der wechselseitigen Befleckung

von und durch Polynikes, seinen Kriegern wie auch der Waffen, die,

noch bevor sie zu töten im Begriff sind, bereits getötet haben werden,

angespielt wird.

           Der Vers voll blutiger Spieße, rings ist unbestimmt in Hinblick auf

eine Zuschreibung zum Subjekt oder zum Objekt, und er ist, beachtet

man die Herausgelöstheit des einzelnen Verses, zeitlos. Die Knappheit

der Verse und die ausgestreuten semantischen Bezugspunkte führen zu

voneinander abweichenden Deutungswegen. Dieser Umstand einer Un-

eindeutigkeit und Widersprüchlichkeit in bezug auf eine Übersetzbar-

keit einer Szene der Verweisung (wies), die in nur zwei Versen die Ver-

strebung des mythischen Ursprungs einer Genealogie und seiner Zer-

störung artikuliert, skandiert eine Vorstellung eines fixierbaren originä-

ren Punktes. Das Ereignis einer ursprünglich tödlichen Verwundung,

die Leben und Geschlechter erzeugt hat, kehrt mit dem Drama des Po-

lynikes’ in verzerrter Form wieder. Denn Polynikes schrie und transpor-

tiert auf diese Weise die Vorstellung eines im Schrei geöffneten und

aufgerissenen Mundes, die nah an der Vorstellung des Mauls liegt. Die

Verschiebung des Wortfeldes ›Blut‹ von voll blutiger Spieße und noch
1ehe von unsrem / Blut er die Baken / gefüllt , deren Adjektiv voll und

Partizip gefüllt etymologisch miteinander verknüpft sind, verstärken

den Zug der Überschneidung zweier unzeitiger Szenen, deren eine be-

reits vorgängig den Kampf vollzogen hat – denn der Drache ist von

Kadmos besiegt worden –, und deren andere Szene den Angriff erwar-

tet, denn der Chor zitiert das vergangene Moment einer tödlichen Zer-

störung, die nicht eingetroffen ist. Der Stabreim Blut und Baken und das

               

1. Ebd., V. 123.
 

137

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Staccato der Verse konstellieren Rhythmik und Aussprache als bedeu-

tungserzeugende Weisen von Sprache mit einem semantischen Hof, der

sich in der Bahnung des Krieges um die Verletzung, Tötung und Auslö-

schung des Namens dreht, welcher die Tradierung des väterlichen Ur-

spungs bezeichnet: Theben, das siebenthorige Maul. Michel Serres

schreibt anläßlich eines Freskos von Vittore Carpaccio zum Kadmos-

mythos:

»Die spartoi erzeugen den sparagmos, drakonische Logik der sagittalen Invarianz, der
Fortpflanzung der Zähne. Verstreute Glieder, Haufen, unter den Augen des Helden, bevor
er stirbt, als Schlange. Weiter gezeugt von Geschlecht zu Geschlecht bis zur n-ten Genera-
tion. Familie mit dionysischer Vetternschaft, darunter Labdakos, der Hinkefüßige, auf
gespreiztem Initial, seinerseits wiederum von rasenden Bacchantinnen zerrissen, Laios
und so weiter, eine Kette von verletzten Körpern unterm Zeichen des Bruches, gezeichnet

1von der Vierteilung.«

Einen ewig todbringenden Kampf von Geschlecht zu Geschlecht als pa-

radoxe Bedingung einer Fortsetzung einer Genese bis zur n-ten Genera-
tion schreibt das Sujet des Ursprungsmythos von Theben. Die Tötungs-

ökonomie zwischen den Vätern und Söhnen von Kadmos, Labdakos,

Lajos, Oedipus, Polynikes wiederholt sich. Mit Polynikes kommt die

Genealogie der Labdakiden an ihr Ende; Kreon jedoch sucht das Ge-

schlecht über das Ende hinauszutreiben, um das Phantasma der Un-

endlichkeit in der n-ten Generation zu realisieren.

           Das siebenthorige Maul ist pars pro toto für ein Ungeheuer, das

den Ursprung der väterlichen Stätte Theben, also den Ursprung des Or-

tes des Namens des Vaters in Tod und Leben gespalten wach hält. Es

spricht von der Körperöffnung Maul, welche die tierische Variante des

Mundes, benennt. Der Mund verweist als Übergangsort von Innen und

Außen am dichtesten auf einen Ursprungsmythos von Sprache, an den

sich Atem, Schrei, Laute, Worte knüpfen. Mit der Wendung Maul fallen

die Worte. Denn ein Ungeheuer, auch ein Tier spricht nicht im her-

kömmlichen Sinne. Atem, Laute, Schrei jedoch teilen Mund und Maul,

wie auch das Trinken, Verschlingen und Ausspucken, Öffnen und

Schließen, Verstummen und Nichtverstummen, Ein und Aus eine

Rhythmik der Gegensätze hervorruft, nichts aber über die Momente des

Einsatzes und Dauer eines Schweigens oder eines Schreis aussagen. Die

Rhythmik der Gegensätze referiert auf eine Logik eines dualen Prin-

zips, das von der Unbestimmbarkeit des Einbruchs des Wechsels gestört

wird. Der Wechsel berührt immer auch ein flüchtiges, verschwiegenes

Moment einer Passage, indem die Gegensätze für ein Moment ruhen

               
1. In dieser Passage geht es um das Fresko in der Scuola degli Schiavoni in Venedig

»Der heilige Georg im Kampf mit dem Drachen«, in: Serres, Carpaccio, 53.
 

138

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

und nachträglich die Geschiedenheit zwischen dem einen und dem an-

deren, Leben und Tod, Einatmen und Ausatmen vollzogen wird. So ist

Polynikes aus zweideutigem Zank und im Widerstreit der Gegensätze

zugleich Angreifer und Angegriffener, dessen Gestalt durch den Gesang

des Chores mit heterogenen, teils menschlichen, teils tierischen und

teils göttlichen Zügen versehen wird. Er wird als Mann in Waffenrüstung
vorgestellt, er ist beschildert wie die Gesäten, wie ein Adler, der Attribut

von Zeus ist, schrie und flog er, und wie ein Drache erscheint er unbe-

zwingbar. Die Passage

»Denn sehr haßt Zeus das Prangen
Der großen Zung’ und wo er,
Wenn sie langschreitend kommen,
Ins goldene ihnen sieht, ins eitle Hinaussehen,
Mit geschwungenem Feuer stürzet er sie, wo einer
Von steilen Treppen schon

1Den Sieg anhebet zu jauchzen.«

thematisiert den Einbruch durch die Gewalt des höchsten Gottes, der

Polynikes den Tod bringt. Polynikes hat die Grenzen zwischen Gott und

Mensch überschritten; er hat das gottgegebene Gesetz des Unter-

schieds, das zwischen Sterblichen und Unsterblichen die eine Schranke

setzt, vergessen.

»Auf harten Boden aber fällt er, hinunter taumelnd,
Liebestrunken, der mit rasender Schaar
Hinschnob, bacchantisch
Im Wurf’ ungünstiger Winde;
Fand aber anders;
Anderes andrem

2(…).« 

Nicht nur stürzt Polynikes von Gott verursacht aus dem himmlischen

Götterhimmel, wo er sich im Bund mit den Göttern glaubte, auf Erden,

das Chorlied selbst präsentiert ein taumelndes Bild. Insofern Subjekt

und Objekt häufig variabel sind, ist das Szenario, das der Chor entwirft

auch als bacchanalische Szene lesbar. Die Tauschbarkeit, das Wechsel-

vermögen von Subjekt und Objekt und die Labilität der Positionen ist

allerdings kein Modus von Egalität, vielmehr selbst ein Machtkampf

zwischen dem einen und dem anderen, der allmählich das Satzgefüge,

den Sprechgesang zerfranst. Das dionysische Moment liegt im Begehren

               
1. FHA 16, Antigonä V. 131ff.
2. Ebd., V. 138ff.
 

139

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

nach dem jeweils anderen zwischen Subjekt und Objekt, das nach Ver-

einigung und nach Zerstörung strebt. Der Rhythmus der kurzen, dahin-

stürzenden Verse, die Losgelöstheit von syntaktischen Einheiten, in

dem Maße, wie sie nicht eindeutig zuzuordnen sind, korrespondieren

mit dem Umstand von einigen abgelösten Körperteilen wie Maul, Rük-
1ken und Hände, Zunge, Backen, Blut. Wohin führt die Verstrebung

von Verbinden und Töten, Lösen und Fügen, welche Versstruktur und

Körpergrenzen gleichermaßen betrifft?

           Polynikes scheitert mit seinem Siegeszug über Theben, denn

Zeus schreitet ein. Und doch war Polynikes der Zerstörung Thebens

und der Thebaner sehr nah.

»Doch gieng er davon,
Noch ehe von unsrem
Blut er die Baken
Gefüllt, und ehe
Die Krone der Thürme

2Die Fakel des Hephästos genommen.«

Dem Chor der Thebanischen Alten zufolge war Polynikes dem kriegeri-

schen Morden so nah, daß das heraufkommende tödliche Ereignis als

fast erfüllte Bedrohung, die gerade noch abgewendet wurde, wiederge-

geben wird. Die Unübersetzbarkeit dessen, was Tod besagt, beschreibt

in dieser Chorpassage Nähe und Kluft zwischen Ereignishaftigkeit und

Sprache. Denn auf der Ebene des Ereignisses tritt der Tod, in dem der

eine den anderen verwundet und Blut fließt, nicht ein, auf der Ebene

des Sprechens hingegen tritt der Tod in dem Maße ein, als sein Auf-

schub und seine Verfehlung in Form einer Negation zur Sprache kom-

men. Im Zuge der Repetition des Chores rücken visionäre und tatsäch-

liche Ereignisse auf eine sprachliche Ebene. Damit eröffnet sich die

Problematik, wie im Akt des Sprechens Fiktion und Reales umgangen

und umschrieben werden und umgekehrt, wie Sprache mit dem fiktiven

Moment von Sprechen und mit dem realen Moment von Sprechen
3überhaupt umgeht. Der imaginäre und reale Zug von Sprechen ver-

               

1. Eine Fülle an einzelnen Körperteilen, die, fügte man sie zusammen, nahezu einen
Leib ergäben, tauchen in der Tragödie auf: Augenlid, Hände, Zunge, Mund, Maul, Le-
ber, Haut, Hüften, Fuß, Augen, Schultern, Eingeweide, Ohr, Haar, Leib, Herz, Rücken,
Fleisch, Nacken, Haupt, Arm, Wange, Wimper, Hals, Augenbrauen, Schläfen, Sohle,
Blut, Backen. So gesehen entwirft die Tragödie einen zagreischen Leib, wie sie ihm
zugleich, indem die zerstreuten Körperteile auftauchen und benannt sind, einen Ort
in seiner Zerstreutheit gibt.

2. FHA 16, Antigonä, V. 122ff.
3. Vgl. Derrida, Freud und der Schauplatz der Schrift, bes. 333f.
 

140

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

schränken sich in einer Zeitfigur, die das Vergangene und Zukünftige in

einer undenkbaren Gleichzeitigkeit verdichtet, was in den Partizip Per-

fekt Formen von gefüllt und genommen und der elliptischen Unvollstän-

digkeit der Syntax (haben fehlt) mitschwingt. In der Aktualiät des Spre-

chens, welche immer schon auf eine Übersetzung eines anderen refe-

riert, kommt das zu Gehör, was (anders) gewesen sein wird. Der angrei-

fende Polynikes war längst schon davon, wie der Chor sagt. Im Modus

einer Abwesenheit taucht eine Differenz auf, welche die Präsenz des

todbringenden Polynikes nachträglich aufstört und die Zerstörung, wie

sie durch Feuer und Blutvergießen gewesen wäre, erinnerbar macht.

Die zeitliche Struktur einer vorzeitigen Vergangenheit, die sich mit ei-

ner Nachträglichkeit des Zukünftigen kreuzt, macht sprechen. Von da

aus spricht der Chor. Eine unerhörte Nähe zwischen Erwartung des To-

des und Ereignishaftigkeit der Nicht-Passage kommen mit ihm nach-

träglich zur Sprache.

           An diesem Punkt zeigt sich die der Sprache inhärente paradoxale

Struktur und ein Denken des Paradoxes in seinen grausamen Dimen-

sionen. Im Sprechen, das in der Abwendung des Todes geschieht, kehrt

der Tod wieder. Das Schweigen des Todes, der Sprechen macht und das
1Schweigen, weil der Tod gesprochen hat, rufen nach einem Scheide-

punkt, an dem die Verwechselbarkeit von Vorstellung und Nicht-

Vorstellung unterbrochen wird. Die Grausamkeit liegt in der Über-

schreitung, in welcher der vorgestellte Tod und das einzigartige, in-

kommensurable Ereignis des Todes gleich, ununterscheidbar und diffe-

renzlos erscheinen. In der Nähe von Fiktion und Realem drängt sich die

Frage nach Unterbrechung auf. Unterbrechen heißt so unterscheiden.

Nicht aber bedeutet es, wieder die scharfe Grenze zwischen Tod und

Leben, Gott und Mensch, Fiktion und Realem einzuführen, so daß sie

wieder übertreten werden ›muß‹, damit sie sich zeige. Vielmehr heißt

unterbrechen, die Logik der Finalität zu unterlaufen. Es heißt, die Auf-

merksamkeit für die Frage nach der Differentialität, die Hölderlin in

seiner Übersetzung aufruft, wachzuhalten als eine, die den Körper, die

Sprache wie das Verhältnis von Leben und Tod, von Vorstellung und

Nicht-Vorstellung betrifft. Mit den poetologischen Begriffen vom »tödt-
2lichfactischen Wort« und vom »tödtendfactischen Wort« wirft Hölder-

lin die Thematik zwischen Körper, Wort und das Faktum des Todes
3auf.

           Im dramatischen Verlauf von Vers zu Vers nähert sich die Form,

der Sprechgesang und also Sprache, dem Inhalt, einem kriegerischen

Szenario. Ein Wechsel von körperlicher Ekstase und Zerstörung

               

1. Vgl. Foucault, Das unendliche Sprechen, 90-103.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 417ff.
3. Vgl. ausführlich dazu hier Enden?, 181ff.
 

141

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

schreibt sich in den Sprechgesang über eine Metaphorik der Stimme

ein, indem sich aus der Form des Sprechgesangs und aus der Geste des

Anrufs, der Schrei des Polynikes, das Maul der Stadt Theben, unsre Ba-
ken, die den Mund umgeben, die prangende Zung’, die Zeus haßt, und

schließlich ein erwarteter und nicht eintreffender jubilatorischer Ton

herauslösen. Vereinzelte, syntaktische Einheiten und metrisch gelesen

einzelne Verse und Verssegmente übersetzen in poetischer Form die

Vereinzelung der Körperteile. Effekt dessen ist, daß sich durch die Vers-

struktur im Modus des einschneidenden und unterbrechenden Rhyth-

mus’ Form und Außenseite der poetischen Sprache mit der gebannten

und zersprungenen Verfaßtheit des Körpers überschneiden.

           Die Rhythmik des Chorausschnitts bringt ein szenisches Moment

von Sprache selbst zum Ausdruck, indem die Versfüße von und über
Pallästen stand er und wies bis Drachen geworden unstetig und vielfach

zwischen Jambus, Trochäus, Anapäst, Spondäus, Ionikus maiore wech-

seln. Der Wechsel des Rhythmus’ stellt auf der metrischen Ebene Spra-

che in ihrem Zug von Unberechenbarkeit aus. Der Ausfall des Kalküls –

das, was Hölderlin als den lebendigen Sinn, der nicht berechnet werden
1kann nennt – und der Auftritt des Unvorhersehbaren bedingen und

treiben einander hervor. Betont durch die Rapidität der Zeilensprünge,

der Kola und der aufeinanderfolgenden variablen Versfüße, die eine

Fülle von Verssegmentierungen hervorbringen, springt unter der Hand

ein Zug von Sprechen und von Schreiben heraus, den man das Unvor-

hersehbare und Unvorstellbare nennen kann und das bezeichnet, was

eine Vorstellbarkeit umgibt. Hölderlin hat diesen Zug als eine für den

poetischen Akt von Sprache konstitutive Weise in den Begriff der Cäsur
gefaßt. Das paradoxe Moment einer Hervorbringung in der Unterbre-

chung formuliert er in den Anmerkungen so, daß nicht allein die Sukzes-

sivität der Vorstellungen, also die Aufeinanderfolge der Fiktionen das

Dichterische ausmachen; vielmehr läßt die Cäsur den poetischen Effekt

in der Weise aufkommen, als sie im Hiatus das berührt, was dem Wech-
2sel der Vorstellungen vorausgeht: »die Vorstellung selber« , anders:

daß es Vorstellung gibt, die das Nichtersetzbare gleichermaßen entdeckt
3und verdeckt.

           Auf diese Weise entwirft die Chorpassage das Thema des mini-

malen Unterschieds zwischen wirklichem, faktisch vollzogenem und

vorgestelltem Tod. Auf eine poetologische Ebene übersetzt stellt die

Überschneidung von Vorstellung und Nicht-Vorstellung am Wort die

Arbeit der Differenz aus. Dichterische Sprache als ein Sprechen vom

               

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
2. Ebd.
3. Vgl. Jean Luc Nancy: Kalkül des Dichters. Nach Hölderlins Mass, übersetzt von Gisela

Febel und Jutta Legueil, Stuttgart 1997, 37ff.
 

142

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

Anderen, dem Nichtersetzbaren her, gelesen als Name für ein dem

Denken und Sprechen Unverfügbares und Undenkbares, ist als eine

Geste von Überschreitung lesbar, insofern sie auf einen exzentrischen

Ort trifft: die Nicht-Passage, in der die Faktizität des Wortes und die

Faktizität des Todes den Körper bannen.

Über den Sohn

Die Frage nach dem Ursprung ist eine wiederkehrende. Denn die Frage

nach dem Ursprung des Anfangs ist zugleich eine Frage nach dem Ur-

sprung des Abbruchs, wie es die Doppeldeutigkeit des Schreis als

Schrei vor dem ersten Wort und als Schrei, der sich auf den Abbruch

von Sprechen legt und den Tod bringt, thematisiert. Auch auf mythi-

scher Ebene beginnt die Genealogie der Labdakiden mit einer Tötung.

Der Drache wird durch das Maul getötet, seine Zähne werden in die

Erde gesät, die Gesäten wiederum erwachen, indem sie die anderen tö-

ten, sonst werden sie von ihnen getötet.

           Hölderlin hat den Zug des Abbruchs und der Nicht-Passage als

Entzug von Sprechen in dem Chorlied in Szene gesetzt. Wenn das Wort

und der Ruf nach dem Wort zur Erscheinung drängen, wird es andern-

orts ein Ausgeschlossenes von Sprechen gegeben haben. Der Ruf nach

dem Erscheinen des ungewissen Wortes und der Ruf nach dem Erschei-

nen des Gottes weisen in dieselbe Richtung. Sie sind wie ein Aufwa-

chen, das im Sprechen den anderen ruft und, wie es der Versanfang O
Blik der Sonne artikuliert, den Wunsch birgt, den anderen zu sehen. Zu-

gleich treffen sich das Wort und die Gestalt Gottes derart, daß beide mit

dem Tod die Grenze der Grenze aufrufen. Sie berühren sich an dem
1Ort, an dem die Cäsur sich leer und am ungebundensten zeigt und Gott,

2in der Gestalt des Todes, gegenwärtig ist. Mit der Frage nach dem Ur-

sprung des Wortes und dem Erscheinen des Gottes wird eine weitere

Nuance der Wendung vom Gott, der in der Gestalt des Todes, gegenwär-
tig ist, lesbar. Gott bringt nicht einfach den Tod und zeigt sich in der

Gestalt des Todes etwa als Kronos, Acheron oder Fährmann … Im tödli-

chen Kampf zwischen Vater und Sohn, zwischen einem Geschlecht und

dem anderen, was sich auf die genealogische Fortsetzung wie auf die

Grenze zwischen Sterblichen und Unsterblichen wie auf die Grenze

zwischen Mann und Frau bezieht, wird Gott in der Un-Gestalt des Todes
gegenwärtig. Der Begriff der Gestalt splittet sich in diesem Kontext in

den Vater, der dem Sohn den Tod bringt, und in den Sohn, der dem Va-

ter den Tod bringt, wie es Oedipus, der gleichfalls von seinem Vater

               
1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
2. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
 

143

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

ausgesetzt wird, mit der Ermordung seines Vaters in Szene setzt. Zum

Tod des Vaters schreibt Marianne Schuller:

»Dieser Tod ist aber von einer tiefen Zweideutigkeit geschlagen. Denn der Tod Gottes
führt nicht einfach zu einer Lösung, sondern zum Gesetz einer Wiederkehr. Einerseits ist
damit der Einbruch der Endlichkeit angezeigt, der das Sprechen von seinem transzenden-
talen Ursprung losbindet, in dem die Bedeutung der Worte sicher schien; zugleich aber
stellt der Tod Gottes die Voraussetzung für eine ›Wiederkehr‹ des Urvaters als Vorbild aller

1Götter dar. Nach Freud bringt die Loslösung von Gott keine Erlösung.«

Hölderlin bringt eine gegenseitige Unerlöstheit von Gott und Mensch,

Vater und Sohn zur Sprache, indem er den Chor sagen läßt, noch löset
ab ein Geschlecht / Das andre, sondern es schlägt / Ein Gott es nieder. Und

2nicht Erlösung hat er. Die Problematik des Ursprungs stellt sich in

dem Maße, wie der Vater von dem Sohn getötet als Toter wiederkehrt

und so gesehen in der geisterhaften Gestalt des Todes auftritt. Zugleich

ist es auch der Vater, der wie eine verschwiegene Seite des Vatermor-

des den Sohn versetzt und als Toten begehrt wie Lajos Oedipus, Oedi-

pus Polynikes, Kreon Hämon. Das Grauen am Ursprung des einen wäre

so als ein gegenseitiger Tötungsakt zwischen Vater und Sohn zu den-

ken; die monotheistische Mythologie, in welcher der Sohn für den Va-

ter, für Gott stirbt – wie Isaak vom Vater geopfert werden soll und an-

stelle seiner der Widder getötet wird, und wie Christus es mit seinem

Opfertod thematisiert –, leugnet nicht den Wunsch, den anderen zu tö-

ten. Es vereindeutigt jedoch die Frage der Schuld, in welcher der leben-

de Sohn immer schon in der Schuld des toten Vaters steht. Der Sohn

steht in der Gunst des Vaters zum Preis seines Todes, andererseits un-

terliegt der sich widersetzende Sohn der Rache des Vaters, wie es der

Chor mit Polynikes zur Sprache bringt. Damit ist der Anfang und das

Denken des Anfangs an eine Struktur von Totalität geknüpft, die das

Leben und den Tod des einen und des anderen fordert. Unerlöst bleibt

die gegenseitige Zerstörung bis zur totalen Auslöschung.

»Denn jezt ist über die lezte
Wurzel gerichtet das Licht
In Oedipus’ Häußern.
Und der tödtliche, der Staub
Der Todesgötter zehret sie aus

3(…).«

               
1. Schuller, Moderne. Verluste, 111.
2. FHA 16, Antigonä, V. 617-619.
3. FHA 16, Antigonä, V. 620ff.
 

144

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

Daß sich ein derartiges Denken von Ursprung und Genealogie ohne den

Ort der Mutter abspielt, gibt zu denken. Außer Frage steht in der christ-

lichen Religion eine Subversion des Opfers, welche die Opferlogik als

Substitutionslogik unterbräche, während genau die Frage nach dem

Ausbruch aus einer männlich orientierten dialektischen Logik, die der

Finalisierung des »Selbst« dient, mit der Antigone/ä-Tragödie laut wird.

Gerade Antigonä, welche die Gewalt der Grenze im Haß zwischen den

Geschlechtern unterbricht, indem sie die Teilung zwischen den Brüdern

in einen guten und bösen Toten verwirft, berührt den Ort der Mutter.

Dieser referiert nicht, wie es der Kampf zwischen Vater und Sohn als

einen zu besetzenden Platz meint, auf eine logisch positive, definierbare

Position. Der Ort des anderen Geschlechts taucht in einer Haltung auf,

die das Nichtersetzbare, den Abbruch und die Unterbrechung wahrzu-

nehmen aufgibt. Mit Hölderlin beschreibt der Bezug zu einem anderen,

der in die Ökonomie der Zerstörung einfällt, auch eine dichterische Hal-

tung, die sich wie die Geste Antigonäs in dem Trauerspiel Antigonä von

Wort zu Wort vollzieht. Sie überschreitet das väterliche Gesetz. Aber
1gewiß. Zum Hasse nicht, sagt Antigonä, zur Liebe bin ich.

Lyrik und Tragödie

Das Chorlied nähert sich dem Ende mit einem Aufruf zu bacchanti-

schen Gesängen und Tänzen:

»Und nach dem Kriege hier,
Macht die Vergessenheit aus!
Zu allen Göttertempeln,
Mit Chören, die Nacht durch,
Kommt her! und Thebe

2Erschütternd, herrsche der Bacchusreigen!«

3Während der Chor zu einem Fest auffordert , unterbricht Kreon mit

seinem Erscheinen den Ruf nach Tanz, Gesang und Ausgelassenheit.

Die unmittelbar daran anschließenden Verse wechseln vom Aufruf zum

Fest zu einem scheinbar nüchternen Ton. Denn Kreon, der mit dem Tod

der beiden Brüder einen Regierungswechsel vollzieht und Herrscher

über Theben ist, wird angekündigt. Kreon hat der »Alten Versamm-

lung« angeordnet.

               

1. Ebd., V. 544.
2. Ebd., V. 155ff.
3. Vgl. Karl-Heinz Göttert: Geschichte der Stimme, München 1998, bes. 44ff.
 

145

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

»Doch er, der König der Gegend,
Kreon, Menökeus’ Sohn, neu nach
Der Götter neuen Verhängnissen,
Kommt wohl, um einen Rath
Zu sagen, da er zusammenberufen
Und verordnet hier der Alten Versammlung,

1Und öffentliche Botschaft gesendet.«

Die letzten sechs Verse stehen im Wechsel von jambischem und trochä-

ischem Versmaß mit eingestreuten Daktylen geschrieben. Die Wahl der

Betonung von kommt wohl, die zwischen einem Jambus (v-) und einem

Trochäus (-v) changiert, ermöglicht, daß der Chor Kreon sowohl in ei-
2nem ironischen Ton , der durch den Trochäus hergestellt würde mit

der Hebung auf kommt, als auch umgekehrt in einem ehrfürchtigen und

unterwürfigen Ton im jambischen Rhythmus mit der Hebung auf wohl
ankündigt. Die ironische Lesart wird verstärkt durch den Zeilensprung

zwischen Rath und sagen. Denn im Übergang von Versende und Vers-

anfang schwingt der Möglichkeitssinn, um einen Rat zu ›holen‹ mit. Mit

einer zweideutigen Geste endet das Einzugslied des Chores. Hölderlin

verstärkt die schwankende Haltung des Chores zu Kreon, indem er die

Zeiten einen Rath zu sagen und öffentliche Botschaft gesendet, also Zu-

künftiges und Vergangenes miteinander verschränkt.

           Der Chor kommentiert das Kommen und Gehen der Personen,

deren wechselnde Auftritte jeweils einen Wechsel des Blicks vom Chor

zu den Göttern und zurück zu den Menschen begleiten. Auf diese Weise

nimmt der Chor eine in den dramatischen Text eingeflochtene Funktion

der Regieanweisung, die den Wechsel der szenischen Konfigurationen

benennt. Die nur scheinbar geringfügigen Aussagen, wie »Kreon (…)
3 4kommt« , »Hämon kommt« stehen in Kontrast zu den Schauplätzen,

die der Chor in dem Einzugslied, in den anderen Standliedern und in

den Wechselgesängen zwischen Antigonä und Chor, Kreon und Chor

entwirft. Der Bezugspunkt zwischen beiläufiger Rede und den tragi-

schen Dimensionen in den Chorliedern, die sich um Tod, Wahnsinn

und Liebe drehen, liegt darin, daß der Wechsel im Sprechen von einer

Tonart zur anderen die Tragödie bahnt, sie herbeiruft und aufschiebt.

Denn wie es der Parodos des Chores mit den Worten und nach dem
Kriege hier, / macht die Vergessenheit aus zur Darstellung bringt, ereig-

net sich das tragische Geschehen in der Überschreitung der Grenze als

               
1. FHA 16, Antigonä, V. 161ff.
2. Zum Tropus ›Ironie‹ und zum Hören der Ironie, vgl. Groddeck, Reden über Rhetorik,

269ff.
3. FHA 16, Antigonä, V. 162ff.
4. Ebd., V. 650.
 

146

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

ein Vergessen, daß es Grenze gibt, in der Gott und Mensch haltlos sich

verbinden und zerstören, in der Raserei. Zugleich ereignet sich das tra-

gische Geschehen mit den Worten auf der Bühne zwischen Antigonä,

Ismene, Kreon, Bote, Tiresias, Hämon usw. also zwischen den Subjek-

ten, die miteinander sprechen, einander ausgrenzen und töten. Von da

kommt der Ruf nach Unterbrechung, der einen Szenenwechsel zwi-

schen Rede, Gegenrede und Chorliedern verursacht. Und so wird die

Rede Kreons mit den Schlußversen des Einzugsliedes – nach der Erin-

nerung an ein tragisches Szenario und vor dem nächsten – eingeleitet.

           Hölderlin exponiert die formale und tragische Struktur des Ge-

gensatzes im Parodos vor allem im Widerstreit zwischen Syntax und

Metrik. Auf diese Weise kehrt er das, was er Tönen, Worten und einer

Dramaturgie des Rhythmus’ nach Sophokles vernommen hat, hervor.

Das tragisch Undenkbare, das paradoxe Erscheinen Gottes als gesetzlo-

ses Gesetz, geht in eine moderne lyrische Form über. Der vielstimmige

Chor ruft in einem Päan an Apollon, einer Huldigung und einer Klage

um den Verlust des einzigartigen du, ein tragisches Ereignis in Erinne-

rung. Das Drama von Polynikes, der mit vielen Göttern in Berührung

kommt und so vielgestaltig und einzig haßerfüllt erscheint, beschreibt

ein unvordenkliches Geschehen, in dem das Begehren des Vaters, das

einen zweischneidigen Ruf nach dem du sendet, gesetzlos erscheint.

Denn auch Zeus ist in dem Maße vielgestaltig, wie er abwesend Götter-

boten schickt und plötzlich anwesend einzig haßerfüllt sich zeigt. Aller-

erst der Haß eröffnet nachträglich die Frage nach dem Zusammenhang

von absoluter Gewalt und absoluter Leidenschaft. Der Chor aktualisiert

die Grenzüberschreitung zwischen Polynikes und Zeus als Ursache des

Krieges. Noch bevor der Chor ruft und nach dem Kriege hier, / macht die
Vergessenheit aus! wird er die Bedingungen, daß es Krieg gibt, in dem

1sich Subjekt und Gott vergessen und beide in der Vergessenheit auf-

gehoben sind, dargestellt haben.

           Die Gewalt des Krieges, die im Einzugslied zur Sprache kommt,

zeigt ein Doppelgesicht der Vergessenheit. Es entwirft sich aus einer

Verschränkung eines Vergessens der Grenze, die das Gesetz der Schei-

dung zwischen Gesetz und Gesetzlosigkeit, zwischen ich und du vergißt,

mit einer gegenläufigen Tendenz in der Absolutheit der Setzung des

Gesetzes, die vergißt, daß die Setzung des Grenzen ziehenden Gesetzes

selbst immer schon den Zug einer Überschreitung und Überschreibung

eines anderen Grenzziehungsaktes gewesen sein wird. So ist der dop-

pelte Imperativ des Chores zum einen als eine vorgängige Inszenierung

               

1. »In solchem Momente vergißt der Mensch sich und den Gott, und kehret, freilich
heiliger Weise, wie ein Verräther sich um. – In der äußersten Gränze des Leidens be-
stehet nemlich nichts mehr, als die Bedingungen der Zeit oder des Raums.« Ebd., An-
merkungen zum Oedipus, 258.

 

147

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

eines Wechsels von totaler, unaufhaltsamer Gewalt und dem Schrei, die

sich in der Überschreitung der Grenze von Mensch und Gott, Subjekt

und Objekt herstellen, deutbar. Zum anderen wendet sich der Ruf in

eine Aufforderung, aus der ausgeschlossenen gewaltsamen Hingabe an

das du, den anderen, herauszutreten, den Zustand der Vergessenheit zu

beenden. In diesem Kontext ist Hölderlins Zugang zur tragischen Dar-

stellung in den Anmerkungen zur Antigonä lesbar als eine Umschrei-

bung des im Zustand der Vergessenheit inhärenten Paradoxes, als ein

Zustand des »Bewußtseyns, welches das Bewußtseyn aufhebt«:

»Die tragische Darstellung beruhet, wie in den Anmerkungen zum Oedipus angedeutet ist,
darauf, daß der unmittelbare Gott, ganz Eines mit dem Menschen (…), daß die unendli-
che Begeisterung unendlich, das heißt in Gegensäzen, im Bewußtseyn, welches das
Bewußtseyn aufhebt, heilig sich scheidend, sich faßt, und der Gott, in der Gestalt des

1Todes, gegenwärtig ist.«

Mit Hölderlins Übersetzung und seinen poetologischen Ausführungen

in den Anmerkungen thematisiert sich die aus einem Versagen entsprin-

gende Faszination des in Gesetz und Gesetzlosigkeit gespaltenen Got-

tes, der von Geschlecht zu Geschlecht und Tragödie für Tragödie in ei-

ner vielgestaltigen und je einzigartigen Gestalt des Todes erscheint.

Nicht geht der Ruf von hier nach da, von Gott zu Mensch, auch nicht

umgekehrt kommt der Ruf aus der anderen Welt in diese. Aus einer

doppelten Negation schreibt sich die gegenseitige Anziehungskraft, die

unendliche Begeisterung in der Versuchung, das doppelte Versagen zu
2überschreiten, her. Der Ruf nach dem »Vater der Zeit« , dem anderen

Zeus, dessen Name die Differenz mitträgt, konvertiert in ein Begehren

nach dem Begehren des anderen. Wechselseitig ist das Begehren nach

dem verlorenen, abwesenden Vater, der das tragische Gesetz des Todes

und damit die Grenze der Gesetzmäßigkeit bringen möge, insofern les-

bar, als zugleich das Loch – O – im Aufriß des Begehrens, den phantas-
3matischen Schauplatz öffnet, indem der eine in Zorn und der andere

in Zorn umringen und gegenseitig den Tod des anderen begehren. Am

Himmel zwischen Zeus und Polynikes und auf Erden zwischen Polyni-

kes und Eteokles. Mit Polynikes, wie es das Chorlied tragisch wieder-

holt, spaltet sich das Begehren nach dem anderen in einen grenzenlo-

sen Haß und mit Antigonä, deren Tragödie sich bahnt, in eine grenzen-

lose Liebe nach dem Anderen und von einem Anderen her.

               
1. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
2. Ebd., Antigonä, V. 987; vgl. Anmerkungen zur Antigonä, 415.
3. Vgl. Jacques Lacan: »Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freud-

schen Unbewußten«, in: Jacques Lacan. Schriften II, übersetzt und herausgegeben
von Norbert Haas und Hans-Joachim Metzger, Weinheim, Berlin 1991, 165ff.

 

148

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

           Die Faszination der Stimme, welche mit dem Einzugslied des

Chores in ihrer Ökonomie zur Darstellung kommt, ist geknüpft an einen

skandalösen Blick. Er bildet den Ausgangspunkt der Tragödie in der

Tragödie und zieht eine Fülle an semantischen Bezugspunkten an. Zu-

gleich setzt er eine paradoxe richtungslose Ungebundenheit und Ge-

banntheit im hin und her zwischen Subjekt und Objekt, Stimme des

Chores und du in Szene. Der einfache Ruf O Blik der Sonne setzt diese

Art unendlicher Doppelung des Anrufs im Wechsel von Blick und

Stimme mit dem vielstimmigen Chor in Szene. Der Chor bringt die Ge-

waltförmigkeit einer grauenhaften Begeisterung zu Gehör, die sich aus

der Gesetzlosigkeit in der Abkehr des Vaters und dem gesetzlosen Ge-

setz des Todes in der Gegenwart des tot geglaubten Vaters herstellt, der

sich feurig, endlich und entsetzlich lebendig im Anblick des Todes –

denn sehr haßt Zeus – zeigt.

           Die Fatalität der Ökonomie einer grenzenlosen Hingabe an den

Einen, Double des anderen, liegt darin, daß der Ruf nach der Cäsur, der

Erlösung und Entbindung, nach dem Innehalten genau den Ruf nach

dem endgültigen Ende, dem Tod, und damit nach der Heraufkunft der

Stimme des Vaters erneut provoziert. Von daher ist der Satz Hölderlins,
1Wir müssen die Mythe nemlich überall beweisbarer darstellen , der im

Zuge der Auseinandersetzung mit dem Namen des Vaters fällt, kon-

textualisierbar mit dem tragischen Zwang zur Wiederholung des Begeh-

rens nach dem anderen.

           Die Expositionen in den Anmerkungen und die lyrische Einfal-

tung des Rufes nach der Stimme des anderen ist eine Weise, die Mythe

darzustellen. Wir, die Alten und besonders Sophokles, der »des Men-

schen Verstand als unter Undenkbarem wandelnd« zu objektivieren
2verstand , und Hölderlin unter den modernen Dichter, die das Grauen

im Vergessen des Tragischen sehen, müssen die Cäsur Gottes, dessen

Name sich im Sprung der Zeiten geändert hat, nicht aber seine Gestalt,

immer wieder, Mythe für Mythe und unstetig im Versmaß, in poeti-

scher und politischer Haltung zum Ausdruck bringen. Überflüssiges

tun, abweichen, dichten, sich vom Anderen, den ungeschriebnen Sazun-
gen ansprechen lassen.

Name des Vaters

In den Anmerkungen zur Antigonä schreibt Hölderlin dem höchsten Gott

Zeus, »lieber: Vater der Zeit oder: Vater der Erde« die »Stralen des

Lichts« zu. Im zweiten Teil der Anmerkungen zur Antigonä heißt es:

               

1. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 415.
2. Ebd., 413.
 

149

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

»Sie zählete dem Vater der Zeit
Die Stundenschläge, die goldnen.
statt: verwaltete dem Zeus das goldenströmende Werden. Um es unserer Vorstellungsart
mehr zu nähern. Im Bestimmteren oder Unbestimmteren muß wohl Zeus gesagt werden.
Im Ernste lieber: Vater der Zeit oder: Vater der Erde, weil sein Karakter ist, der ewigen
Tendenz entgegen, das Streben aus dieser Welt in die andre zu kehren zu einem
Streben aus einer andern Welt in diese. Wir müssen die Mythe nemlich überall be-
weisbarer darstellen. Das goldenströmende Werden bedeutet wohl die Stralen des Lichts,
die auch dem Zeus gehören, in sofern die Zeit, die bezeichnet wird, durch solche Stralen
berechenbarer ist. Das ist sie aber immer, wenn die Zeit im Leiden gezählt wird, weil dann
das Gemüth viel mehr dem Wandel der Zeit mitfühlend folget, und so den einfachen Stun-

1dengang begreift, nicht aber der Verstand von Gegenwart auf die Zukunft schließt.«

Diese Erläuterungen beziehen sich auf den letzten Wechselgesang zwi-

schen Chor und Antigonä in der ersten Szene des vierten Akts. Bevor

Antigonä in die Gruft geführt wird, erinnert sie den Ursprungsort The-

ben, die »väterliche Stadt« und richtet sich an den Chor:

»O des Landes Thebes väterliche Stadt
Ihr guten Geister alle, den Vätern geworden,
Also werd’ ich geführt und weile nicht mehr?
Seht übrig von den anderen allen
Die Königin, Thebes Herrn! welch eine
Gebühr’ ich leide von gebührigen Männern,

2Die ich gefangen in Gottesfurcht bin.«

Einzig und allein, übrig, deutet Antigonä in ihrer sich dem Ende nei-

genden Klage auf das, was bleibt: der Chor der Alten und die Absenz

der Väter. Auf diesem doppelten Boden von An- und Abwesenheit steht

die Passage im Zeichen der verlorenen Väter. Oedipus ist tot, Zeus er-

scheint nicht. Polynikes, Eteokles und Iokaste sind tot, so daß Antigonä

in der genealogischen Spur der Thronfolge die rechtmäßige Königin
über Thebes Herrn wäre. Die Problematik der sukzessiv ausrollenden

Genealogie wird zu einer Frage des Geschlechts zwischen Königin (ba-

silein) und König (basileos). Diesen Umstand hält Antigonä dem Chor

der Alten, die Tragödie für Tragödie den Niedergang des Geschlechts

der Labdakiden erfahren haben, vor Augen. Seht, sagt sie, dieser Art

zeigt sich Theben und ihr gebührigen Männer zollt mir Gebühr derart,

daß ihr die Unwiderruflichkeit des Todesurteils gestattet. Antigonä be-

gegnet dem Chor mit einem doppelten Ton zwischen Achtung vor der

Dauer der Alten, die gleichermaßen übrig sind, und Verachtung, da der

               
1. Ebd., 415f.
2. Ebd., Antigonä, V. 974ff.
 

150

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

1Chor in seiner »Unpartheilichkeit« der Tragödie seinen Lauf läßt.

Diese Doppelung spitzt Hölderlin mit der Übersetzung zu die ich gefan-
gen in Gottesfurcht bin. Die Furcht Antigonäs vor Gott und die Furcht

des Gottes vor Antigonä überschneiden sich, Gott und Mensch ziehen

sich gegenseitig fürchtend an.

           Von Kreon, von den Alten und von Zeus, der kein Zeichen gibt,

droht Antigonä die Verbannung, noch aber befindet sie sich vor der

Verbannung in die Todesgruft. Noch verweilt Antigonä auch als ein

Opfer der Väter und der Abwesenheit des Vaters. Zugleich deutet Höl-

derlin mit den Worten gefangen in Gottesfurcht das Moment einer Nicht-

Entscheidbarkeit zwischen dem Geschlecht der Unsterblichen und

dem Geschlecht der Sterblichen an, das vor dem Vollzug des Urteils

liegt und den Grund des Tragischen in der ungeheuren Verbindung von

Gott und Mensch noch einmal lyrisch in Szene setzt.

           Die die Tragödie eröffnende Frage Antigonäs nach dem »et-
2was« , einem »Nennbaren«, das Zeus an Übel nach dem Drama des Ödi-

pus noch vollbringen wird, erweist sich in Hinblick auf die Dramaturgie

der sophokleischen Tragödie als eine Frage, die an diesem Punkt der

ausklingenden Klage Antigonäs auf eine Antwort trifft. Denn nun erfaßt
3der schonungslose Gott des Todes Antigonä. Das Paradox der Anwe-

senheit Gottes in der Gestalt des Todes verweist auf eine tragische Öko-

nomie nach Sophokles. Die Erfahrung des Fehlens des Gottes kommt

als ein Verlangen nach ihm auf, das Ausdruck in bisweilen zornigem,

klagendem und kühlem Ton Ausdruck findet. Mein Zeus berichtete mirs
4nicht, sagt Antigonä. Gleichzeitig erscheint das Begehren des Gottes

selbst und zwar schonungslos und unmittelbar im tödlichen Ereignis.

Die Struktur eines wechselseitigen Begehrens läßt sich als ein tragi-
5sches »Todesbegehren« bezeichnen, das sich wiederholen muß und

sich im Drama von Oedipus, Polynikes und von Antigonä jeweils unter-

schiedlich gestaltet. Hölderlin setzt die Gebundenheit an den höchsten

Gott des Todes und die Ungebundenheit in der Entfesselung des Todes-

gottes, wenn Überschreitung geschieht, in dem Vers die ich gefangen in
Gottesfurcht bin um. Die Geste der Überschreitung liegt in der Berüh-

rung der Grenze zwischen Gott und Mensch, in der das Tabu einer un-

denkbaren gegenseitigen Anrufung von Gott und Mensch aufbricht.

Und dies geschieht an genau dem Punkt, an dem Antigonä vor der

Nicht-Passage steht.

               

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 416.
2. Antigonä: »Weißt du etwas, das nicht der Erde Vater / Erfuhr, mit uns, die wir bis

hieher leben, / Ein Nennbares, seit Oedipus gehascht ward?« Ebd., Antigonä, V. 2ff.
3. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 413.
4. Ebd., Antigonä, V. 467.
5. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragödie, bes. 324ff.
 

151

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

           Im Aufspringen der Übersetzung gefangen in Gottesfurcht – es

sind die letzten Worte Antigonäs überhaupt – wird die Frage des Opfers

als Frage artikulierbar. Antigonä wird zum Opfer der Götter, indem sie

die Götter sterben lassen, zugleich werden die Götter zum Opfer, indem

Antigonä ihnen, die in der Gestalt der Negativität und demnach ausge-
1strichen nicht da sind, den Tod wünscht. Der Glaube an die Götter

gerät ins Schwanken zwischen der Abkehr der Götter von den Men-

schen und der Abkehr der Menschen von den Göttern. Der Glaube an

die Positivität der Götter ist im Spalt der herannahenden wechselseiti-

gen Absenz der Götter und der Menschen gekappt.

           Mit den Worten gefangen in Gottesfurcht trifft Hölderlin in der

unentscheidbaren Haltung von Gott und Mensch zwischen Opfer und

Opferer den sensiblen Punkt, an dem die Frage nach dem Opfer die Lo-

gik der Identifizierbarkeit unterläuft. Mit Antigonä, die das Ende einer

Genealogie an ein Ende führt, wird in der Entfernung von Gott und

Mensch nicht etwa eine Austauschbarkeit zwischen Opfer und Opferer

thematisch. Der Entzug hingegen, den der Tod und das Tote ins Denken

und zur Sprache bringt, erscheint als etwas, das nicht positiv ersetzbar

ist. Die Lücke, das Fehlen ist nicht schließbar. Anstelle der Logik des

Opfers, das ehemals »an« die Götter und »für« die Götter geopfert wur-
2de , bricht in der Fassung Hölderlins im Aufschub einer Antwort, wie

Gottesfurcht übersetzbar sei, ein Fehlen auf. Genau an diesem Kreu-

zungspunkt des Heiligen schreibt Hölderlin in den Anmerkungen zur
Antigonä zu seinem Übersetzungsverfahren die Frage nach dem Opfer

fort, insofern er den Fehl in der Übersetzung des Namens des Vaters

Zeus kommentiert.

           Die Anmerkungen geben den Grund der Entstellung des heiligen

Namens an: Der Name Zeus sagt nichts mehr, er sagt »unserer [vater-
3ländischen] Vorstellungsart« nichts mehr. In dem Grade, wie der

Name Zeus fern und fremd ist, kommt dem Chor der doppelte Auftrag

zu, einerseits die (alte, bleibende) Unmöglichkeit einer absoluten Un-

mittelbarkeit »des« Gottes und damit die Abwesenheit einer Epiphanie
4des Höchsten ›verständlich zu fassen‹ und ›lebendig zuzueignen‹ .

Andererseits, und das bezeichnet den modernen Zug des Chores, po-

tenziert sich die Abwesenheit des Gottes in dem Verlust der Einzigar-

tigkeit des Namens des Gottes. Mit dem Chor in der Version Hölderlins

stellt sich die Frage, wie Gott, dessen Name unfehlbar und unersetzbar

war und – wie der Tod heute noch und dauerhaft unfehlbar und unaus-

weichlich ist –, wie also Zeus, der Todesgott, der im Zuge der histori-

               

1. Vgl. FHA 16, Antigonä, V. 963ff.
2. Baas, Das Opfer und das Gesetz, bes. 30f.
3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 415.
4. Ebd., 419.
 

152

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

schen Differenz fehlbar und schweigend erscheint, beim Namen geru-
1fen werden kann. »Im Bestimmteren« , bei Sophokles, ist der Name

2verständlich und muß nicht übersetzt werden, »im Unbestimmteren« ,

also in der modernen Fassung, hat der Name des Vaters den Charakter

einer Bestimmung, den Tod zu geben, und den Charakter einer Faßbar-

keit, die das unfaßbar Tragische einschließt, verloren. Der verlorene
3Name des Vaters gewinnt in der Übersetzung Hölderlins, mit dem

Zug einer Richtungslosigkeit einige Namen. Die Einzigartikeit des Na-

mens fehlt und springt mit der Gestalt des gestaltlosen Gottes auf, um

die sich Namensvariationen ringen: Zeus, Vater der Zeit, Vater der Er-

de, schonungslose Geist, Geist der Zeit und Natur, der Höchste, Vater…

Der Name Zeus, ein Name neben anderen.

           Der Chor schreitet nicht in das tragische Geschehen ein. Er

bleibt unparteiisch und erfüllt seine dramaturgische Funktion, indem er

die Erfahrung der Abwesenheit des Gottes Antigonä zuträgt. Allein in

der Gestalt des Todes wird der Gott gegenwärtig, im Fehl, den Antigonä

doppelzüngig artikuliert. Vielleicht aber schreitet der Chor doch ein.

Denn er nimmt die Klage Antigonäs, des Kindes auf und transferiert die

Frage des Geschlechts in eine Frage nach der Grenze zwischen Sterbli-

chen und Unsterblichen, indem er auf eine mythische Ebene wechselt

und das Schicksal der Danae zitiert.

»Den Leib auch Danaes mußte,
Statt himmlischen Lichts, in Gedult
Das eiserne Gitter haben,
Im Dunkel lag sie
In der Todtenkammer, in Fesseln;
Obgleich an Geschlecht edel, o Kind!
Sie zählete dem Vater der Zeit

4Die Stundenschäge, die goldnen.«

Danae, auch sie, die Geliebte des Zeus’, war edel an Geschlecht. Scho-
nungslos den Leib Danaes und Antigonäs gleichermaßen treffend teilen

die Himmlische und die Sterbliche das Los der Verbannung in die Tod-
tenkammer bei lebendigem Leib. In diese Ähnlichkeit und tragische

Wiederholung des Schicksals zwischen Göttin und Mensch trägt Höl-

derlin eine Differenz ein. Nicht mehr, wie es bei Sophokles heißt, gibt es

ein goldenströmendes Werden von Zeus, in dessen Dienst Danae stand,

es gibt den Schlag der Zeit, Stunde um Stunde, Taglauf um Taglauf

               

1. Ebd., 415.
2. Ebd.
3. Zur Ökonomie von Gewinn und Verlust vgl. ebd., 417.
4. Ebd., V. 981ff.
 

153

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

zählete sie dem Vater der Zeit / Die Stundenschläge, die goldnen. Statt eines

glanzvollen, ewigen Werdens, das Zeus verordnet, wird der Schlag das
1Zeichen des Höchsten, um es unserer Vorstellungsart mehr zu nähern.

Denn der Stundentakt erinnert im einfachen Schlag den Doppelcharak-

ter von Gehen und Kommen, den Gang der Zeit. Was bleibt, ist der

Wandel der Zeit. Im Nu des Schlags steht die Zeit still und zeigt darin,

daß es Vergehen gibt. Rhythmisch zählbar sind die Stundenschläge. Die

Weise aber des Verstandes, von der Gegenwart auf die Zukunft zu schlie-
ßen, also zu kalkulieren, wird skandiert. Gegenrhythmisch wird ein te-

leologisches Denken durch den einfachen Stundengang unterbrochen.

Hölderlin verschiebt das goldenströmende Werden in die Weise des ein-
fachen Stundengangs und findet damit eine Metapher für die rhythmi-

sche Wiederholung des tragischen Einschlags, in dem die plötzliche

Heraufkunft des vergehenden Todesgottes blitzartig geschieht.

           Noch einmal kann man fragen, in welcher Weise und unter wel-

cher Bedingung das Zeichen von Zeus nicht mehr, im Ernste lieber: Va-
ter der Zeit, erscheinen wird? An dieser Stelle widmet sich Hölderlin in

den Anmerkungen genau der Frage nach dem Namen des Vaters.

»Im Ernste lieber: Vater der Zeit oder: Vater der Erde, weil sein Karakter ist, der ewigen
Tendenz entgegen, das Streben aus dieser Welt in die andre zu kehren zu einem
Streben aus einer andern Welt in diese. Wir müssen die Mythe nemlich überall be-

2weisbarer darstellen.«

Hölderlin konstelliert die vertraute Übersetzungsbewegung vom Grie-

chischen ins Deutsche, den Übergang von Hellas nach Hesperien, mit

einer gegensätzlichen Tendenz, das Streben aus dieser Welt zu kehren zu
einem Streben aus einer andern Welt in diese. Mit dieser Verstrebung

trifft er auf eine Auseinandersetzung mit dem Namen des Vaters: daß

der Name des Vaters übersetzt werden muß, daß er so nicht bleiben

kann, weil er im Zuge des tragischen Transports verlustreich aufge-

taucht sein wird. Die Frage nach dem Umschlagspunkt, von dem aus

Übersetzen geschieht, thematisiert sich. Wer ruft wen? Hölderlin

schreibt:

»Wohl die Art, wie in der Mitte sich die Zeit wendet, ist nicht wohl veränderlich, so auch
nicht wohl, wie ein Karakter der kategorischen Zeit kategorisch folget, und wie es vom
griechischen zum hesperischen gehet, hingegen der heilige Nahmen, unter welchem das

3Höchste gefühlt wird oder geschiehet.«

               

1. Ebd., 415.
2. Ebd., 415.
3. Ebd., 414.
 

154

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

Widersprüchlich scheint diese Aussage, die dem Gang vom Griechi-

schen zum Hesperischen folgt, zu der vorherigen Erläuterung der Über-

setzungstendenz. Gibt es dort eine Notwendigkeit der Veränderbarkeit

des Namens, so heißt es hier, daß die Richtung des Übersetzungsweges

unveränderlich sei. Liest man diesen Widerspruch nicht als Mangel,

hingegen als Effekt der Frage, von wo nach wo Übersetzen überhaupt

geht, dann wird der Name des Vaters zum Schnittpunkt des Ortes, von

dem aus die Frage entspringt. Denn die Disponibilität des heiligen Na-

mens eröffnet im Modus von Differenz, der den Mangel und das andere,

Verschiedene transportiert, zugleich die Frage nach dem, was bleibt.

Sofern das Erscheinen des Vaters, der überall, in jedem tragischen Er-

eignis in der Gestalt des Todes gegenwärtig ist, bleibt, kommt und allein

im Zeitpunkt seines Eintreffens unbestimmbar ist, schreibt sich eine

Differenz zwischen Name und Gestalt des Vaters ein. Daß es Tod gibt,

ist nicht veränderbar, auch nicht, daß der Vater der Zeit den Tod bringt;

hingegen die Weise, wie der Tod, mit dessen Erscheinen das Höchste
1 2gefühlt wird , wie es lebendig zugeeignet wird und in welcher Form

3er zuschlägt, ist veränderbar. Der Name des Vaters und die Gestalt

des Vaters sind unterschieden, nicht identisch. Aus dem Verlust einer

ursprünglichen Unersetzbarkeit des heiligen Namens, in der Name und
4Gestalt ganz Eines vorgestellt werden, kommt mit dem tragischen

Transport die Aufgabe zum Vorschein, den Namen des Vaters jeweils zu

übersetzen.
5

           Der alles schwaigende Todesgott , wie Antigonä ihn einmal

nennt, bringt das Schweigen, aus dem er kommt. Und er provoziert, das

Schweigen des Namens zu brechen, zu überschreiten. Der Übersetzer

vernimmt diese Provokation und stellt die Notwendigkeit, daß es Diffe-

renz gibt, im Akt der Namensgebung aus. In dem Maße, wie dieser Zug

einer Nicht-Identität zutage tritt, setzt das Begehren nach dem Verlore-

nen ein, es setzt sich in dem Ruf nach dem Einzigartigen fort.

           Wie aber ist die Heraufkunft des Rufes vorstellbar? Nach Höl-

derlin schlägt die Übersetzungsbewegung von der ewigen Tendenz von

hier nach da um in die Tendenz aus einer andern Welt in diese. Nicht

               

1. Ebd., S. 416.
2. Ebd., S. 419.
3. Vgl. Foucault, Der Name/Das Nein des Vaters, 73-92; vgl. Rainer Nägele: »Vatertext

und Muttersprache. Pindar und das lyrische Subjekt in Hölderlins späterer Dichtung«,
in: Le pauvre Holterling, Blätter zur Frankfurter Hölderlin Ausgabe, Basel, Frankfurt am
Main 1988, 39-52. Vgl. grundsätzlich Pierre Legendre: Das Verbrechen des Gefreiten
Lortie. Abhandlung über den Vater, übersetzt von Clemens Pornschlegel, Freiburg
1998.

4. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 417.
5. Ebd., Antigonä, V. 939.
 

155

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

geht es dem Übersetzer also um eine Positivität des Ewigen und der

Konservierung des Alten. Er konvertiert das »kalkulable Gesetz«, die
1»µηχανη « des Umschlags und der Umkehr als eine dem poetischen

Verfahren der Alten entnommene Weise in eine Poetik der Cäsur. Sie

stellt in einer doppelten Wendung das paradoxe Gesetz der gesetzlosen

Unberechenbarkeit und den Ruf des Einzigartigen als einen Ruf aus,

der, indem er nicht mehr kommt, in der Abwesenheit Ursache des Rufes

nach dem Einzigartigen gewesen sein wird. Auf diese Weise transfor-

miert Hölderlin das Wesen des Tragischen und formalisiert es in einer

modernen Poetologie, die das Drama der Einzigartigkeit tragisch wie-

derholt.

Ohne Antwort, ohne Rückkehr

Die Bewegung des Erscheinens von Polynikes aus einer Faszination des

einen Gottes heraus, einige Götter streifend und am Ende durch Zeus in

der Gestalt des Dionysos auf die Erde stürzend, ist dem Lauf des Wor-
2tes, das »schiksaalsweise, vom Anfang bis zu Ende gehet« , unsinnlich

ähnlich. In den Anmerkungen zum Oedipus thematisiert Hölderlin die

katastrophale Wende, in der Gott und Mensch sich paaren, und »das

gränzenlose Eineswerden durch gränzenloses Scheiden sich reinigt«.

»Die Darstellung des Tragischen beruht vorzüglich darauf, daß das Ungeheure, wie der
Gott und Mensch sich paart, und gränzenlos die Naturmacht und des Menschen Innerstes
im Zorn Eins wird, dadurch sich begreift, daß das gränzenlose Eineswerden durch grän-
zenloses Scheiden sich reinigt. (…)
           In der äußersten Gränze des Leidens bestehet nemlich nichts mehr, als die Be-
dingungen der Zeit oder des Raums. In dieser vergißt sich der Mensch, weil er ganz im
Moment ist; der Gott, weil er nichts als Zeit ist; und beides ist untreu, die Zeit, weil sie in
solchem Momente sich kategorisch wendet, und Anfang und Ende sich in ihr schlechter-
dings nicht reimen läßt; der Mensch, weil er in diesem Momente der kategorischen Um-
kehr folgen muß, hiermit im Folgenden schlechterdings nicht dem Anfänglichen gleichen

3kann.«

Der kathartische Akt ereignet sich, indem der Mensch sich vergißt und

Gott sich vergißt, in einem Zustand also einer doppelten Vergessenheit,

in der eine Untreue zum Gesetz der Scheidung zwischen Gott und

Mensch geschieht. Dieser Akt einer Vergessenheit, in der die Gewalt

einer grenzenlosen Gesetzlosigkeit zwischen Mensch und Gott, hier

               

1. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 249. Vgl. Nägele, Mechané, 43-57.
2. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 419.
3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257f.
 

156

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

zwischen Polynikes und Zeus statt hat, und also auch der Gott »gesez-
1los« erscheint, beschreibt ein undarstellbares Ringen einer Gleichzei-

tigkeit zwischen entzweiendem Kampf und hochzeitlicher Vereinigung,

deren Effekt ein grenzenloses Scheiden, einem unaufhaltsamen Tod

Bahn bricht. Es ist ein doppelter Tod, in dem Gott und Mensch (sich)

scheiden, und es ist die Figur dieses doppelten Todes, die das katastro-

phale Moment einer Wende zwischen Glanz und Grauen, in dem An-
fang und Ende sich nicht reimen lassen, hervorruft. Die Reichweite des-

sen, was eine Scheidung zwischen Gott und Mensch in der Moderne be-

deutet, umreißt Maurice Blanchot, indem er das Verhältnis zwischen

Göttern und Menschen mit der Frage nach Status und Ursprung des

Werkes thematisiert.

»Wo die Kunst die Sprache der Götter ist, wo der Tempel der Aufenthaltsort Gottes ist, ist
das Werk unsichtbar und die Kunst unbekannt. Das Gedicht benennt das Heilige, die Men-
schen hören das Heilige, nicht das Gedicht. Aber das Gedicht benennt das Heilige als un-
nennbar, es sagt in ihm das Unsagbare und eingehüllt, verborgen im Schleier des Ge-
sangs, vermittelt der Dichter der Gemeinschaft das ›ungesehene, unzerlegbare Feuer‹,
›den Ausläufer des ersten Sonnenstrahls‹ (René Char), damit es gemeinsamer Ursprung

2wird.«

Nach Blanchot ist die Kunst im 19. Jahrhundert nicht mehr die Sprache

der Götter, die abwesend aus der Dunkelheit die Götter zum Reden

bringt. Nicht mehr vergeht das Gedicht vor dem Heiligen, das es be-

nennt, da die Menschen das Heilige hören, nicht das Gedicht. Dieses

›nicht mehr‹ bringt Hölderlin dichterisch zur Lesbarkeit, indem er der

Veränderung des heiligen Namens statt gibt. In diesem Sinne erinnert

die Übersetzung Hölderlins an das Werk der Alten als eine vergangene

Erscheinungsform dessen, was Werk gewesen ist. Hölderlin gibt noch

einmal das Werk zu denken als eines, das, mit Blanchot gesprochen,

»gleichzeitig in der tiefen Gegenwärtigkeit des Gottes verborgen sowie gegenwärtig und
sichtbar durch die Abwesenheit und die Dunkelheit des Göttlichen [ist]. (…) Das Werk
strebt danach (…) Tragödie voller Inspiration [zu sein] und wenn die Götter gestürzt
sind, verschwindet der Tempel nicht mit ihnen, er beginnt vielmehr zu erscheinen, er
enthüllt sich, indem er fortfährt das zu sein, was er anfänglich nur ohne sein Wissen war:

3der Aufenthaltsort der Abwesenheit der Götter.«

Das Trauerspiel Antigonä steht in einem historischen Spannungsfeld, in

dem zum einen die Erinnerung an das Tragische der Abwesenheit der

               

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 416.
2. Blanchot, Das Unzerstörbare, 56.
3. Ebd., 58.
 

157

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Götter Ursache der Tragödie Antigone ist, die Hölderlin übersetzt. Zum

anderen kollidiert die moderne Übersetzung Antigonä an dem Punkt ih-

res historischen Erscheinens mit dem Verstummen des Rufes nach den

Göttern und mit dem Verfall des heiligen Tempels, der schon bei So-

phokles Aufenthalt der Abwesenheit der Götter ist, und nun selbst nicht

mehr in seiner Leere Urspungsort des Tragischen ist. Der Zerfall des

heiligen Artefakts im 19. Jahrhundert, das sich ehemals bei den Grie-

chen im Spiel von An- und Abwesenheit des Heiligen konstituierte,

scheint kein Zeichen einer Verlorenheit zu hinterlassen, weil die Frage

nach dem Werk, so die Begegnung von Philosophie und Dichtung, sich

von der Kunst auf die Geschichte und damit auf die Philosophie einer
1fortschreitenden und sich erfüllenden Geschichte hin verschiebt. Der

Verlust dieses Ortes im Denken markiert eine Unterbrechung der Be-

wegung eines Rufes nach dem anderen. Nicht mehr bedeutet die Abwe-

senheit der Götter den Verlust des anderen, der den Ruf und das Er-

scheinen der Stimme als Ursache des Verlorenen ausstellt. In der Ab-

kehr von der Abwesenheit der Götter geht der Verlust verloren; die

Frage nach der Abwesenheit der Götter ist keine Frage mehr; die Frage

nach dem Ruf und der Stimme, die Antigonä noch mit dem Vers wen
2singen der Waffengenossen?  stellt, verschwindet.

»Was wollte er [Hegel] sagen, er der nicht ›leichtfertig‹ sprach? Genau das, daß von dem
Tag an, an dem das Absolute bewußt Arbeit der Geschichte geworden ist, die Kunst nicht
mehr in der Lage ist, das Bedürfnis des Absoluten zu befriedigen: in uns verbannt, hat sie
ihre Wirklichkeit und ihre Notwendigkeit verloren; alles, was sie an authentisch Wahrem

3und Lebendigem hatte, gehört jetzt zur Welt und zur realen Arbeit in der Welt.«

Blanchots Aufmerksamkeit für den Ursprung des modernen Werkes gilt

einer Überblendung von Philosophie und Kunst, die sich in dem

epochalen Schnitt des 19. Jahrhunderts ereignet. Mit dem Auftauchen der

Werke Hegels und ihrer Akzeptabilität, die ein Denken der Vollendung
4des Absoluten in der Arbeit der Geschichte transportiert, entwickelt

sich eine Ökonomie der Dialektik, in der in der Abkehr von der Abwe-
5senheit der Götter, der Mensch »sich selbst« im Werk »darstellt« . In

der Philosophie Hegels etabliert sich ein Denken der Präsenz des Men-

schen und der Präsenz des Werkes aus der Überwindung der Abwesen-

               

1. Ebd., 35f.
2. FHA 16, Antigonä, V. 959.
3. Vgl. zur Frage nach Zugang und Denken des Absoluten bei Hegel und Hölderlin,

Blanchot, Das Unzerstörbare, 33-44, hier 36.
4. Ebd.
5. Ebd., 57; vgl. auch die Lektüre zu Hegels Dialektik als epochalen Einschnitt von

Baas, Das Gesetz und das Opfer, 28f., 36f.
 

158

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

heit der Götter, indem über die negative Dialektik die Selbstreflexivität

als eine Reflexionsfigur eingeführt wird, die das selbst im Verlust des

anderen begründet. Die Dichtung Hölderlins, wie sie es insbesondere

mit den Sophokles-Übersetzungen und den Anmerkungen zur Sprache

bringt, bezeichnet eine Kehrseite einer Finalität der Philosophie nach

Hegel als Reflex der phantasmatischen Vorstellung der Vollendung des

Absoluten in der Geschichte. Sie konfiguriert das Phantasma der Voll-

endung mit einem unüberbrückbaren Zerfall des Gottes und des Men-

schen. Denn die Katharsis, die der Überschreitung der Grenze von Gott

und Mensch, in der beide ganz Eines sind, folgen muß, geschieht mit ei-

nem doppelten Tod von Gott und Mensch. Nichts rettet, keine Selbstre-

flexion, kein Verzicht, keine Opfergabe kann den Tod aufhalten.

           Wie aber ist von diesem Punkt aus noch Dichtung zu denken?

Nach Blanchot liegt die souveräne Position des Dichters nicht darin, daß

der Dichter die Position Gottes ersetzt, sie liegt in der Enthaltung und

der Verweigerung des Werkes, indem es sich einer sinngebenden Ar-

beit der Geschichte entzieht.

»Das Werk ist für den Menschen nicht weniger gefährlich, der, indem er ihm den Nimbus
und die Maßlosigkeit des Heiligen entzogen hat, es auf seiner Ebene halten möchte, sich
in ihm als Meisterschaft, Gelingen, glückliche und vernünftige Vollendung der Arbeit be-
stätigen will. Es stellt sich bald heraus, daß das Kunstwerk durch die Meisterschaft kei-
neswegs beherrscht wird, sondern zutiefst denaturiert, daß es nicht weniger mit dem
Mißlingen in Zusammenhang steht als mit dem Gelingen, daß es keine Sache ist, die man
durch Arbeit herstellen kann, daß die Arbeit in ihm nicht geehrt wird, selbst wenn sie es
fordert. Im Werk spricht der Mensch, aber das Werk verleiht im Menschen dem die Stim-
me, was nicht spricht, dem Unnennbaren, dem Unmenschlichen, dem, was ohne Wahrheit
ist, ohne Gerechtigkeit, ohne Recht, da, wo der Mensch sich nicht erkennt, sich nicht
gerechtfertigt fühlt, wo er nicht mehr gegenwärtig ist, wo er weder Mensch für sich ist,

1noch Mensch vor Gott, noch Gott vor sich selbst.«

Die doppelte Verneinung, die derart an den Rand einer negativen Dia-

lektik führt, als nicht der Mensch vor Gott, nicht Gott vor dem Men-

schen und nicht Gott für sich, nicht der Mensch für sich an- und abwe-

send ist, wiederholt die Figur des doppelten Todes, die Hölderlin im
2Prozeß des Scheidens zwischen Gott und Mensch zur Sprache bringt.

               
1. Blanchot, Das Unzerstörbare, 58.
2. Vgl. zur Verneinung: Sigmund Freud: Die Verneinung, Studienausgabe Bd. III, Psy-

chologie des Unbewußten, Frankfurt am Main 1982; vgl. Jacques Lacan: Zur Vernei-
nung bei Freud, in: Jacques Lacan. Schriften III, übersetzt von Norbert Haas, Franz
Kaltenbeck, Friedrich A. Kittler et al., Norbert Haas, Hans Joachim Metzger (Hgg.)
Berlin, Weinheim 1994; vgl. Jean Hyppolite: »Gesprochener Kommentar über die
›Verneinung‹ von Freud«, in: ebd., Jacques Lacan. Schriften III.

 

159

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Damit wird die Vorstellung einer Finalität, die in der Erfüllung des Ab-

soluten zum Abschluß kommt, von einer doppelten Negation unterbro-

chen. Der Zug einer gleichzeitigen Negation von Göttern und Menschen

bringt eine Logik der Opposition und ein kausales und finales Denken

zum Schwinden in dem Grade, wie es die Vorstellung von Leere und

Fülle als Ursprung von Dichtung aufwirft. Hölderlin berührt in der

Geste der Erinnerung an die Alten den leeren Tempel als Ort der Abwesen-
heit der Götter. Das Trauerspiel Antigonä vergegenwärtigt die Frage

nach dem Grab als Ursprung des Tragischen, das im Entzug einer

Sichtbarkeit das Werk paradoxal präsent und schwindend bejaht. Es
1war kein Grabmal nicht.  Was also bleibt?

»(…) was bleibt ihm [dem Werk] zu sagen, was hat sich seiner Sprache immer entzogen?
Es selbst. Wenn alles gesagt worden ist, wenn die Welt sich als die Wahrheit von allem
durchsetzt, wenn die Geschichte sich in der Vollendung des Diskurses erfüllen will, wenn
das Werk nichts mehr zu sagen hat und verschwindet, dann also ist es bestrebt, Sprecher
des Werkes zu werden. Im verschwundenen Werk möchte das Werk sprechen, und die Er-
fahrung wird zur Suche nach dem Wesen des Werkes, nach der Bejahung der Kunst, der

2Sorge des Ursprungs.«

Während die Philosophie nach Hegel die »absolute Macht des Negati-
3ven« zum Ziel hat und »Arbeit, Sprache, Freiheit und Tod nur die un-

4terschiedlichen Aspekte derselben Bewegung sind« , und während der

Mensch in der »Nähe des Todes« beginnt, »die natürliche Realität zu

verneinen und zu verändern, zu kämpfen, zu arbeiten, zu wissen und
5geschichtlich zu sein« , distanzieren sich Literatur und Kunst von ei-

ner derartigen Determiniertheit und Finalität. Denn eine Logik der Fi-

nalität begründet die Macht des Menschen, den anderen und das ande-
6re »zu begrenzen, zu trennen, also zu erfassen«. Dichtung beginnt im

Entzug einer Logik des Ziels, im Entzug einer Unterwerfung unter die

Ordnung des Sinns. Dichtung, wie es die Trauerspiele in Szene setzen,

schreibt sich von einer Berührung mit einem Unverfügbaren her, wie

die Frage nach dem Tod, den es nicht zu wissen gibt, und die Frage

nach dem Aufenthaltsort der Toten an eine Grenze von Sinnhaftigkeit

führen. An dieser Grenze, die weniger eine Scheidelinie zeichnet, eher

einen Ausfall, eine Lücke in der Souveränität von Wissen aufreißt, tau-

               

1. FHA 16, Antigonä, V. 265.
2. Blanchot, Das Unzerstörbare, 59.
3. Ebd., 69.
4. Ebd., 68.
5. Ebd.
6. Ebd., 70.
 

160

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER CHOR. DEN PARODOS HÖREN

1 2chen der »Irrtum« , das »Umherziehen« und der »Schrecken der
3 4Verwirrung« als »Wagnis« von Dichtung auf. Dichtung erscheint in

der Zurückhaltung einer geschichtlichen Aufgabe als Wagnis, das sich

von einem unbestimmten Ort herstellt. Dichtung erscheint dort, wo sie

schwindet, als Suche ohne Antwort und ohne Ankunft; sie trifft auf eine

»Tiefe, wo alles schwankt, wo die Ernsthaftigkeit erschüttert ist, wo die

Erschütterung selbst das Werk zerbricht und sich im Vergessen ver-
5birgt.«

               

1. Ebd., 66.
2. Ebd.
3. Ebd.
4. Ebd.
5. Ebd.
 

161

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 125-161) T01_05 kap5.p 322897257334

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 162    ) vakat 162.p 322897257340

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004 - am 14.02.2026, 07:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

