
1. Wunderkammern heute 

Die gegenwärtige Relevanz von Wunderkammern zeigt sich eindrücklich anhand 
der Diskussionen um das Humboldt Forum, die sich von der Entwicklung der Idee 
des Museumsprojekts über die Realisation bis heute kontrovers gestalten. Bereits in 
der langjährigen Planungsphase eröffneten sich kritische Fragen in Bezug auf die 
Legitimität des musealen Großvorhabens im wiedererbauten Berliner Schloss.1 Die 
um 2000 aufkommende Idee des Humboldt Forums sieht ein neues, außenwirksa
mes Universalmuseum vor, das vor allem den außereuropäischen Sammlungsbe
ständen Sichtbarkeit in der Stadtmitte verleihen sollte.2 Gegenüber der Museums
insel »mit ihrer Menschheitsgeschichte des werdenden Europas« (Lehmann 2016: 
250) positioniert, ermögliche das Humboldt Forum zudem, am Ort des ehemali
gen Berliner Schlosses, den »direkten Dialog« (Lehmann 2016: 250) zwischen euro
päischen und außereuropäischen Kulturen, so die Argumentation des ehemaligen 
Präsidenten der Stiftung Preußischer Kulturbesitz Klaus-Dieter Lehmann.3 Dieser 
Aussage wurde unter anderem entgegenstellt, dass der benannte ›Dialog‹ viel eher 
ein räumlich-separierendes Gegenüber von ›Europa‹ (Museumsinsel) und ›Außer
europa‹ (Schlossplatz) suggeriere (vgl. Bose 2016: 65) und aus der Rekonstruktion 
des Berliner Schlosses auch das Aufleben seiner kolonialen Historie resultiere.4 Da
niel Morat interpretiert die Argumentation von Lehmann darüber hinaus auch als 

1 Nach einer digitalen Eröffnungsveranstaltung im Dezember 2020 wurden die Räume und 
Ausstellungsflächen des Humboldt Forums sukzessive der Öffentlichkeit zugänglich ge
macht. Im Sommer und Herbst 2021 wurden temporäre Ausstellungen sowie die Daueraus
stellung im Westflügel fertiggestellt. Im Herbst 2022 erfolgte die Eröffnung der Sammlungs

präsentationen der Bestände aus dem Ethnologischen Museum und dem Museum für Asia
tische Kunst der Staatlichen Museen zu Berlin im Ostflügel des Gebäudes. 

2 Diese entstand von Anfang an in Kooperation mit der Stiftung Preußischer Kulturbesitz, der 
Humboldt-Universität und der Zentral- und Landesbibliothek Berlin. 

3 Tobias Timm betont auch die identitätsstiftende Relevanz des Projekts in Bezug auf die deut
sche Geschichte: »Es soll dem vereinigten Deutschland einen neuen Quellcode einschrei
ben.« (Timm 2009: o. S.) 

4 Beide Aspekte wurden in den langjährig geführten Gesprächen und publizierten Texten zum 
Museumsprojekt immer wieder kritisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Scheinargumentation. Denn laut Morat ging es in den damaligen Debatten weni
ger um eine interkulturelle Perspektive als darum, »einen anderen geschichtspoli
tischen Streit zu befrieden« (Morat 2019: 141), nämlich jenen, der sich in den 1990er- 
Jahren anhand der Frage nach der städteplanerischen Neugestaltung von Berlins 
Mitte eröffnete. Insbesondere stand der Abriss des Palasts der Republik, der seit 1976 
als Sitz der Volkskammer sowie als repräsentatives Kulturhaus der DDR fungierte, 
und die Rekonstruktion des ehemaligen barocken Stadtschlosses am selben Ort zur 
Diskussion, die es zu legitimieren galt (vgl. Morat 2019: 141–142). 

Jenseits von Fragen nach Größe, Finanzierung und kulturpolitischer Leitidee 
des neuen Museums in Berlins Mitte stand die Brandenburgisch-Preußische Kunst
kammer5 im Zentrum der Debatten. Horst Bredekamp, der zusammen mit Neil 
MacGregor und Hermann Parzinger zu den Gründungsintendanten des Humboldt 
Forums gehört, verweist seit Beginn der Planungsphase immer wieder auf die Rele
vanz der ehemals im Schloss untergebrachten historischen Kunstkammer. Mit dem 
Humboldt Forum eröffne sich die Möglichkeit, so Bredekamp, »dass die Kunstkam
mer in zeitgemäßer Form an ihren alten Standort zurückfindet« (Bredekamp 2016: 
266). Aus Sicht des Planungsteams stelle die ehemalige Kunstkammer6 demzufolge 
die »Keimzelle« (Bredekamp/Eissenhauer 2013: 50) des Humboldt Forums dar. 

Was dieses, von Bredekamp benannte ›Zurückfinden der Kunstkammer‹ genau 
bedeutet, zeigte sich anhand der kuratorischen Ideen, die während der Planungs
phase diskutiert wurden. 

Die außereuropäischen Sammlungsbestände der Stiftung Preußischer Kultur
besitz, die aus dem Museumsstandort Berlin-Dahlem in das Humboldt Forum ge
langten, sollen mittels des Wunderkammer-Konzepts zeitgemäß inszeniert wer
den, was Anna Döpfner wie folgt beschreibt: Durch das Prinzip Wunderkammer 

5 Die sich um 1600 im Nachlass der Fürstin Katharina von Brandenburg-Küstrin nachweisbare 
Existenz der Berliner Kunstkammer war über die Jahre hinweg von verschiedenen Transfor
mationen und Ortswechseln geprägt, wodurch sich verschiedene geschichtliche Abschnit
te ergeben. Nachdem sie lange Teil des kurfürstlichen Residenzschlosses war, wurden ih
re Bestände mit den ersten Gründungen von Spezialmuseen ausgegliedert und ihr Kunst
kammerbestand ging in die Sammlungen der heutigen Berliner Museen über (vgl. Becker/ 
Dolezel/Knittel/Stört/Wagner 2023: 12). Das umfassende Buchprojekt Die Berliner Kunstkam
mer. Sammlungsgeschichten in Objektbiografien vom 16. bis 21. Jahrhundert (2023) geht der Ge
schichte und den einzelnen Objektbiografien der Berliner Kunstkammer nach. 

6 In diesem Buch wird begrifflich nicht zwischen historischer Kunstkammer, Kunst- und Wun

derkammer oder Wunderkammer unterschieden (zur Erläuterung der Begriffshistorie und 
der Begriffsverwendung vgl. Kapitel 1.1). Auf die begriffliche Vielfalt verwies bereits Cas
par Friedrich Neickel in seiner Museographia Oder Anleitung Zum rechten Begriff und nützlicher 
Anlegung der Museorum Oder Raritäten-Kammern (1727), wo es heißt: »Die Teutschen haben 
auch unterschiedene Namen erdacht, womit sie ihre Curiositäten-Behältnisse zu benennen 
pflegen, als: Schatz-Raritäten-Naturalien-Kunst-Vernunfft-Kammer, Zimmer oder Gemach.« 
(Neickel/Kanold 1727: 19) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 9 

und die ihm inhärente Multiperspektivität werden »immer mindestens zwei Per
spektiven sichtbar […]: die der westlichen Fachwissenschaftler und die von Angehö
rigen der nicht-westlichen Kulturen, die zu den Objekten, die aus ihren Kulturen 
stammen, andere als westliche Deutungen in die Diskussion einbringen« (Döpfner 
2016: 193). Der ideelle Bezugsrahmen der frühneuzeitlichen Wunderkammern und 
das Rekurrieren auf ihre spezifischen Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken er
möglichen demnach »multiperspektivische Deutungen der überwiegend ethnolo
gischen Objekte« (Döpfner 2016: 193). Die Wunderkammer fungiert somit auch als 
»Patin« (Döpfner 2016: 193) für die Inszenierung außereuropäischer Artefakte des 
Humboldt Forums.7 Den Zusammenhang von Museumskonzept und Kunst- bzw. 
Wunderkammer führt Horst Bredekamp folgendermaßen aus: 

»Das Konzept des Humboldt-Forums im Berliner Schloss ist damit in seinem 
Grundgedanken eine Zurückspulung der Sammlungsgeschichte auf jenes his
torische Niveau, auf dem die Welt mikrokosmisch im Schloss als Kunstkammer 
konzentriert war. Weltweites Wissen, problemorientiert, als ein produktives 
Gedächtnistheater, wie es von Leibniz und den Brüdern Humboldt aufgenommen 
worden ist: nach diesem Modell soll die Kunstkammer als geistiges Ferment 
das im Bau befindliche Schloss des Humboldt-Forums durchdringen. Es wäre, 
wenn es gelingen sollte, die Neuaufführung der Kunstkammer als Avantgarde.« 
(Bredekamp 2015b: 55) 

So wurde mittels der Wunderkammer nicht nur die Ortswahl für das Museumspro
jekt historisch legitimiert, sondern auch das Wie des Zeigens, vor allem in Bezug auf 
die Inszenierung der außereuropäischen Sammlungsbestände der Stiftung Preußi
scher Kulturbesitz, begründet. Anknüpfend an die frühneuzeitlichen Wunderkam
mern und deren Wissenspraktiken, die sich ästhetisch in ihnen materialisierten, 
sollte das Humboldt Forum somit gerade an jene spezifischen Praktiken des Sam
melns, Ordnens und Zeigens anknüpfen, in denen das moderne Museum mit all 
seinen problematischen ideologischen Implikationen – wie etwa Nation, Kolonia
lismus, westliche Hegemonie – noch nicht existierte. Es war somit ein bewusstes 
Rekurrieren auf jene Wissenspraktiken der Wunderkammern, die spielerisch, par
tizipativ und assoziativ Wissen an interessierte Besuchende vermittelten, ohne in 
der modernistischen Logik eindeutige und wissenschaftlich fundierte Kategorisie
rungen, Clusterungen und Schubladisierungen vorzunehmen. 

7 Vgl. dazu auch Bredekamp/Brüning/Weber 2000–2001 und Bredekamp 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Jenes Anknüpfen an das seit Julius von Schlosser8 in Wissenschaft und Kunst 
präsente und vielfach untersuchte vormoderne Sammeln, Ordnen und Zeigen, das 
sich in den historischen Wunderkammern beobachten ließ, stieß bei den Kriti
ker:innen des Humboldt Forums auf Unmut. Gerade dieses, die Moderne mit all 
ihren Exklusionspraktiken ausklammernde Anschließen an vormoderne, scheinbar 
›unkritische‹ Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken beförderte den Vorwurf, ein 
romantisches Bild der Vormoderne zu zeichnen, ohne sich jedoch differenziert mit 
den Ambivalenzen der Wunderkammern und den sich in ihnen bereits manifes
tierenden kolonialen Praktiken auseinanderzusetzen. Insbesondere die Initiative 
No Humboldt21!9 sowie Bénédicte Savoy10, als ehemaliges Planungsteam-Mitglied, 
positionierten sich öffentlich als kritische Stimmen, die Bedenken in Bezug auf 
die Argumentations- und Traditionslinien des Humboldt Forums äußerten, welche 
das neue Museum als weltoffenes Forum legitimieren sollten (vgl. u.a. Kilb 2017; 
Häntzschel 2017). Vor allem das vermeintlich unkritische und unreflektierte Über
nehmen vielfach reproduzierter, tradierter und von kolonialen Gedanken geprägter 
Annahmen, die sich in den frühneuzeitlichen Wunderkammern bereits andeuteten 
und sich während der Moderne festigten, stand im Zentrum der Kritik. 

Eine der historischen Narrationen, an die das Humboldt Forum dezidiert an
knüpft, ist in diesem Zusammenhang jene der Brüder Alexander und Wilhelm von 
Humboldt, die namentlich im Titel aufgeführt sind. So wird neben dem Bezug 
auf die historischen Wunderkammern mittels der beiden Namensgeber Alexander 
und Wilhelm von Humboldt eine weitere historische Referenz, das Vermächtnis 
der preußischen Aufklärung, aufgegriffen (vgl. Morat 2019: 144). Die außereuro
päischen Artefakte, die mittels kolonialer Aneignungspraktiken in die Sammlung 
gelangten, hinter der rekonstruierten Fassade des Berliner Barockschlosses von 
Andreas Schlüter zu zeigen, das ehemals den Hohenzollern gehörte, um sie damit 
an jenem Ort kolonialer Machtrepräsentation unterzubringen, offenbarte für viele 

8 Die Publikation Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance – Ein Beitrag zur Geschich
te des Sammelwesens (1908) von Julius von Schlosser gilt als zentraler Bezugsrahmen für die 
Forschung zur historischen Wunderkammer und fungierte gleichzeitig als Initialzündung für 
ihre Reaktivierung im 20. Jahrhundert. 

9 Zur Kritik an den Plänen des Humboldt Forums vgl. etwa die Homepage der Initiative No 
Humboldt21!: https://www.no-humboldt21.de (Zugriff: 09.06.2024). 

10 Von der damaligen Kulturstaatsministerin Monika Grütters in den Expert:innen-Beirat des 
Humboldt Forums berufen, verließ Bénédicte Savoy 2017 das Gremium und nahm öffentlich 
zu ihrem Austritt Stellung. Sie attestierte der Stiftung Preußischer Kulturbesitz »totale Skle
rose« (Peitz 2017: o. S.). Aufgrund der vorherrschenden restriktiven Hierarchien, die jegliche 
Autonomie der einzelnen Museen unterbinden würden, zog sie in Bezug auf die Pläne zum 
Humboldt Forum im Berliner Stadtschloss den Vergleich zu Tschernobyl. Das Museumspro

jekt war, ihrer Meinung nach, bereits zu Planungszeiten wie der demolierte Atomreaktor von 
einer Glocke bleierner Schwere überzogen (vgl. Führer 2022: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.no-humboldt21.de
https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.no-humboldt21.de


1. Wunderkammern heute 11 

Kritiker:innen den reaktionären Charakter des Museumsprojekts (vgl. Morat 2019: 
148). Vor allem der Ort und die mit ihm verbundene Historie sowie die ungeklärte 
Herkunft vieler historischer Artefakte, die in großer Zahl widerrechtlich in den 
Kolonien des Deutschen Reichs und anderer europäischer Staaten entwendet wor
den waren, mündeten in dem Vorwurf, das Humboldt Forum sei ein neokoloniales 
Projekt (vgl. Heller 2017: 18).11 

Der Verweis auf das Humboldt Forum verdeutlicht die Ambivalenzen und Span
nungsverhältnisse, die sich um die historischen Wunderkammern gegenwärtig er
öffnen. Gerade in Diskursen um das museale Großprojekt äußert sich die gegen
wärtige Wirkmacht des Begriffs Wunderkammer, die sich auch in der Forschungs
literatur widerspiegelt. 

Die Wunderkammer wird auf der einen Seite als historisches Phänomen be
trachtet, das durch seine Präsenz im fürstlichen Milieu im Kontext sich entwickeln
der kolonialer und ausbeuterischer Denkweisen der Frühen Neuzeit steht. Dominik 
Collet vertritt etwa die These, dass die frühneuzeitlichen Sammlungen das Fremde 
als das abstrakte ›Andere‹ pauschalisierten und von einer europäischen Überheb
lichkeit zeugten, die andere Kulturen nicht unhierarchisch in ihre Sammlungen in
tegrierten (vgl. Collet 2012a; b). Er deutet den Akt des Aneignens und Ausstellens von 
exotica und ethnographica als Herstellung eines künstlichen Konstrukts der ›Anderen‹ 
und die frühneuzeitlichen Sammlungen als einen Ort, durch den »Stereotype na
turalisiert und imaginierte Fremdheit konstruiert wurden« (Collet 2012b: 164). Für 
Collet vollzieht sich das Zeigen außereuropäischer Dingkulturen infolge der Mar
kierung ihrer Fremdheit paradoxerweise als dezidierte »Exklusion« (Collet 2012a: 
175). Durch die exkludierende Markierung ihrer Andersartigkeit wurde ein stereo
typisiertes und verkürztes Bild des ›Anderen‹ gezeichnet, so Collet: 

»Über das Spiel mit Alteritäten inszenierten Vermittler, Agenten, Sammler und 
Besucher die außereuropäische Welt als statische und primitive Gegenwelt eines 
dynamischen und zivilisierten Europas. Die Abgrenzung gegenüber dem Fremden 
ermöglichte es den Akteuren, sich umgekehrt als ›Gelehrte‹ und als ›Europäer‹ zu 
imaginieren.« (Collet 2012a: 175) 

11 Bereits zu Beginn der Planungsphase, konkret zum Zeitpunkt des Richtfests des Humboldt 
Forums am 12.06.2015, beobachtete auch Jürgen Zimmerer eine »gefährliche Schieflage« 
zwischen Symbolkraft des Orts in Bezug auf seine koloniale Geschichte und den Ideen rund 
um die Neunutzung, die er in seinem Text Humboldt Forum: Das koloniale Vergessen (2015) wie 
folgt skizziert: »Mangelnde Sensibilität und Unkenntnis der kolonialen Traditionen drohen 
den Wunsch, ein Symbol für ein weltoffenes, liberales und diverses Deutschland zu schaf
fen, in sein Gegenteil zu verkehren: nämlich in ein Fanal für längst überwunden geglaubte 
Untugenden wie Arroganz, Überheblichkeit und sogar Rassismus gegenüber Menschen und 
kulturellen Traditionen aus anderen Regionen und Kontinenten.« (Zimmerer 2015: 13) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Auf der anderen Seite eröffnete sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern der für 
die Entwicklung wissenschaftlicher Forschung bedeutsame freie, assoziative und 
spielerische Blick auf unbekannte und wundersame Phänomene. Gerade in den aus 
unterschiedlichsten Bereichen stammenden Dingen, die in den Kammern räumlich 
miteinander in Bezug gebracht wurden, offenbarte sich ihr laborartiger Charakter, 
der den heute viel beschworenen Begriff der ›Interdisziplinarität‹ bereits implizier
te. Die Wunderkammern werden vor diesem Hintergrund in der kunsthistorischen 
Forschung auch als wissenschaftlicher Erkenntnisort charakterisiert, als ein Labor 
(vgl. Bredekamp 2012: 52–54; Schramm 2003: 10; Steckner 1997: 39; Findlen 1994: 194), 
das wie in Gottfried Wilhelm Leibniz’ Theater der Natur und Kunst die Welt im Kleinen 
abbildete, die es dort zu erforschen, zu entdecken (und zu beherrschen) galt. Das be
deutete auch, dass das ›Fremde‹ – materialisiert in außereuropäischen Sammlungs
gegenständen – hierarchielos miteinbezogen wurde, im Sinne eines die Welt reprä
sentierenden theatrum mundi. So deutet etwa Elke Bujok Inszenierungen außereuro
päischer Kulturen in frühneuzeitlichen Wunderkammern als Sinnbild für die man
nigfaltige Schöpfung Gottes und spricht sich gegen eine Herabwürdigungsgeste der 
Initiator:innen aus (vgl. Bujok 2004: 9). Auch Bredekamp beschreibt die Gleichran
gigkeit der Dinge in den historischen Wunderkammern als »egalitäre Zusammen
führung von Exponaten der Welt in einem Mikrokosmos« (Bredekamp 2015b: 56). 
So »besaßen auch die außereuropäischen Sammlungsgegenstände einen als gleich
rangig definierten Status« (Bredekamp 2015b: 56). Die »hierarchielose[] Gleichran
gigkeit« (Beßler 2009: 15) der Dinge gelte dabei sowohl für ihre Materialität – vom 
Menschen hergestellt oder von der Natur hervorgebracht – als auch für ihre Her
kunft. 

Die Wunderkammern der Frühen Neuzeit veranschaulichten die Vielfältigkeit 
und Diversität der verschiedensten Existenzweisen des makrokosmischen Univer
sums, vereint in einem Mikrokosmos, und ermöglichten auf besondere Weise die 
sinnliche Erschließung der Relationalität von Natur, Kunst, Wissenschaft und Tech
nik (vgl. Bredekamp 2012: 70). Dies haben eine Vielzahl an wissenschaftlichen Unter
suchungen, unter anderem auch zu einzelnen Kammern, demonstriert.12 Die Un
tersuchungen verdeutlichen die Fülle und Diversität an Sammlungen, die zwischen 
1550 und 1720 in europäischen Bibliotheken, Universitäten, fürstlichen Höfen, Rat
häusern, Privatwohnungen oder Kaffeehäusern zu finden waren (vgl. Collet 2007: 
13). In Bezug auf die Quantität berichtet etwa der holländische Sammler Hubert 
Goltzius im Zeitraum von 1556 bis 1560 von 986 Sammlungen in Mittel- und Süd

12 Vgl. u.a. Becker/Dolezel/Knittel/Stört/Wagner 2023, Abend 2022, Engel 2016, Bredekamp 
2012, Beßler 2009, Marx 2006, Mauriès 2002, Minges 1998, Rütsche 1997, Valter 1995, Becker 
1996 und Grote 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 13 

europa, der französische Sammler Pierre Borel von 63 Sammlungen, die er selbst 
besucht haben soll (vgl. Blom 2004: 37).13 

In den museumsgeschichtlich zwischen Schatzsammlungen des Mittelalters 
und modernen Museen einzuordnenden frühneuzeitlichen Räumen wurden aller
lei Dinge, die aus unterschiedlichsten Bereichen stammten, in einem scheinbar 
unstrukturierten Miteinander versammelt (vgl. Eming/Münkler 2022: 1; Heesen 
2012).14 Dazu gehörten Dinge aus den heute disziplinär voneinander separier
ten Bereichen der Naturwissenschaft, Technik, Kunst, Ethnografie und dem 
Kunsthandwerk. Die Art des Sammelns, Ordnens und Zeigens, wie es sich in den 
historischen Sammlungsräumen manifestierte, verlor in der Moderne an Präsenz 
und entwickelte sich Ende des 18. Jahrhunderts zum Auslaufmodell (vgl. Brede
kamp 2015b: 46). Der Wunsch nach Ausdifferenzierung, der sich in der Entwicklung 
der Spezialmuseen im 19. Jahrhundert ablesen lässt, verdrängte den Sammel-, 
Ordnungs- und Zeigetypus der Wunderkammer jedoch nicht komplett, wie Sarah 
Wagner in ihrer Studie Die Kunst- und Wunderkammer im Museum. Inszenierungs
strategien vom 19. Jahrhundert bis heute (2023) dargelegt hat. Beispiele wie Dresden, 
Berlin und Karlsruhe15 zeigen, dass das Phänomen der Wunderkammer nicht in der 
vollkommenen Unsichtbarkeit verschwand, sondern in museale und akademische 
Kontexte eingegliedert wurde und weiter Bestand hatte (vgl. Wagner 2023: 21–22; 
Wagner 2021: 129). Somit waren die vormodernen Sammlungen auch weiterhin 
öffentlich präsent, in exzentrischen Ausformungen, z.B. im privaten Bereich, 
die jenseits der modernen Leitinstitutionen – Archiv, Museum und Bibliothek – 
existierten (vgl. Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8–9). 

Im 20. Jahrhundert erlebten die Wunderkammern eine regelrechte Renaissance, 
wodurch sie eingehend erforscht wurden und heute als Ausstellungsdisplay sowie 
kuratorische Strategie nicht mehr wegzudenken sind, wie nicht zuletzt das Hum
boldt Forum zeigt. Auch Künstler:innen setzen sich seitdem mit frühneuzeitlichen 
Wunderkammern auf vielfältige Weise auseinander und rekurrieren auf die in ih
nen zu findenden Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens, wodurch sie das 
Wunderkammer-Konzept für die Gegenwart aktualisieren und weiterdenken.16 

13 Philipp Blom spricht in diesem Kontext auch von einer Sammelmode: »Mit der zunehmen

den Verbreitung des Sammelns als wissenschaftliches Projekt entstand eine Mode, die bald 
in allen wissenschaftlichen Städten anzutreffen war. Immer mehr Menschen, die weder über 
ein großes Vermögen verfügten, noch wissenschaftlich besonders interessiert waren, began
nen, selbst Kurioses und Interessantes zusammenzutragen.« (Blom 2004: 42) 

14 So waren sie einerseits »noch den mythischen Symbolgehalten verhaftet« und wiesen ande
rerseits bereits »den Weg in die rationalistisch geprägte Zukunft« (Duncker 2012: 63). 

15 Gemeint sind hier die Kurfürstliche Kunstkammer im Königlichen Historischen Museum 
Dresden (1876/77–1939), die Brandenburgisch-Preußische Kunstkammer im Neuen Museum 
Berlin (1855–1878) und die Großherzogliche Kunstkammer im Karlsruher Schloss (1879–1918). 

16 Vgl. Abend 2022, Bowry 2015, Beßler 2009 und Endt 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Grundannahmen, Thesen und Zielsetzungen 

Vor dem Hintergrund der bereits für den kuratorischen Bereich17 gut erforschten 
Projekte18 widmet sich dieses Buch den künstlerischen Auseinandersetzungen mit 
Wunderkammern in der Gegenwartskunst und eruiert, welche Diskurse sich durch 
sie entfalten. Die Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsien, 
Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros stehen 
dabei im Fokus der Analyse. Nachdem sich seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun
derts eine Vielzahl an künstlerischen Auseinandersetzungen mit Wunderkammern 
verzeichnen lässt,19 entstehen seit Beginn des 21. Jahrhunderts Kunstwerke, die 
vor allem die zunehmend komplexer werdende Gegenwart mithilfe der ästheti
schen Sammel-, Ordnungs- und Zeigeweisen frühneuzeitlicher Wunderkammern 
sinnlich erfahrbar machen. Dieses Buch vertritt die These, dass die künstlerische 
Auseinandersetzung mit dem Phänomen Wunderkammer als Reaktion auf die 
tiefgreifenden gesellschaftlichen Entwicklungen der Gegenwart zu lesen ist. Diese 
wird infolge der anthropogenen Transformationen des terrestrischen Systems 
hervorgerufen und impliziert politische Veränderungen und neu aufkommende 
epistemologische Fragestellungen. 

Damit einhergeht, dass herkömmliche Weisen, die Welt zu denken, zunehmend 
kritisch reflektiert und hinterfragt werden. Das betrifft etwa dichotome Ordnungs
weisen, die die westliche Moderne20 konstitutiv mitprägten – unter anderem reprä

17 Dabei ist wichtig zu erwähnen, dass sich die Differenzierung ›kuratorisch‹ und ›künstlerisch‹ 
nicht trennscharf voneinander separieren lässt. Die Verschiebung der künstlerischen und ku
ratorischen Tätigkeitsfelder führt zu einer Annäherung der beiden Arbeitsbereiche. Während 
zeitgenössische Künstler:innen immer mehr in die Rolle von Manager:innen treten, Marke

tingstrategien für eine größere Aufmerksamkeit entwickeln und selbstinszenatorisch tätig 
werden, um so um die Gunst der Sammler:innen zu werben, sind Kurator:innen mit veränder
ten Ausstellungsweisen und größeren Wirkungskreisen einer immer globalisierteren Kunst
welt konfrontiert. Diese Gedanken werden in Kapitel 4 weiter ausgeführt. 

18 In diesem Kontext ist vor allem die Publikation Die Kunst- und Wunderkammer im Museum. In
szenierungsstrategien vom 19. Jahrhundert bis heute (2023) von Sarah Wagner hervorzuheben 
(vgl. Wagner 2023). 

19 Vgl. hierzu Kapitel 1.1.3 dieses Buchs. 
20 Zum Begriff der Moderne gibt es zahlreiche Forschungsansätze unterschiedlichster Diszipli

nen und fast ebenso viele zeitliche Verortungsangebote (vgl. Gumbrecht 1978). In diesem 
Buch wird an jene Ansätze angeknüpft, die den Beginn der europäischen Moderne zeitlich 
um 1800 ausmachen. Die Moderne wird in diesem Kontext durch eine gesellschaftliche, po
litische, technische und wissenschaftliche Umbruchphase eingeleitet, die in der sog. ›Sattel
zeit‹ im Zeitraum zwischen 1750 und 1850 zu verorten ist (vgl. Koselleck/Dipper 1998: 195; 
Jordan 2012). Sie bedeutet intensivere Prozesse der Individualisierung, Differenzierung, Spe
zialisierung, Technologisierung, Säkularisierung, Rationalisierung sowie Verwissenschaftli
chung und markiert dadurch eine zeithistorische Zäsur (vgl. Müller 1998: 379). Als Effekt die
ser Veränderungen, insbesondere der industriellen Revolution, nimmt Europa eine hegemo

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 15 

sentiert durch die Dualismen von Kultur und Natur, Objekt und Subjekt sowie Norm 
und Abnorm – aufgebrochen und in vielen Disziplinen, vor allem auch in den Geis
tes-, Medien- und Kulturwissenschaften, verhandelt, in Frage gestellt, neu ausgelo
tet und durch ein relationales Denken abgelöst. Dieses wird unter anderem reprä
sentiert durch Ansätze wie der Akteur-Netzwerk-Theorie, die die Handlungsmacht 
nicht-menschlicher Entitäten anerkennt und die Verstrickung des Menschen in ein 
komplexes Gewebe aus humanen und nicht-humanen Akteuren fokussiert (vgl. u.a. 
Latour 2007). 

Diese gesellschaftlichen, ökologischen und ökonomischen Veränderungen in 
Bezug auf das Denken von Welt können mit dem Begriff des Anthropozäns gefasst 
werden. Der im Jahr 2000 aufkommende Begriff impliziert die Vorstellung von 
humaner Wirkmächtigkeit, mittels der sich die Menschheit in die Erdschichten 
eingeschrieben hat und in ihnen nachhaltig und nachweislich geologische und 
morphologische Spuren hinterlassen hat. Der aus der Geologie, insbesondere der 
Erdwissenschaften, stammende Begriff, den Paul Crutzen zur Jahrhundertwende 
vorschlug, wird seitdem in vielen Disziplinen diskutiert. Das Anthropozän wird in 
den theoretischen Diskursen als komplexes System planetarischer Verflechtungen 
verstanden und auch in der Kunst vielgestaltig beleuchtet.21 

Durch diese veränderte Sicht auf die Welt etablieren sich neue künstlerische 
Praktiken, die aktuelle Diskurse aufgreifen, die etwa durch Schlagworte wie Digita
lisierung, Postkolonialismus, Kapitalismus, Globalisierung und Klimakrise kontu
riert werden können. Anknüpfend an Theoriemodelle, die netzwerkartige und pro
zessuale Ansätze verfolgen und Phänomene und Ereignisse in relationaler Weise 
untersuchen (vgl. Simondon 2012; Latour 2002; Belliger/Krieger 2006), setzen sich 
Künstler:innen mit anderen Sammel-, Ordnungs- und Zeigeweisen auseinander. Die 
ästhetischen Konfigurationen frühneuzeitlicher Wunderkammern bieten eben je
ne, heute wieder relevant werdenden Wahrnehmungsweisen von Welt an, die sich in 

niale Stellung ein, wodurch es zum sog. und selbsternannten Zentrum der Welt wird (vgl. 
Dussel 2013: 24). Wichtig ist daher anzumerken, dass der Begriff Moderne, so wie er in die
sem Buch verwendet wird, immer die europäische Moderne meint, die als eurozentrisches 
Konstrukt auch mit negativen und kritisch zu reflektierenden Implikationen verbunden ist, 
etwa die Ausbeutung planetarer Ressourcen, Industrialismus, Imperialismus, Kolonialismus, 
Rassismus und Sexismus (vgl. u.a. Latour/Leclercq 2016; Dussel 2013). 

21 Im März 2024 hat ein Gremium der International Union of Geological Sciences (IUGS) per Ab
stimmung beschlossen, dem ›Anthropozän‹ keinen offiziellen Status als neues geologisches 
Zeitalter zu verleihen. Grund dafür seien zum einen der nicht eindeutig auszumachende Be
ginn des Anthropozäns, zum anderen die Schwierigkeit der einheitlichen Belegbarkeit durch 
weltweit variierende Messwerte (vgl. Zhong 2024: o. S.). Der Begriff hat damit an Brisanz ver
loren, besitzt jedoch weiterhin eine große Diskursrelevanz. Zum Verhältnis von Kunst und 
Anthropozän vgl. u.a. Skrandies/Dümler 2023, Ballard 2021, Günzel 2020 und Horn 2019: 
117–138. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

einer komplexen, kontaminierten und vernetzten Weise strukturieren. Oder anders 
formuliert: Die historischen Sammlungen vermögen mit ihren spezifischen ästheti
schen Eigenschaften des Sammelns, Ordnens und Zeigens die Welt in einer Eindeu
tigkeiten negierenden, verstrickten sowie mikro- und makrokosmisch strukturier
ten Weise darzustellen. Mit dem Rekurrieren auf ästhetische Formen frühneuzeit
licher Wunderkammern können demgemäß jene Herausforderungen künstlerisch 
wahrnehmbar gemacht werden, die Eva Horn für eine Ästhetik des Anthropozäns 
festhält (vgl. Horn 2019a). Diese konkretisiert sie anhand des Entzugs von Wahr
nehmbarkeit, die aus der Unüberschaubarkeit und der sich einstellenden Überfor
derung gegenüber komplexen, multidimensionalen und reziproken Phänomenen 
resultiert (Latenz), des neuen Bewusstseins für ko-existenzielle Verbindungen hu
maner und nicht-humaner Entitäten (Verstrickung) und des Kollidierens schwer zu 
vereinbarender Größenmaßstäbe, die aus inkommensurablen Erscheinungen und 
Ereignissen hervorgehen (Skalierung) (vgl. Horn 2019a: 126). Die ästhetische Form 
der künstlerischen Wunderkammer vermag, so meine These, eine Ästhetik des An
thropozäns auf besondere Weise zu vermitteln. 

Die Aufmerksamkeit auf künstlerische Praktiken zu richten und relationale 
Verhältnisse von Kunstwerken zu untersuchen, erfordert das Einnehmen einer 
anderen Perspektive, »die nicht mehr über eine substantielle Verankerung im 
Objekt zentriert wird, sondern vielmehr den mannigfachen Beziehungen, Opera
tionen und Aktivitäten in ihren Dynamiken folgt« (Linsenmeier/Seibel 2019: 13). 
Dieses Buch beabsichtigt demnach, das wunderkammern als künstlerische Praxis 
der Gegenwartskunst zu etablieren und Arbeiten beschreibbar zu machen, die auf 
spezifische Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken frühneuzeitlicher Wunder
kammern rekurrieren und diese für die Gegenwart aktualisieren. Davon ausgehend 
wird in diesem Buch die Verbalform wunderkammern verwendet, um damit einer
seits die vielgestaltigen künstlerischen Auseinandersetzungen mit der historischen 
Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigeform in zeitgenössischer Kunst begrifflich 
zu fassen und dadurch als Gegenwartsphänomen zu entfalten, andererseits um 
jener, mittlerweile etablierten bildwissenschaftlichen Perspektive auf künstleri
sche Arbeiten beizupflichten, die davon ausgeht, dass diese nicht unabhängig 
von etwa Produktionsprozessen, Anwendungs- und Nutzungsweisen, medialen 
Bedingungen und Wahrnehmungspraktiken existieren, sondern innerhalb die
ses relationalen Verhältnisses zu betrachten sind (vgl. Finke 2014: 26). So werden 
die untersuchten Kunstwerke in ihrem Geworden-Sein innerhalb des temporär 
festgeschriebenen Zustands der jeweiligen Ausstellungssituation untersucht und 
somit die Prozesse des Sammelns, Ordnens und Zeigens, aus denen die Arbeiten 
hervorgehen und in die sie eingebunden sind, als essentielle Bestandteile ihrer 
Existenz fokussiert. Das wunderkammern wird demnach im Verlauf dieses Buchs 
konsequent kleingeschrieben, auch wenn ein bestimmter oder unbestimmter 
Artikel vorangestellt ist und der Begriff in diesem Fall grammatikalisch korrekt 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 17 

mit einem Großbuchstaben beginnen sollte. So wird die Kleinschreibung im Text 
bewusst genutzt, um die für Verben signifikante Orthografie der Kleinbuchstaben 
auch ästhetisch-textuell zu manifestieren. 

Ein prozessuales Verständnis von ästhetischer Praxis und künstlerischem Han
deln, das sich in materiellen und medialen Vollzügen äußert, rückt mit der Verbal
form des wunderkammerns ins Zentrum der Analyse. Dadurch werden die untersuch
ten Kunstwerke nicht als fertige Endprodukte angesehen, sondern ihr Gemacht- 
und Geworden-Sein ernst genommen und anhand der Praktiken des Sammelns, 
Ordnens und Zeigens reflektiert. Der Begriff der künstlerischen Praktik spielt dabei 
eine essentielle Rolle. Von künstlerischen Praktiken zu sprechen, bedeutet dabei vor 
allem, von der Ausformung eines Wissens auszugehen, das »sich durch eine spezi
fische Verflechtung kognitiver wie körperlich-habitueller Wissensformen aus[zeich
net]« (Matzke 2013/2012: o. S.). Künstlerische Praktiken entfalten sich demnach in 
erster Linie in »machenden, handelnden, vollziehenden und – im Feld der bilden
den Kunst besonders relevant – sehend-wahrnehmenden Vollzügen« (Schürkmann 
2017: 12) und werden durch diese sinnlich wahrnehmbar.22 Eine praxeologische Per
spektive einzunehmen und die Analyse von Praktiken in den Fokus zu rücken, er
fährt spätestens seit Ausrufen des practice turns23 in den Geistes-, Sozial- und Kultur
wissenschaften vermehrte Aufmerksamkeit. Diese sich disziplinär heterogen ent
wickelnde und auf unterschiedliche Schwerpunkte fokussierte praxeologische Per
spektive zeichnet sich dadurch aus, künstlerisches Arbeiten als nicht-intentiona
les Handeln zu begreifen und die einzelnen Handlungen nicht isoliert voneinander 
zu betrachten, was Theodore R. Schatzki als »field of practices« (Schatzki 2001: 11), 
»total nexus of interconnected human practices« (Schatzki 2001: 11) oder »organi
zed nexus of actions« (Schatzki 2002: 71) bezeichnet (vgl. Schäfer 2013: 11). Vielmehr 
sind Praktiken – wie Schatzki in der Konzeption seiner Praxistheorie24 hervorhebt 
– verkörperte, materiell vermittelte Bereiche menschlicher Handlungen, die um ein 

22 Zum Verhältnis von Kunst und Praxistheorie vgl. auch Wuggenig/Prinz 2009 und Zembylas/ 
Dürr 2009. 

23 Vgl. zum Begriff des practice turn Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 2001. 
24 Hilmar Schäfer verwendet in seiner Studie Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm 

(2016) die Begriffe ›Theorie sozialer Praktiken‹, ›Praxistheorie‹ und ›Praxeologie‹ sowie ›pra
xistheoretisch‹ und ›praxeologisch‹ aufgrund der fehlenden systematischen Bedeutungsdif
ferenz synonym (vgl. Schäfer 2016). Aus selbigem Grund sieht er auch keinen Anlass, die Be
griffe ›Praxis‹ und ›Praktik‹ voneinander zu differenzieren und nutzt diese bedeutungsgleich 
(vgl. Schäfer 2013: 13, Anm. 6). Dieser Vorgehensweise schließt sich das vorliegende Buch an. 
Wichtig ist zudem, dass sich der Bereich der Praxistheorie vielgestaltig und heterogen ge
staltet. Zur Praxis-Wende werden etwa auch Pierre Bourdieus Ansätze, Bruno Latours Akteur- 
Netzwerk-Theorie (ANT), Judith Butlers Theorie der Performativität oder Michel Foucaults 
Analyse der Selbsttechnologien gezählt (vgl. Wuggenig/Prinz 2009: o. S.). Zur Übersicht pra
xeologischer Ansätze vgl. darüber hinaus Schäfer 2016, Alkemeyer/Schürmann/Volbers 2015, 
Elias/Franz/Murmann/Weiser 2014, Hillebrandt 2009, Sonderegger 2008 und Reckwitz 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

gemeinsames Verständnis herum organisiert sind (vgl. Schatzki 2001: 11). Während 
einige Ansätze vorrangig ein körperfokussiertes praxeologisches Verständnis ent
wickeln und demnach Praktiken als »ein Ensemble miteinander verknüpfter, regel
mäßiger Aktivitäten der Körper, die durch implizite und geteilte Formen des Verste
hens und Wissens zusammengehalten werden« (Reckwitz 2008: 152) verstehen, ist 
für dieses Buch vor allem jener Fokus innerhalb des Ansatzspektrums interessant, 
der Praktiken als »kulturell zirkulierendes Repertoire« (Schäfer 2013: 22; vgl. Rouse 
2007) auffasst. Damit wird insbesondere, anknüpfend an die Thesen Michel Fou
caults, die Annahme in den Blick genommen, dass Praktiken nicht primär nur als 
konkrete, individuelle Handlungsvollzüge gedacht werden können, sondern auch 
historisch gewachsen sind und das ausbilden, was im Gesamten als Kultur wahrge
nommen und bezeichnet wird (vgl. Schäfer 2013: 22; Foucault 2018; Foucault 2017). In 
diesem Sinne werden in der folgenden Untersuchung Sammeln, Ordnen und Zeigen 
als historisch gewachsene Praktiken ernst genommen und künstlerisches Arbeiten 
in seinen – in diesem Fall – sammelnden, ordnenden und zeigenden Vollzugsprak
tiken reflektiert. 

Methodik und Aufbau des Buchs 

Das Buch gliedert sich in zwei einführende Kapitel (Kapitel 1.1 und Kapitel 1.2), 
in denen zentrale Vorbedingungen für die Analyse der untersuchten Kunstwer
ke exponiert werden, und drei Hauptkapitel. Diese widmen sich jeweils dem 
Sammeln (Kapitel 2), Ordnen (Kapitel 3) und Zeigen (Kapitel 4) in der Gegenwarts
kunst in seiner jeweils spezifischen wunderkammernden Ausformung. Nach dieser 
heuristischen Trennung der drei Praktiken wird in einem zusammenführenden 
Kapitel (Kapitel 5) das wunderkammern als künstlerische Praxis präzisiert. Das 
vorangestellte einleitende Kapitel 1.1 reflektiert die unterschiedlichen Existenz
weisen der Wunderkammer in der Gegenwart. Dabei werden drei verschiedene 
Modi konkretisiert und erörtert: die Wunderkammer als inszenatorisch-kuratorische 
Strategie, die Wunderkammer als historisch-rekonstruiertes Raumensemble und die 
Wunderkammer als Phänomen in künstlerischer Praxis. Vor allem Letzteres spielt eine 
substanzielle Rolle für den ideellen Bezugsrahmen des vorliegenden Buchs. Das 
Kapitel 1.2 konkretisiert, nach der vorangegangenen Zustandsbeschreibung, die 
Frage nach der Ursache für die gesteigerte Aufmerksamkeit von Künstler:innen für 
das Phänomen Wunderkammer in zeitgenössischer Kunst. In Bezug darauf wird 
die Konnexion zwischen den Diskursen um das Anthropozän und der Aktualisie
rung der künstlerischen Beschäftigung mit frühneuzeitlichen Wunderkammern 
hergestellt. Dabei wird vor allem auf die von Eva Horn aufgestellten Thesen zu 
einer Ästhetik des Anthropozäns rekurriert, die sie in der zusammen mit Hannes 
Bergthaller verfassten Publikation Anthropozän. Eine Einführung (2019) skizziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 19 

Die drei Hauptkapitel konkretisieren, ausgehend von der Analyse jeweils zweier 
Kunstwerke, die künstlerischen Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens 
in der Gegenwartskunst. Daran anschließend werden grundlegende Elemente der 
künstlerischen Praxis des wunderkammerns herausgearbeitet. Während die Analyse 
des Sammelns vor allem die Reflexion der Kunst produzierenden Person mit sich 
bringt, das in seiner wunderkammernden Form insbesondere als radikal subjektives, 
selbst situierendes Akkumulieren von Dingen erscheint, eröffnet das wunderkam
mernde Ordnen eine Reflexion des traditionellen kunsthistorischen Werkbegriffs, 
indem sich innerhalb der Arbeiten Entgrenzungstendenzen und transdisziplinäre 
Kontaminationen beobachten lassen. Darüber hinaus entfaltet das wunderkam
mernde Zeigen Überlegungen zu Reflektionsmöglichkeiten der Institution Museum 
und der Frage, wie Kunst heute gezeigt und rezipiert wird, vor dem Hintergrund 
der historischen Vorbedingungen musealen Exponierens. Die sich konträr zu jenen 
›reinigenden‹ Praktiken modernistischer Logik gestaltenden wunderkammernden 
Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens entfalten zudem als »anthropo
logische Konstante[n]« (Kekeritz/Schmidt/Brenne 2016: 5) im Kontext von Kunst 
gerade jene andere Art, die Welt zu denken, die anhand des Anthropozäns aktuell 
wird und bereits in frühneuzeitlichen Wunderkammern angelegt war. So zeigt 
sich in ihnen das künstlerische Sammeln als Terrestrisch-Werden, das künstleri
sche Ordnen als multimodales Kontaminieren und das künstlerische Zeigen als 
institutionsreflektierendes Situieren. 

1.1 Die Wunderkammer als … 

Unbestritten ist, dass das Phänomen Wunderkammer seit Julius von Schlossers 
Schrift Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance – Ein Beitrag zur Geschichte 
des Sammelwesens (1908) eine verstärkte Aufmerksamkeit in der Forschung erlebte. 
Dies belegen auch heute noch eine Vielzahl an kunsthistorischen sowie transdis
ziplinären Untersuchungen seit den 1990er-Jahren, die unter anderem kultur
anthropologischen, sozialhistorischen und wissenschaftsgeschichtlichen Ansätzen 
folgen.25 Auch in zeitgenössischer Kunst ist der Rekurs auf frühneuzeitliche Wun
derkammern zu beobachten, was zahlreiche künstlerische Auseinandersetzungen 
und Ausstellungsprojekte belegen.26 

25 Einen guten Überblick über die Forschungslage bietet etwa Robert Felfe in seinem Text Die 
Kunstkammer – und warum ihre Zeit erst noch kommen wird (vgl. Felfe 2014). 

26 Exemplarisch zu nennen sind in diesem Kontext folgende Ausstellungen: Wunderkammer des 
Abendlandes. Museum und Sammlung im Spiegel der Zeit (1994) in der Bundeskunsthalle in Bonn, 
Die Erfindung der Natur. Max Ernst, Paul Klee, Wols und das surreale Universum (1994) im Spren
gel-Museum Hannover, im Badischen Kunstverein Karlsruhe und im Rupertinum in Salzburg 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Ihr Wiederaufleben wird in diesem Buch jedoch nicht nur affirmiert, wie in der 
Rezeption des 20. Jahrhunderts oftmals geschehen ist (vgl. Engel 2016: 23), sondern 
die folgenden Ausführungen nehmen die Wunderkammer auch als »Projektionsflä
che« (Engel 2016: 220) kanonisierter und stereotyper Bilder ernst, die sich über die 
Zeit hinweg angereichert haben. Dominik Collet hat etwa in seiner Untersuchung 
Die Welt in der Stube. Begegnungen mit Außereuropa in den Kunstkammern der Frühen Neu
zeit (2007) veranschaulicht, dass bereits im 17. Jahrhundert eine Kanonisierung der 
Bestände zu beobachten war und sich innerhalb der Wunderkammern gewisse ob
jektbezogene ›Trends‹ abzeichneten, die auf die beteiligten Akteure zurückzuführen 
waren: sowohl auf die Händler:innen, Agent:innen, Expert:innen und Kämmer:in
nen als auch auf die Sammler:innen selbst (vgl. Engel 2016: 218; Collet 2007). Dar
über hinaus wird das vorliegende Buch die Wunderkammer als Sammelbegriff für 
heterogene und sich überlagernde Sammel-, Ordnungs- und Zeigestrategien im 16. 
und 17. Jahrhundert auffassen. Da es die eine Wunderkammer nicht gab, sind »heu
te getroffene Aussagen über die ehemals tatsächlich vorfindbare Situation in die
sen Sammlungen nahezu zwangsläufig mit dem Verdacht des Spekulativen« (Siegel 
2006: 158) belastet. Anhand des oftmals breit verwendeten Begriffs der Wunderkam
mer wird also nicht eruiert werden, ob die frühneuzeitlichen Sammlungen heute ei
ne Aktualisierung erleben, sondern viel eher, in welcher Weise sie in Kunstwerken in 
Erscheinung treten und welche Vorstellungen, Übertragungen, Potenziale und Ver
heißungen sich in ihr verdichten und in künstlerischen Auseinandersetzungen ver
handelt werden.27 Den mannigfaltigen Bezugnahmen in der Gegenwart wird sich 
dieses einführende Kapitel widmen. 

Zunächst auffällig ist, dass sich in der zeitgenössischen Verwendung vor allem 
der Begriff der Wunderkammer durchgesetzt hat, der als Sammelbegriff für den 
Rückbezug auf jene frühneuzeitliche Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigeform fun
giert, die von Schlosser und bereits Samuel Quiccheberg in seinem Museumstrak
tat Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi (1565) als Kunst- und Wunderkammer be

sowie Theatrum naturae et artis. Wunderkammern des Wissens (2000/2001) im Gropius Bau in 
Berlin. 

27 Hier folgt das vorliegende Buch den Gedanken Horst Bredekamps, die er in seinem Aufsatz 
Die Renaissance der Kunstkammer (2015) formuliert: »Aus heutiger Sicht stellt sich nicht mehr 
die Frage, ob die Kunstkammer eine eigene Spur durch die Museumswelt der letzten Jahr
zehnte gezogen hat, sondern warum dies geschehen ist. Die Wiederkehr der Kunstkammer 
als ein scheinbar vormoderner Museumstyp ist bislang von Fall zu Fall, also episodisch be
handelt worden. Und soweit sich ein Gesamtblick ergeben hat, so galt er retrospektiv: in der 
Wiedergewinnung eines auf die Totalität des Ganzen zielenden Ansatzes der Sammlung. 
Warum sich dieser Prozess vollzogen hat, stand weniger im Vordergrund. Der Vorgang ist 
in einer Weise komplex, dass es eindimensionale Lösungen und Erklärungen kaum geben 
wird. Aus diesem Grund ist das Folgende ein Versuch, einige der hier wirksamen Aspekte zu 
benennen.« (Bredekamp 2015b: 46–47) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 21 

zeichnet haben. Während von Schlosser sich auf die Formulierung »Kunst- oder 
wunder desgleichen Rüst- und Harnisch-Camern« (Primisser 1819: 32) stützte, die 
Ferdinand II. von Tirol für die Umschreibung seiner Sammlung nutzte, berief sich 
Quiccheberg auf seine Beobachtungen in Bezug auf das Zusammenspiel der ver
schiedenen Objektkategorien in den von ihm besuchten Sammlungen. Diese stell
ten einen wichtigen Bezugspunkt für die Überlegungen und Beschreibungen seines 
Traktats dar. So plädiert er dafür, die Sammlung des Grafen Wilhelm Werner von 
Zimbern »nicht mehr [als] ›Kunstkammer‹, das heißt ein Gemach mit kunstvollen 
Gegenständen, sondern […] [als] ›Wunderkammer‹, das heißt ein Archiv der wun
dersamen Dinge« (Quiccheberg übers. v. Roth 2000: 195) zu betiteln. Zweitrangig 
ist für die folgenden Ausführungen, wie genau die besagte Sammlung des Grafen 
Wilhelm Werner von Zimbern ausgesehen hat. Wichtig ist die begriffliche Differen
zierung von Kunstkammer und Wunderkammer, die Quiccheberg hier erstmalig 
theoretisch vornimmt. Aus dieser Differenzierung lässt sich schließen, so Harriet 
Roth, dass die Wunderkammer in Quicchebergs Verständnis naturalia und mirabilia 
sowie exotica beherbergte und durch die Präsenz der wundersamen und außereu
ropäischen ›Naturdinge‹ eher einem Naturalienkabinett entsprach. Die Kunstkam
mer mit ihren Gemälden und Skulpturen vereinte dagegen primär artificialia. Roth 
verweist im Kommentar zu ihrer Übersetzung des Traktats jedoch relativierend auf 
die fehlende Eindeutigkeit von Quicchebergs Stellungnahme und Erklärung der ver
schiedenen Termini sowie ihre Abgrenzung voneinander innerhalb des Traktattexts 
(vgl. Roth 2000: 306). 

Betrachtet man die heutige schriftliche Quellenlage zu den frühneuzeitlichen 
Sammlungen, sprich Reiseberichte und Inventare28, dann ist der Begriff der Wun
derkammer – unter anderem im Inventar von Ferdinand II. von Tirol aus dem 
Jahr 1594 in Bezug auf die Ambraser Sammlung29 – nur einer von vielen historisch 
belegbaren Termini. Neben der von Quiccheberg und von Schlosser bezeichneten 
Kunst- und Wunderkammern gibt es unter anderem auch die Begriffe Wunderkam
mer – bzw. Wundercamera – Thesaurus, Museum, Studiolo, Theatrum, Theatrum 
Sapientiae, Theatrum Memoriae, Kunst- und Naturalienkammer, Kunstkammer 
oder Kammer bzw. Camera (vgl. u.a. Beßler 2015: o. S.). In diesen unterschiedlichen 
Benennungen spiegelt sich die Vielgestaltigkeit der frühneuzeitlichen Samm
lungen wider, die je nach Sammlungsinteresse und Beschaffungsmöglichkeiten 
naturalia, mirabilia, exotica, artificialia, scientifica und curiosita umfassten und somit 

28 In diesem Kontext sind etwa die Inventare der Rudolfinischen Kammer (vgl. Bauer/Haupt 
1976) und der Münchner Kammer von Johann Baptist Fickler (vgl. Diemer 2004) zu nennen. 

29 Auch in der Zimmerischen Chronik aus der Mitte des 16. Jahrhunderts ist der Begriff der ›wun
dercammer‹ zu finden. Hier ist die Rede von der Wunderkammer des Graf Wilhelm Werner 
von Zimmern auf Burg Herrenzimmern, die dieser um 1510 erworben hatte (vgl. Barack 1882: 
88; Beßler 2015: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Dinge aus Natur, Alltagskultur, Ethnografie, Kunst und Technik vereinten.30 Allen 
Bezeichnungen wohnt ein räumlich beschreibendes Element inne. Sie zeigen somit 
begrifflich das Setting an, innerhalb dessen die Dinge zusammenkamen. Bleiben 
wir bei dem für dieses Buch zentralen Begriff der Wunderkammer und schauen 
uns hier die Wortzusammensetzung genauer an, so ist die Kammer etymologisch 
dem Lateinischen entlehnt (lat. camera, camara) und beschreibt begrifflich einen 
kleinen Raum oder ein Nebenzimmer. Im Mittelalter entfaltete sich ihre Bedeu
tung zu Schlaf-, Wohn-, Vorratsraum, Schatzkammer, fürstliche Wohnung oder 
Gerichtsstube, was bereits auf die heutige breitgefächerte Anwendung verweist.31 

Der Begriff Wunderkammer enthält somit zum einen – durch den Wortteil 
›Kammer‹ – eine räumliche Konturierung und impliziert eine Antwort auf die 
Frage »Wo?«. Zum anderen gibt er durch das zweite ergänzende Element ›Wunder‹ 
eine Auskunft über den Inhalt des Raums bzw. zeigt an, was der Inhalt beim Betre
ten der Kammer in den Betrachtenden auszulösen vermag. Nämlich den Zustand 
des Wunderns, der das Moment des Ungewissen in der Lesart des Irritiert- und 
Überraschtseins beinhaltet. Das Wundern und das Versammeln von wundersamen 
Dingen ist, wie Giuseppe Olmi festgestellt hat, eng mit synkretistischen Tendenzen 
verbunden, die in der Faszination für das Kuriose und Groteske in der zweiten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts kulminierten (vgl. Olmi 1976; Laube 2011: 189). Der his
torisch variierenden Bedeutung von Wundern widmen sich auch Lorraine Daston 
und Katherine Park in ihrer Studie Wunder und die Ordnung der Natur 1150–1750 (vgl. 
Daston/Park 2002). Für die Wissenschaftler:innen im Mittelalter und der Frühen 
Neuzeit »war das Staunen eine kognitive Leidenschaft, bei der es ebensosehr um 
Wissen wie um Fühlen ging. Ein Wunder zu bemerken bedeutete, das Durchbre
chen einer Grenze zu bemerken, den Umsturz einer Klassifizierung« (Daston/Park 
2002: 15). Wohingegen das Wundern und Staunen im Zuge der Aufklärung an 
Bedeutung verlor und den Status des Vulgären zugesprochen wurde (Daston/Park 
2002: 21). Den Bruch und damit zusammenhängenden Bedeutungsverlust der 
Wunder verorten Daston und Park demnach im 18. Jahrhundert. 

30 Seit den 1990er-Jahren wird in der kunsthistorischen Forschung eher der Begriff der Kunst
kammer verwendet als jener der Wunderkammer. Horst Bredekamp begründet dieses Prä
ferieren damit, dass der Begriff der Wunderkammer in Julius von Schlossers wirkmächtiger 
Schrift Die Kunst- und Wunderkammern der Spätrenaissance – Ein Beitrag zur Geschichte des Sam
melwesens (1908) ein falsches Bild der Sammlungen abgebe und der Begriff der Kunstkam

mer, wie ihn Johann Daniel Major in seiner Schrift Unvorgreiffliches Bedencken von Kunst- und 
Naturalien-Kammern insgemein (1674) verwendet, wesentlich genauer ihren laborativen Cha
rakter treffe (vgl. Felixmüller 2018: 58; Bredekamp 2012: 43; Major 1674). 

31 Vgl. »Kammer«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – 
Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kammer (Zugriff: 
08.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Kammer
https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kammer


1. Wunderkammern heute 23 

Jenseits der historischen Herkunft des Terminus ist es bemerkenswert, dass 
sich das formelhafte Signum Wunderkammer gegenwärtig durchgesetzt hat, um 
ein den musealen Seh- und Raumkonventionen entgegenstehendes Konzept be
grifflich zu rahmen, das anderen Sammel-, Ordnungs- und Zeigelogiken folgt und 
von jenen kanonisierten Sehtraditionen der westlichen Moderne abweicht. Die 
differenzierte Auseinandersetzung mit dem Begriff und seiner historischen Bedeu
tung wird jedoch nicht immer offenkundig, gerade wenn er in Ausstellungstiteln 
verwendet wird. Hier erschöpft sich seine Verwendung oftmals in einer enigmati
schen Aura. Das Signum Wunderkammer ist somit auch als eine Art Neologismus 
aufzufassen, das zwar anknüpfend an die frühneuzeitlichen Sammlungen grund
legende Merkmale von Wunderkammern in die Gegenwart transformiert, sie aber 
auch abstrahiert, verkürzt und eine nostalgisch inflationäre Applizierung erzeugt, 
wodurch der Begriff eine neue Konnotation erhält. 

Betrachtet man nun in einem ersten Schritt die gegenwärtige Präsenz des 
Phänomens in seiner Pluralität, so begegnet uns der Sammel-, Ordnungs- und 
Zeigetypus der frühneuzeitlichen Wunderkammer in der Kunst auf dreierlei Weise: 
als inszenatorisch-kuratorische Strategie in der Ausstellungspraxis, als meistens 
in situ rekonstruiertes Raumensemble historischer Sammlungen und als Phäno
men und thematischer Bezugsrahmen in künstlerischer Praxis. Wenn also von 
einer »Wiedergeburt« (Wagner 2023: 21), »Wiederentdeckung« (Wagner 2023: 47), 
»Renaissance« (Bredekamp 2015b: 57), »Return« (Lasser 2015: 225), »Wiederkehr« 
(Ritter 2014: 5) oder »Aktualität« (Wappenschmidt 2010: 468) historischer Wun
derkammern gesprochen wird, dann lässt sich dies neben der wissenschaftlichen 
Auseinandersetzung in der kuratorischen, konservatorischen und künstlerischen 
Praxis beobachten. Wobei sich die aufgezählten Bereiche nicht immer eindeutig 
voneinander separieren lassen und ihre Grenzen oftmals fluide sind, so dass die 
künstlerische Arbeit auch den kuratorischen Bereich tangieren oder die historisch 
rekonstruierten Raumensembles frühneuzeitlicher Wunderkammern auch als Orte 
für Sonderausstellungen fungieren und so in den Bereich der kuratorischen Arbeit 
hineinreichen. Die drei Bereiche, in denen Rückbezüge auf historische Wunder
kammern gegenwärtig augenscheinlich werden, sind Untersuchungsgegenstand 
der folgenden Ausführungen und werden zunächst heuristisch voneinander ge
trennt, um sie jeweils für sich zu typologisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

1.1.1 … inszenatorisch-kuratorische Strategie 

Dramaturgische oder inszenatorische Strategien frühneuzeitlicher Wunderkam
mern finden gegenwärtig Eingang in Displays von Dauer- und Sonderausstellun
gen.32 So wird das Wunderkammern zugrunde liegende, vermeintlich labyrin
thische Ordnungssystem etwa szenografisch eingesetzt, um einen alternativen 
Präsentationsmodus zum sog. White Cube zu etablieren.33 Mit dem White Cube 
als paradigmatischem Ausstellungsraum der Moderne werden folgende Merkmale 
verknüpft: »Im Gegensatz zu früheren Modellen der Ausstellung ist der White Cube 
möglichst leer, möglichst weiß. Nichts soll von der Wirkung der Kunst ablenken, 
alles Überflüssige wird von blendend-weißer Leere überstrahlt, so die unterschwel
lige, von modernistischen Diskursen gespeiste Annahme.« (Steyerl 2005: 135) 

Die sich im 20. Jahrhundert als modernistische Utopie etablierende ästhetische 
Formel des White Cubes – weiße Wände, künstliche Lichtquelle, fensterloser Raum, 
einreihige Hängung – wurde erstmals in Brian O’Dohertys einflussreichen Essays 
untersucht, die 1976 in der Zeitschrift Artforum veröffentlicht und 1986 als Publika
tion unter dem Titel Inside the White Cube: The Ideology of the Gallery Space erschienen 
sind. Mittlerweile gelten sie als zentrale kunsthistorische Referenz, wenn es um die 
kritische Reflexion des weißen, von Sterilität und Uniformität gekennzeichneten 
Ausstellungskubus und dem mit ihm zusammenhängenden Betriebssystem Kunst 
geht. Das Konzept White Cube ist somit nicht nur mit dem von O’Doherty beschrie
benen tradierten Zeigemodus, sondern ist auch symbolisch mit machtpolitischen 
Mechanismen innerhalb des Kunstbetriebs verknüpft, die etwa Julia Voss in ihrer 
Schrift Hinter weißen Wänden. Behind the White Cube (2015) herausarbeitet. Zu dieser 
machtvollen Funktion der weißen Wände gehört auch die Legitimierung von Wer
tigkeit in Bezug auf den Status von Kunst, den Hito Steyerl wie folgt pointiert: 

»Die Aufnahme in den White Cube verleiht dem Werk nicht nur die Aura der Kano
nisiertheit – sie entscheidet letztendlich auch über dessen Wert im Kunstsystem. 
Anstatt eines neutralen, im Dienste der Werke stehenden leeren Containers, funk
tioniert der White Cube also als Maßstab der Kunst, als Technik ihrer Sakralisierung 
und als Produktionsort ihres Kanons.« (Steyerl 2005: 135–136) 

32 Diese Tendenz ist in allen musealen Formen zu beobachten, sowohl in Kunstmuseen als auch 
in Naturkundemuseen, Technikmuseen, Historischen Museen und Museen für Angewandte 
Kunst. 

33 Zur kritischen kuratorischen und künstlerischen Auseinandersetzung mit dem Konzept 
White Cube vgl. u.a. Myzelev 2017, Lorente 2016, Klonk 2016, Filipovic 2014 und Steyerl 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 25 

Das modernistische Konzept34 des White Cubes etablierte sich um 1900. Es ging 
nicht etwa aus gestalterischen Entwicklungen im Bereich des Ausstellungswesens 
selbst hervor (vgl. Grasskamp 2011: 80–81), sondern vielmehr aus den alltagsästhe
tischen Gestaltungsweisen von Privathäusern, Fabriken und öffentlichen Gebäuden 
wie Krankenhäusern, Schulen oder Kunstakademien. Im Zuge einer institutionskri- 
tischen Revision35, die sich in den letzten drei Jahrzehnten (vgl. Werner 2019: 11) be
obachten lässt, versuchen Kurator:innen, sich von tradierten, mit dem White Cube 
zusammenhängenden Ausstellungspraktiken zu lösen und experimentieren zuneh
mend mit der »produktiven Unordnung« (Felixmüller 2018: 11) von Wunderkam
mern.36 Dabei ist der White Cube weniger als lebensweltliche Realität der Instituti
on Museum anzusehen, sondern ist viel eher als heuristische Figur zu denken, die 
eine grundlegende Haltung zur Kunst eröffnet, wie Elena Filipovic erläutert: »Far 
more than a physical, tectonic space (monochromatic walls delimiting a certain geo
metrical shape), the art world’s white cube circumscribes an attitude toward art, a 
mode of presentation, and an aura that confers a halo of inevitability, of fate, on wha
tever is displayed inside it.« (Filipovic 2014: o. S.) Für die folgenden Ausführungen 

34 Zum White Cube als Signum der Moderne führt Elena Filipovic aus: »The underlying fiction of 
this whitewashed space is not only that ideology is held at bay, but also that the autonomous 
works of art inside convey their meaning in uniquely aesthetic terms. The form for this fiction 
quickly became a standard, a universal signifier of modernity, and eventually was designated 
the ›white cube‹.« (Filipovic 2014: o. S.) 

35 Charlotte Klonk weist darauf hin, dass bereits in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhun
derts Beispiele für Museen zu finden sind, die Farbe und Dekoration in ihre Ausstellungs
räume integrieren. Auch eher konservativ ausgerichtete Institutionen wie das New Yorker 
Metropolitan Museum of Art oder die Renwick Gallery des Smithsonian American Art Muse

um experimentieren mit farbigen Wänden oder Tapeten. In der Galerie 805 des Metropoli

tan Museum of Art sind die ausgestellten Landschaftsgemälde etwa auf lachsfarbenen Wän

den aufgehängt. Die Wände besitzen darüber hinaus eine weiße Stuhlschiene mit Dekor (vgl. 
Klonk 2009: 192–193). 
Wichtig in diesem Zusammenhang ist auch die künstlerische Auseinandersetzung mit dem 
mystisch aufgeladenen weißen Ausstellungsraum. In den 1960er- und 1970er-Jahren begin
nen Künstler:innen, den White Cube selbst zum Thema zu machen und kritisch zu hinter
fragen (vgl. Brüderlin 2013: 91). Auseinandersetzungen mit der Leere des Ausstellungsraums 
lassen sich jedoch bereits in den 1950er-Jahren etwa in Form von Yves Kleins Arbeit Le Vide 
(1958) finden, in der er den leeren Ausstellungsraum ins Zentrum rückt und diesen zum The
ma macht. Durch die künstlerische Intervention der Entleerung tritt der White Cube in das 
bewusste Wahrnehmungsfeld der Besuchenden und gewinnt an Präsenz (vgl. Brüderlin 2013: 
93–94). 

36 Eine Vielzahl an Publikationen der letzten Jahre untersuchen Ausstellungsbeispiele, die jene 
immer wieder formulierte, quasi-natürliche Verbindung von White Cube als Ausstellungs
display und dem Zeigen von moderner Kunst widerlegen. Zu nennen ist hier etwa Charlotte 
Klonks Studie Spaces of Experience. Art Gallery Interiors from 1800 to 2000 (vgl. Klonk 2009). Vgl. 
darüber hinaus auch Voss 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

sind auch die Reinheitsnarrative relevant, die sich anhand der weißen Wände in der 
Moderne entfalten. Diese bringt Steyerl in ihrem Text White Cube und Black Box. Die 
Farbmetaphysik des Kunstbegriffs (2005) mit der machtvollen Etablierung eines neuen 
Blicks zusammen: 

»Weiße Wände reinigen und fokussieren den Blick […], sie funktionieren als 
Produktionsapparate von Essenz und Sauberkeit. In der Beschreibung der weißen 
Schicht verbinden sich hygienische Diskurse mit einer Rhetorik realistischer 
Repräsentation. Insofern verwandeln sich die weißen Interieurs in visuelle Appa
rate, in denen nicht nur der Sieg des Auges über die anderen Sinne gefeiert wird, 
sondern die auch eigenständigen Formen des Blicks entwickelt. Die weiße Wand 
wird zu einem Überwachungsapparat, der den Raum auf Anzeichen unerlaubter 
dekorativer Exzesse hin untersucht.« (Steyerl 2005: 137) 

Das Moment der Überforderung durch eine bewusst eingesetzte Ding- und Mate
rialfülle sowie der Einbezug anderer Präsentationsformen (z.B. Regale, hölzerne 
Schränke, Kisten, Schachteln oder andere Gehäuse), die auf frühneuzeitliche Wun
derkammern rekurrieren, steht im starken Kontrast zu den Eigenschaften des 
White Cubes. Das Phänomen Wunderkammer lässt sich vor diesem Hintergrund 
als eines der zentralen Themen im Kontext museumskritischer Ansätze konsta
tieren, die in den letzten Jahren die Positionsbestimmungen des Kuratorischen 
mitbeeinflusst haben und Alternativen zum Konzept White Cube erdenken.37 
Damit hängt das Erforschen neuer Formen des musealen Vermittelns sowie die kri
tische Betrachtung der eigenen institutionellen Praktiken zusammen (vgl. Werner 
2019: 11). Ihre Bedeutung reflektiert Sarah Wagner auf ähnliche Weise: 

»Angesichts ihrer historisch legitimierten Interdisziplinarität, ihrer häufig dich
ten Präsentation und der untrennbaren Einheit von Objekten, Repositorien bzw. 
Mobiliar und Raum bildet das Ausstellungsmodell Kunstkammer nicht nur einen 
Gegenpol zu klassifizierenden und häufig fachgebundenen Inszenierungsformen, 
sondern auch zum White Cube.« (Wagner 2021: 142–143) 

Die Wunderkammer als museales Display wird mit Beginn des 21. Jahrhunderts zu 
einem neuen ›Trend‹ vor allem für Ausstellungen in natur- oder kulturwissenschaft

37 Zu diesem Schluss kommt auch Sarah Wagner in ihrem Text Das Prinzip Kunstkammer. Ein his
torisches Modell in der gegenwärtigen Ausstellungspraxis, wo sie das »Ausstellungsmodell Kunst
kammer« als »eine regelrechte Antwort auf die Museumskritik dieser Jahre« (Wagner 2021: 
142) beschreibt. Als Begründung für die Popularität führt sie an, dass die »Ordnungs- und Prä
sentationsstruktur« der Wunderkammer es möglich macht, »einen großen Deutungsspiel
raum und einen assoziativen Zugang zum Objekt« zu erhalten, »der nicht notwendigerweise 
Vorwissen erfordert« (Wagner 2021: 142). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 27 

lichen Museen.38 Sie stellt eine beliebte Möglichkeit dar, um die eigene Sammlung 
und die Konzeption der Dauerausstellung neu zu präsentieren oder zu beleben (vgl. 
Adamopoulou/Solomon 2016: 39). Beginnend mit dem Museum National d’Histoire 
Naturelle in Paris und seiner 1994 wiedereröffneten Grande Galerie de l’Évolution 
haben viele Naturkundemuseen in Europa kuratorische Konzepte unter Einbezug 
von ›Wunderkammer-Ästhetiken‹ als aufmerksamkeitserregendes Spektakel ent
wickelt (vgl. Adamopoulou/Solomon 2016: 44). Exemplarisch zu nennen sind das Na
turhistorische Museum Bern mit seiner – im November 2020 eröffneten – Dauer
ausstellung Wunderkammer – Die Schausammlung oder das vom Staatlichen Museum 
für Naturkunde Karlsruhe (SMNK) entwickelte Online-Wissensportal Wunderkam
mer39, das seit 2022 abrufbar ist und gerade Jugendlichen und jungen Erwachsenen 
die Bestände der Sammlung spielerisch näherbringen soll. Darüber hinaus ist das 
im Oktober 2017 eröffnete Museum PANEUM – Wunderkammer des Brots in Asten 
bei Linz ein Beispiel, in dem sich das Konzept der Wunderkammer auf ein gesam
tes Museum ausweitet. Die Architektur des PANEUMs, die von Wolf D. Prix, der Teil 
des Architekturbüros Coop Himmelb(l)au ist, konzipiert wurde, reflektiert das The

ma Brot und seine kulturhistorische Dimension auf 990 m².40 
In musealen und expositorischen Kontexten entpuppt sich der Begriff Wunder

kammer jedoch mittlerweile auch als inflationär verwendeter Ausdruck, der immer 
dann zum Einsatz kommt, wenn marketingtechnisch ein besonders enigmatisches 
Narrativ für das Erreichen und Affizieren eines kunstfernen Publikums benötigt 
wird (vgl. Hemken 2003: 290). Ein paradigmatisches Beispiel ist die Ausstellung Wes 
Anderson & Juman Malouf. Spitzmaus Mummy in a Coffin and other Treasures im Kunst
historischen Museum Wien (06.11.2018–28.04.2019) und in der Fondazione Prada 
in Mailand (20.09.2019–13.01.2020), in der zwar nicht der Begriff der Wunderkam
mer im Titel der Ausstellung zu finden ist, jedoch auf ihr strukturelles Prinzip als 
Display und grundlegende Leitidee innerhalb der Ausstellung zurückgegriffen wur
de. Der Filmproduzent Wes Anderson und die Illustratorin Juman Malouf, die als 
Kurator:innen von beiden Institutionen eingeladen wurden, wählten für die Aus
stellung Artefakte und Kunstwerke aus den Sammlungsbeständen aus, um sie im 
Sinne der historischen Wunderkammern miteinander zu arrangieren und zu insze
nieren. Dabei bestand der Rückgriff auf die historischen Wunderkammern haupt
sächlich aus der Adaption des »visuellen Effekts« (Tschetschik-Hammerl 2019: 564), 

38 Vgl. hier Dittel 2010. 
39 Vgl. hier die Homepage des Online-Wissensportals Wunderkammer des Staatlichen Museums 

für Naturkunde Karlsruhe (SMNK): https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-pr 
ojekte/online-wissensportal-wunderkammer/ (Zugriff: 08.06.2024). 

40 Finanziert und initiiert wurde das Museum von Peter Augendopler, dem Gründer des Back
konzerns Backaldrin, auf dessen Firmengelände das Museum steht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/


28 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

der auf ihr Assoziationen förderndes Nebeneinander des heterogenen Dingreper
toires rekurrierte und der »Nüchternheit der Dauerausstellung« (Tschetschik-Ham
merl 2019: 564) gegenüberstellte. Es blieb jedoch, so Ksenija Tschetschik-Hammerl, 
»als Nachgeschmack der Eindruck von konzeptueller Unentschiedenheit und Ziello
sigkeit, welchen die einführenden Texte im Katalog und Begleitheft der Ausstellung 
noch verstärkten« (Tschetschik-Hammerl 2019: 564). 

1.1.2 … historisch-rekonstruiertes Raumensemble 

Abbildungen 1 und 2: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen zu Halle, 
aktueller Blick in die Kammer. © Franckesche Stiftungen. Foto: Klaus Göltz 

Das Phänomen Wunderkammer wird zudem in rekonstruierten Raumensem
bles greifbar, die einen ästhetischen Eindruck frühneuzeitlicher Sammlungen 
meistens in situ ermöglichen. An vielen Orten werden einst bürgerliche, höfische 
oder kirchliche Wunderkammern erforscht und analysiert, neu aufbereitet und 
restauriert sowie Inventare aufgearbeitet und publiziert, um sie der Öffentlichkeit 
zugänglich zu machen (vgl. Wagner 2023; Wagner 2021). So kommt es »[s]eit über 20 
Jahren […] immer wieder nicht allein zu einer Rekonstruktion der Kunstkammern, 
sondern zu einer Wiederaufführung ihrer Leitidee« (Bredekamp 2015b: 51). 

Publikumswirksame Beispiele sind etwa die Kunst- und Wunderkammer auf 
Schloss Ambras in Innsbruck, die Wiener Kunstkammer, die 2013 unter dem Stich
wort »Museum im Museum« eröffnete, oder das Kunst- und Naturalienkabinett der 
Franckeschen Stiftungen zu Halle, das 1992 wiederentdeckt (Abbildungen 1, 2 und 3) 
und anschließend restauriert wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 29 

Abbildung 3: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen 
zu Halle, Blick in die Kammer 1910. © Franckesche Stiftungen 

Auch im Rahmen des großangelegten, von der DFG geförderten Projekts Das 
Fenster zur Natur und Kunst – Eine historisch-kritische Aufarbeitung der Brandenburgisch- 
Preußischen Kunstkammer untersuchten die Staatlichen Museen zu Berlin, das Muse
um für Naturkunde und die Humboldt-Universität die Berliner Kunstkammer, die 
einst im Berliner Schloss untergebracht war. Dabei wurden historische Quellen aus
gewertet und individuelle Dingbiografien beleuchtet, um die spezifischen Samm
lungspraktiken und -logiken der Berliner Kunstkammer herauszuarbeiten (vgl. Be
cker/Dolezel/Knittel/Stört/Wagner 2023).41 

Während die rekonstruierten Kammern in Rückbezug auf ihre historische 
Existenzweise meistens als Kunst- und Wunderkammern oder Kunstkammern 
bezeichnet werden, wird bei Sonderausstellungen, in denen zeitgenössische Kunst 
in Dialog mit frühneuzeitlichen Sammlungsdingen tritt, vor allem auf den Be
griff Wunderkammer zurückgegriffen.42 Da im Rahmen von Sonderausstellungen 

41 Zur Geschichte der königlichen Kunstkammerbestände vgl. auch Dolezel 2019. 
42 Exemplarisch sind in diesem Kontext folgende Ausstellungen zu nennen: Theater der Natur. 

Wunderkammern des Wissens (10.12.2000–04.03.2001) im Gropius Bau in Berlin, Assoziations
raum Wunderkammer. Zeitgenössische Künste zur Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen 
Stiftungen zu Halle (24.04.–16.08.2014) im historischen Waisenhaus der Franckeschen Stif
tungen, Zeichenraum Wunderkammer. Zeichnungen aus den Kunst- und Wunderkammern in Ulm, 
Gotha, Kremsmünster, Waldenburg und Halle (2007–2009) u.a. im Museum Waldenburg, Wun

derkammer der Meere. Entdecken und Erforschen der Welt (20.09.2015–14.02.2016) im Städti
schen Museum Schloss Rheydt und Ausstellen des Ausstellens. Von der Wunderkammer zur ku
ratorischen Situation (03.03.–07.06.2018) in der Staatlichen Kunsthalle Baden-Baden. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

oftmals auf unterschiedlichste Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken Bezug 
genommen wird, die sich in jeder frühneuzeitlichen Sammlung individuell und 
divers ausgestalteten, ist der Begriff daher auch als Kollektivum43 zu verstehen. 

Auch wenn die historischen Sammlungen heute von Leerstellen geprägt und 
größtenteils nur noch fragmentarisch erhalten sind44, vermitteln die wiederherge
richteten Kammern die Möglichkeit einer historischen Erfahrung der ehemaligen 
räumlichen Situation. Hier drängt sich der Vergleich zu Walter Benjamins, in sei
nem Passagen-Werk beschriebenen, Erfahrung der Alltagswelt des 19. Jahrhunderts 
auf, die sinnlich in den Dingen der Großstadt Paris wahrnehmbar wird: 

»Die Passagen zeigen sich – vermittelt über ihre Dingwelten – dem historisch spä
ter, fast zu spät Kommenden als ›raumgewordene Vergangenheit‹ […] und werden 
damit zum Nadelöhr der Möglichkeit historischer Erfahrung und Erkenntnis. Ben
jamin versucht hier, den Erfahrungsraum, in dem Vergangenes und Gegenwärti
ges zusammentreten, bildhaft zu denken.« (Skrandies 2006: 279) 

Auch in heute rekonstruierten Wunderkammern entsteht, ähnlich wie bei den von 
Benjamin beschriebenen Pariser Passagen, ein Erfahrungsraum, ›in dem Vergange
nes und Gegenwärtiges zusammentreten‹ und sowohl der historisch authentische 
Eindruck des Vergangenen als auch seine gegenwärtige Interpretation durch die 
Neuarrangierung des Raumensembles wahrnehmbar wird. Hierzu gehört durch
aus, dass einige Beispiele rekonstruierter Wunderkammern heute teilweise »[v]er
zaubert wie ein Märchenschloss« (Paolucci 2020: 26) und seltsam aus der Zeit gefal
len erscheinen. 

Der lückenhafte Zustand der Sammlungen, der in aktuellen Präsentationen der 
rekonstruierten Kammern weitestgehend kaschiert oder mit neueren Dingen auf
gefüllt wurde,45 ist unter anderem durch die im 16. und 17. Jahrhundert noch nicht 

43 Nadine Engel merkt in diesem Kontext an, dass die »Besucher, Händler und Experten ihrer
seits mit einem jeweils anderen Erwartungs- und Wissenshorizont auf die Wunderkammer 
Einfluss [nahmen]. So zeichnet sich deren Struktur letztlich durch Überlagerung mehrerer 
parallel existierender Ordnungssysteme aus, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts nicht diffe
renziert werden konnten und ein erstes Mal – so ist in Anbetracht der Wunderkammerrezep

tion in der Forschung zur zeitgenössischen Kunst leider zu konstatieren, als Sammelsurium 
missverstanden« (Engel 2016: 218). 

44 Exemplarisch zu nennen sind hier die Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stif
tungen zu Halle, die Kunst- und Wunderkammer auf Schloss Ambras in Innsbruck und die 
Kunst- und Wunderkammer auf der Burg Trausnitz in Landshut. 

45 Ein Beispiel, das dem entgegenwirkte, war die Ausstellung Ferdinand II. – 450 Jahre Tiroler Lan
desfürst (2017) auf Schloss Ambras. Im Rahmen dieser wurde der Versuch unternommen, 
die historischen Bestände der Ambraser Kunst- und Wunderkammer zu rekonstruieren und 
Leerstellen räumliche Sichtbarkeit zu verleihen. Als Grundlage dafür diente das Inventar von 
1596. Auch die im Kunsthistorischen Museum Wien verbliebenen Wunderkammerdinge wur

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 31 

vollends ausgetüftelte Präparationstechnik zu erklären, durch die viele Präparate 
und Naturalien heute nicht mehr erhalten sind (vgl. u.a. Bauernfeind 2019: 166–167). 
Zudem sind Sammlungsbestände verkauft oder durch Plünderungen entwendet 
oder zerstört worden. Durch Inventare, Reiseberichte und bildnerische Zeugnisse 
– wie Inventarfrontispize – lässt sich der räumliche Eindruck der objektreichen 
Sammlungen jedoch in Ansätzen erahnen: »Letztlich oszilliert der Raum der Wun
derkammer damit zwischen dem konkret Erfahrbaren ehemaliger Sammlungen 
einerseits und deren immaterieller Darstellung in Text und Bild andererseits.« 
(Engel 2016: 22) 

Waren in der Frühen Neuzeit eine Vielzahl von Wunderkammern in unter
schiedlichen Existenzweisen zu finden, so hat sich bis heute nur ein Bruchteil der 
ursprünglichen Sammlungen erhalten. Die historischen Wunderkammern sind 
heute somit teilweise auch als körperlose Sammlungen mit immateriellem Ding
korpus aufzufassen, die lediglich über sekundäre Text- und Bildmedien vermittelt 
werden können. Ihre Idee trägt sich daher, abgesehen von den noch erhaltenen 
und rekonstruierten Wunderkammern und ihren noch existenten Dingen, durch 
bildliche und textliche Zeugnisse weiter, wie auch Kai-Uwe Hemken konstatiert: 

»[Die Wunderkammer] hat sich zwar nicht als faktische, selbstverständliche Ein
richtung, dafür aber als Idee erhalten: In der Kunst- und Wunderkammer prakti
zierte der Besucher eine nicht medial gebrochene Anschauung der Exponate und 
eine allein auf Erkenntnis zielende Kommunikation, um einen Wissensaustausch 
und eine Meinungsbildung angesichts einer durch die Schausammlung dargeleg
ten Weltanschauung zu stimulieren.« (Hemken 2003: 290) 

Die Relevanz der (teil-)rekonstruierten Sammlungen besteht demnach einerseits 
darin, eine historische Erfahrung anhand der noch erhaltenen Elemente frühneu
zeitlicher Kammern zu vermitteln und einen möglichst authentischen Eindruck 
der ehemaligen Raumsituation wiederzugeben, andererseits lassen sich von ihnen 
wichtige Impulse und Potenziale für heutige Rezeptions- und Vermittlungsweisen, 

den berücksichtigt (vgl. auch Wagner 2023: 86). Die Ausstellung bestand vor allem aus einer 
großen schwarzen Metallkonstruktion, die mit Textilbannern versehen war. Auf den Stoff ge
druckt fanden sich farbig die bis heute erhaltenen Dinge wieder. Die nicht mehr existenten 
Dinge aus dem Inventar wurden piktogrammartig lediglich mit einer schwarzen Kontur an
gedeutet, um so ihr heutiges Fehlen zu markieren. An den extra eingezogenen Wänden, die 
die Fenster der Rüstkammer bedeckten, wurden die nicht mehr bestimmbaren Dinge stell
vertretend durch Auszüge aus dem Inventar repräsentiert (vgl. Wagner 2023: 87). Sarah Wag

ner interpretiert diesen kuratorischen Umgang mit den lückenhaften Beständen der Wun

derkammer überzeugend wie folgt: »In dieser bewusst zurückhaltenden Ausstellungsgestal
tung manifestierte sich der inzwischen deutlich kritischere Umgang mit Rekonstruktionen 
historischer Situationen.« (Wagner 2023: 87) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

aber auch die Präsentation von Kunst ableiten. Der spezifische Umgang mit Din
gen, der sich in ihnen ablesen lässt, kann sowohl für das Entwickeln kuratorischer 
Strategien als auch für künstlerische Auseinandersetzung mit Sammel-, Ordnungs- 
und Zeigepraktiken von Bedeutung sein. 

1.1.3 … Phänomen in künstlerischer Praxis 

Insbesondere die Rolle von Künstler:innen in Bezug auf die Reaktivierung der Wun
derkammer-Idee ist bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts bedeutend und wird un
ter anderem durch André Breton als Akteur innerhalb surrealistischer Kreise expo
niert. Die im Jahr 2003 im Centre Pompidou eingerichtete Installation Mur de l’Ate
lier d’André Breton (1922–1966) ermöglicht einen Eindruck der Dingfülle46, mit der 
sich Breton in seiner Wohnung in Paris umgab. Aufgrund ihres ästhetischen Er
scheinungsbilds, der Vereinigung von naturalia, artificialia, exotica und dem Motiv 
des Merkwürdigen, wird Bretons Sammlung mit historischen Wunderkammern in 
Verbindung gebracht (vgl. u.a. Tschetschik-Hammerl 2019: 564; Endt-Jones 2016; 
Bredekamp 2015b: 47–48; Ottinger o. J.). Das der surrealistischen Praxis immanen
te Sammeln von (außer-)europäischen Alltagsdingen und das Ausstellen sog. Objet 
trouvés (vgl. Conley 2015: 8) ist auch in Mur de l’Atelier zu beobachten. Dabei changier
te die Inszenierung der Dinge in Bretons Wohnung zwischen Ordnung und Unord
nung, was die Fotografie seines Apartments vermittelt (Abbildung 4). 

46 In diesem Kontext ist die sprachliche Differenzierung von Objekt, Artefakt und Ding wich
tig. Während Dinge ein gewisses Maß an Unbestimmtheit mitbringen, Artefakte vor allem 
als kulturelle Produkte, also vom Menschen Hergestelltes, bezeichnet werden, gehen Objek
te mit der problematisch gewordenen Subjekt-Objekt-Dichotomie einher, die beide Seiten 
bereits als definiert und in gewissem Maße unveränderbar ansieht: »Das Wort ›Objekt‹ ist 
sehr problematisch, und viele von uns wären gerne imstande, es ad acta legen zu können. 
Zunächst einmal ist es deshalb problematisch, weil man bei seiner Nennung automatisch 
denkt: ›Wo Objekte sind, muss es auch Subjekte geben‹ und die Subjekt-Objekt-Dichoto
mie hat eine Menge schwieriger Probleme aufgeworfen, nicht zuletzt das der cartesianischen 
Aufspaltung in Körper und Geist. […] [Das Objekt] impliziert eine bereits geworfene, schon in 
eine feste und endgültige Form gegossene Entität. Es konfrontiert uns von Angesicht zu An
gesicht mit einer vollendeten Tatsache. Doch wenn wir andererseits über Materialien spre
chen, so sind sie immer im Werden begriffen.« (Ingold 2014: 72) In diesem Buch wird der 
Begriff ›Ding‹ benutzt, um die von Tim Ingold formulierte Problematik in Bezug auf die Ver
wendung des Objekt-Begriffs ernst zu nehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 33 

Abbildung 4: Die Atelierwohnung von André Breton in Paris, fotografiert 
von Jacques Faujour. © bpk/CNAC-MNAM/Jacques Faujour/VG Bild- 
Kunst, Bonn 

Auf ihr sind rahmende Strukturen zu erkennen, z.B. kleine Kästen und Behälter, 
die dem heterogenen Arrangement trotz der Fülle an Materialien eine gewisse Ord
nung verleihen. Die Wand hinter Bretons Schreibtisch war etwa durch Regalreihen 
gegliedert, wie auf der Fotografie zu sehen ist. Einige der Dinge im Raum waren auf 
sockelartigen Elementen oder in Kisten und Vitrinen platziert, in denen sich wie
derum andere Behältnisse befanden. Durch die rahmenden Elemente, die wieder
um in andere rahmende Strukturen eingelassen waren, entsteht der Effekt einer Mi
se en abyme. So sind trotz der heterogenen Materialfülle gewisse Ordnungslogiken zu 
erkennen (vgl. Endt-Jones 2016: 102). Marion Endt-Jones bringt dieses Spannungs
verhältnis zwischen rahmenden Gehäusen und heterogener Materialvielfalt mit der 
Darstellung der Wunderkammer von Ole Worm, dem Museum Wormianum (1655), in 
Verbindung, in dem sie eine ähnliche Relation zwischen einem vermittelten Gefühl 
von überfordernder Fülle und Klarheit schaffenden Ordnungsstrukturen verankert 
sieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Abbildung 5: Frontispiz von Ole Worms »Museum Wormianum«, 1655.
Kupferstich von G. Wingendorp. © The Trustees of the British Museum

Wie auf dem Kupferstich des Museum Wormianum zu sehen ist (Abbildung 5), wa
ren die unterschiedlich großen und vielgestaltigen Dinge – z.B. Muscheln, Wurzeln,
Schnecken, Steine und Tierknochen – in nebeneinander aufgereihten Regalen und
beschrifteten Kisten aufbewahrt und präsentiert (vgl. Endt-Jones 2016: 102–103).
Die Darstellung der Kammer gibt womöglich nicht den realen Zustand wieder, je
doch vermag sie Aufschluss darüber zu geben, wie eine ideale Wunderkammer ima
giniert wurde und welchen Stellenwert das Kuriose, das von einer tradierten ästhe
tischen Norm Abweichende, einnahm. Die präparierten Tiere, die auf dem Kupfer
stich zu sehen sind, vermitteln vor allem den Eindruck von Formenvielfalt und der
Einzigartigkeit tierlicher Individuen. Die brieflichen Korrespondenzen, die von Ole
Worm erhalten sind, bestätigen die Wichtigkeit sog. curiosities für seine Sammlung.
In einem Brief, der auf den 20. Juni 1639 datiert ist, beschreibt Worm die grundle
gende Idee seiner Sammlung:

»As to the display of curiosities in my museum, I have not yet completed it. I have
collected various things on my journeys abroad, and from India and other very
remote places I have been brought various things: samples of soil, rocks, metals,

plants, fish, birds, and land-animals, that I conserve well with the goal of, along
with a short presentation of the various thing’s history, also being able to present
my audience with the things themselves to touch with their own hands and to see
with their own eyes, so that they may themselves judge how that which is said

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 35 

fits with things, and can acquire a more intimate knowledge of them all.« (Worm, 
zit.n. und übers. v. Hafstein 2003: 9) 

Wie Nadine Engel in ihrer Untersuchung Surrealismus und Wunderkammer. Befragung 
eines Topos der Moderne und Ansätze zur Archäologie eines Sammlungsraumes der Frühen 
Neuzeit (2016) zum Verhältnis von Surrealismus und Wunderkammer47 gezeigt hat, 
ist die Konnexion zwischen Surrealismus und Wunderkammer48, wie am Beispiel 
von Bretons und Worms Sammlung offenkundig wird, vor allem an die heteroge
ne Ordnungsweise geknüpft. Darüber hinaus wird diese Verbindung auch über die 
Auswahl der Dinge deutlich, die vor allem an das Moment des Sonderbaren, Einzig
artigen und Wunderbaren geknüpft ist. Engel weist darauf hin, dass der Bezug über 
das Wunderbare jedoch lediglich funktioniert, wenn es als oberflächliches Verbin
dungsmoment fungiert: »Das bislang als maßgebliches Vergleichsmoment geltende 
Wunderbare erweist sich – losgelöst von der Oberfläche des Sujets – als Antago
nismus zwischen einer kulturhistorischen Wirklichkeit in der Frühen Neuzeit und 
einer zielbewusst eingesetzten Reduktion auf das Merkwürdige im Surrealismus.« 
(Engel 2016: 217) 

Nichtsdestotrotz haben surrealistische Praktiken zu einer ersten Reaktivie
rung von Wunderkammern Anfang des 20. Jahrhunderts beigetragen, indem sie 
museale Praktiken reflektierten, andere Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken 
etablierten und sich dafür an der Ästhetik frühneuzeitlicher Wunderkammern 
orientierten. Ihnen folgten Mitte des 20. Jahrhunderts Künstler:innen, die sich 

47 In diesem Kontext ist es hilfreich, einen Blick in Walter Benjamins Passagen-Werk zu werfen. 
Das Passagen-Werk, das aus unterschiedlichen Textfragmenten besteht, versammelt Benja
mins Untersuchungen der modernen Alltagswelt. In seinen Analysen und Beobachtungen fo
kussierte Benjamin die vielgestaltigen Ausformungen der Gesellschaft des 19. Jahrhunderts 
und skizzierte seine Modernitätserfahrungen in Form sinnlicher Beschreibungen alltäglicher 
Dinge: »So entstehen im Zuge des Passagenprojektes verschiedenste Texträume, die in ih
rer drängenden Sinnlichkeit uns mit Dingen des alltäglich Geheimnisvollen als des ›Wirkli

chen‹ des 19. Jh.s konfrontieren und damit zugleich Formen und Möglichkeiten der histori
schen Erkenntnis von Vergangenem eruieren.« (Skrandies 2006: 279) Um dieses ›alltäglich 
Geheimnisvolle‹ herauszustellen, wendete sich Benjamin unbedeutenden, abseitigen Phä
nomenen sowie Dingen zu und beschäftigte sich unter anderem mit dem Surrealismus. In 
diesem sah er den Rückgriff auf Vergangenes und den Ansatz einer Wiederverzauberung der 
Welt vor dem Hintergrund des Weltkriegs manifestiert, die er in seinem Sürrealismus-Aufsatz 
(1929) als »revolutionäre[] Energien, die im ›Veralteten‹« (Benjamin 1991a: 299) erscheinen, 
beschreibt. Zu Benjamins Surrealismus-Rezeption vgl. auch Maeding 2012. 

48 In diesem Kontext ist auch die Dissertationsschrift von Marion Endt-Jones zu nennen, in der 
sie die Verbindung von Wunderkammer-Displays und dem Thema Surrealismus in zeitge
nössischer Kunst untersucht. Dabei wird vor allem das Einbringen des Wunderbaren be
leuchtet und anhand der Werke von Mark Dion exemplifiziert (vgl. Endt 2008). Vgl. auch 
Endt-Jones 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

kritisch mit dem Museum und seinen Ausstellungspraktiken auseinandersetzten.
Als Beispiele können die Arbeiten Barraque d’dull odde (1961–1967) von Joseph Beuys,
Mouse Museum (1965–1977) von Claes Oldenburg, Section Publicité du Musée d’Art Mo
derne, Département des Aigles (1972) von Marcel Broodthaers oder Musée Sentimental
(1979) von Daniel Spoerri genannt werden.49 Diese Arbeiten werden ebenfalls mit
frühneuzeitlichen Wunderkammern in Verbindung gebracht, gleichwohl aber auch
mit Alltagskultur und ihren ästhetischen Erscheinungsweisen assoziiert. So merkt
beispielsweise Wolfgang Drechsler in Bezug auf Daniel Spoerris Arbeiten an, dass
sie »sowohl auf den Reliquienkult als auch auf die Wunderkammern« (Drechsler
1987: 97) zugleich verweisen, jedoch die wichtigste Inspirationsquelle im »Trivial
bereich« (Drechsler 1987: 101) liegt. So wandten sich Künstler:innen insbesondere
seit den 1960er-Jahren – ›seit Duchamp‹ – dem alltagsästhetischen Bereich zu (vgl.
Kuni 2006: 69, Anm. 161). Beiden Bezugsfeldern gemein ist die Auseinandersetzung
mit musealen Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigepraktiken, die sich vor allem im
Erdenken von anderen Präsentations- und Anordnungslogiken äußert. Horst Bre
dekamp sieht darin den Eingang der ästhetischen Strategie der Wunderkammern
in künstlerische Arbeiten begründet:

»Eines der stärksten Motive lag darin, dass es Künstler waren, die das Prinzip der
Kunstkammer im selben Zug, in dem es als Museum verloren ging, als Kunstwerk
realisierten. Die Wiederkehr der Kunstkammer war insbesondere gegen die white
box oder den white cube gerichtet, die sich in den Kunstmuseen und Galerien
durchgesetzt hatten.« (Bredekamp 2015b: 47)

Diese von Bredekamp formulierte These, die besagt, dass es vor allem Künstler:in
nen waren, die das Phänomen Wunderkammer für die Gegenwart aufgriffen und
ihr zu einer Wiederkehr verholfen haben, ist ein essentieller Referenzpunkt dieses
Buchs. Es lassen sich in diesem Kontext drei verschiedene Bereiche ausmachen, in
denen sich die künstlerische Beschäftigung mit Wunderkammern verdichtet. Ei
nerseits wird das Verhältnis von Wissenschaft und Kunst in den Fokus gerückt und
mithilfe der historischen Wunderkammern an ein anderes vormodernes Verständ
nis von Wissenschaft angeknüpft. Eines der ersten wichtigen Beispiele in diesem
Kontext ist die von Maurizio Calvesi 1986 kuratierte 42. Biennale in Venedig, die
den Titel Arte e Scienza trug. Das Ausstellungskonzept der Biennale bestand aus sie
ben unterschiedlich ausgerichteten Abteilungen (vgl. Pirovano 1986). Eine der Ab
teilungen trug den Titel Wunderkammer und wurde von Adalgisa Lugli kuratiert, die
sich bereits in ihrer Publikation Naturalia e Mirabilia. Il collezionismo enciclopedico nelle
Wunderkammern d’Europa (1983) mit dem Phänomen historischer Wunderkammern

49 Vgl. auch Busse/Gehrlach/Isak 2021 und Legge 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 37 

auseinandersetzte. In der Abteilung Wunderkammer stellte Lugli historische Wun
derkammerdinge zusammen mit Kunst des 20. Jahrhunderts aus (vgl. Lugli 1986; 
Calvesi 1986; Haase 1986).50 Auch Mark Dion beschäftigt sich seit den 1990er-Jahren 
mit dem Verhältnis von Wissenschaft und Kunst. Dions künstlerische Praxis ist ge
kennzeichnet von Auseinandersetzungen mit epistemischen Klassifizierungssyste
men und Ordnungsstrukturen vor allem im musealen Kontext, die er mit naturwis
senschaftlichen (feldversuchsbasierten) Praktiken ergründet und hinterfragt. Da
bei sind frühneuzeitliche Wunderkammern immer wieder Bezugsrahmen für Di
ons Arbeiten, um Kritik an dem kulturellen Konzept ›Natur‹ und damit zusammen
hängenden Präsentations- und Vermittlungsformen von (Naturkunde-)Museen zu 
üben (vgl. Rehwagen 2015: 116). 

Andererseits gibt es Arbeiten, die einen stark subjektiven und autobiografischen 
Zugang aufweisen und das ästhetische Konzept frühneuzeitlicher Wunderkam
mern nutzen, um die jeweilige kunstschaffende Person als Sammler:in zu insze
nieren. Dieser Ansatz verweist auf Harald Szeemanns Begriff der »Individuelle[n] 
Mythologie« (Szeemann 1985). Der im Rahmen seines gleichnamigen Ausstellungs
bereichs auf der documenta 5 (1972) virulent gewordene, bewusst von Szeemann 
offengelassene Begriff der ›Individuellen Mythologie‹ beschreibt, grob skizziert, die 
künstlerischen Ansätze des Zusammentragens persönlicher Dinge und individu
eller Erinnerungsstücke.51 Dieser radikal subjektive und teilweise autobiografisch 
geprägte Zugang bringt die ausgestellten Dinge mit der kunstproduzierenden Per
son zusammen, wodurch diese eine identitätsstiftende Funktion einnehmen (vgl. 
Bremer 2019; Szeemann 1985).52 Beispiele sind etwa das Museum der Unschuld53 von 

50 Ein weiteres Beispiel ist das Ausstellungsprojekt Assoziationsraum Wunderkammer 
(24.04.–16.08.2015), das die Franckeschen Stiftungen zu Halle in Kooperation mit der 
Burg Giebichenstein Kunsthochschule Halle entwickelten. Kuratiert von Nike Bätzner waren 
in der Ausstellung internationale künstlerische und gestalterische Positionen zu sehen, die 
sich mit dem Thema Wunderkammer beschäftigten und mit historischen Dingen aus dem 
Kunst- und Naturalienkabinett der Franckeschen Stiftungen zu Halle korrespondierten. 

51 Obwohl Harald Szeemann bereits in den 1960er-Jahren mit dem Begriff der ›Individuellen 
Mythologie‹ arbeitete, wurde die Bezeichnung erst 1972 zum Label für stark subjektive und 
autobiografische künstlerische Arbeitsweisen. 

52 Zur identitätskonstruierenden und -stiftenden Funktion von Dingen innerhalb von Kunst
werken vgl. Nachtergael 2012, Kittner 2009, Krause-Wahl 2007 und Hoffmann-Curtius/Wenk 
1996. 

53 Ein Beispiel, in dem vor allem die kunstschaffende Person als Sammler:in in Erscheinung tritt 
und sich mit vertrauten Dingen umgibt, ist das Museum der Unschuld von Orhan Pamuk in Is
tanbul, das 2012 in Anlehnung an seinen 2008 erschienenen Roman eröffnet wurde. Das Mu

seum stellt Dinge aus, die im Roman Erwähnung finden. Im Klappentext des gleichnamigen 
Katalogs wird das Museum der Unschuld als Wunderkammer beworben, dort heißt es: »Orhan 
Pamuks ›Museum der Unschuld‹ ist eine phantastische Wunderkammer für alle Liebhaber 
Istanbuls und der Werke des türkischen Nobelpreisträgers.« (Pamuk 2012: Klappentext) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Orhan Pamuk, die Ausstellung The Hat Makes The Man54, im Rahmen dessen Robert
Wilson seine eigene Wunderkammer im Max Ernst Museum in Brühl kreierte oder
das Musée Sentimental55 von Daniel Spoerri und Marie-Louise von Plessen.56

Darüber hinaus findet das Verhältnis von Wunderkammer und Digitalität Ein
gang in Kunstwerke. Das Internet als freier Denk- und Assoziationsraum mit seiner
hypertextbasierten Struktur, das immense Datenmengen und Informationskontin
gente enthält, eröffnet freie und individuelle Wissenskombinationen und Gedan
kenspiele (vgl. Brakensiek 2006: 13). Seine Struktur kongruiert mit eben jener mul
tiperspektivischen Beschaffenheit frühneuzeitlicher Wunderkammern, in der sich
die »Abneigung gegen eine bloß linear organisierte Wissenschaft und Kunst« (Bra
kensiek 2006: 13) zeigte. Das Internet erscheint somit auch als Ort und Medium äs
thetischer Erfahrung und birgt, als Wunderkammer gedacht, unendlich viele Po
tenziale der freien und unabhängigen Wissensgenerierung (vgl. Noltze 2020).57

Diese drei benannten thematischen Gewichtungen in Bezug auf die künstle
rische Auseinandersetzung mit frühneuzeitlichen Wunderkammern lassen sich in
unterschiedlichen Intensitäten auch in den Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Wil
liams und Billie Tsien, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und
Los Carpinteros beobachten. Das Rekurrieren auf historische Wunderkammern ist

54 Für die Ausstellung The Hat Makes The Man (13.05.–26.08.2018) im Max Ernst Museum Brühl
entwickelte Robert Wilson, US-amerikanischer Theaterregisseur, Lichtdesigner und Video
künstler, ausgehend von Max Ernsts Fotografien, eine raumgreifende, installative Arbeit, in
der er surrealistische Ästhetiken aufgreift. Er kombinierte eigene Werke, Requisiten seiner
Theaterinszenierungen sowie Dinge aus seiner Sammlung miteinander. Das daraus entste
hende Ensemble bezeichnete er als Wunderkammer.

55 Zusammen mit Marie-Louise von Plessen entwickelte Daniel Spoerri in den späten 1970er-
Jahren das Ausstellungskonzept des Musée Sentimental. Dieses basierte auf der Idee, Kunst
und Alltagsgegenstände sowie persönliche Erinnerungsstücke – mit Gefühlen und emotio

nalen Verbindungen angereicherte Dinge – nebeneinander zu zeigen. Diese Strategie eröff
nete, über tradierte Ausstellungsweisen hinausgehend, eine neue Perspektive auf museales

Zeigen. Zum Konzept des Musée Sentimental vgl. u.a. Heesen/Padberg 2011, Kamber 1990 und
Grasskamp 1979.

56 Ein weiteres Beispiel ist die Ausstellung Obsession – Collection. Sammlung Gerhard Theewen
(06.09.2022–23.04.2023) im Museum Morsbroich. Der vom ausgebildeten Bildhauer und
Gründer des Kölner Salon Verlag gestaltete Raum wurde im Ausstellungstext als moderne

Kunst- und Wunderkammer beschrieben. Sie gewährt einen Einblick in den Sammlungskos

mos von Gerhard Theewen, der als Kunstsammler vor allem Arbeiten rheinischer Künstler:in
nen sammelt (vgl. auch Theewen 1994).

57 So bezeichnete etwa Georg Imdahl das Zusammenspiel der Werke von Hito Stey
erl in der Ausstellung Hito Steyerl. I will survive der Kunstsammlung NRW (K21)
(26.09.2020–10.01.2021) als eine Art »digitale Wunderkammer« (Imdahl/Koldenhoff

2020: o. S.). Zum Thema Wunderkammer und Internet vgl. auch Felixmüller 2018, Burda
2011, Ullrich 2009 und Wulffen 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 39 

dabei sowohl im Bereich der kritischen Beschäftigung mit musealen Ausstellungs
praktiken anzusiedeln als auch im Zusammenhang mit dem Anthropozän und aus 
ihm hervorgehenden Fragestellungen zu verorten. Das wunderkammern als künstle
rische Praxis folgt und implementiert methodische Theorieansätze, die innerhalb 
des Diskurses um das Anthropozän in den letzten Jahren für das Denken von Welt 
in relationaler Weise plädieren. Orientierend an Theoriemodellen, die Phänomene 
und Ereignisse netzwerkartig und prozessual beschreiben und analysieren (vgl. Si
mondon 2012; Latour 2002; Belliger/Krieger 2006), setzen sich Künstler:innen mit 
frühneuzeitlichen Wunderkammern auseinander, da sie genau jenen strukturellen 
Prinzipien und einem Denken von Welt in nicht-linearer, netzwerk- und rhizom
artiger, pluritemporaler, polifokaler und transdisziplinärer Weise entsprechen, die 
etwa modern-musealen Praktiken entgegenstehen. 

Künstler:innen setzen sich auf unterschiedliche ästhetische Weise mit der 
gegenwärtigen Bedeutung der frühneuzeitlichen Sammlungen auseinander und 
knüpfen in ihren Arbeiten an die mit ihnen einhergehenden zentralen Themen und 
Diskurse an: das Verhältnis von Natur und Mensch (Janet Laurence und Amelie von 
Wulffen), das Kuriose und Wundersame (Tod Williams und Billie Tsien sowie Ca
mille Henrot) sowie transkulturelle Austauschprozesse (Georges Adéagbo und Los 
Carpinteros). Diese werden zum einen inhaltlich aufgegriffen, zum anderen aber 
auch zum Anlass genommen, methodologische Fragestellungen zu fokussieren. In 
Bezug auf diese Diskurse besitzt der Rekurs auf Wunderkammern das ästhetisch- 
politische Potenzial, tradierte Vorstellungen von der Institution des Museums oder 
dem Verhältnis von Naturwissenschaft und Kunst zu hinterfragen. Dies geschieht 
auch im Sinne einer Institutions- und Wissenschaftsreflexion, die es vermag, 
andere Perspektiven auf Wissen, Macht und damit zusammenhängende Blickre
gime aufzuzeigen und ein neues Wahrnehmen von Welt zu ermöglichen. Dadurch 
werden neue Denkweisen eröffnet, die einen Zugang zur Welt in rhizomartigen58 
Strukturen, Geweben und Netzwerken anbieten. 

1.2 Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropozän 

Interpretiert man den zeitlichen Rahmen, beginnend ab den 2000er-Jahren bis in 
die Gegenwart reichend, in dem die untersuchten Arbeiten von Georges Adéagbo, 
Tod Williams und Billie Tsien, Camille Henrot, Amelie von Wulffen, Janet Laurence 
und Los Carpinteros entstanden sind, und ordnet ihre Ästhetik in diese Zeitspanne 

58 Den Begriff des Rhizoms, der aus der Botanik stammt und ein reich verzweigtes Wurzelge

flecht umschreibt, entwickeln Gilles Deleuze und Félix Guattari als Bild für ein Wissens- und 
Denkmodell, das tradierte, durch die Metapher des Baums verkörperte, hierarchische Struk
turen ablöst (vgl. Deleuze/Guattari 1977). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

kunsthistorisch, gesellschaftlich, politisch und naturwissenschaftlich ein, so stößt
man zwangsläufig auf den Begriff des Anthropozäns.59

Die Präsenz der wunderkammernden Praxis wird in diesem Buch als Reaktion auf
die schwer zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen und undurchdring
baren Wechselbeziehungen, Prozessen und Korrelationen, die mit dem Bewusst
sein um das Anthropozän einhergehen, verknüpft. Demnach geht es nicht nur um
ein singuläres Betrachten der einzelnen künstlerischen Positionen, sondern auch
um das verbindende Moment zwischen ihnen. Das wunderkammern als künstleri
sche Praxis zu denken, bedeutet somit den Rückbezug auf vormodernes Sammeln,
Ordnen und Zeigen in Kunstwerken nicht nur als individuellen Ansatz zu begreifen,
sondern ihn als kollektives Phänomen künstlerischer Arbeitsweise in der Gegen
wartskunst zu verstehen. Mit dem Rekurs auf frühneuzeitliche Wunderkammern
wird die Welt in einer Eindeutigkeiten negierenden, verstrickten und mikro- und
makrokosmisch strukturierten Weise dargestellt. Woraus folgende Fragestellungen
resultieren: Warum greifen Künstler:innen in den letzten Jahren auf frühneuzeitli
che Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken der frühneuzeitlichen Wunderkam
mer zurück? Was bedeutet es, mit dem Bewusstsein um das Anthropozän in der
Welt zu sein, und wie materialisiert sich dieses Wissen in der Kunst? Wie hängt dies
mit der ästhetischen Form der frühneuzeitlichen Wunderkammern zusammen und
welchen Einfluss hat diese auf die künstlerische Praxis des wunderkammerns?

Erinnern wir uns zunächst an das Jahr 2000. Der aus der Geologie stammen
de Begriff des Anthropozäns, den Paul Crutzen auf einer Fachkonferenz für Erd
systemwissenschaften in Mexiko einbrachte, entfaltete in den darauffolgenden Jah
ren eine enorme gesellschaftliche Wirkkraft. Ausgehend von dem im Anschluss an
die Tagung entstehenden Paper, das Crutzen zusammen mit Eugene F. Stoermer im
Newsletter des die Tagung ausrichtenden International Geosphere Biosphere Pro
gramme (IGBP) publizierte (vgl. Crutzen/Stoermer 2000), wurde die These des Ein
tretens in ein neues Erdzeitalter debattiert, was begrifflich durch die Verschiebung
vom Holozän zum Anthropozän markiert werden sollte.60

Der diskutierte Epochenbegriff des Anthropozäns (Anthropos, altgriechisches
Wort für ›Mensch‹) impliziert die Vorstellung von menschlicher Wirkmächtigkeit,
mittels der sich der Mensch in die Erdschichten eingeschrieben und in ihnen nach
weislich und nachhaltig eine Spur hinterlassen hat, so dass sich die Spezies Mensch
als maßgeblich prägende, geologische Kraft entwickelt hat. Dieses Ursprungs
narrativ des Anthropozän-Begriffs wurde vielfach nacherzählt, publiziert und

59 Reinhold Leinfelder verweist darauf, dass sich die Ideengeschichte des Anthropozäns be
reits punktuell bis ins 19. Jahrhundert zurückführen lässt. So verwendete etwa der italieni
sche Geologe Antonio Stoppani 1873 bereits die Umschreibung einer »anthropozoischen Ära«
(Leinfelder 2020: 27).

60 Vgl. auch Crutzen 2002 und Anm. 21 in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 41 

reproduziert. Seitdem sind mehrere Jahre vergangen, dennoch sind die Diskurse 
um das Anthropozän aktueller denn je, da die anthropogenen Veränderungen des 
Erdsystems zunehmend konkreter werden: Etwa durch die globale Erwärmung, aus 
der schmelzende Gletscherstrukturen und der Anstieg des Meeresspiegels resultie
ren und ganze Landabschnitte unbewohnbar werden, oder die für den tierischen 
und menschlichen Körper gefährlichen Hitzewellen, die grundlegende Transforma
tionen und das Verschwinden von gesamten Ökosystemen, unter anderem durch 
die Versauerung der Meere, zur Folge haben. Hieraus gehen unter anderem das 
großflächige Ausbleichen und Absterben von Korallenriffen und der massive Verlust 
an Biodiversität in Flora und Fauna hervor. Zudem ist die zunehmende Morbidität 
von Baumbeständen festzustellen, die mit dem sog. Waldsterben umschrieben 
wird. Durch weiträumige Flächenversiegelungen wird das Eindringen von Regen
wasser verhindert, wodurch zentrale Prozesse innerhalb der Bodenstruktur gestört 
werden. Hinzu kommt die Abfallwirtschaft, die insbesondere auf nicht abbauba
re Materialien reagieren muss, die sich in immenser Weise akkumulieren. Der 
Verbrauch terrestrischer Ressourcen, die für die menschliche Energiegewinnung 
zentral sind – wie Kohle, Erdöl oder Erze – entfacht zudem politische Auseinan
dersetzungen, die unilateralistische Bestrebungen befördern. Dass der Mensch – 
aufgrund seines messbaren geologischen Einflusses61 – zum wirkmächtigen Faktor 
gegenüber seiner Umwelt geworden ist und zur Transformation des Erdsystems 
beigetragen hat, wird durch die sich parallel ereignenden Einzelphänomene und 
sich multipel abspielenden Krisen zunehmend präsenter und dadurch im Alltag 
spürbarer. Für dieses Buch ist jene soeben skizzierte Unübersichtlichkeit und Kom
plexität des Anthropozäns leitend, die aus emergenten, multidimensionalen und 
unüberschaubaren Phänomenen und Ereignissen hervorgeht. Der daraus resultie
rende Moment der Überforderung angesichts der Vielgestaltigkeit und Quantität 
von Einzelereignissen und Prozessen, die in komplexer Weise miteinander verwo
ben sind und deren Ursprünge und Konsequenzen sich oftmals der Wahrnehmung 
entziehen, wird als Spezifikum der Gegenwart im Anthropozän aufgefasst. 

Innerhalb der Diskurse um das Anthropozän wurden immer wieder auch kri
tische Stimmen laut, die etwa das Sprechen vom Menschen – vom Anthropos – als 
wirkmächtiger Spezies als essentialistisches Narrativ auffassten, insofern dieses die 

61 Bruno Latour umschreibt diese geologische Wirkmacht des Menschen mit folgenden Wor

ten: »Wir sind Superman geworden« (Latour 2012: 167). Dem entgegnen lässt sich, dass der 
Mensch in der evolutionsgesteuerten Besiedelung der Welt aus einer deskriptiven Perspekti
ve heraus lediglich als eine von vielen Spezies agiert und die Natur, unabhängig von mensch

lichen Einflüssen, stets biosphärischen Veränderungen unterlag. Hier ist etwa die Anreiche
rung der Erdatmosphäre mit Sauerstoff oder der Migration der ersten Wirbeltiere vom Was

ser auf das Land beispielhaft zu nennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Tatsache verschleiere, dass es nicht alle Menschen, sondern ganz spezifische Le
bensstile, Wirtschaftssysteme, Kolonialpolitiken und Technologien waren und sind,
die jene tiefgreifenden gegenwärtigen und zukünftigen Veränderungen verursacht
haben (vgl. Horn 2017: o. S.). Diese Auffassung schlägt sich in verschiedenen begriff
lichen Alternativen zum Anthropozän nieder, beispielsweise »Anglozän« (Bonneuil/
Fressoz 2013), »Kapitalozän« (Moore 2016), »Technozän«, »Chthuluzän«62 (Haraway
2016), »Anthropo-Not-Seen« (Cadena 2019) oder »Novozän« (Lovelock 2020). Das
Wissen um diese Asymmetrien und darum, »wie stark der Anthropos im Anthro
pozän Ergebnis einer kapitalistischen, kolonialen und rassistischen Geschichte ist,
der sie die marginalisierte und unterdrückte Geschichte derjenigen Akteur_innen
entgegenstellt, auf deren Rücken Extraktionen in und von Umgebungen vorgenom
men wurden und werden« (Hüttemann 2021: 157; vgl. Yusoff 2018), muss daher stets
mitgedacht werden, wenn vom Kollektivsingular ›Mensch‹ die Rede ist.63

Das Situieren des ›Anthropos‹ und die Frage danach, wer spricht, wer inkludiert
und wer exkludiert wird, ist daher essentiell – auch für die Perspektivierung die
ses Buchs. Die Involviertheit des Menschen in ein komplexes Gewebe aus huma
nen und nicht-humanen Akteuren, die alle von den grundlegenden terrestrischen
Veränderungen und ihren Auswirkungen auf die individuellen Lebenssituationen
betroffen sind, ergibt sich daher als maßgebliche Konsequenz aus dem Anthropo
zän. Somit bedeutet es, mit dem Wissen um das Anthropozän64 zu leben, auch »den
Menschen nicht mehr als ›Krone der Schöpfung‹ zu verstehen, sondern als Teilneh
mer an Netzwerken sehr unterschiedlicher Handlungsträger, die Pflanzen, Tiere,
Landschaften, Ressourcen, Atmosphären und Dinge umfassen« (Horn 2017: o. S.).
So lässt sich das Anthropozän nicht nur als Epoche denken, die an einem der sog.

62 In diesem Kontext ist auch das Gespräch zwischen Donna Haraway und Martha Kenney zu
erwähnen – abgedruckt im Sammelband Art in the Anthropocene. Encounters Among Aesthetics,
Politics, Environments and Epistemologies (2015) – in dem sie über die Begriffe des Anthropo
zäns, Kapitolozäns und Chthuluzäns sprechen (vgl. Haraway/Kenney 2015).

63 Vgl. hier auch Bajohr 2020.
64 Die Anthropozän-Idee lässt sich anhand von drei unterschiedlichen Ebenen beschreiben, die

Reinhold Leinfelder wie folgt konturiert: »a) der erdsystemaren Ebene, b) der geologisch stra
tigraphischen Ebene sowie c) der konsequentialen Metaebene« (Leinfelder 2020: 27). Die
erdsystemare Ebene umfasst das menschliche Wirken in jeglichen lokalen und globalen Ge
bieten, was Naturlandschaften zu Kulturlandschaften werden lässt. Durch das massive Ein
greifen des Menschen wird jenes Bild der unberührten Natur als fiktiver Sehnsuchtsort und
vergangenes Ideal entlarvt, das die Landschaftsmalerei seit jeher als Sujet fokussierte. Die
geologisch stratigraphische Ebene markiert die faktische Nachweisbarkeit des menschlichen

Handelns in den Sedimentschichten des Bodens. Die anthropogenen Transformationen des
Erdsystems sind als Spuren geologisch messbar und somit belegbar. Daraus folgert die kon
sequentiale Metaebene, die jene gesellschaftliche Relevanz der ersten und zweiten Ebene in
den Blick nimmt und die vielgestaltigen Veränderungen des Lebens skizziert.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 43 

golden spikes65 ihren zeitlichen Anfang nimmt – etwa der Beginn der Industrialisie
rung oder das Zünden der ersten Atombombe –, sondern auch als Methode bzw. 
systematisches Deutungsmuster (vgl. Skrandies 2023). Epistemologisch impliziert 
diese Lesart daher nicht mehr in Dichotomien – wie etwa Mensch und Natur oder 
Subjekt und Objekt – zu denken, sondern in Relationen. Das Bewusstsein um das 
Anthropozän impliziert ein neues In-der-Welt-Sein und Mit-der-Welt-Sein, das es 
neu zu kartografieren und zu justieren gilt, sowie von alten Gewissheiten und Glau
benssätzen Abstand zu nehmen. Das macht augenscheinlich, wie grundlegend das 
Wissen um das Anthropozän und das Denken mit ihm unsere normativen, episte
mischen und politischen Maximen infrage stellt. 

Aus dem naturwissenschaftlichen Vorschlag, dass das Erdsystem in eine neue 
Epoche eingetreten sei – unabhängig davon, ob dieser offiziell Anerkennung erlang
te oder nicht –, folgen also Konsequenzen, die unsere Art, die Welt zu denken, sie 
politisch zu gestalten und den Umgang mit Wissen(-schaften) grundsätzlich trans
formieren. Daraus resultieren wiederum fundamentale Fragen und Implikationen, 
die neu sondiert werden müssen: Was ist Natur? Was ist der Mensch? Was ist Kultur? 
Was ist Technik? (vgl. Hüttemann 2021: 154). Diese mit dem Anthropozän einher
gehenden grundlegenden gesellschaftlichen Fragen haben auch Auswirkungen auf 
die Kunst- und Kulturproduktion. Es sind nicht nur eine Vielzahl an Ausstellungen, 
Tagungen und Monografien entstanden,66 sondern das Anthropozän als systema
tisches Deutungsmuster der Gegenwart hat auch Eingang in künstlerische Praxis 
gefunden. Die Darstellbarkeit und sinnliche Erfassung der Lebensbedingungen im 
Anthropozän vermag die Kunst auf besondere Weise zu leisten. Denn Künstler:in
nen 

»sind an kein Protokoll gebunden, können Leerstellen zulassen, Dinge exempla

risch betrachten, überzeichnen oder mit einer anderen Sinnhaftigkeit als der lau
fenden politischen Debatte versehen. Auf diese Weise wird eine andere Produkti

65 Der Begriff golden spike bezeichnet einen stratigraphisch abzulesenden ›Marker‹, anhand des
sen sich der Übergang in eine neue Erdepoche ankündigt. Golden spikes konturieren somit 
geologische Zeiteinheiten, die offiziell als Global Stratotype Section and Point (GSSP) betitelt 
werden. Die beiden Geologen Simon L. Lewis und Mark A. Maslin weisen darauf hin, dass 
die Wahl des golden spikes einen maßgeblichen Einfluss darauf hat, welche Geschichte er
zählt und welche historischen Entwicklungsnarrative sich stabilisieren. Während die Veror
tung des golden spikes um 1610 vor allem soziale Implikationen mit sich bringt, insbesonde
re das ungleiche Machtverhältnis zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen, das 
Wirtschaftswachstum, die Auswirkungen des globalisierten Handels und die gegenwärtige 
Abhängigkeit von fossilen Brennstoffen, stärkt die Setzung des golden spikes um 1964 das Nar
rativ einer von Eliten gesteuerten technologischen Entwicklung, die jene Potenz besitzt, den 
gesamten Planeten zu zerstören (vgl. Lewis/Maslin 2015: 177–178). 

66 In diesem Kontext ist anzumerken, dass der Begriff des Anthropozäns mittlerweile auch eine 
inflationäre Nutzung erfährt. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

on von Wissen etabliert, die neue Wege des Erkennens, Verstehens und Handelns
ebnen kann« (Radtke/Scepanski/Wagner 2021: 15).

Mit ihren kunstgenuinen Möglichkeiten – vor allem dem sinnlichen Erfahren – kön
nen Künstler:innen so auf besondere Weise zum Verstehen des Anthropozäns bei
tragen.

Ästhetik des Anthropozäns

Eva Horn geht im dritten Kapitel ihres zusammen mit Hannes Bergthaller ver
fassten Buchs Anthropozän zur Einführung (2019) der Frage nach, wie die von ihnen
skizzierte Gegenwart im Anthropozän in eine ästhetische Form übersetzt werden
kann. Dabei formuliert sie »drei fundamentale Schwierigkeiten« (Horn 2019a:
126), die ihrer Meinung nach aus der Vorstellung resultieren, dass »[e]ine genuine
Ästhetik des Anthropozäns […] über die Rhetorik der politischen Mobilisierung
und über bloße Thematisierungen hinausgehen [muss]« (Horn 2019a: 118). Die
dabei auftretenden Herausforderungen beschreibt sie vor allem als »Probleme der
Form« (Horn 2019a: 127). Die sich auf unterschiedliche Weise materialisierenden
Phänomene der Gegenwart sind schwer zu greifen und widersetzen sich einer
konkreten Formfixierung. Das sich daraus ergebende Darstellungsproblem lässt
das Anthropozän als emergentes Gesamtphänomen erscheinen. Es geht mit Un
klarheiten darüber einher, »in welchen räumlichen, quantitativen und zeitlichen
Größenordnungen man seine Erscheinungsform fassen soll« (Horn 2019b: 176).
Eine Ästhetik des Anthropozäns fokussiert, nach Horn, daher die »Formlosigkeit
des Gegenstands« (Horn 2019a: 124). Daraus ergibt sich die Frage, wie die vom
Anthropozän modellierte, schwer zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen
und undurchdringbaren Wechselbeziehungen, Prozessen und Korrelationen mit
ästhetischen Mitteln darstellbar gemacht werden kann. Als die drei Herausforde
rungen für eine Ästhetik des Anthropozäns benennt Horn dabei: »Latenz als ein
Entzug der Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit; Verstrickung […] als Struktur
eines neuen Bewusstseins von Ko-Existenz und Immanenz und das Aufeinander
treffen inkompatibler Größenmaßstäbe, ein ›clash of scales‹.« (Horn 2019a: 126) Bei
diesen drei ästhetischen Herausforderungen geht es Horn nicht um eine »Ästhetik
des Undarstellbaren«, sondern um eine explizite Konturierung, die sie als »ein ana
lytisches, häufig experimentelles und hochgradig wissensgestütztes Ausdrücklich-
Machen von Prozessen, Gegenständen und Praktiken des Anthropozäns« (Horn
2019a: 134) versteht.

Eine Ästhetik des Anthropozäns »muss sich [also] weniger mit der Entfremdung
von Mensch und Natur als mit deren fundamentaler Verfremdung auseinanderset
zen, einem ›Unheimlich-Werden‹ von Lebenswelt« (Horn 2019a: 125). Demzufolge
geht mit einer Ästhetik des Anthropozäns die Erkenntnis einher, dass der Mensch

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 45 

es durchweg mit hybridisierten und kontaminierten Sphären, Entitäten und Phä
nomenen in seiner Lebenswelt zu tun hat, die sowohl von Natur als auch Kultur 
durchzogen sind. Dies formulierte Bruno Latour bereits mit seiner Idee der Qua
si-Objekte, die er als hybride Konstellationen aus Natur, Gesellschaft und Sprache 
beschreibt (vgl. Latour 1995: 71–77).67 Latour hält in seiner Schrift Wir sind nie modern 
gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie (1991) programmatisch die grund
sätzliche Verstrickung von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren fest. 
Aus der in der Moderne voneinander getrennten Sphären resultierte die dualistische 
Trennung von Natur und Kultur. Dieser separierende Impetus, der das Ziel verfolg
te, hybridisierende, amalgierende und vermischende Bewegungen zu unterbinden, 
konstituierte, so Latour, das moderne Denken maßgeblich (vgl. Latour 1995: 19–21, 
76–77). 

Fragt man also nach der Relevanz von Kunst in Bezug auf das Anthropozän, so 
vermag diese – mit ihren kunstgenuinen Mitteln, etwa der leiblichen Erfahrung – zu 
einem Verstehen beizutragen, wenn sie die grundsätzlichen Darstellungsherausfor
derungen in Bezug auf das Anthropozän expliziert und Latenz, Verstrickung, Ska
lierung zum Thema macht. Somit sowohl ›Darstellbarkeit‹ als auch ›Undarstellbar
keit‹ fokussiert, wie Timo Skrandies pointiert: 

»Kunst und ästhetische Artefakte sind dann relevant für Wissen und Verstehen im 
Anthropozän, wenn sie nicht schlicht mögliche Themen oder Motive ›ausstellen‹ 
oder darstellen (Klimawandel, Müll, Artensterben, Ruinen, Industrie, Biotechno
logie, Künstliche Intelligenz u.Ä.), sondern mit den ihnen (nur ihnen?) zur Verfü
gung stehenden, kunstgenuinen Modi und Kräften des Bildakteuriellen, der Form

experimente, der heterotop situierten Forschung und der Materialitätsdynami

ken die Frage der Darstellung – der Darstellbarkeit und Undarstellbarkeit – selbst 
thematisch werden lassen, d.h. darstellen. Dann kann Kunst im Anthropozän als 
heteronome Diskursivierung, als Forschung und als eigenständige Reflexion des 
prekären Verhältnisses von Menschlichem und Nichtmenschlichem epistemische 
Geltung haben.« (Skrandies 2023: 16) 

Wie hängt das mit der wunderkammernden Praxis von Künstler:innen zusammen? 
Die ästhetische Form der Wunderkammern vermag das Anthropozän, in den theo
retischen Diskursen verstanden als komplexes System mit vielgestaltigen planeta
rischen Verflechtungen, auf besondere Weise zu vermitteln, indem sie Latenz sam
melnd expliziert, Verstrickung ordnend darstellt und den clash of scales zeigend wahr
nehmbar macht. wunderkammerndes Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropo
zän bedeutet also folglich, den Entzug der Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit, 
die Struktur eines neuen Bewusstseins von Ko-Existenz und Immanenz und das 

67 Vgl. hier auch Barla/Steinschaden 2012: 3–4. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Aufeinandertreffen inkompatibler Größenmaßstäbe, wie sie Horn konstatiert, in
Kunstwerken sinnlich erfahrbar zu machen.

1.2.1 Latenz sammeln

Sammeln bedeutet das Suchen, Auswählen und Zusammentragen von Dingen68, die
in ihrer Zusammenkunft eine Sammlung ergeben. Gesammelt werden Alltagsge
genstände, museale Artefakte oder Dinge, denen in spezifischen (kulturellen) Kon
texten eine unterschiedliche Bedeutung zugesprochen wird. Dabei handelt es sich
im künstlerischen Sammelprozess meistens nicht um vermeintlich wertvolle Ge
genstände. Es sind keine ›schönen Dinge‹, die dem moralischen Wertesystem der
ästhetischen Theorie des 18. Jahrhunderts entsprechen, das sich vom Alltäglichen
dezidiert abheben wollte (vgl. Thamer 2015: 80), sondern gerade banale Materiali
en, gefundene Dinge oder Erinnerungsstücke, aber auch bearbeitete und veränder
te Artefakte, die sich wie in frühneuzeitlichen Wunderkammern besonders durch
ihre Heterogenität und ihre Zusammenkunft verschiedener Materialien als hybride
Konfiguration auszeichnen.

Vor dem Hintergrund der ambivalenten Bedeutung des Sammelns heute, die
sich aus dem Spannungsfeld von zwei Polen – dem Bild des unreflektierten Kon
sums durch materielle Akkumulation einerseits und jenem des bewahrenden Ges
tus im Sinne von Nachhaltigkeit andererseits – ergibt (vgl. Kapitel 2.1), stellt sich
die Frage danach, was es für Künstler:innen bedeutet, mit dem Wissen um das An
thropozän zu sammeln. In den Kunstwerken, die in diesem Buch untersucht wer
den, findet sich eine spezifische Form des künstlerischen Sammelns wieder, die sich
mit eben diesem Spannungsfeld in Verbindung bringen lässt. Die ästhetischen Stra
tegien des Sammelns, die sich in wunderkammernder Praxis finden, ließen sich als

68 Dingen kommt dabei eine wichtige Rolle zu. Der viel prophezeite Dingverlust (vgl. Erpenbeck
2009; Asendorf 2009) durch die sich entwickelnde, mittlerweile jeden gesellschaftlichen Be
reich durchziehende Digitalität bewahrheitete sich nicht. Viel eher ist seit den letzten Jah
ren eine Hinwendung zum Materiellen (material turn) und eine gesteigerte Aufmerksamkeit

an Dingen zu beobachten, die sich durch die unterschiedlichsten Disziplinen zieht (vgl. Wil

de 2015: 35). Lange wurde nur wertvollen Dingen, etwa musealen und ausstellungswürdi
gen Dingen, Beachtung geschenkt, vor allem im Forschungsfeld der Materiellen Kultur, nicht
aber banalen Alltagsdingen. Dingen wurde somit mit »unterschiedlichen Aufmerksamkeits

niveaus« (Hahn 2015: 10) begegnet, was sich in den letzten Jahren ändert. Das zeigt sich unter
anderem auch in Form von Meta-Narrativen, die anhand von banalen, alltäglichen Dingen
erzählt werden, die mittels einer spezifischen numerischen Auswahl eben jenen einen ge
steigerten Wert zuschreiben, z.B. Die Dinge. Eine Geschichte der Frauen in 100 Objekten (2022)
von Annabelle Hirsch, Zweihundertfünfzig Dinge, die Architekt:innen wissen sollten (2022) von
Michael Sorkin, Der Mensch und seine Dinge. Eine Geschichte der Zivilisation, erzählt von 64 Objek
ten (2020) von Stefan Laube und Souvenirs. 50 Dinge, die es hier nicht gibt (2019) von Katharina
Koppenwallner.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 47 

Arbeit an Latenz auffassen, die nach Eva Horn eine Ästhetik des Anthropozäns er
fordert. Insofern, als dass die Arbeiten nicht versuchen, dieses Spannungsfeld und 
somit das Unsichtbare, das nicht Greifbare zu kaschieren, sondern vielmehr das Un
terschwellige und das nicht Fassbare in seiner Ambivalenz dezidiert zu markieren 
und ihm eine Kontur zu verleihen. Die Forderung nach Arbeit an Latenz entspricht 
der Konstitution von Katastrophen im Anthropozän, den »Metakrisen« (Horn 2014: 
19), welche die Überlebensbedingungen auf der Erde im Gesamten infrage stellen 
und durch einen sog. tipping point hervorgerufen werden, der einen zunächst sta
bil erscheinenden Zustand in einen instabilen umschlagen lässt (vgl. Horn 2014: 17). 
Diese »Metakrisen« (Horn 2014: 19) lassen sich als »Katastrophen ohne Ereignis«, 
als Einschnitte ohne »präzisen Moment oder einen begrenzbaren Ort« (Horn 2014: 
20) verstehen. Sie sind gekennzeichnet durch einen schleichenden Prozess, der in 
einzelnen Symptomen, beispielsweise durch einen Wirbelsturm, sichtbar wird und 
als Indiz für eine ›Metakrise‹ gelesen werden kann.69 Sie setzen sich demnach aus 
einer Vielfalt von einzelnen Faktoren und Symptomen zusammen, und »[a]nders 
als bei festen Körpern sind Umschlagspunkte komplexer Systeme darum ungeheu
er schwer zu antizipieren« (Horn 2017: o. S.). 

Da dieses Latente schwer zu greifen ist, wie in Horns Ausführungen augen
scheinlich wird, ist das Bild des ›blinden Passagiers‹ hilfreich, das Hans Ulrich 
Gumbrecht mit Bezug auf den Geschichtstheoretiker Eelco Runia nutzt, um das 
Phänomen der Latenz zu erklären (vgl. Gumbrecht 2011: 10). Diese Metapher 
erläutert er wie folgt: 

»Kern von Latenz sei eine kaum durch Skepsis zu schwächende Gewissheit über 
die räumliche Nähe eines Körpers oder eines materiellen Gegenstandes, der nicht 
im Bereich der aktuellen Wahrnehmung liegt und dessen Ort wir ebenso wenig 
kennen wie seine Identität. Der blinde Passagier kann sich ohne größere Gefahr 
auf dem Deck eines Kreuzfahrtschiffes zeigen.« (Gumbrecht 2011: 10) 

Das Bild des ›blinden Passagiers‹ verdeutlicht demnach jene unsichtbaren Phäno
mene – etwa ›Metakrisen‹ –, die zwar anwesend sind, jedoch noch nicht in den Be
reich des Sicht- und Wahrnehmbaren getreten sind. 

In Krzysztof Pomians Konzept der »Semiophoren« (Pomian 2007: 52) wird dem 
Phänomen der Latenz ebenfalls ein hoher Stellenwert zugesprochen, insbesondere 

69 Ein ganz anderes Katastrophengefühl entstand durch den sich im März 2020 global verbrei
tenden Coronavirus, der eine Pandemie mit eindeutig lokalisierbarem tipping point hervor
rief. Diese neu auftretende pandemische Krise kam aggravierend zu der bereits bestehen
den »ökologischen Katastrophe des Anthropozäns« hinzu, was Eva Horn wie folgt präzisiert: 
»Mitten in der Katastrophe ohne Ereignis trifft uns […] die Katastrophe als Ereignis schlecht
hin.« (Horn 2020: o. S.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

in Bezug auf kulturelle Sammlungspraktiken. In seinem in den 1980er-Jahren ent
wickelten Ansatz differenziert er »Semiophoren« als »Repräsentanten des Unsicht
baren« (Pomian 2007: 52) von nützlichen Dingen mit einem eindeutigen Gebrauchs
wert. Das den Semiophoren inhärente Latente und stets Mitschwingende entfaltet
sich durch den Entzug aus dem ökonomischen Warenkreislauf: »Wenn ein Gegen
stand nicht mehr am Austausch teilnimmt, wenn er, was auf dasselbe hinausläuft,
jede Bedeutung verloren hat und möglicherweise auch jede Nützlichkeit, wird er zu
Abfall. Solange er dagegen Bestandteil einer Sammlung bleibt, ist er auch Träger von
Bedeutung, Zeichenträger, Semiophor.« (Pomian 2007: 81)

Seine Erkenntnisse erlangt Pomian infolge seiner Beschäftigung mit den
Sammlungen der Familie Medici in Florenz und anderer Privatsammlungen, die
sich aus mirabilia, exotica und curiosa zusammensetzen. Anhand dieser beobachtet
Pomian, dass die Dinge nicht aufgrund ihres Gebrauchswerts in die Sammlungen
aufgenommen wurden, sondern angesichts der ihnen beigemessenen Bedeutung
(vgl. Samida 2014: 249). Eine Sammlung sieht Pomian also in jener »Zusammen
stellung natürlicher oder künstlicher Gegenstände [gegeben], die zeitweise oder
endgültig aus dem Kreislauf ökonomischer Aktivitäten herausgehalten werden,
und zwar an einem abgeschlossenen, eigens zu diesem Zwecke eingerichteten
Ort, an dem die Gegenstände ausgestellt werden und angesehen werden können«
(Pomian 2007: 16).70

Im Anthropozän gestaltet sich Pomians Semiophoren-Konzept noch grundle
gender, da die Dinge, die durch die wunderkammernde Praxis zusammenkommen,
als »Repräsentanten des Unsichtbaren« (Pomian 2007: 52) in ihrer neuen Funktion
als Kunstwerk auf Transformationsprozesse des Anthropozäns referenzieren. Die
se weisen wiederum die Eigenschaft der Unsichtbarkeit auf und erscheinen in ih
rer Latenz und Unterschwelligkeit bereits als hyperkomplex. Diese doppelte Latenz
struktur ist durch die materiale Fülle, mit der Besucher:innen in Wunderkammern
konfrontiert werden, nochmals potenziert, was sich mit Sandra Mitchells Ausfüh
rungen zur Darstellbarkeit von Welt in Verbindung bringen lässt: »Die Vorstellung,
es gebe für die Welt nur eine einzige wahre Abbildung, die genau ihrem natürlichen
Wesen entspricht, ist vermessen.« (Mitchell 2008: 23) Daraus folgernd kommt Mit
chell zu dem Schluss: »Das Leben ist nicht einfach, und deshalb können auch unsere
Abbildungen des Lebens, unsere Erklärungen und Theorien über seine Funktions
weise nicht einfach sein.« (Mitchell 2008: 22)71

70 In einer negativen Auslegung ließe sich argumentieren, dass die Dinge durch ihre Musea

lisierung ihrer ursprünglichen Bestimmung beraubt werden. Sie werden funktionslos und
erhalten eine neue Konnotation (vgl. Heesen 2012: 176–177).

71 Sandra Mitchell entwickelt die Idee einer neuen Erkenntnistheorie, die sie als »integrativen
Pluralismus« (Mitchell 2008: 22) bezeichnet. Diese besteht aus drei Paradigmen: »Pluralis
mus«, »Pragmatismus« und »Dynamik des Wissens« (Mitchell 2008: 22–23). Der ›Pluralis
mus‹ beschreibt die vielen Ausdeutungsmöglichkeiten und Modelle, die stets parallel exis

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 49 

Bezieht man Mitchells resümierende Aussagen auf die in diesem Buch unter
suchten Arbeiten, so wird hier durch die Vielzahl der angesammelten Dinge, den 
raumgreifenden, installativen Charakter, die diversifizierte Formensprache und die 
vielschichtige Verweisstruktur ein hohes ästhetisches Maß an Komplexität erzielt, 
wodurch sich bei der Wahrnehmung fast zwangsläufig das Moment der Überforde
rung einstellt. Dieses resultiert unter anderem aus der zeitlichen Diskrepanz, die 
sich fast zwangsläufig einstellt, da sich die Bewegung der Betrachtenden im Raum 
nicht mit der Zeit eines imaginierten Geschehens in der Arbeit harmonisieren lässt. 
So entsteht »eine Spannung zwischen der begrenzten Echtzeit des Durchlaufens der 
Installation und der prinzipiell unendlichen Zeit der ästhetischen Erfahrung« (Re
bentisch 2014: 174). Dazu führt Juliane Rebentisch weiter aus: 

»Das aus dieser Spannung nicht selten resultierende Unbehagen, nicht alles 
gesehen oder den falschen Dingen in der Installation zu viel Aufmerksamkeit 
geschenkt zu haben oder sich zu sehr von der generellen Atmosphäre statt eini
ger dieser gegenüber sperrigen Details gewidmet zu haben oder überhaupt: zu 
schnell gelaufen zu sein, ist ein Reflex dessen, daß [sic!] die Zeit der ästhetischen 
Erfahrung nur willkürlich begrenzt werden kann, daß [sic!] sie nur willkürlich 
beendet werden kann.« (Rebentisch 2014: 174) 

Diese De-Synchronisation von Eigenzeit der Arbeit und Dauer der ästhetischen Er
fahrung trägt in Kombination mit der Vielzahl an heterogenen Dingen zur Überfor
derung und Verunsicherung der Betrachtenden bei.72 Die Arbeiten knüpfen damit 
an jene Ästhetik und Dingfülle frühneuzeitlicher Wunderkammern an, die in Rei
seberichten von Besucher:innen der Sammlungen überliefert sind (in Bezug auf die 
Wunderkammer von Rudolf III vgl. etwa Bukovinská 2003). Durch das künstleri
sche Sammeln als Konkretisierung des Unterschwelligen werden die »Transforma

tieren, und negiert die Annahme, es gäbe nur ein einziges Erklärungsmodell. Der ›Pragma

tismus‹ erkennt die unterschiedlichen visuellen Modi an, um Sachverhalte und Relationen 
darzustellen, und trotzt damit der Annahme, es gäbe nur eine einzige Darstellungsweise mit 
Absolutheitsanspruch. Die ›Dynamik des Wissens‹, die einem statischen Universalismus ge
genübersteht, umreißt die Variabilität und Veränderbarkeit von Wissen (vgl. Mitchell 2008: 
22–23). 

72 Die in diesem Zusammenhang von den Betrachtenden erforderliche »raum-zeitliche Synthe
seleistung« erläutert Juliane Rebentisch folgendermaßen: »Weil die Bedeutung der einzel
nen Elemente in der Installation sich nie auf einen […] narrativen Sinn zurückführen läßt 
[sic!], der ihre Stellung im Gesamt der Installation abschließend zu erklären vermöchte, muß 
[sic!] sich konsequenterweise auch die raum-zeitliche Syntheseleistung des Betrachters, die 
vergangene und zukünftige (weiter vorne und weiter hinten gesehene) Momente der Instal
lation zu Sinnzusammenhängen zusammennimmt, immer als kontingent erweisen.« (Re
bentisch 2014: 172) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

tionsprozesse[] des Anthropozäns« (Horn 2019a: 133) und die damit einhergehende
Komplexitätsstruktur der Gegenwart sinnlich erfahrbar.

In der Arbeit von Janet Laurence (vgl. Kapitel 4.2) wird etwa das Korallensterben
in Form von Spuren ehemals bunter und lebendiger Korallen und Riffbewohner:in
nen augenscheinlich, wodurch die Ausmaße der aus der Erwärmung und Versaue
rung der Meere resultierenden Habitatzerstörung des Great Barrier Reef in Ansät
zen erahnbar werden. Durch die von Laurence aus naturwissenschaftlichen musea
len Sammlungen zusammengetragenen Präparate wird zudem ein institutionsre
flektierender Gestus impliziert, der das naturwissenschaftliche Sammeln als Prak
tik inszeniert, die zur Ausbeutung und Zerstörung von Korallenriffen beigetragen
hat, etwa durch die historische Aneignung im Rahmen westlicher Kolonisierung, die
nicht nur die gewaltsame Erschließung von Land-, sondern auch von Meeresterrito
rien umfasst (vgl. Löffler 2021). Das Sammeln in den Arbeiten von Georges Adéagbo
(vgl. Kapitel 2.2) und Los Carpinteros (vgl. Kapitel 4.3) bedeutet dagegen, kulturelle
Austauschprozesse sichtbar zu machen, die in Form der gesammelten Dinge offen
kundig werden. Zum einen in der Alltagspraxis, zum anderen im musealen Kontext.
Die Fülle der Dinge aus (außer-)europäischen Kontexten verweist auf die zuneh
mend globalisierte Welt im Anthropozän, die immer noch von kolonialen Struktu
ren bestimmt ist und sich durch ihre soziale Komplexität einer Darstellung entzieht.
Durch die gesammelten Dinge in den Arbeiten von Amelie von Wulffen (vgl. Kapi
tel 3.2) und Camille Henrot (vgl. Kapitel 3.3) werden die mikro- und makrokosmi
schen Verstrickungen unserer Alltagswelt mit der Fülle von gesammelten digitalen
und analogen Bildern abgebildet.73 Die miteinander in Beziehung gesetzten Dinge
stellen Verbindungen zu unterschiedlichen visuellen Kulturen her. In der Arbeit von
Tod Williams und Billie Tsien (vgl. Kapitel 2.3) wird das Sammeln zur kollektiven
Handlungsweise, wodurch sie Kreativprozesse und das netzwerkorientierte Arbei
ten in Kollektiven reflektieren.

Künstlerisches Sammeln im Anthropozän bedeutet somit, der Komplexität
von Welt und ihrer stetigen Veränderung, die in den Dingen mitschwingt, eine
Kontur zu verleihen. Die ästhetische Form der Wunderkammer vermag die vielen
versteckten Mechanismen, Phänomene und Prozesse des Anthropozäns sichtbar zu
machen, die gerade in ihrer Latenz und Unterschwelligkeit als schwer konturierbar
erscheinen.

73 Zum Verhältnis von Museum und Anthropozän vgl. auch Möllers 2014 und Keogh/Möllers

2014.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 51 

1.2.2 Verstrickung ordnen 

Eine Ästhetik des Anthropozäns prägt, nach Eva Horn, neben der Arbeit an La
tenz, die Herausforderung der Darstellbarkeit einer terrestrischen Immanenz und 
Verstrickung. Diese impliziert zunächst, dass der Mensch die ›Natur‹ nicht länger 
als sein Gegenüber identifizieren kann, sondern sich selbst als mit ihr verwoben 
erkennen sollte – etwa im Sinne von Donna Haraways Verständnis von Verstri
ckung: »[S]pecies of all kinds are consequent upon worldly subject- and object- 
shaping entanglements« (Haraway 2016: 13). Haraway denkt das Leben in der von 
ihr so benannten gegenwärtigen Ära des Chthuluzäns als dichte Verflechtung, 
in der die existierenden Wesen in enger Verbundenheit miteinander leben (vgl. 
Haraway 2016: 2). Die Zusammenhänge und Interdependenzen menschlicher und 
nicht-menschlicher Verstrickungen visualisiert sie anhand einer textilbezogenen 
Metapher: Sie erklärt diese anhand von Fadenspielen (vgl. Haraway 2016: 34–35; 
Linke 2021: 138–139). Die von Haraway beschriebenen Verbindungen – entangle
ments – greift auch Horn in ähnlicher Weise im Kontext ihrer Überlegungen zur 
Ästhetik des Anthropozäns auf. Hier führt sie in Bezug auf die Positionierung des 
Menschen gegenüber seiner Umwelt aus, dass er sich gegenwärtig nicht außerhalb 
stehend, sondern im ›Inneren der Dinge‹ befinde: »[I]m Inneren des Klimawandels, 
inmitten von koexistierenden Lebensformen, umstellt von Technologien und ihren 
Folgen, anhängig von Kapital- und Materialflüssen, die Ökonomien und Ökologien 
unkontrolliert verändern.« (Horn 2019a: 126) 

Welche Rolle spielt in diesem Kontext das Ordnen? Ordnen bedeutet zunächst, 
Dinge in eine bestimmte Clusterung, eine Reihenfolge oder in Bezug miteinander 
zu bringen. Das Ordnen verrät dabei viel über die ihm zugrunde liegenden Denk
strukturen. So zeigt es sich in wunderkammernder künstlerischer Praxis in eben jener 
vernetzenden und verwobenen Weise, die Haraway als entanglement beschreibt, um 
Komplexitäten von Welt darstellbar zu machen, aber auch bestehende Ordnungs
weisen zu hinterfragen und diese neu zu denken. Das spezifisch wunderkammernde 
in künstlerischer Praxis bedeutet – wie sich in Kapitel 3 zeigen wird – auch, dass 
Künstler:innen sich mit Ästhetiken des Vernetzens auseinandersetzen, wobei kon
taminierende Qualitäten eine besondere Rolle spielen. 

Zentral ist für die folgenden Ausführungen, dass das Anthropozän (er)fordert, 
in vernetzten und wechselseitig bedingenden Systemen und in von Kultur und Na
tur gleichermaßen durchdrungenen Bereichen zu denken, im Sinne einer »radika
le[n] Verstrickung[]« (Haas/Haas/Magauer/Pohl 2021: 11). Die relationale Ästhetik, 
die das Bild des Netzwerks besitzt, ist dementsprechend eng mit ihr verwoben, was 
auch die Forschung um Netzwerkmodelle in der Naturwissenschaft bestätigt, denn 
»[d]ie verästelten und verzweigten Stammbäume der konventionellen Evolutions
biologie, auch Kladogramme genannt«, wurden abgelöst: Die Forschung in diesem 
Feld orientiert sich gegenwärtig »weniger an Abstammung, als vielmehr an horizon

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

talem Gentransfer und mikrobiotischem Leben« (Wittmann 2021: 225, Anm. 6; Mc
Fall-Ngai 2017: 59). Die Präsenz von Netzwerken lässt sich nicht nur auf den Bereich
der Biologie beziehen, sondern sie spielt ebenfalls in anderen Feldern eine wich
tige Rolle, etwa dem aus der konstruktivistischen Wissenschafts- und Technikfor
schung herrührenden Ansatz der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT), der sich in den
1980er-Jahren entwickelte (vgl. u.a. Latour 1996, 1999, 2007; Law/Hassard 1999) und
seitdem in den verschiedenen Disziplinen diskutiert wird (vgl. u.a. Belliger/Krieger
2006; Voss/Peuker 2006; Kneer/Schroer/Schüttpelz 2008; Wieser 2012). Das der ANT
zugrunde liegende Denken in Verflechtung von menschlichen und nicht-menschli
chen Akteuren in Netzwerken spricht allen Entitäten ein intrinsisches Handlungs
potenzial zu, eine sog. agency. Weniger als Modell mit Anwendungscharakter, son
dern als grundlegende Denkweise kann die ANT durch das Angebot ihres Perspek
tivwechsels unsere Alltagswelt wie einen roten Faden durchziehen, was Horn exem
plarisch anhand der Landwirtschaft veranschaulicht:

»Was würde es heißen, zum Beispiel Landwirtschaft nicht nur als menschliche

Kulturtechnik zu denken, die auf Natur einwirkt und Natur benutzt, sondern
als Handlungsgefüge zwischen Menschen, Landschaften, Tieren, Geräten, Was

serkreisläufen und Jahreszeiten zu beschreiben? Oder Menschen, Tiere und
Pflanzen als Lebe-Wesen, als lebendige, fühlende und interagierende Körper und
Innerlichkeiten zu verstehen.« (Horn 2017: o. S.; vgl. Weber 2013)

Ähnlich eröffnet Anna Lowenhaupt Tsing in ihrem Buch Der Pilz am Ende der Welt
(2018) den Blick auf unsere kapitalistische Gegenwart mittels des Beziehungsge
flechts des Matsutake-Pilzes. Indem sie die Geschichten der Pilzsammler:innen,
Wissenschaftler:innen und Händler:innen als Netzwerk mit relationaler Ästhetik
aufspannt, zeichnet sie die komplexen Verflechtungen, die sich anhand des Pilzes
eröffnen, nach (vgl. Tsing 2018). Der Begriff der Kontamination, der die gegensei
tige Durchdringung von ›natürlichen‹ und ›künstlichen‹ Sphären beschreibt, ist
dabei essentiell.

In der künstlerischen Praxis von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsi
en, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros finden
sich ästhetische Ordnungsstrategien wieder, die materielle Fülle statt Vereinzelung
implizieren und dadurch das ästhetische Moment der Verstrickung betonen. Die
zunächst gesammelten und zusammengetragenen heterogenen Dinge werden in
eine »produktive Unordnung« (Felixmüller 2018: 11) gebracht, dadurch stellen sich in
den Arbeiten formalästhetisch überraschende Analogien her. Die miteinander kom
binierten und arrangierten Dinge im Ausstellungsraum ergeben jeweils ein hybri
des Ensemble, das durch die mannigfaltigen Assoziationsmöglichkeiten und Varia
tionen einerseits durch seine Komplexität überfordert, andererseits zur Fokussie
rung einlädt und ein kritisches Denken in Bezug auf tradierte Dualismen initiiert.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 53 

Künstlerisches Ordnen im Sinne einer Ästhetik des Anthropozäns ist demnach 
von der Praktik des Verstrickens, Vernetzens, Verwebens und Kontaminierens be
stimmt. So lenkt die wunderkammernde Praxis den Fokus auf kollektive, vernetzen
de, prozessuale und relational-strukturierte künstlerische Arbeitsweisen, die vor al
lem Kontaminationen sichtbar machen. Die dinglichen Verstrickungen, in denen 
das Ordnen im Sinne einer anderen Ordnung der Dinge (vgl. Foucault 2017) wahr
nehmbar wird, implizieren die grundlegende Koexistenz menschlicher und nicht- 
menschlicher Spezies, die mit dem Wissen um das Anthropozän nicht länger als ge
genüberstehend aufgefasst werden können, sondern als miteinander verwoben er
scheinen. So besitzt die hybride Gestaltung von Wunderkammern das rezeptionsäs
thetische Potenzial, die Welt als kontaminiertes Konglomerat aus Kultur und Natur 
zu begreifen, ebenso wie es Horn für eine Ästhetik des Anthropozäns formuliert: 
»Denken im Bewusstsein des Anthropozäns muss […] darauf zielen, menschliche 
Lebensformen und nicht-menschliches Sein als gemeinsamen Zusammenhang zu 
verstehen.« (Horn 2017: o. S.) Die ästhetische Form von Wunderkammern – als hy
bride Konstellation – ermöglicht es, eben jene terrestrische Immanenz, mit der es 
der Mensch im Anthropozän zu tun hat, bildlich darzustellen und die Welt in ih
rer Komplexität als »Assoziierung von Menschen und nicht-menschlichen Wesen« 
(Latour 1995: 11) sinnlich erfahrbar zu machen. 

1.2.3 Skalierung zeigen 

Neben dem Sammeln und Zeigen gehört auch das Inszenieren, Exponieren und Ver
mitteln – kurzum das Zeigen – zur Praxis des wunderkammerns. Dabei spielen Rah
men eine wichtige Rolle, die in unterschiedliche Modi des Zeigens involviert sind. 
Sie können vielfältige Formen annehmen – etwa Bilderrahmen, Vitrinen, Regale, 
visuelle Markierungen auf Boden oder Wand – aber auch als ideelle Eingrenzungen 
gedacht werden. In diesem Sinne konstituieren auch Kontexte Rahmen. Sie präsen
tieren demnach nicht nur, sondern framen das Gezeigte als zu Zeigendes maßgeblich 
und bestimmen seine Wahrnehmung mit. In wunderkammernder Praxis ist zu beob
achten, dass institutionelle, historisch gewachsene Zeigepraktiken reflektiert wer
den und sowohl modern-museales Zeigen als auch vormodernes Zeigen aufgegrif
fen wird, das sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern manifestierte. Mittels der 
De-Komposition von tradierten Rahmenformen werden neue Weisen des Zeigens 
für die Institution des Museums ausgelotet. Zentral ist dabei das bewusste Situie
ren im Sinne eines Aufzeigens von Macht- und Blickregimen und das ästhetische 
Rekurrieren des Zeigens auf die Geschichtlichkeit des jeweiligen musealen Orts, so
mit das Rückkoppeln der künstlerischen Auseinandersetzung an den je spezifischen 
(Zeige-)Kontext. Die Art des Zeigens wird dadurch auch in seiner historischen Ent
wicklung und Tradierung zum Thema gemacht. Rahmen tangieren zudem immer 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

auch das Problem der Skalierung in Bezug darauf, wie eng oder wie weit eine Gren
ze gezogen wird.

Wie können nahe und ferne Phänomene – etwa lokale und globale – miteinan
der in Bezug gesetzt werden? Welche Verbindungen bestehen zwischen mikro- und
makrokosmischen Phänomenen? Diese Fragen werden mit dem Wissen um das An
thropozän komplexer und schwerer zu erfassen sein. Skalierung im Anthropozän
zu denken, betrifft sowohl räumliche als auch zeitliche Dimensionen und eröffnet
dadurch insbesondere Fragen nach Relationalität, Emergenz und Interdependenz.
Skalen sind dabei nicht als statisch existierende Maßeinheiten zu denken, sondern
sie existieren nur innerhalb eines relationalen Verhältnisses. Zentimeter, Meter und
Kilometer stellen eine solche Skalenvarianz dar (vgl. Horn 2019b: 180). So treten Ska
lierungen erst in das Feld der Sichtbarkeit ein, wenn sie mit anderen Größenmaß
stäben in Bezug gesetzt werden.74 Für das Imaginieren dieses Sichtbarkeitsfelds ist
die Unterscheidung der drei sog. ›Strata‹ hilfreich, die Horn differenziert:

»Stratum II ist alles, was in der gleichen Größenordnung wie eine Referenzgröße
(beispielsweise der Mensch) angesiedelt und daher von dieser ansteuerbar oder
beobachtbar ist; Stratum I ist alles, was signifikant kleiner und daher nicht mehr

direkt greif- oder beobachtbar ist, Stratum III, was signifikant größer ist […].
Nur im Stratum II – in der gleichen Größenordnung – können Akteure direkt
mit Dingen interagieren oder diese wahrnehmen; die Mikro- und Makroebene –
Stratum I und III – erfordern jeweils komplizierte epistemische Übersetzungen.«
(Horn 2019b: 180)

Dementsprechend benennt Horn als dritte Herausforderung einer angemessenen
Ästhetik des Anthropozäns – bezugnehmend auf die Überlegungen von Timothy
Clark (vgl. Clark 2015) – den »clash of scales« (Horn 2019a: 126), das Aufeinandertref
fen inkompatibler Größenmaßstäbe, die schwer darstellbar sind. Clark spricht auch
von emergenten Skaleneffekten (vgl. Clark 2015: 75). Horn skizziert drei verschie
dene Ebenen, innerhalb derer der ›clash of scales‹ zu beobachten ist: Das »Aufein
anderprallen von Zeitskalen (kurze Menschenzeit vs. Tiefenzeit der Erdgeschichte,
aber auch deep future), von Raumdimensionen (lokale Lebensformen vs. planeta
rische Veränderungen des Erdsystems) und der Anzahl von Handelnden (individu
ell ›harmlose‹ Praktiken vs. milliardenfache Multiplikation)« (Horn 2019a: 127). Das
Anthropozän erfordert demnach das simultane Denken in verschiedenen Skalen,
was in das Empfinden und Begreifen von Zeitlichkeit und Räumlichkeit eingreift.
Das wird einerseits in Dipesh Chakrabartys Überlegungen seines Buchs Anthropo
cene Time (2018) ersichtlich, aber auch in Form des immer wieder auftauchenden

74 Zur Ästhetik der Skalierung in der Gegenwart vgl. auch Spoerhase 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 55 

temporalen Begriffsrepertoires in den Diskursen um das Anthropozän: Erdzeital
ter, Zeitskalen, Zeitwissen, Epochenmarker. Chakrabarty erkennt im Zusammen
denken der human-historischen und der geologischen Zeit eine der großen Her
ausforderungen unserer Gegenwart, da das Wissen um das Anthropozän von Men
schen verlangt, zwei Zeitskalen zugleich zu reflektieren, die grundlegend mitein
ander divergieren: »Earth history and world history respectively involve: the tens of 
millions of years that a geological epoch usually encompasses (the Holocene seems 
to have been a particularly short epoch if the Anthropocene thesis is right) versus 
the five hundred years at most that can be said to constitute the history of capita
lism.« (Chakrabarty 2018: 6) Chakrabarty schlägt, in Anlehnung an die Thesen von 
Jan Zalasiewicz, vor, zwischen menschenzentriertem (human-centered) und plane
tenzentriertem (planet-centered) Denken zu unterscheiden sowie sich dieser Diffe
renz kommunikativ bewusst zu sein. Denn dadurch, dass der Mensch zur geologi
schen Kraft geworden ist und beispielsweise den Gletscherschmelze-Zyklus beein
flussen kann, ist das Denken in größeren zeitlichen Maßstäben erforderlich. Diese 
übersteigen jedoch jedes politisch-affektive Empfinden (vgl. Chakrabarty 2018: 22). 
Hinzu kommt, dass individuelle Handlungen, die für sich genommen im planeta
rischen Maßstab keine Auswirkungen haben, in ihrer Addition tiefgreifende Trans
formationsprozesse anstoßen können. 

Unter der Leitfrage »Ist die Zeit aus den Fugen geraten?« betrachtet auch Aleida 
Assmann die neue Zeitlichkeit im Anthropozän (vgl. Assmann 2013). Sie diagnosti
ziert die »Krise des modernen Zeitregimes« (Assmann 2013: 248), deren Beginn sie 
in den 1980er-Jahren verortet sieht und die andauerte, »bis sich um 2000 die Kon
turen einer neuen Zeitorientierung herausgebildet haben« (Assmann 2013: 246). Mit 
dem Eintreten in das Anthropozän ist eine neue Ordnung der Zeit verknüpft, mit der 
durch Ungewissheiten in Bezug auf die Zukunft eine vielgestaltige, kaum zu über
blickende Gegenwart und eine omnipräsente Vergangenheit zusammenhängt, was 
die »westliche[] Modernisierungsgeschichte« (Assmann 2013: 246) zu einem Ende 
führe: 

»Indem der westliche Geschichtsmythos des Fortschritts bzw. der linearen Sys
temdynamik, die unbeirrt zu immer größerer Ausdifferenzierung und Komplexi

tät fortschreitet, nicht mehr als naturgegeben veranschlagt wird, wird diese tem

porale Ontologie als eine kulturelle Konstruktion mit einer spezifischen Geschich
te erkennbar.« (Assmann 2013: 246) 

Assmann akzentuiert dadurch jenes Phänomen, das Gumbrecht mit der »breiten 
Gegenwart« (Gumbrecht 2015: 132) in seiner gleichnamigen Publikation formuliert 
hat. Dort konstatiert er, so Assmann, dass sich die Gegenwart »zu einer diffusen 
Unordnung ohne jeglichen Wahrheits-, Erfahrungs- und Orientierungswert« (Ass
mann 2013: 248) entwickelt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis

Das Problem der Skalierung zeigt sich, Horn folgend, jedoch nicht nur in einer
zeitlichen, sondern andererseits auch in einer räumlichen Dimension.75 Anna Lo
wenhaupt Tsing spricht in diesem Zusammenhang von »Probleme[n] mit der Grö
ßenordnung« (Tsing 2018: 57). Sie bezeichnet Skalierung als »das Vermögen einer
Sache, ihre Größenordnung stufenlos verändern zu können, ohne dass ihre Rah
menbedingungen davon tangiert würden« (Tsing 2018: 58). Ein Beispiel, das sie an
führt, um das von ihr benannte Problem zu skizzieren, ist ein Unternehmen, das
mittels einer Expansion seine Größenstruktur verändert. Mit der maximierenden
Veränderung der Größenstruktur geht jedoch keine Veränderung der Organisati
onsstruktur einher: »Ein skalierbares Unternehmen etwa verändert seine Organisa
tionsstruktur nicht, wenn es expandiert. Das ist nur möglich, wenn die Geschäfts
beziehungen keine umgestaltende Qualität besitzen oder das Geschäftsmodell ver
ändern, sobald neue Beziehungen hinzukommen.« (Tsing 2018: 58) Ähnlich verhält
es sich im Bereich der empirischen Forschung. Ein skalierbares Forschungsprojekt
kann nur Daten berücksichtigen, »die bereits dem Forschungsrahmen entsprechen«
(Tsing 2018: 58). So verlangt Skalierbarkeit, »dass Einzelelemente Unwägbarkeiten
aufgrund von Begegnungen unberücksichtigt lassen; dies erlaubt eine reibungslo
se Expansion. Skalierbarkeit verbannt deshalb aber auch sinnvolle Diversität, das
heißt, Diversität, die Veränderung bewirken könnte« (Tsing 2018: 58). Das bedeu
tet, verfolgt man diesen Gedanken weiter, dass nicht skalierbare Elemente aus dem
Raster fallen und Skalierung nur in eine Richtung bzw. unter spezifischen Parame
tern funktioniert. Tsing plädiert in diesem Zusammenhang dafür, »den nicht ska
lierbaren Elementen mehr Aufmerksamkeit zu schenken« (Tsing 2018: 59) und die
Perspektive durch diese zu diversifizieren. Mit dem Wegfall von nicht skalierbaren
Elementen, die Tsing vor allem auch in der modernen Wissenschaft verortet sieht,
wird die Skalierungsproblematik, die vor allem Verkürzung und Einseitigkeit be
deutet, offenkundig.

Die breite, undurchschaubare Gegenwart, die Problematik der Skalierung so
wie die unterschiedlichen Zeitregime, die Chakrabarty benennt, zeigen sich auf ein
drückliche Weise auch in den Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Williams und Bil
lie Tsien, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinte
ros durch die unterschiedlichsten Zeitlichkeiten und räumlichen Verweisstrukturen

75 In diesem Kontext betont Dipesh Chakrabarty die Notwendigkeit eines Rein- und Raus
zoomens, um übergreifende Erdsystemprozesse in ihrem großen Ausmaß zu überblicken,
wohingegen aber auch die kleinen, lokalen Phänomene Aufmerksamkeit benötigen: »But
equally, you do not see the ›suffering‹ of the earth unless you zoom out to the much larger
history of earth system processes (the intertwining of biology and geology on this planet)
and see the pressures that human consumption and human numbers are putting on the dis
tribution of life on this planet. Human history, unfortunately, has come to a point where we
need to zoom both in and out.« (Chakrabarty 2016: 198)

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Wunderkammern heute 57 

der versammelten, angeordneten und gezeigten Dinge. So finden sich beispielswei
se in der Arbeit von Laurence musealisierte Präparate von Meereslebewesen wieder, 
die in ihrer Historizität auf ihre vergangene Vitalität verweisen und auf die natur
wissenschaftliche Praktik des Präparierens, die wiederum ihre eigene praxeologi
sche Geschichte mitbringt und zugleich auf die Gegenwart in Form des sechsten 
Artensterbens hindeutet, das sich zurzeit ereignet.76 

Zeigen im Anthropozän bedeutet somit immer auch die Schwierigkeit und Kom
plexität von Skalierungen und die Übersetzungsprozesse der verschiedenen Strata 
zu vermitteln sowie die Schwierigkeit, die verschiedenen Größendimensionen mit
einander zu vereinbaren. Ähnlich wie es frühneuzeitliche Sammler:innen mittels 
der Verweisstruktur von Mikro- und Makrokosmos versuchten, »[d]er Schöpferkraft 
Gottes als ›Welt im Kleinen‹ durch die Vielfalt heterogener Dinge nahezukommen« 
(Laube 2011: 196), eröffnen künstlerische Wunderkammern heute eine vielschichti
ge historische Perspektive auf die komplexe Situiertheit gegenwärtiger (anthropo
zäner) Phänomene und machen das Eintreten in ein neues Zeitregime und die Pro
blematik der Skalierbarkeit sinnlich erfahrbar. 

76 Diese den Dingen implizite individuelle Zeitlichkeit lässt sich mit der Idee der »anwesenden 
Abwesenheit der Vergangenheit« (Landwehr 2016) in Verbindung bringen, die Achim Land
wehr als »Chronoferenz« begrifflich fasst. »Chronoferenz« umschreibt nach Landwehr »die
jenige Relationierung«, »mit der anwesende und abwesende Zeiten gekoppelt [sowie] Ver
gangenheiten und Zukünfte mit Gegenwarten verknüpft werden können« (Landwehr 2016: 
28). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001 - am 14.02.2026, 17:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

