1. Wunderkammern heute

Die gegenwirtige Relevanz von Wunderkammern zeigt sich eindriicklich anhand
der Diskussionen um das Humboldt Forum, die sich von der Entwicklung der Idee
des Museumsprojekts iiber die Realisation bis heute kontrovers gestalten. Bereits in
der langjihrigen Planungsphase eréffneten sich kritische Fragen in Bezug auf die
Legitimitit des musealen Grof$vorhabens im wiedererbauten Berliner Schloss.' Die
um 2000 aufkommende Idee des Humboldt Forums sieht ein neues, aufSenwirksa-
mes Universalmuseum vor, das vor allem den aufiereuropdischen Sammlungsbe-
stinden Sichtbarkeit in der Stadtmitte verleihen sollte.” Gegeniiber der Museums-
insel »mit ihrer Menschheitsgeschichte des werdenden Europas« (Lehmann 2016:
250) positioniert, ermdgliche das Humboldt Forum zudem, am Ort des ehemali-
gen Berliner Schlosses, den »direkten Dialog« (Lehmann 2016: 250) zwischen euro-
paischen und aufiereuropiischen Kulturen, so die Argumentation des ehemaligen
Prisidenten der Stiftung Preufischer Kulturbesitz Klaus-Dieter Lehmann.? Dieser
Aussage wurde unter anderem entgegenstellt, dass der benannte >Dialog« viel eher
ein raumlich-separierendes Gegeniiber von >Europa< (Museumsinsel) und >Aufler-
europac (Schlossplatz) suggeriere (vgl. Bose 2016: 65) und aus der Rekonstruktion
des Berliner Schlosses auch das Aufleben seiner kolonialen Historie resultiere.* Da-
niel Morat interpretiert die Argumentation von Lehmann dariiber hinaus auch als

1 Nach einer digitalen Eréffnungsveranstaltung im Dezember 2020 wurden die Riume und
Ausstellungsflichen des Humboldt Forums sukzessive der Offentlichkeit zuginglich ge-
macht. Im Sommer und Herbst 2021 wurden temporare Ausstellungen sowie die Daueraus-
stellung im Westfliigel fertiggestellt. Im Herbst 2022 erfolgte die Er6ffnung der Sammlungs-
prasentationen der Bestinde aus dem Ethnologischen Museum und dem Museum fir Asia-
tische Kunst der Staatlichen Museen zu Berlin im Ostfliigel des Cebaudes.

2 Diese entstand von Anfang an in Kooperation mit der Stiftung Preufischer Kulturbesitz, der
Humboldt-Universitdt und der Zentral- und Landesbibliothek Berlin.

3 Tobias Timm betont auch die identitatsstiftende Relevanz des Projekts in Bezug auf die deut-
sche Ceschichte: »Es soll dem vereinigten Deutschland einen neuen Quellcode einschrei-
ben.« (Timm 2009: 0. S.)

4 Beide Aspekte wurden in den langjéhrig gefithrten Gespriachen und publizierten Texten zum
Museumsprojekt immer wieder kritisiert.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Scheinargumentation. Denn laut Morat ging es in den damaligen Debatten weni-
ger um eine interkulturelle Perspektive als darum, »einen anderen geschichtspoli-
tischen Streit zu befrieden« (Morat 2019: 141), ndmlich jenen, der sich in den 1990er-
Jahren anhand der Frage nach der stidteplanerischen Neugestaltung von Berlins
Mitte er6ffnete. Insbesondere stand der Abriss des Palasts der Republik, der seit 1976
als Sitz der Volkskammer sowie als reprisentatives Kulturhaus der DDR fungierte,
und die Rekonstruktion des ehemaligen barocken Stadtschlosses am selben Ort zur
Diskussion, die es zu legitimieren galt (vgl. Morat 2019: 141-142).

Jenseits von Fragen nach Grofe, Finanzierung und kulturpolitischer Leitidee
des neuen Museums in Berlins Mitte stand die Brandenburgisch-Preuf3ische Kunst-
kammer® im Zentrum der Debatten. Horst Bredekamp, der zusammen mit Neil
MacGregor und Hermann Parzinger zu den Griindungsintendanten des Humboldt
Forums gehért, verweist seit Beginn der Planungsphase immer wieder auf die Rele-
vanz der ehemals im Schloss untergebrachten historischen Kunstkammer. Mit dem
Humboldt Forum eréffne sich die Méglichkeit, so Bredekamp, »dass die Kunstkam-
mer in zeitgemifler Form an ihren alten Standort zuriickfindet« (Bredekamp 2016:
266). Aus Sicht des Planungsteams stelle die ehemalige Kunstkammer® demzufolge
die »Keimzelle« (Bredekamp/Eissenhauer 2013: 50) des Humboldt Forums dar.

Was dieses, von Bredekamp benannte >Zuriickfinden der Kunstkammer«< genau
bedeutet, zeigte sich anhand der kuratorischen Ideen, die wihrend der Planungs-
phase diskutiert wurden.

Die aufereuropiischen Sammlungsbestinde der Stiftung Preufischer Kultur-
besitz, die aus dem Museumsstandort Berlin-Dahlem in das Humboldt Forum ge-
langten, sollen mittels des Wunderkammer-Konzepts zeitgemif? inszeniert wer-
den, was Anna Dopfner wie folgt beschreibt: Durch das Prinzip Wunderkammer

5 Die sich um 1600 im Nachlass der Firstin Katharina von Brandenburg-Kiistrin nachweisbare
Existenz der Berliner Kunstkammer war tber die Jahre hinweg von verschiedenen Transfor-
mationen und Ortswechseln gepragt, wodurch sich verschiedene geschichtliche Abschnit-
te ergeben. Nachdem sie lange Teil des kurfurstlichen Residenzschlosses war, wurden ih-
re Bestinde mit den ersten Griindungen von Spezialmuseen ausgegliedert und ihr Kunst-
kammerbestand ging in die Sammlungen der heutigen Berliner Museen iber (vgl. Becker/
Dolezel/Knittel/Stort/Wagner 2023: 12). Das umfassende Buchprojekt Die Berliner Kunstkam-
mer. Sammlungsgeschichten in Objektbiografien vom 16. bis 21. Jahrhundert (2023) geht der Ge-
schichte und den einzelnen Objektbiografien der Berliner Kunstkammer nach.

6 In diesem Buch wird begrifflich nicht zwischen historischer Kunstkammer, Kunst- und Wun-
derkammer oder Wunderkammer unterschieden (zur Erlduterung der Begriffshistorie und
der Begriffsverwendung vgl. Kapitel 1.1). Auf die begriffliche Vielfalt verwies bereits Cas-
par Friedrich Neickel in seiner Museographia Oder Anleitung Zum rechten Begriff und niitzlicher
Anlegung der Museorum Oder Raritdten-Kammern (1727), wo es heifdt: »Die Teutschen haben
auch unterschiedene Namen erdacht, womit sie ihre Curiositdten-Behiltnisse zu benennen
pflegen, als: Schatz-Raritaten-Naturalien-Kunst-Vernunfft-Kammer, Zimmer oder Gemach.«
(Neickel/Kanold 1727:19)

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

und die ihm inhirente Multiperspektivitit werden »immer mindestens zwei Per-
spektiven sichtbar [...]: die der westlichen Fachwissenschaftler und die von Angeho-
rigen der nicht-westlichen Kulturen, die zu den Objekten, die aus ihren Kulturen
stammen, andere als westliche Deutungen in die Diskussion einbringen« (Dépfner
2016: 193). Der ideelle Bezugsrahmen der frithneuzeitlichen Wunderkammern und
das Rekurrieren auf ihre spezifischen Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken er-
moglichen demnach »multiperspektivische Deutungen der iiberwiegend ethnolo-
gischen Objekte« (Ddpfner 2016: 193). Die Wunderkammer fungiert somit auch als
»Patin« (Dopfner 2016: 193) fiir die Inszenierung auflereuropdischer Artefakte des
Humboldt Forums.” Den Zusammenhang von Museumskonzept und Kunst- bzw.
Wunderkammer fithrt Horst Bredekamp folgendermaflen aus:

»Das Konzept des Humboldt-Forums im Berliner Schloss ist damit in seinem
Grundgedanken eine Zuriickspulung der Sammlungsgeschichte auf jenes his-
torische Niveau, auf dem die Welt mikrokosmisch im Schloss als Kunstkammer
konzentriert war. Weltweites Wissen, problemorientiert, als ein produktives
Gedachtnistheater, wie es von Leibniz und den Briidern Humboldt aufgenommen
worden ist: nach diesem Modell soll die Kunstkammer als geistiges Ferment
das im Bau befindliche Schloss des Humboldt-Forums durchdringen. Es wére,
wenn es gelingen sollte, die Neuauffiihrung der Kunstkammer als Avantgarde.«
(Bredekamp 2015b: 55)

So wurde mittels der Wunderkammer nicht nur die Ortswahl fir das Museumspro-
jekt historisch legitimiert, sondern auch das Wie des Zeigens, vor allem in Bezug auf
die Inszenierung der aulereuropiischen Sammlungsbestinde der Stiftung Preuf3i-
scher Kulturbesitz, begriindet. Ankniipfend an die frithneuzeitlichen Wunderkam-
mern und deren Wissenspraktiken, die sich isthetisch in ihnen materialisierten,
sollte das Humboldt Forum somit gerade an jene spezifischen Praktiken des Sam-
melns, Ordnens und Zeigens ankniipfen, in denen das moderne Museum mit all
seinen problematischen ideologischen Implikationen — wie etwa Nation, Kolonia-
lismus, westliche Hegemonie — noch nicht existierte. Es war somit ein bewusstes
Rekurrieren auf jene Wissenspraktiken der Wunderkammern, die spielerisch, par-
tizipativ und assoziativ Wissen an interessierte Besuchende vermittelten, ohne in
der modernistischen Logik eindeutige und wissenschaftlich fundierte Kategorisie-
rungen, Clusterungen und Schubladisierungen vorzunehmen.

7 Vgl. dazu auch Bredekamp/Briining/Weber 2000-2001 und Bredekamp 2003.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Jenes Ankniipfen an das seit Julius von Schlosser® in Wissenschaft und Kunst
prasente und vielfach untersuchte vormoderne Sammeln, Ordnen und Zeigen, das
sich in den historischen Wunderkammern beobachten lief, stiefd bei den Kriti-
ker:innen des Humboldt Forums auf Unmut. Gerade dieses, die Moderne mit all
ihren Exklusionspraktiken ausklammernde Anschliefen an vormoderne, scheinbar
sunkritische« Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken beférderte den Vorwurf, ein
romantisches Bild der Vormoderne zu zeichnen, ohne sich jedoch differenziert mit
den Ambivalenzen der Wunderkammern und den sich in ihnen bereits manifes-
tierenden kolonialen Praktiken auseinanderzusetzen. Insbesondere die Initiative
No Humboldt21!° sowie Bénédicte Savoy'™, als ehemaliges Planungsteam-Mitglied,
positionierten sich 6ffentlich als kritische Stimmen, die Bedenken in Bezug auf
die Argumentations- und Traditionslinien des Humboldt Forums duflerten, welche
das neue Museum als weltoffenes Forum legitimieren sollten (vgl. u.a. Kilb 2017;
Hintzschel 2017). Vor allem das vermeintlich unkritische und unreflektierte Uber-
nehmen vielfach reproduzierter, tradierter und von kolonialen Gedanken geprigter
Annahmen, die sich in den frithneuzeitlichen Wunderkammern bereits andeuteten
und sich wihrend der Moderne festigten, stand im Zentrum der Kritik.

Eine der historischen Narrationen, an die das Humboldt Forum dezidiert an-
kniipft, ist in diesem Zusammenhang jene der Briider Alexander und Wilhelm von
Humboldt, die namentlich im Titel aufgefiihrt sind. So wird neben dem Bezug
auf die historischen Wunderkammern mittels der beiden Namensgeber Alexander
und Wilhelm von Humboldt eine weitere historische Referenz, das Vermichtnis
der preuflischen Aufklirung, aufgegriffen (vgl. Morat 2019: 144). Die auflereuro-
piischen Artefakte, die mittels kolonialer Aneignungspraktiken in die Sammlung
gelangten, hinter der rekonstruierten Fassade des Berliner Barockschlosses von
Andreas Schliiter zu zeigen, das ehemals den Hohenzollern gehorte, um sie damit
an jenem Ort kolonialer Machtreprisentation unterzubringen, offenbarte fir viele

8 Die Publikation Die Kunst- und Wunderkammern der Spitrenaissance — Ein Beitrag zur Geschich-
te des Sammelwesens (1908) von Julius von Schlosser gilt als zentraler Bezugsrahmen fiir die
Forschung zur historischen Wunderkammer und fungierte gleichzeitig als Initialzitndung fiir
ihre Reaktivierung im 20. Jahrhundert.

9 Zur Kritik an den Planen des Humboldt Forums vgl. etwa die Homepage der Initiative No
Humboldt21!: https://[www.no-humboldt21.de (Zugriff: 09.06.2024).

10 Von der damaligen Kulturstaatsministerin Monika Griitters in den Expert:innen-Beirat des
Humboldt Forums berufen, verlief Bénédicte Savoy 2017 das Gremium und nahm 6ffentlich
zu ihrem Austritt Stellung. Sie attestierte der Stiftung Preufischer Kulturbesitz »totale Skle-
rose« (Peitz 2017: 0. S.). Aufgrund der vorherrschenden restriktiven Hierarchien, die jegliche
Autonomie der einzelnen Museen unterbinden wiirden, zog sie in Bezug auf die Plane zum
Humboldt Forum im Berliner Stadtschloss den Vergleich zu Tschernobyl. Das Museumspro-
jekt war, ihrer Meinung nach, bereits zu Planungszeiten wie der demolierte Atomreaktor von
einer Glocke bleierner Schwere iiberzogen (vgl. Fithrer 2022: 0. S.).

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://www.no-humboldt21.de
https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.no-humboldt21.de

1. Wunderkammern heute

Kritiker:innen den reaktioniren Charakter des Museumsprojekts (vgl. Morat 2019:
148). Vor allem der Ort und die mit ihm verbundene Historie sowie die ungeklirte
Herkunft vieler historischer Artefakte, die in grofier Zahl widerrechtlich in den
Kolonien des Deutschen Reichs und anderer europiischer Staaten entwendet wor-
den waren, miindeten in dem Vorwurf, das Humboldt Forum sei ein neokoloniales
Projekt (vgl. Heller 2017:18)."

Der Verweis auf das Humboldt Forum verdeutlicht die Ambivalenzen und Span-
nungsverhiltnisse, die sich um die historischen Wunderkammern gegenwirtig er-
6ffnen. Gerade in Diskursen um das museale Grof3projekt duflert sich die gegen-
wirtige Wirkmacht des Begriffs Wunderkammer, die sich auch in der Forschungs-
literatur widerspiegelt.

Die Wunderkammer wird auf der einen Seite als historisches Phinomen be-
trachtet, das durch seine Prisenz im fiirstlichen Milieu im Kontext sich entwickeln-
der kolonialer und ausbeuterischer Denkweisen der Frithen Neuzeit steht. Dominik
Collet vertritt etwa die These, dass die frithneuzeitlichen Sammlungen das Fremde
als das abstrakte >Andere« pauschalisierten und von einer europiischen Uberheb-
lichkeit zeugten, die andere Kulturen nicht unhierarchisch in ihre Sammlungen in-
tegrierten (vgl. Collet 2012a;b). Er deutet den Akt des Aneignens und Ausstellens von
exotica und ethnographica als Herstellung eines kiinstlichen Konstrukts der >Anderen«
und die frithneuzeitlichen Sammlungen als einen Ort, durch den »Stereotype na-
turalisiert und imaginierte Fremdheit konstruiert wurden« (Collet 2012b: 164). Fiir
Collet vollzieht sich das Zeigen auflereuropiischer Dingkulturen infolge der Mar-
kierung ihrer Fremdheit paradoxerweise als dezidierte »Exklusion« (Collet 2012a:
175). Durch die exkludierende Markierung ihrer Andersartigkeit wurde ein stereo-
typisiertes und verkiirztes Bild des >Anderen« gezeichnet, so Collet:

»Uber das Spiel mit Alterititen inszenierten Vermittler, Agenten, Sammler und
Besucher die aufiereuropdische Welt als statische und primitive Gegenwelt eines
dynamischen und zivilisierten Europas. Die Abgrenzung gegeniiber dem Fremden
ermdglichte es den Akteuren, sich umgekehrt als>Celehrtecund als >Européer<zu
imaginieren.« (Collet 2012a: 175)

11 Bereits zu Beginn der Planungsphase, konkret zum Zeitpunkt des Richtfests des Humboldt
Forums am 12.06.2015, beobachtete auch Jiirgen Zimmerer eine »gefihrliche Schieflage«
zwischen Symbolkraft des Orts in Bezug auf seine koloniale Geschichte und den Ideen rund
um die Neunutzung, die er in seinem Text Humboldt Forum: Das koloniale Vergessen (2015) wie
folgt skizziert: »Mangelnde Sensibilitit und Unkenntnis der kolonialen Traditionen drohen
den Wunsch, ein Symbol fiir ein weltoffenes, liberales und diverses Deutschland zu schaf-
fen, in sein Gegenteil zu verkehren: namlich in ein Fanal fir langst Gberwunden geglaubte
Untugenden wie Arroganz, Uberheblichkeit und sogar Rassismus gegeniiber Menschen und
kulturellen Traditionen aus anderen Regionen und Kontinenten.« (Zimmerer 2015: 13)

- am 14.02.2026, 17:50:11,

1


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Auf der anderen Seite erdffnete sich in frithneuzeitlichen Wunderkammern der fiir
die Entwicklung wissenschaftlicher Forschung bedeutsame freie, assoziative und
spielerische Blick auf unbekannte und wundersame Phinomene. Gerade in den aus
unterschiedlichsten Bereichen stammenden Dingen, die in den Kammern riumlich
miteinander in Bezug gebracht wurden, offenbarte sich ihr laborartiger Charakter,
der den heute viel beschworenen Begriff der >Interdisziplinaritit« bereits implizier-
te. Die Wunderkammern werden vor diesem Hintergrund in der kunsthistorischen
Forschung auch als wissenschaftlicher Erkenntnisort charakterisiert, als ein Labor
(vgl. Bredekamp 2012:52—54; Schramm 2003:10; Steckner 1997: 39; Findlen 1994:194),
das wie in Gottfried Wilhelm Leibniz’ Theater der Natur und Kunst die Welt im Kleinen
abbildete, die es dort zu erforschen, zu entdecken (und zu beherrschen) galt. Das be-
deutete auch, dass das>Fremde«— materialisiert in auflereuropiischen Sammlungs-
gegenstinden — hierarchielos miteinbezogen wurde, im Sinne eines die Welt repri-
sentierenden theatrum mundi. So deutet etwa Elke Bujok Inszenierungen auflereuro-
piischer Kulturen in frithneuzeitlichen Wunderkammern als Sinnbild fiir die man-
nigfaltige Schopfung Gottes und spricht sich gegen eine Herabwiirdigungsgeste der
Initiator:innen aus (vgl. Bujok 2004: 9). Auch Bredekamp beschreibt die Gleichran-
gigkeit der Dinge in den historischen Wunderkammern als »egalitire Zusammen-
fithrung von Exponaten der Welt in einem Mikrokosmos« (Bredekamp 2015b: 56).
So »besaflen auch die aufiereuropidischen Sammlungsgegenstinde einen als gleich-
rangig definierten Status« (Bredekamp 2015b: 56). Die »hierarchielose[] Gleichran-
gigkeit« (Befiler 2009: 15) der Dinge gelte dabei sowohl fiir ihre Materialitit — vom
Menschen hergestellt oder von der Natur hervorgebracht — als auch fir ihre Her-
kunft.

Die Wunderkammern der Frithen Neuzeit veranschaulichten die Vielfiltigkeit
und Diversitit der verschiedensten Existenzweisen des makrokosmischen Univer-
sums, vereint in einem Mikrokosmos, und erméglichten auf besondere Weise die
sinnliche ErschlieRung der Relationalitit von Natur, Kunst, Wissenschaft und Tech-
nik (vgl. Bredekamp 2012:70). Dies haben eine Vielzahl an wissenschaftlichen Unter-
suchungen, unter anderem auch zu einzelnen Kammern, demonstriert.”* Die Un-
tersuchungen verdeutlichen die Fiille und Diversitit an Sammlungen, die zwischen
1550 und 1720 in europdischen Bibliotheken, Universititen, fiirstlichen Hofen, Rat-
hiusern, Privatwohnungen oder Kaffeehiusern zu finden waren (vgl. Collet 2007:
13). In Bezug auf die Quantitit berichtet etwa der hollindische Sammler Hubert
Goltzius im Zeitraum von 1556 bis 1560 von 986 Sammlungen in Mittel- und Siid-

12 Vgl. u.a. Becker/Dolezel/Knittel/Stort/Wagner 2023, Abend 2022, Engel 2016, Bredekamp
2012, Befdler 2009, Marx 2006, Mauriés 2002, Minges 1998, Riitsche 1997, Valter 1995, Becker
1996 und Grote 1994.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

europa, der franzgsische Sammler Pierre Borel von 63 Sammlungen, die er selbst
besucht haben soll (vgl. Blom 2004:37).2

In den museumsgeschichtlich zwischen Schatzsammlungen des Mittelalters
und modernen Museen einzuordnenden frithneuzeitlichen Riumen wurden aller-
lei Dinge, die aus unterschiedlichsten Bereichen stammten, in einem scheinbar
unstrukturierten Miteinander versammelt (vgl. Eming/Minkler 2022: 1; Heesen
2012)."* Dazu gehorten Dinge aus den heute disziplinir voneinander separier-
ten Bereichen der Naturwissenschaft, Technik, Kunst, Ethnografie und dem
Kunsthandwerk. Die Art des Sammelns, Ordnens und Zeigens, wie es sich in den
historischen Sammlungsriumen manifestierte, verlor in der Moderne an Prisenz
und entwickelte sich Ende des 18. Jahrhunderts zum Auslaufmodell (vgl. Brede-
kamp 2015b: 46). Der Wunsch nach Ausdifferenzierung, der sich in der Entwicklung
der Spezialmuseen im 19. Jahrhundert ablesen lisst, verdringte den Sammel-,
Ordnungs- und Zeigetypus der Wunderkammer jedoch nicht komplett, wie Sarah
Wagner in ihrer Studie Die Kunst- und Wunderkammer im Museum. Inszenierungs-
strategien vom 19. Jahrhundert bis heute (2023) dargelegt hat. Beispiele wie Dresden,
Berlin und Karlsruhe®™ zeigen, dass das Phinomen der Wunderkammer nicht in der
vollkommenen Unsichtbarkeit verschwand, sondern in museale und akademische
Kontexte eingegliedert wurde und weiter Bestand hatte (vgl. Wagner 2023: 21-22;
Wagner 2021: 129). Somit waren die vormodernen Sammlungen auch weiterhin
Offentlich prisent, in exzentrischen Ausformungen, z.B. im privaten Bereich,
die jenseits der modernen Leitinstitutionen — Archiv, Museum und Bibliothek -
existierten (vgl. Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8-9).

Im 20. Jahrhunderterlebten die Wunderkammern eine regelrechte Renaissance,
wodurch sie eingehend erforscht wurden und heute als Ausstellungsdisplay sowie
kuratorische Strategie nicht mehr wegzudenken sind, wie nicht zuletzt das Hum-
boldt Forum zeigt. Auch Kinstler:innen setzen sich seitdem mit frithneuzeitlichen
Wunderkammern auf vielfiltige Weise auseinander und rekurrieren auf die in ih-
nen zu findenden Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens, wodurch sie das
Wunderkammer-Konzept fiir die Gegenwart aktualisieren und weiterdenken.'®

13 Philipp Blom spricht in diesem Kontext auch von einer Sammelmode: »Mit der zunehmen-
den Verbreitung des Sammelns als wissenschaftliches Projekt entstand eine Mode, die bald
in allen wissenschaftlichen Stadten anzutreffen war. Immer mehr Menschen, die weder iiber
ein grofies Vermogen verfiligten, noch wissenschaftlich besonders interessiert waren, began-
nen, selbst Kurioses und Interessantes zusammenzutragen.« (Blom 2004: 42)

14 Sowaren sie einerseits »noch den mythischen Symbolgehalten verhaftet« und wiesen ande-
rerseits bereits »den Weg in die rationalistisch gepragte Zukunft« (Duncker 2012: 63).

15 Gemeint sind hier die Kurftrstliche Kunstkammer im Koniglichen Historischen Museum
Dresden (1876/77-1939), die Brandenburgisch-Preufiische Kunstkammer im Neuen Museum
Berlin (1855—1878) und die Grofsherzogliche Kunstkammerim Karlsruher Schloss (1879-1918).

16  Vgl. Abend 2022, Bowry 2015, BeRler 2009 und Endt 2008.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Grundannahmen, Thesen und Zielsetzungen

Vor dem Hintergrund der bereits fiir den kuratorischen Bereich” gut erforschten
Projekte’® widmet sich dieses Buch den kiinstlerischen Auseinandersetzungen mit
Wunderkammern in der Gegenwartskunst und eruiert, welche Diskurse sich durch
sie entfalten. Die Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsien,
Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros stehen
dabei im Fokus der Analyse. Nachdem sich seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts eine Vielzahl an kiinstlerischen Auseinandersetzungen mit Wunderkammern
verzeichnen lisst,” entstehen seit Beginn des 21. Jahrhunderts Kunstwerke, die
vor allem die zunehmend komplexer werdende Gegenwart mithilfe der stheti-
schen Sammel-, Ordnungs- und Zeigeweisen frithneuzeitlicher Wunderkammern
sinnlich erfahrbar machen. Dieses Buch vertritt die These, dass die kiinstlerische
Auseinandersetzung mit dem Phinomen Wunderkammer als Reaktion auf die
tiefgreifenden gesellschaftlichen Entwicklungen der Gegenwart zu lesen ist. Diese
wird infolge der anthropogenen Transformationen des terrestrischen Systems
hervorgerufen und impliziert politische Verinderungen und neu aufkommende
epistemologische Fragestellungen.

Damit einhergeht, dass herkdmmliche Weisen, die Welt zu denken, zunehmend
kritisch reflektiert und hinterfragt werden. Das betrifft etwa dichotome Ordnungs-
weisen, die die westliche Moderne®® konstitutiv mitprigten — unter anderem repri-

17 Dabeiist wichtig zu erwédhnen, dass sich die Differenzierungskuratorisch<und>kiinstlerisch«
nicht trennscharfvoneinander separieren ldsst. Die Verschiebung der kiinstlerischen und ku-
ratorischen Tatigkeitsfelder fiihrt zu einer Anndherung der beiden Arbeitsbereiche. Wahrend
zeitgenossische Kiinstler:innen immer mehr in die Rolle von Manager:innen treten, Marke-
tingstrategien fiir eine groRere Aufmerksamkeit entwickeln und selbstinszenatorisch titig
werden, um so um die Gunst der Sammler:innen zuwerben, sind Kurator:innen mitverander-
ten Ausstellungsweisen und groferen Wirkungskreisen einerimmer globalisierteren Kunst-
welt konfrontiert. Diese Gedanken werden in Kapitel 4 weiter ausgefiihrt.

18 Indiesem Kontext ist vor allem die Publikation Die Kunst- und Wunderkammer im Museum. In-
szenierungsstrategien vom 19. Jahrhundert bis heute (2023) von Sarah Wagner hervorzuheben
(vgl. Wagner 2023).

19 Vgl hierzu Kapitel 1.1.3 dieses Buchs.

20  Zum Begriff der Moderne gibt es zahlreiche Forschungsansitze unterschiedlichster Diszipli-
nen und fast ebenso viele zeitliche Verortungsangebote (vgl. Gumbrecht 1978). In diesem
Buch wird an jene Ansitze angeknupft, die den Beginn der europdischen Moderne zeitlich
um 1800 ausmachen. Die Moderne wird in diesem Kontext durch eine gesellschaftliche, po-
litische, technische und wissenschaftliche Umbruchphase eingeleitet, die in der sog. »Sattel-
zeit« im Zeitraum zwischen 1750 und 1850 zu verorten ist (vgl. Koselleck/Dipper 1998: 195;
Jordan 2012). Sie bedeutet intensivere Prozesse der Individualisierung, Differenzierung, Spe-
zialisierung, Technologisierung, Sikularisierung, Rationalisierung sowie Verwissenschaftli-
chung und markiert dadurch eine zeithistorische Zasur (vgl. Miiller 1998: 379). Als Effekt die-
ser Verdnderungen, insbesondere der industriellen Revolution, nimmt Europa eine hegemo-

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

sentiert durch die Dualismen von Kultur und Natur, Objekt und Subjekt sowie Norm
und Abnorm - aufgebrochen und in vielen Disziplinen, vor allem auch in den Geis-
tes-, Medien- und Kulturwissenschaften, verhandelt, in Frage gestellt, neu ausgelo-
tet und durch ein relationales Denken abgelost. Dieses wird unter anderem repri-
sentiert durch Ansitze wie der Akteur-Netzwerk-Theorie, die die Handlungsmacht
nicht-menschlicher Entititen anerkennt und die Verstrickung des Menschen in ein
komplexes Gewebe aus humanen und nicht-humanen Akteuren fokussiert (vgl. u.a.
Latour 2007).

Diese gesellschaftlichen, dkologischen und 6konomischen Verinderungen in
Bezug auf das Denken von Welt konnen mit dem Begriff des Anthropozins gefasst
werden. Der im Jahr 2000 aufkommende Begriff impliziert die Vorstellung von
humaner Wirkmichtigkeit, mittels der sich die Menschheit in die Erdschichten
eingeschrieben hat und in ihnen nachhaltig und nachweislich geologische und
morphologische Spuren hinterlassen hat. Der aus der Geologie, insbesondere der
Erdwissenschaften, stammende Begriff, den Paul Crutzen zur Jahrhundertwende
vorschlug, wird seitdem in vielen Disziplinen diskutiert. Das Anthropozin wird in
den theoretischen Diskursen als komplexes System planetarischer Verflechtungen
verstanden und auch in der Kunst vielgestaltig beleuchtet.”

Durch diese verinderte Sicht auf die Welt etablieren sich neue kiinstlerische
Praktiken, die aktuelle Diskurse aufgreifen, die etwa durch Schlagworte wie Digita-
lisierung, Postkolonialismus, Kapitalismus, Globalisierung und Klimakrise kontu-
riert werden kénnen. Ankniipfend an Theoriemodelle, die netzwerkartige und pro-
zessuale Ansitze verfolgen und Phinomene und Ereignisse in relationaler Weise
untersuchen (vgl. Simondon 2012; Latour 2002; Belliger/Krieger 2006), setzen sich
Kinstler:innen mit anderen Sammel-, Ordnungs- und Zeigeweisen auseinander. Die
asthetischen Konfigurationen frithneuzeitlicher Wunderkammern bieten eben je-
ne, heute wieder relevant werdenden Wahrnehmungsweisen von Welt an, die sichin

niale Stellung ein, wodurch es zum sog. und selbsternannten Zentrum der Welt wird (vgl.
Dussel 2013: 24). Wichtig ist daher anzumerken, dass der Begriff Moderne, so wie er in die-
sem Buch verwendet wird, immer die europdische Moderne meint, die als eurozentrisches
Konstrukt auch mit negativen und kritisch zu reflektierenden Implikationen verbunden ist,
etwa die Ausbeutung planetarer Ressourcen, Industrialismus, Imperialismus, Kolonialismus,
Rassismus und Sexismus (vgl. u.a. Latour/Leclercq 2016; Dussel 2013).

21 Im Mirz 2024 hatein Gremium der International Union of Geological Sciences (IUGS) per Ab-
stimmung beschlossen, dem>Anthropozinc<keinen offiziellen Status als neues geologisches
Zeitalter zu verleihen. Grund dafiir seien zum einen der nicht eindeutig auszumachende Be-
ginn des Anthropozins, zum anderen die Schwierigkeit der einheitlichen Belegbarkeit durch
weltweit variierende Messwerte (vgl. Zhong 2024: 0. S.). Der Begriff hat damit an Brisanz ver-
loren, besitzt jedoch weiterhin eine grofRe Diskursrelevanz. Zum Verhaltnis von Kunst und
Anthropozan vgl. u.a. Skrandies/Diimler 2023, Ballard 2021, Giinzel 2020 und Horn 2019:
117-138.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

einer komplexen, kontaminierten und vernetzten Weise strukturieren. Oder anders
formuliert: Die historischen Sammlungen vermogen mit ihren spezifischen 4stheti-
schen Eigenschaften des Sammelns, Ordnens und Zeigens die Welt in einer Eindeu-
tigkeiten negierenden, verstrickten sowie mikro- und makrokosmisch strukturier-
ten Weise darzustellen. Mit dem Rekurrieren auf dsthetische Formen frithneuzeit-
licher Wunderkammern kénnen demgemaf} jene Herausforderungen kiinstlerisch
wahrnehmbar gemacht werden, die Eva Horn fiir eine Asthetik des Anthropozins
festhilt (vgl. Horn 2019a). Diese konkretisiert sie anhand des Entzugs von Wahr-
nehmbarkeit, die aus der Uniiberschaubarkeit und der sich einstellenden Uberfor-
derung gegeniiber komplexen, multidimensionalen und reziproken Phinomenen
resultiert (Latenz), des neuen Bewusstseins fir ko-existenzielle Verbindungen hu-
maner und nicht-humaner Entititen (Verstrickung) und des Kollidierens schwer zu
vereinbarender GréfRenmafistibe, die aus inkommensurablen Erscheinungen und
Ereignissen hervorgehen (Skalierung) (vgl. Horn 2019a: 126). Die dsthetische Form
der kiinstlerischen Wunderkammer vermag, so meine These, eine Asthetik des An-
thropozins auf besondere Weise zu vermitteln.

Die Aufmerksamkeit auf kiinstlerische Praktiken zu richten und relationale
Verhiltnisse von Kunstwerken zu untersuchen, erfordert das Einnehmen einer
anderen Perspektive, »die nicht mehr iiber eine substantielle Verankerung im
Objekt zentriert wird, sondern vielmehr den mannigfachen Beziehungen, Opera-
tionen und Aktivititen in ihren Dynamiken folgt« (Linsenmeier/Seibel 2019: 13).
Dieses Buch beabsichtigt demnach, das wunderkammern als kiinstlerische Praxis
der Gegenwartskunst zu etablieren und Arbeiten beschreibbar zu machen, die auf
spezifische Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken frithneuzeitlicher Wunder-
kammern rekurrieren und diese fiir die Gegenwart aktualisieren. Davon ausgehend
wird in diesem Buch die Verbalform wunderkammern verwendet, um damit einer-
seits die vielgestaltigen kiinstlerischen Auseinandersetzungen mit der historischen
Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigeform in zeitgendssischer Kunst begrifflich
zu fassen und dadurch als Gegenwartsphinomen zu entfalten, andererseits um
jener, mittlerweile etablierten bildwissenschaftlichen Perspektive auf kiinstleri-
sche Arbeiten beizupflichten, die davon ausgeht, dass diese nicht unabhingig
von etwa Produktionsprozessen, Anwendungs- und Nutzungsweisen, medialen
Bedingungen und Wahrnehmungspraktiken existieren, sondern innerhalb die-
ses relationalen Verhiltnisses zu betrachten sind (vgl. Finke 2014: 26). So werden
die untersuchten Kunstwerke in ihrem Geworden-Sein innerhalb des temporir
festgeschriebenen Zustands der jeweiligen Ausstellungssituation untersucht und
somit die Prozesse des Sammelns, Ordnens und Zeigens, aus denen die Arbeiten
hervorgehen und in die sie eingebunden sind, als essentielle Bestandteile ihrer
Existenz fokussiert. Das wunderkammern wird demnach im Verlauf dieses Buchs
konsequent kleingeschrieben, auch wenn ein bestimmter oder unbestimmter
Artikel vorangestellt ist und der Begriff in diesem Fall grammatikalisch korrekt

- am 14.02.2026, 17:50:11,



https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

mit einem Grof3buchstaben beginnen sollte. So wird die Kleinschreibung im Text
bewusst genutzt, um die fiir Verben signifikante Orthografie der Kleinbuchstaben
auch dsthetisch-textuell zu manifestieren.

Ein prozessuales Verstindnis von isthetischer Praxis und kiinstlerischem Han-
deln, das sich in materiellen und medialen Vollziigen duf3ert, riickt mit der Verbal-
form des wunderkammerns ins Zentrum der Analyse. Dadurch werden die untersuch-
ten Kunstwerke nicht als fertige Endprodukte angesehen, sondern ihr Gemacht-
und Geworden-Sein ernst genommen und anhand der Praktiken des Sammelns,
Ordnens und Zeigens reflektiert. Der Begrift der kiinstlerischen Praktik spielt dabei
eine essentielle Rolle. Von kiinstlerischen Praktiken zu sprechen, bedeutet dabei vor
allem, von der Ausformung eines Wissens auszugehen, das »sich durch eine spezi-
fische Verflechtung kognitiver wie korperlich-habitueller Wissensformen aus[zeich-
net]« (Matzke 2013/2012: 0. S.). Kiinstlerische Praktiken entfalten sich demnach in
erster Linie in »machenden, handelnden, vollziehenden und - im Feld der bilden-
den Kunst besonders relevant — sehend-wahrnehmenden Vollziigen« (Schiirkmann
2017:12) und werden durch diese sinnlich wahrnehmbar.** Eine praxeologische Per-
spektive einzunehmen und die Analyse von Praktiken in den Fokus zu riicken, er-
fihrt spitestens seit Ausrufen des practice turns™ in den Geistes-, Sozial- und Kultur-
wissenschaften vermehrte Aufmerksambkeit. Diese sich disziplinir heterogen ent-
wickelnde und auf unterschiedliche Schwerpunkte fokussierte praxeologische Per-
spektive zeichnet sich dadurch aus, kiinstlerisches Arbeiten als nicht-intentiona-
les Handeln zu begreifen und die einzelnen Handlungen nicht isoliert voneinander
zu betrachten, was Theodore R. Schatzki als »field of practices« (Schatzki 2001: 11),
»total nexus of interconnected human practices« (Schatzki 2001: 11) oder »organi-
zed nexus of actions« (Schatzki 2002: 71) bezeichnet (vgl. Schifer 2013: 11). Vielmehr
sind Praktiken — wie Schatzki in der Konzeption seiner Praxistheorie** hervorhebt
- verkorperte, materiell vermittelte Bereiche menschlicher Handlungen, die um ein

22 Zum Verhiltnis von Kunst und Praxistheorie vgl. auch Wuggenig/Prinz 2009 und Zembylas/
Diirr 2009.

23 Vgl. zum Begriff des practice turn Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 2001.

24  HilmarSchaferverwendetin seiner Studie Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm
(2016) die Begriffe >Theorie sozialer Praktikens, >Praxistheorie< und sPraxeologie« sowie >pra-
xistheoretisch<und >praxeologisch<aufgrund der fehlenden systematischen Bedeutungsdif-
ferenz synonym (vgl. Schifer 2016). Aus selbigem Grund sieht er auch keinen Anlass, die Be-
griffe >Praxiscund>Praktik<voneinander zu differenzieren und nutzt diese bedeutungsgleich
(vgl. Schafer 2013:13, Anm. 6). Dieser Vorgehensweise schliefit sich das vorliegende Buch an.
Wichtig ist zudem, dass sich der Bereich der Praxistheorie vielgestaltig und heterogen ge-
staltet. Zur Praxis-Wende werden etwa auch Pierre Bourdieus Ansatze, Bruno Latours Akteur-
Netzwerk-Theorie (ANT), Judith Butlers Theorie der Performativitit oder Michel Foucaults
Analyse der Selbsttechnologien gezihlt (vgl. Wuggenig/Prinz 2009: 0. S.). Zur Ubersicht pra-
xeologischer Ansatze vgl. dariiber hinaus Schafer 2016, Alkemeyer/Schiirmann/Volbers 2015,
Elias/Franz/Murmann/Weiser 2014, Hillebrandt 2009, Sonderegger 2008 und Reckwitz 2003.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

gemeinsames Verstindnis herum organisiert sind (vgl. Schatzki 2001: 11). Wihrend
einige Ansitze vorrangig ein korperfokussiertes praxeologisches Verstindnis ent-
wickeln und demnach Praktiken als »ein Ensemble miteinander verkniipfter, regel-
miRiger Aktivititen der Korper, die durch implizite und geteilte Formen des Verste-
hens und Wissens zusammengehalten werden« (Reckwitz 2008: 152) verstehen, ist
fir dieses Buch vor allem jener Fokus innerhalb des Ansatzspektrums interessant,
der Praktiken als »kulturell zirkulierendes Repertoire« (Schifer 2013: 22; vgl. Rouse
2007) auffasst. Damit wird insbesondere, ankniipfend an die Thesen Michel Fou-
caults, die Annahme in den Blick genommen, dass Praktiken nicht primir nur als
konkrete, individuelle Handlungsvollziige gedacht werden kénnen, sondern auch
historisch gewachsen sind und das ausbilden, was im Gesamten als Kultur wahrge-
nommen und bezeichnet wird (vgl. Schifer 2013: 22; Foucault 2018; Foucault 2017). In
diesem Sinne werden in der folgenden Untersuchung Sammeln, Ordnen und Zeigen
als historisch gewachsene Praktiken ernst genommen und kiinstlerisches Arbeiten
in seinen - in diesem Fall — sammelnden, ordnenden und zeigenden Vollzugsprak-
tiken reflektiert.

Methodik und Aufbau des Buchs

Das Buch gliedert sich in zwei einfithrende Kapitel (Kapitel 1.1 und Kapitel1.2),
in denen zentrale Vorbedingungen fiir die Analyse der untersuchten Kunstwer-
ke exponiert werden, und drei Hauptkapitel. Diese widmen sich jeweils dem
Sammeln (Kapitel 2), Ordnen (Kapitel 3) und Zeigen (Kapitel 4) in der Gegenwarts-
kunst in seiner jeweils spezifischen wunderkammernden Ausformung. Nach dieser
heuristischen Trennung der drei Praktiken wird in einem zusammenfithrenden
Kapitel (Kapitels) das wunderkammern als kiinstlerische Praxis prizisiert. Das
vorangestellte einleitende Kapitel1.1 reflektiert die unterschiedlichen Existenz-
weisen der Wunderkammer in der Gegenwart. Dabei werden drei verschiedene
Modi konkretisiert und erértert: die Wunderkammer als inszenatorisch-kuratorische
Strategie, die Wunderkammer als historisch-rekonstruiertes Raumensemble und die
Wunderkammer als Phinomen in kiinstlerischer Praxis. Vor allem Letzteres spielt eine
substanzielle Rolle fiir den ideellen Bezugsrahmen des vorliegenden Buchs. Das
Kapitel 1.2 konkretisiert, nach der vorangegangenen Zustandsbeschreibung, die
Frage nach der Ursache fiir die gesteigerte Aufmerksambkeit von Kiinstler:innen fiir
das Phinomen Wunderkammer in zeitgendssischer Kunst. In Bezug darauf wird
die Konnexion zwischen den Diskursen um das Anthropozian und der Aktualisie-
rung der kiinstlerischen Beschiftigung mit frithneuzeitlichen Wunderkammern
hergestellt. Dabei wird vor allem auf die von Eva Horn aufgestellten Thesen zu
einer Asthetik des Anthropozins rekurriert, die sie in der zusammen mit Hannes
Bergthaller verfassten Publikation Anthropozin. Eine Einfithrung (2019) skizziert.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

Die drei Hauptkapitel konkretisieren, ausgehend von der Analyse jeweils zweier
Kunstwerke, die kiinstlerischen Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens
in der Gegenwartskunst. Daran anschlieRend werden grundlegende Elemente der
kinstlerischen Praxis des wunderkammerns herausgearbeitet. Wihrend die Analyse
des Sammelns vor allem die Reflexion der Kunst produzierenden Person mit sich
bringt, das in seiner wunderkammernden Form insbesondere als radikal subjektives,
selbst situierendes Akkumulieren von Dingen erscheint, eroffnet das wunderkam-
mernde Ordnen eine Reflexion des traditionellen kunsthistorischen Werkbegriffs,
indem sich innerhalb der Arbeiten Entgrenzungstendenzen und transdisziplinire
Kontaminationen beobachten lassen. Dariiber hinaus entfaltet das wunderkam-
mernde Zeigen Uberlegungen zu Reflektionsméglichkeiten der Institution Museum
und der Frage, wie Kunst heute gezeigt und rezipiert wird, vor dem Hintergrund
der historischen Vorbedingungen musealen Exponierens. Die sich kontrir zu jenen
sreinigenden« Praktiken modernistischer Logik gestaltenden wunderkammernden
Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens entfalten zudem als »anthropo-
logische Konstante[n]« (Kekeritz/Schmidt/Brenne 2016: 5) im Kontext von Kunst
gerade jene andere Art, die Welt zu denken, die anhand des Anthropozins aktuell
wird und bereits in frithneuzeitlichen Wunderkammern angelegt war. So zeigt
sich in ihnen das kiinstlerische Sammeln als Terrestrisch-Werden, das kiinstleri-
sche Ordnen als multimodales Kontaminieren und das kiinstlerische Zeigen als
institutionsreflektierendes Situieren.

1.1 Die Wunderkammer als ...

Unbestritten ist, dass das Phinomen Wunderkammer seit Julius von Schlossers
Schrift Die Kunst- und Wunderkammern der Spétrenaissance — Ein Beitrag zur Geschichte
des Sammelwesens (1908) eine verstirkte Aufmerksambkeit in der Forschung erlebte.
Dies belegen auch heute noch eine Vielzahl an kunsthistorischen sowie transdis-
ziplindren Untersuchungen seit den 1990er-Jahren, die unter anderem kultur-
anthropologischen, sozialhistorischen und wissenschaftsgeschichtlichen Ansitzen
folgen.” Auch in zeitgendssischer Kunst ist der Rekurs auf frithneuzeitliche Wun-
derkammern zu beobachten, was zahlreiche kiinstlerische Auseinandersetzungen
und Ausstellungsprojekte belegen.?®

25  Einen guten Uberblick iiber die Forschungslage bietet etwa Robert Felfe in seinem Text Die
Kunstkammer—und warum ihre Zeit erst noch kommen wird (vgl. Felfe 2014).

26  Exemplarisch zu nennen sind in diesem Kontext folgende Ausstellungen: Wunderkammer des
Abendlandes. Museum und Sammlung im Spiegel der Zeit (1994) in der Bundeskunsthalle in Bonn,
Die Erfindung der Natur. Max Ernst, Paul Klee, Wols und das surreale Universum (1994) im Spren-
gel-Museum Hannover, im Badischen Kunstverein Karlsruhe und im Rupertinum in Salzburg

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Thr Wiederaufleben wird in diesem Buch jedoch nicht nur affirmiert, wie in der
Rezeption des 20. Jahrhunderts oftmals geschehen ist (vgl. Engel 2016: 23), sondern
die folgenden Ausfithrungen nehmen die Wunderkammer auch als »Projektionsfli-
che« (Engel 2016: 220) kanonisierter und stereotyper Bilder ernst, die sich iiber die
Zeit hinweg angereichert haben. Dominik Collet hat etwa in seiner Untersuchung
Die Welt in der Stube. Begegnungen mit AufSereuropa in den Kunstkammern der Frithen Neu-
zeit (2007) veranschaulicht, dass bereits im 17. Jahrhundert eine Kanonisierung der
Bestinde zu beobachten war und sich innerhalb der Wunderkammern gewisse ob-
jektbezogene >Trends<abzeichneten, die auf die beteiligten Akteure zuriickzufithren
waren: sowohl auf die Hindler:innen, Agent:innen, Expert:innen und Kimmer:in-
nen als auch auf die Sammler:innen selbst (vgl. Engel 2016: 218; Collet 2007). Dar-
tiber hinaus wird das vorliegende Buch die Wunderkammer als Sammelbegrift fur
heterogene und sich tiberlagernde Sammel-, Ordnungs- und Zeigestrategien im 16.
und 17. Jahrhundert auffassen. Da es die eine Wunderkammer nicht gab, sind »heu-
te getroffene Aussagen iiber die ehemals tatsichlich vorfindbare Situation in die-
sen Sammlungen nahezu zwangsliufig mit dem Verdacht des Spekulativen« (Siegel
2006:158) belastet. Anhand des oftmals breit verwendeten Begriffs der Wunderkam-
mer wird also nicht eruiert werden, ob die frithneuzeitlichen Sammlungen heute ei-
ne Aktualisierung erleben, sondern viel eher, in welcher Weise sie in Kunstwerken in
Erscheinung treten und welche Vorstellungen, Ubertragungen, Potenziale und Ver-
heifungen sich in ihr verdichten und in kiinstlerischen Auseinandersetzungen ver-
handelt werden.”” Den mannigfaltigen Bezugnahmen in der Gegenwart wird sich
dieses einfithrende Kapitel widmen.

Zunichst auffillig ist, dass sich in der zeitgendssischen Verwendung vor allem
der Begriff der Wunderkammer durchgesetzt hat, der als Sammelbegriff fiir den
Riickbezug aufjene frithneuzeitliche Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigeform fun-
giert, die von Schlosser und bereits Samuel Quiccheberg in seinem Museumstrak-
tat Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi (1565) als Kunst- und Wunderkammer be-

sowie Theatrum naturae et artis. Wunderkammern des Wissens (2000/2001) im Gropius Bau in
Berlin.

27  Hier folgt das vorliegende Buch den Gedanken Horst Bredekamps, die er in seinem Aufsatz
Die Renaissance der Kunstkammer (2015) formuliert: »Aus heutiger Sicht stellt sich nicht mehr
die Frage, ob die Kunstkammer eine eigene Spur durch die Museumswelt der letzten Jahr-
zehnte gezogen hat, sondern warum dies geschehen ist. Die Wiederkehr der Kunstkammer
als ein scheinbar vormoderner Museumstyp ist bislang von Fall zu Fall, also episodisch be-
handelt worden. Und soweit sich ein Gesamtblick ergeben hat, so galt er retrospektiv: in der
Wiedergewinnung eines auf die Totalitit des Ganzen zielenden Ansatzes der Sammlung.
Warum sich dieser Prozess vollzogen hat, stand weniger im Vordergrund. Der Vorgang ist
in einer Weise komplex, dass es eindimensionale Lésungen und Erklarungen kaum geben
wird. Aus diesem Grund ist das Folgende ein Versuch, einige der hier wirksamen Aspekte zu
benennen.« (Bredekamp 2015b: 46—47)

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

zeichnet haben. Wihrend von Schlosser sich auf die Formulierung »Kunst- oder
wunder desgleichen Riist- und Harnisch-Camern« (Primisser 1819: 32) stiltzte, die
Ferdinand II. von Tirol fir die Umschreibung seiner Sammlung nutzte, berief sich
Quiccheberg auf seine Beobachtungen in Bezug auf das Zusammenspiel der ver-
schiedenen Objektkategorien in den von ihm besuchten Sammlungen. Diese stell-
ten einen wichtigen Bezugspunkt fiir die Uberlegungen und Beschreibungen seines
Traktats dar. So plidiert er dafiir, die Sammlung des Grafen Wilhelm Werner von
Zimbern »nicht mehr [als] »Kunstkammer, das heifSt ein Gemach mit kunstvollen
Gegenstanden, sondern [..] [als] sWunderkammer<, das heif’t ein Archiv der wun-
dersamen Dinge« (Quiccheberg iibers. v. Roth 2000: 195) zu betiteln. Zweitrangig
ist fiir die folgenden Ausfithrungen, wie genau die besagte Sammlung des Grafen
Wilhelm Werner von Zimbern ausgesehen hat. Wichtig ist die begriffliche Differen-
zierung von Kunstkammer und Wunderkammer, die Quiccheberg hier erstmalig
theoretisch vornimmt. Aus dieser Differenzierung lisst sich schliefden, so Harriet
Roth, dass die Wunderkammer in Quicchebergs Verstindnis naturalia und mirabilia
sowie exotica beherbergte und durch die Prisenz der wundersamen und aufereu-
ropéischen >Naturdinge« eher einem Naturalienkabinett entsprach. Die Kunstkam-
mer mit ihren Gemilden und Skulpturen vereinte dagegen primdr artificialia. Roth
verweist im Kommentar zu ihrer Ubersetzung des Traktats jedoch relativierend auf
die fehlende Eindeutigkeit von Quicchebergs Stellungnahme und Erklirung der ver-
schiedenen Termini sowie ihre Abgrenzung voneinander innerhalb des Traktattexts
(vgl. Roth 2000: 306).

Betrachtet man die heutige schriftliche Quellenlage zu den frithneuzeitlichen
Sammlungen, sprich Reiseberichte und Inventare?®, dann ist der Begriff der Wun-
derkammer - unter anderem im Inventar von Ferdinand II. von Tirol aus dem
Jahr 1594 in Bezug auf die Ambraser Sammlung® - nur einer von vielen historisch
belegbaren Termini. Neben der von Quiccheberg und von Schlosser bezeichneten
Kunst- und Wunderkammern gibt es unter anderem auch die Begriffe Wunderkam-
mer — bzw. Wundercamera — Thesaurus, Museum, Studiolo, Theatrum, Theatrum
Sapientiae, Theatrum Memoriae, Kunst- und Naturalienkammer, Kunstkammer
oder Kammer bzw. Camera (vgl. u.a. BeRler 2015: 0. S.). In diesen unterschiedlichen
Benennungen spiegelt sich die Vielgestaltigkeit der frithneuzeitlichen Samm-
lungen wider, die je nach Sammlungsinteresse und Beschaffungsmoglichkeiten
naturalia, mirabilia, exotica, artificialia, scientifica und curiosita umfassten und somit

28 In diesem Kontext sind etwa die Inventare der Rudolfinischen Kammer (vgl. Bauer/Haupt
1976) und der Miinchner Kammer von Johann Baptist Fickler (vgl. Diemer 2004) zu nennen.

29  Auch in der Zimmerischen Chronik aus der Mitte des 16. Jahrhunderts ist der Begriff der>wun-
dercammer«zu finden. Hier ist die Rede von der Wunderkammer des Graf Wilhelm Werner
von Zimmern auf Burg Herrenzimmern, die dieser um 1510 erworben hatte (vgl. Barack1882:
88; Befler 2015: 0. S.).

- am 14.02.2026, 17:50:11,

21


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Dinge aus Natur, Alltagskultur, Ethnografie, Kunst und Technik vereinten.*® Allen
Bezeichnungen wohnt ein rdumlich beschreibendes Element inne. Sie zeigen somit
begrifflich das Setting an, innerhalb dessen die Dinge zusammenkamen. Bleiben
wir bei dem fiir dieses Buch zentralen Begriff der Wunderkammer und schauen
uns hier die Wortzusammensetzung genauer an, so ist die Kammer etymologisch
dem Lateinischen entlehnt (lat. camera, camara) und beschreibt begrifflich einen
kleinen Raum oder ein Nebenzimmer. Im Mittelalter entfaltete sich ihre Bedeu-
tung zu Schlaf-, Wohn-, Vorratsraum, Schatzkammer, fiirstliche Wohnung oder
Gerichtsstube, was bereits auf die heutige breitgeficherte Anwendung verweist.>

Der Begriff Wunderkammer enthilt somit zum einen — durch den Wortteil
>Kammer< — eine riumliche Konturierung und impliziert eine Antwort auf die
Frage »Wo?«. Zum anderen gibt er durch das zweite erginzende Element >Wunder<
eine Auskunft iber den Inhalt des Raums bzw. zeigt an, was der Inhalt beim Betre-
ten der Kammer in den Betrachtenden auszuldsen vermag. Namlich den Zustand
des Wunderns, der das Moment des Ungewissen in der Lesart des Irritiert- und
Uberraschtseins beinhaltet. Das Wundern und das Versammeln von wundersamen
Dingen ist, wie Giuseppe Olmi festgestellt hat, eng mit synkretistischen Tendenzen
verbunden, die in der Faszination fiir das Kuriose und Groteske in der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts kulminierten (vgl. Olmi 1976; Laube 2011: 189). Der his-
torisch variierenden Bedeutung von Wundern widmen sich auch Lorraine Daston
und Katherine Park in ihrer Studie Wunder und die Ordnung der Natur 1150-1750 (vgl.
Daston/Park 2002). Fiir die Wissenschaftler:innen im Mittelalter und der Frithen
Neuzeit »war das Staunen eine kognitive Leidenschaft, bei der es ebensosehr um
Wissen wie um Fithlen ging. Ein Wunder zu bemerken bedeutete, das Durchbre-
chen einer Grenze zu bemerken, den Umsturz einer Klassifizierung« (Daston/Park
2002: 15). Wohingegen das Wundern und Staunen im Zuge der Aufklirung an
Bedeutung verlor und den Status des Vulgiren zugesprochen wurde (Daston/Park
2002: 21). Den Bruch und damit zusammenhingenden Bedeutungsverlust der
Wunder verorten Daston und Park demnach im 18. Jahrhundert.

30 Seit den 1990er-Jahren wird in der kunsthistorischen Forschung eher der Begriff der Kunst-
kammer verwendet als jener der Wunderkammer. Horst Bredekamp begriindet dieses Pra-
ferieren damit, dass der Begriff der Wunderkammer in Julius von Schlossers wirkmachtiger
Schrift Die Kunst- und Wunderkammern der Spitrenaissance — Ein Beitrag zur Geschichte des Sam-
melwesens (1908) ein falsches Bild der Sammlungen abgebe und der Begriff der Kunstkam-
mer, wie ihn Johann Daniel Major in seiner Schrift Unvorgreiffliches Bedencken von Kunst- und
Naturalien-Kammern insgemein (1674) verwendet, wesentlich genauer ihren laborativen Cha-
rakter treffe (vgl. Felixmdiller 2018: 58; Bredekamp 2012: 43; Major 1674).

31 Vgl. »Kammerg, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS —
Digitales Worterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kammer (Zugriff:
08.06.2024).

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://www.dwds.de/wb/Kammer
https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kammer

1. Wunderkammern heute

Jenseits der historischen Herkunft des Terminus ist es bemerkenswert, dass
sich das formelhafte Signum Wunderkammer gegenwirtig durchgesetzt hat, um
ein den musealen Seh- und Raumkonventionen entgegenstehendes Konzept be-
grifflich zu rahmen, das anderen Sammel-, Ordnungs- und Zeigelogiken folgt und
von jenen kanonisierten Sehtraditionen der westlichen Moderne abweicht. Die
differenzierte Auseinandersetzung mit dem Begriff und seiner historischen Bedeu-
tung wird jedoch nicht immer offenkundig, gerade wenn er in Ausstellungstiteln
verwendet wird. Hier erschopft sich seine Verwendung oftmals in einer enigmati-
schen Aura. Das Signum Wunderkammer ist somit auch als eine Art Neologismus
aufzufassen, das zwar ankniipfend an die frithneuzeitlichen Sammlungen grund-
legende Merkmale von Wunderkammern in die Gegenwart transformiert, sie aber
auch abstrahiert, verkiirzt und eine nostalgisch inflationire Applizierung erzeugt,
wodurch der Begriff eine neue Konnotation erhilt.

Betrachtet man nun in einem ersten Schritt die gegenwirtige Prisenz des
Phinomens in seiner Pluralitit, so begegnet uns der Sammel-, Ordnungs- und
Zeigetypus der frithneuzeitlichen Wunderkammer in der Kunst auf dreierlei Weise:
als inszenatorisch-kuratorische Strategie in der Ausstellungspraxis, als meistens
in situ rekonstruiertes Raumensemble historischer Sammlungen und als Phino-
men und thematischer Bezugsrahmen in kiinstlerischer Praxis. Wenn also von
einer »Wiedergeburt« (Wagner 2023: 21), »Wiederentdeckung« (Wagner 2023: 47),
»Renaissance« (Bredekamp 2015b: 57), »Return« (Lasser 2015: 225), »Wiederkehr«
(Ritter 2014: 5) oder »Aktualitit« (Wappenschmidt 2010: 468) historischer Wun-
derkammern gesprochen wird, dann lisst sich dies neben der wissenschaftlichen
Auseinandersetzung in der kuratorischen, konservatorischen und kiinstlerischen
Praxis beobachten. Wobei sich die aufgezihlten Bereiche nicht immer eindeutig
voneinander separieren lassen und ihre Grenzen oftmals fluide sind, so dass die
kinstlerische Arbeit auch den kuratorischen Bereich tangieren oder die historisch
rekonstruierten Raumensembles frithneuzeitlicher Wunderkammern auch als Orte
fiir Sonderausstellungen fungieren und so in den Bereich der kuratorischen Arbeit
hineinreichen. Die drei Bereiche, in denen Riickbeziige auf historische Wunder-
kammern gegenwirtig augenscheinlich werden, sind Untersuchungsgegenstand
der folgenden Ausfithrungen und werden zunichst heuristisch voneinander ge-
trennt, um sie jeweils fir sich zu typologisieren.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

23


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

1.1.1 ... inszenatorisch-kuratorische Strategie

Dramaturgische oder inszenatorische Strategien frithneuzeitlicher Wunderkam-
mern finden gegenwirtig Eingang in Displays von Dauer- und Sonderausstellun-
gen.*” So wird das Wunderkammern zugrunde liegende, vermeintlich labyrin-
thische Ordnungssystem etwa szenografisch eingesetzt, um einen alternativen
Prisentationsmodus zum sog. White Cube zu etablieren.* Mit dem White Cube
als paradigmatischem Ausstellungsraum der Moderne werden folgende Merkmale
verkniipft: »Im Gegensatz zu fritheren Modellen der Ausstellung ist der White Cube
moglichst leer, méglichst weif’. Nichts soll von der Wirkung der Kunst ablenken,
alles Uberfliissige wird von blendend-weifier Leere iiberstrahlt, so die unterschwel-
lige, von modernistischen Diskursen gespeiste Annahme.« (Steyerl 2005: 135)

Die sich im 20. Jahrhundert als modernistische Utopie etablierende dsthetische
Formel des White Cubes — weifie Winde, kiinstliche Lichtquelle, fensterloser Raum,
einreihige Hingung — wurde erstmals in Brian O'Dohertys einflussreichen Essays
untersucht, die 1976 in der Zeitschrift Artforum verdffentlicht und 1986 als Publika-
tion unter dem Titel Inside the White Cube: The Ideology of the Gallery Space erschienen
sind. Mittlerweile gelten sie als zentrale kunsthistorische Referenz, wenn es um die
kritische Reflexion des weifen, von Sterilitit und Uniformitit gekennzeichneten
Ausstellungskubus und dem mit ihm zusammenhingenden Betriebssystem Kunst
geht. Das Konzept White Cube ist somit nicht nur mit dem von O'Doherty beschrie-
benen tradierten Zeigemodus, sondern ist auch symbolisch mit machtpolitischen
Mechanismen innerhalb des Kunstbetriebs verkniipft, die etwa Julia Voss in ihrer
Schrift Hinter weifsen Wiinden. Behind the White Cube (2015) herausarbeitet. Zu dieser
machtvollen Funktion der weiflen Winde gehort auch die Legitimierung von Wer-
tigkeit in Bezug auf den Status von Kunst, den Hito Steyerl wie folgt pointiert:

»Die Aufnahme in den White Cube verleiht dem Werk nicht nur die Aura der Kano-
nisiertheit—sie entscheidet letztendlich auch ber dessen Wert im Kunstsystem.
Anstatteines neutralen, im Dienste der Werke stehenden leeren Containers, funk-
tioniert der White Cube also als MaRstab der Kunst, als Technik ihrer Sakralisierung
und als Produktionsort ihres Kanons.« (Steyerl 2005: 135-136)

32 DieseTendenzistin allen musealen Formen zu beobachten, sowohl in Kunstmuseen als auch
in Naturkundemuseen, Technikmuseen, Historischen Museen und Museen fiir Angewandte
Kunst.

33 Zur kritischen kuratorischen und kinstlerischen Auseinandersetzung mit dem Konzept
White Cube vgl. u.a. Myzelev 2017, Lorente 2016, Klonk 2016, Filipovic 2014 und Steyerl 2005.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

Das modernistische Konzept** des White Cubes etablierte sich um 1900. Es ging
nicht etwa aus gestalterischen Entwicklungen im Bereich des Ausstellungswesens
selbst hervor (vgl. Grasskamp 2011: 80-81), sondern vielmehr aus den alltagsisthe-
tischen Gestaltungsweisen von Privathiusern, Fabriken und 6ffentlichen Gebiuden
wie Krankenhiusern, Schulen oder Kunstakademien. Im Zuge einer institutionskri-
tischen Revision®, die sich in den letzten drei Jahrzehnten (vgl. Werner 2019: 11) be-
obachten lisst, versuchen Kurator:innen, sich von tradierten, mit dem White Cube
zusammenhingenden Ausstellungspraktiken zu 16sen und experimentieren zuneh-
mend mit der »produktiven Unordnung« (Felixmiiller 2018: 11) von Wunderkam-
mern.* Dabei ist der White Cube weniger als lebensweltliche Realitit der Instituti-
on Museum anzusehen, sondern ist viel eher als heuristische Figur zu denken, die
eine grundlegende Haltung zur Kunst erdffnet, wie Elena Filipovic erliutert: »Far
more than a physical, tectonic space (monochromatic walls delimiting a certain geo-
metrical shape), the art world’s white cube circumscribes an attitude toward art, a
mode of presentation, and an aura that confers a halo of inevitability, of fate, on wha-
tever is displayed inside it.« (Filipovic 2014: 0. S.) Fiir die folgenden Ausfithrungen

34  Zum White Cube als Signum der Moderne fithrt Elena Filipovic aus: »The underlying fiction of
this whitewashed space is not only thatideology is held at bay, but also that the autonomous
works of artinside convey their meaning in uniquely aesthetic terms. The form for this fiction
quickly became a standard, a universal signifier of modernity, and eventually was designated
the >white cube«.« (Filipovic 2014: 0. S.)

35  Charlotte Klonk weist darauf hin, dass bereits in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhun-

derts Beispiele fir Museen zu finden sind, die Farbe und Dekoration in ihre Ausstellungs-
raume integrieren. Auch eher konservativ ausgerichtete Institutionen wie das New Yorker
Metropolitan Museum of Art oder die Renwick Gallery des Smithsonian American Art Muse-
um experimentieren mit farbigen Wanden oder Tapeten. In der Galerie 805 des Metropoli-
tan Museum of Art sind die ausgestellten Landschaftsgemalde etwa auf lachsfarbenen Wan-
den aufgehiangt. Die Winde besitzen dariiber hinaus eine weiRe Stuhlschiene mit Dekor (vgl.
Klonk 2009:192-193).
Wichtig in diesem Zusammenhang ist auch die kiinstlerische Auseinandersetzung mit dem
mystisch aufgeladenen weifden Ausstellungsraum. In den 1960er- und 1970er-Jahren begin-
nen Kinstler:innen, den White Cube selbst zum Thema zu machen und kritisch zu hinter-
fragen (vgl. Briidderlin 2013: 91). Auseinandersetzungen mit der Leere des Ausstellungsraums
lassen sich jedoch bereits in den 1950er-Jahren etwa in Form von Yves Kleins Arbeit Le Vide
(1958) finden, in der er den leeren Ausstellungsraum ins Zentrum riickt und diesen zum The-
ma macht. Durch die kiinstlerische Intervention der Entleerung tritt der White Cube in das
bewusste Wahrnehmungsfeld der Besuchenden und gewinntan Prasenz (vgl. Briderlin 2013:
93-94).

36  EineVielzahlan Publikationen der letzten Jahre untersuchen Ausstellungsbeispiele, die jene
immer wieder formulierte, quasi-natiirliche Verbindung von White Cube als Ausstellungs-
display und dem Zeigen von moderner Kunst widerlegen. Zu nennen ist hier etwa Charlotte
Klonks Studie Spaces of Experience. Art Gallery Interiors from 1800 to 2000 (vgl. Klonk 2009). Vgl.
dariiber hinaus auch Voss 2015.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

25


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

sind auch die Reinheitsnarrative relevant, die sich anhand der weiflen Winde in der
Moderne entfalten. Diese bringt Steyerl in ihrem Text White Cube und Black Box. Die
Farbmetaphysik des Kunstbegriffs (2005) mit der machtvollen Etablierung eines neuen
Blicks zusammen:

»Weifde Winde reinigen und fokussieren den Blick [..], sie funktionieren als
Produktionsapparate von Essenz und Sauberkeit. In der Beschreibung der weiflen
Schicht verbinden sich hygienische Diskurse mit einer Rhetorik realistischer
Reprasentation. Insofern verwandeln sich die weifsen Interieurs in visuelle Appa-
rate, in denen nicht nur der Sieg des Auges (iber die anderen Sinne gefeiert wird,
sondern die auch eigenstandigen Formen des Blicks entwickelt. Die weifse Wand
wird zu einem Uberwachungsapparat, der den Raum auf Anzeichen unerlaubter
dekorativer Exzesse hin untersucht.« (Steyerl 2005: 137)

Das Moment der Uberforderung durch eine bewusst eingesetzte Ding- und Mate-
rialfille sowie der Einbezug anderer Prisentationsformen (z.B. Regale, holzerne
Schrinke, Kisten, Schachteln oder andere Gehiuse), die auf frithneuzeitliche Wun-
derkammern rekurrieren, steht im starken Kontrast zu den Eigenschaften des
White Cubes. Das Phinomen Wunderkammer ldsst sich vor diesem Hintergrund
als eines der zentralen Themen im Kontext museumskritischer Ansitze konsta-
tieren, die in den letzten Jahren die Positionsbestimmungen des Kuratorischen
mitbeeinflusst haben und Alternativen zum Konzept White Cube erdenken.?”
Damit hingt das Erforschen neuer Formen des musealen Vermittelns sowie die kri-
tische Betrachtung der eigenen institutionellen Praktiken zusammen (vgl. Werner
2019:11). Ihre Bedeutung reflektiert Sarah Wagner auf dhnliche Weise:

»Angesichts ihrer historisch legitimierten Interdisziplinaritat, ihrer haufig dich-
ten Prisentation und der untrennbaren Einheit von Objekten, Repositorien bzw.
Mobiliar und Raum bildet das Ausstellungsmodell Kunstkammer nicht nur einen
Gegenpol zuklassifizierenden und haufig fachgebundenen Inszenierungsformen,
sondern auch zum White Cube.« (Wagner 2021: 142—143)

Die Wunderkammer als museales Display wird mit Beginn des 21. Jahrhunderts zu
einem neuen>Trend«vor allem fiir Ausstellungen in natur- oder kulturwissenschaft-

37  Zudiesem Schluss kommt auch Sarah Wagner in ihrem Text Das Prinzip Kunstkammer. Ein his-
torisches Modell in der gegenwirtigen Ausstellungspraxis, wo sie das »Ausstellungsmodell Kunst-
kammer« als »eine regelrechte Antwort auf die Museumskritik dieser Jahre« (Wagner 2021:
142) beschreibt. Als Begriindung fiir die Popularitat fithrt sie an, dass die»Ordnungs- und Pra-
sentationsstruktur« der Wunderkammer es moglich macht, »einen grofien Deutungsspiel-
raum und einen assoziativen Zugang zum Objekt«zu erhalten, »der nicht notwendigerweise
Vorwissen erfordert« (Wagner 2021: 142).

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

lichen Museen.? Sie stellt eine beliebte Méglichkeit dar, um die eigene Sammlung
und die Konzeption der Dauerausstellung neu zu prasentieren oder zu beleben (vgl.
Adamopoulou/Solomon 2016: 39). Beginnend mit dem Museum National d’Histoire
Naturelle in Paris und seiner 1994 wiedererdffneten Grande Galerie de I'Evolution
haben viele Naturkundemuseen in Europa kuratorische Konzepte unter Einbezug
von >Wunderkammer-Asthetiken« als aufmerksamkeitserregendes Spektakel ent-
wickelt (vgl. Adamopoulou/Solomon 2016: 44). Exemplarisch zu nennen sind das Na-
turhistorische Museum Bern mit seiner — im November 2020 erdffneten — Dauer-
ausstellung Wunderkammer— Die Schausammlung oder das vom Staatlichen Museum
fiir Naturkunde Karlsruhe (SMNK) entwickelte Online-Wissensportal Wunderkam-
mer®®, das seit 2022 abrufbar ist und gerade Jugendlichen und jungen Erwachsenen
die Bestinde der Sammlung spielerisch niherbringen soll. Dariiber hinaus ist das
im Oktober 2017 erdffnete Museum PANEUM — Wunderkammer des Brots in Asten
bei Linz ein Beispiel, in dem sich das Konzept der Wunderkammer auf ein gesam-
tes Museum ausweitet. Die Architektur des PANEUMs, die von Wolf D. Prix, der Teil
des Architekturbiiros Coop Himmelb(Dau ist, konzipiert wurde, reflektiert das The-
ma Brot und seine kulturhistorische Dimension auf 990 m?.*°

In musealen und expositorischen Kontexten entpuppt sich der Begriff Wunder-
kammer jedoch mittlerweile auch als inflationir verwendeter Ausdruck, der immer
dann zum Einsatz kommt, wenn marketingtechnisch ein besonders enigmatisches
Narrativ fiir das Erreichen und Affizieren eines kunstfernen Publikums benétigt
wird (vgl. Hemken 2003: 290). Ein paradigmatisches Beispiel ist die Ausstellung Wes
Anderson & Juman Malouf. Spitzmaus Mummy in a Coffin and other Treasures im Kunst-
historischen Museum Wien (06.11.2018—-28.04.2019) und in der Fondazione Prada
in Mailand (20.09.2019-13.01.2020), in der zwar nicht der Begriff der Wunderkam-
mer im Titel der Ausstellung zu finden ist, jedoch auf ihr strukturelles Prinzip als
Display und grundlegende Leitidee innerhalb der Ausstellung zuriickgegriften wur-
de. Der Filmproduzent Wes Anderson und die lustratorin Juman Malouf, die als
Kurator:innen von beiden Institutionen eingeladen wurden, wihlten fir die Aus-
stellung Artefakte und Kunstwerke aus den Sammlungsbestinden aus, um sie im
Sinne der historischen Wunderkammern miteinander zu arrangieren und zu insze-
nieren. Dabei bestand der Riickgriff auf die historischen Wunderkammern haupt-
sichlich aus der Adaption des »visuellen Effekts« (Tschetschik-Hammerl 2019: 564),

38 Vgl hier Dittel 2010.

39  Vgl. hierdie Homepage des Online-Wissensportals Wunderkammer des Staatlichen Museums
fiir Naturkunde Karlsruhe (SMNK): https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseumz/die-pr
ojekte/online-wissensportal-wunderkammer/ (Zugriff: 08.06.2024).

40  Finanziert und initiiert wurde das Museum von Peter Augendopler, dem Griinder des Back-
konzerns Backaldrin, auf dessen Firmengeldnde das Museum steht.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

27


https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/
https://kreativ.mfg.de/digitalewegeinsmuseum2/die-projekte/online-wissensportal-wunderkammer/

28

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

der auf ihr Assoziationen forderndes Nebeneinander des heterogenen Dingreper-
toires rekurrierte und der »Niichternheit der Dauerausstellung« (Tschetschik-Ham-
merl 2019: 564) gegeniiberstellte. Es blieb jedoch, so Ksenija Tschetschik-Hammerl,
»als Nachgeschmack der Eindruck von konzeptueller Unentschiedenheit und Ziello-
sigkeit, welchen die einfithrenden Texte im Katalog und Begleitheft der Ausstellung
noch verstirkten« (Tschetschik-Hammerl 2019: 564).

1.1.2 ... historisch-rekonstruiertes Raumensemble

Abbildungen 1und 2: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen zu Halle,
aktueller Blick in die Kammer. © Franckesche Stiftungen. Foto: Klaus Goltz

Das Phinomen Wunderkammer wird zudem in rekonstruierten Raumensem-
bles greifbar, die einen &sthetischen Eindruck frithneuzeitlicher Sammlungen
meistens in situ ermoglichen. An vielen Orten werden einst biirgerliche, héfische
oder kirchliche Wunderkammern erforscht und analysiert, neu aufbereitet und
restauriert sowie Inventare aufgearbeitet und publiziert, um sie der Offentlichkeit
zuganglich zu machen (vgl. Wagner 2023; Wagner 2021). So kommt es »[s]eit itber 20
Jahren [..] immer wieder nicht allein zu einer Rekonstruktion der Kunstkammern,
sondern zu einer Wiederauffithrung ihrer Leitidee« (Bredekamp 2015b: 51).

Publikumswirksame Beispiele sind etwa die Kunst- und Wunderkammer auf
Schloss Ambras in Innsbruck, die Wiener Kunstkammer, die 2013 unter dem Stich-
wort »Museum im Museume« erdffnete, oder das Kunst- und Naturalienkabinett der
Franckeschen Stiftungen zu Halle, das 1992 wiederentdeckt (Abbildungen 1, 2 und 3)
und anschliefRend restauriert wurde.

- am 14.02.2026, 17:50:11, Opy


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

Abbildung 3: Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stiftungen
zu Halle, Blick in die Kammer 1910. © Franckesche Stiftungen

Auch im Rahmen des grofiangelegten, von der DFG gef6érderten Projekts Das
Fenster zur Natur und Kunst — Eine historisch-kritische Aufarbeitung der Brandenburgisch-
PreufSischen Kunstkammer untersuchten die Staatlichen Museen zu Berlin, das Muse-
um fiir Naturkunde und die Humboldt-Universitat die Berliner Kunstkammer, die
einstim Berliner Schloss untergebracht war. Dabei wurden historische Quellen aus-
gewertet und individuelle Dingbiografien beleuchtet, um die spezifischen Samm-
lungspraktiken und -logiken der Berliner Kunstkammer herauszuarbeiten (vgl. Be-
cker/Dolezel/Knittel/Stért/Wagner 2023).*

Wiahrend die rekonstruierten Kammern in Riickbezug auf ihre historische
Existenzweise meistens als Kunst- und Wunderkammern oder Kunstkammern
bezeichnet werden, wird bei Sonderausstellungen, in denen zeitgendssische Kunst
in Dialog mit frithneuzeitlichen Sammlungsdingen tritt, vor allem auf den Be-
griff Wunderkammer zuriickgegriffen.* Da im Rahmen von Sonderausstellungen

41 Zur Geschichte der koniglichen Kunstkammerbestinde vgl. auch Dolezel 2019.

42 Exemplarisch sind in diesem Kontext folgende Ausstellungen zu nennen: Theater der Natur.
Wunderkammern des Wissens (10.12.2000—04.03.2001) im Gropius Bau in Berlin, Assoziations-
raum Wunderkammer. Zeitgendssische Kiinste zur Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen
Stiftungen zu Halle (24.04.-16.08.2014) im historischen Waisenhaus der Franckeschen Stif-
tungen, Zeichenraum Wunderkammer. Zeichnungen aus den Kunst- und Wunderkammern in Ulm,
Gotha, Kremsmiinster, Waldenburg und Halle (2007—2009) u.a. im Museum Waldenburg, Wun-
derkammer der Meere. Entdecken und Erforschen der Welt (20.09.2015-14.02.2016) im Stadti-
schen Museum Schloss Rheydt und Ausstellen des Ausstellens. Von der Wunderkammer zur ku-
ratorischen Situation (03.03.—07.06.2018) in der Staatlichen Kunsthalle Baden-Baden.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

29


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

oftmals auf unterschiedlichste Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken Bezug
genommen wird, die sich in jeder frithneuzeitlichen Sammlung individuell und
divers ausgestalteten, ist der Begriff daher auch als Kollektivum* zu verstehen.

Auch wenn die historischen Sammlungen heute von Leerstellen geprigt und
grofitenteils nur noch fragmentarisch erhalten sind*, vermitteln die wiederherge-
richteten Kammern die Moglichkeit einer historischen Erfahrung der ehemaligen
riaumlichen Situation. Hier dringt sich der Vergleich zu Walter Benjamins, in sei-
nem Passagen-Werk beschriebenen, Erfahrung der Alltagswelt des 19. Jahrhunderts
auf, die sinnlich in den Dingen der Grof3stadt Paris wahrnehmbar wird:

»Die Passagen zeigen sich—vermittelt ilber ihre Dingwelten —dem historisch spa-
ter, fast zu spat Kommenden als>raumgewordene Vergangenheit<[..] und werden
damitzum Nadelohr der Moglichkeit historischer Erfahrung und Erkenntnis. Ben-
jamin versucht hier, den Erfahrungsraum, in dem Vergangenes und Gegenwarti-
ges zusammentreten, bildhaft zu denken.« (Skrandies 2006: 279)

Auch in heute rekonstruierten Wunderkammern entsteht, dhnlich wie bei den von
Benjamin beschriebenen Pariser Passagen, ein Erfahrungsraum, >in dem Vergange-
nes und Gegenwirtiges zusammentreten< und sowohl der historisch authentische
Eindruck des Vergangenen als auch seine gegenwirtige Interpretation durch die
Neuarrangierung des Raumensembles wahrnehmbar wird. Hierzu gehért durch-
aus, dass einige Beispiele rekonstruierter Wunderkammern heute teilweise »[v]er-
zaubert wie ein Midrchenschloss« (Paolucci 2020: 26) und seltsam aus der Zeit gefal-
len erscheinen.

Der liickenhafte Zustand der Sammlungen, der in aktuellen Prisentationen der
rekonstruierten Kammern weitestgehend kaschiert oder mit neueren Dingen auf-
gefiillt wurde,* ist unter anderem durch die im 16. und 17. Jahrhundert noch nicht

43 Nadine Engel merkt in diesem Kontext an, dass die »Besucher, Hindler und Experten ihrer-
seits mit einem jeweils anderen Erwartungs- und Wissenshorizont auf die Wunderkammer
Einfluss [nahmen]. So zeichnet sich deren Struktur letztlich durch Uber]agerung mehrerer
parallel existierender Ordnungssysteme aus, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts nicht diffe-
renziert werden konnten und ein erstes Mal —so ist in Anbetracht der Wunderkammerrezep-
tion in der Forschung zur zeitgendssischen Kunst leider zu konstatieren, als Sammelsurium
missverstanden« (Engel 2016: 218).

44  Exemplarisch zu nennen sind hier die Kunst- und Naturalienkammer der Franckeschen Stif-
tungen zu Halle, die Kunst- und Wunderkammer auf Schloss Ambras in Innsbruck und die
Kunst- und Wunderkammer auf der Burg Trausnitz in Landshut.

45  Ein Beispiel, das dem entgegenwirkte, war die Ausstellung Ferdinand 11.— 450 Jahre Tiroler Lan-
desfiirst (2017) auf Schloss Ambras. Im Rahmen dieser wurde der Versuch unternommen,
die historischen Bestande der Ambraser Kunst- und Wunderkammer zu rekonstruieren und
Leerstellen raumliche Sichtbarkeit zu verleihen. Als Grundlage dafiir diente das Inventar von
1596. Auch die im Kunsthistorischen Museum Wien verbliebenen Wunderkammerdinge wur-

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

vollends ausgetiiftelte Priparationstechnik zu erkliren, durch die viele Priparate
und Naturalien heute nicht mehr erhalten sind (vgl. u.a. Bauernfeind 2019:166-167).
Zudem sind Sammlungsbestinde verkauft oder durch Plinderungen entwendet
oder zerstdrt worden. Durch Inventare, Reiseberichte und bildnerische Zeugnisse
— wie Inventarfrontispize — ldsst sich der riumliche Eindruck der objektreichen
Sammlungen jedoch in Ansitzen erahnen: »Letztlich oszilliert der Raum der Wun-
derkammer damit zwischen dem konkret Erfahrbaren ehemaliger Sammlungen
einerseits und deren immaterieller Darstellung in Text und Bild andererseits.«
(Engel 2016: 22)

Waren in der Frithen Neuzeit eine Vielzahl von Wunderkammern in unter-
schiedlichen Existenzweisen zu finden, so hat sich bis heute nur ein Bruchteil der
urspriinglichen Sammlungen erhalten. Die historischen Wunderkammern sind
heute somit teilweise auch als kérperlose Sammlungen mit immateriellem Ding-
korpus aufzufassen, die lediglich itber sekundire Text- und Bildmedien vermittelt
werden konnen. IThre Idee tragt sich daher, abgesehen von den noch erhaltenen
und rekonstruierten Wunderkammern und ihren noch existenten Dingen, durch
bildliche und textliche Zeugnisse weiter, wie auch Kai-Uwe Hemken konstatiert:

»[Die Wunderkammer] hat sich zwar nicht als faktische, selbstverstandliche Ein-
richtung, dafiir aber als Idee erhalten: In der Kunst- und Wunderkammer prakti-
zierte der Besucher eine nicht medial gebrochene Anschauung der Exponate und
eine allein auf Erkenntnis zielende Kommunikation, um einen Wissensaustausch
und eine Meinungsbildung angesichts einer durch die Schausammlung dargeleg-
ten Weltanschauung zu stimulieren.« (Hemken 2003: 290)

Die Relevanz der (teil-)rekonstruierten Sammlungen besteht demnach einerseits
darin, eine historische Erfahrung anhand der noch erhaltenen Elemente frithneu-
zeitlicher Kammern zu vermitteln und einen moglichst authentischen Eindruck
der ehemaligen Raumsituation wiederzugeben, andererseits lassen sich von ihnen
wichtige Impulse und Potenziale fiir heutige Rezeptions- und Vermittlungsweisen,

den berticksichtigt (vgl. auch Wagner 2023: 86). Die Ausstellung bestand vor allem aus einer
grofSen schwarzen Metallkonstruktion, die mit Textilbannern versehen war. Auf den Stoff ge-
druckt fanden sich farbig die bis heute erhaltenen Dinge wieder. Die nicht mehr existenten
Dinge aus dem Inventar wurden piktogrammartig lediglich mit einer schwarzen Kontur an-
gedeutet, um so ihr heutiges Fehlen zu markieren. An den extra eingezogenen Winden, die
die Fenster der Ristkammer bedeckten, wurden die nicht mehr bestimmbaren Dinge stell-
vertretend durch Ausziige aus dem Inventar repréasentiert (vgl. Wagner 2023: 87). Sarah Wag-
ner interpretiert diesen kuratorischen Umgang mit den liickenhaften Bestinden der Wun-
derkammer iberzeugend wie folgt: »In dieser bewusst zuriickhaltenden Ausstellungsgestal-
tung manifestierte sich der inzwischen deutlich kritischere Umgang mit Rekonstruktionen
historischer Situationen.« (Wagner 2023: 87)

- am 14.02.2026, 17:50:11,

M


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

aber auch die Prisentation von Kunst ableiten. Der spezifische Umgang mit Din-
gen, der sich in ihnen ablesen lisst, kann sowohl fiir das Entwickeln kuratorischer
Strategien als auch fir kiinstlerische Auseinandersetzung mit Sammel-, Ordnungs-
und Zeigepraktiken von Bedeutung sein.

1.1.3 ... Phdnomen in kiinstlerischer Praxis

Insbesondere die Rolle von Kiinstler:innen in Bezug auf die Reaktivierung der Wun-
derkammer-Idee ist bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts bedeutend und wird un-
ter anderem durch André Breton als Akteur innerhalb surrealistischer Kreise expo-
niert. Die im Jahr 2003 im Centre Pompidou eingerichtete Installation Mur de I'Ate-
lier d’André Breton (1922-1966) ermdglicht einen Eindruck der Dingfiille*, mit der
sich Breton in seiner Wohnung in Paris umgab. Aufgrund ihres isthetischen Er-
scheinungsbilds, der Vereinigung von naturalia, artificialia, exotica und dem Motiv
des Merkwiirdigen, wird Bretons Sammlung mit historischen Wunderkammern in
Verbindung gebracht (vgl. u.a. Tschetschik-Hammerl 2019: 564; Endt-Jones 2016;
Bredekamp 2015b: 47-48; Ottinger o. ].). Das der surrealistischen Praxis immanen-
te Sammeln von (aufler-)europdischen Alltagsdingen und das Ausstellen sog. Objet
trouvés (vgl. Conley 2015: 8) ist auch in Mur de Atelier zu beobachten. Dabei changier-
te die Inszenierung der Dinge in Bretons Wohnung zwischen Ordnung und Unord-
nung, was die Fotografie seines Apartments vermittelt (Abbildung 4).

46  In diesem Kontext ist die sprachliche Differenzierung von Objekt, Artefakt und Ding wich-
tig. Wahrend Dinge ein gewisses Mafd an Unbestimmtheit mitbringen, Artefakte vor allem
als kulturelle Produkte, also vom Menschen Hergestelltes, bezeichnet werden, gehen Objek-
te mit der problematisch gewordenen Subjekt-Objekt-Dichotomie einher, die beide Seiten
bereits als definiert und in gewissem Mafie unveranderbar ansieht: »Das Wort >Objekt< ist
sehr problematisch, und viele von uns wiren gerne imstande, es ad acta legen zu kénnen.
Zunichst einmal ist es deshalb problematisch, weil man bei seiner Nennung automatisch
denkt: sWo Objekte sind, muss es auch Subjekte geben< und die Subjekt-Objekt-Dichoto-
mie hateine Menge schwieriger Probleme aufgeworfen, nicht zuletzt das der cartesianischen
Aufspaltung in Kérper und Geist. [...] [Das Objekt] impliziert eine bereits geworfene, schon in
eine feste und endgiiltige Form gegossene Entitat. Es konfrontiert uns von Angesicht zu An-
gesicht mit einer vollendeten Tatsache. Doch wenn wir andererseits iiber Materialien spre-
chen, so sind sie immer im Werden begriffen.« (Ingold 2014: 72) In diesem Buch wird der
Begriff>Ding« benutzt, um die von Tim Ingold formulierte Problematik in Bezug auf die Ver-
wendung des Objekt-Begriffs ernst zu nehmen.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

Abbildung 4: Die Atelierwohnung von André Breton in Paris, fotografiert
von Jacques Faujour. © bpk/CNAC-MNAM/Jacques Faujour/VG Bild-
Kunst, Bonn

Aufihrsind rahmende Strukturen zu erkennen, z.B. kleine Kisten und Behilter,
die dem heterogenen Arrangement trotz der Fiille an Materialien eine gewisse Ord-
nung verleihen. Die Wand hinter Bretons Schreibtisch war etwa durch Regalreihen
gegliedert, wie auf der Fotografie zu sehen ist. Einige der Dinge im Raum waren auf
sockelartigen Elementen oder in Kisten und Vitrinen platziert, in denen sich wie-
derum andere Behiltnisse befanden. Durch die rahmenden Elemente, die wieder-
um in andere rahmende Strukturen eingelassen waren, entsteht der Effekt einer Mi-
seenabyme. So sind trotz der heterogenen Materialfiille gewisse Ordnungslogiken zu
erkennen (vgl. Endt-Jones 2016: 102). Marion Endt-Jones bringt dieses Spannungs-
verhiltnis zwischen rahmenden Gehiusen und heterogener Materialvielfalt mit der
Darstellung der Wunderkammer von Ole Worm, dem Museum Wormianum (1655), in
Verbindung, in dem sie eine dhnliche Relation zwischen einem vermittelten Gefithl
von itberfordernder Fiille und Klarheit schaffenden Ordnungsstrukturen verankert
sieht.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

33


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Abbildung 5: Frontispiz von Ole Worms »Museum Wormianume, 1655.
Kupferstichvon G. Wingendorp. © The Trustees of the British Museum

Wie auf dem Kupferstich des Museum Wormianum zu sehen ist (Abbildung 5), wa-
ren die unterschiedlich grof3en und vielgestaltigen Dinge - z.B. Muscheln, Wurzeln,
Schnecken, Steine und Tierknochen — in nebeneinander aufgereihten Regalen und
beschrifteten Kisten aufbewahrt und prisentiert (vgl. Endt-Jones 2016: 102—103).
Die Darstellung der Kammer gibt womdglich nicht den realen Zustand wieder, je-
doch vermag sie Aufschluss dariiber zu geben, wie eine ideale Wunderkammer ima-
giniert wurde und welchen Stellenwert das Kuriose, das von einer tradierten dsthe-
tischen Norm Abweichende, einnahm. Die priparierten Tiere, die auf dem Kupfer-
stich zu sehen sind, vermitteln vor allem den Eindruck von Formenvielfalt und der
Einzigartigkeit tierlicher Individuen. Die brieflichen Korrespondenzen, die von Ole
Worm erhalten sind, bestitigen die Wichtigkeit sog. curiosities fiir seine Sammlung.
In einem Brief, der auf den 20. Juni 1639 datiert ist, beschreibt Worm die grundle-
gende Idee seiner Sammlung:

»As to the display of curiosities in my museum, | have not yet completed it. | have
collected various things on my journeys abroad, and from India and other very
remote places | have been brought various things: samples of soil, rocks, metals,
plants, fish, birds, and land-animals, that | conserve well with the goal of, along
with a short presentation of the various thing’s history, also being able to present
my audience with the things themselves to touch with their own hands and to see
with their own eyes, so that they may themselves judge how that which is said

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

fits with things, and can acquire a more intimate knowledge of them all.« (Worm,
zit.n. und tbers. v. Hafstein 2003: 9)

Wie Nadine Engel in ihrer Untersuchung Surrealismus und Wunderkammer. Befragung
eines Topos der Moderne und Ansdtze zur Archiologie eines Sammlungsraumes der Frithen
Neuzeit (2016) zum Verhaltnis von Surrealismus und Wunderkammer*’ gezeigt hat,
ist die Konnexion zwischen Surrealismus und Wunderkammer*®, wie am Beispiel
von Bretons und Worms Sammlung offenkundig wird, vor allem an die heteroge-
ne Ordnungsweise gekniipft. Dariiber hinaus wird diese Verbindung auch iber die
Auswahl der Dinge deutlich, die vor allem an das Moment des Sonderbaren, Einzig-
artigen und Wunderbaren gekniipft ist. Engel weist darauf hin, dass der Bezug tiber
das Wunderbare jedoch lediglich funktioniert, wenn es als oberflichliches Verbin-
dungsmoment fungiert: »Das bislang als mafgebliches Vergleichsmoment geltende
Wunderbare erweist sich - losgelést von der Oberfliche des Sujets — als Antago-
nismus zwischen einer kulturhistorischen Wirklichkeit in der Frithen Neuzeit und
einer zielbewusst eingesetzten Reduktion auf das Merkwiirdige im Surrealismus.«
(Engel 2016: 217)

Nichtsdestotrotz haben surrealistische Praktiken zu einer ersten Reaktivie-
rung von Wunderkammern Anfang des 20. Jahrhunderts beigetragen, indem sie
museale Praktiken reflektierten, andere Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken
etablierten und sich dafiir an der Asthetik frithneuzeitlicher Wunderkammern
orientierten. lhnen folgten Mitte des 20. Jahrhunderts Kiinstler:innen, die sich

47 Indiesem Kontext ist es hilfreich, einen Blick in Walter Benjamins Passagen-Werk zu werfen.
Das Passagen-Werk, das aus unterschiedlichen Textfragmenten besteht, versammelt Benja-
mins Untersuchungen der modernen Alltagswelt. In seinen Analysen und Beobachtungen fo-
kussierte Benjamin die vielgestaltigen Ausformungen der Gesellschaft des 19. Jahrhunderts
und skizzierte seine Modernititserfahrungen in Form sinnlicher Beschreibungen alltaglicher
Dinge: »So entstehen im Zuge des Passagenprojektes verschiedenste Textraume, die in ih-
rer draingenden Sinnlichkeit uns mit Dingen des alltidglich Geheimnisvollen als des >Wirkli-
chencdes 19. Jh.s konfrontieren und damit zugleich Formen und Méglichkeiten der histori-
schen Erkenntnis von Vergangenem eruieren.« (Skrandies 2006: 279) Um dieses »alltdglich
Geheimnisvollec« herauszustellen, wendete sich Benjamin unbedeutenden, abseitigen Pha-
nomenen sowie Dingen zu und beschéftigte sich unter anderem mit dem Surrealismus. In
diesem sah er den Riickgriff auf Vergangenes und den Ansatz einer Wiederverzauberung der
Weltvordem Hintergrund des Weltkriegs manifestiert, die erin seinem Siirrealismus-Aufsatz
(1929) als »revolutionare[] Energien, die im >Veralteten« (Benjamin 1991a: 299) erscheinen,
beschreibt. Zu Benjamins Surrealismus-Rezeption vgl. auch Maeding 2012.

48  Indiesem Kontext ist auch die Dissertationsschrift von Marion Endt-Jones zu nennen, in der
sie die Verbindung von Wunderkammer-Displays und dem Thema Surrealismus in zeitge-
nossischer Kunst untersucht. Dabei wird vor allem das Einbringen des Wunderbaren be-
leuchtet und anhand der Werke von Mark Dion exemplifiziert (vgl. Endt 2008). Vgl. auch
Endt-Jones 2016.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

35


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

kritisch mit dem Museum und seinen Ausstellungspraktiken auseinandersetzten.
Als Beispiele konnen die Arbeiten Barraque d’dull odde (1961-1967) von Joseph Beuys,
Mouse Museum (1965—1977) von Claes Oldenburg, Section Publicité du Musée d’Art Mo-
derne, Département des Aigles (1972) von Marcel Broodthaers oder Musée Sentimental
(1979) von Daniel Spoerri genannt werden.* Diese Arbeiten werden ebenfalls mit
frithneuzeitlichen Wunderkammern in Verbindung gebracht, gleichwohl aber auch
mit Alltagskultur und ihren dsthetischen Erscheinungsweisen assoziiert. So merkt
beispielsweise Wolfgang Drechsler in Bezug auf Daniel Spoerris Arbeiten an, dass
sie »sowohl auf den Reliquienkult als auch auf die Wunderkammern« (Drechsler
1987: 97) zugleich verweisen, jedoch die wichtigste Inspirationsquelle im »Trivial-
bereich« (Drechsler 1987: 101) liegt. So wandten sich Kiinstler:innen insbesondere
seit den 1960er-Jahren - >seit Duchamp< — dem alltagsisthetischen Bereich zu (vgl.
Kuni 2006: 69, Anm. 161). Beiden Bezugsfeldern gemein ist die Auseinandersetzung
mit musealen Sammlungs-, Ordnungs- und Zeigepraktiken, die sich vor allem im
Erdenken von anderen Prisentations- und Anordnungslogiken duflert. Horst Bre-
dekamp sieht darin den Eingang der isthetischen Strategie der Wunderkammern
in kiinstlerische Arbeiten begriindet:

»Eines der starksten Motive lag darin, dass es Kiinstler waren, die das Prinzip der
Kunstkammer im selben Zug, in dem es als Museum verloren ging, als Kunstwerk
realisierten. Die Wiederkehr der Kunstkammer war insbesondere gegen die white
box oder den white cube gerichtet, die sich in den Kunstmuseen und Calerien
durchgesetzt hatten.« (Bredekamp 2015b: 47)

Diese von Bredekamp formulierte These, die besagt, dass es vor allem Kinstler:in-
nen waren, die das Phinomen Wunderkammer fir die Gegenwart aufgriffen und
ihr zu einer Wiederkehr verholfen haben, ist ein essentieller Referenzpunkt dieses
Buchs. Es lassen sich in diesem Kontext drei verschiedene Bereiche ausmachen, in
denen sich die kiinstlerische Beschiftigung mit Wunderkammern verdichtet. Ei-
nerseits wird das Verhiltnis von Wissenschaft und Kunst in den Fokus geriickt und
mithilfe der historischen Wunderkammern an ein anderes vormodernes Verstind-
nis von Wissenschaft angekniipft. Eines der ersten wichtigen Beispiele in diesem
Kontext ist die von Maurizio Calvesi 1986 kuratierte 42. Biennale in Venedig, die
den Titel Arte e Scienza trug. Das Ausstellungskonzept der Biennale bestand aus sie-
ben unterschiedlich ausgerichteten Abteilungen (vgl. Pirovano 1986). Eine der Ab-
teilungen trug den Titel Wunderkammer und wurde von Adalgisa Lugli kuratiert, die
sich bereits in ihrer Publikation Naturalia e Mirabilia. I1 collezionismo enciclopedico nelle
Wunderkammern d’Europa (1983) mit dem Phinomen historischer Wunderkammern

49  Vgl. auch Busse/Gehrlach/Isak 2021 und Legge 2001.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

auseinandersetzte. In der Abteilung Wunderkammer stellte Lugli historische Wun-
derkammerdinge zusammen mit Kunst des 20. Jahrhunderts aus (vgl. Lugli 1986;
Calvesi 1986; Haase 1986).>° Auch Mark Dion beschiftigt sich seit den 1990er-Jahren
mit dem Verhiltnis von Wissenschaft und Kunst. Dions kiinstlerische Praxis ist ge-
kennzeichnet von Auseinandersetzungen mit epistemischen Klassifizierungssyste-
men und Ordnungsstrukturen vor allem im musealen Kontext, die er mit naturwis-
senschaftlichen (feldversuchsbasierten) Praktiken ergriindet und hinterfragt. Da-
bei sind frithneuzeitliche Wunderkammern immer wieder Bezugsrahmen fiir Di-
ons Arbeiten, um Kritik an dem kulturellen Konzept >Natur< und damit zusammen-
hingenden Prisentations- und Vermittlungsformen von (Naturkunde-)Museen zu
iiben (vgl. Rehwagen 2015: 116).

Andererseits gibt es Arbeiten, die einen stark subjektiven und autobiografischen
Zugang aufweisen und das isthetische Konzept frithneuzeitlicher Wunderkam-
mern nutzen, um die jeweilige kunstschaffende Person als Sammler:in zu insze-
nieren. Dieser Ansatz verweist auf Harald Szeemanns Begriff der »Individuelle[n]
Mythologie« (Szeemann 1985). Der im Rahmen seines gleichnamigen Ausstellungs-
bereichs auf der documenta 5 (1972) virulent gewordene, bewusst von Szeemann
offengelassene Begriff der>Individuellen Mythologie« beschreibt, grob skizziert, die
kiinstlerischen Ansitze des Zusammentragens personlicher Dinge und individu-
eller Erinnerungsstiicke.” Dieser radikal subjektive und teilweise autobiografisch
gepragte Zugang bringt die ausgestellten Dinge mit der kunstproduzierenden Per-
son zusammen, wodurch diese eine identititsstiftende Funktion einnehmen (vgl.
Bremer 2019; Szeemann 1985).°* Beispiele sind etwa das Museum der Unschuld> von

50 Ein weiteres Beispiel ist das Ausstellungsprojekt Assoziationsraum Wunderkammer
(24.04.—16.08.2015), das die Franckeschen Stiftungen zu Halle in Kooperation mit der
Burg Giebichenstein Kunsthochschule Halle entwickelten. Kuratiert von Nike Bitzner waren
in der Ausstellung internationale kiinstlerische und gestalterische Positionen zu sehen, die
sich mit dem Thema Wunderkammer beschéftigten und mit historischen Dingen aus dem
Kunst- und Naturalienkabinett der Franckeschen Stiftungen zu Halle korrespondierten.

51 Obwohl Harald Szeemann bereits in den 1960er-Jahren mit dem Begriff der>Individuellen
Mythologie< arbeitete, wurde die Bezeichnung erst 1972 zum Label fiir stark subjektive und
autobiografische kiinstlerische Arbeitsweisen.

52 Zur identitatskonstruierenden und -stiftenden Funktion von Dingen innerhalb von Kunst-
werken vgl. Nachtergael 2012, Kittner 2009, Krause-Wahl 2007 und Hoffmann-Curtius/Wenk
1996.

53  EinBeispiel, in demvorallem die kunstschaffende Person als Sammler:in in Erscheinung tritt
und sich mit vertrauten Dingen umgibt, ist das Museum der Unschuld von Orhan Pamuk in Is-
tanbul, das 2012 in Anlehnung an seinen 2008 erschienenen Roman er6ffnet wurde. Das Mu-
seum stellt Dinge aus, die im Roman Erwihnung finden. Im Klappentext des gleichnamigen
Katalogs wird das Museum der Unschuld als Wunderkammer beworben, dort heift es: »Orhan
Pamuks >Museum der Unschuld< ist eine phantastische Wunderkammer fiir alle Liebhaber
Istanbuls und der Werke des tirkischen Nobelpreistragers.« (Pamuk 2012: Klappentext)

- am 14.02.2026, 17:50:11,

37


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Orhan Pamuk, die Ausstellung The Hat Makes The Man**, im Rahmen dessen Robert
Wilson seine eigene Wunderkammer im Max Ernst Museum in Briihl kreierte oder
das Musée Sentimental® von Daniel Spoerri und Marie-Louise von Plessen.*
Dariiber hinaus findet das Verhiltnis von Wunderkammer und Digitalitit Ein-
gang in Kunstwerke. Das Internet als freier Denk- und Assoziationsraum mit seiner
hypertextbasierten Struktur, das immense Datenmengen und Informationskontin-
gente enthilt, erdffnet freie und individuelle Wissenskombinationen und Gedan-
kenspiele (vgl. Brakensiek 2006: 13). Seine Struktur kongruiert mit eben jener mul-
tiperspektivischen Beschaffenheit frithneuzeitlicher Wunderkammern, in der sich
die »Abneigung gegen eine blof3 linear organisierte Wissenschaft und Kunst« (Bra-
kensiek 2006: 13) zeigte. Das Internet erscheint somit auch als Ort und Medium is-
thetischer Erfahrung und birgt, als Wunderkammer gedacht, unendlich viele Po-
tenziale der freien und unabhingigen Wissensgenerierung (vgl. Noltze 2020).%”
Diese drei benannten thematischen Gewichtungen in Bezug auf die kiinstle-
rische Auseinandersetzung mit frithneuzeitlichen Wunderkammern lassen sich in
unterschiedlichen Intensititen auch in den Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Wil-
liams und Billie Tsien, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und
Los Carpinteros beobachten. Das Rekurrieren auf historische Wunderkammern ist

54  Firdie Ausstellung The Hat Makes The Man (13.05.—26.08.2018) im Max Ernst Museum Briihl
entwickelte Robert Wilson, US-amerikanischer Theaterregisseur, Lichtdesigner und Video-
kinstler, ausgehend von Max Ernsts Fotografien, eine raumgreifende, installative Arbeit, in
der er surrealistische Asthetiken aufgreift. Er kombinierte eigene Werke, Requisiten seiner
Theaterinszenierungen sowie Dinge aus seiner Sammlung miteinander. Das daraus entste-
hende Ensemble bezeichnete er als Wunderkammer.

55  Zusammen mit Marie-Louise von Plessen entwickelte Daniel Spoerri in den spdten 1970er-
Jahren das Ausstellungskonzept des Musée Sentimental. Dieses basierte auf der Idee, Kunst
und Alltagsgegenstande sowie personliche Erinnerungsstiicke — mit Gefiihlen und emotio-
nalen Verbindungen angereicherte Dinge —nebeneinander zu zeigen. Diese Strategie eroff-
nete, Uber tradierte Ausstellungsweisen hinausgehend, eine neue Perspektive auf museales
Zeigen. Zum Konzept des Musée Sentimental vgl. u.a. Heesen/Padberg 2011, Kamber 1990 und
Crasskamp 1979.

56  Ein weiteres Beispiel ist die Ausstellung Obsession — Collection. Sammlung Gerhard Theewen
(06.09.2022—23.04.2023) im Museum Morsbroich. Der vom ausgebildeten Bildhauer und
Grinder des Kolner Salon Verlag gestaltete Raum wurde im Ausstellungstext als moderne
Kunst- und Wunderkammer beschrieben. Sie gewéhrt einen Einblick in den Sammlungskos-
mosvon Gerhard Theewen, der als Kunstsammler vor allem Arbeiten rheinischer Kiinstler:in-
nen sammelt (vgl. auch Theewen 1994).

57 So bezeichnete etwa GCeorg Imdahl das Zusammenspiel der Werke von Hito Stey-
erl in der Ausstellung Hito Steyerl. | will survive der Kunstsammlung NRW (K21)
(26.09.2020-10.01.2021) als eine Art »digitale Wunderkammer« (Imdahl/Koldenhoff
2020: 0. S.). Zum Thema Wunderkammer und Internet vgl. auch Felixmiiller 2018, Burda
2011, Ullrich 2009 und Wulffen 2001.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

dabei sowohl im Bereich der kritischen Beschiftigung mit musealen Ausstellungs-
praktiken anzusiedeln als auch im Zusammenhang mit dem Anthropozin und aus
ihm hervorgehenden Fragestellungen zu verorten. Das wunderkammern als kiinstle-
rische Praxis folgt und implementiert methodische Theorieansitze, die innerhalb
des Diskurses um das Anthropozin in den letzten Jahren fiir das Denken von Welt
in relationaler Weise plddieren. Orientierend an Theoriemodellen, die Phinomene
und Ereignisse netzwerkartig und prozessual beschreiben und analysieren (vgl. Si-
mondon 2012; Latour 2002; Belliger/Krieger 2006), setzen sich Kiinstler:innen mit
frithneuzeitlichen Wunderkammern auseinander, da sie genau jenen strukturellen
Prinzipien und einem Denken von Welt in nicht-linearer, netzwerk- und rhizom-
artiger, pluritemporaler, polifokaler und transdisziplinirer Weise entsprechen, die
etwa modern-musealen Praktiken entgegenstehen.

Kinstler:innen setzen sich auf unterschiedliche isthetische Weise mit der
gegenwirtigen Bedeutung der frithneuzeitlichen Sammlungen auseinander und
kniipfen in ihren Arbeiten an die mit ihnen einhergehenden zentralen Themen und
Diskurse an: das Verhiltnis von Natur und Mensch (Janet Laurence und Amelie von
Waulffen), das Kuriose und Wundersame (Tod Williams und Billie Tsien sowie Ca-
mille Henrot) sowie transkulturelle Austauschprozesse (Georges Adéagbo und Los
Carpinteros). Diese werden zum einen inhaltlich aufgegriffen, zum anderen aber
auch zum Anlass genommen, methodologische Fragestellungen zu fokussieren. In
Bezug auf diese Diskurse besitzt der Rekurs auf Wunderkammern das dsthetisch-
politische Potenzial, tradierte Vorstellungen von der Institution des Museums oder
dem Verhiltnis von Naturwissenschaft und Kunst zu hinterfragen. Dies geschieht
auch im Sinne einer Institutions- und Wissenschaftsreflexion, die es vermag,
andere Perspektiven auf Wissen, Macht und damit zusammenhingende Blickre-
gime aufzuzeigen und ein neues Wahrnehmen von Welt zu erméglichen. Dadurch
werden neue Denkweisen erdffnet, die einen Zugang zur Welt in rhizomartigen®®
Strukturen, Geweben und Netzwerken anbieten.

1.2 Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropozén

Interpretiert man den zeitlichen Rahmen, beginnend ab den 2000er-Jahren bis in
die Gegenwart reichend, in dem die untersuchten Arbeiten von Georges Adéagbo,
Tod Williams und Billie Tsien, Camille Henrot, Amelie von Wulffen, Janet Laurence
und Los Carpinteros entstanden sind, und ordnet ihre Asthetik in diese Zeitspanne

58  Den Begriff des Rhizoms, der aus der Botanik stammt und ein reich verzweigtes Wurzelge-
flecht umschreibt, entwickeln Gilles Deleuze und Félix Guattari als Bild fiir ein Wissens- und
Denkmodell, das tradierte, durch die Metapher des Baums verkorperte, hierarchische Struk-
turen ablost (vgl. Deleuze/Guattari 1977).

- am 14.02.2026, 17:50:11,

39


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

kunsthistorisch, gesellschaftlich, politisch und naturwissenschaftlich ein, so stoft
man zwangsliufig auf den Begriff des Anthropozins.*

Die Prasenz der wunderkammernden Praxis wird in diesem Buch als Reaktion auf
die schwer zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen und undurchdring-
baren Wechselbeziehungen, Prozessen und Korrelationen, die mit dem Bewusst-
sein um das Anthropozin einhergehen, verkniipft. Demnach geht es nicht nur um
ein singulires Betrachten der einzelnen kiinstlerischen Positionen, sondern auch
um das verbindende Moment zwischen ihnen. Das wunderkammern als kiinstleri-
sche Praxis zu denken, bedeutet somit den Riickbezug auf vormodernes Sammeln,
Ordnen und Zeigen in Kunstwerken nicht nur als individuellen Ansatz zu begreifen,
sondern ihn als kollektives Phinomen kiinstlerischer Arbeitsweise in der Gegen-
wartskunst zu verstehen. Mit dem Rekurs auf frithneuzeitliche Wunderkammern
wird die Welt in einer Eindeutigkeiten negierenden, verstrickten und mikro- und
makrokosmisch strukturierten Weise dargestellt. Woraus folgende Fragestellungen
resultieren: Warum greifen Kinstler:innen in den letzten Jahren auf frithneuzeitli-
che Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken der frithneuzeitlichen Wunderkam-
mer zuriick? Was bedeutet es, mit dem Bewusstsein um das Anthropozin in der
Welt zu sein, und wie materialisiert sich dieses Wissen in der Kunst? Wie hingt dies
mit der dsthetischen Form der frithneuzeitlichen Wunderkammern zusammen und
welchen Einfluss hat diese auf die kiinstlerische Praxis des wunderkammerns?

Erinnern wir uns zunichst an das Jahr 2000. Der aus der Geologie stammen-
de Begriff des Anthropozins, den Paul Crutzen auf einer Fachkonferenz fiir Erd-
systemwissenschaften in Mexiko einbrachte, entfaltete in den darauffolgenden Jah-
ren eine enorme gesellschaftliche Wirkkraft. Ausgehend von dem im Anschluss an
die Tagung entstehenden Paper, das Crutzen zusammen mit Eugene F. Stoermer im
Newsletter des die Tagung ausrichtenden International Geosphere Biosphere Pro-
gramme (IGBP) publizierte (vgl. Crutzen/Stoermer 2000), wurde die These des Ein-
tretens in ein neues Erdzeitalter debattiert, was begrifflich durch die Verschiebung
vom Holozin zum Anthropozin markiert werden sollte.®

Der diskutierte Epochenbegriff des Anthropozins (Anthropos, altgriechisches
Wort fiir sMensch<) impliziert die Vorstellung von menschlicher Wirkmaichtigkeit,
mittels der sich der Mensch in die Erdschichten eingeschrieben und in ihnen nach-
weislich und nachhaltig eine Spur hinterlassen hat, so dass sich die Spezies Mensch
als maflgeblich prigende, geologische Kraft entwickelt hat. Dieses Ursprungs-
narrativ des Anthropozin-Begriffs wurde vielfach nacherzihlt, publiziert und

59  Reinhold Leinfelder verweist darauf, dass sich die Ideengeschichte des Anthropozéns be-
reits punktuell bis ins 19. Jahrhundert zuriickfiihren ldsst. So verwendete etwa der italieni-
sche Geologe Antonio Stoppani 1873 bereits die Umschreibung einer»anthropozoischen Ara
(Leinfelder 2020: 27).

60  Vgl.auch Crutzen 2002 und Anm. 21 in diesem Kapitel.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

reproduziert. Seitdem sind mehrere Jahre vergangen, dennoch sind die Diskurse
um das Anthropozin aktueller denn je, da die anthropogenen Verinderungen des
Erdsystems zunehmend konkreter werden: Etwa durch die globale Erwirmung, aus
der schmelzende Gletscherstrukturen und der Anstieg des Meeresspiegels resultie-
ren und ganze Landabschnitte unbewohnbar werden, oder die fiir den tierischen
und menschlichen Kérper gefihrlichen Hitzewellen, die grundlegende Transforma-
tionen und das Verschwinden von gesamten Okosystemen, unter anderem durch
die Versauerung der Meere, zur Folge haben. Hieraus gehen unter anderem das
grof3flichige Ausbleichen und Absterben von Korallenriffen und der massive Verlust
an Biodiversitit in Flora und Fauna hervor. Zudem ist die zunehmende Morbiditit
von Baumbestinden festzustellen, die mit dem sog. Waldsterben umschrieben
wird. Durch weitraumige Flichenversiegelungen wird das Eindringen von Regen-
wasser verhindert, wodurch zentrale Prozesse innerhalb der Bodenstruktur gestort
werden. Hinzu kommt die Abfallwirtschaft, die insbesondere auf nicht abbauba-
re Materialien reagieren muss, die sich in immenser Weise akkumulieren. Der
Verbrauch terrestrischer Ressourcen, die fiir die menschliche Energiegewinnung
zentral sind — wie Kohle, Erdél oder Erze — entfacht zudem politische Auseinan-
dersetzungen, die unilateralistische Bestrebungen beférdern. Dass der Mensch -
aufgrund seines messbaren geologischen Einflusses® — zum wirkmichtigen Faktor
gegeniiber seiner Umwelt geworden ist und zur Transformation des Erdsystems
beigetragen hat, wird durch die sich parallel ereignenden Einzelphinomene und
sich multipel abspielenden Krisen zunehmend prisenter und dadurch im Alltag
spiirbarer. Fiir dieses Buch ist jene soeben skizzierte Uniibersichtlichkeit und Kom-
plexitit des Anthropozins leitend, die aus emergenten, multidimensionalen und
unitberschaubaren Phinomenen und Ereignissen hervorgeht. Der daraus resultie-
rende Moment der Uberforderung angesichts der Vielgestaltigkeit und Quantitit
von Einzelereignissen und Prozessen, die in komplexer Weise miteinander verwo-
ben sind und deren Urspriinge und Konsequenzen sich oftmals der Wahrnehmung
entziehen, wird als Spezifikum der Gegenwart im Anthropozin aufgefasst.
Innerhalb der Diskurse um das Anthropozin wurden immer wieder auch kri-
tische Stimmen laut, die etwa das Sprechen vom Menschen — vom Anthropos — als
wirkmichtiger Spezies als essentialistisches Narrativauffassten, insofern dieses die

61 Bruno Latour umschreibt diese geologische Wirkmacht des Menschen mit folgenden Wor-
ten: »Wir sind Superman geworden« (Latour 2012: 167). Dem entgegnen lasst sich, dass der
Mensch in der evolutionsgesteuerten Besiedelung der Welt aus einer deskriptiven Perspekti-
ve heraus lediglich als eine von vielen Spezies agiert und die Natur, unabhingig von mensch-
lichen Einfliissen, stets biospharischen Verdnderungen unterlag. Hier ist etwa die Anreiche-
rung der Erdatmosphére mit Sauerstoff oder der Migration der ersten Wirbeltiere vom Was-
ser auf das Land beispielhaft zu nennen.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

4


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Tatsache verschleiere, dass es nicht alle Menschen, sondern ganz spezifische Le-
bensstile, Wirtschaftssysteme, Kolonialpolitiken und Technologien waren und sind,
die jene tiefgreifenden gegenwirtigen und zukiinftigen Verinderungen verursacht
haben (vgl. Horn 2017: 0. S.). Diese Auffassung schligt sich in verschiedenen begrift-
lichen Alternativen zum Anthropozin nieder, beispielsweise »Anglozin« (Bonneuil/
Fressoz 2013), »Kapitalozin« (Moore 2016), »Technozin«, »Chthuluzin«®* (Haraway
2016), »Anthropo-Not-Seen« (Cadena 2019) oder »Novozin« (Lovelock 2020). Das
Wissen um diese Asymmetrien und darum, »wie stark der Anthropos im Anthro-
pozin Ergebnis einer kapitalistischen, kolonialen und rassistischen Geschichte ist,
der sie die marginalisierte und unterdriickte Geschichte derjenigen Akteur_innen
entgegenstellt, auf deren Riicken Extraktionen in und von Umgebungen vorgenom-
men wurden und werden« (Hitttemann 2021:157; vgl. Yusoff 2018), muss daher stets
mitgedacht werden, wenn vom Kollektivsingular -Mensch« die Rede ist.*>

Das Situieren des >Anthropos<und die Frage danach, wer spricht, wer inkludiert
und wer exkludiert wird, ist daher essentiell — auch fiir die Perspektivierung die-
ses Buchs. Die Involviertheit des Menschen in ein komplexes Gewebe aus huma-
nen und nicht-humanen Akteuren, die alle von den grundlegenden terrestrischen
Verinderungen und ihren Auswirkungen auf die individuellen Lebenssituationen
betroffen sind, ergibt sich daher als mafigebliche Konsequenz aus dem Anthropo-
zin. Somit bedeutet es, mit dem Wissen um das Anthropozin® zu leben, auch »den
Menschen nicht mehr als >Krone der Schopfung« zu verstehen, sondern als Teilneh-
mer an Netzwerken sehr unterschiedlicher Handlungstriger, die Pflanzen, Tiere,
Landschaften, Ressourcen, Atmosphiren und Dinge umfassen« (Horn 2017: o. S.).
So ldsst sich das Anthropozin nicht nur als Epoche denken, die an einem der sog.

62 In diesem Kontext ist auch das Gesprich zwischen Donna Haraway und Martha Kenney zu
erwdhnen—abgedruckt im Sammelband Art in the Anthropocene. Encounters Among Aesthetics,
Politics, Environments and Epistemologies (2015) — in dem sie iiber die Begriffe des Anthropo-
zins, Kapitolozdns und Chthuluzéns sprechen (vgl. Haraway/Kenney 2015).

63 Vgl. hier auch Bajohr 2020.

64  Die Anthropozan-ldee lasst sich anhand von drei unterschiedlichen Ebenen beschreiben, die
Reinhold Leinfelder wie folgt konturiert: »a) der erdsystemaren Ebene, b) der geologisch stra-
tigraphischen Ebene sowie c) der konsequentialen Metaebene« (Leinfelder 2020: 27). Die
erdsystemare Ebene umfasst das menschliche Wirken in jeglichen lokalen und globalen Ge-
bieten, was Naturlandschaften zu Kulturlandschaften werden lasst. Durch das massive Ein-
greifen des Menschen wird jenes Bild der unberiihrten Natur als fiktiver Sehnsuchtsort und
vergangenes |deal entlarvt, das die Landschaftsmalerei seit jeher als Sujet fokussierte. Die
geologisch stratigraphische Ebene markiert die faktische Nachweisbarkeit des menschlichen
Handelns in den Sedimentschichten des Bodens. Die anthropogenen Transformationen des
Erdsystems sind als Spuren geologisch messbar und somit belegbar. Daraus folgert die kon-
sequentiale Metaebene, die jene gesellschaftliche Relevanz der ersten und zweiten Ebene in
den Blick nimmt und die vielgestaltigen Veranderungen des Lebens skizziert.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

golden spikes® ihren zeitlichen Anfang nimmt - etwa der Beginn der Industrialisie-
rung oder das Ziinden der ersten Atombombe —, sondern auch als Methode bzw.
systematisches Deutungsmuster (vgl. Skrandies 2023). Epistemologisch impliziert
diese Lesart daher nicht mehr in Dichotomien — wie etwa Mensch und Natur oder
Subjekt und Objekt — zu denken, sondern in Relationen. Das Bewusstsein um das
Anthropozin impliziert ein neues In-der-Welt-Sein und Mit-der-Welt-Sein, das es
neu zu kartografieren und zu justieren gilt, sowie von alten Gewissheiten und Glau-
benssitzen Abstand zu nehmen. Das macht augenscheinlich, wie grundlegend das
Wissen um das Anthropozin und das Denken mit ihm unsere normativen, episte-
mischen und politischen Maximen infrage stellt.

Aus dem naturwissenschaftlichen Vorschlag, dass das Erdsystem in eine neue
Epoche eingetreten sei — unabhingig davon, ob dieser offiziell Anerkennung erlang-
te oder nicht —, folgen also Konsequenzen, die unsere Art, die Welt zu denken, sie
politisch zu gestalten und den Umgang mit Wissen(-schaften) grundsitzlich trans-
formieren. Daraus resultieren wiederum fundamentale Fragen und Implikationen,
die neu sondiert werden miissen: Was ist Natur? Was ist der Mensch? Was ist Kultur?
Was ist Technik? (vgl. Hiittemann 2021: 154). Diese mit dem Anthropozin einher-
gehenden grundlegenden gesellschaftlichen Fragen haben auch Auswirkungen auf
die Kunst- und Kulturproduktion. Es sind nicht nur eine Vielzahl an Ausstellungen,
Tagungen und Monografien entstanden,*® sondern das Anthropozin als systema-
tisches Deutungsmuster der Gegenwart hat auch Eingang in kiinstlerische Praxis
gefunden. Die Darstellbarkeit und sinnliche Erfassung der Lebensbedingungen im
Anthropozin vermag die Kunst auf besondere Weise zu leisten. Denn Kiinstler:in-
nen

»sind an kein Protokoll gebunden, kénnen Leerstellen zulassen, Dinge exempla-
risch betrachten, iiberzeichnen oder mit einer anderen Sinnhaftigkeit als der lau-
fenden politischen Debatte versehen. Auf diese Weise wird eine andere Produkti-

65  DerBegriff golden spike bezeichneteinen stratigraphisch abzulesenden>Marker<, anhand des-
sen sich der Ubergang in eine neue Erdepoche ankiindigt. Golden spikes konturieren somit
geologische Zeiteinheiten, die offiziell als Global Stratotype Section and Point (CSSP) betitelt
werden. Die beiden Geologen Simon L. Lewis und Mark A. Maslin weisen darauf hin, dass
die Wahl des golden spikes einen mafigeblichen Einfluss darauf hat, welche Geschichte er-
zahlt und welche historischen Entwicklungsnarrative sich stabilisieren. Wahrend die Veror-
tung des golden spikes um 1610 vor allem soziale Implikationen mit sich bringt, insbesonde-
re das ungleiche Machtverhaltnis zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen, das
Wirtschaftswachstum, die Auswirkungen des globalisierten Handels und die gegenwartige
Abhingigkeitvon fossilen Brennstoffen, stiarkt die Setzung des golden spikes um 1964 das Nar-
rativ einer von Eliten gesteuerten technologischen Entwicklung, die jene Potenz besitzt, den
gesamten Planeten zu zerstoren (vgl. Lewis/Maslin 2015: 177-178).

66  Indiesem Kontextistanzumerken, dass der Begriff des Anthropozans mittlerweile auch eine
inflationare Nutzung erfihrt.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

43


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

onvon Wissen etabliert, die neue Wege des Erkennens, Verstehens und Handelns
ebnen kann« (Radtke/Scepanski/Wagner 2021: 15).

Mitihren kunstgenuinen Méglichkeiten — vor allem dem sinnlichen Erfahren — kon-
nen Kiinstler:innen so auf besondere Weise zum Verstehen des Anthropozins bei-
tragen.

Asthetik des Anthropozéns

Eva Horn geht im dritten Kapitel ihres zusammen mit Hannes Bergthaller ver-
fassten Buchs Anthropozin zur Einfiihrung (2019) der Frage nach, wie die von ihnen
skizzierte Gegenwart im Anthropozin in eine dsthetische Form iibersetzt werden
kann. Dabei formuliert sie »drei fundamentale Schwierigkeiten« (Horn 2019a:
126), die ihrer Meinung nach aus der Vorstellung resultieren, dass »[e]ine genuine
Asthetik des Anthropozins [..] iiber die Rhetorik der politischen Mobilisierung
und iber blofRe Thematisierungen hinausgehen [muss]« (Horn 2019a: 118). Die
dabei auftretenden Herausforderungen beschreibt sie vor allem als »Probleme der
Form« (Horn 2019a: 127). Die sich auf unterschiedliche Weise materialisierenden
Phinomene der Gegenwart sind schwer zu greifen und widersetzen sich einer
konkreten Formfixierung. Das sich daraus ergebende Darstellungsproblem lisst
das Anthropozin als emergentes Gesamtphinomen erscheinen. Es geht mit Un-
klarheiten dariiber einher, »in welchen riumlichen, quantitativen und zeitlichen
GroRenordnungen man seine Erscheinungsform fassen soll« (Horn 2019b: 176).
Eine Asthetik des Anthropozins fokussiert, nach Horn, daher die »Formlosigkeit
des Gegenstands« (Horn 2019a: 124). Daraus ergibt sich die Frage, wie die vom
Anthropozin modellierte, schwer zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen
und undurchdringbaren Wechselbeziehungen, Prozessen und Korrelationen mit
asthetischen Mitteln darstellbar gemacht werden kann. Als die drei Herausforde-
rungen fiir eine Asthetik des Anthropozins benennt Horn dabei: »Latenz als ein
Entzug der Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit; Verstrickung [...] als Struktur
eines neuen Bewusstseins von Ko-Existenz und Immanenz und das Aufeinander-
treffen inkompatibler GroRenmafistibe, ein >clash of scales<.« (Horn 2019a: 126) Bei
diesen drei dsthetischen Herausforderungen geht es Horn nicht um eine »Asthetik
des Undarstellbaren«, sondern um eine explizite Konturierung, die sie als »ein ana-
lytisches, hiufig experimentelles und hochgradig wissensgestiitztes Ausdriicklich-
Machen von Prozessen, Gegenstinden und Praktiken des Anthropozins« (Horn
2019a: 134) versteht.

Eine Asthetik des Anthropozins »muss sich [also] weniger mit der Entfremdung
von Mensch und Natur als mit deren fundamentaler Verfremdung auseinanderset-
zen, einem >Unheimlich-Werden< von Lebenswelt« (Horn 2019a: 125). Demzufolge
geht mit einer Asthetik des Anthropozins die Erkenntnis einher, dass der Mensch

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

es durchweg mit hybridisierten und kontaminierten Sphiren, Entititen und Phi-
nomenen in seiner Lebenswelt zu tun hat, die sowohl von Natur als auch Kultur
durchzogen sind. Dies formulierte Bruno Latour bereits mit seiner Idee der Qua-
si-Objekte, die er als hybride Konstellationen aus Natur, Gesellschaft und Sprache
beschreibt (vgl. Latour 1995: 71-77).*” Latour hilt in seiner Schrift Wir sind nie modern
gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie (1991) programmatisch die grund-
sitzliche Verstrickung von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren fest.
Aus der in der Moderne voneinander getrennten Sphiren resultierte die dualistische
Trennung von Natur und Kultur. Dieser separierende Impetus, der das Ziel verfolg-
te, hybridisierende, amalgierende und vermischende Bewegungen zu unterbinden,
konstituierte, so Latour, das moderne Denken mafigeblich (vgl. Latour 1995: 19-21,
76=77).

Fragt man also nach der Relevanz von Kunst in Bezug auf das Anthropozin, so
vermag diese — mit ihren kunstgenuinen Mitteln, etwa der leiblichen Erfahrung — zu
einem Verstehen beizutragen, wenn sie die grundsitzlichen Darstellungsherausfor-
derungen in Bezug auf das Anthropozin expliziert und Latenz, Verstrickung, Ska-
lierung zum Thema macht. Somit sowohl >Darstellbarkeit« als auch >Undarstellbar-
keit« fokussiert, wie Timo Skrandies pointiert:

»Kunst und dsthetische Artefakte sind dann relevant fir Wissen und Verstehen im
Anthropozin, wenn sie nicht schlicht mégliche Themen oder Motive >ausstellenc
oder darstellen (Klimawandel, Miill, Artensterben, Ruinen, Industrie, Biotechno-
logie, Kiinstliche Intelligenz u.A.), sondern mit den ihnen (nur ihnen?) zur Verfii-
gung stehenden, kunstgenuinen Modi und Kraften des Bildakteuriellen, der Form-
experimente, der heterotop situierten Forschung und der Materialititsdynami-
ken die Frage der Darstellung — der Darstellbarkeit und Undarstellbarkeit —selbst
thematisch werden lassen, d.h. darstellen. Dann kann Kunst im Anthropozan als
heteronome Diskursivierung, als Forschung und als eigenstandige Reflexion des
prekaren Verhiltnisses von Menschlichem und Nichtmenschlichem epistemische
Geltung haben.« (Skrandies 2023: 16)

Wie hingt das mit der wunderkammernden Praxis von Kinstler:innen zusammen?
Die asthetische Form der Wunderkammern vermag das Anthropozin, in den theo-
retischen Diskursen verstanden als komplexes System mit vielgestaltigen planeta-
rischen Verflechtungen, auf besondere Weise zu vermitteln, indem sie Latenz sam-
melnd expliziert, Verstrickung ordnend darstellt und den clash of scales zeigend wahr-
nehmbar macht. wunderkammerndes Sammeln, Ordnen und Zeigen im Anthropo-
zin bedeutet also folglich, den Entzug der Wahrnehmbarkeit und Darstellbarkeit,
die Struktur eines neuen Bewusstseins von Ko-Existenz und Immanenz und das

67  Vgl. hier auch Barla/Steinschaden 2012: 3—4.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

45


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Aufeinandertreffen inkompatibler Gréfienmafistibe, wie sie Horn konstatiert, in
Kunstwerken sinnlich erfahrbar zu machen.

1.2.1 Latenz sammeln

Sammeln bedeutet das Suchen, Auswihlen und Zusammentragen von Dingen®®, die
in ihrer Zusammenkunft eine Sammlung ergeben. Gesammelt werden Alltagsge-
genstinde, museale Artefakte oder Dinge, denen in spezifischen (kulturellen) Kon-
texten eine unterschiedliche Bedeutung zugesprochen wird. Dabei handelt es sich
im kinstlerischen Sammelprozess meistens nicht um vermeintlich wertvolle Ge-
genstinde. Es sind keine >schénen Dinges, die dem moralischen Wertesystem der
asthetischen Theorie des 18. Jahrhunderts entsprechen, das sich vom Alltiglichen
dezidiert abheben wollte (vgl. Thamer 2015: 80), sondern gerade banale Materiali-
en, gefundene Dinge oder Erinnerungsstiicke, aber auch bearbeitete und verinder-
te Artefakte, die sich wie in frithneuzeitlichen Wunderkammern besonders durch
ihre Heterogenitit und ihre Zusammenkunft verschiedener Materialien als hybride
Konfiguration auszeichnen.

Vor dem Hintergrund der ambivalenten Bedeutung des Sammelns heute, die
sich aus dem Spannungsfeld von zwei Polen — dem Bild des unreflektierten Kon-
sums durch materielle Akkumulation einerseits und jenem des bewahrenden Ges-
tus im Sinne von Nachhaltigkeit andererseits — ergibt (vgl. Kapitel 2.1), stellt sich
die Frage danach, was es fuir Kiinstler:innen bedeutet, mit dem Wissen um das An-
thropozin zu sammeln. In den Kunstwerken, die in diesem Buch untersucht wer-
den, findet sich eine spezifische Form des kiinstlerischen Sammelns wieder, die sich
mit eben diesem Spannungsfeld in Verbindung bringen lasst. Die dsthetischen Stra-
tegien des Sammelns, die sich in wunderkammernder Praxis finden, liefRen sich als

68 Dingenkommtdabeieine wichtige Rolle zu. Der viel prophezeite Dingverlust (vgl. Erpenbeck
2009; Asendorf 2009) durch die sich entwickelnde, mittlerweile jeden gesellschaftlichen Be-
reich durchziehende Digitalitdt bewahrheitete sich nicht. Viel eher ist seit den letzten Jah-
ren eine Hinwendung zum Materiellen (material turn) und eine gesteigerte Aufmerksamkeit
an Dingen zu beobachten, die sich durch die unterschiedlichsten Disziplinen zieht (vgl. Wil-
de 2015: 35). Lange wurde nur wertvollen Dingen, etwa musealen und ausstellungswiirdi-
gen Dingen, Beachtung geschenkt, vor allem im Forschungsfeld der Materiellen Kultur, nicht
aber banalen Alltagsdingen. Dingen wurde somit mit»unterschiedlichen Aufmerksamkeits-
niveaus« (Hahn 2015:10) begegnet, was sich in den letzten Jahren dndert. Das zeigt sich unter
anderem auch in Form von Meta-Narrativen, die anhand von banalen, alltidglichen Dingen
erzihlt werden, die mittels einer spezifischen numerischen Auswahl eben jenen einen ge-
steigerten Wert zuschreiben, z.B. Die Dinge. Eine Geschichte der Frauen in 100 Objekten (2022)
von Annabelle Hirsch, Zweihundertfiinfzig Dinge, die Architekt:innen wissen sollten (2022) von
Michael Sorkin, Der Mensch und seine Dinge. Eine Geschichte der Zivilisation, erzihlt von 64 Objek-
ten (2020) von Stefan Laube und Souvenirs. 50 Dinge, die es hier nicht gibt (2019) von Katharina
Koppenwallner.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

Arbeit an Latenz auffassen, die nach Eva Horn eine Asthetik des Anthropozins er-
fordert. Insofern, als dass die Arbeiten nicht versuchen, dieses Spannungsfeld und
somit das Unsichtbare, das nicht Greifbare zu kaschieren, sondern vielmehr das Un-
terschwellige und das nicht Fassbare in seiner Ambivalenz dezidiert zu markieren
und ihm eine Kontur zu verleihen. Die Forderung nach Arbeit an Latenz entspricht
der Konstitution von Katastrophen im Anthropozin, den »Metakrisen« (Horn 2014:
19), welche die Uberlebensbedingungen auf der Erde im Gesamten infrage stellen
und durch einen sog. tipping point hervorgerufen werden, der einen zunichst sta-
bil erscheinenden Zustand in einen instabilen umschlagen lasst (vgl. Horn 2014:17).
Diese »Metakrisen« (Horn 2014: 19) lassen sich als »Katastrophen ohne Ereignisc,
als Einschnitte ohne »prizisen Moment oder einen begrenzbaren Ort« (Horn 2014:
20) verstehen. Sie sind gekennzeichnet durch einen schleichenden Prozess, der in
einzelnen Symptomen, beispielsweise durch einen Wirbelsturm, sichtbar wird und
als Indiz fiir eine >Metakrise« gelesen werden kann.* Sie setzen sich demnach aus
einer Vielfalt von einzelnen Faktoren und Symptomen zusammen, und »[a]nders
als bei festen Korpern sind Umschlagspunkte komplexer Systeme darum ungeheu-
er schwer zu antizipieren« (Horn 2017: 0. S.).

Da dieses Latente schwer zu greifen ist, wie in Horns Ausfithrungen augen-
scheinlich wird, ist das Bild des >blinden Passagiers< hilfreich, das Hans Ulrich
Gumbrecht mit Bezug auf den Geschichtstheoretiker Eelco Runia nutzt, um das
Phinomen der Latenz zu erkliren (vgl. Gumbrecht 2011: 10). Diese Metapher
erliutert er wie folgt:

»Kern von Latenz sei eine kaum durch Skepsis zu schwiachende Gewissheit (iber
die raumliche Ndhe eines Kérpers oder eines materiellen Gegenstandes, der nicht
im Bereich der aktuellen Wahrnehmung liegt und dessen Ort wir ebenso wenig
kennen wie seine Identitit. Der blinde Passagier kann sich ohne groRere Gefahr
auf dem Deck eines Kreuzfahrtschiffes zeigen.« (Gumbrecht 2011: 10)

Das Bild des >blinden Passagiers« verdeutlicht demnach jene unsichtbaren Phino-
mene — etwa >Metakrisen«< —, die zwar anwesend sind, jedoch noch nicht in den Be-
reich des Sicht- und Wahrnehmbaren getreten sind.

In Krzysztof Pomians Konzept der »Semiophoren« (Pomian 2007: 52) wird dem
Phinomen der Latenz ebenfalls ein hoher Stellenwert zugesprochen, insbesondere

69  Einganz anderes Katastrophengefiihl entstand durch den sich im Mirz 2020 global verbrei-
tenden Coronavirus, der eine Pandemie mit eindeutig lokalisierbarem tipping point hervor-
rief. Diese neu auftretende pandemische Krise kam aggravierend zu der bereits bestehen-
den »6kologischen Katastrophe des Anthropozans« hinzu, was Eva Horn wie folgt prazisiert:
»Mitten in der Katastrophe ohne Ereignis trifft uns [..] die Katastrophe als Ereignis schlecht-
hin.« (Horn 2020: 0. S.)

- am 14.02.2026, 17:50:11,

47


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

in Bezug auf kulturelle Sammlungspraktiken. In seinem in den 1980er-Jahren ent-
wickelten Ansatz differenziert er »Semiophoren« als »Reprisentanten des Unsicht-
baren« (Pomian 2007: 52) von niitzlichen Dingen mit einem eindeutigen Gebrauchs-
wert. Das den Semiophoren inhirente Latente und stets Mitschwingende entfaltet
sich durch den Entzug aus dem dkonomischen Warenkreislauf: »Wenn ein Gegen-
stand nicht mehr am Austausch teilnimmt, wenn er, was auf dasselbe hinausliuft,
jede Bedeutung verloren hat und méglicherweise auch jede Niitzlichkeit, wird er zu
Abfall. Solange er dagegen Bestandteil einer Sammlung bleibt, ist er auch Trager von
Bedeutung, Zeichentriger, Semiophor.« (Pomian 2007: 81)

Seine Erkenntnisse erlangt Pomian infolge seiner Beschiftigung mit den
Sammlungen der Familie Medici in Florenz und anderer Privatsammlungen, die
sich aus mirabilia, exotica und curiosa zusammensetzen. Anhand dieser beobachtet
Pomian, dass die Dinge nicht aufgrund ihres Gebrauchswerts in die Sammlungen
aufgenommen wurden, sondern angesichts der ihnen beigemessenen Bedeutung
(vgl. Samida 2014: 249). Eine Sammlung sieht Pomian also in jener »Zusammen-
stellung natiirlicher oder kiinstlicher Gegenstinde [gegeben], die zeitweise oder
endgiltig aus dem Kreislauf 6konomischer Aktivititen herausgehalten werden,
und zwar an einem abgeschlossenen, eigens zu diesem Zwecke eingerichteten
Ort, an dem die Gegenstinde ausgestellt werden und angesehen werden kénnen«
(Pomian 2007: 16).7°

Im Anthropozin gestaltet sich Pomians Semiophoren-Konzept noch grundle-
gender, da die Dinge, die durch die wunderkammernde Praxis zusammenkommen,
als »Reprisentanten des Unsichtbaren« (Pomian 2007: 52) in ihrer neuen Funktion
als Kunstwerk auf Transformationsprozesse des Anthropozins referenzieren. Die-
se weisen wiederum die Eigenschaft der Unsichtbarkeit auf und erscheinen in ih-
rer Latenz und Unterschwelligkeit bereits als hyperkomplex. Diese doppelte Latenz-
struktur ist durch die materiale Fiille, mit der Besucher:innen in Wunderkammern
konfrontiert werden, nochmals potenziert, was sich mit Sandra Mitchells Ausfith-
rungen zur Darstellbarkeit von Welt in Verbindung bringen ldsst: »Die Vorstellung,
es gebe fiir die Welt nur eine einzige wahre Abbildung, die genau ihrem natiirlichen
Wesen entspricht, ist vermessen.« (Mitchell 2008: 23) Daraus folgernd kommt Mit-
chell zu dem Schluss: »Das Leben ist nicht einfach, und deshalb kénnen auch unsere
Abbildungen des Lebens, unsere Erklirungen und Theorien iiber seine Funktions-
weise nicht einfach sein.« (Mitchell 2008: 22)"

70 In einer negativen Auslegung liefRe sich argumentieren, dass die Dinge durch ihre Musea-
lisierung ihrer urspriinglichen Bestimmung beraubt werden. Sie werden funktionslos und
erhalten eine neue Konnotation (vgl. Heesen 2012: 176-177).

71 Sandra Mitchell entwickelt die Idee einer neuen Erkenntnistheorie, die sie als »integrativen
Pluralismus« (Mitchell 2008: 22) bezeichnet. Diese besteht aus drei Paradigmen: »Pluralis-
mus«, »Pragmatismus« und »Dynamik des Wissens« (Mitchell 2008: 22—23). Der >Pluralis-
mus< beschreibt die vielen Ausdeutungsmaoglichkeiten und Modelle, die stets parallel exis-

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

Bezieht man Mitchells resiimierende Aussagen auf die in diesem Buch unter-
suchten Arbeiten, so wird hier durch die Vielzahl der angesammelten Dinge, den
raumgreifenden, installativen Charakter, die diversifizierte Formensprache und die
vielschichtige Verweisstruktur ein hohes 4sthetisches Maf an Komplexitit erzielt,
wodurch sich bei der Wahrnehmung fast zwangsliufig das Moment der Uberforde-
rung einstellt. Dieses resultiert unter anderem aus der zeitlichen Diskrepanz, die
sich fast zwangsliufig einstellt, da sich die Bewegung der Betrachtenden im Raum
nicht mit der Zeit eines imaginierten Geschehens in der Arbeit harmonisieren lisst.
So entsteht »eine Spannung zwischen der begrenzten Echtzeit des Durchlaufens der
Installation und der prinzipiell unendlichen Zeit der isthetischen Erfahrung« (Re-
bentisch 2014: 174). Dazu fithrt Juliane Rebentisch weiter aus:

»Das aus dieser Spannung nicht selten resultierende Unbehagen, nicht alles
gesehen oder den falschen Dingen in der Installation zu viel Aufmerksamkeit
geschenkt zu haben oder sich zu sehr von der generellen Atmosphire statt eini-
ger dieser gegenlber sperrigen Details gewidmet zu haben oder iiberhaupt: zu
schnell gelaufen zu sein, ist ein Reflex dessen, dafs [sic!] die Zeit der dsthetischen
Erfahrung nur willkiirlich begrenzt werden kann, daf} [sic!] sie nur willkirlich
beendet werden kann.« (Rebentisch 2014: 174)

Diese De-Synchronisation von Eigenzeit der Arbeit und Dauer der dsthetischen Er-
fahrung trigt in Kombination mit der Vielzahl an heterogenen Dingen zur Uberfor-
derung und Verunsicherung der Betrachtenden bei.” Die Arbeiten kniipfen damit
an jene Asthetik und Dingfiille frithneuzeitlicher Wunderkammern an, die in Rei-
seberichten von Besucher:innen der Sammlungen iiberliefert sind (in Bezug auf die
Wunderkammer von Rudolf 111 vgl. etwa Bukovinskd 2003). Durch das kiinstleri-
sche Sammeln als Konkretisierung des Unterschwelligen werden die »Transforma-

tieren, und negiert die Annahme, es gabe nur ein einziges Erklarungsmodell. Der >Pragma-
tismus< erkennt die unterschiedlichen visuellen Modi an, um Sachverhalte und Relationen
darzustellen, und trotzt damit der Annahme, es gidbe nur eine einzige Darstellungsweise mit
Absolutheitsanspruch. Die >Dynamik des Wissenss, die einem statischen Universalismus ge-
genlbersteht, umreifdt die Variabilitit und Veranderbarkeit von Wissen (vgl. Mitchell 2008:
22-23).

72 Dieindiesem Zusammenhangvon den Betrachtenden erforderliche »raum-zeitliche Synthe-
seleistung« erldutert Juliane Rebentisch folgendermafen: »Weil die Bedeutung der einzel-
nen Elemente in der Installation sich nie auf einen [..] narrativen Sinn zurlckfithren a3t
[sic!], derihre Stellung im Gesamt der Installation abschlieRend zu erklaren verméochte, mufd
[sic!] sich konsequenterweise auch die raum-zeitliche Syntheseleistung des Betrachters, die
vergangene und zukiinftige (weiter vorne und weiter hinten gesehene) Momente der Instal-
lation zu Sinnzusammenhidngen zusammennimmt, immer als kontingent erweisen.« (Re-
bentisch 2014:172)

- am 14.02.2026, 17:50:11,

49


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

tionsprozesse[] des Anthropozins« (Horn 2019a: 133) und die damit einhergehende
Komplexititsstruktur der Gegenwart sinnlich erfahrbar.

In der Arbeit von Janet Laurence (vgl. Kapitel 4.2) wird etwa das Korallensterben
in Form von Spuren ehemals bunter und lebendiger Korallen und Riffbewohner:in-
nen augenscheinlich, wodurch die Ausmafie der aus der Erwirmung und Versaue-
rung der Meere resultierenden Habitatzerstdrung des Great Barrier Reef in Ansit-
zen erahnbar werden. Durch die von Laurence aus naturwissenschaftlichen musea-
len Sammlungen zusammengetragenen Priparate wird zudem ein institutionsre-
flektierender Gestus impliziert, der das naturwissenschaftliche Sammeln als Prak-
tik inszeniert, die zur Ausbeutung und Zerstérung von Korallenriffen beigetragen
hat, etwa durch die historische Aneignung im Rahmen westlicher Kolonisierung, die
nicht nur die gewaltsame Erschliefung von Land-, sondern auch von Meeresterrito-
rien umfasst (vgl. Loffler 2021). Das Sammeln in den Arbeiten von Georges Adéagbo
(vgl. Kapitel 2.2) und Los Carpinteros (vgl. Kapitel 4.3) bedeutet dagegen, kulturelle
Austauschprozesse sichtbar zu machen, die in Form der gesammelten Dinge offen-
kundig werden. Zum einen in der Alltagspraxis, zum anderen im musealen Kontext.
Die Fiille der Dinge aus (aufer-)europdischen Kontexten verweist auf die zuneh-
mend globalisierte Welt im Anthropozin, die immer noch von kolonialen Struktu-
ren bestimmt ist und sich durch ihre soziale Komplexitit einer Darstellung entzieht.
Durch die gesammelten Dinge in den Arbeiten von Amelie von Wulffen (vgl. Kapi-
tel 3.2) und Camille Henrot (vgl. Kapitel 3.3) werden die mikro- und makrokosmi-
schen Verstrickungen unserer Alltagswelt mit der Fiille von gesammelten digitalen
und analogen Bildern abgebildet.” Die miteinander in Beziehung gesetzten Dinge
stellen Verbindungen zu unterschiedlichen visuellen Kulturen her. In der Arbeit von
Tod Williams und Billie Tsien (vgl. Kapitel 2.3) wird das Sammeln zur kollektiven
Handlungsweise, wodurch sie Kreativprozesse und das netzwerkorientierte Arbei-
ten in Kollektiven reflektieren.

Kiinstlerisches Sammeln im Anthropozin bedeutet somit, der Komplexitit
von Welt und ihrer stetigen Verinderung, die in den Dingen mitschwingt, eine
Kontur zu verleihen. Die 4sthetische Form der Wunderkammer vermag die vielen
versteckten Mechanismen, Phinomene und Prozesse des Anthropozins sichtbar zu
machen, die gerade in ihrer Latenz und Unterschwelligkeit als schwer konturierbar
erscheinen.

73 Zum Verhiltnis von Museum und Anthropozan vgl. auch Méllers 2014 und Keogh/Méllers
2014.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

1.2.2 Verstrickung ordnen

Eine Asthetik des Anthropozins prigt, nach Eva Horn, neben der Arbeit an La-
tenz, die Herausforderung der Darstellbarkeit einer terrestrischen Immanenz und
Verstrickung. Diese impliziert zunichst, dass der Mensch die >Natur< nicht linger
als sein Gegeniiber identifizieren kann, sondern sich selbst als mit ihr verwoben
erkennen sollte — etwa im Sinne von Donna Haraways Verstindnis von Verstri-
ckung: »[S]pecies of all kinds are consequent upon worldly subject- and object-
shaping entanglements« (Haraway 2016: 13). Haraway denkt das Leben in der von
ihr so benannten gegenwirtigen Ara des Chthuluzins als dichte Verflechtung,
in der die existierenden Wesen in enger Verbundenheit miteinander leben (vgl.
Haraway 2016: 2). Die Zusammenhinge und Interdependenzen menschlicher und
nicht-menschlicher Verstrickungen visualisiert sie anhand einer textilbezogenen
Metapher: Sie erklirt diese anhand von Fadenspielen (vgl. Haraway 2016: 34—35;
Linke 2021: 138-139). Die von Haraway beschriebenen Verbindungen - entangle-
ments — greift auch Horn in dhnlicher Weise im Kontext ihrer Uberlegungen zur
Asthetik des Anthropozins auf. Hier fiihrt sie in Bezug auf die Positionierung des
Menschen gegeniiber seiner Umwelt aus, dass er sich gegenwirtig nicht aufierhalb
stehend, sondern im >Inneren der Dinge<befinde: »[[]m Inneren des Klimawandels,
inmitten von koexistierenden Lebensformen, umstellt von Technologien und ihren
Folgen, anhingig von Kapital- und Materialfliissen, die Okonomien und Okologien
unkontrolliert verindern.« (Horn 2019a: 126)

Welche Rolle spielt in diesem Kontext das Ordnen? Ordnen bedeutet zunichst,
Dinge in eine bestimmte Clusterung, eine Reihenfolge oder in Bezug miteinander
zu bringen. Das Ordnen verrit dabei viel iiber die ithm zugrunde liegenden Denk-
strukturen. So zeigt es sich in wunderkammernder kiinstlerischer Praxis in eben jener
vernetzenden und verwobenen Weise, die Haraway als entanglement beschreibt, um
Komplexititen von Welt darstellbar zu machen, aber auch bestehende Ordnungs-
weisen zu hinterfragen und diese neu zu denken. Das spezifisch wunderkammernde
in kinstlerischer Praxis bedeutet — wie sich in Kapitel 3 zeigen wird — auch, dass
Kiinstler:innen sich mit Asthetiken des Vernetzens auseinandersetzen, wobei kon-
taminierende Qualititen eine besondere Rolle spielen.

Zentral ist fur die folgenden Ausfithrungen, dass das Anthropozin (er)fordert,
in vernetzten und wechselseitig bedingenden Systemen und in von Kultur und Na-
tur gleichermafien durchdrungenen Bereichen zu denken, im Sinne einer »radika-
le[n] Verstrickung[]« (Haas/Haas/Magauer/Pohl 2021: 11). Die relationale Asthetik,
die das Bild des Netzwerks besitzt, ist dementsprechend eng mit ihr verwoben, was
auch die Forschung um Netzwerkmodelle in der Naturwissenschaft bestitigt, denn
»[d]ie veristelten und verzweigten Stammbaume der konventionellen Evolutions-
biologie, auch Kladogramme genannt«, wurden abgeldst: Die Forschung in diesem
Feld orientiert sich gegenwirtig »weniger an Abstammung, als vielmehr an horizon-

- am 14.02.2026, 17:50:11,

51


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

talem Gentransfer und mikrobiotischem Leben« (Wittmann 2021: 225, Anm. 6; Mc-
Fall-Ngai 2017: 59). Die Prisenz von Netzwerken ldsst sich nicht nur auf den Bereich
der Biologie beziehen, sondern sie spielt ebenfalls in anderen Feldern eine wich-
tige Rolle, etwa dem aus der konstruktivistischen Wissenschafts- und Technikfor-
schung herrithrenden Ansatz der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT), der sich in den
1980er-Jahren entwickelte (vgl. u.a. Latour 1996, 1999, 2007; Law/Hassard 1999) und
seitdem in den verschiedenen Disziplinen diskutiert wird (vgl. u.a. Belliger/Krieger
2006; Voss/Peuker 2006; Kneer/Schroer/Schiittpelz 2008; Wieser 2012). Das der ANT
zugrunde liegende Denken in Verflechtung von menschlichen und nicht-menschli-
chen Akteuren in Netzwerken spricht allen Entititen ein intrinsisches Handlungs-
potenzial zu, eine sog. agency. Weniger als Modell mit Anwendungscharakter, son-
dern als grundlegende Denkweise kann die ANT durch das Angebot ihres Perspek-
tivwechsels unsere Alltagswelt wie einen roten Faden durchziehen, was Horn exem-
plarisch anhand der Landwirtschaft veranschaulicht:

»Was wiirde es heifsen, zum Beispiel Landwirtschaft nicht nur als menschliche
Kulturtechnik zu denken, die auf Natur einwirkt und Natur benutzt, sondern
als Handlungsgefiige zwischen Menschen, Landschaften, Tieren, Geriten, Was-
serkreislaufen und Jahreszeiten zu beschreiben? Oder Menschen, Tiere und
Pflanzen als Lebe-Wesen, als lebendige, fiihlende und interagierende Kérper und
Innerlichkeiten zu verstehen.« (Horn 2017: 0. S.; vgl. Weber 2013)

Ahnlich eréffnet Anna Lowenhaupt Tsing in ihrem Buch Der Pilz am Ende der Welt
(2018) den Blick auf unsere kapitalistische Gegenwart mittels des Beziehungsge-
flechts des Matsutake-Pilzes. Indem sie die Geschichten der Pilzsammler:innen,
Wissenschaftlerinnen und Hindler:innen als Netzwerk mit relationaler Asthetik
aufspannt, zeichnet sie die komplexen Verflechtungen, die sich anhand des Pilzes
er6ffnen, nach (vgl. Tsing 2018). Der Begriff der Kontamination, der die gegensei-
tige Durchdringung von >natiirlichen< und >kiinstlichen< Sphiren beschreibt, ist
dabei essentiell.

In der kiinstlerischen Praxis von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsi-
en, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros finden
sich dsthetische Ordnungsstrategien wieder, die materielle Fiille statt Vereinzelung
implizieren und dadurch das dsthetische Moment der Verstrickung betonen. Die
zunichst gesammelten und zusammengetragenen heterogenen Dinge werden in
eine »produktive Unordnung« (Felixmiiller 2018:11) gebracht, dadurch stellen sich in
den Arbeiten formalisthetisch iiberraschende Analogien her. Die miteinander kom-
binierten und arrangierten Dinge im Ausstellungsraum ergeben jeweils ein hybri-
des Ensemble, das durch die mannigfaltigen Assoziationsmoglichkeiten und Varia-
tionen einerseits durch seine Komplexitit itberfordert, andererseits zur Fokussie-
rung einlddt und ein kritisches Denken in Bezug auf tradierte Dualismen initiiert.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

Kiinstlerisches Ordnen im Sinne einer Asthetik des Anthropozins ist demnach
von der Praktik des Verstrickens, Vernetzens, Verwebens und Kontaminierens be-
stimmt. So lenkt die wunderkammernde Praxis den Fokus auf kollektive, vernetzen-
de, prozessuale und relational-strukturierte kiinstlerische Arbeitsweisen, die vor al-
lem Kontaminationen sichtbar machen. Die dinglichen Verstrickungen, in denen
das Ordnen im Sinne einer anderen Ordnung der Dinge (vgl. Foucault 2017) wahr-
nehmbar wird, implizieren die grundlegende Koexistenz menschlicher und nicht-
menschlicher Spezies, die mit dem Wissen um das Anthropozin nicht linger als ge-
geniiberstehend aufgefasst werden kénnen, sondern als miteinander verwoben er-
scheinen. So besitzt die hybride Gestaltung von Wunderkammern das rezeptionsis-
thetische Potenzial, die Welt als kontaminiertes Konglomerat aus Kultur und Natur
zu begreifen, ebenso wie es Horn fiir eine Asthetik des Anthropozins formuliert:
»Denken im Bewusstsein des Anthropozins muss [...] darauf zielen, menschliche
Lebensformen und nicht-menschliches Sein als gemeinsamen Zusammenhang zu
verstehen.« (Horn 2017: 0. S.) Die dsthetische Form von Wunderkammern - als hy-
bride Konstellation — erméglicht es, eben jene terrestrische Immanenz, mit der es
der Mensch im Anthropozin zu tun hat, bildlich darzustellen und die Welt in ih-
rer Komplexitit als »Assoziierung von Menschen und nicht-menschlichen Wesen«
(Latour 1995: 11) sinnlich erfahrbar zu machen.

1.2.3 Skalierung zeigen

Neben dem Sammeln und Zeigen gehort auch das Inszenieren, Exponieren und Ver-
mitteln — kurzum das Zeigen — zur Praxis des wunderkammerns. Dabei spielen Rah-
men eine wichtige Rolle, die in unterschiedliche Modi des Zeigens involviert sind.
Sie kénnen vielfiltige Formen annehmen — etwa Bilderrahmen, Vitrinen, Regale,
visuelle Markierungen auf Boden oder Wand — aber auch als ideelle Eingrenzungen
gedacht werden. In diesem Sinne konstituieren auch Kontexte Rahmen. Sie prasen-
tieren demnach nicht nur, sondern framen das Gezeigte als zu Zeigendes mafigeblich
und bestimmen seine Wahrnehmung mit. In wunderkammernder Praxis ist zu beob-
achten, dass institutionelle, historisch gewachsene Zeigepraktiken reflektiert wer-
den und sowohl modern-museales Zeigen als auch vormodernes Zeigen aufgegrif-
fen wird, das sich in frithneuzeitlichen Wunderkammern manifestierte. Mittels der
De-Komposition von tradierten Rahmenformen werden neue Weisen des Zeigens
fiir die Institution des Museums ausgelotet. Zentral ist dabei das bewusste Situie-
ren im Sinne eines Aufzeigens von Macht- und Blickregimen und das dsthetische
Rekurrieren des Zeigens auf die Geschichtlichkeit des jeweiligen musealen Orts, so-
mit das Riickkoppeln der kiinstlerischen Auseinandersetzung an den je spezifischen
(Zeige-)Kontext. Die Art des Zeigens wird dadurch auch in seiner historischen Ent-
wicklung und Tradierung zum Thema gemacht. Rahmen tangieren zudem immer

- am 14.02.2026, 17:50:11,

53


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

auch das Problem der Skalierung in Bezug darauf, wie eng oder wie weit eine Gren-
ze gezogen wird.

Wie kénnen nahe und ferne Phinomene - etwa lokale und globale — miteinan-
der in Bezug gesetzt werden? Welche Verbindungen bestehen zwischen mikro- und
makrokosmischen Phinomenen? Diese Fragen werden mit dem Wissen um das An-
thropozin komplexer und schwerer zu erfassen sein. Skalierung im Anthropozin
zu denken, betrifft sowohl riumliche als auch zeitliche Dimensionen und erdffnet
dadurch insbesondere Fragen nach Relationalitit, Emergenz und Interdependenz.
Skalen sind dabei nicht als statisch existierende Mafeinheiten zu denken, sondern
sie existieren nur innerhalb eines relationalen Verhiltnisses. Zentimeter, Meter und
Kilometer stellen eine solche Skalenvarianz dar (vgl. Horn 2019b:180). So treten Ska-
lierungen erst in das Feld der Sichtbarkeit ein, wenn sie mit anderen GréfRenmaf3-
stiben in Bezug gesetzt werden.” Fiir das Imaginieren dieses Sichtbarkeitsfelds ist
die Unterscheidung der drei sog. >Stratac hilfreich, die Horn differenziert:

»Stratum Il ist alles, was in der gleichen GroRenordnung wie eine ReferenzgrofRe
(beispielsweise der Mensch) angesiedelt und daher von dieser ansteuerbar oder
beobachtbar ist; Stratum | ist alles, was signifikant kleiner und daher nicht mehr
direkt greif- oder beobachtbar ist, Stratum lIll, was signifikant grofer ist [..].

Nur im Stratum Il — in der gleichen Gr6fenordnung — kdnnen Akteure direkt
mit Dingen interagieren oder diese wahrnehmen; die Mikro- und Makroebene —
Stratum | und Il — erfordern jeweils komplizierte epistemische Ubersetzungen .«

(Horn 2019b: 180)

Dementsprechend benennt Horn als dritte Herausforderung einer angemessenen
Asthetik des Anthropozins — bezugnehmend auf die Uberlegungen von Timothy
Clark (vgl. Clark 2015) — den »clash of scales« (Horn 2019a:126), das Aufeinandertref-
fen inkompatibler Gréfienmafistibe, die schwer darstellbar sind. Clark spricht auch
von emergenten Skaleneffekten (vgl. Clark 2015: 75). Horn skizziert drei verschie-
dene Ebenen, innerhalb derer der >clash of scales< zu beobachten ist: Das »Aufein-
anderprallen von Zeitskalen (kurze Menschenzeit vs. Tiefenzeit der Erdgeschichte,
aber auch deep future), von Raumdimensionen (lokale Lebensformen vs. planeta-
rische Verdnderungen des Erdsystems) und der Anzahl von Handelnden (individu-
ell sharmlose« Praktiken vs. milliardenfache Multiplikation)« (Horn 2019a: 127). Das
Anthropozin erfordert demnach das simultane Denken in verschiedenen Skalen,
was in das Empfinden und Begreifen von Zeitlichkeit und Riumlichkeit eingreift.
Das wird einerseits in Dipesh Chakrabartys Uberlegungen seines Buchs Anthropo-
cene Time (2018) ersichtlich, aber auch in Form des immer wieder auftauchenden

74  Zur Asthetik der Skalierung in der Gegenwart vgl. auch Spoerhase 2020.

- am 14.02.2026, 17:50:11,


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

temporalen Begriffsrepertoires in den Diskursen um das Anthropozin: Erdzeital-
ter, Zeitskalen, Zeitwissen, Epochenmarker. Chakrabarty erkennt im Zusammen-
denken der human-historischen und der geologischen Zeit eine der grofien Her-
ausforderungen unserer Gegenwart, da das Wissen um das Anthropozin von Men-
schen verlangt, zwei Zeitskalen zugleich zu reflektieren, die grundlegend mitein-
ander divergieren: »Earth history and world history respectively involve: the tens of
millions of years that a geological epoch usually encompasses (the Holocene seems
to have been a particularly short epoch if the Anthropocene thesis is right) versus
the five hundred years at most that can be said to constitute the history of capita-
lism.« (Chakrabarty 2018: 6) Chakrabarty schligt, in Anlehnung an die Thesen von
Jan Zalasiewicz, vor, zwischen menschenzentriertem (human-centered) und plane-
tenzentriertem (planet-centered) Denken zu unterscheiden sowie sich dieser Diffe-
renz kommunikativ bewusst zu sein. Denn dadurch, dass der Mensch zur geologi-
schen Kraft geworden ist und beispielsweise den Gletscherschmelze-Zyklus beein-
flussen kann, ist das Denken in grofleren zeitlichen Maf3stiben erforderlich. Diese
iibersteigen jedoch jedes politisch-affektive Empfinden (vgl. Chakrabarty 2018: 22).
Hinzu kommt, dass individuelle Handlungen, die fiir sich genommen im planeta-
rischen MaRstab keine Auswirkungen haben, in ihrer Addition tiefgreifende Trans-
formationsprozesse anstof3en konnen.

Unter der Leitfrage »Ist die Zeit aus den Fugen geraten?« betrachtet auch Aleida
Assmann die neue Zeitlichkeit im Anthropozin (vgl. Assmann 2013). Sie diagnosti-
ziert die »Krise des modernen Zeitregimes« (Assmann 2013: 248), deren Beginn sie
in den 1980er-Jahren verortet sieht und die andauerte, »bis sich um 2000 die Kon-
turen einer neuen Zeitorientierung herausgebildet haben« (Assmann 2013: 246). Mit
dem Eintreten in das Anthropozin ist eine neue Ordnung der Zeit verkniipft, mit der
durch Ungewissheiten in Bezug auf die Zukunft eine vielgestaltige, kaum zu tiber-
blickende Gegenwart und eine omniprasente Vergangenheit zusammenhingt, was
die »westliche[] Modernisierungsgeschichte« (Assmann 2013: 246) zu einem Ende
fithre:

»Indem der westliche Geschichtsmythos des Fortschritts bzw. der linearen Sys-
temdynamik, die unbeirrt zu immer groflerer Ausdifferenzierung und Komplexi-
tat fortschreitet, nicht mehr als naturgegeben veranschlagt wird, wird diese tem-
porale Ontologie als eine kulturelle Konstruktion mit einer spezifischen Geschich-
te erkennbar.« (Assmann 2013: 246)

Assmann akzentuiert dadurch jenes Phinomen, das Gumbrecht mit der »breiten
Gegenwart« (Gumbrecht 2015: 132) in seiner gleichnamigen Publikation formuliert
hat. Dort konstatiert er, so Assmann, dass sich die Gegenwart »zu einer diffusen
Unordnung ohne jeglichen Wahrheits-, Erfahrungs- und Orientierungswert« (Ass-
mann 2013: 248) entwickelt hat.

- am 14.02.2026, 17:50:11,

55


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Das Problem der Skalierung zeigt sich, Horn folgend, jedoch nicht nur in einer
zeitlichen, sondern andererseits auch in einer riumlichen Dimension.” Anna Lo-
wenhaupt Tsing spricht in diesem Zusammenhang von »Probleme[n] mit der Gré-
fenordnung« (Tsing 2018: 57). Sie bezeichnet Skalierung als »das Vermdogen einer
Sache, ihre GroRenordnung stufenlos verindern zu konnen, ohne dass ihre Rah-
menbedingungen davon tangiert wiirden« (Tsing 2018: 58). Ein Beispiel, das sie an-
fithrt, um das von ihr benannte Problem zu skizzieren, ist ein Unternehmen, das
mittels einer Expansion seine GrofRenstruktur verindert. Mit der maximierenden
Verinderung der GroRenstruktur geht jedoch keine Veranderung der Organisati-
onsstruktur einher: »Ein skalierbares Unternehmen etwa verindert seine Organisa-
tionsstruktur nicht, wenn es expandiert. Das ist nur moglich, wenn die Geschifts-
beziehungen keine umgestaltende Qualitit besitzen oder das Geschiftsmodell ver-
indern, sobald neue Beziehungen hinzukommen.« (Tsing 2018: 58) Ahnlich verhilt
es sich im Bereich der empirischen Forschung. Ein skalierbares Forschungsprojekt
kann nur Daten berticksichtigen, »die bereits dem Forschungsrahmen entsprechen«
(Tsing 2018: 58). So verlangt Skalierbarkeit, »dass Einzelelemente Unwigbarkeiten
aufgrund von Begegnungen unberiicksichtigt lassen; dies erlaubt eine reibungslo-
se Expansion. Skalierbarkeit verbannt deshalb aber auch sinnvolle Diversitit, das
heifdt, Diversitit, die Verinderung bewirken konnte« (Tsing 2018: 58). Das bedeu-
tet, verfolgt man diesen Gedanken weiter, dass nicht skalierbare Elemente aus dem
Raster fallen und Skalierung nur in eine Richtung bzw. unter spezifischen Parame-
tern funktioniert. Tsing plidiert in diesem Zusammenhang dafiir, »den nicht ska-
lierbaren Elementen mehr Aufmerksambkeit zu schenken« (Tsing 2018: 59) und die
Perspektive durch diese zu diversifizieren. Mit dem Wegfall von nicht skalierbaren
Elementen, die Tsing vor allem auch in der modernen Wissenschaft verortet sieht,
wird die Skalierungsproblematik, die vor allem Verkiirzung und Einseitigkeit be-
deutet, offenkundig.

Die breite, undurchschaubare Gegenwart, die Problematik der Skalierung so-
wie die unterschiedlichen Zeitregime, die Chakrabarty benennt, zeigen sich aufein-
driickliche Weise auch in den Arbeiten von Georges Adéagbo, Tod Williams und Bil-
lie Tsien, Amelie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinte-
ros durch die unterschiedlichsten Zeitlichkeiten und raumlichen Verweisstrukturen

75 In diesem Kontext betont Dipesh Chakrabarty die Notwendigkeit eines Rein- und Raus-
zoomens, um iibergreifende Erdsystemprozesse in ihrem grofien Ausmafd zu tiberblicken,
wohingegen aber auch die kleinen, lokalen Phianomene Aufmerksamkeit benétigen: »But
equally, you do not see the ssuffering< of the earth unless you zoom out to the much larger
history of earth system processes (the intertwining of biology and geology on this planet)
and see the pressures that human consumption and human numbers are putting on the dis-
tribution of life on this planet. Human history, unfortunately, has come to a point where we
need to zoom both in and out.« (Chakrabarty 2016: 198)

- am 14.02.2026, 17:50:11,



https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Wunderkammern heute

der versammelten, angeordneten und gezeigten Dinge. So finden sich beispielswei-
se in der Arbeit von Laurence musealisierte Priparate von Meereslebewesen wieder,
die in ihrer Historizitat auf ihre vergangene Vitalitit verweisen und auf die natur-
wissenschaftliche Praktik des Priparierens, die wiederum ihre eigene praxeologi-
sche Geschichte mitbringt und zugleich auf die Gegenwart in Form des sechsten
Artensterbens hindeutet, das sich zurzeit ereignet.”

Zeigen im Anthropozin bedeutet somit immer auch die Schwierigkeit und Kom-
plexitit von Skalierungen und die Ubersetzungsprozesse der verschiedenen Strata
zu vermitteln sowie die Schwierigkeit, die verschiedenen GréfRendimensionen mit-
einander zu vereinbaren. Ahnlich wie es frithneuzeitliche Sammler:innen mittels
der Verweisstruktur von Mikro- und Makrokosmosversuchten, »[d]er Schopferkraft
Gottes als >Welt im Kleinen«< durch die Vielfalt heterogener Dinge nahezukommen«
(Laube 2011: 196), erdffnen kiinstlerische Wunderkammern heute eine vielschichti-
ge historische Perspektive auf die komplexe Situiertheit gegenwartiger (anthropo-
ziner) Phinomene und machen das Eintreten in ein neues Zeitregime und die Pro-
blematik der Skalierbarkeit sinnlich erfahrbar.

76  Diese den Dingen implizite individuelle Zeitlichkeit [dsst sich mit der Idee der »anwesenden
Abwesenheit der Vergangenheit« (Landwehr 2016) in Verbindung bringen, die Achim Land-
wehr als »Chronoferenz« begrifflich fasst. »Chronoferenz« umschreibt nach Landwehr »die-
jenige Relationierung«, »mit der anwesende und abwesende Zeiten gekoppelt [sowie] Ver-
gangenheiten und Zukiinfte mit Gegenwarten verkniipft werden kénnen« (Landwehr 2016:
28).

- am 14.02.2026, 17:50:11,

57


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m 14.02.2026, 17:50:11.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

