Moscheen und Kulturvereine als
Basisstationen Sozialer Arbeit

Das Soziale und die islamischen Organisationen in Deutschland

W Gazi Caglar

Prof. Dr. Gazi Caglar ist Politik-,
Geschichts- und Religionswissen-
schaftler und Hochschullehrer an der
Fakultit fir Soziale Arbeit und
Gesundheit der Hochschule fur
angewandte Wissenschaft und Kunst
in Hildesheim.

E-Mail caglar@hawk-hhg.de

Blatter der Wohlfahrtspflege 4/2008

Von Armut und Ausgrenzung sind Mi-
grantinnen und Migranten, und damit
auch Menschen muslimischen Glaubens,
besonders betroffen. Die Zentralverbinde
der Muslime in Deutschland haben auf
diese Herausforderung noch kaum rea-
giert. Dagegen erfiillen die rlichen Mo-
scheen und alevitischen Kulturvereine
neben religisen und kulturellen oft auch
soziale Aufgaben gegeniiber ibren Glaubi-
gen.

Das Soziale gewinnt in den europdischen
Gesellschaften wieder an Bedeutung. Ha-
ben mit den neuen sozialen Bewegungen
nach 1968 Themen wie Naturschutz,
Atomkraft, Kriegsgefahr, sexuelle Iden-
titiat die Debatten bestimmit, riickt die so-
ziale Frage angesichts neoliberaler Um-
strukturierung gesellschaftlichen, 6kono-
mischen, staatlichen und kulturellen
Lebens in den Vordergrund. Die zuneh-
mende Armut, die strukturelle Arbeitslo-
sigkeit, die soziale Isolierung und Margi-
nalisierung von immer grofSer werdenden
Bevolkerungsgruppen, die Deregulierung
der Lohnstruktur fiir Arbeitende, die Um-
organisierung und zunehmende Privati-
sierung sozialer Dienstleistungen im Zei-
chen von sozialer Kilte haben die Krise
der Arbeitsgesellschaft und die damit zu-
sammenhingende soziale Dimension ge-
sellschaftlicher Konflikte von neuem ins
oOffentliche Bewusstsein geriickt. Von der
sozialen Umstrukturierung sind migranti-
sche und damit muslimische Lebenslagen
in besonderem Ausmafs betroffen.

Die soziale Lage der Muslime in
Deutschland

Zwischen zwei Polen pendeln die
gegenwirtigen Diskurse tiber Migration
in Deutschland: die Skandalisierung der
sogenannten Parallelgesellschaften und
der Wiirdigung erfolgreicher Selbststan-
diger und einzelner Personlichkeiten als
Beispiele gelungener Integration. Doch

jenseits der Rede von Normalisierung
und Entspannung im Zeichen der Inte-
gration sind die sozialen Lebenslagen von
Migrantinnen und Migranten in Deutsch-
land und damit auch die der grofSen
Mehrheit der Muslime von soziookono-
mischer Marginalisierung und Armut be-
stimmt (vgl. Kasten »Vor Statistiken wird
gewarnt«, Seite 124). Der Mikrozensus,
die Arbeitsmarktstatistiken und die Da-
ten des Sozio-Okonomischen Panels spre-
chen eine eindeutige Sprache:

Den grofiten Anteil unter den ausliandi-
schen Erwerbstitigen stellen die angelern-
ten Arbeiter mit 30,3 Prozent; bei den
Deutschen sind es die mittleren und ge-
hobenen Angestellten mit 42,2 Prozent.
Der Beamtenstatus ist nach wie vor die
rein gehaltene Domine der Deutschen.
Auslander arbeiten auch 50 Jahre nach
den ersten Anwerbeabkommen haupt-
sdachlich im produzierenden Gewerbe. In
Dienstleistungsbranchen sind sie unterre-
prisentiert. Dies trifft auch auf die jiinge-
ren auslidndischen Erwerbstitigen in der
zweiten und dritten Generation zu. Die
Selbststandigenquote liegt bei den Deut-
schen bei circa 11,0 Prozent, bei den Mi-
granten insgesamt bei 7,8 Prozent und bei
den Tiirken und Kurden sogar bei nur 5,0
Prozent. Der Grofsteil dieser Selbststindi-
geninitiativen sind Klein- und Kleinst-
unternehmen, in denen weniger als drei
Personen beschiftigt sind. Derartige
Unternehmensgriindungen sind vielfach
Resultat der Chancenlosigkeit auf dem
Arbeitsmarkt und eine Flucht in die
Scheinselbststandigkeit.

Die Uberreprisentanz in den krisenan-
falligen Branchen des produzierenden Ge-
werbes wirkt sich strukturell negativ auf
das Einkommen der Migrantenfamilien
aus. Personen in ausldndischen Haushal-
ten sind in viel starkerem MafSe als Deut-
sche von Niedrigeinkommen und Ein-
kommensarmut betroffen. Die deutschen
Haushalte verfiigen monatlich im Durch-
schnitt iiber mehr als 600 Euro mehr als
die ausldndischen. Von 1996 bis in die

123

216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:42:12. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt. Ghne gesonderte
m mit, fr oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.


https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-123

Gegenwart hat sich die Einkommenssitu-
ation ausldndischer Haushalte noch ein-
mal verschlechtert.

Die Arbeitslosenquote ist unter Auslan-
dern mit 20,4 Prozent weiterhin deutlich
hoher als die der Gesamtbevolkerung. In
manchen Stidten erreicht die Quote 35
Prozent. Das Armutsrisiko von ausliandi-
schen Personen ist von 1998 an weiter
hochgeklettert. Die Sozialhilfequote ist
mehr als doppelt so hoch wie bei den
Deutschen.

Die sogenannte Bildungsarmut, die auf-
grund des strukturell selektiven Charak-
ters der Schule systematisch reproduziert
wird, hat inzwischen Eingang in die UN-
Berichte tiber Deutschland gefunden.

Der vorherrschende wissenschaftliche
Trend arbeitet in dem MafSe, wie die Ar-
mut steigt, daran, den Begriff der Armut
zu relativieren, als ob nicht der Reichtum
unserer Gesellschaften angesichts steigen-
der Verelendung obszon ist, sondern das
Sprechen tiber die Armut. So bleiben Ar-
mut und Reichtum als gesellschaftliche
Phinomene auch im Bereich ihrer Mess-
verfahren mit Werturteilen verbunden.
Da heif$t es beispielsweise nach der Fest-
stellung, Deutschland sei »ein reiches
Land«: »Soziale Sicherheit folgt kiinftig
dem Paradigma, die Menschen zu befihi-
gen, flexibel auf die Herausforderungen
der Dienstleistungs- und Wissensgesell-
schaft zu reagieren« - also nicht mehr
dem Paradigma »materieller Umvertei-
lung« (Armutsbericht 2005). Die Armut
ist also ein Problem der »Fihigkeiten«
der Menschen, so dass es nicht mehr sehr
weit zum Diskurs der selbstverschuldeten
Armut des 18. und 19. Jahrhunderts ist.

Ahnlich ursachenverschleiernd verfihrt
der Armutsbericht in der Frage migranti-

scher Armut: »Das hohere Risiko auslin-
discher Haushalte, auf Sozialleistungen
angewiesen zu sein«, sei »vor allem auf
hohere Arbeitslosigkeit infolge geringerer
Bildungs- und Ausbildungsbeteiligung zu-
riickzufiihren ... Diese Defizite sind ... Ur-
sache fiir ein besonderes Arbeitsmarktri-
siko von Auslinderinnen und Auslin-
dern« — kein Wort von institutioneller
Diskriminierung, die beispielsweise darin
besteht, dass der Defizitblick bis heute die
Potenziale von Migrantenkindern in
Schule und Ausbildung brachliegen lasst,
oder die sogenannten Drittstaatsangeho-
rigen nach den Deutschen und den EU-
Biirgern an dritter Stelle auf offene Stellen
vermittelt werden, weshalb auch die Ar-
beitslosigkeit unter ihnen dreifach so grof$
ist. Diese Form von Erklirungen sowie
die gegenwartigen Debatten zur Parallel-
gesellschaft haben zum Teil den Charak-
ter eines Entlastungsdiskurses, der der
Mebhrheitsgesellschaft erlaubt, ihrer Ver-
antwortlichkeit aus dem Weg zu gehen.
Die strukturelle Chancenlosigkeit mi-
grantischer Lebenswelten in Zeiten ver-
schirfter Deregulierung und des Abbaus
sozialer Transferleistungen ist die soziale
Seite der Migrationsmedaille.

Soziale Aspekte der Arbeit
islamischer Organisationen in
Deutschland

Dass die soziale Frage zu einem syste-
matischen Tagesordnungspunkt islami-
scher Organisationen wird, wird wahr-
scheinlich noch lange auf sich warten las-
sen. Wihrend beispielsweise die Caritas
als Antwort auf die sogenannte Arbeiter-
frage entstanden war, sind die islami-

Vor Statistiken wird gewarnt

ren, gibt es tatsdchlich.

Die verbreiteten Zahlen der Muslime in Deutschland halten einer Uberpriifung
nicht stand: Sie werden lediglich aufgrund der Herkunft ermittelt und sowohl von
staatlichen Institutionen als auch in der Wissenschaft und selbstverstindlich mit
Vorliebe durch die islamischen Organisationen verwendet. So entstehen Zahlen
von tiber drei Millionen und mehr Muslimen in Deutschland. Dass nicht alle Men-
schen beispielsweise aus der Turkei Muslime sind, moglicherweise zahlreiche
Atheisten unter ihnen sind, dazu unterschiedlichste Formen von Religiositit (im
Alevitentum gibt es unaufhorliche und berechtigte Debatten dariiber, ob sie tiber-
haupt dem Islam angehoren) anzutreffen sind, sind so ermittelte Statistiken Unfug.
Deren Absurditat wird deutlich, wenn wir einmal annahmen, dass wir als Wissen-
schaftler in einem nahostlichen Land beginnen wiirden, alle Européer im Orient als
Christen zahlen zu wollen — islamistische Organisationen, die im Orient so verfah-

Prof. Dr. Gazi Caglar

124

schen Organisationen in Deutschland so-
gar in der Atmosphire modernster Ar-
beitsgesellschaft und ihrer strukturellen
Krise noch weit davon entfernt, angemes-
sene Antworten auf die Herausforderun-
gen der sozialen Lage derjenigen zu ent-
wickeln, die sie reprisentieren. Es ist bis
heute ein erklarungswiirdiges, keineswegs
also selbstverstindliches, hier lediglich er-
wihntes Phinomen, dass der neuere Is-
lam in Deutschland zumindest in seiner
Gemeindestruktur ein kulturelles Produkt
der Arbeitsmigration ist, ohne ihre Rah-
menbedingungen und die mit ihr verbun-
denen sozialen Zerwiirfnisse zu reflektie-
ren.

Konnen wir also eine gewisse »soziale
Blindheit« fiir den Islam in Deutschland
gegeniiber den Problemlagen der moder-
nen Arbeitsgesellschaft feststellen, so darf
dies uns nicht dazu fithren, die konkreten
sozialen Aktivitdten islamischer Organi-
sationen zu unterschlagen. Es soll ledig-
lich auf das Defizit hinweisen, das sowohl
dem Islam allgemein als auch spezifischen
Formen in Deutschland eigen ist und dar-
in besteht, bis heute keine spezifisch isla-
mische Antwort auf die sozialen Heraus-
forderungen des Kapitalismus »von un-
ten« entwickelt zu haben. So haben sich
die islamischen Organisationen in
Deutschland von Anfang an, sozusagen
jenseits der sozialen Frage in der Migra-
tionsgesellschaft, um die religiosen und
kulturellen Belange von »Gastarbeitern«
gekiimmert und vielfach deren Organisie-
rungspotenziale fur die Unterstiitzung
verbundener islamischer Stromungen und
Parteien in ihren Herkunftslandern ver-
braucht. Das hat sich zwar mit der zu-
nehmenden Etablierung von Migrantin-
nen und Migranten seit Mitte der 80er
Jahre des letzten Jahrhunderts veridndert,
ist aber bis heute nicht ginzlich ver-
schwunden. Erst seit Beginn dieses Jahr-
hunderts ldsst sich unter verdnderten
strukturellen Vorzeichen (Etablierung
ethnischer Minderheiten in der Einwan-
derungsgesellschaft Deutschland; zuneh-
mendes Verschwinden der Riickkehrop-
tion; das Vordringen der zweiten und
dritten Generation in die Organisationen;
verbreitete Islamophobie seit den Atten-
taten vom 11. September; vorsichtige
Offnung staatlicher Politik gegeniiber
»Integration« usw.) eine langsame, aber
sichere Umorientierung islamischer Orga-
nisationen auf die hiesige Gesellschaft
und ihre Herausforderungen feststellen,

216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:42:12. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt. Ghne gesonderte
m mit, fr oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.


https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-123

wobei sie gegenwirtig hauptsachlich mit
Fragen der kulturellen und religiosen An-
erkennung beschiftigt sind.

So haben bis heute islamische Organi-
sationen, die selbst nicht nach dem Mo-
dell des »waqf« gegriindet sind, sondern
in threm Gros auf Spenden, Mitgliedsbei-
trage und Sammlungen beim Freitagsge-
bet angewiesen sind, zwar dem Namen
nach Vereine mit sozialem Auftrag gebil-
det, aber islamische soziale Dienstleistun-
gen weder begrifflich noch praktisch mit
Leben erfiillt. So fihrt die Turkisch-Isla-
mische Union der Anstalt fiir Religion
e. V. (DITIB) als grofSter muslimischer
Dachverband in Deutschland in ihrer
Internetprasenz zwar die Rubrik »Inte-
gration und soziale Aufgaben«, versteht
darunter aber neben Computerkursen
und Folklore von der Bundesregierung fi-
nanzierte Integrations- und Orientie-
rungskurse. Ebenso existieren Organisa-
tionen wie der »Islamische Wohlfahrts-
verband« im Kontext des Verbandes der
Islamischen Kulturzentren e. V. (VIKZ),
zu dessen Aufgaben laut Satzung die

Wahrnehmung und Besetzung sozialer
Aufgabenfelder.

Die Moschee, spezielle Organi-
sationen und die alevitischen
Kulturvereine als soziale Orte

Sowohl die Moscheen als auch die ale-
vitischen Kulturvereine sind die zentralen
Basisinstitutionen organisiert gelebter is-
lamischer Alltdglichkeit in Deutschland,
die zwar bei weitem nicht die Zahlen mo-
bilisieren konnen, die sie als die Zahlen
der jeweiligen Glaubigen angeben, den-
noch als organisierte Formen ernst zu
nehmen sind. Moscheen sind im Islam
nicht nur Gebetsraume, noch weniger die
alevitischen Kulturzentren. Vielmehr sind
sie zugleich Orte der sozialen, kulturellen
und politischen Kommunikation und des
gegenseitigen solidarischen Beistandes.
Die Integration in ein soziales Netzwerk
charakterisiert sowohl die Moscheen als
auch die alevitischen Kulturvereine. Sie
geben einen Riickhalt, den man tagtiglich

»In Moscheen und Kulturvereinen
erfahren Muslime Gemeinschaft und
Gemeinsamkeit, Dazugehorigkeit und

Anerkennung«

Griindung sozialer Einrichtungen wie
Kindergirten, Altenheime, Jugendstitten
etc. gehoren. In der Praxis sind sie aber
hauptsichlich tiber das Islamische Bil-
dungswerk im Bildungsbereich aktiv. Im
Kontext von Islamischer Gemeinschaft
Milli Goriis e. V. (IGMG) gibt es eben-
falls Organisationen mit einem »Sozial«
im Namen (Moslemisches Sozialwerk in
Europa e. V., Muslimischer Sozialbund
e. V.), aber sie beschiftigen sich haupt-
sachlich mit Bestattungswesen von Be-
stattungsfonds bis hin zu Bestattungs-
hilfevereinen, die tibrigens sowohl in allen
sunnitischen, als auch schiitischen und
alevitischen Richtungen weit verbreitet
sind.

Wir konnen also festhalten, dass die
Zentralverbiande die Bedeutung sozialer
Aufgaben in der modernen Gesellschaft
theoretisch noch nicht begriffen und re-
flektiert haben. Und praktisch fehlen die
Schritte in Richtung einer umfassenden

Blatter der Wohlfahrtspflege 4/2008

auch aufSerhalb von Stress-Situationen er-
halt. Hier findet sozialer Bezug nicht nur
mit Blick auf Problembewiltigung, son-
dern vielmehr als stindiges Bediirfnis
nach Kontakten, Interaktion, Riickmel-
dung, Zuwendung, Akzeptanz etc. statt.

Im Kontext des spezifischen Belas-
tungsbewiltigungsprozesses der Migra-
tion tibernehmen also religiose Organisa-
tionen der Muslime soziale Unterstiit-
zungsfunktionen.  Thre = Mitglieder
bekommen die Chance, Gemeinschaft
und Gemeinsamkeit zu erleben, erfahren
Dazugehorigkeit und Anerkennung, erle-
ben herkunftskulturelle Dimensionen, die
in der Diaspora umso wichtiger werden.
Die religiosen Inhalte liefern interpretati-
ve und deutende Unterstiitzung bei der
Bewiltigung von Diskriminierungserfah-
rungen.

In den Moscheen ergeben sich auch
praktisch instrumentelle Beziehungen, die
zur Bewiltigung schwieriger beruflicher

Situationen und Arbeitslosigkeit dienen
konnen. Niedrigschwellige Beratung, so-
ziokulturelle Bildung, individuelle psychi-
sche Stabilisierung, Armenfiirsorge und
Hilfe fiir Obdachlose finden also hier
statt. Moscheen und alevitische Kultur-
zentren, die hier gelebte Alltagskultur
gegenseitigen Beistandes und der Beglei-
tung in Krisensituationen (teilweise spon-
tan organisierter Beistand, beispielsweise
durch Sterbebegleitung) sind soziale
Aspekte islamischen Lebens in Deutsch-
land, die in Summen kaum berechnet
werden konnten. Dieses Leben ist eine der
Vielfalt: institutionalisierte und zentrali-
stische Formen, Religion ohne Institution,
traditionelle Formen des » Volksislams«,
Patchwork-Religiositat, Formen neuer
Religiositdt — eine Vielfalt ist in fast jeder
deutschen Stadt zu finden. Prozesse der
Enttraditionalisierung und der permanen-
ten Produktion von Tradition gehen da-
bei Hand in Hand.

Dariiber hinaus gibt es auch anerkannte
Trager Sozialer Arbeit, fiir die beispielhaft
an dieser Stelle das Begegnungs- und Fort-
bildungszentrum muslimischer Frauene. V.
(BFmF) in Koln genannt werden soll, das
als Selbsthilfeprojekt muslimischer Frauen
in multikultureller Zusammensetzung ge-
griindet wurde und ein umfassendes Bil-
dungs- und Beratungsangebot bereithalt.
Als soziale Anlaufstelle mit Modellcharak-
ter erfullt das Zentrum wichtige soziale
Aufgaben und ist als einzige muslimische
Einrichtung der Sozialen Arbeit in Nord-
rhein-Westfalen anerkannt.

Projektarbeit ist jedoch die vorherr-
schende Existenzweise muslimischer und
alevitischer Sozialer Arbeit. Dies hingt
stark mit dem Wohlfahrtsmonopolismus
in Deutschland zusammen, in den die
zahlreichen muslimischen Tragerstruktu-
ren durch eigene Professionalisierung und
fremde Anerkennung die ersehnte Auf-
nahme noch nicht erreicht haben. So wei-
sen sie noch einen grofSen Professionali-
sierungsriickstand aus, der sich aus
Schwierigkeiten der Institutionalisierung
einerseits und einem in Europa zumindest
aus der Sicht der emanzipatorischen Sozi-
alen Arbeit iiberholten Fiirsorgeverstand-
nis und einem korporatistischen Ver-
stindnis von Individuum und Gemein-
schaft andererseits ergibt (»unsere
Jugendlichen vor den Gefahren der Stadt
schiitzen«, »Drogenabhingigkeit verhin-
dern«, »auf den rechten Weg bringen«
etc.). >

125

216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:42:12. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt. Ghne gesonderte
m mit, fr oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.


https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-123

Islamischer Wohlfahrtsverband

Dies wird aber mittelfristig nicht so
bleiben konnen. Die zahlreichen Bemii-
hungen um Formulierung und Angebot
professioneller sozialer Dienstleistungen,
die Kimpfe zur Anerkennung als gleich-
berechtigte Partner mit den anderen
religiosen Anbietern, die wachsende Be-
deutung auch kulturell differenzierter An-
gebotsstrukturen, die zunehmende pro-
fessionelle  Ausbildung muslimischer
Fachkrifte wird tiber kurz oder lang zur
Entstehung eines oder mehrerer islami-
scher Wohlfahrtsverbande fithren, wenn
diese nicht willkiirlich oder per Mono-
polstellung der bestehenden verhindert
werden sollten.

Nun ist leicht zu verstehen, warum der
Islam gegenwirtig sowohl auf Bundes- als
auch Linderebene immer mehr Anerken-
nung durch die offizielle Politik erfihrt.
Neben anderen Faktoren spielt dabei si-
cherlich der Umstand eine grofSe Rolle,
dass in Zeiten zunehmender sozialer Zer-
klaftung der Gesellschaft die islamischen

Organisationen eine herausragende Rolle
bei der sozialen Kontrolle und gesell-
schaftlichen Disziplinierung von Migran-
tinnen und Migranten im Allgemeinen
und der ordnungspolitischen Kontrolle
und Isolierung islamistischer Tendenzen
im Besonderen spielen. Diesen Ziel-
setzungen entsprechen einerseits die ideo-
logisch belasteten, kulturalistischen Re-
produktionen aktueller Diskurse und an-
dererseits die symbolische politische
Anerkennungspraxis in Form beispiels-
weise von Islamkonferenzen und Islam-
unterricht. Dass gesamtgesellschaftlich
tber die Debatten zur Parallelgesellschaft
und der Gefahr des islamistischen Terro-
rismus auch Identitdtsstiftung fiir die
Mehrheitsgesellschaft, die Hinnahme
enormen sozialen Abbaus seit der
Wiedervereinigung sowie ein enormer
Ausbau des Sicherheitsstaates organisiert
werden, muss wohl als bittere Ironie ver-
standen werden.

Der Islam versucht gegenwirtig, diese
glinstige Situation zu nutzen und aus
der soziokulturellen Randstellung, die

teilweise Ergebnis der soziookonomi-
schen Marginalisierung von Migrantin-
nen und Migranten in Deutschland ist,
herauszukommen. Die neuerliche Ten-
denz zum Bau reprisentativer Mo-
scheen ist lediglich ein Beispiel fiir die-
sen Weg in die Mitte der Gesellschaft,
die sie bisher hauptsichlich negativ be-
legt hat. Dabei erhebt er Anspruch auf
die Gleichbehandlung mit anderen Reli-
gionen, mochte an ihren Privilegien teil-
haben.

Nun werden drei Viertel der sozialen
Dienstleistungen in Deutschland von den
Wohlfahrtsverbianden organisiert. Insbe-
sondere gilt dies fiir Kindergirten, ambu-
lante Dienste, Alten- und Pflegeheimen
und fast der Hailfte der Krankenhauser.
Zu ihnen gehoren auch die Einrichtungen
mit religioser Orientierung von Caritas,
Diakonie und der Zentralen Wohlfahrts-
stelle der Juden in Deutschland. Die An-
erkennungskidmpfe der Muslime und Ale-
viten werden vor dieser Form religios
orientierter Wohlfahrt mit Sicherheit
nicht haltmachen. .

Soziale Aspekte des Islam als Religion

Die Muslime in Deutschland haben angesichts der Situation
von Migrantinnen und Migranten allen Grund, sich der sozi-
alen Frage anzunehmen. Der Islam in Deutschland tragt bis
heute deutliche Spuren sozial marginalisierter Lebenswelten.
Seine religios motivierte Fiirsorge ist kaum geeignet, die sozi-
alen Folgen der Marginalisierung migrantischer Lebenswelten
in der spatkapitalistischen Gesellschaft aufzufangen. Dabei
verdeckt die Islamophobie die realen sozialen und kulturellen
Problemlagen, die sich gerade durch den Ruckzug des Sozial-
und Rechtsstaates verscharfen. Dennoch bietet der Islam fur
gldubige Muslime Ankniipfungspunkte, die einer Anpassung
an die Erfordernisse der Gegenwart harren.

Die islamische Religion ist ihrem Selbstverstindnis nach die
letzte Kette der grofSen Abrahimitischen Religionen. Sie nimmt
die biblischen Propheten und Prophetien an und verehrt sie.
Sie ldsst aber, streng genommen, keine Individuen, Gruppen
oder Klassen als Vermittler zwischen Gott und den Menschen
zu. Alle Menschen sind in ihrem Bezug zu Gott gleich, egal
welche Hautfarbe, Abstammung oder Herkunft sie haben.
Nur Frommigkeit erkennt der Koran als privilegierender
Unterschied zwischen Menschen an. Zudem werden die Glau-
bigen immer wieder aufgerufen, gerecht zu sein. Betont wird
die Rolle des Gebens an Menschen, die aus verschiedenen
Griinden sich selbst nicht versorgen konnen: Als frommste Tat
gilt die Sattigung der Armen, die Unterbringung der Obdach-
losen, die Ausbildung der Bildungsfernen, die Griindung von
Institutionen, die Bediirftigen Unterhalt geben. SchliefSlich ist
es trotz der Betonung der Eigenverantwortlichkeit des Indivi-
duums fiir sein Handeln ausschlaggebendes Ziel, eine ideale
Gemeinde einzurichten, in der der Einzelne mit der Gemein-
schaft verwoben ist.

Gebet und soziale Abgabe (Spende) sind gleichermafSen wich-
tig, die soziale Dimension ist von zentraler Bedeutung. Die Ar-
menabgabe (»zakat«) soll den Glaubigen »reinigen«, denn al-
les Eigentum bleibt unrein, wenn diese obligatorische Steuer
von jahrlich 2,5 Prozent (manchen zufolge bis zu 10 Prozent)
nicht bezahlt wird. Die obligatorische Spende ist also als eine
Pflichtabgabe, ein festes Fundament wie der Glaube an Gott.
Man konnte deuten, dass umgekehrt die zum Empfang Be-
rechtigten keine Almosenempfinger sind, sondern ein Recht
darauf haben. Zusitzlich kennt der Islam die Institution der
»sadaka« als Form freiwilliger Spende oder Almosen und der
»heba« als Geschenk.

Neben diesen transzendentalen Quellen gibt es noch die Insti-
tution der wohltitigen Stiftung, der »waqf«, mit ihren vielen
Arten. Offentliche Stiftungen (»wagqf hayri«) wie auch Fami-
lienstiftungen (»waqf ahli«) erfillten in vorkapitalistischen
Gesellschaften des Nahen Ostens eine Vielzahl von sozialen
Aufgaben, die von der Armen- und Krankenfiirsorge uber die
Finanzierung eines breiten Spektrums an religiosen und Bil-
dungseinrichtungen bis zu allgemeinen Infrastrukturaufgaben
reichten. Die »waqf« als geschichtliche islamische Form von
Stiftungen mit sozialem Inhalt ist in Deutschland bisher nicht
bekannt, obwohl sie in ihrer Vielfalt bis heute im Nahen und
mittleren Osten enorm verbreitet ist. Ebenso ist kaum etwas
zu splren davon, dass die Institution der »zakat« und »heba«
organisiert und systematisch dazu genutzt werden, das allge-
meine soziale Elend in Deutschland oder nur unter Migran-
tinnen und Migranten zu lindern, denn der Islam kennt auch
keine Glaubensgrenze bei der Vergabe der Pflichtabgabe.

Prof. Dr. Gazi Caglar

126

216.73.216.36, am 21.01.2026, 03:42:12. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhalt. Ghne gesonderte
m

mit, fr oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.


https://doi.org/10.5771/0340-8574-2008-4-123

