Die Verfithrung in der Poetik des Raumes
zum reinen Lesen

Gaston Bachelard hat in Replik auf Merleau-Pontys Wahrnehmungslehre in seiner Poetik
des Raumes darauf verwiesen, dass wir nicht einfach Riume bewohnen, sondern Riu-
me uns bewohnen.' So bemerkt man diesen Chiasmus des inneren und dufleren Rau-
mes spitestens dann, wenn man in eine neue Wohnung einzieht und sich permanent
an noch nicht im Leib habitualisierten Ecken und Kanten st6f3t. Sie sind noch nicht im
Leib automatistisch >abgespeichert«. Wir leben jedoch ebenso nicht einfach in einer abs-
trakten Zeit, sondern die historisch dufiere Zeit lebt zugleich in uns als je heterogener
Besitz an Geschichte, dessen kulturell angeeignetes Verstehen aufgrund des Chiasmus
von sozialer und individueller Zeit in Asien oder Afrika z.B. von einer anderen >Logik<
der praktischen Legitimation, d.i. als andere Praxeologie bestimmt ist als im Europa der
Jetztzeit. Eine von Heidegger propagierte Geschichtlichkeit existiert also so wenig wie
die Weltzeit reine Herrschaft der Zeit ohne Unterschiede ist, die damit verschiedenen
Synchronien der Zeit auf eine herrschende Form durch Abstraktion von Herrschaft mo-
nopolisiert hat. Schon bei Merleau-Ponty findet bei aller Konzentration auf den Leib als
Grund des Bewusstseins diese Monopolisierung statt, so dass auch der Neukantianer
ohne Wissen Nietzsches dieser Monopolisierung eines reinen Chiasmus gerade durch
Konzentration auf leibliche Aneignung verfillt:

»Die wichtigste Lehre der Reduktion ist [...] die der Unméglichkeit der vollstindigen Re-
duktion. Wiren wir absoluter Geist, so wire die Reduktion kein Problem. Doch da wir
zur Welt sind, da alle unsere Reflexionen ihrerseits auch in den Zeitstrom verfliefien,
der sie zu fassen suchen [...], gibt es kein Denken, das all unser Denken umfafite.<*

Diese von Merleau-Ponty behauptete Absolutheit der Zeit als fiir jeden und jede giiltige
Voraussetzung ist eine Kritik an Abstraktion, die dennoch eine Abstraktion bleibt, weil

1 Gaston Bachelard, Poetik des Raumes, Frankfurt a.M. 1987, S. 223ff.
2 Maurice Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, hgv. C.F. Graumann u. J. Linschoten,
Berlin 1966, S.11.

14.02.2026, 17:36:32. - [0


https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

338

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

sie einer Monopolisierung der Zeitauffassungen entspricht, die dann als Logik des Be-
wusstseins selbst und nicht mehr als sozial hergestelltes Monopol der Zeit durch eine be-
stimmte Kultur historisch und sozial differente Positionalitit erscheint. Auch sie rettet
wieder die Antihermeneutik durch reine Zeit ohne sinngebenden historischen Kontext
als Privilegierung eines zeitlichen Chiasmus allein des existenziellen Individuums.

Leider hat sich Lévi-Strauss’ Strukturalismus nicht an die von ihm uniiberbriickbare
universale Differenz von Aneignung und Besitz in seiner heute noch lesbaren Kritik des
Rassismus und Kolonialismus gehalten: Jeder Mensch habe das universale Recht, die spe-
zifische Kultur als Mittel der Individualisierung in seiner Erziehung anzueignen, in die
er geboren wird.? Nur sollte daher anstelle des Geborenwerdens genauer von aneignen-
der Habitualisierung beim zeitlichen Aufwachsen gesprochen werden, die nicht immer
mit dem zeitlosen Ort der biologischen Geburt iibereinstimmen muss.* Aber danach gilt
festzuhalten: Was fir alle gilt, gilt hingegen keineswegs fiir alle in gleichem Maf3e des
aktiven und sozialen Gebrauchs der Regeln, so dass Geschichte nur dann ein Oberfli-
chenphinomen eines ebenso unvordenklichen wie historisch nicht fassbaren Systems
an Diskursen ist, wenn man die je unterschiedliche Aneignungen fiir jeden Leib in der
allein reinen Diskontinuitit einer fiir alle gleich ungreifbaren Diskursivitit iibergeht. Sie
ist dann eine Kritik an der Abstraktion durch eine neue Abstraktion.

Der soziale Effekt einer magischen Verfithrung zum wissenschaftlichen Narzissmus
als Vergessen eines Chiasmus der synchronen Geschichte durch die eine, rein abstrakte
Zeitbedingung zeigt sich dann auch bei einem fir riumlich Chiasmus besonders auf-
merksamen Bachelard. So konnte die Nihmaschine laut Bachelard erst entstehen, als
man vom menschlichen Vorgang des Nihens abstrahierte und den Prozess in einzelne
diskontinuierlich digitale Elemente als Konzept der Nihmaschine zerlegte, die nichts
mit der zeitlichen kontinuierlichen Arbeit des menschlichen Leibes beim Nihen zu tun
hatte wie in einer phinomenologischen Reduktion, die vom Alltag des Leibes und der mit
ihm inkorporierten analogen Praxis in der Zerlegung klar abgegrenzter Signifikanten
abstrahiert, um daraus das Konzept der Ndhmaschine herzustellen. Die Enteignung der
Aktivitit des kontinuierlichen Leibes durch Zerlegung in diskontinuierliche Einzelteile
wie Signifikanten monopolisierte aber gerade die historisch angeeignete leibliche Posi-
tion des analogen Nihens auf weibliche Arbeiterinnen, deren analoges Nihen nachtrig-
lich damit erst zur Natur der von sozialer Geschichte gelosten reinen Signifikanten des
biologischen Korpers gemacht wird: Das sozial und historisch angeeignete Vorbild des
weiblichen Nihens wurde durch technische Reduktion zwar aufgehoben, um zugleich
die zuvor sozial eingetibte Arbeitsteilung stillschweigend zur angeblich unberithrten Na-
tur der reinen Signifikanten einer weiblichen Natur zu erkliren, so dass Fabriken des
Nihens mit Nihmaschinen allein mit weiblichen Arbeiterinnen besetzt wurden. Durch

3 Claude Lévi-Strauss, Rasse und Geschichte, in: Detlev Claussen (hg.), Was heif3t Rassismus?, Darm-
stadt 1994, S.141ff.

4 So etwa beim als Kind aus Afrika im Sklavenhandel geraubten Anton Wilhelm Amo (Kunstname),
der seinem gesamten Habitus nach aufgrund seines durch den Hof unterstiitzten Studiums ein
schwarzafrikanischer deutscher Anhianger der Aufklarung war und deswegen den Rassismus nicht
>nur<im Raub als Ding, sondern auch nach seiner>Rickkehr<nach Afrika wegen der ausgehenden
Unterstiitzung seines angeeigneten Habitus als deutscher Philosoph erfuhr. In diesem Fall handelt
sich um einen gedoppelten Rassismus gegen Geburt und Habitualisierung.

14.02.2026, 17:36:32. - [0


https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Verfiihrung in der Poetik des Raumes zum reinen Lesen

die von Geschichte gelste Naturalisierung sind sie im 6konomischen Kontext zudem
besser ausbeutbar, indem der im habitualisierten Leib vorausgesetzte nicht reduzier-
bare spezifische Besitz einer >niederen< Kompetenz des analogen Nihens im privaten
Haushalt durch technische Abstraktion in urspriingliche vom Menschen unberithrbare
angeblich logisch eindeutig geringer zu bezahlenden Arbeit weiblicher Korper verwan-
delt wird, woran das kommunistische Manifest von Marx nicht ganz unschuldig ist: Die
Dampfmaschine hat nicht einfach alle Tradition verdampft, sondern zugleich auch erst
bestimmte Dampfe der Tradition freigesetzt.

Wie sehr daher auch schon die Phinomenologie Merleau-Pontys dem Begehren nach
isthetischer Abstraktion durch das stumme Bild gegen seinen Anspruch der bewegten
Praxis im Rahmen einer diszipliniren Reinheit verfillt, wird in seinem Versuch der phi-
nomenologischen Begriindung eines reinen Bildes aller Bilder deutlich, weil nur eine
Philosophie der Phinomenologie verstehen kénne, was ein reines Bild sei und niemals
die historisch arbeitende Kunstgeschichte.” Auch er geht damit von einer Verleugnung
der unterschiedlichen historisch angeeigneten Zeit durch den Narzissmus einer bild-
haften Vereinigung der Geschichte zur Geschichtlichkeit wie einst Heidegger aus. Er
glaubt, die durchaus universale Fihigkeit menschlicher Gestaltwahrnehmung als Spiel
aller Bildspiele in der zu seiner Zeit im Museum prisentierten Kunst von Cézanne wie-
derzuerkennen. In der Theorie der universalen Bildlichkeit versucht Merleau-Ponty, von
den schon lingst legitimierten Bildern und von einem den zeitlichen Kimpfen entzoge-
nen Cézannes im Museum fiir die Legitimation einer zeitlosen Logik der Wahrnehmung
zu profitieren, so dass seine Kunst das Bild aller Bilder wie das Sprachspiel aller Sprach-
spiele zeige. Er ibergeht damit, dass das im Museum totgestellte Bild die Kimpfe um
Legitimitit im sauberen und snobistischen white cube eines kathedralen Ausstellungs-
raums in der Prisentation fir stille Anbetung wie einst bei Moritz verschwinden lasst. Er
bemerkt nicht, wie er dann sich durch seine dsthetische Bewunderung von Cézanne zum
Ende der Geschichte aller Kunst verfithren ldsst. So waren eben die Bilder Cézannes nicht
nur lingst museal legitimierte Kunst im Museum zur Zeit von Merleau-Pontys Interpre-
tation. Letzterer nahm die sich gegen das Bild wendende avantgardistische Wahrneh-
mungstheorie durch den ebenso sich auf Gestalttheorie berufenden zeitgleichen ameri-
kanischen Minimalismus schlichtweg gar nicht wahr. Der amerikanische Minimalismus
berief sich in Unkenntnis von Merleau-Ponty ebenso wie dieser etwa bei Robert Morris
auf die nach Amerika vor dem Faschismus geflohenen Juden der deutschen Gestaltpsy-
chologie, um das stille Verweilen vor dem Bild als eingeiibte Abstraktion von Raum in der
kontemplativen Wahrnehmung abzulehnen.® Denn die Bewegung des Leibs in verschie-
denen Perspektiven nimmt die stets scheinbar eidetisch gleichen Muster der minima-
listischen Skulptur erst durch Aktivitit des Korpers als verschiedene Positionen durch
Bewegung im Raum als eine produktive Einheit von Subjekt und Objekt wahr, wihrend
die Malerei laut der Kritik des Minimalisten Morris mit einer fitr illusionistische Gemil-
de geforderten stillstehenden Kontemplation vor dem Bild als klares Objekt dies verhin-

5 Maurice Merleau-Ponty, Der Zweifel Cezannes, in: ders., Das Auge und der Ceist. Philosophische Essays,
hg.v. Christian Bermes, Hamburg 2003, S. 6.

6 Thomas Becker, Einleitung, in: Thomas Becker u. Christoph Metzger (Hg.), Leibliche Praxeologie vs.
Iconic Turn, Paderborn 2020, S. off.

14.02.2026, 17:36:32. - [0

339


https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

340

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

dert. Der sich auf Merleau-Ponty berufende iconic turn reproduziert dessen hermeneuti-
schen Narzissmus, alle Bilder durch das eine Gesetz der Gestaltpsychologie erkliren zu
wollen, die Mitchells antihermeneutische Haltung dann zum wissenschaftlichen Projekt
einer neuen Disziplin sogar noch erhoben hat. Auch hier gilt, dass das, was fiir alle gilt,
keineswegs in gleichem Mafie realisiert wird, so dass Geschichte durch ein angeblich
enthistorisierendes Sein der Wahrnehmung erklart wird.

Schon beim Begriinder der Phinomenologie durch Husserl wurde der Vorrang des
Sehensvon klaren zeitlosen Signifikanten als reine Grundlage aller Signifikation erklart,
womit alle in der Zeit ineinander verschwimmende Signifikanten des zeitabhingigen
Tons ins Reich der fiir eine disziplinire Reinheit ungeeigneten Wahrnehmung gescho-
ben werden: »Die niederen Farbendifferenzen, die letzten Nuancen mégen der Fixierung
spotten, aber >Farbe« im Unterschied von >Ton« ist ein so sicherer Unterschied, wie es in
aller Welt nichts noch Sicheres gibt.«” Husserl vollzieht in dieser Aussage bei allem Un-
terschied zur Linguistik dasselbe Monopol von visuell stummen Signifikanten. In die-
sem Sinne beruft sich Merleau-Ponty freilich zu Recht auf die eidetische Reinheit der
philosophischen Disziplin einer Phinomenologie.

Nach Husserls spiteren Analyse zeitlicher Tonwahrnehmung von Melodien in seinen
von Heidegger zeitgleich mit Sein und Zeit erst herausgegebenen Vorlesungen zur Phéno-
menologie des inneren Zeitbewusstsein® héren wir dagegen nie einen Ton nach dem ande-
ren, wie schon die Kritik eines Rousseau und die spitere Gestaltpsychologie feststellen,
sondern unser Horen ist selbst immer zugleich unbewusst aktiv und kreativ in den da-
mit schon im Vor- und Nachklingen ineinander verschwimmenden Téne bzw. Signifi-
kanten in Hinsicht auf das vorweggenommene Verstehen der in einer jeweiligen Kultur
geltenden melodischen Struktur der Tone. Wir bezeichnen Musik als Sprache, weil wir
durchaus wie im Vernehmen von ineinander klingenden >Signifikanten« sinnhaft ver-
stehen konnen, ob eine ganzheitliche Zusammenfassung der Tone im Verstehen einer
Melodie frohlich oder traurig klingt. Die Auffassung der zeitlich ténenden und ineinan-
derverschwimmendenSignifikantenc<ist daher nicht nur ebenso bedeutungskonstitutiv
wie eine artikulierte Notation. Die Differenz im Gebrauch von etwas als etwas kann an-
ders als die scharf gegeneinander artikulierten Glieder der visuellen stillstehenden Gra-
pheme der Schrift oder Noten oftmals aufgrund von zeitlichem Verschwimmen in der
praktischen Welt des zeitlich analogen Handelns und Sprechens unscharfe Trennungen
der>Signifikanten<aufweisen, wie z.B. bei ineinander zeitlich verschwimmenden Ténen,
wihrend die notierte Schrift eine Melodie als klar unterschiedene Signifikanten anzeigt.

Heideggers frither Existenzialismus hat zumindest darauf verwiesen, dass die re-
flexive Vergegenwartigung des Verstehens zur theoretischen Spaltung in Subjekt und
Objekt fithrt, in der dann die Verklammerung des Subjekts mit dem zeitlichen Kontext
verschwindet. In seiner Kritik an Nietzsche hat er dann ebenso gesehen, dass die Ver-
kennung der Verklammerung von Dasein und Welt in der theoretischen Reflexion auf

7 Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, hg.v. Rudolph Berlinger, Frankfurt a.M. 1965,
S. 39f.

8 Edmund Husserl, Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins, hg.v. Martin Heideg-
ger, Tiibingen 1980, §§ 7u 8.

14.02.2026, 17:36:32. - [0


https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Verfiihrung in der Poetik des Raumes zum reinen Lesen

das Subjekt mit Nietzsches dsthetischem Existenzialismus keine Flucht vor dieser Spal-
tung erfolgt, was der spite Foucault aufgegriffen hat. Aber Heidegger sieht nicht, dass er
selbst ebenso die Abstraktion einer Reinheit vollzieht, weil er von einer Geschichtlichkeit
statt konkreter Geschichte spricht, da es eigentlich nie um den Chiasmus einer einzigen
Geschichte, sondern immer um die Synchronie zweier Geschichten geht. Das aber hates
mit der Glorifizierung des reinen Lesers zu tun: Das Lesen einer artikulierten visuellen
Notation erlaubt gegen die lineare Zeitordnung so vorzugehen, dass bestimmte Stellen
gegen den Verlauf vom Subjekt ausgewidhlt werden koénnen, wihrend in einer zeitlich
ablaufenden Auffithrung einer Melodie jeweils schon die nichsten Téne antizipiert und
mit den nachklingenden Ténen in einer Einheit des antizipierten Verstehens verglichen
werden, um es iiberhaupt als eine ganzheitliche Melodie in einer linear fortschreiten-
den, unumkehrbaren Zeit des ineinander Klingens verstehen zu konnen. Lesen in der
bildlichen unverinderten Notation kommt insofern der Spaltung in Subjekt und Objekt
mit dem Versprechen der Verfiigung von Schrift gegen die Zeit entgegen und lisst da-
her das Zeit und Grenzen verschmierte leibliche Horen als gegeniiber dem im Lesen frei
wihlbaren Richtung als ebenso unkontrollierbar, untergeordnet wie niedere Form der
Aneignung erscheinen: >Niedere« Ethnien haben zwar Lieder, aber keine Noten, mit der
diese kontrolliert werden kénnen, so dass reproduktive Techniken durch Notation einer
héheren Kultur entsprechen.

Die dekonstruktive Kritik des abendlindischen Kolonialismus als Verdringung der
Schrift ist kulturgeschichtlich daher definitiv nicht nur nicht zu halten. Vielmehr geht
es im Kolonialismus um den Glauben an die hohere Legitimitit der Reinheit der klar
eingeteilten Signifikanten in einer notierten Schrift, welche iiber das an Horen und zeit-
licher Phonetik als Begehren nach héherer Demokratie gestellt wird. Nietzsches dstheti-
scher Sinn fiir die Grausamkeit voraufklirerischer, archaischer Kulturen kehrt das Ver-
hiltnis von niederem Horen gegeniiber dem bildlichen Lesen wissenschaftlicher Aufkli-
rung zwar um, behilt aber die Trennung von Héren und Sehen fir die mit dieser Tren-
nung verbundenen Legitimation durch Reinheit bei: An die Stelle des reinen dauerhaften
Bildes als Opposition gegen endlich vergehende Zeit wird die Reinheit der Zeit als Ver-
lingerung der Reinheit nun gegen Bild, Gott und schliefilich die temporire Bewegung
einer Vernetzung in der unendlichen Dekonstruktion Derridas gesetzt.

14.02.2026, 17:36:32. - [0

341


https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 17:36:32. - [0


https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

