
Die Verführung in der Poetik des Raumes

zum reinen Lesen

GastonBachelardhat inReplik aufMerleau-PontysWahrnehmungslehre in seinerPoetik

des Raumes darauf verwiesen, dass wir nicht einfach Räume bewohnen, sondern Räu-

me uns bewohnen.1 So bemerkt man diesen Chiasmus des inneren und äußeren Rau-

mes spätestens dann, wenn man in eine neue Wohnung einzieht und sich permanent

an noch nicht im Leib habitualisierten Ecken und Kanten stößt. Sie sind noch nicht im

Leib automatistisch ›abgespeichert‹.Wir leben jedoch ebenso nicht einfach in einer abs-

trakten Zeit, sondern die historisch äußere Zeit lebt zugleich in uns als je heterogener

Besitz an Geschichte, dessen kulturell angeeignetes Verstehen aufgrund des Chiasmus

von sozialer und individueller Zeit in Asien oder Afrika z.B. von einer anderen ›Logik‹

der praktischen Legitimation, d.i. als andere Praxeologie bestimmt ist als imEuropa der

Jetztzeit. Eine von Heidegger propagierte Geschichtlichkeit existiert also so wenig wie

die Weltzeit reine Herrschaft der Zeit ohne Unterschiede ist, die damit verschiedenen

Synchronien der Zeit auf eine herrschende Form durch Abstraktion von Herrschaft mo-

nopolisiert hat. Schon bei Merleau-Ponty findet bei aller Konzentration auf den Leib als

Grund des Bewusstseins diese Monopolisierung statt, so dass auch der Neukantianer

ohne Wissen Nietzsches dieser Monopolisierung eines reinen Chiasmus gerade durch

Konzentration auf leibliche Aneignung verfällt:

»Die wichtigste Lehre der Reduktion ist […] die der Unmöglichkeit der vollständigen Re-

duktion. Wären wir absoluter Geist, so wäre die Reduktion kein Problem. Doch da wir

zur Welt sind, da alle unsere Reflexionen ihrerseits auch in den Zeitstrom verfließen,

der sie zu fassen suchen […], gibt es kein Denken, das all unser Denken umfaßte.«2

Diese von Merleau-Ponty behauptete Absolutheit der Zeit als für jeden und jede gültige

Voraussetzung ist eine Kritik an Abstraktion, die dennoch eine Abstraktion bleibt, weil

1 Gaston Bachelard, Poetik des Raumes, Frankfurt a.M. 1987, S. 223ff.

2 Maurice Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, hg.v. C.F. Graumann u. J. Linschoten,

Berlin 61966, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

sie einer Monopolisierung der Zeitauffassungen entspricht, die dann als Logik des Be-

wusstseins selbst undnichtmehr als sozial hergestelltesMonopol der Zeit durch eine be-

stimmte Kultur historisch und sozial differente Positionalität erscheint. Auch sie rettet

wieder die Antihermeneutik durch reine Zeit ohne sinngebenden historischen Kontext

als Privilegierung eines zeitlichen Chiasmus allein des existenziellen Individuums.

Leider hat sich Lévi-Strauss’ Strukturalismus nicht an die von ihmunüberbrückbare

universale Differenz von Aneignung und Besitz in seiner heute noch lesbaren Kritik des

Rassismus und Kolonialismus gehalten: Jeder Mensch habe das universale Recht, die spe-

zifische Kultur als Mittel der Individualisierung in seiner Erziehung anzueignen, in die

er geboren wird.3 Nur sollte daher anstelle des Geborenwerdens genauer von aneignen-

der Habitualisierung beim zeitlichen Aufwachsen gesprochen werden, die nicht immer

mit dem zeitlosenOrt der biologischenGeburt übereinstimmenmuss.4 Aber danach gilt

festzuhalten: Was für alle gilt, gilt hingegen keineswegs für alle in gleichem Maße des

aktiven und sozialen Gebrauchs der Regeln, so dass Geschichte nur dann ein Oberflä-

chenphänomen eines ebenso unvordenklichen wie historisch nicht fassbaren Systems

an Diskursen ist, wenn man die je unterschiedliche Aneignungen für jeden Leib in der

allein reinenDiskontinuität einer für alle gleich ungreifbaren Diskursivität übergeht. Sie

ist dann eine Kritik an der Abstraktion durch eine neue Abstraktion.

Der soziale Effekt einermagischen Verführung zumwissenschaftlichenNarzissmus

als Vergessen eines Chiasmus der synchronen Geschichte durch die eine, rein abstrakte

Zeitbedingung zeigt sich dann auch bei einem für räumlich Chiasmus besonders auf-

merksamen Bachelard. So konnte die Nähmaschine laut Bachelard erst entstehen, als

man vom menschlichen Vorgang des Nähens abstrahierte und den Prozess in einzelne

diskontinuierlich digitale Elemente als Konzept der Nähmaschine zerlegte, die nichts

mit der zeitlichen kontinuierlichen Arbeit des menschlichen Leibes beim Nähen zu tun

hattewie in einerphänomenologischenReduktion,die vomAlltagdesLeibesunddermit

ihm inkorporierten analogen Praxis in der Zerlegung klar abgegrenzter Signifikanten

abstrahiert, umdaraus das Konzept der Nähmaschine herzustellen.Die Enteignung der

Aktivität des kontinuierlichen Leibes durch Zerlegung in diskontinuierliche Einzelteile

wie Signifikanten monopolisierte aber gerade die historisch angeeignete leibliche Posi-

tion des analogenNähens auf weibliche Arbeiterinnen, deren analoges Nähen nachträg-

lich damit erst zur Natur der von sozialer Geschichte gelösten reinen Signifikanten des

biologischen Körpers gemacht wird: Das sozial und historisch angeeignete Vorbild des

weiblichen Nähens wurde durch technische Reduktion zwar aufgehoben, um zugleich

die zuvor sozial eingeübteArbeitsteilung stillschweigendzur angeblichunberührtenNa-

tur der reinen Signifikanten einer weiblichen Natur zu erklären, so dass Fabriken des

Nähens mit Nähmaschinen allein mit weiblichen Arbeiterinnen besetzt wurden. Durch

3 Claude Lévi-Strauss, Rasse und Geschichte, in: Detlev Claussen (hg.),Was heißt Rassismus?, Darm-

stadt 1994, S. 141ff.

4 So etwa beim als Kind aus Afrika im Sklavenhandel geraubten AntonWilhelm Amo (Kunstname),

der seinem gesamten Habitus nach aufgrund seines durch den Hof unterstützten Studiums ein

schwarzafrikanischer deutscher Anhänger der Aufklärungwar und deswegen den Rassismus nicht

›nur‹ im Raub als Ding, sondern auch nach seiner ›Rückkehr‹ nach Afrika wegen der ausgehenden

Unterstützung seines angeeignetenHabitus als deutscher Philosoph erfuhr. In diesemFall handelt

sich um einen gedoppelten Rassismus gegen Geburt und Habitualisierung.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Verführung in der Poetik des Raumes zum reinen Lesen 339

die von Geschichte gelöste Naturalisierung sind sie im ökonomischen Kontext zudem

besser ausbeutbar, indem der im habitualisierten Leib vorausgesetzte nicht reduzier-

bare spezifische Besitz einer ›niederen‹ Kompetenz des analogen Nähens im privaten

Haushalt durch technische Abstraktion in ursprüngliche vom Menschen unberührbare

angeblich logisch eindeutig geringer zu bezahlenden Arbeit weiblicher Körper verwan-

delt wird, woran das kommunistischeManifest vonMarx nicht ganz unschuldig ist: Die

Dampfmaschine hat nicht einfach alle Tradition verdampft, sondern zugleich auch erst

bestimmte Dämpfe der Tradition freigesetzt.

Wie sehr daher auch schondie PhänomenologieMerleau-Pontys demBegehrennach

ästhetischer Abstraktion durch das stumme Bild gegen seinen Anspruch der bewegten

Praxis imRahmen einer disziplinären Reinheit verfällt,wird in seinemVersuch der phä-

nomenologischen Begründung eines reinen Bildes aller Bilder deutlich, weil nur eine

Philosophie der Phänomenologie verstehen könne, was ein reines Bild sei und niemals

die historisch arbeitende Kunstgeschichte.5 Auch er geht damit von einer Verleugnung

der unterschiedlichen historisch angeeigneten Zeit durch den Narzissmus einer bild-

haften Vereinigung der Geschichte zur Geschichtlichkeit wie einst Heidegger aus. Er

glaubt, die durchaus universale Fähigkeit menschlicher Gestaltwahrnehmung als Spiel

aller Bildspiele in der zu seiner Zeit im Museum präsentierten Kunst von Cézanne wie-

derzuerkennen. In derTheorie der universalen Bildlichkeit versuchtMerleau-Ponty, von

den schon längst legitimierten Bildern und von einem den zeitlichen Kämpfen entzoge-

nenCézannes imMuseum für die Legitimation einer zeitlosen Logik derWahrnehmung

zu profitieren, so dass seine Kunst das Bild aller Bilder wie das Sprachspiel aller Sprach-

spiele zeige. Er übergeht damit, dass das im Museum totgestellte Bild die Kämpfe um

Legitimität im sauberen und snobistischen white cube eines kathedralen Ausstellungs-

raums in der Präsentation für stille Anbetungwie einst beiMoritz verschwinden lässt.Er

bemerkt nicht,wie er dann sich durch seine ästhetischeBewunderung vonCézanne zum

EndederGeschichte allerKunst verführen lässt.SowarenebendieBilderCézannesnicht

nur längstmuseal legitimierte Kunst imMuseum zur Zeit vonMerleau-Pontys Interpre-

tation. Letzterer nahm die sich gegen das Bild wendende avantgardistische Wahrneh-

mungstheorie durch den ebenso sich auf Gestalttheorie berufenden zeitgleichen ameri-

kanischenMinimalismus schlichtweg gar nicht wahr.Der amerikanischeMinimalismus

berief sich in Unkenntnis von Merleau-Ponty ebenso wie dieser etwa bei Robert Morris

auf die nach Amerika vor dem Faschismus geflohenen Juden der deutschen Gestaltpsy-

chologie,umdas stille Verweilen vor demBild als eingeübte Abstraktion vonRaum inder

kontemplativenWahrnehmung abzulehnen.6 Denn die Bewegung des Leibs in verschie-

denen Perspektiven nimmt die stets scheinbar eidetisch gleichen Muster der minima-

listischen Skulptur erst durch Aktivität des Körpers als verschiedene Positionen durch

Bewegung im Raum als eine produktive Einheit von Subjekt und Objekt wahr, während

dieMalerei laut der Kritik desMinimalistenMorrismit einer für illusionistische Gemäl-

de geforderten stillstehenden Kontemplation vor demBild als klares Objekt dies verhin-

5 MauriceMerleau-Ponty, Der Zweifel Cezannes, in: ders.,DasAuge und derGeist.Philosophische Essays,

hg.v. Christian Bermes, Hamburg 2003, S. 6.

6 Thomas Becker, Einleitung, in: Thomas Becker u. Christoph Metzger (Hg.), Leibliche Praxeologie vs.

Iconic Turn, Paderborn 2020, S. 9ff.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

dert. Der sich aufMerleau-Ponty berufende iconic turn reproduziert dessen hermeneuti-

schen Narzissmus, alle Bilder durch das eine Gesetz der Gestaltpsychologie erklären zu

wollen, dieMitchells antihermeneutischeHaltung dann zumwissenschaftlichen Projekt

einer neuen Disziplin sogar noch erhoben hat. Auch hier gilt, dass das, was für alle gilt,

keineswegs in gleichem Maße realisiert wird, so dass Geschichte durch ein angeblich

enthistorisierendes Sein derWahrnehmung erklärt wird.

Schon beim Begründer der Phänomenologie durch Husserl wurde der Vorrang des

Sehens von klaren zeitlosen Signifikanten als reineGrundlage aller Signifikation erklärt,

womit alle in der Zeit ineinander verschwimmende Signifikanten des zeitabhängigen

Tons ins Reich der für eine disziplinäre Reinheit ungeeigneten Wahrnehmung gescho-

benwerden: »DieniederenFarbendifferenzen,die letztenNuancenmögender Fixierung

spotten, aber ›Farbe‹ im Unterschied von ›Ton‹ ist ein so sicherer Unterschied, wie es in

aller Welt nichts noch Sicheres gibt.«7 Husserl vollzieht in dieser Aussage bei allem Un-

terschied zur Linguistik dasselbe Monopol von visuell stummen Signifikanten. In die-

sem Sinne beruft sich Merleau-Ponty freilich zu Recht auf die eidetische Reinheit der

philosophischen Disziplin einer Phänomenologie.

NachHusserls späterenAnalyse zeitlicher Tonwahrnehmung vonMelodien in seinen

vonHeidegger zeitgleichmit Sein undZeit erst herausgegebenen Vorlesungen zur Phäno-

menologie des inneren Zeitbewusstsein8 hören wir dagegen nie einen Ton nach dem ande-

ren, wie schon die Kritik eines Rousseau und die spätere Gestaltpsychologie feststellen,

sondern unser Hören ist selbst immer zugleich unbewusst aktiv und kreativ in den da-

mit schon im Vor- und Nachklingen ineinander verschwimmenden Töne bzw. Signifi-

kanten in Hinsicht auf das vorweggenommene Verstehen der in einer jeweiligen Kultur

geltenden melodischen Struktur der Töne. Wir bezeichnen Musik als Sprache, weil wir

durchaus wie im Vernehmen von ineinander klingenden ›Signifikanten‹ sinnhaft ver-

stehen können, ob eine ganzheitliche Zusammenfassung der Töne im Verstehen einer

Melodie fröhlich oder traurig klingt. Die Auffassung der zeitlich tönenden und ineinan-

der verschwimmenden ›Signifikanten‹ ist dahernichtnur ebensobedeutungskonstitutiv

wie eine artikulierte Notation. Die Differenz im Gebrauch von etwas als etwas kann an-

ders als die scharf gegeneinander artikulierten Glieder der visuellen stillstehenden Gra-

pheme der Schrift oder Noten oftmals aufgrund von zeitlichem Verschwimmen in der

praktischenWelt des zeitlich analogen Handelns und Sprechens unscharfe Trennungen

der ›Signifikanten‹ aufweisen,wiez.B.bei ineinanderzeitlichverschwimmendenTönen,

während die notierte Schrift eineMelodie als klar unterschiedene Signifikanten anzeigt.

Heideggers früher Existenzialismus hat zumindest darauf verwiesen, dass die re-

flexive Vergegenwärtigung des Verstehens zur theoretischen Spaltung in Subjekt und

Objekt führt, in der dann die Verklammerung des Subjekts mit dem zeitlichen Kontext

verschwindet. In seiner Kritik an Nietzsche hat er dann ebenso gesehen, dass die Ver-

kennung der Verklammerung von Dasein und Welt in der theoretischen Reflexion auf

7 Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, hg.v. Rudolph Berlinger, Frankfurt a.M. 1965,

S. 39f.

8 Edmund Husserl, Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, hg.v. Martin Heideg-

ger, Tübingen 1980, §§ 7 u 8.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Verführung in der Poetik des Raumes zum reinen Lesen 341

das Subjekt mit Nietzsches ästhetischem Existenzialismus keine Flucht vor dieser Spal-

tung erfolgt,was der späte Foucault aufgegriffen hat.AberHeidegger sieht nicht, dass er

selbst ebenso die Abstraktion einer Reinheit vollzieht,weil er von einerGeschichtlichkeit

statt konkreter Geschichte spricht, da es eigentlich nie um den Chiasmus einer einzigen

Geschichte, sondern immer umdie Synchronie zweier Geschichten geht.Das aber hat es

mit der Glorifizierung des reinen Lesers zu tun: Das Lesen einer artikulierten visuellen

Notation erlaubt gegen die lineare Zeitordnung so vorzugehen, dass bestimmte Stellen

gegen den Verlauf vom Subjekt ausgewählt werden können, während in einer zeitlich

ablaufenden Aufführung einer Melodie jeweils schon die nächsten Töne antizipiert und

mit den nachklingenden Tönen in einer Einheit des antizipierten Verstehens verglichen

werden, um es überhaupt als eine ganzheitliche Melodie in einer linear fortschreiten-

den, unumkehrbaren Zeit des ineinander Klingens verstehen zu können. Lesen in der

bildlichen unveränderten Notation kommt insofern der Spaltung in Subjekt und Objekt

mit dem Versprechen der Verfügung von Schrift gegen die Zeit entgegen und lässt da-

her das Zeit und Grenzen verschmierte leibliche Hören als gegenüber dem im Lesen frei

wählbaren Richtung als ebenso unkontrollierbar, untergeordnet wie niedere Form der

Aneignung erscheinen: ›Niedere‹ Ethnien haben zwar Lieder, aber keine Noten, mit der

diese kontrolliert werden können, so dass reproduktive Techniken durch Notation einer

höheren Kultur entsprechen.

Die dekonstruktive Kritik des abendländischen Kolonialismus als Verdrängung der

Schrift ist kulturgeschichtlich daher definitiv nicht nur nicht zu halten. Vielmehr geht

es im Kolonialismus um den Glauben an die höhere Legitimität der Reinheit der klar

eingeteilten Signifikanten in einer notierten Schrift,welche über das anHören und zeit-

licher Phonetik als Begehren nach höhererDemokratie gestellt wird.Nietzsches ästheti-

scher Sinn für die Grausamkeit voraufklärerischer, archaischer Kulturen kehrt das Ver-

hältnis von niederemHören gegenüber dembildlichen Lesenwissenschaftlicher Aufklä-

rung zwar um, behält aber die Trennung von Hören und Sehen für die mit dieser Tren-

nung verbundenenLegitimationdurchReinheit bei: Andie Stelle des reinendauerhaften

Bildes als Opposition gegen endlich vergehende Zeit wird die Reinheit der Zeit als Ver-

längerung der Reinheit nun gegen Bild, Gott und schließlich die temporäre Bewegung

einer Vernetzung in der unendlichen Dekonstruktion Derridas gesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-049 - am 14.02.2026, 17:36:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

