
Harald Asel
Zwischen Philosophie und 
journalistischer Arbeit

Beitrag zum ersten Bad Kissinger Symposion des Hans-Jonas-
Zentrums, zugleich eine kleine Dankesgabe an Prof. Dr. Diet­
rich Böhler nachträglich zum 80. Geburtstag

 
Liebe Mitdenkende,

mein Lebensweg hat mich aus den philosophischen Seminaren 
hinaus in die rauhe Wirklichkeit der Informationsvermittlung getra­
gen, zum Aufzeigen und Erläutern kultureller und gesellschaftlicher 
Phänomene und zum Darstellen komplexer Sachverhalte in einer 
komprimierten Form. Das aber den – in meinem Fall – Hörerinnen 
und Hörern immer die Möglichkeit lassen soll, nach eigenem Ermes­
sen, die Komprimierung wieder aufzufalten. Daß ich auf diesem 
praktischen Feld beständig mit den Fragen konfrontiert bin, die in 
meinem Philosophiestudium aufgeworfen wurden und für die die 
Berliner Diskurspragmatik mir eine Richtschnur ist, das soll im Fol­
genden mit einigen schlaglichtartigen, mehr literarisch komponierten 
als philosophisch stringenten Bemerkungen dargestellt werden.

»Sie reden doch privat auch anders als hier am Mikrophon!« Mit 
dieser Behauptung kam nach einer von mir moderierten Diskussions­
runde ein Zuhörer aus dem Publikum auf mich zu. »Sie reden doch 
privat auch anders über die Flüchtlinge, wenn Sie mit Ihren Kollegen 
vom Sender in der Pause eine Zigarette rauchen. Am Mikrophon 
müssen Sie halt sagen, was Ihre Intendantin von Ihnen verlangt.« 
Es geschah in der Hochzeit der gesellschaftlichen Debatte über die 
Integrationsfähigkeit von Geflüchteten aus Syrien und Afghanistan 
im Herbst 2016. Wir waren am Ende unserer Gesprächsrunde zu den 
notwendigen Voraussetzungen gekommen, unter denen ein dauer­
haftes Ankommen der zum Teil tief traumatisierten Personen möglich 
ist. Doch all das, was er in den anderthalb Stunden gehört hatte, 
überzeugte meinen Zuhörer nicht. Auf der faktischen Ebene ist dies 

4.2.

354

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbstredend sein gutes Recht. Doch er wollte mehr. Er meinte zu 
erkennen, daß ich nur theatralisch eine Rolle spiele, wie dies in 
den, verunglimpfend so genannten »Mainstreammedien« inzwischen 
üblich sei.

Was diesem Mann antworten? Wie soll ich ihm beweisen, daß 
mein Denken und Sprechen nicht auseinanderstrebt? Der erste Schritt 
war defensiv. Da wir uns nicht näher kennen, begann ich, da unsere 
subjektive Einschätzung des anderen auf spontanen Eindrücken die­
ses Abends beruht, sollten wir uns doch besser vorab wechselseitig 
Wahrhaftigkeit unterstellen, jedenfalls so lange, bis gegenteilige Fak­
ten auftauchen. Etwa private Twitternachrichten, die mein Sprechen 
unglaubwürdig erscheinen lassen. Mein Gesprächspartner blieb aber 
bei seiner Behauptung. Allerdings glaubte er nun meiner Versiche­
rung, Nichtraucher zu sein, was aber ein eher nachrangiges Zuge­
ständnis ist.

Ich bin – philosophisch betrachtet – zu kurz gesprungen. Denn 
ich appellierte an Gewohnheiten, kulturelle Alltagspraxen wie Höf­
lichkeit oder gar an Bequemlichkeit (»Es ist leichter für uns alle, 
erst einmal anzunehmen, dass wahrhaftig agiert wird«). Doch die 
Voraussetzungen zur Ausübung meines Berufes nicht nur, aber 
besonders beim Veranstalten von öffentlichen Diskussionsrunden, 
reichen tiefer. Hatten wir beide nicht in dem Moment, als dieses 
Gespräch begann, ja schon zuvor, als Menschen, die der Einladung 
gefolgt sind, an einer öffentlichen Diskussion sowohl als Mitwirkende 
wie auch als Zuhörende (quasi still Mitdiskutierende) teilzunehmen, 
bereits implizit einander zugestanden, daß wir gegenseitig Ansprüche 
erheben und bereit sind, diese nach Maßgabe unserer Kräfte zu 
erfüllen? Etwa am Mikrophon nicht grundsätzlich anders zu reden als 
privat? Denn wir hatten uns ja nicht, was wir sicher auch hätten tun 
können, zum fröhlichen Wortgeklingel verabredet.

Hätte ich in diesem Moment Dietrich Böhlers »Verbindlichkeit 
aus dem Diskurs« zur Hand gehabt1, hätte ich Seite 294 zitieren 
können: »Meine Gegenüber im Diskurs haben (…) das unhintergeh­
bare Diskurs- bzw. Vernunftrecht, von ›mir‹, der ich im Diskurs 
auftrete, bestimmte diskursmoralische Generalversprechen und deren 

1 Dietrich Böhler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs. Denken und Handeln nach der 
sprachpragmatischen Wende, Freiburg 2013 (nach dieser ersten Auflage wird zitiert). 
Die 2., veränderte Auflage erschien 2014 mit dem Untertitel »Denken und Handeln 
nach der Wende zur kommunikativen Ethik – Orientierung in der ökologischen Dau­
erkrise«.

4.2. Zwischen Philosophie und journalistischer Arbeit

355

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einhaltung zu erwarten«. Und dazu gehört der Geltungsanspruch 
a2) »Wahrhaftigkeit meiner Sprecherintention und Glaubwürdigkeit 
meiner Diskursbereitschaft« (also: Ich heuchele nicht Verständnis für 
die Probleme der Geflüchteten, rede privat aber anders). Hätte mein 
Gesprächspartner einen Blick in Böhlers Text werfen können, hätte er 
mir jedoch entgegnen können, dass dieser Wahrhaftigkeitsanspruch 
schwächer sei als der Anspruch auf Verständlichkeit, »weil er in der 
direkten lebenspraktischen und z.B. in der politischen bzw. diplomati­
schen Kommunikation gemodelt oder gar zurückgenommen wird.« Es 
könne ein Vortäuschen falscher Sachverhalte verantwortungsethisch 
legitim, ja erfordert sein. Allerdings, so würde ich meinem Kombat­
tanten wieder antworten, müßte ich dann im Diskurs eine konsens­
würdige Argumentation für mein strategisches Verhalten vorbringen.

Seien Sie versichert: die Rechtfertigung strategischen Verhal­
tens beschäftigt uns Journalisten oft. Nicht nur beim Schutz von 
Quellen. Aber etwas sagen, nur um meiner Intendantin zu gefallen, 
ließe sich bei einem gesicherten Arbeitsverhältnis und in einem 
funktionierenden Rechtstaat wohl nicht im Diskurs rechtfertigen. 
Genau genommen eine glückliche Selbstverständlichkeit, um die 
Journalisten in anderen Teilen der Welt oft unter Einsatz ihres Lebens 
kämpfen müssen.

An dieser Stelle möchte ich meinen widerborstigen Gesprächs­
partner eine Weile sich selbst überlassen und mich den Dialogver­
sprechen zuwenden, die ich als Diskurspartner gegenüber allen mög­
lichen Argumentationspartnern a priori gegeben bzw. unterstellt habe 
(Böhler S. 297f.). Wie äußert sich darin die besondere Verantwortung 
von uns Journalisten? Wie bei anderen Teilnehmern auch: in der spe­
zifischen Anwendung unseres professionellen Handwerkzeugs, hier 
also beim Bauen und Ausfüllen kommunikativer Strukturen. Und in 
der jeweiligen Reichweite, in der unsere Mitteilungen wahrgenom­
men werden. Die erwartungsgemäß bei einem weithin in Äther und 
Netz ausstrahlenden »Rund«-Funk eine andere sein mag als bei einem 
an einen Baum angehefteten Flugblatt.

Wie aber sieht die spezifische Anwendung des Handwerk­
zeugs aus?

Nehmen wir das Dialogversprechen b1) »Bemühung um wider­
spruchsfreie, wahrheitsfähige und moralisch legitime Dialogbei­
träge«: Immer wieder höre ich in einer Diskussion aus dem Publikum 
»Ich kann mich ja nicht so gut ausrücken wir ihr«. Oder: »Ich bin 
von dem, was ich erfahren habe, so empört, dass ich vielleicht unzu­

Harald Asel

356

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sammenhängend rede.« Oder manchmal polemisch: »Ich weiß gar 
nicht, was ich noch sagen darf, wenn bestimmte Wörter tabu sind.« 
Da ich allen anderen Personen gleiche Rechte als Diskurspartner 
zuerkenne (Dialogversprechen b3), möchte ich sie nicht lediglich 
wegen eines Formfehlers aus einer realen Debatte ausschließen. 
Daher bedarf es einer Übersetzungsleistung, die ich stellvertretend 
übernehmen kann.

Also etwa: die Redehandlungen der Personen A, B, C mögen 
zwar unvollständig, emotional gefärbt und nicht widerspruchsfrei 
gewesen sein, es lassen sich daraus aber Argumente formulieren, die 
den Anspruch auf Verständlichkeit besser erfüllen. Daß ich mich dabei 
bemühe, nichts Eigenes hineinzulegen, folgt schon aus der Anerken­
nung der Menschenwürde meiner Gegenüber. Allerdings kann ich 
aufgrund des ersten Dialogversprechens auch meine Gesprächspart­
ner ermahnen, nicht mutwillig hinter ihren Möglichkeiten zu bleiben 
(wie mein Deutschlehrer einst sagte: »fördern kommt von fordern«) 
oder sich mit Geschwurbel vor einer eindeutigen Aussage zu drücken.

Wenn Gesprächsrunden mehr sein wollen als Turnierwett­
kämpfe um das letzte Wort (die Beispiele erspare ich mir), wenn sie 
sich ehrlich um Konsens bemühen, dann gehört die Möglichkeit des 
stetigen Befragens und Neuformulierens der Argumente durch alle 
am Diskurs Beteiligten dazu. Denn nur so kann auch Dialogverspre­
chen b5) eingelöst werden, »die Fallibilität von Situationsanalysen 
und situationsbezogenen Diskursen zu berücksichtigen.« Wobei die 
hier antizipierten Gesprächsrunden ja nicht eine grundsätzlich von 
anderen Formaten journalistischen Arbeitens getrennte Besonderheit 
sind. Auch in den monologisch scheinenden Beiträgen bin ich einge­
bunden in einen unabweisbaren Diskurs, in dem ich mich von vorn­
herein in der Lebenswelt befinde. Daß damit auch der vermeintlich 
einsame Angler konfrontiert ist, das hat Dietrich Böhler auf S. 238 in 
»Verbindlichkeit aus dem Diskurs« dargelegt. (Übrigens lange vor 
dem jüngsten Angelboom).

Allerdings stellt sich für uns als Moderatoren solcher Runden 
die Frage, wie eng oder wie weit wir den Rahmen zulässiger Wort­
meldungen abstecken sollen. Der Chefredakteur der Neuen Zürcher 
Zeitung, Eric Gujer sagte bei seiner Dankesrede zum Börne-Preis 
2022: »Die geduldige Diskussion mit »Corona-Leugnern«, »Putin-
Verstehern«, und »Kapitulations-Pazifisten« sorgt für Inklusion. Nur 
wer abweichende und seien es verrückte Meinungen zulässt, darf auf 
nachhaltige Legitimation rechnen«. Aber, so möchte ich antworten, 

4.2. Zwischen Philosophie und journalistischer Arbeit

357

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geduldige Diskussion heißt nicht, Abstrusem, offensichtlich Unwah­
rem und vermeintlichem Tabubrechen einfach Raum geben, sondern 
genau zu überprüfen, ob die »verrückten Meinungen« im »Univer­
sum der sinnvollen Argumente bzw. der sinnvoll argumentierbaren 
Lebensansprüche “ Platz haben, die wir in Dialogversprechen b2) 
als letzte Sinn- und Gültigkeitsinstanz berücksichtigen. Unterschied­
liche Schutzmaßnahmen in der Coronapandemie gehören dazu, 
die Behauptung der Flach-Erde-Anhänger, unser Planet sei eine 
Scheibe, nicht. Dennoch: jede Exklusion aus dem Teilnehmerkreis 
einer Debatte, etwa aufgrund der Verwendung diskriminierender 
Sprache, bedarf der argumentativen Rechtfertigung gemäß der einge­
gangenen Dialogversprechen.

Die besonderen Möglichkeiten von Journalisten gegenüber dem 
Dialogversprechen b4): »mitverantwortlich sein für die Realisierung 
von Diskursen als Möglichkeit der Verantwortung« liegen auf der 
Hand, so dass ich sie nicht weiter ausführen möchte.

Schließlich bedeutet b6) »mitverantwortlich zu sein für die ten­
denzielle Umsetzung der Diskursergebnisse« für mich auch ein regel­
mäßiges Nachfragen, was aus den besprochenen Projekten geworden 
ist. Oder warum eine öffentliche Debatte ins Leere lief. Dabei erfährt 
ein Redakteur vielleicht doch manchmal mehr als der »nur« interes­
sierte Bürger.

Zurück zu meinem Ausgangsbeispiel: der Zuhörer, der nicht nur 
bei der Einschätzung der Integrationsfähigkeit der Geflüchteten auf 
seinen Zweifeln beharrte, sondern auch weiterhin die Glaubwürdig­
keit meines Sprechens in Zweifel zog. Anders als in den sokratischen 
Dialogen oder beim Auftreten des Opponenten oder des Skeptikers 
in Dietrich Böhlers »Verbindlichkeit aus dem Diskurs« schien der 
Moment verpasst, in dem der Satz »Das zumindest sehe ich ein!« 
einen Gesprächsfortschritt erbringt.

Es mag nun vielleicht wie ein Taschenspielertrick aussehen, aber 
es hat schon mehrfach zur Entspannung solcher Situationen beige­
tragen, wenn ich meinem Gegenüber sage: »In 50 Jahren sprechen wir 
uns wieder!«. Ich verwende diese Formulierung selbstredend nur 
gegenüber Personen, die vermutlich ein höheres Alter als ich haben, 
so dass wir davon ausgehen können, dass wir dann beide nicht mehr 
unter den Lebenden sind. Die Dialogversprechen gelten ja nicht nur 
im Raum unbegrenzt, sondern auch in der Zeit. Wir können also hof­
fen, dass Diskurspartner in der Zukunft sich unseres Problems erneut 
annehmen. Wir können erwarten, dass sie sich uns gegenüber ver­

Harald Asel

358

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflichtet wissen. Und umgekehrt haben wir insbesondere die Pflicht, 
diese Zukunft zumindest nicht zu verhindern. (Böhler S. 448ff.).

Diese Pflicht aber schließt, wenn wir, Hans Jonas folgend, uns 
die Formulierung »Permanenz echten menschlichen Lebens« ver­
gegenwärtigen, unsere Verantwortung für viele Einzelmaßnahmen 
ein, nicht nur um die Erderwärmung auf 1,5 Grad gegenüber der 
vorindustriellen Zeit zu begrenzen, damit Personen später sich in 
situationsbezogenen Diskursen zu Wort melden können und nicht 
um ihr Leben rennen müssen. Diese Pflicht schließt zudem die 
dauerhafte Förderung von Fähigkeiten ein, damit Menschen in die 
Lage versetzt werden, aktiv am Leben teilnehmen zu können. Und 
nicht zuletzt braucht es – hier bin ich bei meiner eigenen Profession 
– Infrastrukturen der weltweiten Kommunikation, durch die wir 
von neuen Fakten erfahren und uns über diese Fakten austauschen 
können. Nicht lediglich passwortgeschützte Informationszirkel der 
Wenigen einerseits, viral sich verbreitende Empörungskanäle ande­
rerseits. Sondern geprüften und überprüfbaren Journalismus. Mein 
Versprechen »in 50 Jahren sprechen wir uns wieder«, verpflichtet 
mich in der Gegenwart zu einer Fülle von Taten. Bei der Vorbereitung 
zu diesem Text habe ich häufiger innegehalten und mich gefragt: 
wissen wir Medienschaffende eigentlich, was wir »immer schon« vor­
aussetzen? Worin unsere spezifische Verantwortung liegt? Und wenn 
wir es wissen, läßt sich das auch »an unseren Früchten erkennen« 
(Matthäus 7,16)?

Eine biographische Anmerkung sei mir zum Schluß gestattet: als 
Schüler der 12. Klasse war ich 1980/81 einer der 24 664 eingeschrie­
benen Teilnehmer des Funkkollegs Praktische Philosophie/Ethik und 
lernte so – zunächst nur über seine Stimme und seine Argumente – 
den Philosophen Dietrich Böhler in wöchentlichen Radiosendungen 
kennen. Daß die Angebote des Hörfunks nicht nur zum bequemen 
Genuß taugen, nicht lediglich zum demutsvollen Lauschen, vielleicht 
gar mit Heidegger darauf, was das Sein spricht, sondern daß sie 
eine Ermunterung darstellen, mit Hilfe von Rede und Gegenrede den 
steinigen Pfad des Argumentierens zu betreten, das ist mir damals 
eindrucksvoll demonstriert worden. So schließt sich der Kreis. Und 
dafür, lieber Dietrich Böhler, nehmen Sie bitte meinen tiefempfunde­
nen Dank.

4.2. Zwischen Philosophie und journalistischer Arbeit

359

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diskussion

Bernadette Herrmann: Ihre Anwendung der Diskursethik und der aus 
den Geltungsansprüchen entwickelten Dialogversprechen auf Ihre 
beruflichen Herausforderungen als Redakteur war hochinteressant.

 
Dietrich Böhler: Wenn ich einen Geltungsanspruch erhebe, dann 
kann ich das nur glaubwürdig tun, wenn ich bereit bin, auch zu 
versprechen bzw. wenn ich damit zugleich verspreche, ihn auch ein­
zulösen. Und damit ist die Verbindung zwischen Geltungsanspruch 
und Dialogversprechen gegeben. Das kann man dann durchspielen für 
jeden einzelnen Geltungsanspruch, welche Dialogversprechen bzw. 
Dialogpflichten der jeweils impliziert. Und das habe ich in meinem 
Buch »Verbindlichkeit aus dem Diskurs« ja auch getan, woraus Harald 
Asel originell und weiterführend geschöpft hat.

 
Sebastian Höpfl: Ich habe eine Frage bezüglich der Szenerie des 
Ereignisses, das Sie, Herr Asel, geschildert haben, von dem Sie aus­
gegangen sind. Sehen Sie Möglichkeiten, im Laufe dieser Auflösung 
bzw. eigentlich Vertagung auf in fünfzig Jahren – woraus ja dann 
evtl. noch eine Möglichkeit für einen selbst entsteht, aber für den 
gemeinsamen Dialog voraussichtlich nicht –, die Problematik dieses 
Dialogs noch aus anderen Perspektiven aufzugreifen? Ich frage, weil 
dieser Typus des skeptischen Dialog sozial doch recht weite und 
meinem Eindruck nach immer weitere Kreise zieht. Kann man den 
Dialog vielleicht anders wieder einholen, zwar nicht in der Sendung, 
von der Sie gesprochen haben, vielleicht auch nicht einmal direkt 
im Radioprogramm, aber vielleicht in anderen Formaten wie z. B. 
Einladung der Öffentlichkeit zum »Tag der offenen Tür« oder ganz 
anderen gesellschaftlichen Formaten? Haben Sie da Vorschläge?

 
Harald Asel: Diese etwas flapsige Formulierung – das ist übrigens 
alles nicht erfunden, sondern eine reale Situation nach einer Veran­
staltung gewesen – sagt ja nicht, daß wir uns jetzt fünfzig Jahre 
zurückziehen. Sondern wir müssen die Beschäftigung mit genau die­
sen Fragen, sowohl die Faktizität der Behauptung betreffend als auch 
die unterschiedlichen Argumente, die wir gegenseitig austauschen, 
fortsetzen. Aber in der Begrenzung der Situation abends um 22:30 
Uhr war klar, daß wir das jetzt nicht mehr machen können. Da ist eben 
wieder das Versprechen, daß vielleicht nicht wir beide persönlich es 

4.2.1.

Harald Asel

360

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tun, daß aber diese Diskussion in jedem Fall weitergeführt werden 
wird. Also: »Ihre Anfrage lehne ich nicht einfach deswegen ab, weil 
sie meiner Position nicht entspricht, sondern ich muß sie als ernstzu­
nehmendes Argument aufnehmen, wenn ich sie so reformuliert habe, 
daß sie tatsächlich ein ernstzunehmendes Argument ist.« Insofern 
kann ich Ihre Frage bejahen, und dazu gehört auch, daß ich und 
andere diese Themen weiterbehandeln werden. Das ist quasi auch 
mein Versprechen, an der Sache weiterzuarbeiten.

 
Dietrich Böhler: Und das entspricht der geltungslogischen und 
zugleich geltungsethischen These bzw. Maxime von Charles San­
ders Peirce, dem amerikanischen Ur-Pragmatisten, also dem Denker 
des Pragmatismus (nicht James und was dann noch an Trivialitäten 
gekommen ist und heutzutage unter Pragmatismus verstanden wird): 
In the long run müßte es sich zeigen, daß dieses Argument, was gerade 
vorgetragen ist, Bestand hat und gültig ist. Und dieses »in the long 
run« kann ich nicht willkürlich abschneiden, ich kann nicht sagen: 
»Jetzt höre ich auf, und was bis heute an Argumenten gekommen ist, 
berücksichtigen wir, aber was da morgen noch kommen kann, das 
berücksichtigen wir nicht mehr.«

 
Marianne Rabe: Ich wollte noch auf einen anderen Aspekt eingehen, 
der mich bei Ihrer Rekonstruktion jener vielleicht etwas anstren­
genden Kommunikation mit dem besserwisserischen Hörer (»Am 
Mikrophon müssen Sie halt sagen, was Ihre Intendantin von Ihnen 
verlangt«) beeindruckt hat: etwas, das Sie sich ja offenbar zum 
Grundsatz gemacht haben, daß man einerseits die diskursethischen 
Ansprüche verinnerlicht hat, doch andererseits auch dem Rechnung 
trägt, daß manche Diskursteilnehmer aufgrund dessen, daß die Kultur 
des Dialogs, überhaupt die Form, wie Menschen sich ausdrücken, ja 
gelitten hat, so daß sie nicht richtig argumentieren können, daß man 
aber trotzdem versucht, sie nicht vom Diskurs auszuschließen. Sie 
haben sich sozusagen Brücken gebaut, wie Sie dann selber einmal 
ein mißglücktes oder auch zu polemisches Argument reformulieren 
können, so daß man es doch noch als Beitrag zur Diskussion gelten 
lassen kann. Das finde ich sehr wichtig. Denn so verhüten Sie, daß es 
in Diskussionen, die faktisch stattfinden und die sehr polarisiert sein 
können, dazu kommt, daß diejenigen, die sich nicht gut ausdrücken 
können oder es nicht mehr gewöhnt sind, sich sorgfältig auszudrü­
cken, ganz außen vor bleiben; und dann behielten sie letztendlich 

4.2. Zwischen Philosophie und journalistischer Arbeit

361

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sogar ein Stück weit Recht mit dem (mehr oder weniger ausgesproche­
nen) Vorwurf, sie seien ausgeschlossen.

 
Harald Asel: Ja, das Problem, für das ich sensibilisieren will, fängt 
schon an, wenn bei Podiumsdiskussionen, die ins Publikum geöff­
net werden, manche bereitwillig an ein Mikrophon treten (und viel­
leicht in ihrem Redefluss kaum zu stoppen sind), andere aber lieber 
hinterher zu mir oder zu einem der Mitdiskutierenden kommen 
um etwas zum Thema beizutragen. Daran kranken ja viele reale 
Debatten in unserer Gesellschaft. Manchmal beschränken sie sich 
auf ein bestimmtes soziales Milieu. Oder auf eine mehr oder weni­
ger mißtrauensgeladene Gesprächsebene, die wir heute gerade so 
massiv wahrnehmen müssen – gestern ist Claus Altmayer ja darauf 
eingegangen –, nämlich daß plötzlich gefragt wird, wer eigentlich 
sprechen darf, warum bestimmte Personen nicht vorkommen etc. Das 
hat auch damit zu tun, dass sich eingefahrene Gesprächsdramaturgien 
entwickelt haben, auf denen viele sich nicht mehr wiederfinden. 
Und da stellt sich dann die Frage, was ich als Moderator eigentlich 
alles noch zulasse bzw. zulassen sollte. Ich habe ja das Beispiel der 
Flacherde gebracht – das klingt immer ein bißchen witzig, aber man 
muß nur ins Netz schauen, wie viele Klicks jene bekommen, die sagen, 
es sei eine Lüge, daß unser Planet eine Kugel bzw. annähernd eine 
Kugel ist.

Auch gibt es die spannende politische Diskussion, ob ich z. B. 
mit Funktionären der AfD noch rede oder dazu Nein sage. Etwas 
anderes ist, ob ich Menschen das Gespräch verweigere, die sagen: 
»Ich habe bislang AfD gewählt, weil…«? Ich muß sagen, daß das 
meine Bereitschaft dazu auch von der jeweiligen Situation abhängig 
ist. Es hängt immer davon ab, wie mir diese Menschen begegnen, 
ob ich merke, daß es ihnen wirklich darum geht, mir ihre Haltung 
verständlich zu machen, oder ob es um eine Provokation, um ein 
Vorführen der polemisch so genannten Mainstreamlinie geht. Das ist 
der entscheidende Punkt. Und ich würde jetzt sagen, daß es da keine 
für jede Situation anwendbaren, insofern festen Kriterien gibt. Das ist 
immer wieder neu zu befragen.

 
Friedrich Petrowski: Ich habe mal überlegt, wie jemand reagieren 
würde, der auf einem anderen Feld tätig ist als Sie, z. B. in meinem. Ich 
sitze als Seelsorger jemandem gegenüber oder höre ihn am Telefon, 
und dann kommt so etwas. Ich bin dafür sensibilisiert, zunächst 

Harald Asel

362

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sagen: »Das ist ja toll das ist ja interessant, daß der zu mir 
kommt.« Und wenn ich das als erste Brücke nehme, ihm zu sagen: 
»Das ist ja interessant, was Sie da sagen, wie kommen Sie denn 
darauf?«, dann komme ich in eine emotionale Situation, die ihm, der 
mich zunächst angreift, signalisiert, daß ich ihn gerne ernstnehmen 
möchte, wenn ich das überzeugend deutlich machen kann. Und ich 
habe erlebt, daß, wenn man das eine Weile probiert, so daß diejenigen, 
die sich in dieser Situation ja schon ausgegrenzt fühlen, merken, 
daß sie ernstgenommen werden, daß man dann wenigstens am Ende 
eine Gesprächsebene finden kann, so daß man auseinandergeht und 
sagt: »Wir sind zwar unterschiedlicher Meinung, aber ich habe mich 
verstanden gefühlt.«

Mein tollstes Erlebnis in einer derartigen Situation war, als sich 
nach einem solchen Gespräch im Wirtshaus die Dame, mit der ich 
da verhandelt hatte, bekreuzigte – als Ausdruck eines intensiven 
Berührtseins von diesem Gespräch. Also Sie merken, daß es sich da 
um eine persönliche Ebene handelt. Sie haben eine andere. Aber wenn 
ein Mensch, wie Sie es beschrieben haben, hinterher persönlich zu mir 
kommt und mir das vorträgt, dann würde ich diesen Weg auch für ihn 
gangbar halten.

 
Harald Asel: Nun, das ist jetzt kein Widerspruch. Vielleicht ist das 
nicht so klar herausgekommen. Das zeigt ja die Tatsache, daß ich nach 
einer Veranstaltung nicht sage, daß ich jetzt gleich weg muß, sondern 
noch jemandem zuhöre und mir dafür eigentlich gern noch mehr 
Zeit nehmen würde. Aber wir sind als in Raum und Zeit begrenzte 
Wesen nicht in der Lage, allen gleichermaßen gerecht zu werden. 
Also werden wir in gewisser Weise immer ungerecht sein in unserer 
Aufmerksamkeit gegenüber anderen.

Und in der konkreten Situation eines wie unvollkommen auch 
immer sich gestaltenden Gesprächs ist für mich klar, dass ich mich 
nicht einfach abwenden kann und mit Freunden ein Bier trinken gehe. 
Sondern mich dieser geschilderten (vielleicht etwas schwierigen) Per­
son stelle, nicht nur weil ich von ihr ja als Individuum angesprochen 
werde, sondern auch als ein Vertreter der Medien, zu denen diese 
Person möglicherweise sonst keinen Zugang hat. Das gehört auch 
zu meinem Grundverständnis als Journalist, der letztlich von der 
Gesellschaft finanziert wird.

Daran knüpft die Frage an, wie wir beständig jene Räume 
schaffen und erhalten, in denen Begegnung und Diskurs stattfinden 

4.2. Zwischen Philosophie und journalistischer Arbeit

363

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können. Gerade beim Nachdenken über die Conditio humana (wir 
sind nicht immer, wir sind nicht überall, wir sind nicht alle anderen, 
wir haben jeweils nur begrenzte Fähigkeiten und Kapazitäten) hilft es, 
sich daran zu erinnern, dass wir den argumentativen Staffelstab wei­
terreichen können, aber auch verpflichtet sind, dieses Weiterreichen 
zu ermöglichen.

 
Dietrich Böhler: Charles Sanders Peirce könnte jetzt ergänzen: »Es ist 
zwar betrüblich, daß wir endlich sind, und damit irrtumsfähig usw., 
aber es ist nicht schlimm, solange wir wissen, daß unsere Wahrhaf­
tigkeit bzw. Glaubwürdigkeit und in gewisser Weise auch unser Ver­
ständlichkeitsanspruch auf unserer Bereitschaft beruhen, den Diskurs 
nicht auf sich beruhen zu lassen oder einfach abzubrechen, sondern 
damit möglichst à la longue oder in the long run, wie Peirce sagt, 
weiterzumachen und die möglichen Ansprüche, die Argumente der 
anderen, die noch kommen können, nicht abzuschneiden, sondern 
noch direkt darauf einzugehen, wenn sie kommen, ja sie von uns aus 
zu antizipieren. Denn es ist ja unser Anspruch auf Wahrheit, den wir 
erheben, und der impliziert, daß wir das beste Argument suchen, also 
auch die schärfsten Gegenargumente aufsuchen, und uns derart als 
Diskurspartner selbst voranbringen.

Harald Asel

364

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354 - am 20.01.2026, 01:03:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997857-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.2.1. Diskussion

