BERICHT Communicatio Socialis 38 (2005), Nr. 1: 56-69

Quelle: www.communicatio-socialis.de

Heimuth Rolfes | Interreligioser Dialog als

Kommunikation ’
Ein Kongress auf Bali >

Initiative der asiatischen Bischofe

Abgesehen von den Philippinen und Osttimor befinden sich die Christen
in den Landern Asiens {iberall in einer zum Teil extremen Minderheiten-
situation. Mit dieser Feststellung ist bereits ein entscheidender Kontext
benannt, in dem vom 22. bis 27. November 2004 in Kuta auf Bali/Indone-
sien ein Kongress mit Teilnehmern und Teilnehmerinnen aus verschiede-
nen asiatischen Ldndern und einigen wenigen Gasten aus Rom/Vatikan,
Deutschland und den USA zu dem Thema ,Interreligiéser Dialog als
Kommunikation“ stattfand.

Veranstaltet wurde der Kongress von der ,Federation of Asian Bi-
shops’ Conferences - Office of Social Communication“ (FABC-0SC) in
Zusammenarbeit mit dem FABC-,Office of Ecumenical and Interreligious
Affairs und dem ,Asian Research Center for Religion and Social Com-
munication (ARC) Bangkok, Thailand" als BISCOM V (Bishops’ Institute
for Social Communication). Unter dem Kiirzel BISCOM verbirgt sich eine
Reihe seit 1997 in regelmiRigen Abstidnden stattfindender Seminarver-
anstaltungen bzw. Workshops besonders zur Weiterbildung der fiir So-
ziale Kommunikation in den jeweiligen nationalen Bischofskonferenzen
der FABC zustindigen Bischéfe.!

1 Die Themen der vorausgehenden Versammlungen: BISCOM I, Church and Public
Communication/Relations, Singapore, September 1997; BISCOM II, Modern Commu-
nication Technologies: Challenge for the Church in Asia, Bangkok, Thailand,
September 1999; BISCOM III, Social Communication Formation in Priestly Ministry
and Mission, Samphran, Thailand, Mai 2001; BISCOM IV, E-generation: The
Communication of Young People in Asia. A Concern of the Church, Pattaya,
Thailand, November 2002. Franz-Josef Eilers, der Executive Secretary des Biiros fiir
Soziale Kommunikation der FABC in Manila hat die Herausgabe der auf BISCOM III
und IV vorgetragenen Texte und Arbeitsergebnisse (erganzt um einige die
Kongressthematik betreffende kirchlichenamtliche Dokumente) besorgt. Sie sind
unter dem Titel der Kongressthematik erschienen als FABC-OSC Books 2 und 4,
LOGOS Publications, Manila 2002 bzw. 2003. Auch von dem BISCOM V Kongress
ist eine entsprechende Edition geplant. Zusammen mit den ebenfalls von Franz-Josef
Eilers herausgegebenen Bdnden Church and Social Communication in Asia.
Documents, Analysis, Experiences, FABC-OSC Books 1 und: Radio Veritas Asia,
The Development of a FABC Project, FABC-OSC Books 5, Manila (wird demnichst
erscheinen), sowie dem von Anthony Roman heransgegebenen Band: Social
Communication Handbook - Asia, FABC-OSC Books 3, 2nd Edition, Manila 2004
bieten die Kongressdokumentationen einen vorziiglichen Einblick in das Bemiihen
der asiatischen Kirchen, ihrem Sendungsauftrag unter den Bedingungen und in den
Verhdltnissen der modernen Medienwelt nachzukommen.

56

13.01.2026, 07:25:30. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERRELIGIOSER DIALOG ALS KOMMUNIKATION

Mit der Veranstaltung auf Bali haben sich die Bischéfe nunmehr zu
ihrem V. Kongress getroffen. Wie die Teilnehmerliste ausweist, war das
Interesse an der Thematik des Kongresses unter den Bischéfen offen-
sichtlich sehr grot. Unter den insgesamt 70 Teilnehmern und Teilneh-
merinnen aus 21 Lindermn befanden sich immerhin 30 Erzbischéfe und
Bischofe, unter ihnen der Kardinal von Jakata, sechs Prisidenten natio-
naler Bischofskonferenzen und der Apostolische Nuntius fiir Indonesien.
Insgesamt 17 asiatische Linder? waren zumeist durch ihre fiir Soziale
Kommunikation zustdndigen Bischofe und jeweiligen kirchlichen Me-
dienexperten vertreten.

Kongresse und Tagungen zum interreligidsen Dialog sind weltweit
sicher keine Seltenheit. Im Vergleich mit anderen Kongressen ergibt sich
die besondere Bedeutung dieser Veranstaltung aus der Tatsache, dass
bereits aufgrund des breit gestreuten Erfahrungshintergrundes der Teil-
nehmer und Teilnehmerinnen im alltdglichen Zusammenleben mit Glau-
bigen nichtchristlicher Religionen ein in der Sache hochkompetentes
Diskussionsforum gegeben war, in dem gerade auch der Kommunikati-
onsaspekt des interreligiosen Dialogs praxisorientiert debattiert werden
konnte. Dass diese Diskussion sich dariiber hinaus, angereichert mit
vielfdltigen Informationen zu den nichtchristlichen Religionen Asiens so-
wie zu gesamtkirchlichen Perspektiven des interreligiosen Dialogs, auf
einem beachtlich hohen Niveau bewegte, machte einen weiteren Vorzug
gerade dieses Kongresses aus.

Thematische Schwerpunkte

Folgende Schwerpunkte bestimmten den Kongressverlauf: Am Anfang
stand eine gesamtkirchlich orientierte Vergewisserung und Standortbe-
stimmung zum interreligiésen Dialog. Der Prasident des Pépstlichen Ra-
tes fiir den interreligiésen Dialog, Erzbischof Michael Fitzgerald, referier-
te iiber den interreligiosen Dialog aus der Sicht des Papstlichen Rates.
Thadd4us Jones, Referent fiir Asien im Papstlichen Rat fiir Soziale Kom-
munikation, fiihrte eine Multimedia-Prisentation iiber die Reisen des
Papstes vor, in der vor allem die Kommunikationsaspekte im interreli-
giosen Dialog im Vordergrund standen. Der Sekretédr des FABC Biiros fiir
Okumene und interreligiésen Dialog, Tom Michel SJ (Vatikan), gab
einen detaillierten Uberblick iiber die geschichtliche Entwicklung des

2 Bangladesh, KamBodscha, Hong Kong, Indien, Indonesien, Japan, Kasachstan,
Korea, Malaysia, Myanmar, Pakistan, Philippinen, Singapor, Sri Lanka, Taiwan,
Thailand, Vietnam.

- am 13.01.2026, 07:25:30. nli [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

interreligiosen Dialogs, iiber die unterschiedlichen Aktivitdten und iiber
die theologischen Begriindungen fiir diesen Dialog aus der Sichtweise der
FABC.

Als ein nichster Schwerpunkt folgte dann besonders unter der
Riicksicht des Kommunikationsaspektes die Prdsentation von insgesamt
sieben unterschiedlichen Erfahrungsberichten aus dem interreligiésen
Dialog mit anschlieflender Weiterarbeit zu diesem Thema in Arbeits-
gruppen und einer Abschlussdiskussion im Plenum. Die Berichte stamm-
ten aus Indonesien (Julius Kardinal Darmaatmadja), Indien (Bischof
Thomas Dabre), Sri Lanka (Erzbischof Oswald Gomes), Thailand (Bi-
schof Lawrence Samanchit), Philippinen (Erzbischof Fernando Capalla),
Korea (Dr. Kim Min-Soo). Mit der Absicht einer bewusst kontrastieren-
den Ergdnzung der asiatischen Erfahrungen an einem Beispiel folgte ein
Bericht zu Erfahrungen des Dialogs mit Muslimen aus Europa/Deutsch-
land (Prof. Helmuth Rolfes).

Zwei Vortrige (Prof. Joshva Raja, United Theological College in Ban-
galore, Indien und Dr. Sebastian Periannan, St. Peter‘s Pontifical Institu-
te, Bangalore, Indien) befassten sich danach mit unterschiedlichen Theo-
rie- und Praxisansitzen zum interreligiosen Dialog und mit der speziellen
Kommunikationsdimension des interreligiosen Dialogs. Ergidnzt wurde
dieser thematische Schwerpunkt durch eine Einschdtzung der Bedeu-
tung des interreligiosen Dialogs in der Wahrnehmung der sikularen Me-
dien durch den ehemaligen Chefredakteur der ,Jakata Post“, Raymund
Toruan, und durch drei Vortrage tiber die Bedeutung von Kommunikation
aus hinduistischer, buddhistischer und taoistischer/ konfuzianistischer
Perspektive der Professoren Keval Kumar von der University of Pune,
Kirti Bunchua von der Saint John's University of Bangkok und William
Ng von der National Changhua University of Education, Taipei. Ungliick-
licherweise musste der Vortrag iiber die muslimische Sichtweise von
Kommunikation ausfallen, da der vorgesehene Referent nicht mehr recht-
zeitig anreisen konnte.

Schlieflich wurden in einem durch Workshops vorbereiteten Ab-
schlussplenum die Ergebnisse der Kongressarbeit noch einmal zusam-
mengetragen und ein ,Final Statement” in der Form von ,Orientations
and Recommendations” von der Versammlung verabschiedet.

Berichte und Diskussionen

Frucht des zweiten Vatikanischen Konzils

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat sich das Verhdltnis der Ka-
tholischen Kirche zu den nichtchristlichen Religionen grundlegend

58

- am 13.01.2026, 07:25:30. i [r—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERRELIGIOSER DIALOG ALS KOMMUNIKATION

verindert. Fiir diesen Wandlungsprozess ist der Bali-Kongress der asia-
tischen Kirchen zweifellos ein eindrucksvoller Beleg. Der Dialog mit den
nichtchristlichen Religionen wurde von allen Teilnehmern und Teilneh-
merinnen als unverzichtbar gewertet.

Zieht man in Betracht, dass sich die Katholiken in den meisten asiati-
schen Lindern oft in einer extremen Minderheitensituation befinden, so
kénnte man vermuten, dass der interreligiose Dialog unter diesen Bedin-
gungen vor allem als eine anpassungsorientierte Uberlebensstrategie,
vielleicht auch noch als verdeckte Missionsabsicht funktionieren soll.
Nichts davon war auf dem Kongress zu spiiren. Der Dialog auf allen
Ebenen kirchlichen Lebens wurde von allen Teilnehmern und Teilnehme-
rinnen als eine den eigenen christlichen Glauben bereichernde Heraus-
forderung begriffen und offensichtlich in vielen Heimatkirchen auch so
praktiziert, wenn man den Praxis- und Erfahrungsberichten, die auf dem
Kongress zur Sprache kamen, Glauben schenkt. Die theologische Grund-
lage fiir diese im Vergleich zu vergangenen Zeiten geradezu revolutiondre
Verhaltensidnderung der Katholischen Kirche in ihrem Verhéltnis zu den
nichtchristlichen Religionen wurde durch die Dokumente des Zweiten
Vatikanischen Konzils, hier besonders durch die Erkldrung iiber das
Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra Aetate,
gelegt.

Wie tiefgreifend das Zweite Vatikanische Konzil in den vergangenen
40 Jahren die theologische und kirchliche Arbeit mit Bezug auf den
interreligiosen Dialog der im FABC verbundenen asiatischen Kirchen
geprdgt hat, wurde auf dem Kongress bis ins Einzelne durch den Vortrag
von Thomas Michel belegt. Der Vortrag war eine Fundgrube fiir denjeni-
gen, der sich mit der Geschichte der Entwicklung des interreligiosen
Dialogs in Asien auf der Ebene offizieller Dokumente des FABC be-
schiftigt.

Interreligiéser Dialog in verschiedenen Kommunikationsformen

Eine Besonderheit des Kongresses auf Bali bestand in dem Versuch, den
interreligiosen Dialog ausdriicklich als Kommunikation zu verstehen. Mit
dieser Akzentsetzung wurden praxisrelevante Verstehensdimensionen
des interreligiosen Dialoges erdffnet, die bei einem eher religionstheolo-
gisch oder gar dogmatisch orientierten Dialogverstdndnis oft nur unzu-
reichend oder {iberhaupt nicht beachtet werden, die aber fiir das gesell-
schaftliche Zusammenleben der Menschen mit unterschiedlichen Religio-
nen von konstitutiver Bedeutung sind. Erzbischof Fitzgerald machte auf
dieser Linie_dann auch darauf aufmerksam, dass die verschiedenen Ebe-
nen und Formen des interreligiosen Dialogs (Dialog auf der Ebene des

- am 13.01.2026, 07:25:30. i [r—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

gemeinsamen Lebens, der gemeinsamen Aktion, des theologischen Dis-
kurses und der religiésen Erfahrungen) sich nicht einzig auf einer verba-
len Ebene vollziehen, sondern ebenfalls vielfdltige Weisen der nonverba-
len Kommunikation implizieren.

Welche Wirkungen gerade auch mit Blick auf die mediale Vermittlung
von solchen nonverbalen Kommunikationsformen bei interreligiésen Dia-
logbegegnungen ausgehen konnen, wurde auf dem Kongress durch die
von Thadddus Jones vorgestellte Multimedia-Prasentation veranschau-
licht, in der die einzigartige kommunikative Kompetenz von Papst Johan-
nes Paul II. gerade auch in seinem nonverbalen Verhalten aufleuchtete.
Die zur Veranschaulichung dieser Kompetenz vorgestellten Beispiele
stammten u.a. aus Filmaufnahmen wahrend des Friedensgebetes in Assi-
si im Januar 2002, zu dem sich auf Einladung des Papstes iiber 200
geistliche Fithrer und Reprdsentanten aus zwdlf Religionen versammelt
hatten, aus einer Reportage iiber den Besuch der Umayaden Moschee von
Damaskus durch Papst Johannes Paul II. im Mai 2001 und seiner Begeg-
nung dort mit dem Grofdimufti Ahmad Kuftaro von Damaskus sowie Bil-
dern von der Reise des Papstes in das Heilige Land und seinem Besuch
der Klagemauer am Tempelberg in Jerusalem. Wie bedeutsam die
Medienprisenz der Kirche in einer Welt ist, in der Fernsehbilder bis in
die letzten Winkel dieser Welt transportiert werden konnen, und wie
wichtig fiir diese Prisenz anch die Ausbildung einer nonverbalen kom-
munikativen Kompetenz ist, konnten die vorgestellten Beispiele belegen.

Wenn in den westlichen Medien iiber die Papstreisen im Zusammen-
hang mit interreligiosen Begegnungen berichtet wird, so geschieht das
nicht selten mit einem oberflichlich-religionsfolkloristischen Akzent. Es
scheint, dass die Symbolkraft solcher Begegnungen in christlichen Mehr-
heitsgesellschaften (christlich wenigstens was ihre Herkunftstradition
angeht) keinen besonderen Resonanzboden hat. In religiés geprigten
nichtchristlichen Gesellschaften, in denen Christen in einer Minderheit
leben, scheint das anders zu sein. So berichtete ein Bischof aus einem
muslimischen Land mit Bezug auf den Papstbesuch in Syrien iiber die
Wirkung dieses von den Medien in seinem Land grofs {ibertragenen Er-
eignisses: Gerade durch das eindrucksvolle Verhalten des Papstes
wahrend des Moscheebesuches, durch seine Gesten und seine tiefen Re-
spekt ausdriickenden Begegnungsformen, wie sie von vielen Menschen
seines Landes in den Medien beobachtet und ganz offensichtlich spontan
verstanden worden seien, habe sich eine bemerkbare Verbesserung des
Verhéltnisses zwischen Muslimen und Christen eingestellt.

60

- am 13.01.2026, 07:25:30. nli [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERRELIGIOSER DIALOG ALS KOMMUNIKATION

Grundlagen des interreligiésen Dialogs und Erfahrungen

Vergleicht man die verschiedenen Erfahrungen im interreligidsen Dialog,
von denen konkret auf dem Kongress berichtet wurde, so ergibt sich an
einem Punkt, trotz der unterschiedlichen Lebenskontexte, in denen diese
Erfahrungen gemacht wurden, eine Ubereinstimmung: Von allen wurde
der interreligiose Dialog, so wie es dann in dem Final Statement auch
formuliert wurde, als , expression of communicating faith“ verstanden.

Im Wissen darum, dass Gott der Vater aller Menschen ist und alle
Menschen unabhingig von ihrem religiésen Bekenntnis deshalb Briider
und Schwestern sind, hat der interreligiose Dialog seinen ,,Sitz im Leben®
in der gemeinsamen Anstrengung fiir Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden
in der Gesellschaft. Alle einzelnen Erfahrungsberichte waren bei aller
Unterschiedlichkeit ihrer Lebenskontexte wesentlich immer auch dieser
Zielrichtung verpflichtet. Kardinal Julius Darmaatmadja brachte in sei-
nem Vortrag diese Zielrichtung zum Ausdruck, indem er darauf aufmerk-
sam machte, dass es im Christentum wie in allen anderen Religionen
,noble values® gibt, die das Fundament des interreligiosen Dialogs bilden
miissten. ,Putting into practice the noble values extracted from different
religions is the foundation of inter-religious communication.“ Man miisse
sorgsam darauf achten, dass diese den Religionen innewohnenden allge-
mein menschlichen ,edlen“ Werte nicht politisch missbraucht und fiir
fremde Zwecke instrumentalisiert wiirden.

Auf dem Hintergrund einiger allseits bekannter regional begrenzter
Konflikte zwischen fundamentalistisch orientierten Muslimen und
christlichen Gemeinden in Indonesien bekamen die Ausfithrungen des
Kardinals ein ganz eigenes Gewicht. Sie wollten deutlich machen, dass
dort, wo eine auf allgemein menschlichen Werten basierende interreli-
giose Kommunikationskultur gelebt wird, fiir Gewalt und Unterdriickung
keinerlei Platz ist. Deshalb, so der Kardinal, miissten gerade auch die
Religionsfiihrer fiir die Offentlichkeit sichtbar in einem menschlich guten
Kommunikationsverhéltnis zueinander stehen.

Kardinal Darmaatmadja erzdhlte, wie er sich einmal in der aufgeheiz-
ten Situation eines Konfliktes zwischen muslimischen Fanatikern und
christlichen Gemeinden zusammen mit dem obersten Reprasentanten der
Muslime in Jakata in demonstrativer Gemeinsamkeit im Fernsehen ge-
zeigt habe, um 6ffentlich deutlich zu machen, dass die gewaltsamen Aus-
einandersetzungen und Ausschreitungen gegen die Christen weder etwas
mit dem Islam noch mit dem Christentum zu tun hitten. Er zitierte in
seinem Vortrag einen Abschnitt aus einem Pastoralschreiben der indone-
sischen Bischofe, in dem die Katholiken von ihren Bischéfen daran erin-
nert wurden, wie viele Muslime und auch ihre geistlichen Fiihrer gerade

- am 13.01.2026, 07:25:30. i [rm—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

in der Konfliktsituation den Christen die ,noble values” ihrer Religion in
Form von Fiirsorge und Schutz gezeigt hitten. ,In spite of certain irrita-
tions in our relationship, let us not forget that there is far more good that
remains in our relations with each other and that there are many Moslem
faithful and their leaders who maintain friendly relations with us. During
the Situbondo incident, for instance, it was touching to see the gestures
of protection and security accorded to our Catholic bretheren by our
Moslem brothers; the reassuring messages and statements from Moslem
leaders and their participations in restoring buildings, which were razed
and destroyed" (Concern and Hope, Lenten Pastoral Letter, 1997).

Der interreligitse Dialog lduft ohne eine entwickelte Kommunikations-
kultur der Menschen untereinander ins Leere. Er bleibt wirkungslos. Das
gilt nicht nur in Konfliktsituationen, sondern auch fiir das alltdgliche
Leben. Wie phantasievoll und vielfdltig eine solche Kommunikationskul-
tur in interreligiésen Begegnungen gestaltet werden kann, zeigte Bischof
Samanchit aus Thailand in seinem Vortrag am Beispiel einer Reihe von
wechselseitigen Begegnungen und Einladungen zwischen buddhisti-
schen Ménchen und christlichen Gemeinden zu verschiedenen Anldssen
wahrend des Jahres, die mittlerweile zur festen Tradition geworden seien
und in ihrer Wirkung, so das Fazit des Bischofs, die Menschen in ge-
schwisterlicher Ndhe immer besser zu einem friedlichen Zusammenleben
zusammenfiihrten.

Einen aufschlussreichen Hinweis auf die freiheitsstiftende und frie-
densfordernde Rolle des interreligitsen Dialogs in der jiingeren Ge-
schichte Koreas gab der Sekretir der Kommission fiir soziale Kommuni-
kation der koreanischen Bischofskonferenz, Dr. Min-Soo Kim. Erstmals
unter der japanischen Kolonialherrschaft iiber Korea initiierten buddhi-
stische, konfuzianische und protestantische religiose Fithrungspersén-
lichkeiten gemeinsam eine Unabhingigkeitsbewegung und spielten in
dieser Bewegung dann selbst auch eine bedeutende Rolle.

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil 6ffnete sich bekanntlich auch
die Katholische Kirche der Begegnung mit den anderen Religionen. Als
zwischen 1970 und 1980 die Koreaner von einer Militirdiktatur unter-
driickt wurden, trafen sich verschiedene religiése Fithrungspersonlich-
keiten und entwickelten eine neue Sichtweise sozialer Gerechtigkeit. In
Opposition zum Regime begannen sie, sich fiir die Menschenrechte ein-
zusetzen. Es entstand ein ,inter-religious collaboration movement"”.

1986 trafen sich sechs Religionsgemeinschaften (Katholiken, Prote-
stanten, Buddhisten, Konfuzianer, Won Buddhisten und Chondogyu) zu
einer koreanischen Konferenz fitr Religion und Frieden. Nach Kim spielte
der dort praktizierte interreligiose Dialog im Prozess der Demokratisie-
rung Koreas dann eine bedeutsame Rolle als ,opinion leader. Weitere

62

- am 18.01.2028, 07:25:30. i [rm—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERRELIGIOSER DIALOG ALS KOMMUNIKATION

Themen im interreligiosen Dialog seien die Mitwirkung an der Uberwin-
dung der Teilung Koreas und der Beférderung von Versthnungs-
bereitschaft und Gemeinschaftssinn unter den Koreanern sowie ge-
genwartig auch Fragen der Umwelt, des Lebensschutzes und der Men-
schenrechte.

Gerade die im interreligiosen Dialog angenommene und praktizierte
Verantwortung aller Religionen fiir die praktische gesellschaftlich-politi-
sche Umsetzung der ,noble values” habe zu einer selbstverstindlichen
Koexistenz der Religionen in der koreanischen Gesellschaft und einem
ebenso selbstverstidndlichen gesellschaftlichen Bewusstsein tiber diese
Koexistenz gefiihrt. Kim erzdhlte in seinem Vortrag dazu folgende Episo-
de: An Buddhas Geburtstag brachten einige Buddhisten Kuchen, Brot
und Friichte in ein Waisenhaus. Eines der Kinder aus dem zweiten
Grundschuljahr, das wie die anderen beschenkt worden war, betete dar-
authin: , My Lord, it's thanksgiving to you to give us Buddha". In diesem
Gebet driicke sich etwas aus, was fiir Korea typisch sei. ,This episode
presents a unique culture of religion which exists only in Korea. It is in
this child's prayer that two religions of Christianity and Buddhism
coexist obviously."

Dass der interreligiose Dialog fiir die Christen in Asien lebenswichtig
und sogar iiberlebenswichtig ist, konnten die Erfahrungsberichte, so un-
terschiedlich diese im einzelnen aufgrund ihrer jeweiligen kontextuellen
Verankerung auch ausfielen, iiberdeutlich zeigen. Das hingt ohne Frage
mit der gesellschaftlichen Minderheitensituation zusammen, in der die
meisten Christen in den vergleichsweise noch stark von religigsen Tradi-
tionen und Frommigkeitsformen gepragten Lindern Asiens leben. Hier
liegt ein entscheidender auch auf dem Kongress selbst notierter Unter-
schied zu den interreligiosen Kommunikationserfahrungen aus dem zu-
meist sdkularen westlich-europdischen Kontext, in dem Christen tradi-
tionell zwar die Majoridt bilden, die Gesellschaften selbst aber sikular
sind und das gesellschaftliche Leben und auch die individuelle Lebens-
praxis der meisten Menschen in diesen Gesellschaften immer weniger
durch Religion und christliche Frommigkeitspraxis gepriagt werden.

Bemerkenswert bleibt die Tatsache, dass die Minderheitensituation
die Kirche offensichtlich nicht, wie es in den Erfahrungsberichten an-
klang, zu einer dngstlichen religiosen Abschottung und Ghettomentalitit
verleitet, sondern als besondere Chance zur Glaubenskommunikation mit
der nichtchristlichen Umgebung auch im Sinne einer wechselseitigen
spirituellen Bereicherung erlebt wird. Zweifellos ist diese offene Haltung
der Kirche den niehtchristlichen Religionen gegeniiber auch eine Folge
der vom Zweiten Vatikanum eingeleiteten Verdnderungsprozesse, die auf
allen Ebenen kirchlichen Lebens neue interreligiose Kommunikationsfor-

- am 13.01.2026, 07:25:30. i [o—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

men moglich machten, wie sie in vorkonziliaren Zeiten ganz.undenkbar
waren. In einem umfangreichen Referatstext, der aus Zgitgriinden nur in
Ausziigen vorgetragen wurde, dem Kongress aber in schriftlicher Form
ausgehédndigt wurde und hoffentlich in dem geplanten Dokumentations-
band BISCOM V publiziert wird, hat Bischof Thomas Dabre aus Indien in
diesem Sinne am Beispiel seiner ausgedehnten Forschungen iiber den
Hinduismus und den darauf basierenden, vom Zweiten Vaticanum theolo-
gisch inspirierten Dialogerfahrungen einen guten Einblick gegeben, wie
weitreichend und fiir die Vertiefung des christlichen Glaubens gewinn-
bringend interreligidser Dialog praktiziert werden kann.

Kommunikationshemmnisse und Gefihrdungen fiir den interreligiésen Dialog

Dass die auf dem Kongress vorgetragenen Erfahrungen und Reflexionen
nicht einfach ein geschontes Bild der Wirklichkeit zu zeichnen suchten,
soll eigens erwdhnt werden. Natiirlich gibt es auf allen Seiten immer
wieder auch Vorurteile, Klischees und Angste, die den Dialog verhindern
und die ganz allgemein Kommunikation unméglich machen. Das war
allen bewusst und dariiber wurde auch geredet.

Eine eigens erwdhnte Gefahr fiir den interreligiésen Dialog besteht in
der Versuchung, dkonomische, soziale oder politische Probleme in der
Gesellschaft interessegeleitet mit Religion zu verquicken bzw. als
religiése Konflikte auszugeben. Durch eine solche politisch interessierte
Instrumentalisierung der Religion werde das Klima zwischen den Men-
schen unterschiedlicher Religionszugehorigkeit vergiftet. Als Beispiel
wurde auch auf die Aktivitdten islamistischer Gruppen verwiesen, die
man aber nicht als reprdsentativ fiir den Islam, wie er von der iiberwil-
tigenden Mehrheit religios gelebt wiirde, ansehen diirfe.

Mehrfach wurde von Teilnehmern des Kongresses auch ausdriicklich
beklagt, dass auf christlicher Seite die Aktivitdten evangelikaler, funda-
mentalistischer Gruppen bzw. Sekten sich duferst negativ im Bemiihen
um den interreligiosen Dialogs auswirkten, da diese Gruppen aufgrund
ihres theologisch-religiosen Selbstbildes und dem damit verkniipften
praktischen Verhalten in der Verkiindigung iiber keine dialogfahige theo-
logische Basis fiir eine Begegnung mit den nichtchristlichen Religionen
verfiigten.

Interreligioser Dialog und Medien

Es war eine kluge Entscheidung der Planer des Kongressablaufes, nach
der grundsatzlichen kirchlichen Selbstvergewisserung zur Bedeutung
des interreligiosen Dialogs zuerst einmal der Prisentation, Diskussion

64

- am 13.01.2026, 07:25:30. nli [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERRELIGIOSER DIALOG ALS KOMMUNIKATION

und Reflexion unterschiedlicher Erfahrungen im interreligiésen Dialog
selbst breiten Raum zu geben und nicht mit einer Theologie des Dialogs
oder gar einer grundsétzlichen religionstheologischen Positionierung zu
beginnen. So ndmlich konnten der Erfahrungsreichtum und die hohe
praktische Kompetenz der Teilnehmer und Teilnehmerinnen in Fragen
des interreligiosen Dialogs ohne vorgdngige systematische Einengung
breit zur Geltung kommen.

Natiirlich sollten auf einem kirchlichen Kongress zum interreligiosen
Dialog aber auch systematisch theologisch orientierte Reflexionen zum
interreligiésen Dialogs nicht véllig fehlen, und insofern es in der themati-
schen Akzentuierung des Kongresses um den interreligiosen Dialog als
Kommunikation ging, sollte neben der vor allem bereits in den Berichten
zur Sprache gebrachten personalen Kommunikationsdimension in die-
sem Dialog auch die mediale Vermittlungsdimension eigens besprochen
werden.

Die Vortrage der beiden indischen Theologen Prof. Joshva Raja und
Dr. Sebastian Periannan waren dann auch diesem Themenkomplexen
gewidmet. Raja legte dem Kongress ohne eigene theologische Wertung
einen differenzierten Uberblick iiber die vorhandenen religionstheologi-
schen Modelle des interreligiosen Dialogs und ihrer jeweiligen theologi-
schen Implikationen vor und erlduterte dann in Aufnahme von Texten
aus den heiligen Schriften der Hindus (Sri Gita) aus seiner Sicht ffinf
verschiedene Ebenen des interreligidsen Dialogs: Jeeva Marga (the path
of the live), Karma marga (the path of action), Bhakti Marga (the path of
devotion), Jnana Marga (the path of knowledge) und Dhyana Marga (the
path of meditation).

Unschwer ist in diesen von Raja aufgezahlten Ebenen eine Ahnlichkeit
zu den beispielsweise auch im Vortrag von Erzbischof Fitzgerald benann-
ten Dialogebenen zu erkennen. Anregend war diese Einteilung aber be-
sonders deshalb, weil die innerliche Verkniipfung der verschiedenen Dia-
logebenen mit der hinduistischen Tradition offensichtlich religionsdialo-
gische Handlungsméglichkeiten eroffnete, iiber die der Referent in Bei-
spielen aus seinem indischen Lebenskontext auch berichtete.

Auflerdem versuchte Raja den Margas einen Aspekt im Problemkreis
»Medien und interreligioser Dialog” zuzuordnen: Dialog mit den in den
Medien tdtigen Menschen (Jnana Marga), Dialog durch die Medien (Jee-
va Marga), Dialog iiber die Medien (Karma Marga), Dialog in den Medien
(Jnana Marga/Bhakti Marga). Letztlich blieb diese Zuordnung aber doch
abstrakt und appellierte eher an das, was alles zu tun wdére.

Hier zeigt sichawun ein Desiderat, das dem Referat von Raja freilich
nicht anzulagten ist und das der indonesische Journalist und ehemalige
Chefredakteuer Raymund Touran lakonisch auf die erniichternde Formel

- am 13.01.2026, 07:25:30. i [rr—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

brachte: ,Interreligious dialogue is not high on the agenda of the journa-
list.“

Eine Bestdtigung dieses Satzes lieferte indirekt deerortrag von Pe-
riannan. Er bestand im Wesentlichen in der Zusammenfassung der Er-
gebnisse eines am Department of Communication des St. Peter’s Ponti-
fical Institute durchgefiihrten Forschungsprojektes, in dem die unter-
schiedlichen Kommunikationsdimensionen des interreligiosen Dialogs
von einer Forschergruppe empirisch untersucht worden waren. Mit Blick
auf die Medien musste die Untersuchung vielfach Fehlanzeige vermelden.

Dass es dennoch Maoglichkeiten gibt, auch iber die Medien den
interreligiosen Dialog voranzubringen, versuchte Raja an einer Reihe von
Beispielen zu zeigen. Es fiel freilich auf, dass die meisten Beispiele aus
dem angloamerikanischen Bereich stammten. Es wire notwendig gewe-
sen, solche Beispiele einmal ndher zu analysieren, um sie auch auf ihre
Tauglichkeit fiir den asiatischen Kontext hin zu iiberpriifen.

Zum Kommunikationsverstindnis in den nichtchristlichen Religionen

Der Kongress selbst hat keinen interreligiésen Dialog praktiziert. Das
war auch nicht sein Anliegen. Er diente vielmehr der Selbstvergewisse-
rung in Fragen des interreligiosen Dialogs, dem gegenseitigen Austausch
und natiirlich auch der Weiterbildung. Insofern war es auch nicht zwin-
gend notwendig, eigens Vertreter anderer Religionen einzuladen. Zu ei-
ner fundierten Selbstverstindigung iiber den interreligiésen Dialog als
Kommunikation gehort allerdings doch auch der Versuch, sich wenig-
stens an einer Stelle einmal ausdriicklich zu vergegenwirtigen, wie ei-
gentlich Kommunikation aus Sicht jener Religionen verstanden wird, die
als Religionen der Bevélkerungsmehrheit in Asien beheimatet sind. Die-
sem Versuch waren die abschliefenden Vortrige zum Kommunika-
tionsverstidndnis im Hinduismus, Buddhismus und Tacismus/Konfuzia-
nismus gewidmet.

Nun ist es fast ein unmégliches Unterfangen, das Kommunikations-
verstdndnis der genannten Religionen an lediglich einem Nachmittag
sachgerecht vorzustellen, selbst wenn man fiir den Kongress zu Recht
unterstellen durfte, dass das Auditorium iiber gute Vorkenntnisse und
eigene, breit gestreute Dialogerfahrungen verfiigt. Trotz dieser schon
allein vom Zeitrahmen her gegebenen Begrenzung wurden im Verlaufe
der vorgetragenen Referate dann aber doch einige aufschlussreiche
Aspekte angesprochen, die helfen kénnen, manche Erfahrungsberichte
aus dem interreligiosen Dialog kontextbezogen besser zu verstehen.

So wurde auf dem Hintergrund der Referate nachvollziehbar, warum
viele Kongressteilnehmer immer wieder das Erreichen von ,Frieden und

66

- am 13.01.2026, 07:25:30. nli [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERRELIGIOSER DIALOG ALS KOMMUNIKATION

Harmonie* als eine zentrale Zielsetzung im interreligiosen Dialog heraus-
strichen und dieses Begriffspaar dann auch zweifach in der Schluss-
erklarung auftaucht, wahrend religionstheologisch kontroverse Positio-
nen oder gar die Wahrheitsfrage als Problem im interreligiosen Dialog auf
dem Kongress eigentlich nie zur Sprache kamen. Diese Abstinenz hat
vermutlich mit den fiir die asiatischen Religionen eigentiimlichen Kom-
munikationsmodellen zu tun, die fiir kontrovers zugespitzte Problemfor-
mulierungen keinen konstruktiven Gesprachsansatz bieten. Sie als kon-
fliktscheue Vermeidungsstrategie zu interpretieren, wire sicher ein
Missverstindnis.

Erhellend dazu waren einige Uberlegungen von Prof. Kumar zum hin-
duistischen Kommunikationsverstindnis, zu dessen Erlduterung er auf
klassische Sanskrittexte rekurrierte. Kumar wies auf, dass die in der
indischen, religiés-kulturellen Lebenswelt verankerten Kommunikati-
onsmuster, anders als die dem abendlindisch westlichen Denken ver-
pflichtete Kommunikationstheorien, vom Glauben an die grundlegende
Einheit der Wirklichkeit getragen sind und entsprechend holistisch, auf
Intuition bauend sowie Pluralitit und Komplexitit bejahend, angelegt
sind.

Von einer anderen Seite zeigte der Vortrag von Prof. Ng zur konfuzia-
nischen Idee von Kommunikation dann ganz ausdriicklich, wie alle
Aspekte im konfuzianischen Kommunikationsverstidndnis auf eine durch
Ren (am besten noch mit ,Liebe” zu iibersetzen) zusammengehaltene,
ausbalancierte harmonische Lebensweise hinzielen. Unterschiede miis-
sen darin nicht eingeebnet werden, aber sie werden einander immer
komplementir und nicht kontradiktorisch zugeordnet. Das gilt auch fiir
die unterschiedlichen Religionen. Deswegen sollen sie sich nach konfu-
zianischer Lehre auch nicht in Gegensitzlichkeit oder gar im Konflikt,
sondern immer in Harmonie gegeniiberstehen. Ein auf Ausschlieflich-
keit und Unbedingtheit ausgerichtetes Wahrheitsverstindnis hat in einer
solchen Sichtweise keinen Platz.

Prof. Kirti zeigte am Beispiel des Theravada Buddhismus, wie er in
Thailand verbreitet ist, dass das von den Ménchen praktizierte buddhisti-
sche Kommunikationsverstindnis in einer Uberzeugung von der in sich
ruhenden Selbstwirksamkeit der buddhistischen Lehre als einer obersten
Wahrheit (noble truth) griindet, die niemals ungefragt oder mit missiona-
rischen Anspruch verkiindigt bzw. verbreitet werden darf. Nur wer
ausdriicklich bittet und fragt, bekommt eine Antwort. ,An authentic ma-
ster does not look for disciples, but let the disciples look for the master.“

Es wiére spannead gewesen, auch iiber das dem Islam zugrunde liegen-
de Kommunikationsmodell mit Blick auf den interreligiésen Dialog etwas
zu erfahren. Indonesien ist bekanntlich das Land mit der zahlenmifRig

- am 13.01.2026, 07:25:30. nli [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROLFES

grofiten islamischen Bevilkerung in der Welt. Leider musste.der im Pro-
gramm angekiindigte Vortrag zu diesem Thema ausfallgn.

Ergebnis und Ausblick

Der Kongress auf Bali, das lasst sich in der Riickschau sicher festhalten,
war ein bedeutsames Ereignis fiir die im FABC zusammenarbeitenden
Kirchen und hier besonders fiir die im Bereich der Sozialen Kommunika-
tion Verantwortlichen.

Die im Schlussdokument3 zusammengetragenen Orientierungen und
Empfehlungen belegen in Kurzform noch einmal die thematische Vielfalt,
die den Kongress bestimmte. Fiir die Praxis des interreligiosen Dialogs
enthalten sie wichtige Impulse. Und die geplante Verdffentlichung der
Kongressdokumentation wird auch fiir weitergehende Forschungen in-
teressante Materialien bereithalten.

Was auf dem Kongress selbst nicht geleistet wurde und auch nicht
leistbar war, ist eine systematische Erfassung und Darstellung der spezi-
fischen Dimensionen gesellschaftlicher Kommunikation im interreli-
giosen Dialog. Wie in einem Rundschreiben von Franz-Josef Eilers an
die Teilnehmer und Teilnehmerinnen des Kongresses aber mitgeteilt
wurde, wird zur Zeit angedacht, genau zu diesem Thema nach Mog-
lichkeit im kommenden Herbst eine kleinere Expertenrunde zur Aufar-
beitung und Weiterfithrung der Kongressergebnisse an einem jetzt noch
nicht festgelegten Ort in Asien zusammenzurufen.

Fiir die Teilnehmer und Teilnehmerinnen bedeutete der Kongress
zweifellos auch die Erfahrung einer lebendigen Kirche, die trotz viel-
faltiger Schwierigkeiten hoffnungsfroh in die Zukunft geht. Dass nicht
nur iiber Kommunikation geredet wurde, sondern Kommunikation
vielfiltig praktiziert wurde und es dafiir im Programm auch ausgiebig
Gelegenheit gab, soll nicht unerwdhnt bleiben.

Das Gelingen eines Kongresses ist von vielen Personen, die im Hinter-
grund arbeiten, abhdngig. Das war auch anf dem Kongress in Bali
spiirbar. Eine Bemerkung sei an dieser Stelle zum Abschluss zu der
hervorragenden inhaltliche Vorbereitung und Durchfithrung des Kon-
gresses besonders auch durch das FABC-OSC Biiro in Manila, d.h. ganz
konkret durch Franz-Josef Eilers SVD, erlaubt: Der Prisident des
Pipstlichen Rates fiir Soziale Kommunikation, Erzbischof Foley, hatte in
einer GruRadresse an die Generalversammlung der Indischen Katholi-

3 Text Sieche DOKUMENTATION in diesem Heft S. 82-85.

68

- am 13.01.2026, 07:25:30. i [r—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERRELIGIOSER DIALOG ALS KOMMUNIKATION

schen Bischofskonferens vom 7. bis 14. Januar 2004, auf der die Bischofe
sich mit Fragen der Sozialen Kommunikation befassten, unter anderem
gesagt: , The bishops of Asia have a treasure in Father Eilers“. Der Kon-
gress auf Bali war ein lebendiger Beweis fiir diese ehrenvolle Feststel-
lung. Das gilt fiir die wissenschaftliche Reputation, die Franz-Josef Ei-
lers allenthalben in Asien geniefst, genau so wie fiir sein geistlich ausge-
richtetes, kommunikatives Engagement, das auf dem Kongress ein-
drucksvoll erlebbar war. Tatsichlich ist das Gelingen des Kongresses
ganz wesentlich auch der Kompetenz und dem Einsatz von Franz-Josef
Eilers mit zu verdanken.

- am 13.01.2026, 07:25:30. nli [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2005-1-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

