
5. Politik als ästhetische Praxis

An welchem Punkt ist die Arbeit im Nachdenken über das Verhältnis

von Politik und Ästhetik angekommen? Nachdem mit Rancières radi-

kaldemokratischer Position der Weg geebnet wurde, der Ästhetik im

Nachdenken über die Politik einen Platz einzuräumen, hat die Diskus-

sion von Kants Begriff der Ästhetik diese wiederum in ein umfassendes

Verständnis menschlicher Vernunft und menschlichen Lebens einge-

bettet. Im Folgenden gilt es nun noch einmal zur konkreten politischen

Fragestellung zurückzukehren. Welche Bedeutung kann der Ästhetik

im politischen Prozess zuerkannt werden? Gibt es so etwas wie ein äs-

thetisch-politisches Handeln? Was wäre seine Spezifik und was wäre es

in der Lage zu leisten? Nicht zuletzt wäre zu erkunden, wie sich solch

einHandeln in das SpektrumpolitischenHandelns imAllgemeinen ein-

fügen würde.

Blickt man noch einmal auf Rancières Verständnis von Politik und

politischem Handeln, so wurde deutlich, dass Rancière die Entste-

hungsbedingungen der Politik aus dem Zusammenspiel einer Ästhetik

der Politik und einer Politik der Ästhetik entfaltet.

»Wenn die Politik im eigentlichen Sinne in der Erzeugung von Sub-

jekten besteht, die den Namenlosen eine Stimme verleihen, dann be-

steht die Politik der Kunst, die dem ästhetischen Regime eigen ist, in

der Ausarbeitung der sinnlichenWelt der Namenlosen, der Arten des

Dies und des Ich, aus denen eigeneWelten des politischenWir hervor-

treten.«1

1 EZ, 80.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Politik als ästhetische Praxis

Dabei hatte Rancière die Erzeugung politischer Subjekte und das

Erheben ihrer Stimme im Zuge seines Konzepts der Subjektivierung

durchwirkt von einer ›Ästhetik der Politik‹ dargestellt. Mit der ›Äs-

thetik der Politik‹ hat Rancière somit eine grundlegende ästhetische

Verfasstheit politischen Handelns herausgearbeitet, die er durch eine

›Politik der Ästhetik‹ komplettiert, welche die Bedeutung ästhetischer

Erfahrung für die Möglichkeit der individuellen Emanzipation her-

ausarbeitet. Gleichwohl wird Rancière nicht müde einen ästhetischen

Bruch zu betonen, mit anderen Worten, eine unüberbrückbare Tren-

nung zwischen auf der einen Seite der ästhetischen Erfahrung und

ihrem inhärenten, emanzipativen Potenzial und ihrer politischen Wir-

kung auf der anderen. Für Rancière scheint es keinen kausalen oder

direkten Weg von der ästhetischen Erfahrung zur politischen Subjekti-

vierung und d.h. auch nicht von der ›Politik der Ästhetik‹ zur ›Ästhetik

der Politik‹ zu geben. Es sollen »eigene Welten des politischen Wir«2

sein, die nicht aus den ästhetischen Welten abzuleiten sind. Doch

möchte man angesichts jener grundlegenden Bedeutung, die Rancière

der Ästhetik zuschreibt, genauer verstehen, wie jene ästhetischen

Erfahrungen eine politische Wirkung entfalten, ja vielleicht sogar zu

einer politischen Subjektivierung – und damit von einer individuellen

zu einer kollektiven Ebene – führen.

Während die ästhetische Emanzipation in erster Linie ein indivi-

duelles Unterfangen bleibt, erweist sich das politische Ereignis in an-

derer Hinsicht singulär. Denn Rancières politische Subjektivierungen

tauchen spontan auf. Er interessiert sich fast ausschließlich für das in-

itiale Moment, jedoch nicht für den Verlauf oder das Ziel politischen

Handelns. Damit beantwortet Rancière aber weder die Frage nach po-

litischen Folgen noch nach politischen Institutionen.3 Dies birgt die Ge-

2 Ebd., 80.

3 Vgl. die Kritik Badious in Badiou 2003, 119-133. Michael Hirsch kritisiert an Ran-

cière eine Skandalisierung der Politik, die aber ohne konkrete politische und

rechtliche Forderungen bleibt. Vgl. Hirsch, Michael: Libertäre Demokratie im

neoliberalen Staat. Die Begriffe Staat, Politik, Demokratie und Recht im Post-

strukturalismus und Postmarxismus der Gegenwart. In: Ders./Voigt 2009, 191-

226, hier: 216.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 215

fahr, dass sich – wie vielfach kritisiert – Rancières politische Konzep-

tion auf das Moment der Intervention reduziert bzw. eine Politik der

seltenen Ausnahme, mit Marchart einen »emanzipatorischen Aprioris-

mus«4 beinhaltet.5 Dabei erscheint die dichotome Begegnung von Po-

lizei und Politik nicht zuletzt als eine ›Alles-oder-nichts‹-Logik.6 Denn

wie Rancière (in Abgrenzung zu Anerkennungstheorien) betont, geht es

ihm um eine grundlegende Infragestellung, die das Ganze einer Auf-

teilung des Sinnlichen betrifft und die Entstehung neuer Subjekte er-

möglicht. Damit handelt Rancière sich aber zugleich den Vorwurf einer

Vergessenheit des Sozialen ein. Denn zum einen leitet Rancière seinen

Begriff von Politik aus seiner Diskontinuität zum Sozialen ab. Die poli-

tische Herrschaft bzw. die Demokratie zeichnet sich durch die Begren-

zung des gesellschaftlichen Körpers aus. Und so möchte Rancière die

politische Subjektivierung in ihrer Qualität von sozialen Kämpfen un-

terschieden wissen.7 Es sei die Form, welche den politischen Charakter

Die nichtbedachten Folgen politischer Intervention kritisiert Jens Kastner, in-

demer anmahnt, dass Rancière keine Bedingungen für dasGelingenpolitischer

Subjektivierungen angibt. Vgl. Kastner, Jens:Der Streit um den ästhetischen Blick.

Kunst undPolitik zwischenPierre Bourdieu und Jacques Rancière.Wien 2012, 69f.; 76.

Ähnlich kritisiert auch Martin Saar, dass Rancière es versäumt, Erwartungen an

das Entstehen von Politik zu formulieren und so zu einem unbefriedigenden,

»katastrophischen Bild der Dauerkrise und Dauerverfehlung der Demokratie«

kommt. Vgl. Saar 2019, 487.

4 Marchart 2010, 183f. Die Entstehungsbedingungen der Politik sind fürMarchart

so exklusiv, dass Politik unter diesen Umständen kaum existiert.

5 Für Celikates reduziert Rancière die Politik auf die »revolutionären Momente

des Umsturzes und der Gründung, die am Anfang oder am Ende politischer

Ordnungen stehen.« Als von außen kommende Interventionen verschließen sie

sich jedoch einer erklärenden Einordnung in den politischen Prozess. Vgl. Celi-

kates 2010a, 276.

6 Vgl. McNay 2014, Kapitel 4, 132-167.

7 Politische Subjektivierungen unterscheiden sich von sozialen Kämpfen, da sie

an die Idee des singulären Universellen anknüpfen. D.h. es geht in einer poli-

tischen Subjektivierung nicht um die Forderung nach Reformen o.ä., sondern

die konkrete Situation wird in dem Aufzeigen eines grundsätzlichen Unrechts

überschritten und zu einem Fall eines singulär universellen Unrechts.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Politik als ästhetische Praxis

einer Handlung auszeichne.8 Wie Lois McNay schreibt: »The political

must necessarily be socially weightless, as unencumbered as possible

by any social content in order to have its ruptural, radically egalitar-

ian moment.«9 Eingedenk jener bereits erwähnten Kritik, dass Ran-

cière die Emanzipationspotenziale der Ungehörten angesichts sozia-

ler Machtstrukturen überschätzt, stellt sich für McNay die Frage, ob

die politische Forderung nicht zu einer leeren rhetorischen Geste ver-

kommt. Damit stellt sich noch einmal die Frage, welche Rolle die Ästhe-

tik respektive ein ästhetisch-politisches Handeln hier einnehmen kann:

Lässt sich ein ästhetisch-politisches Handeln mit einer Temporalisie-

rung oder Prozessualisierung der Politik zusammendenken, um jenem

Vorwurf einer interventionistischen, folgenlosen Politik zu begegnen?

Und gleichzeitig die Frage, ob ein ästhetisch-politisches Handeln einer-

seits jenen disruptiven Charakter beibehalten kann, ohne zugleich die

soziale Verankerung zu verlieren?

Franck Fischbach hat zur Lösung des Problems vorgeschlagen, je-

nen Hinweisen in Rancières Texten zu folgen, in denen Rancière die

Politik als eine Arbeit und ein Handeln beschreibt.10 »Le politique ›tra-

vaille‹, c’est-à-dire que la politique est une pratique, un agir, et pas uns

ordre à part et substantiel de phénomènes qui seraient réellement dis-

tinct du social.«11 Blickt man auf Rancières Forschungsweg und ins-

besondere auf seine empirischen Untersuchungen – allen voran jene

GroßstudieDieNacht der Proletarier zum Leben der Saint Simonistischen

Arbeiter im 19. Jahrhundert – scheint sich diese Vermutung zu bestä-

tigen. So beschäftigt er sich niemals mit den großen geschichtlichen

Ereignissen,wie beispielsweise der Französischen Revolution, und eher

seltenmit kollektivenHandlungen. Vielmehr wendet Rancière sich dem

Alltag und den alltäglichenHandlungen seiner Protagonisten zu.Neben

den Arbeitern des 19. Jahrhunderts unterstreichen auch seine Beispiele

8 Vgl. DU, 43.

9 McNay 2014, 138.

10 Vgl. Fischbach 2012, 44. Sowie DU, 41.

11 Fischbach 2012, 44.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 217

aus der Bürgerrechts- und Frauenbewegung deren alltäglichen Charak-

ter.

Dabei beschreibt er zum einen oftmals alltägliche, sehr unter-

schiedliches Handlungen, wie das Bus fahren im Falle der schwarzen

Bürgerrechtlerin Rosa Parks, oder das nächtliche Dichten im Falle der

Saint Simonisten. Hier vollziehen die Anteilslosen jeweils Handlungen,

die ihnen die herrschende Aufteilung des Sinnlichen nicht zugesteht.

Zugleich sind diese Handlungen nicht ausschließlich politische Hand-

lungen, wie wählen, Gesetze verabschieden oder demonstrieren.Worin

liegt also ihr politischer Gehalt? Zum anderen haftet den Handlun-

gen ein nachahmender Charakter an. Beispielhaft ist hier Rancières

Darstellung der Sezession der Plebejer. Um ihren Forderungen nach

politischen Rechten Nachdruck zu verleihen, zogen sich die Plebejer

auf den Mons Aventin zurück und vollzogen dort, so die Beschreibung

Rancières, »eine Reihe von Sprechakten«12 der Patrizier, zu denen sie

im Rahmen der rechtlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse kein

Anrecht hatten. Um ihre Gleichheit zu demonstrieren, eigneten sie sich

Handlungen der Patrizier an. Sie imitierten, ahmten nach, mimten

eine Ordnung, so als ob ihnen in dieser Ordnung eben dieser Platz

zustehen würde. Die Plebejer demonstrierten und erfuhren ihre eigene

Existenz als sprechende, mit Logos ausgestattete Wesen und durch-

trennten somit in der Auffassung Rancières die existierende Aufteilung

der Aisthesis. Das Beispiel der Plebejer wirft jedoch Fragen auf, denn

wie Markus Klammer ganz richtig fragt: Warum sollte das Mimen

polizeilicher, hegemonialer, kultureller Praktiken, wie das Aussprechen

von Verwünschungen oder die Befragung eines Orakels »mit dem

transzendentalen Vermögen zu sprechen und zu verstehen, d.h. gleich

zu sein unter Gleichen«13 gleichgesetzt werden? Projiziert Rancière

hier nicht kontingente Faktoren ins Ahistorische, ins Transzendentale?

Führt ein solches Nachahmen der Handlungen nicht einfach zu einer

Ausweitung der polizeilichen Aufteilung des Sinnlichen, insofern sich

12 DU, 36.

13 Klammer 2010, 198f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Politik als ästhetische Praxis

das Sichtbarwerden in der »quasi-polizeilichen Form des ›Als-ob‹«14

vollzieht?

5.1 Eine praxeologische Perspektive auf
Rancières Politikbegriff

Zunächst einmal legt sowohl der alltägliche Charakter der beschriebe-

nen Handlungen sowie das Nachahmen oder Mimen von Herrschafts-

handlungen nahe, Rancière im Kontext der Praxistheorien zu inter-

pretieren. Denn mit dem praxistheoretischen Paradigma wendet sich

der forschende Blick weg von der Individualität einer Handlung hin zu

deren sozialen Verfasstheit. Handlungen werden nicht mehr aus ihrer

individuellen Rationalität – sei sie zweckrational, nutzenmaximierend

oder kommunikativ – erklärt, sondern aus ihrer sozialen Verfasstheit.

Was bedeutet das?

Handlungen als Praktiken zu verstehen, bedeutet diese als mehr

oder weniger komplexe Handlungsabfolgen zu fassen, wie beispiels-

weise spazieren gehen, Auto fahren, heiraten oder Verhandlungen füh-

ren.15 Entscheidend ist dabei nicht, dasswir dieseHandlungen gemein-

sam ausführen, denn viele Praktiken, wie beispielsweise Praktiken der

Körperpflege, tun wir alleine, sondern es geht darum ihren sozialen

Charakter zu verstehen.Wenn wir von einer Praktik sprechen bedeutet

dies zunächst, dass die Handlung wiederholt und gewohnheitsmäßig

– und dies »über zeitliche und räumliche Grenzen hinweg«16 – ausge-

führt werden muss, sodass eine Art von Muster oder Regelmäßigkeit

entsteht. Die Praktik ist dann innerhalb eines sozialen bzw. kulturellen

Kontextes verständlich und hängt auch von dessen Institutionen ab. So

14 Ebd., 199.

15 In der Charakterisierung der Merkmale einer Praktik orientiere ich mich an Ra-

hel Jaeggis detaillierteren Ausführungen. Vgl. Jaeggi, Rahel: Kritik von Lebens-

formen. Berlin 2014, 95-102.

16 Reckwitz, Andreas: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. In: Zeit-

schrift für Soziologie 32 (2003) 4, 282-301, hier: 292.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 219

unterscheidet sich beispielsweise die Praktik des Begrüßens zwischen

Franzosen und Japanern fundamental und kann im jeweils anderen kul-

turellen Kontext Irritationen hervorrufen. Praktiken sind folglich nicht

nur regelmäßig, sondern auch regelgeleitet, wobei die Tatsache, dass

wir interne Regeln der Praxis annehmen, zugleich der Einsatzpunkt

von Kritik ist. Wenn wir beispielsweise spazieren gehen wollen und

dann in Sportschuhen und mit Stoppuhr durch den Park laufen, ha-

ben wir die Praktik des Spazierengehens falsch verstanden. D.h. wir

können Praktiken richtig oder falsch ausführen unabhängig von einer

externen Kritik, welche die Praktik an sich in Frage stellen kann (Ist

es überhaupt sinnvoll spazieren zu gehen?).17 Insofern wir Praktiken

immer wieder bzw. gewohnheitsmäßig ausführen, ist uns ihre Regel-

haftigkeit nicht immer präsent, sie sedimentiert zu einem impliziten

Wissen bzw. einem praktischen Know-how. Im Unterschied zu ratio-

nalistischen Handlungstheorien gehen Praxistheoretiker jedoch davon

aus, dass diesesWissen zwar von allen praxiskompetenten Personen ge-

teilt wird, aber niemals vollständig zugänglich ist und die Praktik auch

nicht vollumfänglich beschreibt.

»Implizit kann Wissen also sein, weil wir seine explizite Version (die

expliziten Regeln) in Routinen vergessen haben, weil wir das, was wir

wissen, nicht verbalisieren können (die Regeln nicht explizit kennen,

aber sie anwenden) oder weil es sich um praktisches Erfahrungswis-

sen handelt, das zu komplex oder nicht formalisierbar ist und nur

im praktischen Vollzug erworben beziehungsweise ausgeübt werden

kann.«18

17 Vgl. Jaeggi 2014, 97ff. Betrachtetman das Feld der Praktiken der Politik, so zeigt

sich im Blick auf die AfD, dass diese gerade durch die Abweichung von den Pra-

xisregeln politisches Kapital schlagenwill, z.B. durch die bewusste Abweichung

der Praktiken des Parlamentariers.

18 Jaeggi 2014, 126. Ein sehr einprägsames Beispiel ist das Auto fahren. Jeder Fahr-

anfänger weiß, dass er mit dem Erhalt des Führerscheins noch ›Fahrpraxis‹ be-

nötigt, um ein guter, kompetenter Autofahrer zu werden. Vgl. Jaeggi 2014, 125.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Politik als ästhetische Praxis

Dabei legen die Praxistheorien einen besonderen Fokus auf die Inkor-

porierung des Know-how, in demSinne, dass jede Praktik eine körperli-

che Ausführung, eine »skillfull performance«19 darstellt, bei der wir den

Körper in einer bestimmten Weise im Raum zu bewegen, mit den Din-

gen umzugehen und mit Teilnehmern zu interagieren wissen, die sich

nicht bis ins Letzte erklären lässt, sondern vor allem praktiziert werden

will.20 Neben dem Körper betonen die Praxistheorien daher auch die

Artefakte bzw. die materielle Welt als konstitutive Elemente einer Prak-

tik.Diese sind nicht nur für den Vollzug konstitutiv (man denke etwa an

Küchenutensilien), sondern ermöglichen gewisse Praktiken sogar erst

(z.B. Flugzeuge, Internet oder Computer). Nicht zuletzt garantieren sie

zu einem gewissen Grad auch die Reproduzierbarkeit einer Praktik, in-

dem sie einen Gebrauch zwar nicht definieren, jedoch nahelegen (üb-

licherweise schneidet man mit einem Messer, es kann aber auch ein

Mordwerkzeug sein).

Den genuin sozialen Charakter von Praktiken unterstreicht nicht

zuletzt das, was man einen ermöglichenden, einen »stage-setting-

character«21 der Praktiken nennen kann. Wie Jaeggi anschaulich

schreibt:

»Man kann auch ohnedie Praxis des Fußballspielens Bälle schießen, in

ein zwischen zwei Pfosten ausgespanntes Netz zielen oder im Tor ste-

hend den Ball mit den Händen auffangen. Aber nur, wenn es die Pra-

xis des Fußballspielens und die diese konstituierenden Regeln gibt,

gilt das als ›ein Tor schließen‹, ›im Abseits stehen‹ oder ›der Torwart

sein‹.«22

Praktiken sind demnach dem Individuum oder Subjekt vor- oder über-

geordnet, in dem Sinne, dass sie zeitlich vor den Subjekten existie-

19 Reckwitz 2003, 290.

20 Reckwitz weist darauf hin, dass der Körper nicht als ein Ausführungsorgan ver-

standen werden darf, sondern selbst durch die Praktik auf eine bestimmte Art

und Weise geformt wird, bzw. Körper ist. Vgl. ebd., 290.

21 Jaeggi 2014, 99.

22 Ebd., 99.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 221

ren und auch unabhängig von diesen zirkulieren. »Praktiken bestehen

bereits, bevor der/die Einzelne handelt, und ermöglichen dieses Han-

deln ebensowie sie es strukturieren und einschränken.«23 Und zugleich

existieren Praktiken nicht ohne die Subjekte von denen sie ausgeführt

werden. Praktiken, die nicht praktiziert werden, hören auf zu existie-

ren, wobei sie durch die Speicherung in Artefakten zu einem gewissen

Grad konserviert werden und dann evtl. auch reaktiviert werden kön-

nen.

Das Soziale erscheint ausgehend von diesem skizzierten Praxis-

verständnis, wie Schatzki schreibt, als »a field of embodied, materially

interwoven practices centrally organized around shared practical un-

derstandings.«24 Und in diesem Sinne ließe sich sicherlich auch das,

was bei Rancière unter dem Schlagwort der Polizei bzw. der polizei-

lichen Ordnung firmiert, durch eine ausführlichere praxeologische

Beschreibung anreichern und entfalten. Denn auf die polizeiliche Ord-

nung treffen ebenso praxeologische Charakteristika der alltäglichen

Routinen und Gewohnheiten zu, wie jene des impliziten Wissens. Zu-

gleich weist der Polizeibegriff auf die oftmals vergessene Abhängigkeit

der Praktiken von Macht hin sowie auf ihre soziale Kontrollfunk-

tion. Man könnte sogar sagen, Rancières Darstellung der sozialen

Zusammenhänge als polizeiliche Ordnung tendiere einseitig dazu, den

vermachteten Aspekt der Praktiken zu betonen. Denn im Gegensatz

zu anderen Ansätzen scheint Rancière jene Aspekte der Praktiken

zu unterschlagen, die in diesen für die Möglichkeit von politischer

Veränderung und Transformation stehen. So betont etwa Rahel Jaeggi

die unausweichlichen Störquellen in jeder Praxis und die Konflik-

tualität zwischen Praktiken,25 während Andreas Reckwitz von »der

23 Schäfer, Hilmar: Einleitung. Grundlagen, Rezeption und Forschungsperspekti-

ven der Praxistheorie. In: Schäfer, Hilmar (Hg.): Praxistheorie. Ein soziologisches

Forschungsprogramm. Bielefeld 2016, 9-25, hier: 12.

24 Schatzki, Theodore: Intoduction. Practice Theory. In: Schatzki, Theodore/Knorr

Cetina, Karin/von Savigny, Eike (Hg.): The Practice Turn in Contemporary Theory.

London 2001, 10-23, hier: 12.

25 Vgl. Jaeggi 2014, 127-130.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Politik als ästhetische Praxis

Unberechenbarkeit interpretativer Unbestimmtheiten«26 bzw. der

»relativen ›Offenheit‹ für Misslingen, Neuinterpretation und Konflikt-

haftigkeit des alltäglichen Vollzugs«27 spricht. Am deutlichsten hat

aber wohl Judith Butler die politischen Potenziale in der ironischen,

inszenierenden Performativität der Praktiken herausgearbeitet und

zu einer eigenständigen politischen Theorie ausgearbeitet. Mit Butler

teilt Rancière die Intention, den politischen Ursprung der Praktiken

und ihres Zusammenhangs sichtbar werden zu lassen, in dem Sinne,

dass Rancière Politik als die Infragestellung, mithin die Politisierung

der polizeilichen Ordnung versteht (in dem radikalen Sinn, dass die

Ausgeschlossenen, die keinen Anteil haben, als neues politisches Sub-

jekt erscheinen). Doch finden sich bei ihm keine Beispiele, welche die

inhärenten Devianzen und Potenziale der Praktiken betonen. Ganz im

Gegenteil scheinen seine Beispiele der Politisierung von der Imitation,

der Mimesis, vom ›als-ob‹ des Bestehenden getragen zu werden. Um

Rancière nun gegen Klammers Kritik – worin die radikaldemokra-

tische Veränderung durch Imitation besteht und wie Imitation und

das universelle Vermögen zu sprechen zur Deckung kommen sollen

– zu verteidigen, muss Rancières Konzept der Polizei mit dem der

Aufteilung des Sinnlichen zusammengedacht werden. Denn mit Ran-

cières Auffassung der Aufteilung des Sinnlichen gilt es nicht nur den

körperlichen Aspekt der Praktiken ins Auge zu fassen, sondern deren

Sinnlichkeit. Mit anderen Worten richtet Rancière mit der Aufteilung

des Sinnlichen den Fokus auf die Art und Weise, wie unsere Wahrneh-

mung von unseren sozialen Praktiken geformt wird und diese formt.

Zusammen mit dem Gedanken der polizeilichen Struktur steigert

Rancière den selektierenden, trennenden Aspekt jeder Wahrnehmung

mit seinem Konzept der Aufteilung des Sinnlichen ins Politische, ja

macht sie sogar zum Ankerpunkt seiner politischen Konzeption. Wenn

Rancière nun Politik als die Infragestellung der polizeilich-sinnlichen

Ordnung versteht, also das Unterbrechen einer Kontinuität von Sinn-

26 Reckwitz 2003, 294.

27 Ebd., 294.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 223

lichkeit und Sinn, dann hat er offensichtlich eine andere Operation im

Blick als jene inhärenten Veränderungspotenziale der Praktiken.

Von der Sinnlichkeit des Sozialen zu ästhetischen Praktiken

Das Konzept der Aufteilung des Sinnlichen verweist auf eine Dimen-

sion von Praktiken, die – so Andreas Reckwitz – bisher unterbelichtet

geblieben ist: und zwar ihre sinnliche bzw. ästhetische Dimension.28

Nach Reckwitz sollten wir soziale Ordnungen als sinnliche Ordnun-

gen verstehen, die ihre spezifischen Sinnesregime enthalten.29 Damit

würde man die Überwindung jener Dualismen weitertreiben, die ein

Kernanliegen praxeologischer Forschung ist. Es ginge dann nicht nur

um die Aufhebung der Trennung von vorsozialer Körperlichkeit und ei-

ner Sozialität des Handelns, sondern auch um die Aufhebung einer Un-

terscheidung zwischen innerer, mentaler Wahrnehmung und äußerer

Handlung.30Während die Körperlichkeit gemeinhin als zentrales Cha-

rakteristikum der Praxistheorien gilt, verweist Reckwitz darauf, dass

die

»Mobilisierung der Körper durch Praktiken in erster Linie auf die In-

korporiertheit eines impliziten Wissens bezogen [wird]. […] Aber […]

die Komplexe von Praktiken interiorisieren in die Akteure hinein nicht

28 Reckwitz sieht diese Vernachlässigung der Ästhetik innerhalb der Soziologie

in einem seit der Gründung dominierenden Verständnis der modernen Gesell-

schaft und ihrer Entwicklung als Rationalisierungszusammenhang und -pro-

zess begründet. Dabei wird dieser – der wirkmächtigen Unterscheidung zwi-

schen Sinnlichkeit und Verstand folgend – auch als ein Prozess der Entsinnli-

chung und Entästhetisierung verstanden. Vgl. Reckwitz, Andreas: Ästhetik und

Gesellschaft – ein analytischer Bezugsrahmen. In: Reckwitz, Andreas/Prinz, So-

phia/Schäfer, Hilmar (Hg.): Ästhetik und Gesellschaft. Grundlagentexte aus Sozio-

logie und Kulturwissenschaften. Berlin 2015, 13-52. (kurz: Reckwitz 2015a)

29 Vgl. ebd., 22.

30 Vgl. Reckwitz, Andreas: Ästhetik und Gesellschaft. Ein analytischer Bezugsrah-

men. In: Ders.: Kreativität und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschafts-

theorie. Bielefeld 2016, 215-247, hier: 223.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Politik als ästhetische Praxis

allein ein know-how- und ein Deutungswissen, sondern sie modellie-

ren und mobilisieren auch die Sinne und die durch sie verlaufenden

Wahrnehmung auf eine bestimmte Weise.«31

Mit anderenWorten, Praktiken sind sinnlich strukturiert, insofern jede

Praxis die Sinne auf eine unterschiedliche Weise in Anspruch nimmt,

sodass eine Praxis mit einer bestimmten Wahrnehmungsweise korre-

liert.32 Beispielsweise unterscheidet sich der konzentrierte, fokussierte

Blick durch das Mikroskop in der Forschungspraxis von der aufmerk-

samen Beobachtung des Gegenübers in der Gesprächspraxis und diese

wiederum vom schweifenden Blick des Spaziergangs. Jede Praxis or-

ganisiert die Sinne also auf eine bestimmte Weise, sie hebt bestimmte

Sinne hervor und lässt wiederum andere in den Hintergrund treten.33

Die den Praktiken zugeordnete sinnliche Wahrnehmungsweise ist da-

her nicht biologischen oder individuellen Ursprungs, sondern wird vom

Akteur zusammen mit der Praxis erlernt. »Die Wahrnehmungen der

Akteure sind […] keine bloß individuellen, gleichsam ›inneren‹ Prozes-

se, sondern Bestandteile der sozialen Praxis und ihres Umgangsmit der

Welt.«34Wahrnehmen bedeutet daher auch nicht die Passivität der Re-

zeptivität, sondern weil die Akte der sinnlichen Wahrnehmung selbst

Teil des Handelns sind, ist Wahrnehmen selbst eine Aktivität.35 Dabei

lässt sich eine ›Was‹- von einer ›Wie‹-Komponente unterscheiden.Wäh-

rend die ›Was‹-Komponente dasWahrgenommene identifiziert und in-

terpretiert (nicht zuletzt auf Basis von kulturellen Schemata oder einer

Aufteilung des Sinnlichen), interessiert eine praxeologische Perspektive

vor allem auch, wie innerhalb einer Praxis wahrgenommen wird. Dass

jedesWahrnehmen dabei zugleich einNicht-Wahrnehmen enthält, liegt

in der Natur der Dinge. Während ich mich beim Besuch eines klassi-

schenKonzertes auf dasHören derMusik konzentriere, blende ich nicht

31 Reckwitz, Andreas: Sinne und Praktiken. Die sinnliche Organisation des Sozia-

len. In: Göbel/Prinz 2015, 441-455, hier: 447. (kurz: Reckwitz 2015b)

32 Vgl. Reckwitz 2015a, 22ff.

33 Vgl. Reckwitz 2015b, 447.

34 Reckwitz 2016, 224.

35 Vgl. Reckwitz 2015b, 447.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 225

nur die anderen Sinne zumBeispiel durch das Schließen der Augen aus,

sondern auch andere Geräusche, wie das Husten und Räuspern meines

Nachbarn, bzw. nehme sie als Störung wahr.36

Mit einem praxeologischen Verständnis der sinnlichen Wahrneh-

mung rückt nicht zuletzt die »›Medialität‹ sinnlichen Wahrnehmens«37

verstärkt in den Fokus. Denn materielle Kultur und Wahrnehmung

bedingen einander, sie scheinen aufs Engste miteinander verknüpft.

Deutlich wird die Abhängigkeit der Wahrnehmung zum Beispiel von

Artefakten der Visualität, von der Sonnenbrille über das Mikroskop bis

hin zu komplexen Apparaturen wie Röntgengeräten. Aber auch jeder

gesellschaftliche Raum bringt seine eigene Wahrnehmung hervor.

Exemplarisch kann hier die moderne Großstadterfahrung einstehen,

die Autoren wie Simmel, Benjamin oder Krakauer in ihrer wahrneh-

mungsverändernden und ästhetischen Gestalt theoretisch inspiriert

hat.38 Und wenn wir uns heute nicht mehr vorstellen können, die Stadt

ohne Googlemaps und Instagram zu erleben, dann offenbart dies den

Einfluss, den mediale Erfindungen bzw. Revolutionen – vom Radio

über das Fernsehen bis zum Computer und dem Smartphone – auf

unsere Wahrnehmung haben. Dabei lässt sich noch einmal zwischen

Gegenständen der Wahrnehmung (wie Bilder, Essen, Konzerte) und

Gegenständen, die die Wahrnehmung bedingen (Apparate, Architek-

tur) unterscheiden.39 Und »[d]urch den wiederholten Umgang mit

räumlich-architektonischen Ordnungen, alltäglichen Gebrauchsge-

genständen, wissenschaftlichen und künstlerischen Objekten oder

36 Damit ist das synästhetische Erleben nicht ausgeschlossen. Dennoch blendet

auch dieses multisinnliche Wahrnehmen immer andere Teile aus.

37 Reckwitz 2016, 225.

38 An dem Beispiel der modernen Großstadt lässt sich auch Reckwitz’ These er-

härten, dass wir die Entwicklung der modernen Gesellschaft nur unzureichend

verstanden haben, wenn wir sie einzig als einen Prozess der Rationalisierung

begreifen. Vielmehr gilt es das Ineinander von Rationalisierung undÄsthetisie-

rung zu verstehen. Vgl. Reckwitz 2015b, 452f. Reckwitz selbst entwirft ein Drei-

phasenmodell von Ästhetisierungsschüben der modernen Gesellschaft. Vgl.

Reckwitz 2016, 230-240.

39 Vgl. Reckwitz 2015b, 450.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Politik als ästhetische Praxis

technologischen Apparaturen erwerben die sozialen Akteure«, so Prinz

und Göbel, »ein synästhetisches, senso-motorisches Vermögen, das

sie in ihren alltäglichen Interaktionen intuitiv einsetzen.«40 Dieses

sinnliche Vermögen ist nicht zuletzt mit unseren Empfindungen und

Affekten verbunden, sodass »eine bestimmte Praktik […] typischerwei-

se eine bestimmte emotionale Gestimmtheit [enthält], die sich dann

das Individuum, das sich von und in dieser Praktik subjektivieren

lässt, entsprechend zu Eigen macht […].«41

Wenn soziale Ordnungen nun konstitutiv sinnliche Ordnungen

sind, insofern alle Praktiken bereits sinnlich strukturiert sind, bleibt

andererseits die Frage, wie sich Wahrnehmen noch einmal von äs-

thetischem Wahrnehmen unterscheidet? Oder etwas anders gefragt,

was zeichnet eine ästhetische Praxis aus, wenn jede Praxis bereits

ästhetisch, aisthetisch, d.h. sinnlich strukturiert ist? Andreas Reck-

witz unterscheidet dazu drei Ebenen: Erstens die sinnlich-perzeptive

Organisation einer jeden Praktik bzw. eines Praktikenkomplexes, zwei-

tens spezifische Wahrnehmungspraktiken und drittens ästhetische

Praktiken im eigentlichen Sinn.42 Während die erste Ebene genau jene

Sinnlichkeit bzw.Aisthesis des Sozialen und seiner Praktiken beschreibt,

die gerade als konstitutiv vorgestellt wurden, versteht Reckwitz unter

dem zweiten Fall jene Praktiken, die um ein spezifisches Wahrnehmen

zentriert sind, also Praktiken des Sehens, des Hörens, des Riechens, des

Schmeckens, des Fühlens. Der dritte, mich interessierende Fall, sind

die explizit ästhetischen Praktiken. Diese, so Reckwitz, »sind Praktiken

in deren Zentrum die Hervorbringung ästhetischer Wahrnehmungen

steht.«43

Andreas Reckwitz entwickelt nun fünf Charakteristika, die eine

ästhetische Praktik auszeichnen. Erstens sind ästhetische Praktiken

selbstreferenzielle Praktiken, d.h. in ästhetischen Praktiken steht die

40 Prinz, Sophia/Göbel, Hanna Katharina: Die Sinnlichkeit des Sozialen. Eine Ein-

leitung. In: Dies. 2015, 9-49, hier: 10.

41 Reckwitz 2015b, 449.

42 Vgl. ebd., 450-452.

43 Reckwitz 2016, 223.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 227

Wahrnehmung nicht im Dienst eines anderen Zwecks oder Ziels,

sondern ist sich selbst Zweck genug. Die Wahrnehmung dient nicht

instrumentell der Informationsgewinnung, die dann in ein Handeln

mündet oder zu einem Ziel führt. Darin unterscheiden sich ästhetische

Praktiken von Wahrnehmungspraktiken, insofern in diesen das Wahr-

nehmen der Gewinnung von Informationen dient, wie beispielsweise

beim Mikroskopieren zu Forschungszwecken oder beim Abschmecken

der Herstellung eines kulinarischen Gerichts. In der ästhetischen

Praxis ist das Wahrnehmen selbst Ziel, es ist Selbstzweck, entweder,

indem innerhalb der Praktik ästhetisch wahrgenommen wird, wie

beim Museumsbesuch, oder aber die Praktik Ereignisse verfertigt, »die

dem ästhetischen Wahrnehmen dienen sollen.«44 Damit es sich jedoch

um eine Praktik handelt, muss es sich ummehr handeln als den kurzen

unterbrechenden Moment, in dem die eigene Wahrnehmung in den

Vordergrund tritt (wie beim Wahrnehmen eines unangenehmen Ge-

ruchs), es muss eine Praktik sein. Zugleich erlaubt es das Kriterium des

eigenzwecklichen Wahrnehmens, die ästhetischen Praktiken weiter zu

fassen als genuin künstlerische Praktiken. Denn die Selbstreferenzia-

lität bedeutet für Reckwitz in ihrer Innenschau, weniger ein Handeln

als ein Erleben, weniger eine Weltbearbeitung als Weltverarbeitung.

Nach Reckwitz kann daher

»[d]er Besuch des Fußballstadions […] als ästhetische Praktik ebenso

verstanden werden wie touristische Reisen, das Streifen durch die

Shopping Mall wie das Arbeiten an einer Werbekampagne, einem

Meisterstück oder einem gastronomischen Erlebnis, die sexuelle

Erotik fällt in diesen Bereich so wie die quality time von Paaren und

Familien, das Volksfest einer Dorfgemeinschaft oder das Treffen von

Furries.«45

Dennoch bedeutet die weltverarbeitende Erlebnisqualität ästhetischer

Praktiken für Reckwitz nicht, dass Handeln in ihnen nicht stattfin-

det oder ein zu vernachlässigender Rahmen wäre. Handeln nimmt in

44 Reckwitz 2016, 226.

45 Ebd., 226.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Politik als ästhetische Praxis

ästhetischen Praktiken, so Reckwitz’ zweite Charakterisierung, jedoch

die Form kreativer Gestaltung an. Es ist entweder Poiesis oder Perfor-

mance. Klassischerweise verstehen wir darunter Kunst und Theater,

zugleich lässt sich eine Ausweitung kreativen Schaffens und Handelns

in den unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen beobachten. Als

drittes Charakteristikum gibt Reckwitz die Affiziertheit durch ästheti-

sche Praktiken an. Auch wenn alle Praktiken mit Affekten verbunden

sind, zeichnen sich ästhetische Praktiken durch ihre besondere affekti-

ve Struktur (Reckwitz spricht auch von einer libidinösen Struktur) aus,

die auf eine affektive Intensivierung zielt und den Affekten Eigenwert

zugesteht. Die Diskussion des ästhetischen Urteils bei Kant hat das Ge-

fühl des Schönen und die damit einhergehende Lust als jene besondere,

positive Gestimmtheit ausgewiesen, die den Ästhetikdiskurs nach ihm

paradigmatisch geprägt hat. Doch nicht zuletzt das dem Schönen kom-

plementäre Gefühl des Erhabenen mit seiner spezifischen Unlust und

Schauer sowie eine Diskussion um eine Ästhetik des Ekels deuten das

theoretische Ringen und die Bandbreite des besonderen Affektbezugs

ästhetischer Praktiken an. Wenn Wahrnehmen in ästhetischen Prak-

tiken viertens nicht der Informationsgewinnung dient, so gewinnen

die Zeichen, Ereignisse und Dinge, die in ihnen produziert werden, ei-

ne andere Bedeutung: Sie werden zum Gegenstand von Interpretation,

zumOrt vonOffenheit,Mehrdeutigkeit und demEntstehen neuer, eige-

ner Welten. Damit verbindet sich in einer letzten, fünften Hinsicht ei-

ne experimentelle, grenzüberschreitende Dimension, die Reckwitz mit

dem ästhetischen Topos des Spiels zu fassen versucht. Durch denWeg-

fall eines rationalen oder instrumentellen Zwecks öffnen sich die Prak-

tiken für Experimente, Grenzüberschreitungen, Intensivierungen,Mo-

dulierungen etc. Ästhetische Praktiken bergen somit das Potenzial für

»eine kritisch-selbstreflexive Öffnung für andereWeisen derWeltwahr-

nehmung, eine Öffnung, die der ästhetischen Praxis einen politischen

Charakter verleihen kann.«46 Gegen diese grenzenlose Öffnung steht

allerdings ihr Praxischarakter, so dass sie einerseits als Praktiken regu-

liert sind und doch zugleich immer über sich hinausstreben.Mit ästhe-

46 Ebd., 229.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Politik als ästhetische Praxis 229

tischen Praktiken hätte man demnach eine Teilmenge von Praktiken,

die eine »systematische Offenheit für Experimente mit Wahrnehmun-

gen, Interpretationen und Affekten entwickeln.«47 Gleichwohl lassen

sich nach Reckwitz ästhetische und nichtästhetische Praktiken nicht

gegenüberstellen, eher gibt es ein spektrales Kontinuum oder Mischty-

pen (z.B. ästhetisch imprägnierte Praktiken).

5.2 Politisches Handeln als ästhetische Praxis

Wenn sich mit Reckwitz ästhetische Praktiken nicht nur auf den Be-

reich der Kunst beschränken, sondern aufgrund ihrer Charakteristika

viel weiter verstanden werden können, so kann man auch für den Be-

reich des Politischen bzw. der Politik die Frage stellen, inwiefern äs-

thetische Praktiken im Feld der politischen Praktiken auftreten, wie sie

verfasst sind und welche Funktion sie haben?

Damit würde im Anschluss an Rancière zweierlei zum Tragen kom-

men. Zum einen ginge es um die Anerkennung und den Stellenwert

einer Sinnlichkeit der Politik. Denn nicht zuletzt in der Konzentration

auf kommunikative Prozesse und abstrakte Werte scheint mir die Fra-

ge nach der Materialität der Politik, nach der Verankerung der Politik

in unserer materiellen Welt – und in unseren Körpern einschließlich

unserer Sinne – zu kurz zu kommen.48 Zum anderen ginge es um die

Frage, welche politische Funktion bzw. welches politische, emanzipa-

tive Potenzial im Sinnlichen bzw. in der Materialität liegt? Und dies

politische Potenzial würde sich im Anschluss an Reckwitz auch über

die Unterscheidung von Wahrnehmungs- und ästhetischen Praktiken

47 Ebd., 229.

48 Geradedie Corona-Pandemie kann indieserHinsicht ein anschauliches Beispiel

sein, wenn aufgrund des Pandemieschutzes politischmassiv in die Sinnlichkeit

sozialer Praktiken eingegriffen wird. Unter der Handlungsmaxime des ›Social

distancing‹ verbergen sich dann Praktiken mit einem anderen Maß von Nähe,

von erlaubter und unerlaubter Berührung, welche unsere verinnerlichten Sin-

neswahrnehmungen von Enge, Miteinandersein, von Sauberkeit, Hygiene, Ge-

fahr etc. (ver)stören.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012 - am 14.02.2026, 05:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

