
176  

Was ist Geld? 

JAN SOKOL* 

What is money? 

Money is one of the most mysterious cultural inventions at all. Far from being a mere means of ex-
change, it is at the same time a carrier of power, which can be precisely distributed in monetary econo-
mies only, instead of violent struggle and bloodsheds in traditional societies. Money looses human ties, 
but widens at the same time efficient freedom of every individual. It is not a special sort of goods, as 
gold or silver was, but sublimates gradually to fiduciary money up to electronic accounts. Thus, it can 
be perhaps best understood as a sort of institutionalized trust, whose validity has to be incessantly 
confirmed in a sort of permanent plebiscite, in the daily actions of all its users.  

Keywords: Money, power, philosophy, exchange, validity, trust 

Geld begleitet uns im täglichen Leben so gründlich, dass sich manche darüber bekla-
gen – von den Klagen über knappes Geld ganz zu schweigen. Wo kommt seine zu-
dringliche Allgegenwart her, seine seltsame, befremdliche Macht über Menschen und 
Dinge? Das ist keine Frage für Ökonomen. Kann dazu ein bloßer Philosoph etwas 
sagen, der in diesen Dingen nur ein belehrter Laie ist? Ein guter Grundsatz moderner 
Philosophie lautet, man soll sich merken, wie man über die gegebene Sache spricht. 
Während andere materielle Dinge einfach ”sind”, heißt es vom Gelde, dass es ”gilt” – 
so wie ein Gesetz, ein Versprechen, ein Ausweis auch ”gelten”, oder eben nicht. 
Schon dieser schlichte Hinweis der Sprache sollte uns warnen vor zu einfachen Vor-
stellungen über das äußerst seltsame und einzigartige Ding Geld. 
Nun ist die allgemeine Meinung der Philosophen über Geld eine eher moralisierende, 
wenn nicht ganz misstrauische – wohl mit seltenen Ausnahmen. Das berühmte Wort 
des Sokrates, der das Geld in einer Abhängigkeit von Tugend sieht,1 werden wir uns 
noch in Erinnerung bringen. Auch Aristoteles ist sehr zurückhaltend in seiner Beurtei-
lung und er erkennt bloß die Tauschfunktion des Geldes als legitim an, während 
schon der Handel für ihn eine verdächtige Beschäftigung ist, unwürdig eines freien 
Menschen. Seneca schimpft auf die zerstörerische Wirkung des Geldes und beklagt 
sich: ”Wir fragen nicht mehr, was das ist, sondern nur, wie viel es kostet.” Erst im 
späten und auslaufenden Mittelalter wird das Geld von einigen ernst genommen, frei-
lich nicht ohne Widerstand der anderen. Für die neuere Zeit ist die Einstellung Nietz-
sches aufschlussreich. Während in seinen Werken das Thema Geld nur äußerst spar-

________________________ 
*  Prof. Jan Sokol, Ph.D., CSc., U krize 8, CZ 158 00 Praha 5. Tel.: (+420) 251 080 212, E-Mail: so-

kol@fhs.cuni.cz. Forschungsschwerpunkte: Philosophie, Kulturanthropologie, Ethik.  
1 „Nicht der Reichtum (CHRÉMATA) sittlichen Wert (ARETÉN) hervorbringt, sondern der sittliche Wert 

Reichtum und alle übrigen Güter für jeden Einzelnen wie für die Allgemeinheit.” (Plato 1986 : 30d. S. 
51) 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


zfwu 5/2 (2004), 176-185 177 

sam vorkommt, knapp zehnmal,2 tritt es in fast jedem seiner Briefe auf, freilich als 
Geld, das er braucht oder gleich bekam, nicht als ein theoretisches Thema. 
Eine besondere Rolle spielt das Geld in den Werken von Karl Marx. Trotz aller Eru-
dition konnte er sich aber auch nicht von dem allgemein philosophischen Misstrauen 
dem Gelde gegenüber losmachen und wollte ihm nicht jene Wichtigkeit und Selbstän-
digkeit zusprechen, die dem Geld in der neueren Zeit zukommt. Mit Aristoteles hielt 
er nur den „Umlauf von Waren” für real, der aber einer allgemeinen Analyse wider-
strebe. Vielleicht unter dem Einfluss dieses materialistischen Vorurteils oder sogar 
einer Missgunst gegenüber der ganzen Moderne beharrte er darauf, das Geld nur eine 
„Maske des Wertes” sei, die in der Wirtschaft bloß eine untergeordnete und eher pas-
sive Rolle spiele. Überzeugt von der Materialität des Geldes, von seinem Wesen als 
„Ware”, setzt er es dem Gold gleich und widmet sich ganz nebensächlichen Fragen 
des Bimetalismus, der Abnutzung der Münzen usw. 
Eine echte Wende in der philosophischen Betrachtung des Geldes hat erst Georg 
Simmel in seiner Philosophie des Geldes (1900) herbeigeführt. Dass das Buch nach fast 
hundert Jahren wieder entdeckt werden musste, mag zwar mit dem Umfang und Man-
gel an Übersichtlichkeit des Werkes zusammenhängen, zeugt aber auch von der zö-
gernden Haltung seiner Fachkollegen einer jeden „Philosophie des Geldes” gegen-
über. Zu den seit jeher bekannten Funktionen des Geldes - d.h. der Tausch-, Wert-
maß- und Aufbewahrungsfunktion - tritt bei ihm die wohl wichtigste sozio logische 
Funktion hinzu. Damit wird der eigentlichen Funktion des Geldes in den heutigen 
Gesellschaften erst Rechnung getragen, seinem Zweck und Sinn. Simmel war kein 
Bewunderer des Geldes, trotzdem hat er es einigermaßen rehabilitiert, wenigstens 
unter den Philosophen. Nicht nur, dass das Geld die ungeheuer komplizierte Arbeits-
teilung der Moderne ermöglicht, sondern es lockert auch die fest vorgegebenen, un-
veränderlichen Verwandtschafts- und Solidaritätsbeziehungen zwischen den einzelnen 
Menschen, ersetzt sie durch anonyme Beziehungen,3 und erweitert damit den Frei-
heitsraum der Menschen wesentlich. Ein abhängiger Arbeitnehmer oder Diener wurde 
noch im 18. Jahrhundert in der Regel mit Nahrungsmitteln usw. bezahlt, die nach Art 
und Menge vertraglich genau festgelegt waren. Dagegen kommt einem in Geld bezahl-
ten Arbeiter die freie Wahl dessen zu, was er braucht und begehrt, was er sich leisten 
kann. Nicht mehr die Art und Menge, sondern nur der Gesamtumfang dessen, was er 
sich beschaffen kann, wird damit begrenzt.4  

________________________ 
2  Einschließlich des berühmten Wortes über Geld als „Brecheisen der Macht” (Nietzsche 1927: 71). 

Doch auch dieses Wort verrät eine negative Einstellung zum Geld, das doch immer die weniger ge-
waltige Alternative einer Durchsetzung der Macht ist, eine Alternative zu allen sonst denkbaren Arten 
von Brecheisen. So wie einst die Blutrache durch Wergeld ersetzt werden konnte, bleibt auch heute 
der Kauf und das Geld - trotz aller Gewalttätigkeit, die sich um Geld herum anhäuft - die einzig an-
nehmbare Alternative zu gewaltiger Bemächtigung und Raub. 

3  In mancher Werkstatt im späten Kommunismus konnte man an der Wand folgende zynische Volks-
weisheit lesen: ”Seit der Erfindung des Geldes ist es verboten, für empfangene Dienste zu danken”. 

4  Nach Schopenhauer ist Geld „unermüdlicher Proteus, jeden Augenblick bereit, sich in den jedesmali-
gen Gegenstand unserer so wandelbaren Wünsche und mannigfachen Bedürfnisse zu verwandeln.“ 
Zitiert bei Schmölders (1966: 35). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


178  

Versteht man nun die Macht – mit Max Weber – als die Möglichkeit den eigenen Wil-
len durchzusetzen, eventuell auch gegen den Willen anderer, wirkt das Geld als ein 
wirksames Machtverteilungsmittel. Das ist nicht so selbstverständlich wie es zunächst 
scheinen mag. In den alten, hierarchischen Gesellschaften entsprach die Macht jedes 
einzelnen seiner Stellung in der Hierarchie, und war den Untergeordneten gegenüber 
fast unbegrenzt. Der Höherstehende hatte seine Untertanen in seiner Macht und Ver-
fügung, u. U. mit geringen Beschränkungen. Bei den pazifischen Stämmen gibt es das 
Sprichwort, der Hauptmann stehle nicht. Das ist kein Lob auf seine Recht-
schaffenheit, sondern die einfache Feststellung, dass was immer er sich nimmt, nicht 
gestohlen ist, sondern ihm auch rechtens gehört. Ähnlich war es auch in den europäi-
schen Gesellschaften, wenn auch mit verschiedenen Beschränkungen, bis zur Einfüh-
rung des Geldes bzw. der Geldwirtschaft. Denn erst mit der Geldwirtschaft, die nur 
den Kauf für legitimen Erwerb hält und jede Gewalt gegen Eigentum ablehnt, kann 
diese „Macht” quantifiziert und sehr fein verteilt werden, so dass jeder Einzelne eine 
kleinere oder größere Machtmenge in seinem Portmonée frei zu Verfügung haben 
kann. Im Idealfall ist er frei bis zur Höhe seiner Habe. 
Die ältere Generation hat noch in guter Erinnerung, was die Kriegswirtschaft mit fest 
zugeteilten Rationen an Lebensmitteln, Kleidung usw., mit verschiedenen Karten und 
Abschnitten war: nämlich eine Rückkehr in die Zeiten vor der Geldwirtschaft. Auch 
der kommunistische Sozialismus mit seinem endemischen Mangel an nützlichen Din-
gen musste die Geldwirtschaft wesentlich begrenzen, so dass Mangelware kaum je fürs 
Geld alleine, sondern nur durch Bekanntschaften oder für gesuchte Gegenleistungen 
zu „organisieren” war. Ob dabei auch noch Geld zu bezahlen war, war eigentlich eine 
Nebensache. 
Damit kommen wir zu den „Bedingungen der Möglichkeit” einer Geldwirtschaft. Es 
gibt zunächst offensichtlich verschiedene Rahmenbedingungen (wie z. B. Frieden, 
Sicherheit und ein gewisser allgemeiner Wohlstand), auf die wir noch später zu spre-
chen kommen. Aber schon für die Tauschrolle des Geldes ist entscheidend, ob, wie 
viele und wie oft die Menschen dem Geld den Vorzug geben vor jeder beliebigen 
anderen Ware. Wirksam und tauglich sind nur solche Tauschmittel, die (fast) jeder und 
(fast) immer als Gegenwert für seine Waren oder Dienste gerne entgegen nimmt. Es 
darf höchstens in Ausnahmefällen geschehen, dass jemand Geld als Gegenwert für 
Ware ablehnt. Das tschechische Wort für Ausgeben, utratit, das zugleich auch „ver-
geuden” und sogar „vertilgen” bedeuten kann (man kann sonst nur einen tollen Hund 
utratit), spiegelt genau diese für die Geldwirtschaft notwendige Einstellung wider: Geld 
ausgeben bedeutet – wenigstens aus der Sicht eines Dritten – immer einen Verlust, 
fast unabhängig davon, was und wie günstig man etwas dafür erworben hat. Denn mit 
dem „Verlust” oder der Ausgabe des Geldes geht eben auch die mit ihm verbundene 
Wahlfreiheit verloren und verwandelt sich in eine vielleicht nützliche, jedenfalls aber 
fest gegebene Sache. Das Stückchen universell einsetzbarer „Gültigkeit”, der immate-
riellen Macht, die jedem Geldstück innewohnt und die die Fachleute gewöhnlich „Li-
quidität” 5 nennen, geht unausweichlich verloren. 

________________________ 
5  Buchstäblich „Flüssigkeit”, vom lateinischen liquidus, flüssig. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


zfwu 5/2 (2004), 176-185 179 

Wo immer diese allgemeine Einschätzung des Geldes verschwindet, oder nur ins 
Wanken gerät, verschwindet auch die Geldwirtschaft mit ihrer Wahlfreiheit – wie z. B. 
in der Kriegswirtschaft oder in der Mangelwirtschaft des staatlichen Sozialismus. Erst 
aus dieser Tatsache wird das literarisch so beliebte Phänomen des Geizhalses eigent-
lich verständlich, der in dem Münzenkoffer herumwühlt und für nichts anderes einen 
Sinn hat. Der Harpagon hat nämlich das zutreffende Gefühl, dass seine Macht sich 
mit jedem Einkauf nur verringern könnte. Etwas zugespitzt formuliert, gehört genau 
die „auri sacra fames”, der verdammte Durst nach Gold, zu den Bedingungen jeder 
Geldwirtschaft. Jedenfalls setzt die Geldwirtschaft voraus, dass nur das Geld knapp 
werden soll und muss, niemals eine Ware oder eine Leistung, eine Kommodität. Da-
gegen darf es des Geldes vom Wesen her nie genug sein: ein Mensch, dem man einen 
Kaffee anbietet, kann ihn ablehnen, weil er schon einen getrunken hat, nie aber das 
angebotene Geld.   
Von daher ist auch ersichtlich, welche materiellen Dinge zur Verkörperung des Geldes 
am besten taugen: die schönsten und seltensten Muscheln, Silber und Gold.6 Zah-
lungsmittel mussten nämlich anfangs die Menschen anziehen, ihren „Durst” und ihre 
„Gier” wecken, und darüber hinaus noch dauerhaft, handlich und einigermaßen teil-
bar sein. Die Begehrtheit und Dauerhaftigkeit haben aber einen deutlichen Vorrang, 
wie die pazifischen Steinmünzen zeigen. Sonst aber ist der wirkliche Ursprung des 
Geldes und der Zahlungsmittel alles andere als einfach und durchsichtig. Das verlo-
ckend einfache und vernünftige Märchen des Aristoteles,7 Geld sei einfach zur Er-
leichterung des Tausches erfunden worden, das seither in allen Lehrbüchern der Öko-
nomie wiederholt wird, ist von Archäologen längst widerlegt. Wir wissen heute, dass 
die ersten allgemein angenommenen Zahlungsmittel so riesige Werte verkörperten, 
dass sie unmöglich dem alltäglichen Tauschhandel dienen konnten. Auch Münzen gab 
es ursprünglich nur in so großen Werten, dass sie wahrscheinlich nur als (Ersatz-) 
Opfergaben reicher Leute angewendet wurden.8 Übrigens auch sprachliche Spuren 
zeigen in eine ganz andere als die pragmatisch-utilitaristische Richtung: der griechische 
obolos ist vom obélos, Bratspiess, lateinisch pecunia (Geld) heißt Vieh und das engli-
sche fee gehört zur selben Wurzel wie das deutsche Wort Vieh. 
Nun aber zurück zu den allgemeinen Funktionen des Geldes. Es ist erstens wohl die 
Tauscherleichterung, die die Schwierigkeit der double coincidence meidet: ohne Geld 
musste einer, der z. B. Eier für Schuhe tauschen wollte, einen solchen Partner finden, 
der nicht nur passende Schuhe übrig hatte, sondern auch Eier haben wollte. Mit der 
wachsenden Arbeitsteilung und mit immer breiteren Ansprüchen würden diese Bedin-
gungen immer seltener erfüllt. Der nächste Schritt hängt zusammen mit der Instituti-
onalisierung, d. h. mit der Konzentrierung des Tausches auf dem Markt. Der gesam-

________________________ 
6  Zahlungsmittel, die das Geld nur verkörpern, darf man nicht einfach mit Geld verwechseln, wie wir 

noch sehen werden. 
7  Z. B. in Politik I.9. 1257a-b; etw as anders in Nikomachische Ethik V.8. 1133a.  
8 Siehe besonders das reichlich dokumentierte Buch von Bernhard Laum: Heiliges Geld (1924) oder 

Wilhelm Gerloff: Die Entstehung des Geldes und die Anfänge des  Geldwesens (1947). Vgl. auch Ch. 
Malamoud, Le paiement des actes rituels dans l´Inde védique (1998); M. R. Anspach, Les fondements 
rituels de la transaction monétaire, ou comment remercier le bourreau (1998).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


180  

melte Tauschbetrieb an einem Ort und zu bestimmter Zeit, z. B. Samstag vormittags 
am Marktplatz, ist wahrscheinlich schon ein bewusster Akt einer politischen Autorität, 
jedenfalls im Mittelalter ein Privileg, der oft mit einem Verbot woanders (besonders 
auf dem Hin- und Rückweg) zu verkaufen begleitet ist.  
An diesem „konkreten” Markt sind die Rahmenbedingungen einer „Marktwirtschaft” 
am besten sichtbar. Er ist erstens überhaupt nur im Frieden denkbar und verlangt, 
dass die umgebende Gesellschaft in einem gewissen Wohlstand lebt. Wo viele Men-
schen hungern, kann man kaum von einem Angebot reden: Ein Angebot bedeutet 
schon einen Überfluss. Um seine Ware, seine wertvollen und nützlichen Dinge, auf 
dem Marktplatz öffentlich ausstellen zu können, braucht der Verkäufer eine Garantie 
persönlicher Sicherheit, einen wirksamen Schutz vor Dieben usw.  
Wo aber diese Bedingungen einigermaßen erfüllt sind, bringt der öffentliche Markt 
allen Beteiligten wesentliche Vorteile. Sowohl für Käufer wie für Verkäufer sind hier 
die Chancen, dass sich ihre Wünsche erfüllen, wesentlich höher als bei dem so ge-
nannten „kapillaren Tausch”.9 Für unser Thema ist aber bedeutend, dass erst die Zu-
sammenbringung einzelner Tauschakte so etwas wie einen Preis zu Stande bringt. 
Also nicht nur die traditionell gegebenen Tauschverhältnisse – wie viel Fisch für einen 
Korb Gemüse – und nicht nur ein zufälliges Einzelergebnis, sondern eine allgemeine 
ökonomische Größe und auch einen Vergleich verschiedener Waren im Lichte des 
gesammelten Angebots und gesammelter Nachfrage. So löst praktisch der Markt nicht 
nur das eher theoretische Angebot-Nachfrage-Problem einer einzigen Kommodität, 
sondern auch das theoretisch schwer lösbare Problem der Substitutionen und Substi-
tute: Wem die Brötchen zu teuer scheinen, der kann stattdessen Brot oder auch Kar-
toffeln kaufen, freilich nur auf einem Markt. Deshalb vermuten schon die mittelalterli-
chen Autoren, der Preis entstehe auf dem Markt.10 
Dank der institutionellen Öffentlichkeit des Marktes und dank seiner Regeln – der 
einmal ausgehandelte Preis gilt auch für andere Bewerber usw. – wird der Preis mehr 
als ein episodisches Einzelergebnis und bildet allmählich eine mehr oder weniger sta-
bile Größe, den eigentlichen Preis, wie wir es heute verstehen. Und da das Marktge-
schehen sowieso schon Geld voraussetzt, wird dieser natürlich in Geldeinheiten ge-
messen.11 Dieser merkwürdige Vorgang eines Preisautomatismus des Marktes, der 
scheinbar keine „objektiven” Gründe der Preisbildung kennt, hat schon spätrömische 

________________________ 
9  Dieser ursprünglich ethnographische Begriff für den verstreuten Tausch ohne Öffentlichkeit passt 

gut auch auf den Haushandel usw. 
10  Nach Thomas von Aquin ist der Preis einfach „quaedam aestimatio fori”, eine Abschätzung des Marktes. 

(1925:  II.2, q. 77, art. 1) 
11  Die Unterscheidung von „Wert” und „Preis” scheint mir in diesem Zusammenhang künstlich und 

unnütz, es sei denn, man möchte einen „Nutzwert” einführen, der aber per definitionem rein subjektiv 
und nicht messbar ist und folglich für unser Thema belanglos. Das „Paradox des Preises”, dass näm-
lich begehrte und seltene Dinge mehr kosten als nützliche und notwendige, kennen schon manche 
Volksmärchen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


zfwu 5/2 (2004), 176-185 181 

Kaiser dazu verführt, Preise durch Verordnungen festzulegen – mit denselben verhee-
renden Folgen wie im staatlichen Sozialismus.12  
Das Geld und die Geldwirtschaft haben sich nur sehr langsam durchgesetzt, und zwar 
zunächst nur unter den städtischen Kaufleuten, was noch im Mittelalter zu großen 
gesellschaftlichen Spannungen führte. Sobald es sich aber durchsetzen konnte, tritt die 
Dauerhaftigkeit des Geldes in den Vordergrund: dank der Trennung der zwei Schritte 
des Tausches in Verkauf und Ankauf, statt Schuhe für Eier, kann Geld gespart, the-
sauriert werden. Da es von sich selbst weder verwest noch verfault, ist es nur noch 
von Dieben bedroht. Deshalb haben reiche Leute den Aufbewahrungsdienst späterer 
Banken in Anspruch genommen, obwohl sie zunächst dafür zu zahlen hatten.13 Nun 
aber kam mit den gesammelten Mengen brachliegenden Geldes wohl auch der Ge-
danke, man könne damit etwas anfangen – z. B. das Geld einfach an andere wieder 
verleihen.   
So ist aus zunächst wirklich einfachen und bescheidenen Anfängen allmählich die 
heute wohl wichtigste Funktion des Geldes erwachsen, das Geld-, Bank- und Kredit-
wesen, und wie all diese Einrichtungen heißen, die aus fremden Geldern neues Geld 
machen. Dieses Geld, der Zins, den die Griechen sehr zutreffend tokos, d. h. „die 
Jungen”, „die Nachkommenschaft” nannten,14 war für die Kritiker der Geldwirtschaft 
besonders anstößig. Schon die bloße Anhäufung des Geldes, der Geld-Reichtum war 
für die Meisten verdächtig, da es eigentlich ohne Grenzen und unglaublich schnell 
wachsen und wieder verschwinden kann. Umso schrecklicher war es für die Grundbe-
sitzer, deren Vermögen nur in sehr engen Grenzen wachsen konnte, als sie erfuhren, 
dass diese Neureichen Bankiers und städtische Niemande sie als Adelige ohne weiteres 
aufkaufen konnten – was dann auch allmählich geschah. 
Wo kommt aber dieser Reichtum her? Der Zins ist eine uralte Einrichtung, seit jeher 
unter den Landwirten besonders gefürchtet und gehasst, und zwar aus guten Grün-
den. Denn ein Bauer hat sich in der Regel nur nach einer katastrophalen Missernte, 
wo er im Winter auch die Saat des nächsten Jahres verzehren musste, eben für diese 
Saat verschuldet, und zwar in specie, nicht in Geld. Jene solidarische Aushilfe nun zu 
verzinsen war wirklich eine schlimme Erpressung, umso schlimmer, als er mit den 
knappen Erträgen auf eine Rückzahlung kaum hoffen konnte. Weil diese ewigen Ver-
schuldungen und Versklavungen die ganze Bauernschaft ruinierten und u. U. zu Auf-
ständen führten, sahen sich schon die mesopotamischen Herrscher genötigt, z. B. bei 
der Thronbesteigung solche Schulden per Verordnung zu tilgen.15 Dasselbe haben 
noch die mittelalterlichen Könige getan. Die katholische Kirche hat deshalb die Zin-
________________________ 
12  Es entsteht ein Schwarzmarkt, dem aber der öffentliche Charakter fehlt und der sich infolgedessen 

notwendig mit Kriminalität verbündet.  
13  Dass die Aufbewahrungsfunktion am Anfang der Banken steht, zeigt die Tatsache, dass z. B. in 

England diesen Dienst zunächst Goldschmiede – mit beschlagenen Truhen und Schatullen schon 
ausgestattet – angeboten haben. 

14  Im tschechischen Slang sagt man, das Geld kann „Kätzchen kriegen” (okotit se); griechische Inspirati-
on ist nicht zu vermuten. 

15  Vielleicht war auch die etwas rätselhafte SEISACHTHEIA Solons dieser Art, wie auch die Gnadenjahre 
der Bibel (Leviticus  25,8 ff.). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


182  

sen bis in die Neuzeit hin für reinen Frevel gehalten. Dass es sich bei der Geldanleihe 
eines Unternehmers um etwas ganz anderes handelt, hat sich nur sehr mühsam durch-
setzen können. 
Ein Argument mittelalterlicher Theologen gegen den Zins ist aber in unserem Zu-
sammenhang erwähnenswert. Der Geldertrag, der Zins, galt ihnen als eine Verkäufli-
chung der Zeit, schon deshalb illegitim, weil die Zeit dem Herrn Gott gehört und 
keineswegs den Menschen.16 Obwohl wir seit dem 17. Jahrhundert diesen Zins anders, 
nämlich als den Anteil des Gläubigers an dem Ertrag seines Geldes bei dem Ausleiher 
sehen, hat sich die weitere Entwicklung der Finanzmärkte tatsächlich immer mehr an 
der Zeit und an der Zukunft orientiert, bis hin zu den Termingeschäften, die schon 
halbwegs Wetten sind.17 
Wie gesagt, hat sich die Geldwirtschaft nur sehr langsam und mit großer Mühe durch-
setzen können. Aber je mehr sie sich etabliert und erweitert hat, desto besser funktio-
nierte sie. Das Geld ist umso mehr Wert, je mehr verschiedene Dinge man dafür ha-
ben kann.18 Es ist deshalb verständlich, dass die Geldwirtschaft sich sozusagen spon-
tan verbreitet und immer neue Bereiche erobert. Nicht nur Moralisten haben dagegen 
ihre Bedenken: Was soll alles noch käuflich werden? Oder umgekehrt: Was darf es um 
keinen Preis werden? 
Das große Paradox des Geldes liegt aber gerade darin, dass manches außerhalb des 
Bereiches der Käuflichkeit bzw. Verkäuflichkeit bleiben muss. Das Geld kann nur 
unter der Bedingung funktionieren, das manches nicht für Geld zu haben sein darf, 
und zwar nicht nur aus ethischen, sondern auch aus ökonomischen Gründen. Was ist 
das? Zunächst freilich das Geld, die Zahlungsmittel selbst. Technisch spricht man 
zwar vom „Preis” des Geldes, gemeint ist aber nur der „Preis”, d. h. der Zins einer 
Anleihe. Sonst aber darf keiner Banknoten billiger herstellen und verkaufen als die 
Staatsbank. Solches Unternehmen heißt „Geldfälschung” und wird streng mit Strafe 
verfolgt, weil es sonst das Geld vernichten, auflösen würde. Ähnliches gilt für die 
Polizei: Wie schon erwähnt, braucht der Markt auch Sicherheit. Wenn ich einen Poli-
zisten kaufen könnte, der für mich die Waren „beschlagnahmen” kann, würde nur ein 
Narr an dem Markt teilnehmen.19 Genauso auch der Richter, der Bürgermeister oder 
der Gesetzgeber: Sie alle müssen streng unverkäuflich bleiben, weil nur so das Geld 
Geld bleibt, d. h. weiterhin gilt.20 
Nun habe ich aber versprochen, auf die Frage „was ist Geld?” eine Antwort zu versu-
chen. Ein Verständnis des Geldes wird nach meiner Meinung immer noch erschwert 
durch einen Irrtum, der sich auch unter Ökonomen sehr hartnäckig hält – das Geld 

________________________ 
16  Vgl. den berühmten Aufsatz von J. Le Goff, Temps de l’Eglise et temps du marchand, (1960: 417ff.).  
17  Ausführlicher zur Zeitlichkeit in der Oekonomie, vgl. J. Sokol, Cas a rytmus (Zeit und Rythmus), Kap. 

6.7. (1996) 
18  ”Wie man sieht, die Ware liebt das Geld.” (Marx 1954: I, 125) 
19  Wo die Polizei diese Rolle schlecht erfüllt, wenden sich die Verkäufer um einen wirksameren Schutz 

an Mafien, die sie dann auch erpressen usw. Der Sicherheitsschutz kann nicht privatisiert werden. 
20  Dies ist eine Minimalfassung des oben erwähnten Gedanken des Sokrates, das Geld entstehe aus der 

Tugend. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


zfwu 5/2 (2004), 176-185 183 

sei eine Art Ware. Besonderer Art, aber doch Ware. Dieser Irrtum stammt wohl aus 
alten Zeiten, wo man noch Geld und Zahlungsmittel gleichsetzen konnte, und die 
Gold- und Silbermünzen konnte man noch als eine Art Ware auffassen. Aber dann? 
Schon eine Nickelmünze ist eine sehr wunderliche Ware, geschweige denn eine Bank-
note. Und was ist ein Sparbuch oder gar ein elektronisches Konto? Bits im Computer, 
die keiner überhaupt je sehen kann; bei einem gründlichen Stromausfall könnten sie 
verschwinden wie ein Spuk. 
Aber auch andere Eigenschaften des Geldes widersprechen der Vermutung, das Geld 
sei eine Ware. Einen aufmerksamen Beobachter muss schon die Tatsache etwas stut-
zig machen, dass das Geld immer in entgegen gesetzter Richtung zur Ware läuft. 
Zweitens, im Unterschied zu jeder Ware, verbraucht sich Geld nicht. Wenn ich ein 
Brötchen kaufe und dafür zwei Kronen bezahle, wird das Brötchen gegessen, die 
Münze läuft aber weiter, um andere Tauschakte zu vermitteln. Eine schmutzige, schä-
bige Banknote kann ich für eine frische auswechseln, solange sich nur erkennen lässt, 
dass es eine solche gewesen ist – und sogar kostenlos. So „ewig” ist das Geld, dass es 
im Unterschied zu den materiellen Banknoten keiner Abnutzung unterliegt. 
Wohl „ewig”, doch auf der anderen Seite ein an sich wert- und nutzloses Stück Papier. 
Einen außerirdischen Beobachter müsste es wundern, wieso wir es als Lohn für unse-
re Arbeit entgegennehmen, statt ernährt, bekleidet oder sonst versorgt zu werden, 
bloß in der Hoffnung, dafür einmal auch etwas zu essen zu bekommen. Am verdäch-
tigsten am Geld ist aber sein Entstehen, seine Ontogenese. Als es noch gemünzt und 
gedruckt unter staatlicher Autorität war, konnte man noch glauben, es sei wenigstens 
eine feste Anzahl Münzen oder Banknoten im Umlauf und das sei das „aktuelle” 
Geld, die Geldmenge. Heutige Ökonomen sind aber der Meinung, das Geld entstehe 
durch Kredit und werde also von den Kreditbanken erzeugt; die Staatsbank kann 
lediglich den Umfang der Kredite indirekt und grob begrenzen. Ist dann aber eine 
Banknote eine Habe – oder eher eine Schuld? Beides wird von namhaften Wissen-
schaftlern vertreten.21 
Den richtigen Schlüssel zu diesem Rätsel haben – so weit ich weiß – als Erste die 
Maltheser gefunden. Auf ihren Münzen, wegen Silbermangels aus Kupfer geprägt, 
stand schon im 16. Jahrhundert die hellsichtige Losung: non aes sed fides – nicht Metall, 
sondern Vertrauen. Wie gesagt, nehmen wir alle das Geld entgegen – und zwar in 
jeder denkbaren Form – in der Hoffnung, im Vertrauen darin, dass es auch morgen, 
nach einem Jahr und noch weiter in der Zukunft gelten wird. Dass es nichts mehr ist, 
wissen diejenigen aus eigener Erfahrung, die einen Staatsbankrott erlebt haben. In der 
damaligen Tschechoslowakei hieß es 1953 „Währungsreform” und in der Kneipe 
haben sich Männer mit den alten Banknoten Zigaretten angezündet. Zu etwas ande-
rem taugten sie nicht. 
Dass das Geld in Wirklichkeit „institutionalisiertes Vertrauen” ist,22 nichts mehr und 
nichts weniger, lässt sich auch durch andere Verweise bestätigen. Auf alten Münzen 
________________________ 
21  Vgl. z. B. Théret (1998), Cartelier (2001); Aglietta und Orléan (1998.) und die dort angegebene Litera-

tur. 
22  Bei Aristoteles heißt das Geld auch ein „Vertreter des Bedürfnisses”, ein „Bürge” (ENGYÉTÉS) für 

künftige Tauschbedürfnisse (1998: V.8. 1133b). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


184  

waren oft Götter, später Heilige abgebildet, seit dem Absolutismus nur noch die Herr-
scher. Heute haben wir auf unseren Banknoten berühmte Persönlichkeiten, die unser 
Vertrauen unterstützen sollen. Armer Smetana, der aus der Banknote bei allen 
schmutzigen Geschäften nur schweigend zusehen muss. Und was die unschuldige 
Clara Schumann an der alten Hundert-Mark zu Gesicht bekommen haben musste, nur 
um der Währung zu helfen!23 Die Losung auf dem Dollar, „In God we trust”, hat schon 
manchen irritiert; es entspricht aber gut der Funktion des Geldes – und einer gewissen 
US-amerikanischen Gradlinigkeit. 
„Institutionalisiert” ist dieses Vertrauen in dem Sinne, dass es in keinem Staate voll-
kommen freiwillig ist: Die Annahme der Währung wird per Gesetz verordnet, aber 
auch durch andere rechtliche Instrumente unterstützt. Doch letztendlich sind es die 
Bürger, wir alle, du und ich, die wir dem Geld seine Geltung geben – dadurch, dass 
wir es tagtäglich ohne murren benutzen. Ist laut Ernest Renan die Nation ein „tägli-
ches Plebiszit”, dann gilt das umso mehr für unsere Währung, für das Geld. Es gibt 
auch heute unnütze Münzen, die man auf der Erde liegen lässt. In den Selbstbedie-
nungsläden in den USA gibt es Schachteln für die nutzlosen Cents, die einem nur die 
Hosentasche füllen. Als die Kommunisten 1953 mit der neuen Währung auch die 
sowjetische Banknotenskala eingeführt haben, waren die nicht übliche Drei-Krone 
und die 25er-Banknote so unbeliebt, dass sie nach wenigen Jahren verschwanden und 
durch die üblichen 2- und 20-Werte ersetzt wurden. Sie haben das Vertrauen der 
Menschen nicht gewonnen. 
Und zum Schluss noch eine lehrreiche Geld-Geschichte aus dem alten Russland. Da-
niel Prinz von Buchau, der kaiserliche Botschafter in Moskau zur Zeit des Zaren Iwan 
III. des Schrecklichen, hat nach seiner Rückkehr etwa um 1570 einen lebendigen Be-
richt über Russland verfasst, der auch ein kurzes Kapitel über das Geld enthält. Dort 
kann man lesen, in Russland habe es damals drei Sorten Geld gegeben. Erstens die 
Denga, die man nur einem Bettler geben, für die man aber nichts kaufen kann. Zwei-
tens soll es einen Rubel gegeben haben, den habe der Botschafter aber nie gesehen. 
Und weil die Geldwechsler gierig und unzuverlässig sind, „wer etwas kaufen will, soll 
am besten ungarische Gulden bringen”, schreibt der aufmerksame Beobachter frem-
der Sitten.24 
So ist das Geld, dem wir alle volens-nolens tagtäglich vertrauen, keine „harte” und „ob-
jektive” Tatsache, keine beinahe physische Wirklichkeit, wie manche Monetaristen 
wähnen. Es ist im Gegenteil eine geniale menschliche Erfindung, die unser Leben 
mächtig erleichtert und unsere Möglichkeiten erweitert, und zwar gerade dadurch, dass 
es unser Vertrauen ineinander, in die Gesellschaft und in den Staat geschickt verkör-
pert und uns allen dienlich macht.25 Der Umfang der Schandtaten, die mit dem Geld 

________________________ 
23  Den Designern des Euro gebührt unser Dank dafür, dass sie auf diese unwürdige Strapazierung der 

Grossen verzichtet haben, wohl in der Überzeugung, die neue Währung brauche eine solche Stütze 
nicht mehr. 

24  D. Princa iz Buchova: Nachalo i vozvyshenije Moskovii (Anfang und Erhöhung der Moscovia). Aus dem Latei-
nischen übersetzt von Tichomirov. Kap. 8. (1877). 

25  Meine These vom „Wesen” des Geldes als „institutionalisierten Vertrauens” ist nicht bloß akade-
misch, sondern hat auch praktische Folgen, die aber nicht mehr in diesen Essay eingehen konnten. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176


zfwu 5/2 (2004), 176-185 185 

auch täglich betrieben werden, ist nur proportional zu seiner Wirksamkeit. Und wer 
alle Schattenseiten dieser Welt dem Geld alleine zuschreiben will, sollte sich auch be-
fragen lassen, ob er auch das Messer für die Ursache aller Morde oder die Waffen für 
die Ursache aller Kriege halte.  

Literaturverzeichnis  
Aglietta, M../ Cartelier, J. (1998): Ordre monétaire des économies du marché, in:  Aglietta, M. / 

Orléan, A. (éd.): La monnaie souveraine. Paris: Odille Jacob: 129-157. 
Anspach M. R.(1998): Les fondements rituels de la transaction monétaire, ou comment remer-

cier le bourreau, in:  Aglietta, M. / Orléan, A.: La monnaie souveraine. Paris: Odille Jacob: 
53-83. 

de Aquino, T. (1925): Summa theologica. Roma: Parzani.  
Aristoteles (1996): Politik. Übers. von O. Gigon. München: DTV. 
Aristoteles (1991): Nikomachische Ethik. Übers. von O. Gigon. München: DTV. 
Cartelier, J. (2001): La monnaie. Paris: Dominos, Flammarion. 
Gerloff, W. (1947): Die Entstehung des Geldes und die Anfänge des Geldwesens. Frankfurt 

a/M: Klostermann. 
Laum, B. (1924): Heiliges Geld. Tübingen:  J. C. B. Mohr. 
Le Goff, J. (1960): Temps de l’Eglise et temps du marchand, in:  Annales : 417 ff. 
Malamoud Ch . (1998): Le paiement des actes rituels dans l’Inde védique, in:  Aglietta, M. / Or-

léan, A.: La monnaie souveraine. Paris: Odille Jacob: 35-52. 
Marx, K. (1954): Kapital. Praha: SNPL. 
Nietzsche, F.  (1927): Also sprach Zarathustra. Leipzig: Körner. 
Plato (1986): Apologie des Sokrates . Griechisch/Deutsch. Übersetzt von M. Fuhrmann. Stutt-

gart: Philipp Reclam Jun. 
Princ iz Buchova, D. (1877): Nachalo i vozvyshenije Moskovii. Perevod I. A. Tichomirova. Moskva. 
Samuelson, P. A./ Nordhaus, W. D.  (1991): Ekonomie. Praha: Svoboda - Libertas. 
Schmölders, G. (1966): Psychologie des Geldes. RDE 263, Reinebeck b. H.: Rowohlt. 
Simmel, G. (1996): Philosophie des Geldes. Gesamtausgabe, Bd. 6, STW 806. Frankfurt a/M: 

Suhrkamp. 
Sokol, J. (1996): Cas a rytmus (Zeit und Rythmus). Praha: Oikumené. 
Théret, B. (1998): Dualité des dettes et de la monnaie, in:  Aglietta, M. / Orléan, A.: La monnaie 

souveraine. Paris: Odille Jacob: 253-287. 
 

______________________________ 
Nur als Beispiel sei auf die sog. galoppierende Inflation hingewiesen, die kaum rein ökonomisch, 
sondern eher sozial-psychologisch erklärt werden kann – als ein Schwund des Vertrauens, der sich 
freilich gleich selbst bestätigt. Vgl. z.B. Samuelson/ Nordhaus 1991: 376 f. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:57:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-176

