0. Einleitung

0.1 Intonation: »Sein Dolmetscher brauchte einen Augenblick
fiir die Antwort«

Wiahrend des Festmahls des Herodes Antipas, das mit der Enthauptung des Jochana-
an enden wird, entspinnt sich — so schildert es Gustave Flaubert in seiner Erzihlung
Hérodias — eine theologische Diskussion:* Der Tetrarch liegt gemeinsam mit Prokonsul
Lucius Vitellius und dessen Sohn, dem spiteren Kaiser Aulus Vitellius, zu Tisch. Aber
die Aufmerksambkeit des Herodes ist nicht exklusiv auf seine direkten Tischgenossen
gerichtet — denn an den Nachbartischen, gerade in Horweite, wird Anderes verhandelt.
Dort kommt die Rede unter anderem auf einen »gewisse[n] Jesus ...«*, einen Wunder-
titer: Jakob, einer der Giste, berichtet, wie Jesus seine Tochter geheilt habe, ohne sie
auch nur angesehen zu haben. Aber wie soll das zugegangen sein? Steht dieser gewisse
Jesus mit Dimonen im Bunde, heilt er mit Kriutern, ist er lediglich ein Scharlatan?
Jakob soll Beweise fiir dessen Macht beibringen.

Die Antwort, die Flaubert ihn geben ldsst, unterbreitet jedoch kein direktes Argu-
ment fiir Jesu Macht, Wunder zu wirken. Vielmehr fithrt Jakob in Form einer Frage
einen speziellen Begriff zur Identifizierung Jesu ein: »Er kriimmte die Schultern, und
mit leiser Stimme, langsam, wie erschrocken iiber sich selbst: sWisst ihr es nicht, er ist
der Messias?«?. Ganz iiberzeugend scheint die Anwendung des Titels Messias auf Jesus
fiir die Anwesenden jedoch nicht zu sein — zumal der Begriff nicht allen bekannt ist
und zunichst geklirt werden muss. Diese Begriffsklirung beansprucht, so vermerkt
Flaubert, eine kurze Zeit: »Die Priester schauten einander an; und Vitellius verlang-

1 Vgl. Flaubert, Gustave: Drei Geschichten. Herausgegeben und aus dem Franzdsischen neu iibersetzt
von Elisabeth Edl, Miinchen: dtv Verlagsgesellschaft 2019, 109-159.

2 Flaubert, Drei Geschichten, 145; im franzésischen Original heifdt es: »Un certain Jésus ...«, Flaubert,
Gustave: Trois Contes. Préface de Michel Tournier. Edition établie et annotée par Samuel S. de Sacy,
Paris: Editions Gallimard 2007, 170.

3 Flaubert, Drei Geschichten, 146; »Vous ne savez donc pas que cest le Messie?«, Flaubert, Trois
Contes, 172.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Messianische

te eine Erklirung des Ausdrucks. Sein Dolmetscher brauchte einen Augenblick fiir die
Antwort«*.

Es ist eine solche Zeitspanne — ein Augenblick (minute) wie der, den der Dolmet-
scher des Vitellius fiir seine Antwort benétigt —, die in der vorliegenden Untersuchung
zur Debatte steht. Auch diese Untersuchung bemiiht sich um eine Klirung des Be-
griffs Messias und um eine Evaluation seines Gebrauchs; dabei konzentriert sie sich
auf ein begrenztes Corpus von Texten, nimlich die Schriften des italienischen Philoso-
phen Giorgio Agamben. Der Hinweis auf die Zeitspanne, die der Erklirung des Begriffs
vorausgeht, wird in der Untersuchung ebenfalls aufgenommen: Dies einerseits mate-
rialiter, weil Agamben in mehreren Texten zeitphilosophische Uberlegungen vorlegt,
die zum Teil explizit messianisch orchestriert sind und im ersten Kapitel dieser Arbeit
untersucht werden; dies andererseits aber auch, weil damit formal die Frage nach der
zeitlichen Dimension des hermeneutischen Prozesses gestellt wird.

Flauberts Erzihlung referiert intradiegetisch®, auf der Ebene der Erzihlung, eine
Bestimmung des Begriffs Messias — moglicherweise die Antwort des Dolmetschers, die
den Ausdruck fiir die beim Festmahl Anwesenden klirt: »So nannten sie einen Befreier,
der sollte ihnen die Macht bringen iiber alle Habe und die Herrschaft tiber alle Vol-
ker. Manch einer behauptete sogar, es miisse mit zweien gerechnet werden. [...] und
seit Jahrhunderten erwarteten sie ihn, in jeder Minute«®. Ein Messias ist nach dieser
Bestimmung ein Befreier, durchaus mit politisch-herrschaftlicher Konnotation, dessen
Erwartung auf eine lange Tradition griindet. Einlinig ist diese Tradition indessen nicht:
Auch die Erwartung zweier messianischer Figuren wird genannt, eine Auffassung, die
auch bei Agamben aufgerufen wird (vgl. unten Kapitel II1.1.c.c). In der sich bei Flaubert
anschlief}enden theologischen Diskussion nennen die anwesenden Priester Kriterien
zur Identifikation des Messias: So dessen Davidsohnschaft und sein spezifisches Ver-
hiltnis zum Gesetz, ein Aspekt, der in dieser Untersuchung ebenfalls zu diskutieren
ist (vgl. Kapitel I1I.1). Beide Bedingungen, so argumentieren die Priester, erfiillt Jesus,
der Sohn eines Zimmermanns, der das Gesetz nicht etwa bestitige, sondern angrei-
fe, nicht.” Fiir Flauberts Textregie besonders wichtig diirfte das dritte der genannten
Kriterien sein: die Erwartung, dass dem Kommen des Messias die Wiederkunft Elias
vorausgehen werde — aber ist Elia tot, ist er lediglich verschwunden, ist er auferstan-
den?®

Zu welchem Ergebnis die Diskussionen kommen, schildert Flaubert nicht; die theo-
logischen Gespriche setzen sich wihrend des Festmahls fort. Moglicherweise hat die

4 Flaubert, Drei Geschichten, 147;»Tous les prétres se regardérent; et Vitellius demanda I'explication
du mot. Son interpréte fut une minute avant de répondre, Flaubert, Trois Contes, 172.

5 Mitdem Begriff von Genette, vgl. Genette, Gérard: Die Erzihlung. 3., durchgesehene und korrigierte
Auflage, Paderborn: Wilhelm Fink 2010, 147-150.

6 Flaubert, Drei Geschichten, 147; »lls appelaientainsi un libérateur qui leur apporterait lajouissance
de tous les biens et ladomination de tous les peuples. Quelques-uns méme soutenaient qu’il fallait
compter sur deux. [...] et, depuis des siécles, ils I'attendaient a chaque minute«, Flaubert, Trois
Contes, 172.

7 Vgl. Flaubert, Drei Geschichten, 147.

8 Vgl. Flaubert, Drei Geschichten, 147.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

Debatte um den Begriff Messias und haben die Kriterien zur Bewertung eines messia-
nischen Anspruchs in Flauberts Erzdhlung die textstrategische Funktion, die Paralle-
lisierung von Elia und Jochanaan anzudeuten, mit dessen Enthauptung nicht nur das
Festmahl, sondern auch die Erzihlung enden wird. Gerade so aber kann die intradie-
getische Bestimmung des Ausdrucks Messias diesen Begriff auch den Leser:innen ins
Gedichtnis rufen, oder, priziser: genau die Aspekte des Begriffsinhalts unterstreichen,
die Flaubert ausgestalten wird. Immerhin iber-setzt auch Flauberts Erzihlung die bi-
blische Szenerie, iberbriickt Zeitspannen, aktualisiert die verwendeten Begriffe fir ein
Publikum, dem sie nicht unbedingt gelidufig sind — und erklirt sie, wie der Dolmetscher
des Vitellius.” Wichtiger ist, dass auch die vorliegende Arbeit, die Flauberts literarischen
Text zu Beginn einer fundamentaltheologischen Untersuchung der Verwendung der Be-
griffe »Messias«, »messianisch« oder »das Messianische« im Werk eines italienischen
Philosophen zitiert, eine solche Uber-setzung vornimmt und Zeitspannen iiberbriickt.
Damit unterstellt sie einen Zusammenhang, der den Begriff Messias als eine Art ter-
minologischen Vektor zur Verbindung der verschiedenen Texte versteht. Flaubert klart
den Begriff fiir seine Erzdhlung unter Verweis auf den religionsgeschichtlichen Hin-
tergrund und eine theologische Kriteriologie. Aber welche Erklirung geben die Texte
Agambens fiir die Begrifte Messias, messianisch oder das Messianische?

Die Geste, eine Untersuchung zu Agamben mit einem Flaubert-Zitat zu eréffnen,
fithrt nicht nur zur Frage nach der je konkret zu evaluierenden Bestimmung des Be-
griffs, sondern auch zur Frage nach seinem Gebrauch: Ist es tiberhaupt weiterfithrend,
eine theologische Arbeit mit dem Verweis auf die Begriffsverwendung in einem lite-
rarischen Text zu beginnen - es sei denn, diese Geste wire durch Agambens hiufige
Verweise auf literarische Texte bereits gerechtfertigt?’® So oder so suggeriert die Kon-
stellation der Erzihlung von 1877 mit den zwischen 1970 und 2019 publizierten philoso-
phischen Texten Agambens innerhalb einer theologischen Untersuchung auch eine min-
destens am Begriff Messias vermittelte Ubersetzbarkeit von Textsorten. Kann man also
fiir eine theologische Rezeption voraussetzen, dass der Begriff Messias bei Agamben als
theologischer Begriff gebraucht wird? Oder verbindet sein Gebrauch eine Bestimmung
mit dem Begriff, fiir deren theologische Erklirung, nochmals, ein Augenblick der Uber-
setzung notig wire? Und ist die Qualifizierung als theologischer Begrift fiir den Messi-
astitel iberhaupt zulissig, insofern bereits die Perspektivierung dieser Untersuchung
eine bestimmte Interpretation der auch und zumal begriffsgeschichtlich einschligigen
politischen Aspekte des Begriffs impliziert?" Grundsitzlicher gefragt: Was macht einen

9 Vgl. die Passage in einem Brief Flauberts an lwan Turgenjew, in dem er explizit auf Erkldrungen fiir
das franzésischsprachige Publikum hinweist: »Denn ich habe mich auf ein kleines Werk eingelas-
sen, das nicht kommod ist — wegen der Erklarungen — die der franzésische Leser braucht, zitiert
nach: Flaubert, Drei Geschichten, 207.

10 Vgl fiir Verweise auf Flaubert bei Agamben beispielsweise Mol 17, 26, 32f oder S 255.

11 Damit ist ein Moment verbunden, das in dieser Arbeit mit ihrem Fokus auf die Texte Agambens
nichtuntersucht werden kann: Fiir den Begriff Messias gibt es ein unabsehbar reichhaltiges Tableau
von Beziigen, eine Fiille von Ubersetzungen in unterschiedlichste Kontexte mit unterschiedlichs-
ten Strategien und Referenzen. Vgl. aus der Fille der Beispiele einen Text, der gegeniiber Flaubert
Kontext und Pragmatik variiert: Der franzdsische Komponist Gérard Grisey beendetimJahr1978 ei-
nen Vortrag zu den dsthetischen Grundlagen seiner kompositorischen Arbeit mit einem Abschnitt

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Messianische

theologischen Begriff iberhaupt zu einem theologischen Begriff? Gibt es eine spezifi-
sche Performativitit, die seine Theologizitit verbiirgen wiirde? Dass Flaubert den Begrift’
Messias verwendet, ist durch das setting seiner Erzihlung und ihren biblischen Bezug
nahegelegt — aber warum gebraucht Agamben diesen Begriff? Welche Referenzen, wel-
che Kontexte ruft er implizit oder explizit auf, welche textuellen Strategien sind mit ihm
verbunden? Ist der Begriff Messias in seinen Texten theologischer Begrift — oder wird
er es erst in der Rezeption? Und welcher Gebrauch, welche Performativitit, wire dafiir
notig? Wie zu zeigen ist, ist Gebrauch ein zentraler Terminus der Philosophie Agambens,
der, als Ubersetzung des paulinischen Begriffs der chrésis, auch messianisch konnotiert
ist (vgl. unten Kapitel I11.1.f.a);"* auch den Begriff der Performativitit diskutiert Agam-
ben, unter anderem in seinem Kommentar zum Romerbrief (vgl. Kapitel IV.1). Wire
dann ein messianischer Gebrauch des Begrifts Messias denkbar? Und kénnen Konturen ei-
ner Art messianischer Performativitit bestimmt werden? Im Folgenden sollen die damit
angedeuteten Fragen an einem Text Agambens prizisiert werden, der beinahe genau
100 Jahre nach Flauberts Erzihlung publiziert wurde.

0.2 Messianische Zeit, Profanitat und Sprache - am Ort der Krippe

Giorgio Agambens erstmals 1978 erschienenes drittes Buch Infanzia e storia. Distruzio-
ne dell’esperienza e origine della storia™ enthilt einen kurzen und dichten Kommentar zu

unter dem Titel »Messias«, den er mit einer ironischen Selbstbeschreibung eroffnet: »Ich bin kein
Messias, falls Sie es noch nicht bemerkt haben«, Crisey, Gérard: Zur Entstehung des Klanges..., in:
Thomas, Ernst (Hg.): Ferienkurse '78 (Darmstadter Beitrige zur Neuen Musik 17), Mainz: Schott
1978, 73-79, hier 78. Auch hier ist, anders gewendet und in kritischer Absetzung zur Tradition der
seriellen Musik, ein gewisser Bezug zu einem Gesetz, zu dsthetischer Normativitat denkbar —im-
merhin halt Grisey diesen Vortrag in Darmstadt. Dabei spielt er zugleich mit der Performanz seiner
eigenen Geste. Vor allem aber fehlt der Augenblick zur Erkldrung des Begriffs: Grisey rechnet da-
mit, dass man weif}, was ein Messias ist. Vgl. fiir eine ginzlich andere Ubersetzung z.B. die Studie
von Ludolf Herbst zum Charisma Adolf Hitlers: Herbst, Ludolf: Hitlers Charisma. Die Erfindung ei-
nes deutschen Messias, Frankfurt a.M.: S. Fischer 2010; Herbst weist darauf hin, dass Rudolf Hefd in
Hitler als »Religionsersatz« den »sehnslichtig erwarteten Messias«, ebd., 144, gesehen habe.

12 Vgl. bereits hier Agambens Uberlegungen zu einem profanierenden Gebrauch bei PR 70-91 sowie
die beiden Teilbdnde von Band IV des Homo-sacer-Projektes: Altissima Poverta. Regole monastiche e
forma di vita von 2011 und Luso dei corpi von 2014. Die vorliegende Untersuchung schldgt vor, den
anderen oder profanierenden Gebrauch in Agambens Texten als selbstreferenzielle Strategie zu ent-
wickeln: Einen derartigen Gebrauch beschreiben Agambens Texte nicht nur, sie performieren ihn
auch. Nach einem neuen Gebrauch der Theologie, so der Untertitel ihrer Sammlung luzider Aufsatze
zu Agamben, suchen im Ubrigen Colby Dickinson und Adam Kotsko, vgl. Dickinson, Colby/Kotsko,
Adam: Agamben’s Coming Philosophy. Finding a New Use for Theology, London/New York: Rowman &
Littlefield 2015.

13 Diedeutsche Ubersetzungerschien unter dem Titel Kindheit und Geschichte. Zerstirung der Erfahrung
und Ursprung der Geschichte. Aus dem Italienischen von Davide Giuriato, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2004; aus dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle KuG und Seitenangabe im FliefStext zi-
tiert. Das italienische Original wird zitiert in der Ausgabe Infanzia e storia. Distruzione dell'esperienza
e origine della storia, Turin: Giulio Einaudi 21979; Seitenangaben nach dem Schrigstrich verweisen
auf diese Ausgabe.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

einem Motiv der christlichen Tradition. Nach vier thematisch wie terminologisch ver-
bundenen Essays folgen nimlich unter dem Haupttitel Fabel und Geschichte Agambens
Uberlegungen zur Krippe (Fiaba e storia. Considerazioni sul presepe) (KuG 175-183/129-136). An-
ders als bei Flaubert begegnet das Substantiv Messias in diesem Text nicht und auch eine
Identifizierung Jesu als Messias wird nicht explizit vorgenommen; stattdessen wird das
Adjektiv messianisch mehrfach gebraucht. Dass dieser Begriff im Text, wiederum anders
als bei Flaubert, nicht eigens bestimmt wird, ist aus theologischer Perspektive zunichst
nicht problematisch — immerhin liegt nach christlich-theologischem Verstindnis in der
Tat ein Messias in der Krippe. Allerdings wird der Begrift messianisch auf eine kompli-
zierte Art verwendet, die die theologische Perspektive verunklart und die Interpretation
des Textes changieren lisst.

Bereits der Kombination von Haupt- und Untertitel korrespondieren zwei mogliche
Lektiireperspektiven: Einerseits verwendet der Text die Begriffe Fabel und Geschichte, die
Agamben in Kindheit und Geschichte an anderer Stelle sprachphilosophisch bestimmt,
und illustriert ihr Verhiltnis am Paradigma der Krippe. In diesem Sinn nimmt der Text
Motive des Buches auf und veranschaulicht sie rekombiniert in anderem Kontext. An-
dererseits sind die — mit dem Untertitel — Uberlegungen zur Krippe auch als ikonologi-
sche Interpretation eines religiésen Motivs unter Verwendung der an anderer Stelle
philosophisch plausibilisierten Begrifflichkeit deutbar: Der Status des Motivs der Krip-
pe changiert mit der Perspektive. Dass eine Bemerkung Agambens in dem Kindheit und
Geschichte beschlieRenden Programm fiir eine Zeitschrift (KuG 185-198/137-148) eine weitere
Interpretationsperspektive erschliefdt, wird weiter unten diskutiert (vgl. Kapitel I.2.g).

Dass die Krippe unter Riickgriff auf die in einem anderen Text exponierten Begrif-
fe Fabel und Geschichte interpretiert werden kann, fithrt zur Frage zuriick, ob und wie
einzelne Texte anhand der verwendeten Terminologie verbunden werden kénnen, hier
konkret: in welchem Mafie Begriffe, Motive oder mehrfach verwendete Zitate in Agam-
bens Texten jeweils im Rekurs auf andere Texte mit den gleichen Begriffen, Motiven
oder Zitaten gelesen werden kénnen. Diese Untersuchung schligt methodisch vor, sol-
che Beziige als textuelle Vektoren zu verstehen. Vom vorliegenden Text aus bieten sie
mehrfach dimensionierte Verweisungszusammenhinge an: Verweise erstens auf andere
Texte Agambens, in denen die entsprechenden Begriffe, Motive oder Zitate in anderen
Kontexten und fiir andere Kontexte gebraucht werden; zum Teil werden die gleichen
Begriffe dabei anders verwendet, zum Teil analoge Motive begrifflich anders gefasst.
Verweise zweitens auf Texte der philosophischen oder — im Fall der Krippe - religiosen
Tradition, die Agamben, so die These, gerade durch die Form der von ihm angeleg-
ten Verweisungszusammenhinge neu zur Diskussion stellt. Verweise drittens auf den
Raum, der sich in und mit der Rezeption von Agambens Texten aufspannt und mit dem
die Texte in der Performanz ihrer Argumentation rechnen diirften. Die vorliegende Ar-
beit versucht, diese Ubergingigkeit zwischen verschiedenen Riumen nachzuzeichnen

14 Der Begriff Raum bezieht sich hier zunachst auf strukturelle Relationen wie die beschriebenen
und heuristisch als Vektoren bezeichneten, die Agambens Texte je nebeneinander ermdglichen,
aberauch, wie unten methodologisch argumentiert wird, durchfithren. Dabei bezieht sich der Be-
griff nicht lediglich auf die raumlich vorstellbaren Uberginge, die Verschiebungen oder auch Verrii-
ckungen, sondern auch auf die metaphorischen Anschliisse einer Offnung von Riumen eines frei-

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Messianische

— also, mit zwei Denkfiguren, die im Laufe der Untersuchung zu diskutieren sind, die
Potenz der Begriffe zu validieren und die Verriickungen zu kartographieren, die sie vor-
nehmen oder erméglichen. In ihrer methodischen Ausrichtung lasst sich die Arbeit von
dieser formalen Uberlegung leiten und prizisiert sie material: Sie untersucht die Be-
grifte Messias, messianisch und das Messianische im Hinblick erstens auf thren Gebrauch in
Texten Agambens, zweitens auf die Texte und Traditionen, auf die Agamben sich expli-
zit oder implizit bezieht, und drittens auf die Performativitit der Texte, mithin auf die
Anschlussstellen, die sie in einen Rezeptionsraum iiberschreiten lassen.

Wie also wird das Adjektiv »messianisch« (messianico) in Agambens Text iiber die
Krippe gebraucht, welche Referenzen sind denkbar, auf welche Quellen beruft er sich
— und welche Deutung legen die sprachphilosophisch konturierten Begriffe Fabel und
Geschichte aus dem Haupttitel nahe? Das Adjektiv messianisch wird im Text insgesamt
fiinfmal verwendet, wobei eine konkrete Identifikation Jesu als Messias ausbleibt: Die
Rede vom »messianischen Ereignis der Erldsung« (evento messianico della redenzione) (KuG
181/134) oder der »Historizitit, die durch die messianische Geburt in die Welt tritt« (sto-
ricita che avviene al mondo attraverso la nascita messianica) (KuG 182/135), verweisen zwar
auf Jesus, allerdings ohne ihn eigens zu nennen. Uber dieses Ereignis hinaus kdnnen
im Text auch Zeiten messianisch qualifiziert werden: So der »messianisch[e] Augen-
blick« (istante messianico) (KuG 177/131) des Ubergangs von Fabel und Geschichte, die
»messianisch[e] Nacht« (notte messianica) (KuG 179/133) und das »messianisch[e] Intervall
zwischen zwei Augenblicken« (intervallo messianico fra due istanti) (KuG 180/133), das die
Krippe darstellt. Messianisch ist im Text iiber die Krippe demnach auch eine mogliche
Charakterisierung von Zeitriumen. Gibt es dafir eine mogliche Erklirung, zunichst
mit Blick auf andere Texte Agambens?

In Kindheit und Geschichte wird der Begriff messianisch auch in einem weiteren und
zwar signifikanterweise einem zeitphilosophischen Text verwendet. Allerdings ist die-
se mogliche Referenz innerhalb von Agambens Buch keine explizit christlich-theolo-
gische, weil sie wiederum auf einen anderen Text verweist: In Zeit und Geschichte. Kri-
tik des Zeitpunkts und des Kontinuierlichen (Tempo e storia. Critica dell'istante e del continuo)
(KuG 129-152/89-107) rekurriert Agamben auf Benjamins Thesen Uber den Begriff der Ge-
schichte. In ihnen habe Benjamin, inspiriert von der gleichen »jiidisch-messianische[n]

en Gebrauchs oder, fiir diese Untersuchung noch wichtiger, das tiber Benjamin vermittelte Bild
des Eintritts des Messias durch eine Pforte. Wenn schlieflich Vektoren auch als Pfeilspitzen dar-
gestellt werden konnen, so ergibt sich ein metaphorischer Verweis auch auf Benjamins Bild der
unterschiedlichen Pfeilrichtungen aus dem Theologisch-politischen Fragment. Auf raumlich konno-
tierte Uberginge weist Vittoria Borso hin, wenn sie iiber Agambens Idee der Prosa schreibt, dass in
diesem Buch »die Schrift als ein groter Ubergangsraum inszeniert« werde, Borso, Vittoria: Benja-
min— Agamben. Biopolitik und Gesten des Lebens, in: dies./Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte,
Bernd (Hg.): Benjamin — Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabba-
lah, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2010, 35-48, hier 43. Borso bezeichnet Idee der Prosa
als einen »immanente[n] Raum der Uberginge, ebd., und weitet die Perspektive im Anschluss
mit der These: »Agambens gesamtes Oeuvre sollte als Ubergangsraum gelesen werdenc, ebd., 44.
Diesen Gedanken nimmt die vorliegende Arbeit auf. Vgl. zu Agambens topologischem Denken
ausfihrlicher z.B. Schossler, Franziska: Raum und Bild bei Giorgio Agamben. Zur Poetologie seiner po-
litischen Theorie, in: Geulen, Eva/Kauffmann, Kai/Mein, Georg (Hg.): Hannah Arendt und Giorgio
Agamben. Parallelen, Perspektiven, Kontroversen, Miinchen: Wilhelm Fink 2008, 293-304.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

Intuition« (intuizione messianica dell’ebraismo) (KuG 147/104) wie Kafka, der Zeitvorstel-
lung eines homogenen Kontinuums einzelner Zeitpunkte einen »messianischen Still-
stand der Ereignisse« (arresto messianico dell'accadere) (KuG 148/104) entgegengesetzt. So
sei die »messianische Zeit des Judentums« (fempo messianico dell’ebraismo) (KuG 148/104)
bei Benjamin Vorbild einer anderen Vorstellung von Geschichte geworden. Die Denkfi-
gur eines — erstens — messianisch konnotierten Stillstands mit — zweitens — Bezug zum
Geschichtsbegriff wird auch in den Uberlegungen zur Krippe aufgerufen:'> In der Krippe
steht, so Agamben,

»die Zeit still. Aber sie steht nicht in der Ewigkeit des Mythos und der Fabel still, son-
dern im messianischen Intervall zwischen zwei Augenblicken: Das ist die Zeit der Ge-
schichte« (il tempo si e fermato, ma non nell’eternita del mito e della fiaba, ma nell’intervallo
messianico fra due istanti, che ¢ il tempo della storia) (KuG 180/133).

Wie ersichtlich gibt die deutsche Ubersetzung sowohl »arresto« (KuG 148/104) als auch
»il tempo si é fermato« (KuG 180/133) mit »Stillstand« oder »stillstehen« wieder und sug-
geriert damit einen terminologischen Zusammenhang, der im italienischen Original
lediglich als motivischer Bezug besteht. Folgt man indessen dieser Linie, so dirfte die
messianisch angehaltene Zeit, die im Text iiber die Krippe als Zeit der Geschichte figu-
riert, in der Dramaturgie von Agambens Buch mit dem messianischen Stillstand der
Ereignisse in Benjamins Thesen Uber den Begriff der Geschichte korrespondieren — und
konnte mithin auch das messianische Moment in beiden Texten korrelieren.'® Dariiber
hinaus ist die Denkfigur des Stillstands als Verweis auf Benjamins Begrift der Dialektik
im Stillstand deutbar, den Agamben in einem weiteren Text aus Kindheit und Geschichte
aufruft: Das italienische Original von Der Prinz und der Frosch. Das Problem der Methode
bei Adorno und Benjamin (Il principe e il ranocchio. I1 problema del metodo in Adorno e in Benja-
min) (KuG 153-174/109-127) verwendet Benjamins deutschen Begriff in der Ubersetzung
»dialettica immobile«X’ , die nicht direkt auf den messianischen Stillstand (arresto messia-
nico) verweist; umso wichtiger diirfte allerdings sein, dass Agamben in seinem im Jahr
2000 publizierten Rémerbriefkommentar'® die »Dialektik im Stillstand« als »dialettica
in arresto«*® {ibersetzt, diesen terminologischen Bezug also herstellt. Der motivischen

-

5  Fur die Verbindung der Texte steht auRerdem der in Zeit und Geschichte entwickelte Begriff der
»Kairologie« (cairologia), KuG 152/107, der im Krippentext in der Fiigung »kairologisches Ereignis«
(evento cairologico), KuG 182/135, wieder aufgenommen wird.

16 Vgl. dazu ausfiihrlicher Kapitel I.2 dieser Untersuchung sowie bereits hier die »messianisch(e]
Stillstellung des Geschehens« aus Benjamins These XVII, Benjamin, Walter: Uber den Begriff der
Geschichte, in: ders.: Gesammelte Schriften |. Herausgegeben von Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhiuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, 691-704, hier 703.

17 Agamben, Infanzia e storia, 127, vgl. auch ebd., 145, sowie in der deutschen Ubersetzung KuG 174
und 195.

18 Die deutsche Ubersetzung Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Romerbrief. Aus dem Italienischen
von Davide Giuriato, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, wird im Folgenden mit der Sigle Zdb und
Seitenangabe im FliefStext zitiert. Seitenangaben nach dem Schragstrich verweisen auf die italie-
nische Ausgabe Il tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani, Turin: Bollati Boringhieri
2000 (Nachdruck: 2018).

19 Agamben, Il tempo che resta, 135, vgl. in der deutschen Ubersetzung Zdb 162.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Messianische

Konstellation dieser und einer Reihe weiterer Texte ist im ersten Kapitel dieser Unter-
suchung nachzugehen.

Liest man den Krippentext vor diesem Hintergrund, so lasst sich das Problem der
Referenz zuspitzen. Denn wenn Agamben tatsichlich Benjamins Begriff messianisch auf
die Deutung der Krippe appliziert, so stellt sich die Frage nach der Artikulation von jii-
dischem und christlichem Messiasbegriff: Wird durch die messianische Interpretation
der Krippe eine Art >Christianisierung eines jiidischen Begriffs vorgenommen - oder
wird, umgekehrt, ein Topos der christlichen Tradition unter Riickgriff auf Benjamin
messianisch gedeutet, wobei die theoretische Valenz der traditionell-christlichen In-
terpretation gar nicht aufgerufen wiirde? Oder kreieren die Uberlegungen zur Krippe ei-
nen textuellen Raum, in dem eine solche Zuordnung gerade nicht entschieden, sondern
zugunsten einer méglichen doppelten Referenz offen gehalten werden muss?2°

Das damit angedeutete referenzielle Netz ist jedoch noch dichter gekniipft: Neben
»messianisch« gebraucht Agamben in seinen Uberlegungen zur Krippe ein weiteres Ad-
jektiv noch hiufiger, auch in substantivierter Form — namlich das Adjektiv »profanc
(profano).*! Fiir Agamben fillt beispielsweise in den Krippendarstellungen

»in der feierlichen und grenzenlosen Erweiterung der Figuren und Episoden, in denen
die urspriingliche sakrale Szene fast untergeht (l'originale scena sacrale é quasi dimen-
ticata) und mithevoll vom Blick gesucht werden muR, jede Unterscheidung zwischen
Heiligem und Profanem aus, und beide Sphéaren fallen in der Geschichte zusammen
(cade ogni distinzione fra sacro e profano e le due sfere collimano nella storia)« (KuG 182/135).

Mit dieser Qualifizierung der Geschichte als Zusammenfall von heiliger und profaner
Sphire ist auch nach der Koordination von Messianischem und Profanem bei Agamben zu
fragen (vgl. unten Kapitel IT) — nicht zuletzt deshalb, weil das Verhiltnis dieser Begriffe
auch in der Interpretation von Benjamins Theologisch-politischem Fragment in Rede steht,
das damit als eine weitere Hintergrundfolie fiir den Krippentext in Frage kommt.**
Aber auch tiber Kindheit und Geschichte hinaus ist es denkbar, dem terminologischen Vek-
tor folgend Begriffsverwendungen von »messianisch« in Agambens Werk heranzuzie-
hen und damit wiederum andere Riume zu 6ffnen: Bereits in seinem ersten, acht Jahre

20 Vgl. dazu die in Bezug auf Agambens La comunita che viene geduflerte Einschitzung von Leland de
la Durantaye: »The degree to which Agamben juxtaposes Jewish and Christian theological motifs
is rare«, Durantaye, Leland de la: Giorgio Agamben. A Critical Introduction, Stanford, California: Stan-
ford University Press 2009, 415. In der vorliegenden Untersuchung wird versucht, die Bedingungen
einer solchen Juxtaposition aus christlich-theologischer Perspektive moglichst genau nachzuzeich-
nen.

21 Imitalienischen Original wird das Wort sechsmal verwendet, vgl. Agamben, Infanzia e storia, 132f
und 135; die deutsche Ubersetzung gibt dariiber hinaus die Wendung »scene di culto pagane e
paleocristiane, ebd., 133, Hervorhebung: HR, als »Szenen aus dem profanen und vorchristlichen
Kult«, KuG 180, Hervorhebung: HR, wieder, fiigt also—wohl irrtimlich, weil gegen den Duktus der
Argumentation — noch eine weitere Verwendung hinzu.

22 Vgl. auch die Ausfithrungen bei Durantaye, Leland de la: Homo profanus:Giorgio Agamben’s Profane
Philosophy, in: Boundary 2 35/3 (2008), 27-62, hier z.B. 28, der die Bedeutung des Begriffs profan
bereits in Agambens ersten Blichern nachzeichnet und mit dem Messianischen verbindet. Duran-
taye weist ilberzeugend auf das Theologisch-politische Fragment als Bezugstext fiir Agambens Rede
vom Profanen hin, vgl. v.a. die Uberlegungen ebd., 32-36 und 42ff.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

vor Kindheit und Geschichte publizierten Buch Luomo senza contenuto® erwihnt Agamben
in einer Schelling- und Novalis-Paraphrase die »Vorstellung vom Menschen als Erlo-
ser und Messias der Natur« (Quest’idea dell'uomo come redentore e messia della natura) (Mol
103/116); vor allem wird auch in diesem Buch ein zeitlicher Stillstand als messianisch
qualifiziert (vgl. Kapitel I.1.d dieser Untersuchung). Damit stellt sich, nochmals, die me-
thodische Frage, ob und in welcher Form die Interpretation von Agambens Schriften im
Sinne eines Gesamtwerks zulissig ist. Die vorliegende Untersuchung setzt diese Inter-
pretation voraus. Daraus ergibt sich allerdings erstens die Notwendigkeit, die einzelnen
Texte moglichst konsequent in der doppelten Perspektive von Syn- und Diachronie zu
lesen, also die Dynamik von Verschiebungen und jeweils anderen Akzentuierungen ge-
rade vor dem Hintergrund einer unterstellten Kontinuitit nachzuzeichnen. Die Begriffe
Messias und messianisch werden demgemafd mit mehreren anderen motivischen Linien
verbunden, um unterschiedliche Konstellationen anzulegen — darunter, wie die bisheri-
gen Uberlegungen nahegelegt haben, die Frage nach dem Verhiltnis des Messianischen
zur Zeit oder ihrem Stillstand (vgl. Kapitel I) und zum Profanen (vgl. Kapitel II).

Die hier kursorisch vorgeschlagenen Beziige auf christliche Theologie, auf andere
Texte Agambens oder auf Texte Benjamins werden in den Uberlegungen zur Krippe selbst
nicht, etwa mit Quellenangaben, explizit gemacht — und ebenso wenig wird der Begriff
messianisch, wie bei Flaubert durch den Dolmetscher, erklirt. So bleibt die Moglichkeit,
den Text auch ohne solche Beziige zu interpretieren und jeweils eigene Referenzen auf-
zurufen, also ein Verstindnis des Begriffs bereits vorauszusetzen: Gerade der religios,
theologisch, auch politisch einschligige Begriff des Messianischen lidt den Text mit
einer Art begrifflicher Energie auf, weil er mehr interpretative Anschliisse ermoglicht,
als der konkrete Text austragen kann.** Fiir die vorliegende Untersuchung ergibt sich
damit zweitens die Notwendigkeit, die Begriffe Messias und messianisch nicht in einer all-
gemeinen Reflexion kliren zu konnen, sondern jeweils nach dem Gebrauch fragen zu
miissen, den Agamben von ihnen macht.

Bisher wurden lediglich mégliche Referenzen fir den Begriff messianisch in Agam-
bens Krippentext aufgerufen und auf die Methode der Untersuchung hin ausgelegt. Wie
aber kann das messianische Moment inhaltlich bestimmt werden? Und wofiir steht die
Krippe? Bereits in seinen ersten Sitzen stellt sich der Text als eine Art hermeneutischer
Beitrag zum Verstandnis der Krippe dar:

»Man versteht die Krippe nicht, wenn man nicht allererst versteht, daf die Vorstellung
der Welt, fir die sie als Miniatur steht, eine historische Vorstellung ist. Denn die Krip-

23 Die deutsche Ubersetzung erschien unter dem Titel Der Mensch ohne Inhalt. Aus dem Italienischen
von Anton Schiitz, Berlin: Suhrkamp 2012; aus dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle Mol
und Seitenangabe im Flieltext zitiert. Das italienische Original wird zitiert in der Ausgabe Luomo
senza contenuto, Macerata: Quodlibet 32003; Seitenangaben nach dem Schrigstrich verweisen auf
diese Ausgabe.

24 Vgl. zur Vorstellung einer energetischen Aufladung z.B. N 30 und unten Kapitel I.4 dieser Unter-
suchung. Vgl. auflerdem Agambens in anderem Zusammenhang gedufierten Hinweis, dass »die
Wabhl der Terminologie nie neutral sein« kann, AZ 10. Dies gilt gerade fiir den Terminus messia-
nisch, insofern Agamben mit ihm einen Begriff der Tradition ilbernimmt, aber auch Anschliisse an
traditionelle — eben auch: theologische — Deutungsmuster erméoglicht.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Das Messianische

pe zeigt uns die Welt der Fabel genau in dem Augenblick, in dem sie auf der Schwelle
von der Verzauberung zur Geschichte steht« (Non si comprende nulla del presepe, se non ci
comprende innanzi tutto che l'immagine del mondo, cui esso presta la sua miniatura, & un’im-
magine storica. Poiché esso ci mostra precisamente il mondo della fiaba nell’istante in cui si
desta dall’incanto per entrare nella storia) (KuG 177/131).

Im Sinne der erwihnten doppelten Perspektivierung inszeniert sich der Text als Inter-
pretation der Krippe ebenso wie einer Vorstellung von Welt, die wiederum die Krippe
als illustrierende Miniatur zeigt. Was die Krippe zeigt, ist paradoxerweise etwas Dy-
namisches, nimlich eine zeitlich qualifizierte Schwellensituation: Der Ubergang der
verzauberten Welt der Fabel (fiaba) zur Geschichte (storia), der als Augenblick (istante) be-
zeichnet wird, der im Verlauf des Textes, wie zitiert, als »messianische[r] Augenblick«
(istante messianico) (KuG 177/131) wiederkehrt.?> Mit dieser Bestimmung hangt das Ver-
stindnis der Krippe von der konkreten Filllung der Begriffe Fabel und Geschichte ab.
Zunichst fragt sich aber, auf welche Quellen Agamben sich fiir seine Interpretation
beruft. Einerseits bezieht er sich auf figiirliche Darstellungen der Krippe und akzentuiert
die realistischen Abbildungen alltiglicher Szenen (vgl. KuG 179), die — im Gegensatz zur
verzauberten Welt der Fabel — die Welt als eine ginzlich profane zeigen. So beinhalten
die Krippendarstellungen in Agambens Beschreibung beinahe keine »rituelle Spur« und
»keine sakrale Bedeutung« mehr (KuG 180), ja die »urspriingliche sakrale Szene« (KuG
182) der Geburt Jesu wird in ihnen durch die alltiglichen Figuren beinahe verdeckt. Kei-
ne Sakralisierung, keine Verzauberung also, sondern Profanes — und wie bereits zitiert
verunklaren die Krippendarstellungen fiir Agamben auch die Unterscheidung zwischen
Sakralem und Profanem (vgl. KuG 182/135).2° Aber dies hat, so Agamben, Folgen fiir die
dargestellten Menschen: Die gezeigten Szenen beinhalten keine irgendwie gearteten
Beziige auf Sakrales, keine Referenz auf anderes als das je Alltigliche: Die menschli-
che Geste (gesto) stellt nichts weiter dar als sich selbst. Sie befreit sich, so Agamben mit
Rekurs auf einen weiteren messianisch konnotierten Zeitraum, »in der messianischen

25 Diedeutsche Ubersetzung suggeriert dabei einen terminologischen Zusammenhang mit dem Es-
say Zeit und Ceschichte: In diesem Text verweist Agamben auf Heideggers Begriff des »Augenblick[s]
[attimo] des authentischen Entschlusses«, KuG 149/105, Hervorhebung im Original. Die deutsche
Fassung Gbernimmt das Wort Augenblick auch im Krippentext, wahrend Agambens Original in die-
sem Fall, wie aus den Zitaten ersichtlich, den Begriff istante verwendet, also gerade den Begriff,
den Agamben in Zeit und Geschichte dem Augenblick entgegengesetzt hatte. Vgl. dort die Formulie-
rung liber Heideggers Zeitverstandnis: »Al centro di questa esperienza non € pit I'istante puntuale
einafferrabile in fuga lungo il tempo lineare, ma I'attimo della decisione autentica [..]«, Agamben,
Infanzia e storia, 105, Hervorhebungen im Original. Innerhalb des Krippentextes durfte allerdings
die Rede von einem »istante messianico, ebd., 131, einerseits und dem »intervallo messianico fra
due istanti«, ebd., 133, andererseits eine theoretische Spannung darstellen, weil unklar bleibt, ob
ein istante oder vielmehr das Intervall zwischen zwei istanti messianisch qualifizierbar ist.

26  Der Zusammenfallvon Sakralem und Profanem in der Geschichte stehtin einer gewissen Spannung
zu anderen Formulierungen, die die Profanitdt der in der Krippe dargestellten Welt akzentuieren:
Vgl. die »profane Welt des Marktes«, die »profane Unschuld der Kreatur«, die »einfach human und
profan« gewordene menschliche Geste, KuG 179, oder den »ganz profanen Schlaf der Kreatur,
ebd.,180. Offenbar ist der Zusammenfall weniger als Vermischung, sondern eher als eine Art Auf-
l6sung des Sakralen im Profanen gedacht: In der Krippe fallt die Méglichkeit aus, sich auf Sakrales
zu beziehen.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

Nacht [...] von jeder magisch-juristisch-divinatorischen Bezugnahme« (KuG 179) und
wird als solche eindeutig und transparent.?’

Dies hat etwas Befreiendes: Weil in der Krippe »alle Zeichen erfiillt sind, ist der
Mensch von den Zeichen befreit (liberato dai segni)« (KuG 179/133), oder, wie es gegen
Ende des Textes heifdt, »vom Geheimnis befreit (dissigillato dal mistero)« (KuG 183/136).
Wie in der eingangs zitierten Begriffserklirung bei Flaubert ist das Messianische mit
Befreiung verbunden; einer Befreiung von Vorstellungen wie der eines determinieren-
den Schicksals (vgl. KuG 182) oder — im Einklang mit der Kritik in Benjamins Thesen —
des mFortschritt[s]« (KuG 182).28 Das messianische Ereignis, das diese Befreiung zur
Geschichte begriindet, geschieht dabei nicht in Tod und Auferstehung Jesu, wie Agam-
ben in seinem Romerbriefkommentar mit Bezug auf Paulus argumentiert, und ist auch
nicht fir die Zukunft zu erwarten — vielmehr ist die »Teilnahme am messianischen Er-
eignis der Erldsung« (KuG 181) bereits fiir alle méglich, die ganz profan an der Krippe
stehen. Aber wie genau geschieht eine solche messianische Befreiung, was ermoglicht
sie? Und welche theoretische Rolle spielt der Messias? In Agambens Text wird die Be-
freiung nicht direkt aus dem messianischen Ereignis der Geburt abgeleitet oder unter
Rekurs etwa auf die Inkarnation argumentiert; vielmehr liest er sie den Darstellungen
der Krippe ab. Kénnte dies auch nahelegen, dass Zeitriume wie die zitierte messianische
Nacht vom Menschen selbst zu realisieren wiren — etwa durch Erkenntnis der Profani-
tit, durch Abstandnehmen von der Vorstellung von Sakralitit, durch ein Profanieren des
Sakralen? In diesem Fall konnte der Begriff messianisch eine bestimmte Praxis, eine Art
Ethik bezeichnen.

Die Zuordnung von messianischer Befreiung und Profanitit kann, wie erwihnt,
auch im Rekurs auf Benjamins Theologisch-politisches Fragment gelesen werden.?® Benja-

27  Auch den Begriff der Geste nimmt Agamben an anderer Stelle wieder auf, vgl. z.B. den Aufsatz No-
ten zur Geste (Note sul gesto), in: Agamben, Giorgio: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Aus dem Ita-
lienischen von Sabine Schulz, Ziirich/Berlin: diaphanes 22006, 47-56/45-53. Mittel ohne Zweck wird
im Folgenden mit der Sigle MoZ und Seitenangabe zitiert; Seitenangaben nach dem Schragstrich
verweisen auf Mezzi senza fine. Note sulla politica, Turin: Bollati Boringhieri 1996. Die Beschreibung
der Geste jenseits magisch-divinatorischer Referenzialitat und jenseits der Zeichen wird in Mittel
ohne Zweck weitergefiihrt: Die Geste erscheint als zweckloses Mittel; sie stellt »Mittel vor, die sich
als solche dem Bereich der Mittelbarkeit entziehen, ohne dadurch zu Zwecken zu werden«, MoZ
54/51. So zeigt sie die eigene Medialitat; darauf ist weiter unten genauer einzugehen. Vgl. zur Zu-
ordnung von Mittel und Zweck Benjamins Zur Kritik der Cewalt als Bezugstext: Benjamin, Walter:
Zur Kritik der Gewalt, in: ders.: Gesammelte Schriften 1l. Herausgegeben von Rolf Tiedemann und
Hermann Schweppenhiuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, 179-203; vgl. zur Geste bei Agamben
z.B. Colby Dickinsons Aufsatz Gestures of Text and Violence bei Dickinson/Kotsko, Coming Philoso-
phy, 51-65 und zum Verhiltnis von Mittel und Zweck, sprachphilosophisch perspektiviert, Sander,
Hans-Joachim: Politik aus sprachloser Macht — eine Lebensform ohne Zweck, in: DZPhil 52 (2004) 4,
654-657.

28  Vgl. Benjamins Kritik am sozialdemokratischen Fortschrittsbegriff vor allem in These XIII sowie
die Parallelisierung von Fortschritt und Katastrophe in These IX, Benjamin, GS |, 697f und 700f.

29 Vgl. nochmals die luzide Analyse des Begriffs des Profanen in Agambens Werk, vor allem die
Verbindung von Profanem und Messianischem mit Interpretation des Theologisch-politischen Frag-
ments, bei Durantaye, Homo profanus, v.a. 40-48.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.

21


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Das Messianische

min fasst dort den Bezug der »Ordnung des Profanen« auf »das Messianische«*® in das
Bild zweier Pfeile mit unterschiedlichen Richtungen:

»Wenn eine Pfeilrichtung das Ziel, in welchem die Dynamis des Profanen wirkt, be-
zeichnet, eine andere die Richtung der messianischen Intensitit, so strebt freilich das
Glickssuchen der freien Menschheit von jener messianischen Richtung fort, aber wie
eine Kraft durch ihren Weg eine andere auf entgegengesetzt gerichtetem Wege zu
beférdern vermag, so auch die profane Ordnung des Profanen das Kommen des mes-
sianischen Reiches. Das Profane also ist zwar keine Kategorie des Reichs, aber eine
Kategorie, und zwar der zutreffendsten eine, seines leisesten Nahens<®'.

Agambens Rede von Messianischem und Profanem diirfte an Benjamins Zuordnung
Maf} nehmen. Zugleich variiert Agamben diese Zuordnung, insofern er im Krippen-
text das messianische Ereignis der Geburt bereits voraussetzen kann: Das Messianische
naht nicht erst leise, es wird durch die Ordnung des Profanen nicht erst befordert —
es ist bereits am Ort der Krippe, im Zusammenfall von Sakralem und Profanem, reali-
siert. Die Frage der Zuordnung stellt sich damit auf anderer Ebene neu: Profaniert die
messianische Geburt und wirkt so erlésend und befreiend? Oder vollzieht umgekehrt
die Profanitit das Messianische? Zu bestimmen bleibt also, ob die Profanitit Folge der
messianischen Befreiung ist: Die Geburt des Messias wiirde dann von Sakralem und Di-
vinatorischem hin zur Alltdglichkeit der Geste befreien. Aber auch eine Interpretation
des Profanen als Bedingung des Messianischen scheint denkbar — zumal im Krippentext
Zeitriume messianisch qualifiziert werden, wihrend die messianische Figur tenden-
ziell unterbestimmt bleibt: Die profane Ordnung oder die Realisierung der Profanitit
beforderte dann nicht lediglich das Kommen des messianischen Reiches, sondern vollzige
es.

Mit der Frage nach dem Verhiltnis von Zeit und Messianischem sowie Profanem
und Messianischem sind zwei Aspekte beriihrt, die in den ersten beiden Kapiteln des
Hauptteils dieser Untersuchung behandelt werden. Wie angedeutet gibt es aber auch
eine sprachphilosophische Referenz fiir den Krippentext, die einen weiteren Raum eroft-
net: Neben figiirlichen Krippendarstellungen beruft sich Agamben unter anderem auf
eine Krippenbetrachtung des Ambrosius sowie die Kindheitsgeschichten der apokry-
phen Evangelien des Pseudo-Matthius und Jakobus (vgl. KuG 177-180).3% Der Verweis

30  Benjamin, Walter: Theologisch-politisches Fragment, in: ders.: Gesammelte Schriften Il. Herausge-
geben von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhauser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, 203f,
hier 203. Vgl. dazu ausfiihrlich z.B. Wohlfahrt, Irving: Nihilistischer Messianismus. Zu Walter Benja-
mins Theologisch-politischem Fragment, in: Noor, Ashraf/Wohlmuth, Josef (Hg.): >]iidische< und
schristliche« Sprachfigurationen im 20. Jahrhundert, Paderborn: Ferdinand Schéningh 2002, 141-
214, oder Hamacher, Werner: Das Theologisch-politische Fragment, in: Lindner, Burkhardt (Hg.):
Benjamin-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart: ].B. Metzler 2011, 175-192.

31 Benjamin, GS I, 203f.

32 Auffillig ist insofern, dass Agamben die lukanische Kindheitsgeschichte als die biblisch-kanoni-
sche Beschreibung der Krippe gerade nicht zitiert, sondern stattdessen auf die ausfiihrlicheren
und detaillierteren Schilderungen zuriickgreift, die seinem ikonologischen Ansatz entsprechend
ergiebiger sein diirften. In diesem Zusammenhang ist eine Referenzverschiebung von Interesse:
Agamben begriindet die Anwesenheit von Ochse und Esel an der Krippe mit einem Zitat, das er
explizit Pseudo-Matthaus zuschreibt: »Der Ochse kennt seinen Besitzer und der Esel den Fref3-

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

auf Ochse und Esel erméglicht dabei den Riickbezug auf die Begriffe Fabel und Geschich-
te: Agambens Aufsatz Kindheit und Geschichte. Versuch iiber die Zerstorung der Evfahrung (In-
fanzia e storia. Saggio sulla distruzione dell’esperienza) (KuG 21-95/3-62) fithrt beide Begriffe
sprachphilosophisch ein (vgl. v.a. KuG 76ft/50ff, 82/55 sowie 94f/60ff und unten Kapi-
tel 1.2.a). Dazu beschreibt er eine strukturelle Differenz innerhalb der menschlichen
Sprache, die diese von tierischen Lautiufierungen unterscheidet. Die Laute von Tieren
setzen die Differenzierung zwischen Sprachsystem im Sinne der langue als abstrakte und
tiberindividuelle Ordnung von Zeichen einerseits und Sprachgebrauch im Sinne der pa-
role als konkreter Auflerung andererseits, nicht voraus: Tiere verwenden nicht in einer
konkreten diskursiven Rede eine allgemeine Sprache, sie treten »nie in die Sprache ein,
sie sind immer schon in ihr« (KuG 76). Im Vergleich dazu spalte die spezifisch mensch-
liche Differenz von Sprache und Rede die menschliche Natur, weil der Mensch jeweils
einen Ubergang oder Durchgang (passaggio, transito) von der Sprache zur konkreten dis-
kursiven Aulerung vollziehen muss (vgl. KuG 82/55). Gerade diese Spaltung zerstére
die reine, unhistorische Natirlichkeit einer Lautiuferung und eréffne allererst einen,
wie Agamben formuliert, »Raum fiir die Geschichte« (alla storia il suo spazio) (KuG 77/51):
»Nur weil [...] die Sprache nicht mit dem Menschlichen tibereinstimmt und weil es die
Differenz zwischen Sprache und Rede, zwischen Semiotischem und Semantischem gibt,
gibt es Geschichte und ist der Mensch ein geschichtliches Wesen« (KuG 77/51).

Wenn der Begriff Geschichte so die durch eine urspriingliche Differenz innerhalb der
menschlichen Sprache erdffnete Dimension bezeichnet, bezieht sich der Begriff Fabel
nicht nur auf eine literarische Gattung, sondern kann als invertierter Gegensatz zur Ge-
schichte erscheinen: In der Fabel wird der Mensch verzaubert und so in die »reine und
stumme Sprache der Natur zuriick« (KuG 95/61) geworfen, wihrend umgekehrt Tiere die
Spaltung in Sprache und Rede itbernehmen. Diese Zuordnung von Fabel und Geschich-
te kann Agamben am Ort der Krippe anhand der Tiere plausibilisieren, die gerade nicht
— oder nur fir einen Augenblick - als sprechende erscheinen:

»Wéhrend in der Fabel die Tiere aus der reinen und stummen Sprache der Natur (pura
e muta lingua della natura) sprechend herausgetreten sind, verstummen sie nun an der
Krippe. GemaR einer antiken Legende erhalten die Tiere am Weihnachtsabend nur fiir
einen Augenblick (istante) das Wort: Es sind die verzauberten Tiere aus der Fabel, die
sich hier zum letztenmal vorstellen, bevor sie fiir immer in die stumme Sprache der
Natur zuriickkehren« (KuG 177f/131).

Gegen Ende des Textes verbindet Agamben seine Interpretation mit einer zeitdiagnos-
tischen Perspektive, die eine Umkehrung der Entzauberung des Menschen von Fabel

napf des Herrn, zitiert nach KuG 178. Bei dieser Formulierung handelt es sich allerdings um ein
Zitat aus Jes 1,3, das der Autor des Evangeliums des Pseudo-Matthius seinerseits als Erfiillungszi-
tat verwendet; Agambens Referenz omittiert den Verweis auf den biblisch-kanonischen Text. Vgl.
die entsprechende Passage des Evangeliums: »Da erfiillte sich, was vom Propheten Jesaja gesagt
worden ist, als er sprach: >Der Ochse hat seinen Besitzer erkannt und der Esel die Krippe seines
Herrn.«, zitiert nach: Markschies, Christoph/Schroter, Jens (Hg.): Antike christliche Apokryphen in
deutscher Ubersetzung. 7. Auflage der von Edgar Hennecke begriindeten und von Wilhelm Schnee-
melcher fortgefithrten Sammlung der neutestamentlichen Apokryphen, I. Band: Evangelien und
Verwandtes, Teilband 2, Tiibingen: Mohr Siebeck 2012, 998.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.

23


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Das Messianische

zu Geschichte andeutet und auch dies der Krippe abliest. Méglicherweise, so erwigt er,
konnten zeitgendssische Krippendarstellungen anzeigen, »dass die Natur von neuem
in die Fabel iibergeht, daf sie von neuem das Wort der Geschichte verlangt«, wihrend
»der Mensch, fiir den die Geschichte wieder die dunklen Ziige des Schicksals (i tratti
oscuri del destino) annimmyt, in der Verzauberung verstummt« (KuG 183/136). Insofern
scheint der am Paradigma der Krippe entwickelte Ubergang von Fabel zu Geschichte
auch und »gerade heute« (proprio oggi) (KuG 182/135) wieder vonnéten zu sein.

In Frage steht damit unmittelbar die Bewertung des Messianischen: Ist der Uber-
gang zur Historizitit bereits mit der Geburt Jesu als »messianische[r] Geburt in die
Welt« (KuG 182) getreten, was in christlich-theologischer Perspektive durchaus nahe-
liegen konnte — oder ist die Darstellung der Krippe Paradigma einer Interpretation, die
das entwickelt, was im »messianischen Intervall zwischen zwei Augenblicken« als »Zeit
der Geschichte« (KuG 180) jeweils neu zu eréffnen ist? Erneut fragt sich, ob der Messias
den Ubergang von Fabel zu Geschichte in irgendeiner Weise durchfithrt, das Messia-
nische also Bedingung des Ubergangs ist — oder ob umgekehrt ein solcher Ubergang je
neu das Messianische performiert, das demgemif3 eher als Folge oder als Qualifizierung
erscheint. Sprachphilosophisch argumentiert ist die Historizitit fiir Agamben bereits
qua Differenz von Sprache und Rede gegeben — welche Funktion tibernimmt dann der
Messias? Dem entspricht, dass das Ereignis seiner Geburt in Agambens Uberlegungen
zwar erwihnt wird, in seiner Funktion fiir den Ubergang zur Geschichte ebenso wie
fiir den Text jedoch unterbestimmt bleibt: Die Formulierung, dass in den Krippendar-
stellungen »die urspriingliche sakrale Szene fast untergeht und mithevoll vom Blick
gesucht werden muf3« (KuG 182), gilt in gewisser Weise auch fir Agambens Text.

Neben der alltiglichen Profanitit der menschlichen Gesten und der durch Entzau-
berung von der Fabel erdffneten Geschichte illustriert die Krippe, wie zitiert, auch ein
bestimmtes Zeitverstindnis. Dies deutet Agamben im Rekurs auf das Protoevangelium
des Jakobus an, in dem von einer Erfahrung eines Stillstands der Zeit berichtet wird.
Im apokryphen Text ist nicht eindeutig, ob dieser Stillstand kurz vor, kurz nach, oder
— dem theologischen Duktus gemif} am wahrscheinlichsten — im Moment der Geburt
Jesu eintritt.>* Agamben bezieht den Bericht wiederum direkt auf die Darstellung der
Krippe, wenn er schreibt: »Wie im apokryphen Evangelium des Jakob [...] steht die Zeit
still (il tempo si é fermato). Aber sie steht nicht in der Ewigkeit des Mythos und der Fa-
bel still, sondern im messianischen Intervall zwischen zwei Augenblicken: Das ist die
Zeit der Geschichte« (KuG 180/133). Mit diesem Vergleich nimmt Agamben eine leichte

33 Vgl.den Textvon Protev. Jak18,2, beispielsweise bei Schneemelcher, Wilhelm (Hg.): Neutestament-
liche Apokryphen in deutscher Ubersetzung, Studienausgabe, I. Band: Evangelien. Tiibingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck) 61999, 338-349, hier 345f. Auf das Protoevangelium rekurriert Agamben im
Ubrigen auch zur Beschreibung der Gesten des Tanzers Hervé Diasnas in seinem Text Les corps G
venir von 1997, vgl. leM 116.

34  Francois Bovon urteilt, die Vision des zeitlichen Stillstands »must coincide, even if the text does
not expressly say so, with the birth of Jesus«, Bovon, Francois: The Suspension of Time in Chapter
18 of Protoevangelium Jacobi, in: ders.: Studies in Early Christianity (WUNT 161). Tibingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck) 2003, 226-237, hier 226. Entsprechend schreibt auch Oscar Cullmann vom
»Augenblick der GeburtJesu«, Cullmann, Oscar: Kindheitsevangelien. Einleitung, Protoevangelium des
Jakobus, in: Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 330-338, hier 337.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

Verschiebung vor: Nicht der Moment der Geburt Jesu l6st das Anhalten der Zeit aus;
vielmehr wird dieser Stillstand in den Darstellungen der Krippe, die iiblicherweise ei-
nen Zustand nach der Geburt Jesu zeigen, interpretativ ablesbar. Dass das Intervall, das
Geschichte eroffnet, in dieser Passage zwischen zwei Augenblicken situiert wird, akzen-
tuiert stirker als die bereits zitierte Formulierung zu Beginn des Textes, dass dieses
Intervall nicht als Zeitpunkt innerhalb einer chronologischen Folge verstanden werden
kann. Strukturell korrespondiert dieser Zwischenraum dem Ubergang, den die Krippe
darstellt, und dem in spiteren Texten Agambens ausgearbeiteten Modell der Schwel-
le.?> So zeigt die Krippe fiir Agamben weder »ein mythisches Ereignis, noch ein raum-
zeitliches Geschehen (d.h. ein chronologisches Ereignis), sondern ein kairologisches
Ereignis: Es ist seinem Wesen nach Darstellung der Historizitit, die durch die messia-
nische Geburt in die Welt tritt« (KuG 182).

Aber auch das Verhiltnis von chronologischem und kairologischem Zeitverstindnis,
das Agamben in Zeit und Geschichte theoretisch entfaltet (vgl. unten Kapitel 1.2), kann
als Ubergang gefasst werden. Dann geht es nicht nur um die Illustration von chrono-
logischem oder kairologischem Ereignis, sondern um die jeweilige Deutung — und um
die Méglichkeit, einen Ubergang vom einen zum anderen theoretischen Rahmen zu
vollziehen: Agambens Text wird dann als Raum beschreibbar, der einen solchen Uber-
gang selbst erméglicht. Mithin vollzieht sich dann ein Ubergang wie der von Fabel zur
Geschichte nicht lediglich in dem Moment, den die Krippe darstellt, sondern wiren
gerade die Darstellung dieses Augenblicks und seine Interpretation im Vollzug des Tex-
tes performativ als Voraussetzung eines solchen Ubergangs zu beschreiben: Nicht nur
die Krippe ist Ort des Ubergangs, sondern theoretisch auch der Text, der sie beschreibt.
Fiir die Uberginge von Entzauberung und Befreiung, oder — sprachphilosophisch - Fa-
bel und Geschichte, oder — zeittheoretisch — Chronologie und Kairologie stellt der Text
selbst die theoretischen Voraussetzungen bereit. Dafiir ist die Kombination von Gegen-
wartsdiagnose und Zukunftsindex einschligig, die der Text gegen Ende andeutet.

Vor dem Hintergrund seiner Argumentation legt Agamben fiir seine Gegenwart ei-
nen zwiespiltigen Befund vor: »[Glerade heute« (proprio 0ggi), in »jener letzten zerfa-
serten Franse der Geschichte« (quest'estrema, sfibrata frangia del secolo della storia) (KuG
182/135), verschwinde die Krippe aus dem Brauchtum. Gleichzeitig stellten zeitgends-
sische Krippendarstellungen die Menschen »ungenau und schlaff«, die Natur aber mit

35 Vgl dazu z.B. die topologischen Untersuchungen in Agambens zweitem Buch Stanzen. Das Wort
und das Phantasma in der abendldndischen Kultur. Aus dem Italienischen von Eva Zwischenbrugger,
Zirich/Berlin: diaphanes 2005. Aus dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle S zitiert; Sei-
tenangaben nach dem Schragstrich verweisen auf die Ausgabe Stanze. La parola e il fantasma nel-
la cultura occidentale, Turin: Giulio Einaudi 2011. In Stanzen wird z.B. der »Ort der Kultur und des
Spiels [..] weder im Menschen selbst noch auerhalb von ihm, sondern in einer sdritten Zone«,
ebd.,105/69, verortet, also ebenfalls in einer Art nicht eindeutig zuweisbarem Zwischenraum. Vgl.
dazu ausfiihrlicher Durantaye, Agamben, 62-65, der diesen dritten Ort als einen »potential space«,
ebd., 65, bezeichnet und so seiner iiberzeugenden Einschitzung zuordnen kann, dass die verbin-
dende Idee in Agambens Texten die der Potenz sei, vgl. ebd., 4. Bereits die in Stanzen untersuchten
topologischen Strukturen erwiesen sich demnach als Potenzraume. Die vorliegende Arbeit wird
eine dhnliche These vertreten und die messianische Zeit auch als Zeit der Potenz zu entwickeln
versuchen.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.

25


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Das Messianische

»fantastische[r] und liebevolle[r] Akribie« (KuG 183/135) dar. Diese Diagnose konne, so
impliziert Agamben, als »Botschaft« (messaggio) oder »Zeichen« (segno) (KuG 182£/135)
gelesen werden — und zwar dafiir, dass der Mensch seine profane Geschichtlichkeit
als schicksalhafte Verzauberung verkennt und, dem skizzierten sprachphilosophischen
Verhiltnis von Fabel und Geschichte entsprechend, wieder »in der Verzauberung ver-
stummt« (KuG 183). Diese Situation kénnte freilich ein erneuter Ubergang aufldsen,
eine erneute Entzauberung, die Agamben mit einem woértlich ins »Halbdunkel« aus-
greifenden Ausblick in den letzten Sitzen des Textes skizziert:

»Bis in einer Nacht, im Halbdunkel, in dem eine Krippe (un nuovo presepe) noch un-
bekannte Figuren und Farben erleuchten wird, sich die Natur wieder in ihre stumme
Sprache einmauert (la natura tornera a murarsi nella sua lingua silenziosa), die Fabel in
der Geschichte erwacht (la fiaba si destera nella storia) und der Mensch, der sich vom
Geheimnis befreit hat, im Wort auftaucht (I'vomo emergera dissigillato dal mistero alla
parola)« (KuG 183/136).

Konnte also das beschriebene befreiende Potenzial in Agambens Interpretation, kénnte
das entzaubernde »Wort der Geschichte« (KuG 183) in seinem eigenen Text vorliegen?
Nach diesem einfithrenden Kommentar stellt sich nochmals die Frage: Handelt es
sich bei Agambens Uberlegungen zur Krippe um einen theologischen Text, um eine adventli-
che Meditation etwa — oder stellt die religiose Tradition lediglich Anschauungsmaterial
fiir die philosophische Argumentation, fir die Darstellung des Zeit- und Geschichtsver-
stindnisses oder die Uberlegungen zur Profanitit bereit? Im letzteren Fall fragte sich
freilich, warum der Begriff des Messianischen tiberhaupt verwendet wird, was als Re-
ferenz auf Benjamins Thesen ebenso wie auf die biblische Tradition plausibel gemacht
werden kann. Denn durch den Kontext der Krippe ist eine christlich-theologische Refe-
renz durchaus nahegelegt: Die biblischen Kindheitsgeschichten deuten die Geburt Jesu
unter Verwendung des griechischen Begrifts Xpiotdg, der iibersetzt »Gesalbter« bedeu-
tet.3® Damit stehen unmittelbar auch die Fragen nach der Ubersetzung von Xpiotég mit
»Messias« oder »Christus«*’, nach einer Differenzierung von Messianologie und Christo-
logie und schliefRlich auch nach dem Verhaltnis von jitdischem und christlichem Messia-
nismus im Raum. Schliefilich ist es auch denkbar, den Begriff messianisch weder unter

36  Vgl. die Verkiindigung des Engels bei Lk 2,11 sowie etwa Mt 1,16 und 2,4. Interessanterweise ver-
sucht das zitierte Protoevangelium des Jakobus, die Davidsohnschaft Jesu iiber Maria zu gewahr-
leisten: Die adoptive Auffassung der Abstammung Jesu von David iiber Joseph scheint, so Cull-
mann, Kindheitsevangelien, 332f, offenbar nicht liberall als iiberzeugend angesehen worden zu
sein; im Protoevangelium werde das Problem demnach durch die theologische Sicherheitsvor-
kehrung gel6st, dass auch »das Maddchen Maria [...] aus dem Stamme Davids und unbefleckt vor
Gott wark, Protev. Jak 10,1, zitiert nach: Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 342.
Vgl. zur messianischen Deutung in den biblisch-kanonischen Geburtsberichten z.B. Stegemann,
Wolfgang: Jesus als Messias in der Theologie des Lukas, in: Stegemann, Ekkehard (Hg.): Messias-
Vorstellungen bei Juden und Christen, Stuttgart: Kohlhammer 1993, 21-40, der u.a. darauf hin-
weist, dass Lukas vor der Beschreibung der Ceburt Jesu »geradezu eine messianisch-apokalypti-
sche Hochstimmung, ebd., 25, mit zahlreichen Verweisen auf die prophetische Tradition Israels
erzeuge.

37  Vgl. dazu die Bemerkungen Agambens bei Zdb 26f.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

Riickgriff auf die christliche Tradition noch mit Benjamin-Bezug zu lesen, sondern ein
je eigenes Verstindnis des Begriffs vorauszusetzen. Insofern stellt die Terminologie das
Potenzial fiir verschiedene Anschliisse bereit. Gerade deshalb konnen sich Agambens
Texte, wie vorgeschlagen, mit einer Art energetischer Aufladung« anreichern, die Be-
deutungsiiberhinge der religiésen Verwendung auch da implizit in Anspruch nehmen
kann, wo diese inhaltlich abgeblendet bleiben. Offenbar wird der Begriff messianisch im
Krippentext in einem dynamischen Verweisungsraum gebraucht — sodass die Begriffs-
verwendung mit dem Traditionsbezug zugleich eine Aktualisierung dieser Tradition
verbindet, die den Begrift einem anderen, nicht mehr ausschlieflich traditionell koor-
dinierten Gebrauch 6ffnet.

Soist die Frage, ob messianisch bei Agamben ein theologischer Begriffist, moglicher-
weise nicht korrekt gestellt: Méglicherweise schaffen die Uberlegungen zur Krippe einen
Textraum, in dem die Frage letztlich nicht entscheidbar ist — sodass jede Interpreta-
tion eine bestimmte Perspektive einnehmen, aber auch den eréfineten referenziellen
Raum ausleuchten kann. Gerade auf diese Weise kann der Gebrauch, den Agambens
Texte von den Begriffen machen, sie in den skizzierten Ubergang oder Zwischenraum,
auf die Schwelle der Referenzen, aber auch zwischen Traditionsbezug und eigener Be-
griffsfillung, versetzen — mithin also daran arbeiten, die terminologischen Ein- oder
AusschliefSungsmechanismen zu sistieren und einen anderen Gebrauch vorzuschlagen.
Vielleicht sind also das zitierte Zusammenfallen des Heiligen und Profanen (vgl. KuG 182)
oder die Befreiung vom Geheimnis (vgl. KuG 183) im Text selbstreferenziell zu verste-
hen. Und vielleicht ist Agambens Begriffsverwendung so auf spezielle und noch genauer
zu bestimmende Weise selbst ein Ort der Theologie.

0.3 Zur Begriffsbestimmung des Messianischen

Wie kann das Messianische bei Agamben begrifflich bestimmt werden? Der Kommentar
zu den Uberlegungen zur Krippe hat darauf hingewiesen, dass in diesem Text lediglich das
Adjektiv messianisch begegnet. Hiufig verwendet Agamben die substantivierte Form des
Adjektivs und spricht vom Messianischen (il messianico). Das Substantiv Messias begegnet
bei Agamben iiberwiegend in einerseits religionsgeschichtlichen Verweisen (vgl. Kapi-
tel I11.1.a dieser Untersuchung), sodass etwa Sabbatai Zwi und Jesus und vor allem der
paulinische Diskurs tiber den Messias als Paradigmen begegnen konnen; andererseits
werden (vgl. Kapitel I1.3 und III.1.c) literarische Figuren als Messias-Figuren entwickelt.
Wichtiger scheint indessen das Messianische zu sein, im Sinne zunichst der Modalititen
des Lebens einer Gemeinschalft, die sich auf ein messianisches Ereignis zuriickfiihrt, in
Relation zu ihm steht oder die spezifisch messianische Berufung realisiert.3® Insofern

38  Weil die Figur des Messias in Agambens Texten theoretisch tendenziell unterbestimmt bleibt,
fragtsich, ob und inwieweit Agambens Diskurs tiber das Messianische christologisch zu rezipieren
ist. Theologisch naher liegt, so die These der vorliegenden Untersuchung, eine Rezeption im Sin-
ne einer messianischen Ekklesiologie, die auf die Bedingungen der messianischen Gemeinschaft
reflektiert. In dieser Hinsicht ist hier eine Anfrage an den Entwurf von René Dausner: Christologie
in messianischer Perspektive. Zur Bedeutung Jesu im Diskurs mit Emmanuel Levinas und Giorgio Agamben,
Studien zu Judentum und Christentum, Bd. 31, Paderborn: Ferdinand Schéningh 2016, zu adres-

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.

21


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Das Messianische

erklirt Agamben, es ginge in seinem Romerbriefkommentar darum, »die Bedeutung
des Wortes christés, d.h. »Messias¢, zu verstehen« (Zdb 29/24), fokussiert aber unmittel-
bar anschliefRend anders:

»Was bedeutet es, im Messias zu leben (vivere nel messia), was ist das messianische Le-
ben (la vita messianica)? Und welche Struktur besitzt die messianische Zeit (la struttura
del tempo messianico)? Diese Fragen, die die Fragen des Paulus sind, miissen auch die
unseren sein« (Zdb 29/24).

Wichtiger als der Messias selbst scheinen insofern das Leben im Messias und die Erfah-
rung der messianischen Zeit zu sein. Aber worauf bezieht sich dann der Terminus das
Messianische? Gegen Ende seines Romerbriefkommentars legt Agamben folgende kom-
plexe Bestimmung vor:

»Mit dem Messianischen ist —jenseits des Vor-Rechts — eine Erfahrung des Wortes an-
gezeigt, das sich —ohne denotativ an die Dinge gebunden zu sein und ohne selbst als
ein Ding zu gelten; ohne in seiner Offenheit unbestimmt aufgehoben zu sein und oh-
ne sich im Dogma zu schliefien —als reine und allgemeine Potenz des Sagens vorstellt
und das fahig ist, einen freien und unentgeltlichen Gebrauch der Zeit und der Welt zu
gewdhren« (Il messianico [...] fa segno —al di la del prediritto — verso un'esperienza della pa-
rola che — senza legarsi denotativamente alle cose né valere essa stessa come una cosa, senza
restare indefinitamente sospesa nella sua apertura né chiudersi nel dogma —si presenta come
una pura e comune potenza di dire, capace di un uso libero e gratuito del tempo e del mondo)
(Zdb151/126).

sieren: Die in den bisherigen Uberlegungen variiert angeklungene Frage lautet, wie Agambens
Uberlegungen zur messianischen Zeit mit dem messianischen Ereignis verbunden sind, was ge-
nau also, zugespitzt gesagt, das Messianische mit dem Messias zu tun hat. Ermoglicht Jesus ei-
ne spezifisch messianisch Zeiterfahrung — und wenn ja, wodurch? Dausner untersucht Agambens
Diskurs zur messianischen Zeit ausfiihrlich und verbindet messianischen Diskurs und Christologie
unter Bezug auf die Zeitphanomenologie und das messianische Subjekt, vgl. ebd., 293f; er spricht
etwa von der »Konzeption einer Christologie als einer Theologie der Zeit«, ebd., 293. Allerdings
scheint er dabei die Uberlegungen zur kontrahierten messianischen Zeit christologisch auf die
Person Jesu zu beziehen: So biete z.B. die »Zeitphdnomenologie Méglichkeiten [..], die Zeit Jesu
als ein Jenseits des Seins zu verstehen«, ebd. Indessen bezieht sich Agambens Untersuchung der
messianischen Zeit nicht auf die Zeit Jesu, sondern auf unsere Zeit, die Zeit, die wir sind oder die
uns bleibt—und entsprechend hatten Dausners Uberlegungen zur Zeitphianomenologie, vgl. ebd.,
75-97, die Struktur jeder menschlichen Erfahrung untersucht. Dies raiumt Dausner ein, wenn er,
ebd., 90, fragt: »Sind die Uberlegungen nicht charakteristisch fiir menschliche Erfahrungen iber-
haupt?« Um aber vor diesem theoretischen Hintergrund die messianische Zeit auf die Zeit Jesu
beziehen zu kdnnen, miisste Dausner klaren, was die allgemein entwickelte Zeitphdnomenologie
mit Jesus zu tun hat: Hat dieser in irgendeiner Weise messianisch privilegierte Zeiterfahrungen
gemacht? Wenn es umgekehrt um die Zeiterfahrung des messianisch glaubenden Subjekts gin-
ge, miisste theologisch ausgewiesen werden, in welcher Weise Jesus als Messias eine besondere
Zeiterfahrung erméglicht. Wenn nimlich — wie dies auch bei Agambens Uberlegungen zur ope-
rativen Zeit naheliegt — die messianische Zeit als allgemeine Struktur menschlicher Erfahrungen
entwickelt wird, bleibtihr Bezug zum Messias und zur Christologie unterbestimmt. Wenn Dausner
schreibt, dass die »messianische Zeit [..] konkret in einem Menschen« werde, ebd., 294, so wire
zu fragen, in welchem Menschen sie konkret wird: Historisch konkret in Jesus — oder jeweils jetzt
in jedem Menschen? Diesen Fragen ist weiter unten genauer nachzugehen.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.



https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

Diese Erklirung, gegen Ende des vorletzten Kapitels des Rdmerbriefkommentars for-
muliert, fasst eine Reihe von Termini zusammen, die Agamben im Kommentar unter-
sucht hat, sodass dieser in der Formulierung — mit einem Begriff, den Agamben messia-
nisch entwickelt — rekapituliert wird. Die These der vorliegenden Untersuchung lautet,
dass Agamben hier seine dichteste und ausfithrlichste, aber auch voraussetzungsreichs-
te Bestimmung des Messianischen vorlegt. Dass die Erklirung auf eine spezifische Ter-
minologie rekurriert, impliziert, dass diese Untersuchung nicht nur das Messianische,
sondern jeweils den Verweisungszusammenhang auf gerade diese Terminologie behan-
deln muss. Wenn Agamben lediglich die ersten zehn Worte des Romerbriefs kommen-
tiert, um gegen Ende seines Kommentars die zitierte Begriffsbestimmung vorzuneh-
men, versucht diese Arbeit, diese Geste gewissermafien riickwirtsgingig auszufithren
— um in ihrem Verlauf die Begriffe der Zeit (Kapitel I), der Potenz (1), des Gebrauchs
(I1L.1.f), des Vor-Rechts (111.3.b) und der Erfahrung des Wortes (IV) jenseits der Denotation
(z.B. 1.3.f) in ihrem Verhiltnis zum Messianischen zu beleuchten.

0.4  Zur rekursiven Methode der Untersuchung

Methodisch werden im Folgenden die Begrifte Messias, messianisch und das Messiani-
sche in den Texten Agambens in einer Reihe von close readings behandelt. Nur in ihrem
konkreten Gebrauch, so die Uberlegung, sind die Begriffe zu evaluieren, sodass dieser
Gebrauch moglichst nahe am jeweiligen Text nachvollzogen werden muss. Methodi-
sches Prinzip der Arbeit ist dabei ein weniger reflexives als mehr rekursives Vorgehen:*°
Die Begriffe werden nicht allgemein untersucht, sondern in ihrer Performanz, auch in
den jeweils neuen Kontexten, in die Agamben sie versetzt.*® Das beinhaltet die Re-
kursionen, die Agambens Texte anlegen, indem sie erstens auf bestimmte Traditionen
zuriickgreifen — bereits der Begriff Messias mit seiner religionsgeschichtlichen Proveni-
enz sowie die moglichen Beziige auf Walter Benjamin und wiederum dessen Rekurse
auf judische Traditionen standen dafiir. Aber Agamben rekurriert, zweitens, auch auf
Motive und Begriffe aus fritheren eigenen Texten, die in Form einer rekursiven Schleife
zum Teil anders gelesen werden. Das bedingt, drittens, dass auch diese Untersuchung im
Prozess des Nachzeichnens solcher Rekursionen selbst Rekursionen vornimmt und in
sich iiberlagernden Bewegungen variierte Interpretationen vorschligt. Auf diese Weise
soll vor allem die Ubergingigkeit exponiert werden, die Agambens Texte, so die These,
anlegen und die in der Perspektive dieser Arbeit vor allem theologische Begriffe betrifft:

39  Rekursion und Reflexion als Denkoperationen unterscheidet Avanessian, Armen: Metaphysik zur
Zeit, Leipzig: Merve 2018, 85ff; die vorliegende Untersuchung ibernimmt den Begriff Rekursion,
fasstihn jedoch anders.

40 Vgl. die Uberlegungen von Alex Murray zu einem Begriff von Kritik, der die jeweilige These durch
die Form der Prasentation performiert, vgl. Murray, Alex: Giorgio Agamben, London/New York: Rout-
ledge 2010, 6f. Kritik sei, so Murray, fiir »Benjamin, and | would suggest Agamben, [..] a form of
critical engagement that denies knowledge can be attained through approaching an object, but
instead that it emerges through the representational form«, ebd., 99. Dem ist in der vorliegenden
Untersuchung nachzugehen.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.

29


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Das Messianische

Was ein Messias, was das Messianische ist, warum moglicherweise gerade auf diese Be-
griffe rekurriert wird, ist je neu zu kliren — aber dafiir ist, wie beim Dolmetscher des
Vitellius, Zeit vonndten.

Dabei ergeben sich im Einzelnen eine Reihe von Anschlussfragen: Steht das Messia-
nische bei Agamben fiir eine Restauration, verbindet sich mit dem Riickgriff auf einen
Begriff der Tradition eine konservative Geste, ein Rekurs auf einen fritheren, idealty-
pischen Zustand? Oder beschreibt Agamben umgekehrt eine Utopie, wird eine messia-
nische Hoffnung auf Befreiung angedacht, die die gegenwirtige Welt vollkommen ver-
wandelt und bestehende Verhiltnisse umstiirzt?*' Handelt es sich bei Agambens Vor-
stellung von messianischer Erlésung, mit Scholem formuliert, um einen »Vorgang [...],
welcher sich in der Offentlichkeit vollzieht, auf dem Schauplatz der Geschichte«** —
oder geht es um eine messianische Verriickung, die, wiederum mit Scholem, alles gleich
bleiben lassen und doch indern kann?*?

Um solche Fragen anzugehen, geht die Untersuchung folgendermaflen vor: In drei
Kapiteln werden zunichst Texte Agambens, in denen die Begriffe Messias, messianisch
und das Messianische begegnen, behandelt. Dabei werden synchrone und diachrone Per-
spektive verschrinkt: Die drei Kapitel sind thematisch-konstellativ angelegt und behan-
deln das Messianische in den Kontexten der Zeitreflexion (Kapitel I), der Uberlegungen
zu Potenz und Profanitit (Kapitel 1) sowie im Hinblick auf die Frage nach dem Verhiltnis
des Messias zum Gesetz, zur Tradition und, zugespitzt, zur theologischen Tradition (Kapi-
tel I1I). Innerhalb der Kapitel sind die Texte weitgehend chronologisch angeordnet: Das
erste Kapitel beginnt mit Agambens erster Monographie Luomo senza contenuto aus dem
Jahr 1970 und der Rede von einem messianischen Stillstand und folgt dieser Denkfigur
in andere Texte. Die Uberlegungen fithren zum Begriff der Entschipfung, der im zwei-
ten Kapitel untersucht wird, in dem die literarische Figur des Schreibers Bartleby aus
Herman Melvilles gleichnamiger Erzihlung in der changierenden Deutung verschie-
dener Texte Agambens fokussiert wird. Dass Bartleby als Figur mit einem bestimmten
Verhiltnis zum Gesetz entwickelt wird, fithrt im dritten Kapitel zu einer Konstella-
tion von Texten, die eine Beziehung von Messianischem und Gesetz beschreiben. Im
Anschluss werden Agambens theologiegeschichtlich ausgerichtete Studien unter dem
Gesichtspunkt ihres Gebrauchs des Begriffs des Messianischen untersucht, wobei die
These vertreten wird, dass Agamben in ihnen implizit eine Messianologie entwickelt,

41 Soformuliert mitden beiden»Tendenzen«von Restauration und Utopie, die Gershom Scholem un-
terscheidet, wobei sich »nur aus beiden heraus [...] die messianische Idee«kristallisiere, Scholem,
Gershom: Zum Verstindnis der messianischen Idee im Judentum. Mit einer Nachbemerkung: Aus einem
Briefan einen protestantischen Theologen, in: ders.: Uber einige Grundbegriffe des Judentums, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1970, 121-170, hier 124; vgl. auch, mit Blick auf das Verhaltnis des Messianis-
mus zur Tradition, ders.: Judaica Ill. Studien zur jiidischen Mystik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973,
155f.

42 Scholem, Zum Verstandnis der messianischen Idee, 121.

43 Vgl. die Angaben Scholems bei Benjamin, Walter/Scholem, Gershom: Briefwechsel 1933-1940. Her-
ausgegeben von Gershom Scholem, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 156 sowie Kapitel I.3.a und
Il.2.e dieser Arbeit.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

die er gegen die christlich-theologische Tradition in Stellung bringt.** Den untersuch-
ten Texten liegt in unterschiedlichem Mafie die in der Einleitung bereits angedeutete
sprachphilosophische Perspektive zugrunde.* Dass alle Kapitel mit der Reflexion auf
Sprache zu tun haben, ja dass diese Reflexion einer der Kontexte der messianisch kon-
notierten Texte ist, fithrt zu einem abschlieRenden vierten Kapitel, in dem Agambens
Uberlegungen zur Performativitit, zur Erfahrung des Wortes und zum paulinischen
Begriff des Glaubens referiert werden (Kapitel IV). In dieser letzten Rekursion der Ar-
beit schliefRen sich die einzelnen Aspekte der Untersuchung zusammen, bevor Uber-
legungen zu den Resonanzriumen der spezifischen Form von Sprache, die Theologie
darstellt, folgen.

Dass die Kapitel unterschiedliche Aspekte des Messianischen behandeln, entspricht
einer weiteren These: Die Untersuchung versucht zu zeigen, dass das messianische Be-
griffsregister bei Agamben je nach Kontext gezogen oder nicht gezogen werden kann.
So kénnen seine Uberlegungen zur messianischen Berufung im Anschluss an Paulus
strukturell mit seinen Uberlegungen zur wesenhaften Werklosigkeit des Menschen im
Anschluss an Aristoteles verbunden werden; so korrespondiert die messianische Moda-
litdt der Erfordernis der Bestimmung von Philosophie; so kann die Erfahrung des Wortes
sowohl, wie zitiert, zur Bestimmung des Messianischen dienen als auch die Anfinge
der Philosophie beschreiben. Das Messianische, so die These, wird bei Agamben als
Paradigma verwendet, das anlass- und vor allem traditionsbezogen verwendet und un-
terschiedlich stark begrifflich akzentuiert wird.

Der methodische Zuschnitt korrespondiert einer weiteren Uberlegung: Moshe Idel
urteilt, dass sowohl Gesetz als auch Messias Begriffe ohne klaren Inhalt sind, deren Be-
deutung sich dndern und sich, so Idel, in unterschiedlichen Zeiten, in unterschiedli-
chen Religionen, bei unterschiedlichen Autoren, ja sogar in unterschiedlichen Texten
ein und desselben Autors jeweils verschieden darstellen kann.*® Die Begriffe Messias
oder das Messianische sind entsprechend nicht allgemein zu definieren - bereits bei
Flaubert wurde darauf hingewiesen, dass »[m]anch einer« sogar auf zwei messianische
Figuren warte. Dies diirfte strukturelle Griinde haben: Die vorliegende Untersuchung

44  Vgl. die Gberzeugende These von Adam Kotsko bei Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 121:
Demnach versuche Agamben einen Weg aus der Theologie heraus zu finden, indem er »an ex-
plicitly theologico-political notion to name the operation of suspension« verwende, niamlich den
Messianismus. Kotsko schlief3t insofern zutreffend: »There is a sense in which Agamben is actually
opposing the messianic to theology«, ebd.

45 Vgl. die Uberlegung von Alex Murray, der in Agambens Sprachphilosophie iiberzeugend Bezii-
ge zum Sein, zur Macht und zur Kreativitat von Sprache unterscheidet und insofern Ontologie/
Philosophie, Politik und Literatur als wichtigste Themen in Agambens Werk identifiziert, vgl. Mur-
ray, Agamben, 5. Von Bedeutung fiir die vorliegende Untersuchung ist die These, dass diese Berei-
che durch den Bezug auf Sprache eng verbunden sind, was auch die Uberginge zwischen ihnen
ermoglicht.

46  Vgl. Idel, Moshe: »Torah Hadashah«—Messiah and the New Torah in Jewish Mysticism and Modern Schol-
arship, in: Borso, Vittoria/Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte, Bernd (Hg.): Benjamin—Agam-
ben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabbalah, Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann 2010, 175-217, hier 175. Idel weist z.B. darauf hin, dass der Messias in rabbinischer Li-
teratur als Ausleger der Torah, in chassidischer und kabbalistischer Literatur als mystische Figur
gezeichnet werde, vgl. ebd., 176.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.

31


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Das Messianische

versteht den Messias als eine Relationsfigur, deren genaue Beschreibung abhingig vom
jeweiligen Kontext ist. Innerhalb einer Tradition und auch in Reflexion auf sie ent-
standen, hingt der Rekurs auf messianisches Denken jeweils von den konkreten Um-
stinden ab, unter denen der Messias erhofft, erwartet oder identifiziert wird, und kann
situationsbedingt je neu aufgelegt werden*” — was freilich auch fiir die vorliegende Un-
tersuchung selbst gilt. Der Begriff Messias ist insofern in gewisser Weise deiktisch oder
indexikalisch; er verweist nicht nur auf das, was in einer Situation erwartet oder erhofft
wird, sondern auch auf diese Situation selbst, auf die Relation des je Faktischen und
des Erhoftten, oder auch: des je Faktischen und des messianisch konnotiert Méglichen.
Dabei erscheint das Messianische nicht nur formal als Denkfigur einer Relation — und
zwar in der doppelten Perspektive einer Relation auf die Tradition, der dieser Begriff je
entnommen wird, ebenso wie der Situation, in der dieser Rekurs stattfindet —, sondern
es steht bei Agamben, so die im Folgenden zu begriindende These, auch material fiir ei-
ne bestimmte Relation, die als deaktivierende oder entschopfende Relation zum Faktischen
gefasst werden kann.

Im Hintergrund steht bei der itberwiegend hermeneutisch-philologisch vorgehen-
den Untersuchung der Texte Agambens die theologische Perspektive, die sie auch als Pa-
radigmen fir den Gebrauch theologischer Begriffe liest: Denn der Frage, welchen Ge-
brauch Agamben von theologischen Begriffen macht, entspricht die Frage, welchen Ge-
brauch Theologie von ihnen macht. Dieser Perspektive gemif} sind die Kapitel nicht nur
thematisch geordnet, sondern so angelegt, dass die in ihnen jeweils zu untersuchende
Konstellation von Texten auch ein bestimmtes Verhiltnis zu Theologie sichtbar macht:
Im ersten Kapitel geht es um ein paradigmatisches Verhiltnis, das die messianische Zeit
als Paradigma der historischen Zeit liest. Im zweiten Kapitel stellt sich die Frage, ob die
Profanitit einen religions- oder mindestens transzendenzkritischen Impetus beinhal-
tet. Hier geht es vor allem um die paradoxen Zuordnungen, die Agamben soteriologisch
mit der Rede von einer Rettung durch Unrettbarkeit und offenbarungstheologisch mit
der Rede von einer Offenbarung vornimmt, die das Nichts aller Dinge offenbart. Diese
Zuordnungen konnen, so die These, als Realisierungen des paulinischen Als-ob-nicht ge-
lesen werden, das die Texte in dieser Hinsicht performieren. Im dritten Kapitel sind vor
allem Agambens theologiegeschichtliche Untersuchungen einschligig, in denen er den
Messianismus als Grenzvorstellung innerhalb einer religiésen Tradition entwickelt und
entsprechend der christlich-theologischen Tradition eine Messianologie entgegensetzt,
die dekonstruktiv eine andere Form von Theologie andeutet.

Theologisch gehért zum methodischen Aufriss ein weiterer Aspekt: Gerade fiir den
Begrift Messias stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis von jidischer und christlicher
Theologie in den Texten Agambens. Ob dessen Zugriff auf die Tradition eher jiidisch

47  Vgl. die Formulierung Hans Blumenbergs: »Was jeweils das VerheifRungsvolle ist und sein kann,
héngt also ab von dem Zustand, den zu verlassen nur dem groflen Heilbringer zuzutrauen ist. Das
Messianische ist so relativ wie alle Absolutismen, in denen Endgiiltigkeiten der Befriedung und
Erfilllung gedacht werden sollen«, Blumenberg, Hans: Matthduspassion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
92018, 269. Vgl. auch Scholems Uberlegung, der Messianismus stamme »aus einer historischen
Vision und der historischen Erfahrung und vor allem aus dem Gegenbild zu dieser Erfahrung in
der Imagination der Juden, Scholem, Judaica lll, 154.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0. Einleitung

oder eher christlich konturiert ist, wurde in der Sekundirliteratur verschiedentlich dis-
kutiert. Um zunichst nur zwei kontrire Beispiele zu nennen: Der katholische Theologe
René Dausner bezeichnet Agamben neben Levinas explizit als »jiidische[n] Denker«*®
— fiir die Philosophin Petra Gehring steht Agamben umgekehrt »keineswegs in der jii-
dischen Tradition, sondern ist durch und durch katholisch geprigt«*®. In der vorlie-
genden Untersuchung soll jeweils am Text evaluiert werden, welche Verbindungen von
jiudisch- und christlich-theologischen Traditionen Agamben vornimmt. Dabei lautet die
These, dass sein messianischer Diskurs eine Uberlagerung verschiedenster Traditionen
vornimmt und an einem Messianismus als Paradigma menschlichen Handelns arbeitet, das
entsprechend nicht religios funktioniert, sondern binire Zuordnungen in Richtung ei-
ner messianischen Praxis, einer Art Lebens-Form, iiberschreitet.’® Dem entspricht zu-
mal Agambens messianisch orchestrierte Kritik der christlich-theologischen Tradition.

48  Dausner, Christologie, 353; Dausner spricht auch von der »je eigenen judischen Tradition« von Le-
vinas und Agamben, ebd., 98, oder einer »Auseinandersetzung mit diesen jidischen Positionenc,
353.

49  Gehring, Petra/Hartung, Gerald/Lettow, Susanne: Meisterdenker Agamben? Stellungnahmen von Petra
Gehring, Gerald Hartung und Susanne Lettow, zitiert nach: https://www.information-philosophie.de
/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60 (Abruf: 28.3.2019). Vgl. die Ein-
schiatzung von Brumlik, Micha: Postmodern Views of the Founder of Christianity, in: Borso, Vittoria/
Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte, Bernd (Hg.): Benjamin — Agamben. Politik, Messianis-
mus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabbalah, Wirzburg: Kénigshausen & Neumann 2010, 243-
253, hier 249, der Agamben als Christen bezeichnet, der Paulus mit christlichem Vorverstandnis
liest. Auf dieser Linie ldsst sich auch Vivian Liskas Rede von einer Art Christianisierung jidischer
Texte bei Agamben einordnen:»Dass Benjamins Denken dabei—und sei es oft nur um ein Geringes
— christologisch zurechtgeriickt wird, um zuletzt auch Kafka zum Pauliner werden zu lassen, ge-
hortzu den bedenklicheren Gesten in Agambens Oeuvre, Liska, Vivian: Als ob nicht. Messianismus in
Giorgio Agambens Kafka-Lektiiren, in: Bockelmann, Janine/Meier, Frank (Hg.): Die gouvernementa-
le Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agambens, Miinster: Unrast-Verlag 2007, 75-89,
hier78. An anderer Stelle hebt Liska Agambens Kritik an bestimmten Formen des Christlichen, zu-
gleich aber seine grofSere Differenz zu jidisch inspiriertem messianischem Denken hervor: »[T]he
distance he takes from the messianic theories developed my modern Jewish thinkers from Gers-
hom Scholem to Jacques Derrida is more elaborated in his writings«, Liska, Vivian: The Messiah
before the Law. Giorgio Agamben, Walter Benjamin and Kafka, in: Borso, Vittoria/Morgenroth, Claas/
Solibakke, Karl/Witte, Bernd (Hg.): Benjamin — Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Poli-
tics, Messianism, Kabbalah, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2010, 159-174, hier 161. Claire
Colebrook und Jason Maxwell deuten sogar die Moglichkeit an, Agambens Texte mit »conserva-
tive Catholic nostalgia« zu verbinden, was nur durch genaue Lektiire verhindert werden kénne,
Colebrook, Claire/Maxwell, Jason: Agamben, Malden, Massachusetts: Polity Press 2016, 92.

50 Vgl. die Einschatzung von Wohlfahrt, Nihilistischer Messianismus, 143, dass Agambens Rémer-
briefkommentar»die tbliche Alternative zwischen einem jidischem und einem christlichem Mes-
sianismus abbauen will«, was Wohlfahrt als einen »suggestiven aber problematischen Entwurf,
ebd., qualifiziert. Die vorliegende Arbeit liest Agambens Messiasdiskurs weniger als Abbau einer
Alternative zwischen jidischem und christlichem Messianismus etwa in Richtung eines universa-
leren religiésen Messianismus, sondern als Uberschreitung der verschiedenen aufgerufenen Tra-
ditionen auf eine Praxis hin, die letztlich weder eigentlich jidisch noch christlich, aber von unter
derVoraussetzung eines bereits geschehenen messianischen Ereignisses gelesenenjidischen Tra-
ditionen inspiriert, entwickelt wird. Vgl. nochmals die Rede von einer Juxtaposition jidischer wie
christlicher Motive bei Durantaye, Agamben, 415; von einem »merkwiirdigen Gemisch« sprechen
Colebrook/Maxwell, Agamben, 93, Ubersetzung: HR.

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.

33


https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60

https://dol.org/10:14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

