
0. Einleitung

0.1 Intonation: »Sein Dolmetscher brauchte einen Augenblick
für die Antwort«

Während des Festmahls des Herodes Antipas, das mit der Enthauptung des Jochana-

an enden wird, entspinnt sich – so schildert es Gustave Flaubert in seiner Erzählung

Hérodias – eine theologische Diskussion:1 Der Tetrarch liegt gemeinsam mit Prokonsul

Lucius Vitellius und dessen Sohn, dem späteren Kaiser Aulus Vitellius, zu Tisch. Aber

die Aufmerksamkeit des Herodes ist nicht exklusiv auf seine direkten Tischgenossen

gerichtet – denn an den Nachbartischen, gerade in Hörweite, wird Anderes verhandelt.

Dort kommt die Rede unter anderem auf einen »gewisse[n] Jesus …«2, einen Wunder-

täter: Jakob, einer der Gäste, berichtet, wie Jesus seine Tochter geheilt habe, ohne sie

auch nur angesehen zu haben. Aber wie soll das zugegangen sein? Steht dieser gewisse

Jesus mit Dämonen im Bunde, heilt er mit Kräutern, ist er lediglich ein Scharlatan?

Jakob soll Beweise für dessen Macht beibringen.

Die Antwort, die Flaubert ihn geben lässt, unterbreitet jedoch kein direktes Argu-

ment für Jesu Macht, Wunder zu wirken. Vielmehr führt Jakob in Form einer Frage

einen speziellen Begriff zur Identifizierung Jesu ein: »Er krümmte die Schultern, und

mit leiser Stimme, langsam, wie erschrocken über sich selbst: ›Wisst ihr es nicht, er ist

der Messias?‹«3. Ganz überzeugend scheint die Anwendung des TitelsMessias auf Jesus

für die Anwesenden jedoch nicht zu sein – zumal der Begriff nicht allen bekannt ist

und zunächst geklärt werden muss. Diese Begriffsklärung beansprucht, so vermerkt

Flaubert, eine kurze Zeit: »Die Priester schauten einander an; und Vitellius verlang-

1 Vgl. Flaubert, Gustave:Drei Geschichten.Herausgegeben und aus dem Französischen neu übersetzt

von Elisabeth Edl, München: dtv Verlagsgesellschaft 2019, 109-159.

2 Flaubert, Drei Geschichten, 145; im französischen Original heißt es: »Un certain Jésus …«, Flaubert,

Gustave: Trois Contes. Préface de Michel Tournier. Édition établie et annotée par Samuel S. de Sacy,

Paris: Éditions Gallimard 2007, 170.

3 Flaubert, Drei Geschichten, 146; »Vous ne savez donc pas que c’est le Messie?«, Flaubert, Trois

Contes, 172.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Das Messianische

te eine Erklärung des Ausdrucks. Sein Dolmetscher brauchte einen Augenblick für die

Antwort«4.

Es ist eine solche Zeitspanne – ein Augenblick (minute) wie der, den der Dolmet-

scher des Vitellius für seine Antwort benötigt –, die in der vorliegenden Untersuchung

zur Debatte steht. Auch diese Untersuchung bemüht sich um eine Klärung des Be-

griffs Messias und um eine Evaluation seines Gebrauchs; dabei konzentriert sie sich

auf ein begrenztes Corpus von Texten, nämlich die Schriften des italienischen Philoso-

phen Giorgio Agamben. Der Hinweis auf die Zeitspanne, die der Erklärung des Begriffs

vorausgeht, wird in der Untersuchung ebenfalls aufgenommen: Dies einerseits mate-

rialiter, weil Agamben in mehreren Texten zeitphilosophische Überlegungen vorlegt,

die zum Teil explizit messianisch orchestriert sind und im ersten Kapitel dieser Arbeit

untersucht werden; dies andererseits aber auch, weil damit formal die Frage nach der

zeitlichen Dimension des hermeneutischen Prozesses gestellt wird.

Flauberts Erzählung referiert intradiegetisch5, auf der Ebene der Erzählung, eine

Bestimmung des BegriffsMessias – möglicherweise die Antwort des Dolmetschers, die

den Ausdruck für die beim Festmahl Anwesenden klärt: »So nannten sie einen Befreier,

der sollte ihnen die Macht bringen über alle Habe und die Herrschaft über alle Völ-

ker. Manch einer behauptete sogar, es müsse mit zweien gerechnet werden. […] und

seit Jahrhunderten erwarteten sie ihn, in jeder Minute«6. Ein Messias ist nach dieser

Bestimmung ein Befreier, durchaus mit politisch-herrschaftlicher Konnotation, dessen

Erwartung auf eine lange Tradition gründet. Einlinig ist diese Tradition indessen nicht:

Auch die Erwartung zweier messianischer Figuren wird genannt, eine Auffassung, die

auch bei Agamben aufgerufen wird (vgl. unten Kapitel III.1.c.c). In der sich bei Flaubert

anschließenden theologischen Diskussion nennen die anwesenden Priester Kriterien

zur Identifikation des Messias: So dessen Davidsohnschaft und sein spezifisches Ver-

hältnis zum Gesetz, ein Aspekt, der in dieser Untersuchung ebenfalls zu diskutieren

ist (vgl. Kapitel III.1). Beide Bedingungen, so argumentieren die Priester, erfüllt Jesus,

der Sohn eines Zimmermanns, der das Gesetz nicht etwa bestätige, sondern angrei-

fe, nicht.7 Für Flauberts Textregie besonders wichtig dürfte das dritte der genannten

Kriterien sein: die Erwartung, dass dem Kommen des Messias die Wiederkunft Elias

vorausgehen werde – aber ist Elia tot, ist er lediglich verschwunden, ist er auferstan-

den?8

Zu welchem Ergebnis die Diskussionen kommen, schildert Flaubert nicht; die theo-

logischen Gespräche setzen sich während des Festmahls fort. Möglicherweise hat die

4 Flaubert, Drei Geschichten, 147; »Tous les prêtres se regardèrent ; et Vitellius demanda l’explication

du mot. Son interprète fut une minute avant de répondre«, Flaubert, Trois Contes, 172.

5 Mit demBegriff vonGenette, vgl. Genette, Gérard:Die Erzählung. 3., durchgesehene und korrigierte

Auflage, Paderborn: Wilhelm Fink 2010, 147-150.

6 Flaubert, Drei Geschichten, 147; »Ils appelaient ainsi un libérateur qui leur apporterait la jouissance

de tous les biens et la domination de tous les peuples. Quelques-unsmême soutenaient qu’il fallait

compter sur deux. […] et, depuis des siècles, ils l’attendaient à chaque minute«, Flaubert, Trois

Contes, 172.

7 Vgl. Flaubert, Drei Geschichten, 147.

8 Vgl. Flaubert, Drei Geschichten, 147.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 13

Debatte um den Begriff Messias und haben die Kriterien zur Bewertung eines messia-

nischen Anspruchs in Flauberts Erzählung die textstrategische Funktion, die Paralle-

lisierung von Elia und Jochanaan anzudeuten, mit dessen Enthauptung nicht nur das

Festmahl, sondern auch die Erzählung enden wird. Gerade so aber kann die intradie-

getische Bestimmung des Ausdrucks Messias diesen Begriff auch den Leser:innen ins

Gedächtnis rufen, oder, präziser: genau die Aspekte des Begriffsinhalts unterstreichen,

die Flaubert ausgestalten wird. Immerhin über-setzt auch Flauberts Erzählung die bi-

blische Szenerie, überbrückt Zeitspannen, aktualisiert die verwendeten Begriffe für ein

Publikum, dem sie nicht unbedingt geläufig sind – und erklärt sie, wie der Dolmetscher

des Vitellius.9Wichtiger ist, dass auch die vorliegende Arbeit, die Flauberts literarischen

Text zu Beginn einer fundamentaltheologischen Untersuchung der Verwendung der Be-

griffe »Messias«, »messianisch« oder »das Messianische« im Werk eines italienischen

Philosophen zitiert, eine solche Über-setzung vornimmt und Zeitspannen überbrückt.

Damit unterstellt sie einen Zusammenhang, der den Begriff Messias als eine Art ter-

minologischen Vektor zur Verbindung der verschiedenen Texte versteht. Flaubert klärt

den Begriff für seine Erzählung unter Verweis auf den religionsgeschichtlichen Hin-

tergrund und eine theologische Kriteriologie. Aber welche Erklärung geben die Texte

Agambens für die Begriffe Messias, messianisch oder das Messianische?

Die Geste, eine Untersuchung zu Agamben mit einem Flaubert-Zitat zu eröffnen,

führt nicht nur zur Frage nach der je konkret zu evaluierenden Bestimmung des Be-

griffs, sondern auch zur Frage nach seinem Gebrauch: Ist es überhaupt weiterführend,

eine theologische Arbeit mit dem Verweis auf die Begriffsverwendung in einem lite-

rarischen Text zu beginnen – es sei denn, diese Geste wäre durch Agambens häufige

Verweise auf literarische Texte bereits gerechtfertigt?10 So oder so suggeriert die Kon-

stellation der Erzählung von 1877 mit den zwischen 1970 und 2019 publizierten philoso-

phischen Texten Agambens innerhalb einer theologischen Untersuchung auch eine min-

destens am Begriff Messias vermittelte Übersetzbarkeit von Textsorten. Kann man also

für eine theologische Rezeption voraussetzen, dass der BegriffMessias bei Agamben als

theologischer Begriff gebraucht wird? Oder verbindet sein Gebrauch eine Bestimmung

mit dem Begriff, für deren theologische Erklärung, nochmals, ein Augenblick der Über-

setzung nötig wäre? Und ist die Qualifizierung als theologischer Begriff für den Messi-

astitel überhaupt zulässig, insofern bereits die Perspektivierung dieser Untersuchung

eine bestimmte Interpretation der auch und zumal begriffsgeschichtlich einschlägigen

politischen Aspekte des Begriffs impliziert?11 Grundsätzlicher gefragt:Wasmacht einen

9 Vgl. die Passage in einem Brief Flauberts an Iwan Turgenjew, in dem er explizit auf Erklärungen für

das französischsprachige Publikum hinweist: »Denn ich habe mich auf ein kleines Werk eingelas-

sen, das nicht kommod ist – wegen der Erklärungen – die der französische Leser braucht«, zitiert

nach: Flaubert, Drei Geschichten, 207.

10 Vgl. für Verweise auf Flaubert bei Agamben beispielsweise MoI 17, 26, 32f oder S 255.

11 Damit ist ein Moment verbunden, das in dieser Arbeit mit ihrem Fokus auf die Texte Agambens

nicht untersuchtwerden kann: Für denBegriffMessiasgibt es ein unabsehbar reichhaltiges Tableau

von Bezügen, eine Fülle von Übersetzungen in unterschiedlichste Kontexte mit unterschiedlichs-

ten Strategien und Referenzen. Vgl. aus der Fülle der Beispiele einen Text, der gegenüber Flaubert

Kontext undPragmatik variiert: Der französischeKomponist GérardGrisey beendet im Jahr 1978 ei-

nen Vortrag zu den ästhetischen Grundlagen seiner kompositorischen Arbeit mit einemAbschnitt

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Das Messianische

theologischen Begriff überhaupt zu einem theologischen Begriff? Gibt es eine spezifi-

sche Performativität, die seineTheologizität verbürgen würde? Dass Flaubert den Begriff

Messias verwendet, ist durch das setting seiner Erzählung und ihren biblischen Bezug

nahegelegt – aber warum gebraucht Agamben diesen Begriff? Welche Referenzen, wel-

che Kontexte ruft er implizit oder explizit auf, welche textuellen Strategien sindmit ihm

verbunden? Ist der Begriff Messias in seinen Texten theologischer Begriff – oder wird

er es erst in der Rezeption? Und welcher Gebrauch, welche Performativität, wäre dafür

nötig?Wie zu zeigen ist, istGebrauch ein zentraler Terminus der Philosophie Agambens,

der, als Übersetzung des paulinischen Begriffs der chrēsis, auch messianisch konnotiert

ist (vgl. unten Kapitel III.1.f.a);12 auch den Begriff der Performativität diskutiert Agam-

ben, unter anderem in seinem Kommentar zum Römerbrief (vgl. Kapitel IV.1). Wäre

dann einmessianischer Gebrauch des BegriffsMessias denkbar? Und können Konturen ei-

ner Art messianischer Performativität bestimmt werden? Im Folgenden sollen die damit

angedeuteten Fragen an einem Text Agambens präzisiert werden, der beinahe genau

100 Jahre nach Flauberts Erzählung publiziert wurde.

0.2 Messianische Zeit, Profanität und Sprache – am Ort der Krippe

Giorgio Agambens erstmals 1978 erschienenes drittes Buch Infanzia e storia. Distruzio-

ne dell’esperienza e origine della storia13 enthält einen kurzen und dichten Kommentar zu

unter dem Titel »Messias«, den er mit einer ironischen Selbstbeschreibung eröffnet: »Ich bin kein

Messias, falls Sie es noch nicht bemerkt haben«, Grisey, Gérard: Zur Entstehung des Klanges…, in:

Thomas, Ernst (Hg.): Ferienkurse ’78 (Darmstädter Beiträge zur Neuen Musik 17), Mainz: Schott

1978, 73-79, hier 78. Auch hier ist, anders gewendet und in kritischer Absetzung zur Tradition der

seriellen Musik, ein gewisser Bezug zu einem Gesetz, zu ästhetischer Normativität denkbar – im-

merhin hält Grisey diesen Vortrag inDarmstadt. Dabei spielt er zugleichmit der Performanz seiner

eigenen Geste. Vor allem aber fehlt der Augenblick zur Erklärung des Begriffs: Grisey rechnet da-

mit, dass man weiß, was ein Messias ist. Vgl. für eine gänzlich andere Übersetzung z.B. die Studie

von Ludolf Herbst zum Charisma Adolf Hitlers: Herbst, Ludolf: Hitlers Charisma. Die Erfindung ei-

nes deutschen Messias, Frankfurt a.M.: S. Fischer 2010; Herbst weist darauf hin, dass Rudolf Heß in

Hitler als »Religionsersatz« den »sehnsüchtig erwarteten Messias«, ebd., 144, gesehen habe.

12 Vgl. bereits hier Agambens Überlegungen zu einem profanierenden Gebrauch bei PR 70-91 sowie

die beiden Teilbände von Band IV des Homo-sacer-Projektes: Altissima Povertà. Regole monastiche e

forma di vita von 2011 und L’uso dei corpi von 2014. Die vorliegende Untersuchung schlägt vor, den

anderen oder profanierendenGebrauch in Agambens Texten als selbstreferenzielle Strategie zu ent-

wickeln: Einen derartigen Gebrauch beschreiben Agambens Texte nicht nur, sie performieren ihn

auch. Nach einem neuen Gebrauch der Theologie, so der Untertitel ihrer Sammlung luzider Aufsätze

zu Agamben, suchen im Übrigen Colby Dickinson und Adam Kotsko, vgl. Dickinson, Colby/Kotsko,

Adam: Agamben’s Coming Philosophy. Finding a New Use for Theology, London/New York: Rowman &

Littlefield 2015.

13 Die deutscheÜbersetzung erschien unter demTitelKindheit undGeschichte.Zerstörungder Erfahrung

und Ursprung der Geschichte. Aus dem Italienischen von Davide Giuriato, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2004; aus dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle KuG und Seitenangabe im Fließtext zi-

tiert. Das italienische Original wird zitiert in der Ausgabe Infanzia e storia.Distruzione dell’esperienza

e origine della storia, Turin: Giulio Einaudi 21979; Seitenangaben nach dem Schrägstrich verweisen

auf diese Ausgabe.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 15

einem Motiv der christlichen Tradition. Nach vier thematisch wie terminologisch ver-

bundenen Essays folgen nämlich unter dem Haupttitel Fabel und Geschichte Agambens

Überlegungen zurKrippe (Fiaba e storia. Considerazioni sul presepe) (KuG 175-183/129-136). An-

ders als bei Flaubert begegnet das SubstantivMessias in diesem Text nicht und auch eine

Identifizierung Jesu als Messias wird nicht explizit vorgenommen; stattdessen wird das

Adjektivmessianischmehrfach gebraucht. Dass dieser Begriff im Text, wiederum anders

als bei Flaubert, nicht eigens bestimmt wird, ist aus theologischer Perspektive zunächst

nicht problematisch – immerhin liegt nach christlich-theologischemVerständnis in der

Tat ein Messias in der Krippe. Allerdings wird der Begriff messianisch auf eine kompli-

zierte Art verwendet, die die theologische Perspektive verunklart und die Interpretation

des Textes changieren lässt.

Bereits der Kombination von Haupt- und Untertitel korrespondieren zwei mögliche

Lektüreperspektiven: Einerseits verwendet der Text die Begriffe Fabel undGeschichte, die

Agamben in Kindheit und Geschichte an anderer Stelle sprachphilosophisch bestimmt,

und illustriert ihr Verhältnis am Paradigma der Krippe. In diesem Sinn nimmt der Text

Motive des Buches auf und veranschaulicht sie rekombiniert in anderem Kontext. An-

dererseits sind die – mit dem Untertitel – Überlegungen zur Krippe auch als ikonologi-

sche Interpretation eines religiösen Motivs unter Verwendung der an anderer Stelle

philosophisch plausibilisierten Begrifflichkeit deutbar: Der Status des Motivs der Krip-

pe changiert mit der Perspektive. Dass eine Bemerkung Agambens in dem Kindheit und

Geschichte beschließenden Programm für eine Zeitschrift (KuG 185-198/137-148) eine weitere

Interpretationsperspektive erschließt, wird weiter unten diskutiert (vgl. Kapitel I.2.g).

Dass die Krippe unter Rückgriff auf die in einem anderen Text exponierten Begrif-

fe Fabel und Geschichte interpretiert werden kann, führt zur Frage zurück, ob und wie

einzelne Texte anhand der verwendeten Terminologie verbunden werden können, hier

konkret: in welchemMaße Begriffe, Motive oder mehrfach verwendete Zitate in Agam-

bens Texten jeweils im Rekurs auf andere Texte mit den gleichen Begriffen, Motiven

oder Zitaten gelesen werden können. Diese Untersuchung schlägt methodisch vor, sol-

che Bezüge als textuelle Vektoren zu verstehen. Vom vorliegenden Text aus bieten sie

mehrfach dimensionierte Verweisungszusammenhänge an: Verweise erstens auf andere

Texte Agambens, in denen die entsprechenden Begriffe, Motive oder Zitate in anderen

Kontexten und für andere Kontexte gebraucht werden; zum Teil werden die gleichen

Begriffe dabei anders verwendet, zum Teil analoge Motive begrifflich anders gefasst.

Verweise zweitens auf Texte der philosophischen oder – im Fall der Krippe – religiösen

Tradition, die Agamben, so die These, gerade durch die Form der von ihm angeleg-

ten Verweisungszusammenhänge neu zur Diskussion stellt. Verweise drittens auf den

Raum, der sich in undmit der Rezeption von Agambens Texten aufspannt undmit dem

die Texte in der Performanz ihrer Argumentation rechnen dürften. Die vorliegende Ar-

beit versucht, diese Übergängigkeit zwischen verschiedenen Räumen nachzuzeichnen14

14 Der Begriff Raum bezieht sich hier zunächst auf strukturelle Relationen wie die beschriebenen

und heuristisch als Vektoren bezeichneten, die Agambens Texte je nebeneinander ermöglichen,

aber auch, wie untenmethodologisch argumentiert wird, durchführen. Dabei bezieht sich der Be-

griff nicht lediglich auf die räumlich vorstellbaren Übergänge, die Verschiebungen oder auch Verrü-

ckungen, sondern auch auf die metaphorischen Anschlüsse einer Öffnung von Räumen eines frei-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Das Messianische

– also, mit zwei Denkfiguren, die im Laufe der Untersuchung zu diskutieren sind, die

Potenz der Begriffe zu validieren und die Verrückungen zu kartographieren, die sie vor-

nehmen oder ermöglichen. In ihrer methodischen Ausrichtung lässt sich die Arbeit von

dieser formalen Überlegung leiten und präzisiert sie material: Sie untersucht die Be-

griffeMessias,messianisch und dasMessianische im Hinblick erstens auf ihren Gebrauch in

Texten Agambens, zweitens auf die Texte und Traditionen, auf die Agamben sich expli-

zit oder implizit bezieht, und drittens auf die Performativität der Texte, mithin auf die

Anschlussstellen, die sie in einen Rezeptionsraum überschreiten lassen.

Wie also wird das Adjektiv »messianisch« (messianico) in Agambens Text über die

Krippe gebraucht, welche Referenzen sind denkbar, auf welche Quellen beruft er sich

– und welche Deutung legen die sprachphilosophisch konturierten Begriffe Fabel und

Geschichte aus dem Haupttitel nahe? Das Adjektiv messianisch wird im Text insgesamt

fünfmal verwendet, wobei eine konkrete Identifikation Jesu als Messias ausbleibt: Die

Rede vom »messianischen Ereignis der Erlösung« (eventomessianico della redenzione) (KuG

181/134) oder der »Historizität, die durch die messianische Geburt in die Welt tritt« (sto-

ricità che avviene al mondo attraverso la nascita messianica) (KuG 182/135), verweisen zwar

auf Jesus, allerdings ohne ihn eigens zu nennen. Über dieses Ereignis hinaus können

im Text auch Zeiten messianisch qualifiziert werden: So der »messianisch[e] Augen-

blick« (istante messianico) (KuG 177/131) des Übergangs von Fabel und Geschichte, die

»messianisch[e] Nacht« (notte messianica) (KuG 179/133) und das »messianisch[e] Intervall

zwischen zwei Augenblicken« (intervallo messianico fra due istanti) (KuG 180/133), das die

Krippe darstellt. Messianisch ist im Text über die Krippe demnach auch eine mögliche

Charakterisierung von Zeiträumen. Gibt es dafür eine mögliche Erklärung, zunächst

mit Blick auf andere Texte Agambens?

In Kindheit und Geschichte wird der Begriff messianisch auch in einem weiteren und

zwar signifikanterweise einem zeitphilosophischen Text verwendet. Allerdings ist die-

se mögliche Referenz innerhalb von Agambens Buch keine explizit christlich-theolo-

gische, weil sie wiederum auf einen anderen Text verweist: In Zeit und Geschichte. Kri-

tik des Zeitpunkts und des Kontinuierlichen (Tempo e storia. Critica dell’istante e del continuo)

(KuG 129-152/89-107) rekurriert Agamben auf Benjamins Thesen Über den Begriff der Ge-

schichte. In ihnen habe Benjamin, inspiriert von der gleichen »jüdisch-messianische[n]

en Gebrauchs oder, für diese Untersuchung noch wichtiger, das über Benjamin vermittelte Bild

des Eintritts des Messias durch eine Pforte. Wenn schließlich Vektoren auch als Pfeilspitzen dar-

gestellt werden können, so ergibt sich ein metaphorischer Verweis auch auf Benjamins Bild der

unterschiedlichen Pfeilrichtungen aus dem Theologisch-politischen Fragment. Auf räumlich konno-

tierte Übergänge weist Vittoria Borsò hin, wenn sie über Agambens Idee der Prosa schreibt, dass in

diesem Buch »die Schrift als ein großer Übergangsraum inszeniert« werde, Borsò, Vittoria: Benja-

min – Agamben. Biopolitik und Gesten des Lebens, in: dies./Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte,

Bernd (Hg.): Benjamin – Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabba-

lah, Würzburg: Königshausen & Neumann 2010, 35-48, hier 43. Borsò bezeichnet Idee der Prosa

als einen »immanente[n] Raum der Übergänge«, ebd., und weitet die Perspektive im Anschluss

mit der These: »Agambens gesamtes Oeuvre sollte als Übergangsraum gelesen werden«, ebd., 44.

Diesen Gedanken nimmt die vorliegende Arbeit auf. Vgl. zu Agambens topologischem Denken

ausführlicher z.B. Schössler, Franziska: Raum und Bild bei Giorgio Agamben. Zur Poetologie seiner po-

litischen Theorie, in: Geulen, Eva/Kauffmann, Kai/Mein, Georg (Hg.): Hannah Arendt und Giorgio

Agamben. Parallelen, Perspektiven, Kontroversen, München: Wilhelm Fink 2008, 293-304.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 17

Intuition« (intuizione messianica dell’ebraismo) (KuG 147/104) wie Kafka, der Zeitvorstel-

lung eines homogenen Kontinuums einzelner Zeitpunkte einen »messianischen Still-

stand der Ereignisse« (arresto messianico dell’accadere) (KuG 148/104) entgegengesetzt. So

sei die »messianische Zeit des Judentums« (tempo messianico dell’ebraismo) (KuG 148/104)

bei Benjamin Vorbild einer anderen Vorstellung von Geschichte geworden. Die Denkfi-

gur eines – erstens –messianisch konnotierten Stillstandsmit – zweitens – Bezug zum

Geschichtsbegriff wird auch in den Überlegungen zur Krippe aufgerufen:15 In der Krippe

steht, so Agamben,

»die Zeit still. Aber sie steht nicht in der Ewigkeit des Mythos und der Fabel still, son-

dern im messianischen Intervall zwischen zwei Augenblicken: Das ist die Zeit der Ge-

schichte« (il tempo si è fermato, ma non nell’eternità del mito e della fiaba, ma nell’intervallo

messianico fra due istanti, che è il tempo della storia) (KuG 180/133).

Wie ersichtlich gibt die deutsche Übersetzung sowohl »arresto« (KuG 148/104) als auch

»il tempo si è fermato« (KuG 180/133) mit »Stillstand« oder »stillstehen« wieder und sug-

geriert damit einen terminologischen Zusammenhang, der im italienischen Original

lediglich als motivischer Bezug besteht. Folgt man indessen dieser Linie, so dürfte die

messianisch angehaltene Zeit, die im Text über die Krippe als Zeit der Geschichte figu-

riert, in der Dramaturgie von Agambens Buch mit dem messianischen Stillstand der

Ereignisse in Benjamins Thesen Über den Begriff der Geschichte korrespondieren – und

könnte mithin auch das messianischeMoment in beiden Texten korrelieren.16 Darüber

hinaus ist die Denkfigur des Stillstands als Verweis auf Benjamins Begriff der Dialektik

im Stillstand deutbar, den Agamben in einem weiteren Text aus Kindheit und Geschichte

aufruft: Das italienische Original von Der Prinz und der Frosch. Das Problem der Methode

bei Adorno und Benjamin (Il principe e il ranocchio. Il problema del metodo in Adorno e in Benja-

min) (KuG 153-174/109-127) verwendet Benjamins deutschen Begriff in der Übersetzung

»dialettica immobile«17, die nicht direkt auf den messianischen Stillstand (arresto messia-

nico) verweist; umso wichtiger dürfte allerdings sein, dass Agamben in seinem im Jahr

2000 publizierten Römerbriefkommentar18 die »Dialektik im Stillstand« als »dialettica

in arresto«19 übersetzt, diesen terminologischen Bezug also herstellt. Der motivischen

15 Für die Verbindung der Texte steht außerdem der in Zeit und Geschichte entwickelte Begriff der

»Kairologie« (cairologia), KuG 152/107, der im Krippentext in der Fügung »kairologisches Ereignis«

(evento cairologico), KuG 182/135, wieder aufgenommen wird.

16 Vgl. dazu ausführlicher Kapitel I.2 dieser Untersuchung sowie bereits hier die »messianisch[e]

Stillstellung des Geschehens« aus Benjamins These XVII, Benjamin, Walter: Über den Begriff der

Geschichte, in: ders.: Gesammelte Schriften I. Herausgegeben von Rolf Tiedemann und Hermann

Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, 691-704, hier 703.

17 Agamben, Infanzia e storia, 127, vgl. auch ebd., 145, sowie in der deutschen Übersetzung KuG 174

und 195.

18 Die deutsche ÜbersetzungDie Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zumRömerbrief. Aus dem Italienischen

von Davide Giuriato, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, wird im Folgenden mit der Sigle Zdb und

Seitenangabe im Fließtext zitiert. Seitenangaben nach dem Schrägstrich verweisen auf die italie-

nische Ausgabe Il tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani, Turin: Bollati Boringhieri

2000 (Nachdruck: 2018).

19 Agamben, Il tempo che resta, 135, vgl. in der deutschen Übersetzung Zdb 162.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Das Messianische

Konstellation dieser und einer Reihe weiterer Texte ist im ersten Kapitel dieser Unter-

suchung nachzugehen.

Liest man den Krippentext vor diesem Hintergrund, so lässt sich das Problem der

Referenz zuspitzen. Denn wenn Agamben tatsächlich Benjamins Begriffmessianisch auf

die Deutung der Krippe appliziert, so stellt sich die Frage nach der Artikulation von jü-

dischem und christlichem Messiasbegriff: Wird durch die messianische Interpretation

der Krippe eine Art ›Christianisierung‹ eines jüdischen Begriffs vorgenommen – oder

wird, umgekehrt, ein Topos der christlichen Tradition unter Rückgriff auf Benjamin

messianisch gedeutet, wobei die theoretische Valenz der traditionell-christlichen In-

terpretation gar nicht aufgerufen würde? Oder kreieren die Überlegungen zur Krippe ei-

nen textuellen Raum, in dem eine solche Zuordnung gerade nicht entschieden, sondern

zugunsten einer möglichen doppelten Referenz offen gehalten werden muss?20

Das damit angedeutete referenzielle Netz ist jedoch noch dichter geknüpft: Neben

»messianisch« gebraucht Agamben in seinen Überlegungen zur Krippe ein weiteres Ad-

jektiv noch häufiger, auch in substantivierter Form – nämlich das Adjektiv »profan«

(profano).21 Für Agamben fällt beispielsweise in den Krippendarstellungen

»in der feierlichen und grenzenlosen Erweiterung der Figuren und Episoden, in denen

die ursprüngliche sakrale Szene fast untergeht (l’originale scena sacrale è quasi dimen-

ticata) und mühevoll vom Blick gesucht werden muß, jede Unterscheidung zwischen

Heiligem und Profanem aus, und beide Sphären fallen in der Geschichte zusammen

(cade ogni distinzione fra sacro e profano e le due sfere collimano nella storia)« (KuG 182/135).

Mit dieser Qualifizierung der Geschichte als Zusammenfall von heiliger und profaner

Sphäre ist auch nach der Koordination vonMessianischem und Profanem bei Agamben zu

fragen (vgl. unten Kapitel II) – nicht zuletzt deshalb, weil das Verhältnis dieser Begriffe

auch in der Interpretation von BenjaminsTheologisch-politischem Fragment in Rede steht,

das damit als eine weitere Hintergrundfolie für den Krippentext in Frage kommt.22

Aber auch überKindheit undGeschichtehinaus ist es denkbar, dem terminologischen Vek-

tor folgend Begriffsverwendungen von »messianisch« in Agambens Werk heranzuzie-

hen und damit wiederum andere Räume zu öffnen: Bereits in seinem ersten, acht Jahre

20 Vgl. dazu die in Bezug auf Agambens La comunità che viene geäußerte Einschätzung von Leland de

la Durantaye: »The degree to which Agamben juxtaposes Jewish and Christian theological motifs

is rare«, Durantaye, Leland de la: Giorgio Agamben. A Critical Introduction, Stanford, California: Stan-

ford University Press 2009, 415. In der vorliegendenUntersuchungwird versucht, die Bedingungen

einer solchen Juxtaposition aus christlich-theologischer Perspektivemöglichst genau nachzuzeich-

nen.

21 Im italienischen Original wird dasWort sechsmal verwendet, vgl. Agamben, Infanzia e storia, 132f

und 135; die deutsche Übersetzung gibt darüber hinaus die Wendung »scene di culto pagane e

paleocristiane«, ebd., 133, Hervorhebung: HR, als »Szenen aus dem profanen und vorchristlichen

Kult«, KuG 180, Hervorhebung: HR, wieder, fügt also – wohl irrtümlich, weil gegen den Duktus der

Argumentation – noch eine weitere Verwendung hinzu.

22 Vgl. auch die Ausführungen bei Durantaye, Leland de la: Homo profanus:Giorgio Agamben’s Profane

Philosophy, in: Boundary 2 35/3 (2008), 27-62, hier z.B. 28, der die Bedeutung des Begriffs profan

bereits in Agambens ersten Büchern nachzeichnet undmit demMessianischen verbindet. Duran-

taye weist überzeugend auf das Theologisch-politische Fragment als Bezugstext für Agambens Rede

vom Profanen hin, vgl. v.a. die Überlegungen ebd., 32-36 und 42ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 19

vor Kindheit und Geschichte publizierten Buch L’uomo senza contenuto23 erwähnt Agamben

in einer Schelling- und Novalis-Paraphrase die »Vorstellung vom Menschen als Erlö-

ser und Messias der Natur« (Quest’idea dell’uomo come redentore e messia della natura) (MoI

103/116); vor allem wird auch in diesem Buch ein zeitlicher Stillstand als messianisch

qualifiziert (vgl. Kapitel I.1.d dieser Untersuchung).Damit stellt sich, nochmals, dieme-

thodische Frage, ob und in welcher Form die Interpretation von Agambens Schriften im

Sinne eines Gesamtwerks zulässig ist. Die vorliegende Untersuchung setzt diese Inter-

pretation voraus. Daraus ergibt sich allerdings erstens die Notwendigkeit, die einzelnen

Texte möglichst konsequent in der doppelten Perspektive von Syn- und Diachronie zu

lesen, also die Dynamik von Verschiebungen und jeweils anderen Akzentuierungen ge-

rade vor demHintergrund einer unterstellten Kontinuität nachzuzeichnen.Die Begriffe

Messias und messianisch werden demgemäß mit mehreren anderen motivischen Linien

verbunden, um unterschiedliche Konstellationen anzulegen –darunter, wie die bisheri-

gen Überlegungen nahegelegt haben, die Frage nach dem Verhältnis des Messianischen

zur Zeit oder ihrem Stillstand (vgl. Kapitel I) und zum Profanen (vgl. Kapitel II).

Die hier kursorisch vorgeschlagenen Bezüge auf christliche Theologie, auf andere

Texte Agambens oder auf Texte Benjamins werden in den Überlegungen zur Krippe selbst

nicht, etwa mit Quellenangaben, explizit gemacht – und ebenso wenig wird der Begriff

messianisch, wie bei Flaubert durch den Dolmetscher, erklärt. So bleibt die Möglichkeit,

den Text auch ohne solche Bezüge zu interpretieren und jeweils eigene Referenzen auf-

zurufen, also ein Verständnis des Begriffs bereits vorauszusetzen: Gerade der religiös,

theologisch, auch politisch einschlägige Begriff des Messianischen lädt den Text mit

einer Art begrifflicher Energie auf, weil er mehr interpretative Anschlüsse ermöglicht,

als der konkrete Text austragen kann.24 Für die vorliegende Untersuchung ergibt sich

damit zweitens die Notwendigkeit, die BegriffeMessias undmessianisch nicht in einer all-

gemeinen Reflexion klären zu können, sondern jeweils nach dem Gebrauch fragen zu

müssen, den Agamben von ihnen macht.

Bisher wurden lediglich mögliche Referenzen für den Begriff messianisch in Agam-

bens Krippentext aufgerufen und auf dieMethode der Untersuchung hin ausgelegt.Wie

aber kann das messianische Moment inhaltlich bestimmt werden? Und wofür steht die

Krippe? Bereits in seinen ersten Sätzen stellt sich der Text als eine Art hermeneutischer

Beitrag zum Verständnis der Krippe dar:

»Man versteht die Krippe nicht, wennman nicht allererst versteht, daß die Vorstellung

der Welt, für die sie als Miniatur steht, eine historische Vorstellung ist. Denn die Krip-

23 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel Der Mensch ohne Inhalt. Aus dem Italienischen

von Anton Schütz, Berlin: Suhrkamp 2012; aus dieser Ausgabewird im Folgendenmit der SigleMoI

und Seitenangabe im Fließtext zitiert. Das italienische Original wird zitiert in der Ausgabe L’uomo

senza contenuto, Macerata: Quodlibet 32003; Seitenangaben nach dem Schrägstrich verweisen auf

diese Ausgabe.

24 Vgl. zur Vorstellung einer energetischen Aufladung z.B. N 30 und unten Kapitel I.4 dieser Unter-

suchung. Vgl. außerdem Agambens in anderem Zusammenhang geäußerten Hinweis, dass »die

Wahl der Terminologie nie neutral sein« kann, AZ 10. Dies gilt gerade für den Terminus messia-

nisch, insofern Agambenmit ihm einen Begriff der Tradition übernimmt, aber auch Anschlüsse an

traditionelle – eben auch: theologische – Deutungsmuster ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Das Messianische

pe zeigt uns die Welt der Fabel genau in dem Augenblick, in dem sie auf der Schwelle

von der Verzauberung zur Geschichte steht« (Non si comprende nulla del presepe, se non ci

comprende innanzi tutto che l’immagine del mondo, cui esso presta la sua miniatura, è un’im-

magine storica. Poiché esso ci mostra precisamente il mondo della fiaba nell’istante in cui si

desta dall’incanto per entrare nella storia) (KuG 177/131).

Im Sinne der erwähnten doppelten Perspektivierung inszeniert sich der Text als Inter-

pretation der Krippe ebenso wie einer Vorstellung von Welt, die wiederum die Krippe

als illustrierende Miniatur zeigt. Was die Krippe zeigt, ist paradoxerweise etwas Dy-

namisches, nämlich eine zeitlich qualifizierte Schwellensituation: Der Übergang der

verzauberten Welt der Fabel (fiaba) zur Geschichte (storia), der als Augenblick (istante) be-

zeichnet wird, der im Verlauf des Textes, wie zitiert, als »messianische[r] Augenblick«

(istante messianico) (KuG 177/131) wiederkehrt.25 Mit dieser Bestimmung hängt das Ver-

ständnis der Krippe von der konkreten Füllung der Begriffe Fabel und Geschichte ab.

Zunächst fragt sich aber, auf welche Quellen Agamben sich für seine Interpretation

beruft. Einerseits bezieht er sich auf figürlicheDarstellungender Krippe und akzentuiert

die realistischen Abbildungen alltäglicher Szenen (vgl. KuG 179), die – im Gegensatz zur

verzauberten Welt der Fabel – die Welt als eine gänzlich profane zeigen. So beinhalten

die Krippendarstellungen in Agambens Beschreibung beinahe keine »rituelle Spur« und

»keine sakrale Bedeutung« mehr (KuG 180), ja die »ursprüngliche sakrale Szene« (KuG

182) der Geburt Jesu wird in ihnen durch die alltäglichen Figuren beinahe verdeckt. Kei-

ne Sakralisierung, keine Verzauberung also, sondern Profanes – und wie bereits zitiert

verunklaren die Krippendarstellungen für Agamben auch die Unterscheidung zwischen

Sakralem und Profanem (vgl. KuG 182/135).26 Aber dies hat, so Agamben, Folgen für die

dargestellten Menschen: Die gezeigten Szenen beinhalten keine irgendwie gearteten

Bezüge auf Sakrales, keine Referenz auf anderes als das je Alltägliche: Die menschli-

che Geste (gesto) stellt nichts weiter dar als sich selbst. Sie befreit sich, so Agamben mit

Rekurs auf einen weiteren messianisch konnotierten Zeitraum, »in der messianischen

25 Die deutsche Übersetzung suggeriert dabei einen terminologischen Zusammenhangmit dem Es-

say Zeit und Geschichte: In diesem Text verweist Agamben auf Heideggers Begriff des »Augenblick[s]

[attimo] des authentischen Entschlusses«, KuG 149/105, Hervorhebung im Original. Die deutsche

Fassung übernimmt dasWort Augenblick auch imKrippentext, während Agambens Original in die-

sem Fall, wie aus den Zitaten ersichtlich, den Begriff istante verwendet, also gerade den Begriff,

den Agamben in Zeit und Geschichte dem Augenblick entgegengesetzt hatte. Vgl. dort die Formulie-

rung über Heideggers Zeitverständnis: »Al centro di questa esperienza non è piú l’istante puntuale

e inafferrabile in fuga lungo il tempo lineare, ma l’attimo della decisione autentica […]«, Agamben,

Infanzia e storia, 105, Hervorhebungen im Original. Innerhalb des Krippentextes dürfte allerdings

die Rede von einem »istante messianico«, ebd., 131, einerseits und dem »intervallo messianico fra

due istanti«, ebd., 133, andererseits eine theoretische Spannung darstellen, weil unklar bleibt, ob

ein istante oder vielmehr das Intervall zwischen zwei istantimessianisch qualifizierbar ist.

26 Der Zusammenfall von Sakralemund Profanem in der Geschichte steht in einer gewissen Spannung

zu anderen Formulierungen, die die Profanität der in der Krippe dargestellten Welt akzentuieren:

Vgl. die »profaneWelt des Marktes«, die »profane Unschuld der Kreatur«, die »einfach human und

profan« gewordene menschliche Geste, KuG 179, oder den »ganz profanen Schlaf der Kreatur«,

ebd., 180. Offenbar ist der Zusammenfall weniger als Vermischung, sondern eher als eine Art Auf-

lösung des Sakralen im Profanen gedacht: In der Krippe fällt die Möglichkeit aus, sich auf Sakrales

zu beziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 21

Nacht […] von jeder magisch-juristisch-divinatorischen Bezugnahme« (KuG 179) und

wird als solche eindeutig und transparent.27

Dies hat etwas Befreiendes: Weil in der Krippe »alle Zeichen erfüllt sind, ist der

Mensch von den Zeichen befreit (liberato dai segni)« (KuG 179/133), oder, wie es gegen

Ende des Textes heißt, »vom Geheimnis befreit (dissigillato dal mistero)« (KuG 183/136).

Wie in der eingangs zitierten Begriffserklärung bei Flaubert ist das Messianische mit

Befreiung verbunden; einer Befreiung von Vorstellungen wie der eines determinieren-

den Schicksals (vgl. KuG 182) oder – im Einklang mit der Kritik in BenjaminsThesen –

des »›Fortschritt[s]‹« (KuG 182).28 Das messianische Ereignis, das diese Befreiung zur

Geschichte begründet, geschieht dabei nicht in Tod und Auferstehung Jesu, wie Agam-

ben in seinem Römerbriefkommentar mit Bezug auf Paulus argumentiert, und ist auch

nicht für die Zukunft zu erwarten – vielmehr ist die »Teilnahme ammessianischen Er-

eignis der Erlösung« (KuG 181) bereits für alle möglich, die ganz profan an der Krippe

stehen. Aber wie genau geschieht eine solche messianische Befreiung, was ermöglicht

sie? Und welche theoretische Rolle spielt der Messias? In Agambens Text wird die Be-

freiung nicht direkt aus dem messianischen Ereignis der Geburt abgeleitet oder unter

Rekurs etwa auf die Inkarnation argumentiert; vielmehr liest er sie den Darstellungen

der Krippe ab. Könnte dies auch nahelegen, dass Zeiträume wie die zitiertemessianische

Nacht vom Menschen selbst zu realisieren wären – etwa durch Erkenntnis der Profani-

tät, durch Abstandnehmen von der Vorstellung von Sakralität, durch ein Profanieren des

Sakralen? In diesem Fall könnte der Begriff messianisch eine bestimmte Praxis, eine Art

Ethik bezeichnen.

Die Zuordnung von messianischer Befreiung und Profanität kann, wie erwähnt,

auch im Rekurs auf BenjaminsTheologisch-politisches Fragment gelesen werden.29 Benja-

27 Auch den Begriff der Geste nimmt Agamben an anderer Stelle wieder auf, vgl. z.B. den AufsatzNo-

ten zur Geste (Note sul gesto), in: Agamben, Giorgio:Mittel ohne Zweck.Noten zur Politik. Aus dem Ita-

lienischen von Sabine Schulz, Zürich/Berlin: diaphanes 22006, 47-56/45-53.Mittel ohne Zweckwird

im Folgenden mit der Sigle MoZ und Seitenangabe zitiert; Seitenangaben nach dem Schrägstrich

verweisen aufMezzi senza fine. Note sulla politica, Turin: Bollati Boringhieri 1996. Die Beschreibung

der Geste jenseits magisch-divinatorischer Referenzialität und jenseits der Zeichen wird inMittel

ohne Zweck weitergeführt: Die Geste erscheint als zweckloses Mittel; sie stellt »Mittel vor, die sich

als solche dem Bereich der Mittelbarkeit entziehen, ohne dadurch zu Zwecken zu werden«, MoZ

54/51. So zeigt sie die eigene Medialität; darauf ist weiter unten genauer einzugehen. Vgl. zur Zu-

ordnung von Mittel und Zweck Benjamins Zur Kritik der Gewalt als Bezugstext: Benjamin, Walter:

Zur Kritik der Gewalt, in: ders.: Gesammelte Schriften II. Herausgegeben von Rolf Tiedemann und

Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, 179-203; vgl. zur Geste bei Agamben

z.B. Colby Dickinsons Aufsatz Gestures of Text and Violence bei Dickinson/Kotsko, Coming Philoso-

phy, 51-65 und zum Verhältnis von Mittel und Zweck, sprachphilosophisch perspektiviert, Sander,

Hans-Joachim: Politik aus sprachloser Macht – eine Lebensform ohne Zweck, in: DZPhil 52 (2004) 4,

654-657.

28 Vgl. Benjamins Kritik am sozialdemokratischen Fortschrittsbegriff vor allem in These XIII sowie

die Parallelisierung von Fortschritt und Katastrophe in These IX, Benjamin, GS I, 697f und 700f.

29 Vgl. nochmals die luzide Analyse des Begriffs des Profanen in Agambens Werk, vor allem die

Verbindung von Profanem und Messianischemmit Interpretation des Theologisch-politischen Frag-

ments, bei Durantaye, Homo profanus, v.a. 40-48.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Das Messianische

min fasst dort den Bezug der »Ordnung des Profanen« auf »das Messianische«30 in das

Bild zweier Pfeile mit unterschiedlichen Richtungen:

»Wenn eine Pfeilrichtung das Ziel, in welchem die Dynamis des Profanen wirkt, be-

zeichnet, eine andere die Richtung der messianischen Intensität, so strebt freilich das

Glückssuchen der freien Menschheit von jener messianischen Richtung fort, aber wie

eine Kraft durch ihren Weg eine andere auf entgegengesetzt gerichtetem Wege zu

befördern vermag, so auch die profane Ordnung des Profanen das Kommen des mes-

sianischen Reiches. Das Profane also ist zwar keine Kategorie des Reichs, aber eine

Kategorie, und zwar der zutreffendsten eine, seines leisesten Nahens«31.

Agambens Rede von Messianischem und Profanem dürfte an Benjamins Zuordnung

Maß nehmen. Zugleich variiert Agamben diese Zuordnung, insofern er im Krippen-

text das messianische Ereignis der Geburt bereits voraussetzen kann: Das Messianische

naht nicht erst leise, es wird durch die Ordnung des Profanen nicht erst befördert –

es ist bereits am Ort der Krippe, im Zusammenfall von Sakralem und Profanem, reali-

siert. Die Frage der Zuordnung stellt sich damit auf anderer Ebene neu: Profaniert die

messianische Geburt und wirkt so erlösend und befreiend? Oder vollzieht umgekehrt

die Profanität das Messianische? Zu bestimmen bleibt also, ob die Profanität Folge der

messianischen Befreiung ist: Die Geburt desMessias würde dann von Sakralem undDi-

vinatorischem hin zur Alltäglichkeit der Geste befreien. Aber auch eine Interpretation

des Profanen als Bedingung des Messianischen scheint denkbar – zumal im Krippentext

Zeiträume messianisch qualifiziert werden, während die messianische Figur tenden-

ziell unterbestimmt bleibt: Die profane Ordnung oder die Realisierung der Profanität

beförderte dann nicht lediglich das Kommen desmessianischen Reiches, sondern vollzöge

es.

Mit der Frage nach dem Verhältnis von Zeit und Messianischem sowie Profanem

und Messianischem sind zwei Aspekte berührt, die in den ersten beiden Kapiteln des

Hauptteils dieser Untersuchung behandelt werden. Wie angedeutet gibt es aber auch

eine sprachphilosophische Referenz für den Krippentext, die einen weiteren Raum eröff-

net: Neben figürlichen Krippendarstellungen beruft sich Agamben unter anderem auf

eine Krippenbetrachtung des Ambrosius sowie die Kindheitsgeschichten der apokry-

phen Evangelien des Pseudo-Matthäus und Jakobus (vgl. KuG 177-180).32 Der Verweis

30 Benjamin, Walter: Theologisch-politisches Fragment, in: ders.: Gesammelte Schriften II. Herausge-

geben von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, 203f,

hier 203. Vgl. dazu ausführlich z.B. Wohlfahrt, Irving: Nihilistischer Messianismus. Zu Walter Benja-

mins Theologisch-politischem Fragment, in: Noor, Ashraf/Wohlmuth, Josef (Hg.): ›Jüdische‹ und

›christliche‹ Sprachfigurationen im 20. Jahrhundert, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2002, 141-

214, oder Hamacher, Werner: Das Theologisch-politische Fragment, in: Lindner, Burkhardt (Hg.):

Benjamin-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: J.B. Metzler 2011, 175-192.

31 Benjamin, GS II, 203f.

32 Auffällig ist insofern, dass Agamben die lukanische Kindheitsgeschichte als die biblisch-kanoni-

sche Beschreibung der Krippe gerade nicht zitiert, sondern stattdessen auf die ausführlicheren

und detaillierteren Schilderungen zurückgreift, die seinem ikonologischen Ansatz entsprechend

ergiebiger sein dürften. In diesem Zusammenhang ist eine Referenzverschiebung von Interesse:

Agamben begründet die Anwesenheit von Ochse und Esel an der Krippe mit einem Zitat, das er

explizit Pseudo-Matthäus zuschreibt: »Der Ochse kennt seinen Besitzer und der Esel den Freß-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 23

auf Ochse und Esel ermöglicht dabei den Rückbezug auf die Begriffe Fabel und Geschich-

te: Agambens Aufsatz Kindheit und Geschichte. Versuch über die Zerstörung der Erfahrung (In-

fanzia e storia. Saggio sulla distruzione dell’esperienza) (KuG 21-95/3-62) führt beide Begriffe

sprachphilosophisch ein (vgl. v.a. KuG 76ff/50ff, 82/55 sowie 94f/60ff und unten Kapi-

tel I.2.a). Dazu beschreibt er eine strukturelle Differenz innerhalb der menschlichen

Sprache, die diese von tierischen Lautäußerungen unterscheidet. Die Laute von Tieren

setzen die Differenzierung zwischen Sprachsystem im Sinne der langue als abstrakte und

überindividuelle Ordnung von Zeichen einerseits und Sprachgebrauch im Sinne der pa-

role als konkreter Äußerung andererseits, nicht voraus: Tiere verwenden nicht in einer

konkreten diskursiven Rede eine allgemeine Sprache, sie treten »nie in die Sprache ein,

sie sind immer schon in ihr« (KuG 76). Im Vergleich dazu spalte die spezifisch mensch-

liche Differenz von Sprache und Rede die menschliche Natur, weil der Mensch jeweils

einen Übergang oder Durchgang (passaggio, transito) von der Sprache zur konkreten dis-

kursiven Äußerung vollziehen muss (vgl. KuG 82/55). Gerade diese Spaltung zerstöre

die reine, unhistorische Natürlichkeit einer Lautäußerung und eröffne allererst einen,

wie Agamben formuliert, »Raum für die Geschichte« (alla storia il suo spazio) (KuG 77/51):

»Nur weil […] die Sprache nicht mit dem Menschlichen übereinstimmt und weil es die

Differenz zwischen Sprache und Rede, zwischen Semiotischem und Semantischem gibt,

gibt es Geschichte und ist der Mensch ein geschichtliches Wesen« (KuG 77/51).

Wenn der Begriff Geschichte so die durch eine ursprüngliche Differenz innerhalb der

menschlichen Sprache eröffnete Dimension bezeichnet, bezieht sich der Begriff Fabel

nicht nur auf eine literarische Gattung, sondern kann als invertierter Gegensatz zur Ge-

schichte erscheinen: In der Fabel wird der Mensch verzaubert und so in die »reine und

stumme Sprache der Natur zurück« (KuG 95/61) geworfen, während umgekehrt Tiere die

Spaltung in Sprache und Rede übernehmen. Diese Zuordnung von Fabel und Geschich-

te kann Agamben am Ort der Krippe anhand der Tiere plausibilisieren, die gerade nicht

– oder nur für einen Augenblick – als sprechende erscheinen:

»Während in der Fabel die Tiere aus der reinen und stummen Sprache der Natur (pura

e muta lingua della natura) sprechend herausgetreten sind, verstummen sie nun an der

Krippe. Gemäß einer antiken Legende erhalten die Tiere amWeihnachtsabend nur für

einen Augenblick (istante) das Wort: Es sind die verzauberten Tiere aus der Fabel, die

sich hier zum letztenmal vorstellen, bevor sie für immer in die stumme Sprache der

Natur zurückkehren« (KuG 177f/131).

Gegen Ende des Textes verbindet Agamben seine Interpretation mit einer zeitdiagnos-

tischen Perspektive, die eine Umkehrung der Entzauberung des Menschen von Fabel

napf des Herrn«, zitiert nach KuG 178. Bei dieser Formulierung handelt es sich allerdings um ein

Zitat aus Jes 1,3, das der Autor des Evangeliums des Pseudo-Matthäus seinerseits als Erfüllungszi-

tat verwendet; Agambens Referenz omittiert den Verweis auf den biblisch-kanonischen Text. Vgl.

die entsprechende Passage des Evangeliums: »Da erfüllte sich, was vom Propheten Jesaja gesagt

worden ist, als er sprach: ›Der Ochse hat seinen Besitzer erkannt und der Esel die Krippe seines

Herrn.‹«, zitiert nach: Markschies, Christoph/Schröter, Jens (Hg.): Antike christliche Apokryphen in

deutscher Übersetzung. 7. Auflage der von Edgar Hennecke begründeten und vonWilhelm Schnee-

melcher fortgeführten Sammlung der neutestamentlichen Apokryphen, I. Band: Evangelien und

Verwandtes, Teilband 2, Tübingen: Mohr Siebeck 2012, 998.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Das Messianische

zu Geschichte andeutet und auch dies der Krippe abliest. Möglicherweise, so erwägt er,

könnten zeitgenössische Krippendarstellungen anzeigen, »dass die Natur von neuem

in die Fabel übergeht, daß sie von neuem das Wort der Geschichte verlangt«, während

»der Mensch, für den die Geschichte wieder die dunklen Züge des Schicksals (i tratti

oscuri del destino) annimmt, in der Verzauberung verstummt« (KuG 183/136). Insofern

scheint der am Paradigma der Krippe entwickelte Übergang von Fabel zu Geschichte

auch und »gerade heute« (proprio oggi) (KuG 182/135) wieder vonnöten zu sein.

In Frage steht damit unmittelbar die Bewertung des Messianischen: Ist der Über-

gang zur Historizität bereits mit der Geburt Jesu als »messianische[r] Geburt in die

Welt« (KuG 182) getreten, was in christlich-theologischer Perspektive durchaus nahe-

liegen könnte – oder ist die Darstellung der Krippe Paradigma einer Interpretation, die

das entwickelt, was im »messianischen Intervall zwischen zwei Augenblicken« als »Zeit

der Geschichte« (KuG 180) jeweils neu zu eröffnen ist? Erneut fragt sich, ob der Messias

den Übergang von Fabel zu Geschichte in irgendeiner Weise durchführt, das Messia-

nische also Bedingung des Übergangs ist – oder ob umgekehrt ein solcher Übergang je

neu das Messianische performiert, das demgemäß eher als Folge oder als Qualifizierung

erscheint. Sprachphilosophisch argumentiert ist die Historizität für Agamben bereits

qua Differenz von Sprache und Rede gegeben – welche Funktion übernimmt dann der

Messias? Dem entspricht, dass das Ereignis seiner Geburt in Agambens Überlegungen

zwar erwähnt wird, in seiner Funktion für den Übergang zur Geschichte ebenso wie

für den Text jedoch unterbestimmt bleibt: Die Formulierung, dass in den Krippendar-

stellungen »die ursprüngliche sakrale Szene fast untergeht und mühevoll vom Blick

gesucht werden muß« (KuG 182), gilt in gewisser Weise auch für Agambens Text.

Neben der alltäglichen Profanität der menschlichen Gesten und der durch Entzau-

berung von der Fabel eröffneten Geschichte illustriert die Krippe, wie zitiert, auch ein

bestimmtes Zeitverständnis. Dies deutet Agamben im Rekurs auf das Protoevangelium

des Jakobus an, in dem von einer Erfahrung eines Stillstands der Zeit berichtet wird.33

Im apokryphen Text ist nicht eindeutig, ob dieser Stillstand kurz vor, kurz nach, oder

– dem theologischen Duktus gemäß am wahrscheinlichsten – im Moment der Geburt

Jesu eintritt.34 Agamben bezieht den Bericht wiederum direkt auf die Darstellung der

Krippe, wenn er schreibt: »Wie im apokryphen Evangelium des Jakob […] steht die Zeit

still (il tempo si è fermato). Aber sie steht nicht in der Ewigkeit des Mythos und der Fa-

bel still, sondern im messianischen Intervall zwischen zwei Augenblicken: Das ist die

Zeit der Geschichte« (KuG 180/133). Mit diesem Vergleich nimmt Agamben eine leichte

33 Vgl. den Text von Protev. Jak 18,2, beispielsweise bei Schneemelcher,Wilhelm (Hg.):Neutestament-

liche Apokryphen in deutscher Übersetzung, Studienausgabe, I. Band: Evangelien. Tübingen: J.C.B.

Mohr (Paul Siebeck) 61999, 338-349, hier 345f. Auf das Protoevangelium rekurriert Agamben im

Übrigen auch zur Beschreibung der Gesten des Tänzers Hervé Diasnas in seinem Text Les corps à

venir von 1997, vgl. IeM 116.

34 François Bovon urteilt, die Vision des zeitlichen Stillstands »must coincide, even if the text does

not expressly say so, with the birth of Jesus«, Bovon, François: The Suspension of Time in Chapter

18 of Protoevangelium Jacobi, in: ders.: Studies in Early Christianity (WUNT 161). Tübingen: J.C.B.

Mohr (Paul Siebeck) 2003, 226-237, hier 226. Entsprechend schreibt auch Oscar Cullmann vom

»Augenblick der Geburt Jesu«, Cullmann, Oscar: Kindheitsevangelien. Einleitung, Protoevangelium des

Jakobus, in: Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 330-338, hier 337.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 25

Verschiebung vor: Nicht der Moment der Geburt Jesu löst das Anhalten der Zeit aus;

vielmehr wird dieser Stillstand in den Darstellungen der Krippe, die üblicherweise ei-

nen Zustand nach der Geburt Jesu zeigen, interpretativ ablesbar. Dass das Intervall, das

Geschichte eröffnet, in dieser Passage zwischen zwei Augenblicken situiert wird, akzen-

tuiert stärker als die bereits zitierte Formulierung zu Beginn des Textes, dass dieses

Intervall nicht als Zeitpunkt innerhalb einer chronologischen Folge verstanden werden

kann. Strukturell korrespondiert dieser Zwischenraum dem Übergang, den die Krippe

darstellt, und dem in späteren Texten Agambens ausgearbeiteten Modell der Schwel-

le.35 So zeigt die Krippe für Agamben weder »ein mythisches Ereignis, noch ein raum-

zeitliches Geschehen (d.h. ein chronologisches Ereignis), sondern ein kairologisches

Ereignis: Es ist seinemWesen nach Darstellung der Historizität, die durch die messia-

nische Geburt in die Welt tritt« (KuG 182).

Aber auch das Verhältnis von chronologischem und kairologischem Zeitverständnis,

das Agamben in Zeit und Geschichte theoretisch entfaltet (vgl. unten Kapitel I.2), kann

als Übergang gefasst werden. Dann geht es nicht nur um die Illustration von chrono-

logischem oder kairologischem Ereignis, sondern um die jeweilige Deutung – und um

die Möglichkeit, einen Übergang vom einen zum anderen theoretischen Rahmen zu

vollziehen: Agambens Text wird dann als Raum beschreibbar, der einen solchen Über-

gang selbst ermöglicht. Mithin vollzieht sich dann ein Übergang wie der von Fabel zur

Geschichte nicht lediglich in dem Moment, den die Krippe darstellt, sondern wären

gerade die Darstellung dieses Augenblicks und seine Interpretation im Vollzug des Tex-

tes performativ als Voraussetzung eines solchen Übergangs zu beschreiben: Nicht nur

die Krippe ist Ort des Übergangs, sondern theoretisch auch der Text, der sie beschreibt.

Für die Übergänge von Entzauberung und Befreiung, oder – sprachphilosophisch – Fa-

bel und Geschichte, oder – zeittheoretisch – Chronologie und Kairologie stellt der Text

selbst die theoretischen Voraussetzungen bereit. Dafür ist die Kombination von Gegen-

wartsdiagnose und Zukunftsindex einschlägig, die der Text gegen Ende andeutet.

Vor dem Hintergrund seiner Argumentation legt Agamben für seine Gegenwart ei-

nen zwiespältigen Befund vor: »[G]erade heute« (proprio oggi), in »jener letzten zerfa-

serten Franse der Geschichte« (quest’estrema, sfibrata frangia del secolo della storia) (KuG

182/135), verschwinde die Krippe aus dem Brauchtum. Gleichzeitig stellten zeitgenös-

sische Krippendarstellungen die Menschen »ungenau und schlaff«, die Natur aber mit

35 Vgl. dazu z.B. die topologischen Untersuchungen in Agambens zweitem Buch Stanzen. Das Wort

und das Phantasma in der abendländischen Kultur. Aus dem Italienischen von Eva Zwischenbrugger,

Zürich/Berlin: diaphanes 2005. Aus dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle S zitiert; Sei-

tenangaben nach dem Schrägstrich verweisen auf die Ausgabe Stanze. La parola e il fantasma nel-

la cultura occidentale, Turin: Giulio Einaudi 2011. In Stanzen wird z.B. der »Ort der Kultur und des

Spiels […] weder im Menschen selbst noch außerhalb von ihm, sondern in einer ›dritten Zone‹«,

ebd., 105/69, verortet, also ebenfalls in einer Art nicht eindeutig zuweisbarem Zwischenraum. Vgl.

dazu ausführlicher Durantaye, Agamben, 62-65, der diesen dritten Ort als einen »potential space«,

ebd., 65, bezeichnet und so seiner überzeugenden Einschätzung zuordnen kann, dass die verbin-

dende Idee in Agambens Texten die der Potenz sei, vgl. ebd., 4. Bereits die in Stanzen untersuchten

topologischen Strukturen erwiesen sich demnach als Potenzräume. Die vorliegende Arbeit wird

eine ähnliche These vertreten und die messianische Zeit auch als Zeit der Potenz zu entwickeln

versuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Das Messianische

»fantastische[r] und liebevolle[r] Akribie« (KuG 183/135) dar. Diese Diagnose könne, so

impliziert Agamben, als »Botschaft« (messaggio) oder »Zeichen« (segno) (KuG 182f/135)

gelesen werden – und zwar dafür, dass der Mensch seine profane Geschichtlichkeit

als schicksalhafte Verzauberung verkennt und, dem skizzierten sprachphilosophischen

Verhältnis von Fabel und Geschichte entsprechend, wieder »in der Verzauberung ver-

stummt« (KuG 183). Diese Situation könnte freilich ein erneuter Übergang auflösen,

eine erneute Entzauberung, die Agamben mit einem wörtlich ins »Halbdunkel« aus-

greifenden Ausblick in den letzten Sätzen des Textes skizziert:

»Bis in einer Nacht, im Halbdunkel, in dem eine Krippe (un nuovo presepe) noch un-

bekannte Figuren und Farben erleuchten wird, sich die Natur wieder in ihre stumme

Sprache einmauert (la natura tornerà a murarsi nella sua lingua silenziosa), die Fabel in

der Geschichte erwacht (la fiaba si desterà nella storia) und der Mensch, der sich vom

Geheimnis befreit hat, im Wort auftaucht (l’uomo emergerà dissigillato dal mistero alla

parola)« (KuG 183/136).

Könnte also das beschriebene befreiende Potenzial in Agambens Interpretation, könnte

das entzaubernde »Wort der Geschichte« (KuG 183) in seinem eigenen Text vorliegen?

Nach diesem einführenden Kommentar stellt sich nochmals die Frage: Handelt es

sich bei AgambensÜberlegungen zur Krippe um einen theologischenText, um eine adventli-

che Meditation etwa – oder stellt die religiöse Tradition lediglich Anschauungsmaterial

für die philosophische Argumentation, für die Darstellung des Zeit- und Geschichtsver-

ständnisses oder die Überlegungen zur Profanität bereit? Im letzteren Fall fragte sich

freilich, warum der Begriff des Messianischen überhaupt verwendet wird, was als Re-

ferenz auf Benjamins Thesen ebenso wie auf die biblische Tradition plausibel gemacht

werden kann. Denn durch den Kontext der Krippe ist eine christlich-theologische Refe-

renz durchaus nahegelegt: Die biblischen Kindheitsgeschichten deuten die Geburt Jesu

unter Verwendung des griechischen Begriffs Χριστóς, der übersetzt »Gesalbter« bedeu-

tet.36 Damit stehen unmittelbar auch die Fragen nach der Übersetzung von Χριστóςmit

»Messias« oder »Christus«37, nach einer Differenzierung vonMessianologie und Christo-

logie und schließlich auch nach demVerhältnis von jüdischem und christlichemMessia-

nismus im Raum. Schließlich ist es auch denkbar, den Begriff messianisch weder unter

36 Vgl. die Verkündigung des Engels bei Lk 2,11 sowie etwa Mt 1,16 und 2,4. Interessanterweise ver-

sucht das zitierte Protoevangelium des Jakobus, die Davidsohnschaft Jesu über Maria zu gewähr-

leisten: Die adoptive Auffassung der Abstammung Jesu von David über Joseph scheint, so Cull-

mann, Kindheitsevangelien, 332f, offenbar nicht überall als überzeugend angesehen worden zu

sein; im Protoevangelium werde das Problem demnach durch die theologische Sicherheitsvor-

kehrung gelöst, dass auch »das Mädchen Maria […] aus dem Stamme Davids und unbefleckt vor

Gott war«, Protev. Jak 10,1, zitiert nach: Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 342.

Vgl. zur messianischen Deutung in den biblisch-kanonischen Geburtsberichten z.B. Stegemann,

Wolfgang: Jesus als Messias in der Theologie des Lukas, in: Stegemann, Ekkehard (Hg.): Messias-

Vorstellungen bei Juden und Christen, Stuttgart: Kohlhammer 1993, 21-40, der u.a. darauf hin-

weist, dass Lukas vor der Beschreibung der Geburt Jesu »geradezu eine messianisch-apokalypti-

sche Hochstimmung«, ebd., 25, mit zahlreichen Verweisen auf die prophetische Tradition Israels

erzeuge.

37 Vgl. dazu die Bemerkungen Agambens bei Zdb 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 27

Rückgriff auf die christliche Tradition noch mit Benjamin-Bezug zu lesen, sondern ein

je eigenes Verständnis des Begriffs vorauszusetzen. Insofern stellt die Terminologie das

Potenzial für verschiedene Anschlüsse bereit. Gerade deshalb können sich Agambens

Texte, wie vorgeschlagen, mit einer Art ›energetischer Aufladung‹ anreichern, die Be-

deutungsüberhänge der religiösen Verwendung auch da implizit in Anspruch nehmen

kann, wo diese inhaltlich abgeblendet bleiben. Offenbar wird der Begriffmessianisch im

Krippentext in einem dynamischen Verweisungsraum gebraucht – sodass die Begriffs-

verwendung mit dem Traditionsbezug zugleich eine Aktualisierung dieser Tradition

verbindet, die den Begriff einem anderen, nicht mehr ausschließlich traditionell koor-

dinierten Gebrauch öffnet.

So ist die Frage, obmessianisch bei Agamben ein theologischer Begriff ist,möglicher-

weise nicht korrekt gestellt: Möglicherweise schaffen die Überlegungen zur Krippe einen

Textraum, in dem die Frage letztlich nicht entscheidbar ist – sodass jede Interpreta-

tion eine bestimmte Perspektive einnehmen, aber auch den eröffneten referenziellen

Raum ausleuchten kann. Gerade auf diese Weise kann der Gebrauch, den Agambens

Texte von den Begriffen machen, sie in den skizzierten Übergang oder Zwischenraum,

auf die Schwelle der Referenzen, aber auch zwischen Traditionsbezug und eigener Be-

griffsfüllung, versetzen – mithin also daran arbeiten, die terminologischen Ein- oder

Ausschließungsmechanismen zu sistieren und einen anderen Gebrauch vorzuschlagen.

Vielleicht sind also das zitierte Zusammenfallen des Heiligen und Profanen (vgl. KuG 182)

oder die Befreiung vom Geheimnis (vgl. KuG 183) im Text selbstreferenziell zu verste-

hen.Und vielleicht ist Agambens Begriffsverwendung so auf spezielle und noch genauer

zu bestimmende Weise selbst ein Ort der Theologie.

0.3 Zur Begriffsbestimmung des Messianischen

Wie kann dasMessianische bei Agamben begrifflich bestimmt werden? Der Kommentar

zu denÜberlegungen zur Krippe hat darauf hingewiesen, dass in diesem Text lediglich das

Adjektivmessianisch begegnet. Häufig verwendet Agamben die substantivierte Form des

Adjektivs und spricht vomMessianischen (il messianico). Das SubstantivMessias begegnet

bei Agamben überwiegend in einerseits religionsgeschichtlichen Verweisen (vgl. Kapi-

tel III.1.a dieser Untersuchung), sodass etwa Sabbatai Zwi und Jesus und vor allem der

paulinische Diskurs über den Messias als Paradigmen begegnen können; andererseits

werden (vgl. Kapitel II.3 und III.1.c) literarische Figuren alsMessias-Figuren entwickelt.

Wichtiger scheint indessen dasMessianische zu sein, im Sinne zunächst der Modalitäten

des Lebens einer Gemeinschaft, die sich auf ein messianisches Ereignis zurückführt, in

Relation zu ihm steht oder die spezifisch messianische Berufung realisiert.38 Insofern

38 Weil die Figur des Messias in Agambens Texten theoretisch tendenziell unterbestimmt bleibt,

fragt sich, ob und inwieweit Agambens Diskurs über dasMessianische christologisch zu rezipieren

ist. Theologisch näher liegt, so die These der vorliegenden Untersuchung, eine Rezeption im Sin-

ne einer messianischen Ekklesiologie, die auf die Bedingungen der messianischen Gemeinschaft

reflektiert. In dieser Hinsicht ist hier eine Anfrage an den Entwurf von René Dausner: Christologie

inmessianischer Perspektive. Zur Bedeutung Jesu imDiskursmit Emmanuel Levinas und Giorgio Agamben,

Studien zu Judentum und Christentum, Bd. 31, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2016, zu adres-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Das Messianische

erklärt Agamben, es ginge in seinem Römerbriefkommentar darum, »die Bedeutung

des Wortes christós, d.h. ›Messias‹, zu verstehen« (Zdb 29/24), fokussiert aber unmittel-

bar anschließend anders:

»Was bedeutet es, im Messias zu leben (vivere nel messia), was ist das messianische Le-

ben (la vita messianica)? Und welche Struktur besitzt die messianische Zeit (la struttura

del tempo messianico)? Diese Fragen, die die Fragen des Paulus sind, müssen auch die

unseren sein« (Zdb 29/24).

Wichtiger als der Messias selbst scheinen insofern das Leben imMessias und die Erfah-

rung der messianischen Zeit zu sein. Aber worauf bezieht sich dann der Terminus das

Messianische? Gegen Ende seines Römerbriefkommentars legt Agamben folgende kom-

plexe Bestimmung vor:

»Mit demMessianischen ist – jenseits des Vor-Rechts – eine Erfahrung des Wortes an-

gezeigt, das sich – ohne denotativ an die Dinge gebunden zu sein und ohne selbst als

ein Ding zu gelten; ohne in seiner Offenheit unbestimmt aufgehoben zu sein und oh-

ne sich im Dogma zu schließen – als reine und allgemeine Potenz des Sagens vorstellt

und das fähig ist, einen freien und unentgeltlichen Gebrauch der Zeit und der Welt zu

gewähren« (Il messianico […] fa segno – al di là del prediritto – verso un’esperienza della pa-

rola che – senza legarsi denotativamente alle cose né valere essa stessa come una cosa, senza

restare indefinitamente sospesa nella sua apertura né chiudersi nel dogma – si presenta come

una pura e comune potenza di dire, capace di un uso libero e gratuito del tempo e del mondo)

(Zdb 151/126).

sieren: Die in den bisherigen Überlegungen variiert angeklungene Frage lautet, wie Agambens

Überlegungen zur messianischen Zeit mit dem messianischen Ereignis verbunden sind, was ge-

nau also, zugespitzt gesagt, das Messianische mit dem Messias zu tun hat. Ermöglicht Jesus ei-

ne spezifisch messianisch Zeiterfahrung – und wenn ja, wodurch? Dausner untersucht Agambens

Diskurs zurmessianischen Zeit ausführlich und verbindetmessianischenDiskurs und Christologie

unter Bezug auf die Zeitphänomenologie und das messianische Subjekt, vgl. ebd., 293f; er spricht

etwa von der »Konzeption einer Christologie als einer Theologie der Zeit«, ebd., 293. Allerdings

scheint er dabei die Überlegungen zur kontrahierten messianischen Zeit christologisch auf die

Person Jesu zu beziehen: So biete z.B. die »Zeitphänomenologie Möglichkeiten […], die Zeit Jesu

als ein Jenseits des Seins zu verstehen«, ebd. Indessen bezieht sich Agambens Untersuchung der

messianischen Zeit nicht auf die Zeit Jesu, sondern auf unsere Zeit, die Zeit, die wir sind oder die

uns bleibt – und entsprechend hatten Dausners Überlegungen zur Zeitphänomenologie, vgl. ebd.,

75-97, die Struktur jeder menschlichen Erfahrung untersucht. Dies räumt Dausner ein, wenn er,

ebd., 90, fragt: »Sind die Überlegungen nicht charakteristisch für menschliche Erfahrungen über-

haupt?« Um aber vor diesem theoretischen Hintergrund die messianische Zeit auf die Zeit Jesu

beziehen zu können, müsste Dausner klären, was die allgemein entwickelte Zeitphänomenologie

mit Jesus zu tun hat: Hat dieser in irgendeiner Weise messianisch privilegierte Zeiterfahrungen

gemacht? Wenn es umgekehrt um die Zeiterfahrung des messianisch glaubenden Subjekts gin-

ge, müsste theologisch ausgewiesen werden, in welcher Weise Jesus als Messias eine besondere

Zeiterfahrung ermöglicht. Wenn nämlich – wie dies auch bei Agambens Überlegungen zur ope-

rativen Zeit naheliegt – die messianische Zeit als allgemeine Struktur menschlicher Erfahrungen

entwickelt wird, bleibt ihr Bezug zumMessias und zur Christologie unterbestimmt.WennDausner

schreibt, dass die »messianische Zeit […] konkret in einem Menschen« werde, ebd., 294, so wäre

zu fragen, in welchemMenschen sie konkret wird: Historisch konkret in Jesus – oder jeweils jetzt

in jedemMenschen? Diesen Fragen ist weiter unten genauer nachzugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 29

Diese Erklärung, gegen Ende des vorletzten Kapitels des Römerbriefkommentars for-

muliert, fasst eine Reihe von Termini zusammen, die Agamben im Kommentar unter-

sucht hat, sodass dieser in der Formulierung –mit einemBegriff, den Agambenmessia-

nisch entwickelt – rekapituliert wird. Die These der vorliegenden Untersuchung lautet,

dass Agamben hier seine dichteste und ausführlichste, aber auch voraussetzungsreichs-

te Bestimmung des Messianischen vorlegt. Dass die Erklärung auf eine spezifische Ter-

minologie rekurriert, impliziert, dass diese Untersuchung nicht nur das Messianische,

sondern jeweils den Verweisungszusammenhang auf gerade diese Terminologie behan-

deln muss. Wenn Agamben lediglich die ersten zehn Worte des Römerbriefs kommen-

tiert, um gegen Ende seines Kommentars die zitierte Begriffsbestimmung vorzuneh-

men, versucht diese Arbeit, diese Geste gewissermaßen rückwärtsgängig auszuführen

– um in ihrem Verlauf die Begriffe der Zeit (Kapitel I), der Potenz (II), des Gebrauchs

(III.1.f), des Vor-Rechts (III.3.b) und der Erfahrung des Wortes (IV) jenseits der Denotation

(z.B. I.3.f) in ihrem Verhältnis zum Messianischen zu beleuchten.

0.4 Zur rekursiven Methode der Untersuchung

Methodisch werden im Folgenden die Begriffe Messias, messianisch und das Messiani-

sche in den Texten Agambens in einer Reihe von close readings behandelt. Nur in ihrem

konkreten Gebrauch, so die Überlegung, sind die Begriffe zu evaluieren, sodass dieser

Gebrauch möglichst nahe am jeweiligen Text nachvollzogen werden muss. Methodi-

sches Prinzip der Arbeit ist dabei ein weniger reflexives als mehr rekursives Vorgehen:39

Die Begriffe werden nicht allgemein untersucht, sondern in ihrer Performanz, auch in

den jeweils neuen Kontexten, in die Agamben sie versetzt.40 Das beinhaltet die Re-

kursionen, die Agambens Texte anlegen, indem sie erstens auf bestimmte Traditionen

zurückgreifen – bereits der BegriffMessiasmit seiner religionsgeschichtlichen Proveni-

enz sowie die möglichen Bezüge auf Walter Benjamin und wiederum dessen Rekurse

auf jüdische Traditionen standen dafür. Aber Agamben rekurriert, zweitens, auch auf

Motive und Begriffe aus früheren eigenen Texten, die in Form einer rekursiven Schleife

zumTeil anders gelesenwerden.Das bedingt, drittens, dass auch diese Untersuchung im

Prozess des Nachzeichnens solcher Rekursionen selbst Rekursionen vornimmt und in

sich überlagernden Bewegungen variierte Interpretationen vorschlägt. Auf diese Weise

soll vor allem die Übergängigkeit exponiert werden, die Agambens Texte, so die These,

anlegen und die in der Perspektive dieser Arbeit vor allem theologische Begriffe betrifft:

39 Rekursion und Reflexion als Denkoperationen unterscheidet Avanessian, Armen: Metaphysik zur

Zeit, Leipzig: Merve 2018, 85ff; die vorliegende Untersuchung übernimmt den Begriff Rekursion,

fasst ihn jedoch anders.

40 Vgl. die Überlegungen von Alex Murray zu einem Begriff von Kritik, der die jeweilige These durch

die Formder Präsentation performiert, vgl.Murray, Alex:GiorgioAgamben, London/NewYork: Rout-

ledge 2010, 6f. Kritik sei, so Murray, für »Benjamin, and I would suggest Agamben, […] a form of

critical engagement that denies knowledge can be attained through approaching an object, but

instead that it emerges through the representational form«, ebd., 99. Dem ist in der vorliegenden

Untersuchung nachzugehen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Das Messianische

Was ein Messias, was das Messianische ist, warum möglicherweise gerade auf diese Be-

griffe rekurriert wird, ist je neu zu klären – aber dafür ist, wie beim Dolmetscher des

Vitellius, Zeit vonnöten.

Dabei ergeben sich im Einzelnen eine Reihe von Anschlussfragen: Steht dasMessia-

nische bei Agamben für eine Restauration, verbindet sich mit dem Rückgriff auf einen

Begriff der Tradition eine konservative Geste, ein Rekurs auf einen früheren, idealty-

pischen Zustand? Oder beschreibt Agamben umgekehrt eine Utopie, wird eine messia-

nische Hoffnung auf Befreiung angedacht, die die gegenwärtige Welt vollkommen ver-

wandelt und bestehende Verhältnisse umstürzt?41 Handelt es sich bei Agambens Vor-

stellung von messianischer Erlösung, mit Scholem formuliert, um einen »Vorgang […],

welcher sich in der Öffentlichkeit vollzieht, auf dem Schauplatz der Geschichte«42 –

oder geht es um einemessianische Verrückung, die,wiederummit Scholem, alles gleich

bleiben lassen und doch ändern kann?43

Um solche Fragen anzugehen, geht die Untersuchung folgendermaßen vor: In drei

Kapiteln werden zunächst Texte Agambens, in denen die Begriffe Messias, messianisch

und dasMessianische begegnen, behandelt. Dabei werden synchrone und diachrone Per-

spektive verschränkt: Die drei Kapitel sind thematisch-konstellativ angelegt und behan-

deln das Messianische in den Kontexten der Zeitreflexion (Kapitel I), der Überlegungen

zu Potenz und Profanität (Kapitel II) sowie imHinblick auf die Frage nach demVerhältnis

desMessias zumGesetz, zur Tradition und, zugespitzt, zur theologischen Tradition (Kapi-

tel III). Innerhalb der Kapitel sind die Texte weitgehend chronologisch angeordnet: Das

erste Kapitel beginnt mit Agambens erster Monographie L’uomo senza contenuto aus dem

Jahr 1970 und der Rede von einem messianischen Stillstand und folgt dieser Denkfigur

in andere Texte. Die Überlegungen führen zum Begriff der Entschöpfung, der im zwei-

ten Kapitel untersucht wird, in dem die literarische Figur des Schreibers Bartleby aus

Herman Melvilles gleichnamiger Erzählung in der changierenden Deutung verschie-

dener Texte Agambens fokussiert wird. Dass Bartleby als Figur mit einem bestimmten

Verhältnis zum Gesetz entwickelt wird, führt im dritten Kapitel zu einer Konstella-

tion von Texten, die eine Beziehung von Messianischem und Gesetz beschreiben. Im

Anschluss werden Agambens theologiegeschichtlich ausgerichtete Studien unter dem

Gesichtspunkt ihres Gebrauchs des Begriffs des Messianischen untersucht, wobei die

These vertreten wird, dass Agamben in ihnen implizit eine Messianologie entwickelt,

41 So formuliertmit denbeiden »Tendenzen« vonRestauration undUtopie, dieGershomScholemun-

terscheidet, wobei sich »nur aus beiden heraus […] die messianische Idee« kristallisiere, Scholem,

Gershom: Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum. Mit einer Nachbemerkung: Aus einem

Brief an einen protestantischen Theologen, in: ders.: Über einige Grundbegriffe des Judentums, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1970, 121-170, hier 124; vgl. auch, mit Blick auf das Verhältnis des Messianis-

mus zur Tradition, ders.: Judaica III. Studien zur jüdischen Mystik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973,

155f.

42 Scholem, Zum Verständnis der messianischen Idee, 121.

43 Vgl. die Angaben Scholems bei Benjamin, Walter/Scholem, Gershom: Briefwechsel 1933-1940. Her-

ausgegeben von Gershom Scholem, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, 156 sowie Kapitel I.3.a und

II.2.e dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 31

die er gegen die christlich-theologische Tradition in Stellung bringt.44 Den untersuch-

ten Texten liegt in unterschiedlichem Maße die in der Einleitung bereits angedeutete

sprachphilosophische Perspektive zugrunde.45 Dass alle Kapitel mit der Reflexion auf

Sprache zu tun haben, ja dass diese Reflexion einer der Kontexte der messianisch kon-

notierten Texte ist, führt zu einem abschließenden vierten Kapitel, in dem Agambens

Überlegungen zur Performativität, zur Erfahrung des Wortes und zum paulinischen

Begriff des Glaubens referiert werden (Kapitel IV). In dieser letzten Rekursion der Ar-

beit schließen sich die einzelnen Aspekte der Untersuchung zusammen, bevor Über-

legungen zu den Resonanzräumen der spezifischen Form von Sprache, die Theologie

darstellt, folgen.

Dass die Kapitel unterschiedliche Aspekte desMessianischen behandeln, entspricht

einer weiterenThese: Die Untersuchung versucht zu zeigen, dass das messianische Be-

griffsregister bei Agamben je nach Kontext gezogen oder nicht gezogen werden kann.

So können seine Überlegungen zur messianischen Berufung im Anschluss an Paulus

strukturell mit seinen Überlegungen zur wesenhaften Werklosigkeit des Menschen im

Anschluss an Aristoteles verbunden werden; so korrespondiert die messianische Moda-

lität der Erfordernis der Bestimmung von Philosophie; so kann die Erfahrung des Wortes

sowohl, wie zitiert, zur Bestimmung des Messianischen dienen als auch die Anfänge

der Philosophie beschreiben. Das Messianische, so die These, wird bei Agamben als

Paradigma verwendet, das anlass- und vor allem traditionsbezogen verwendet und un-

terschiedlich stark begrifflich akzentuiert wird.

Der methodische Zuschnitt korrespondiert einer weiteren Überlegung: Moshe Idel

urteilt, dass sowohl Gesetz als auch Messias Begriffe ohne klaren Inhalt sind, deren Be-

deutung sich ändern und sich, so Idel, in unterschiedlichen Zeiten, in unterschiedli-

chen Religionen, bei unterschiedlichen Autoren, ja sogar in unterschiedlichen Texten

ein und desselben Autors jeweils verschieden darstellen kann.46 Die Begriffe Messias

oder das Messianische sind entsprechend nicht allgemein zu definieren – bereits bei

Flaubert wurde darauf hingewiesen, dass »[m]anch einer« sogar auf zwei messianische

Figuren warte. Dies dürfte strukturelle Gründe haben: Die vorliegende Untersuchung

44 Vgl. die überzeugende These von Adam Kotsko bei Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 121:

Demnach versuche Agamben einen Weg aus der Theologie heraus zu finden, indem er »an ex-

plicitly theologico-political notion to name the operation of suspension« verwende, nämlich den

Messianismus. Kotsko schließt insofern zutreffend: »There is a sense in which Agamben is actually

opposing the messianic to theology«, ebd.

45 Vgl. die Überlegung von Alex Murray, der in Agambens Sprachphilosophie überzeugend Bezü-

ge zum Sein, zur Macht und zur Kreativität von Sprache unterscheidet und insofern Ontologie/

Philosophie, Politik und Literatur als wichtigste Themen in AgambensWerk identifiziert, vgl. Mur-

ray, Agamben, 5. Von Bedeutung für die vorliegende Untersuchung ist die These, dass diese Berei-

che durch den Bezug auf Sprache eng verbunden sind, was auch die Übergänge zwischen ihnen

ermöglicht.

46 Vgl. Idel, Moshe: »TorahHadashah« –Messiah and the New Torah in JewishMysticism andModern Schol-

arship, in: Borsò, Vittoria/Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte, Bernd (Hg.): Benjamin – Agam-

ben. Politik, Messianismus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabbalah, Würzburg: Königshausen &

Neumann 2010, 175-217, hier 175. Idel weist z.B. darauf hin, dass der Messias in rabbinischer Li-

teratur als Ausleger der Torah, in chassidischer und kabbalistischer Literatur als mystische Figur

gezeichnet werde, vgl. ebd., 176.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Das Messianische

versteht den Messias als eine Relationsfigur, deren genaue Beschreibung abhängig vom

jeweiligen Kontext ist. Innerhalb einer Tradition und auch in Reflexion auf sie ent-

standen, hängt der Rekurs auf messianisches Denken jeweils von den konkreten Um-

ständen ab, unter denen der Messias erhofft, erwartet oder identifiziert wird, und kann

situationsbedingt je neu aufgelegt werden47 –was freilich auch für die vorliegende Un-

tersuchung selbst gilt. Der Begriff Messias ist insofern in gewisser Weise deiktisch oder

indexikalisch; er verweist nicht nur auf das, was in einer Situation erwartet oder erhofft

wird, sondern auch auf diese Situation selbst, auf die Relation des je Faktischen und

des Erhofften, oder auch: des je Faktischen und des messianisch konnotiert Möglichen.

Dabei erscheint das Messianische nicht nur formal als Denkfigur einer Relation – und

zwar in der doppelten Perspektive einer Relation auf die Tradition, der dieser Begriff je

entnommen wird, ebenso wie der Situation, in der dieser Rekurs stattfindet –, sondern

es steht bei Agamben, so die im Folgenden zu begründendeThese, auch material für ei-

ne bestimmte Relation, die als deaktivierende oder entschöpfende Relation zum Faktischen

gefasst werden kann.

Im Hintergrund steht bei der überwiegend hermeneutisch-philologisch vorgehen-

den Untersuchung der Texte Agambens die theologische Perspektive, die sie auch als Pa-

radigmen für den Gebrauch theologischer Begriffe liest: Denn der Frage, welchen Ge-

brauch Agamben von theologischen Begriffen macht, entspricht die Frage, welchen Ge-

brauchTheologie von ihnen macht. Dieser Perspektive gemäß sind die Kapitel nicht nur

thematisch geordnet, sondern so angelegt, dass die in ihnen jeweils zu untersuchende

Konstellation von Texten auch ein bestimmtes Verhältnis zu Theologie sichtbar macht:

Im ersten Kapitel geht es um ein paradigmatisches Verhältnis, das die messianische Zeit

als Paradigma der historischen Zeit liest. Im zweiten Kapitel stellt sich die Frage, ob die

Profanität einen religions- oder mindestens transzendenzkritischen Impetus beinhal-

tet. Hier geht es vor allem um die paradoxen Zuordnungen, die Agamben soteriologisch

mit der Rede von einer Rettung durch Unrettbarkeit und offenbarungstheologisch mit

der Rede von einer Offenbarung vornimmt, die das Nichts aller Dinge offenbart. Diese

Zuordnungen können, so dieThese, als Realisierungen des paulinischen Als-ob-nicht ge-

lesen werden, das die Texte in dieser Hinsicht performieren. Im dritten Kapitel sind vor

allem Agambens theologiegeschichtliche Untersuchungen einschlägig, in denen er den

Messianismus als Grenzvorstellung innerhalb einer religiösen Tradition entwickelt und

entsprechend der christlich-theologischen Tradition eineMessianologie entgegensetzt,

die dekonstruktiv eine andere Form von Theologie andeutet.

Theologisch gehört zum methodischen Aufriss ein weiterer Aspekt: Gerade für den

Begriff Messias stellt sich die Frage nach dem Verhältnis von jüdischer und christlicher

Theologie in den Texten Agambens. Ob dessen Zugriff auf die Tradition eher jüdisch

47 Vgl. die Formulierung Hans Blumenbergs: »Was jeweils das Verheißungsvolle ist und sein kann,

hängt also ab von dem Zustand, den zu verlassen nur dem großen Heilbringer zuzutrauen ist. Das

Messianische ist so relativ wie alle Absolutismen, in denen Endgültigkeiten der Befriedung und

Erfüllung gedacht werden sollen«, Blumenberg, Hans:Matthäuspassion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
92018, 269. Vgl. auch Scholems Überlegung, der Messianismus stamme »aus einer historischen

Vision und der historischen Erfahrung und vor allem aus dem Gegenbild zu dieser Erfahrung in

der Imagination der Juden«, Scholem, Judaica III, 154.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung 33

oder eher christlich konturiert ist, wurde in der Sekundärliteratur verschiedentlich dis-

kutiert. Um zunächst nur zwei konträre Beispiele zu nennen: Der katholische Theologe

René Dausner bezeichnet Agamben neben Levinas explizit als »jüdische[n] Denker«48

– für die Philosophin Petra Gehring steht Agamben umgekehrt »keineswegs in der jü-

dischen Tradition, sondern ist durch und durch katholisch geprägt«49. In der vorlie-

genden Untersuchung soll jeweils am Text evaluiert werden, welche Verbindungen von

jüdisch- und christlich-theologischen Traditionen Agamben vornimmt.Dabei lautet die

These, dass sein messianischer Diskurs eine Überlagerung verschiedenster Traditionen

vornimmt und an einemMessianismus als ParadigmamenschlichenHandelns arbeitet, das

entsprechend nicht religiös funktioniert, sondern binäre Zuordnungen in Richtung ei-

ner messianischen Praxis, einer Art Lebens-Form, überschreitet.50 Dem entspricht zu-

mal Agambensmessianisch orchestrierte Kritik der christlich-theologischen Tradition.

48 Dausner, Christologie, 353; Dausner spricht auch von der »je eigenen jüdischen Tradition« von Le-

vinas und Agamben, ebd., 98, oder einer »Auseinandersetzung mit diesen jüdischen Positionen«,

353.

49 Gehring, Petra/Hartung, Gerald/Lettow, Susanne:Meisterdenker Agamben? Stellungnahmen vonPetra

Gehring, Gerald Hartung und Susanne Lettow, zitiert nach: https://www.information-philosophie.de

/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60 (Abruf: 28.3.2019). Vgl. die Ein-

schätzung von Brumlik, Micha: Postmodern Views of the Founder of Christianity, in: Borsò, Vittoria/

Morgenroth, Claas/Solibakke, Karl/Witte, Bernd (Hg.): Benjamin – Agamben. Politik, Messianis-

mus, Kabbala. Politics, Messianism, Kabbalah, Würzburg: Königshausen & Neumann 2010, 243-

253, hier 249, der Agamben als Christen bezeichnet, der Paulus mit christlichem Vorverständnis

liest. Auf dieser Linie lässt sich auch Vivian Liskas Rede von einer Art Christianisierung jüdischer

Texte bei Agamben einordnen: »Dass BenjaminsDenkendabei – und sei es oft nur umeinGeringes

– christologisch zurechtgerückt wird, um zuletzt auch Kafka zum Pauliner werden zu lassen, ge-

hört zu den bedenklicherenGesten inAgambensOeuvre«, Liska, Vivian:Als ob nicht.Messianismus in

Giorgio Agambens Kafka-Lektüren, in: Böckelmann, Janine/Meier, Frank (Hg.): Die gouvernementa-

le Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agambens, Münster: Unrast-Verlag 2007, 75-89,

hier 78. An anderer Stelle hebt Liska Agambens Kritik an bestimmten Formen des Christlichen, zu-

gleich aber seine größere Differenz zu jüdisch inspiriertemmessianischem Denken hervor: »[T]he

distance he takes from the messianic theories developed my modern Jewish thinkers from Gers-

hom Scholem to Jacques Derrida is more elaborated in his writings«, Liska, Vivian: The Messiah

before the Law. Giorgio Agamben, Walter Benjamin and Kafka, in: Borsò, Vittoria/Morgenroth, Claas/

Solibakke, Karl/Witte, Bernd (Hg.): Benjamin – Agamben. Politik, Messianismus, Kabbala. Poli-

tics, Messianism, Kabbalah, Würzburg: Königshausen & Neumann 2010, 159-174, hier 161. Claire

Colebrook und Jason Maxwell deuten sogar die Möglichkeit an, Agambens Texte mit »conserva-

tive Catholic nostalgia« zu verbinden, was nur durch genaue Lektüre verhindert werden könne,

Colebrook, Claire/Maxwell, Jason: Agamben, Malden, Massachusetts: Polity Press 2016, 92.

50 Vgl. die Einschätzung von Wohlfahrt, Nihilistischer Messianismus, 143, dass Agambens Römer-

briefkommentar »die üblicheAlternative zwischen einem jüdischemund einemchristlichemMes-

sianismus abbauen will«, was Wohlfahrt als einen »suggestiven aber problematischen Entwurf«,

ebd., qualifiziert. Die vorliegende Arbeit liest Agambens Messiasdiskurs weniger als Abbau einer

Alternative zwischen jüdischem und christlichemMessianismus etwa in Richtung eines universa-

leren religiösen Messianismus, sondern als Überschreitung der verschiedenen aufgerufenen Tra-

ditionen auf eine Praxis hin, die letztlich weder eigentlich jüdisch noch christlich, aber von unter

der Voraussetzung eines bereits geschehenenmessianischen Ereignisses gelesenen jüdischen Tra-

ditionen inspiriert, entwickelt wird. Vgl. nochmals die Rede von einer Juxtaposition jüdischer wie

christlicher Motive bei Durantaye, Agamben, 415; von einem »merkwürdigen Gemisch« sprechen

Colebrook/Maxwell, Agamben, 93, Übersetzung: HR.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60
https://www.information-philosophie.de/index.php/de/philo/personal/thphil/?a=1&t=1149&n=2&y=1&c=60


https://doi.org/10.14361/9783839464083-002 - am 14.02.2026, 16:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

