
2 WSI Mitteilungen 1/2011

Kommentar

Warum wir uns keine Ungerechtigkeiten mehr 
leisten können

Stefan Liebig

In seinem jüngst erschienenen Buch „Die Idee der Gerechtigkeit“ 
betont Amartya Sen, „nicht die Erkenntnis, dass die Gerechtigkeit 
auf der Welt unvollkommen ist, treibt uns zum Handeln, sondern 
die Tatsache, dass es in unserer Umgebung Ungerechtigkeiten 
gibt.“ Ein Grund dafür ist, dass das Ideal der Gerechtigkeit oftmals 
viel zu abstrakt ist und wir stattdessen viel klarere Vorstellun-
gen darüber haben, was in einem konkreten Fall und in unserer 
unmittelbaren Umgebung ungerecht ist. Gerade die Vermeidung 
von Ungerechtigkeiten ist jedoch etwas, was in modernen Gesell-
schaften immer wichtiger wird. Denn zum einen beobachten wir 
eine zunehmende Sensibilität für sehr verschiedene Formen von 
Ungerechtigkeiten und zum anderen sind es die mit erfahrenen 
Ungerechtigkeiten verbundenen individuellen Reaktionen, die 
moderne wissensbasierte Gesellschaften schwächen können. 

Um dies deutlich machen zu können, muss man sich zu-
nächst vor Augen führen, warum Menschen überhaupt einen 
Sinn für Ungerechtigkeiten ausgebildet haben. Die Evolutions-
psychologie verweist darauf, dass die bestehenden und sozial 
geteilten Vorstellungen über (Un-)Gerechtigkeit als eine Art 
Warnsystem funktionieren. Sie dienen dazu, im sozialen Zu-
sammenleben erkennen zu können, wann wir von anderen 
ausgenutzt oder ausgebeutet werden. Ausgangspunkt ist die 
spieltheoretische Einsicht, dass es in Kooperationszusammen
hängen für jeden besser ist, wenn die anderen sich anstrengen 
und zur Herstellung eines gemeinsamen Gutes beitragen, man 
selbst aber keine Aufwendungen hat und trotzdem die Vortei-
le der Kooperation genießt. Freilich sind diejenigen, die ihren 
Beitrag leisten, die „Dummen“, da sie die Kosten tragen, während 
die anderen den Gewinn einstreichen. Und genau diese Ausbeu-
tungssituation gilt es, zu vermeiden. Die in einer Gesellschaft 
oder Gruppe existierenden Regeln über eine gerechte Allokation 
und Distribution von Gütern und Lasten stellen einen Maßstab 
bereit, um solche Situationen zu erkennen. Denn sie bestimmen 
etwa, welche Belohnungen mit welchen Vorleistungen ver-
knüpft sein sollten. Werden diese Vorstellungen verletzt, so ist 
dies ein Hinweis darauf, dass sich Einzelne auf Kosten anderer 
Vorteile verschaffen. In dem Fall unternehmen sie etwa weniger 
Anstrengungen, beziehen aber die gleichen oder sogar höhere 
Einkommen, oder sie zahlen geringere oder gar keine Steuern 
als sie gerechterweise zahlen sollten, genießen aber trotzdem die 
Fülle staatlicher Wohltaten. Je häufiger dies in einem spezifischen 
Kooperationszusammenhang – einem Unternehmen oder auch 
einer Gesellschaft – geschieht, umso höher ist auch die Wahr-
scheinlichkeit, dass man selbst zu den Benachteiligten gehört. 
Erkennt man derartige Ungerechtigkeiten, so kann man sich 
vor dem Ausgenutztwerden durch andere schützen, indem man 
selbst keine Beiträge mehr leistet. Man kündigt die eigene Koope-

rationsbereitschaft auf und versucht in gleicher Weise, auf Kosten 
der anderen zu leben. Wichtig ist dabei auch, dass die Befolgung 
von Regeln und Normen in einem Sozialverband in gleicher 
Weise von der Kooperationsbereitschaft des Einzelnen abhängt. 
Menschen folgen den Verhaltenserwartungen von Regeln und 
sozialen Normen deshalb, weil sie mit anderen auch in Zukunft 
zusammenleben und zusammenarbeiten möchten. Wahrgenom-
mene Ungerechtigkeiten entscheiden deshalb nicht nur darüber, 
ob Menschen ihren Anteil an der Herstellung gemeinsamer Güter 
leisten oder sich für eine gemeinsame Sache engagieren, sondern 
auch darüber, ob sie sich an soziale Normen und Regeln halten. 

Genau diese Verhaltenskonsequenzen wahrgenommener 
Ungerechtigkeit können auch empirisch beobachtet werden: 
Arbeitnehmer, die sich ungerecht entlohnt fühlen, reduzieren ihre 
Arbeitsleistung, sie machen Dienst nach Vorschrift, halten sich 
nicht an basale Verhaltensregeln und versuchen, ohne Rücksicht 
auf andere ihren eigenen Vorteil zu realisieren. Umgekehrt gilt: 
Wo Güter und Lasten als „fair“ verteilt wahrgenommen werden, 
beobachtet man mehr Kooperation und Engagement. Genau des-
halb sind Ungerechtigkeiten in der modernen Arbeitswelt höchst 
dysfunktional. Denn Betriebe sind auf ein Verhalten ihrer Be-
schäftigten angewiesen, das sich eben nicht auf die bloße physische 
Präsenz und die Verrichtung wiederholter und automatisierter 
Handgriffe erstreckt, sondern das durch freiwilliges Engagement, 
Kreativität und Kooperationsbereitschaft gekennzeichnet ist. 

Zusammengenommen bedeutet dies: In dem Maße wie mo-
derne Gesellschaften arbeitsteilig funktionieren, die alltäglichen 
Lebensvollzüge zunehmend in Kooperationszusammenhänge 
eingebunden und von den erzeugten Kooperationsergebnissen 
abhängig sind, steigt die Gefahr, von anderen ausgenutzt und 
ausgebeutet zu werden. Die in einer Gesellschaft bestehenden 
Vorstellungen über (Un-)Gerechtigkeiten dienen dem Einzelnen 
dazu, derartige Situationen zu erkennen und daraus Konse-
quenzen für die eigene Kooperationsbereitschaft zu ziehen. Die 
Abwesenheit von Ungerechtigkeit stellt die Voraussetzung für 
ein auf Kooperation und freiwilliges Engagement ausgerichtetes 
Verhalten dar. Nicht nur aufgrund der moralischen Forderung, 
die Welt besser zu machen, sind Ungerechtigkeiten deshalb zu 
vermeiden, sondern auch, weil wir aus ökonomischen Gründen 
darauf angewiesen sind, dass Menschen sich für gemeinsame 
Belange einsetzen und freiwilliges Engagement zeigen.

Stefan Liebig ist Professor für Soziologie mit dem Schwerpunkt 

Soziale Ungleichheit und Sozialstrukturanalyse an der Universität 

Bielefeld und Forschungsprofessor am Deutschen Institut für 

Wirtschaftsforschung (DIW).

e-mail: stefan.liebig@uni-bielefeld.de

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2011-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:13:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2011-1-2

