
 

 

Braucht man Anschauung um zu denken?  

MAJA SOBOLEVA 

 
 

ZUR PROBLEMLAGE 
 
Auf die Frage, ob man Anschauung braucht, um zu denken, wird ein durch 
den gesunden menschlichen Verstand geleiteter Respondent ohne langes 
Zögern höchst wahrscheinlich eine positive Antwort geben. Denken und 
Anschauen gehören zusammen: Anschauungen liefern uns Stoff zum Den-
ken, das Denken interpretiert die in der und durch die Anschauung gegebe-
ne Welt und versucht sie zu erklären. Die Anschauung – als aktuelle Wahr-
nehmung oder als in der Erinnerung gespeicherte Vorstellung – ist ein Mit-
tel, dank dem sich die Welt uns präsentiert.  

Die naive, lebensweltliche Überzeugung, dass uns in der sinnlichen Er-
fahrung – die sich nicht nur auf den visuellen Bereich beschränkt, sondern 
sich auf alle Sinnesmodalitäten erstreckt – Dinge, wie sie sind, gegeben 
sind, wird in der Philosophie seit ihrem Ursprung permanent in Frage ge-
stellt. Dieser Kritik in allen ihren historischen Formen, sei es antiker So-
phismus und Sensualismus, neuzeitlicher Empirismus, Sprachphilosophie 
und moderner Konstruktivismus, liegt der vielfach variierte Gedanke zu-
grunde der Mensch sei Maß aller Dinge. Der menschliche Wahrnehmungs-
apparat und die menschliche Sprache werden als Ursachen dafür verstan-
den, dass Anschauung niemals ein adäquates Bild der Wirklichkeit gibt. 
Die Wirklichkeit werde in unseren Wahrnehmungen immer nur repräsen-
tiert.  

Diese Überzeugung speist dualistische Ontologien und ruft erkenntnis-
theoretischen Skeptizismus hervor, der der Erfahrung ihre Bedeutung für 
die Begründung und Verifizierung unseres theoretischen Wissens aber-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | MAJA SOBOLEVA 

 

kennt. Beispielsweise betrachtet Quine den Glauben, dass „jede sinnvolle 
Aussage äquivalent einem logischen Konstrukt aus Termen sei, die auf un-
mittelbare Erfahrung referieren“, als Reduktionismus und setzt ihn auf ein 
„Dogma des Empirismus“ herab (Quine 1979: 27). Sellars greift die grund-
legende Auffassung des Empirismus über die rechtfertigende Bedeutung 
von einfachen sinnlichen Daten bei der Erkenntnis an und entlarvt sie als 
einen „Mythos des Gegebenen“ (Sellars 1956). Davidson schließt die Ap-
pellation auf die sinnliche Erfahrung als ein mögliches Argument bei der 
Erklärung der Welterkenntnis aus, und baut seine Konzeption der Erkennt-
nis allein auf der Kohärenztheorie auf. Seiner Ansicht nach komme nichts 
als Grund für eine Überzeugung in Frage, was nicht selbst eine Überzeu-
gung sei (Davidson 2001: 241f.). Derartige anti-empiristische Positionen 
entfalten sich vor dem Hintergrund der Annahme über die genuine Intellek-
tualität des Sinnlichen: Man spricht nicht von der Wahrnehmung, sondern 
von dem sprachlichen oder sprachgebundenen Wahrnehmungsurteil. Diese 
Vorstellung ist heute so selbstverständlich, dass sogar bei den Versuchen, 
die sinnliche Erfahrung in ihrer epistemologischen Funktion zu rehabilitie-
ren, vorausgesetzt wird, dass die Anschauung „bereits über begrifflichen 
Inhalt verfügt“ (McDowell 2012: 33).  

Vor diesem Hintergrund scheint die Frage nach der Möglichkeit einer 
plausiblen Fundierung von Erfahrungsurteilen durch den Bezug auf eine 
dem Denken in der Anschauung gegebene externe Realität davon abhängig 
zu sein, wie das Verhältnis zwischen Anschauung und Denken respektive 
zwischen Sinnlichkeit und Verstand aufgefasst wird. Ich möchte diese Fra-
ge im Anschluss an Kants Theorie der Erfahrung, wie sie in der Kritik der 
reinen Vernunft dargelegt wird, klären. Nach einer skizzenhaften Rekon-
struktion dieser Lehre folgt eine Diskussion des Begriffs ‚Denken‘ und der 
Rolle der Anschauung für die Erkenntnis.  

 
 

KANTS THEORIE DER ERFAHRUNG 
 
Wie bekannt umfasst Kants Theorie der Erfahrung zwei Teile – transzen-
dentale Ästhetik und transzendentale Analytik. In diesen untersucht er die 
spezifischen apriorischen Formen der menschlichen Sinnlichkeit und des 
menschlichen Verstandes, die er als Bedingungen der Möglichkeit einer Er-
fahrung auffasst, die zugleich „Bedingungen der Möglichkeit der Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 89 

 

stände der Erfahrung“ (A 111) sind. Die Paradoxie dieses Ansatzes besteht 
darin, dass der zu erkennende Gegenstand im Prozess des Erkennens zuerst 
eben als ein Erkenntnisgegenstand konstituiert wird. Die Erkenntnis der 
Gegenstände wird somit von der Fähigkeit zu dem gegenständlichen Den-
ken abhängig gemacht. Dies besagt nichts anderes als dass wir die Fähig-
keit besitzen, uns die Welt als eine aus den von uns unabhängigen Dingen 
bestehende Welt vorzustellen. Die Objektivität der Beschreibungen dieser 
Welt erweist sich jedoch subjektrelativ. In Kants Terminologie ausge-
drückt: Die Welt hat zwei Seiten, sie ist „Ding an sich“ und zugleich „Er-
scheinung“.  

Diese Formulierung wurde unterschiedlich verstanden. Die Lesarten er-
strecken sich zwischen den sogenannten Zwei-Welten- und Zwei-
Aspekten-Interpretationen.1 Die Ersteren begreifen Ding an sich und Er-
scheinung als zwei verschiedene Gegenstände2, die Letzteren als denselben 
Gegenstand3, der den Erfahrungsgegenstand und als ein solcher eine sub-
jektrelative Modifikation des Dings an sich darstellt. Ich möchte mich der 
zweiten Lesart anschließen; allerdings möchte ich eine realistische und 
monistische Interpretation der Erfahrungstheorie Kants geben. Ich gehe da-
bei davon aus, dass diese Theorie nicht nur von philosophiehistorischem In-
teresse ist, sondern für moderne Debatten im Bereich der Epistemologie 
und Kognitionswissenschaft, insbesondere für die Lösung der Frage nach 
dem Verhältnis von Denken und Anschauung, aufschlussreich ist.  

 

Realismus des transzendentalen Ansatzes 
 
Im Vorfeld meiner Argumentation möchte ich anmerken, dass der trans-
zendentale Ansatz Kants seit seiner Entstehung mehr Kritik auf sich gezo-
gen, als eine affirmative Fortentwicklung gefunden hat. Auch heute ist die 
Meinung verbreitet, Kants Theorie habe mehr Probleme aufgeworfen, als 
Lösungen angeboten. Es kommt immer noch die Nostalgie nach einer Deu-
tung der Kantischen Lehre von Dingen an sich und von Raum und Zeit zum 
Ausdruck, die „sich wenigstens als kompatibel mit der einen oder anderen 
Variante des Empirismus oder des wissenschaftlichen Realismus erweisen 

                                                   

1 Zur Debatte zwischen diesen Positionen siehe Willaschek (2001: 211–231).  

2 Dazu exemplarisch Guyer (1987). 

3 Dazu exemplarisch Prauss (1974). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | MAJA SOBOLEVA 

 

läßt“ (Horstmann 1997: 36). Kant selbst war aber fest davon überzeugt, 
dass er eine plausible Erklärung unserer Welterkenntnis gegeben hat. Die-
ser seiner Überzeugung möchte ich Rechnung tragen. So ist es für ihn „ein 
Skandal der Philosophie und allgemeinen Menschenvernunft, das Dasein 
der Dinge außer uns [...] bloß auf Glauben annehmen zu müssen, und, wenn 
es jemand einfällt es zu bezweifeln, ihm keinen genugtuenden Beweis ent-
gegenstellen zu können“ (B XXXIX, Anm.).  

Sein Beweis der objektiven Realität der äußeren Welt basiert auf der 
Vorstellung von dem besonderen Charakter der menschlichen kognitiven 
Erfahrung. Die Grundidee dieses Beweises drückt meines Erachtens fol-
gende Textpassage aus seiner Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der 
reinen Vernunft aus, die einige Erklärungen zu dem erschienenen Buch 
enthält:  

 
Dieses Bewußtsein meines Daseins in der Zeit, ist also mit dem Bewußtsein eines 

Verhältnisses zu etwas außer mir identisch verbunden, und es ist also Erfahrung und 

nicht Erdichtung, Sinn und nicht Einbildungskraft, welches das Äußere mit meinem 

inneren Sinn unzertrennlich verknüpft; denn der äußere Sinn ist schon an sich Be-

ziehung der Anschauung auf etwas Wirkliches außer mir, und die Realität desselben, 

zum Unterschiede von der Einbildung, beruht nur darauf, daß er mit der inneren Er-

fahrung selbst, als die Bedingung der Möglichkeit derselben, unzertrennlich verbun-

den werde, welches hier geschieht. (B XL)4 

 
Das Schema des Kantischen Beweises basiert auf der Behauptung der Iden-
tität der Gewissheit des Subjekts von sich selbst und der Gewissheit der 
Außenwelt. Wie das unmittelbare Wissen von mir selbst keine bloße Vor-
stellung, keine Illusion, sondern eine gemachte Erfahrung ist, so ist auch 
das Wissen von der Realität der äußeren Welt genauso sinnlich unmittelbar, 
mithin keine Illusion, keine bloße Vorstellung. Kant zufolge werden die 
äußeren Affektionen, dank denen die Welt gegeben wird, immer von den 
inneren Affektionen begleitet und umgekehrt entsteht die Gewissheit des 
eigenen Daseins des Subjekts nur durch die Beziehung auf etwas, was sich 
außerhalb des Subjekts befindet. Der Mensch ist also in der Welt dank der 
wesentlichen, immanenten Koordination des inneren und äußeren Sinns, 
des Bewusstseins und Selbstbewusstseins verwurzelt oder ‚zentriert‘.  

                                                   

4 Die gleiche Denkfigur wird im Teil Widerlegung des Idealismus entwickelt.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 91 

 

Kants Ansatz setzt voraus, dass man niemals die Realität der Außenwelt 
diskursiv oder begriffsintern beweisen kann. Vielmehr kann der erkenntnis-
theoretische, „materielle“ Idealismus widerlegt werden, indem man an-
nimmt, dass die Welt vom Subjekt unmittelbar erfahren oder erlebt wird, 
weil das Welterlebnis zu seinem Erlebnis von sich selbst gehört. Es ist da-
her irreführend, den transzendentalen Ansatz als einen skeptischen in Be-
zug auf die Existenz der Außenwelt zu bezeichnen, vielmehr gehört laut 
Kant „die Realität des äußeren Sinnes mit der des inneren zur Möglichkeit 
einer Erfahrung überhaupt“ (B XLI). Mensch und Welt fallen aus der Per-
spektive der Ontologie unter die gleiche Kategorie, die der Realität. Die 
Frage, die Kant beschäftigt, ist die nach der Struktur des Bewusstseins, die 
die Erkennbarkeit der Welt als eine objektive Realität und die menschliche 
Selbsterkenntnis ermöglicht.  

 

Ding an sich und Erscheinung 
 
Auch die problematischen Begriffe „Ding an sich“ und „Erscheinung“ lie-
fern uns – entgegen der herkömmlichen Meinung – ein Indiz dafür, dass 
Kants transzendentale Erkenntnistheorie eine realistische und monistische 
ist. Es gibt nämlich drei faktische Annahmen, die die Logik dieser Theorie 
bestimmen: die Annahme einer unabhängig von Menschen existierenden 
Welt, für die die Kennzeichnung „Ding an sich“ steht, die Annahme der 
Existenz des menschlichen Erkenntnissubjekts und die Annahme einer In-
teraktion zwischen Welt und Mensch, deren primäres Produkt die Welt als 
„Erscheinung“ ist. Kant betont, dass „wir eben dieselben Gegenstände auch 
als Dinge an sich selbst, wenn gleich nicht erkennen, doch wenigstens müs-
sen denken können. Denn sonst würde der ungereimte Satz daraus folgen, 
daß Erscheinung ohne etwas wäre, was da erscheint.“ (B XXVI–XXVII)  

Es ist naheliegend anzunehmen, dass Erscheinungen mit Dingen an sich 
ontologisch identisch sind; Erscheinungen sind Dinge an sich, wie sie sich 
uns in Abhängigkeit von unserem Wahrnehmungsapparat in der Erfahrung 
darstellen. Die Unterscheidung zwischen den Dingen an sich und den Er-
scheinungen als Dingen für uns hat eine methodologische Bedeutung für 
die Erkenntnistheorie. Kant hat damit eine hermeneutische Möglichkeit ge-
öffnet, neben dem szientistischen, streng an der Naturwissenschaft orien-
tierten Diskurs über die Welt andere, wie etwa dialektische, ethische, ästhe-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | MAJA SOBOLEVA 

 

tische oder religiöse, Diskurse durchzuführen.5 Damit wird außerdem die 
Option für die kognitionswissenschaftliche Hypothese eröffnet, dass es 
auch prinzipiell andere Erkenntnisformen der Welt als die menschlichen 
geben können. Man kann in der Weiterentwicklung Kants Ansatzes von ei-
ner numerischen Identität der Welt als einem Ding an sich in der Vielfalt 
ihrer möglichen Erkenntnisformen als Erscheinungen sprechen.  

 

Der Begriff der Erfahrung 
 
Ein zumeist problematischer Begriff Kantischer Epistemologie ist der Be-
griff der Erfahrung. Seine vollständige Darstellung bedarf einer tiefgehen-
den Untersuchung und subtilen Vorgehensweise, was im Rahmen dieser 
Arbeit unmöglich zu leisten ist. Daher beschränke ich mich auf einige 
Schlüsselmomente seiner Erfahrungstheorie und versuche die transzenden-
tale Struktur der Erfahrung zu rekonstruieren. Es handelt sich dabei um die 
notwendigen und allgemeinen Strukturen a priori, die die Erfahrung er-
möglichen. Die Konstituierung der Erfahrung umfasst a) die Gegebenheit 
der Gegenstände in der Anschauung und b) die Kategorisierung von An-
schauungen durch die produktive Einbildungskraft aufgrund des Zeitsche-
matismus in Bezug auf die Einheit des Bewusstseins des Subjekts.  

 

Zu a) Gegebenheit der Gegenstände in der Anschauung 
 
Zu Beginn der transzendentalen Ästhetik grenzt Kant zunächst Sinnlichkeit 
als Vermögen der Rezeptivität der Eindrücke und Verstand als Vermögen 
der Spontaneität der Begriffe als zwei Grundquellen der Erkenntnis, die 
aufeinander bezogen sind, ab: „Anschauung und Begriffe machen also die 
Elemente aller unsrer Erkenntnis aus, so daß weder Begriffe, ohne ihnen 
auf einige Art korrespondierende Anschauung, noch Anschauung ohne Be-
griffe, ein Erkenntnis abgeben können.“ (A 50/B 74) Durch die Anschau-
ung wird uns ein Gegenstand gegeben, durch den Verstand wird ein Gegen-
stand „im Verhältnis auf jene Vorstellung“ (ebd.) gedacht.  

                                                   

5 Kant meint zum Beispiel, wäre diese Unterscheidung gar nicht gemacht, „so 

müßte der Grundsatz der Kausalität und mithin der Naturmechanismus in Be-

stimmung derselben durchaus von allen Dingen überhaupt als wirkenden Ursa-

chen gelten.“ (B XXVII) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 93 

 

Raum und Zeit 
 
Die Termini ‚Sinnlichkeit‘ und ‚Verstand‘ sind hier nicht als phänomeno-
logisch-psychologische, sondern als transzendentalphilosophische Begriffe 
zu verstehen, insofern sie die notwendigen Bedingungen a priori unserer 
Erkenntnis darstellen. Bei einem transzendentalen Diskurs geht es also da-
rum, wie die Erfahrung sich a priori konstituiert, und nicht darum, wie sie 
in concreto verläuft. Die Funktion der Anschauung besteht nun darin, dass 
jeder Gegenstand uns im Raum und in der Zeit „gegeben“ wird. Dies be-
deutet, dass Raum und Zeit in der Diktion der Transzendentalphilosophie 
nicht als Eigenschaften der Gegenstände, sondern als Eigenschaften des er-
kennenden Subjekts zu verstehen sind. Sie sind die allgemeinen Formen der 
menschlichen Sinnlichkeit, das heißt der menschlichen sinnlichen Wahr-
nehmung. Durch sie und in ihnen wird ein Gegenstand nicht als Ding an 
sich, sondern als Erscheinung gegeben.  

Zahlreiche Missverständnisse bezüglich dieser Konzeption haben dazu 
beigetragen, sie als irreführend zu bezeichnen. So wird Kant beispielsweise 
häufig entgegengehalten, dass Raum und Zeit zwar Anschauungsformen, 
aber dennoch zugleich Eigenschaften der Dinge an sich sein können.6 Die-
ser Einwand ist insofern zurückzuweisen, dass eine solche Fragestellung, 
wenn man die von Kant in Anspruch genommenen transzendentalphiloso-
phischen Prämissen teilt, irrelevant ist. Es mag wohl sein, dass die Dinge an 
sich räumliche Eigenschaften haben, aber es ist Kant zufolge ein metaphy-
sischer Diskurs, weil sie für uns immer räumliche Charakteristika wie Ge-
stalt, Große und Position haben und nur mittels dieser Charakteristika zu-
gänglich sind.  

Man kann meines Erachtens eine Identität zwischen Ding an sich und 
Erscheinung in Bezug auf deren räumliche Beschaffenheit dennoch vermu-
ten, wenn diese in allen möglichen Welten (mit Kripke gesprochen) und 
mithin für alle möglichen Erkenntnissubjekte gleich ist. Dies weicht jedoch 
von der transzendentalen Fragestellung ab.  

 
 
 
 

                                                   

6 Dazu siehe zum Beispiel Trendelenburg (1862: 156–168).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | MAJA SOBOLEVA 

 

Der Begriff der Gegebenheit 
 
Ein anderer problematischer Begriff in der transzendentalen Ästhetik ist der 
Begriff der Gegebenheit von Gegenständen. Kant zufolge können wir Vor-
stellungen empfangen, sofern unsere Sinnlichkeit „auf irgend eine Weise 
affiziert wird“ (A 51/B 75). Wie ist dieser Satz zu verstehen? Marcus Wil-
laschek schreibt zum Beispiel:  

 
Will Kant sagen, daß ein empirischer Gegenstand, also eine ‚Erscheinung‘, unsere 

Sinne reizen muß, damit wir ihn erkennen können (die sogenannte ‚empirische‘ Af-

fektion)? Oder besagt diese These, dass unser Wissen von empirischen Gegenstän-

den letztlich darauf zurückgeht, daß ‚Dinge an sich‘ unser ‚Gemüt‘ affizieren 

(‚transzendentale Affektion‘)? Oder ist Kant gar auf beides, Affektion durch empiri-

sche Gegenstände und durch ‚Dinge an sich‘, festgelegt (‚doppelte Affektion‘)? 

(Willaschek 2001: 217)  

 
Ich möchte die Position vertreten, dass sich Kants Begriff der Affektion als 
die transzendentale Affektion interpretieren lässt, weil es ihm ausschließ-
lich darum geht, die Bedingungen der Erkenntnis a priori herauszuarbeiten. 
Die Rede, dass die Sinnlichkeit des Subjekts „affiziert“ wird, besagt zu-
nächst nur, es sei nicht selbst der Urheber seiner Anschauungen, es initiiere 
sie nicht, sie werden vielmehr nur durch Bezug auf ein fremdes Etwas er-
zeugt. Der Prozess der Affizierung der Außensinne weist auf einen realisti-
schen Ansatz hin, weil er im Erscheinen des Gegenstandes für das Subjekt 
resultiert. Unter der Prämisse, dass es keine ontologische Differenz zwi-
schen Ding an sich und Erscheinung gibt, kann das Ding an sich als der 
Grund unserer Anschauungen gedacht werden, mag dieser auch als Ursache 
aufgefasst werden.  

Man darf die Affizierung als Fremdbestimmung der Sinnlichkeit in ei-
nem weiteren Sinne jedoch nicht auf eine physikalistische Wirkkausalität – 
wie es in der Forschungsliteratur häufig vermutet wird7 – reduzieren. Zu 
verwerfen ist auch die metaphysische Unterstellung, es ginge bei der Affek-
tion um einen Schluss von sinnlich Gegebenen auf eine transzendente Ur-
sache. Abzulehnen ist auch die Ansicht über eine nicht-kausale Deutung 

                                                   

7 Ein Überblick über die Interpretationen des Begriffs ‚Affizierung‘ wird von Pat-

rick Unruh geliefert (Unruh 2007: 107–112).  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 95 

 

der Affektion, die zum Beispiel Patrick Unruh vertritt, für den „Kants Rede 
von (Sinnen-)Affektion als Kausalität meint, daß die Erscheinung des Ob-
jekts unter seinem materiellen Aspekt betrachtet wird“ (Unruh 2007: 110).8  

Ich mochte zwei Argumente – ein logisch-sprachwissenschaftliches und 
ein systematisches – für ein spezifisches Verständnis der Kausalität als 
Evokation und Koordination bei der Affektion einbringen. Erstens spricht 
dafür der Umstand, dass der Gegenstand den Sinnen bei Kant gegeben ist. 
Etwas kann gegeben und nicht hervorgerufen werden, wenn Ursache und 
Wirkung zusammenfallen.  

Eine solche Vorstellung von der Kausalität ist bei Kant selbst in den 
Überlegungen über die Analogien der Erfahrung zu finden. Er meint, dass 
„der größte Teil der wirklichen Ursachen in der Natur mit ihren Wirkungen 
zugleich [ist]“ (A 202/B 248). Entscheidend für ein transzendentalphiloso-
phisch verstandenes Kausalverhältnis ist die „Ordnung der Zeit“ (und nicht 
der Ablauf derselben) (A 203/B 248). Die Regel, etwas in der Reihenfolge 
der Zeit zu bestimmen, bedeutet, dass jede Erscheinung einen zureichenden 
Grund haben muss.  

Zweitens spielt die Affektion bei Kant eine wichtige Rolle für die Kon-
stituierung der Erfahrung überhaupt. Er benutzt diesen Begriff um das Ver-
hältnis zwischen Ding an sich und Subjekt (Affektion der Sinnlichkeit) 
(A 51/B 75), zwischen Vorstellung und Begriff (Affektion des Begriffs) 
(A 77/B 102) und zwischen innerem Sinn und der transzendentalen Einheit 
der Apperzeption, das heißt zwischen dem sich selbst anschauenden (sinn-
lich-empirischen) und dem denkenden (logisch-begrifflichen) Ich (B 153–
156) herzustellen und somit die Elemente der Erfahrung in ein Ganzes zu-
sammenzufügen. Die vom Gegenstand affizierte Sinnlichkeit affiziert den 
Begriff des Gegenstandes und der Verstand affiziert den inneren Sinn, das 
heißt die Anschauung des Ich selbst in seiner synthetisierenden Tätigkeit, 
wodurch die jeweilige Anschauung ins einheitliche Ganze von Vorstellun-
gen des logischen Ich als seine Vorstellung aufgenommen wird, was dieser 

                                                   

8 Patrick Unruh (2007) legt textuelle Belege vor, dass Kant in den frühen Siebzi-

ger für die Bezeichnung der transzendentalen Erkenntnisrelation das Wort ‚Of-

fenbarung‘ benutzt hat. Dies kann jedoch nur als ein indirektes Argument zu-

gunsten der aufgestellten These betrachtet werden. Unruh verweist darauf, dass 

Kant den Begriff ‚Affektion‘ außerdem in einem logischen, rechtsphilosophi-

schen und ethischen Sinn verwendet hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | MAJA SOBOLEVA 

 

Anschauung eine Position als Bestandteil der Wirklichkeit sichert. Somit 
wird Erkenntnis in einem einheitlichen System der Erfahrung holistisch 
verbunden, in dem Welt und Ich unter Einbeziehung der Formen der Sinn-
lichkeit beide als Erscheinungen konstituiert werden.  

In der Vielfalt ihrer Funktionen und in Bezug auf die verschiedenen 
Elemente dieses Prozesses kann die Affektion als eine Verursachung nur in 
einem allgemeinen Sinne gedeutet werden, dass eine Sache an einer ande-
ren etwas verrichtet. Sie lässt sich also als einen Grund in Form des Evozie-
rens psychischer Prozesse und deren Koordinierung verstehen.  

 

Was wird in der Anschauung gegeben?  
 
Nicht einstimmig wird eine weitere wichtige Frage der transzendentalen 
Ästhetik beantwortet, nämlich was in der Anschauung gegeben wird. Eini-
ge Autoren, wie etwa Marcus Willaschek, glauben: „Gegeben sind uns in 
transzendental-philosophischer Perspektive nicht unmittelbar Gegenstände 
(oder zumindest Vorstellungen von Gegenständen), sondern lediglich Emp-
findung als das ‚Material‘ zu solchen Gegenständen (bzw. Vorstellungen 
von Gegenständen).“ (Willaschek 2001: 224) Diese Idee wurde zuerst von 
Henry E. Allison vertreten, der meint, dass „sensible intuition provides the 
mind with only the raw data for conceptualization“ (Allison 1983: 67). Die 
Vorstellung, dass die Sinnesdaten als einzelne Empfindungen das Gegebe-
ne sind, führt aber zu erheblichen Schwierigkeiten im Umgang mit Kants 
Text. Beispielsweise gibt Willaschek zu:  

 
Dann kann man nicht verständlich machen, warum uns das auf diese Weise Gegebe-

ne anschaulich in Raum und Zeit überhaupt als ein Mannigfaltiges erscheint (und 

nicht etwa als homogenes, undifferenziertes Etwas). Und damit wird natürlich erst 

recht unverständlich, wie wir dieses Gegebene begrifflich näher bestimmen können. 

(Willaschek 2001: 225) 

 
Die Annahme, dass uns in Anschauungen die Dinge als Erscheinungen ge-
geben sind, erlaubt es, solche Schwierigkeiten zu vermeiden. Tatsächlich 
legt Kant einen besonderen Wert darauf, dass uns Anschauungen unabhän-
gig von Denken gegeben werden müssen. Damit kann Denken eine Kon-
trollinstanz für seine empirischen und theoretischen Erkenntnisse werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 97 

 

Der Verstand denkt laut Kant einen Gegenstand9 nur im Verhältnis auf des-
sen Vorstellung. Es ist nicht so, dass er einen Gegenstand mittels der Kate-
gorien aus einzelnen Empfindungen beliebig, zum Beispiel rein kombinato-
risch, konstruiert. Kant wird nicht müde zu wiederholen, dass „aus bloßen 
Begriffen gar keine synthetische Erkenntnis, sondern lediglich analytische 
erlangt werden kann“ (A 47/B 64). Man kann an dieser Stelle festhalten: In 
der Erfahrung geht es nicht um die Konstruktion der Anschauungen bzw. 
der Wirklichkeit aus Sinnesdaten, sondern um die Konstituierung der Wirk-
lichkeit als ein zusammenhängendes Ganzes.10 Anschauung haben bedeutet 
nichts anderes als Gegenstand als Erscheinung, und zwar „als in einem Au-
genblick enthalten“ (A 99), vorgestellt zu bekommen. 

  

Zu b) Kategorisierung von Anschauungen  
 
Im ersten Buch der transzendentalen Analytik befasst sich Kant mit der 
Analyse der Begriffe a priori, die die Anschauungen kategorisieren und sie 
zu einem Bild der Wirklichkeit verbinden. Eine Aufgabe der transzendenta-
len Erkenntnistheorie sieht er nicht darin, verschiedene Vorstellungen unter 
einen Begriff zu subsumieren, „sondern die reine Synthesis der Vorstellun-
gen auf Begriffe zu bringen“ (A 78/B 104). Dies erlaubt, mannigfaltige 
Vorstellungen in eine Einheit der Erfahrung zu vereinigen.  

Wie Anschauungen auf Begriffe gebracht werden und was dies bedeu-
tet, wird in der Forschungsliteratur sehr unterschiedlich interpretiert.11 Bei-
spielsweise thematisieren Sellars und McDowell den Erfahrungsbegriff bei 
Kant als inferentielles Wissen. Für Sellars sind Anschauungen eine Art 
„Proto-Begriffe“, die in Behauptungen vorkommen; McDowell spricht von 
den „Erfahrungsurteilen“. Diesen Autoren folgend meint Johannes Haag, 

                                                   

9 Zu betonen ist hier, dass in der transzendentalen Erfahrungstheorie der Verstand 

einen Gegenstand, das heißt etwas und nicht über etwas denkt.  

10 Die Idee, dass Kants Anschauung eine ganzheitliche Gestalt ist, wird zum Bei-

spiel von Jurj Borodaj entwickelt (Borodaj 1966, Kap. 5). 

11 In die Diskussion darüber, ob Kants Anschauung begrifflich oder nicht begriff-

lich ist, sind mittelweilen mehrere Wissenschaftler_innen involviert. Zu den so-

genannten ‚Nonconceptualists‘ gehören Henry Allison, Peter Rohs, Robert Han-

na, Lucy Allais u.a. Ihre Opponenten sind, außer Sellars und McDowell, Chris-

tian Helmut Wenzel, Hannah Ginsborg, Aaron Griffith u.a.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | MAJA SOBOLEVA 

 

dass Anschauungen „nur weil und sofern sie Bestandteile von Urteilen und 
damit selbst wesentlich auch begriffliche Vorstellungen sind“ einen Objek-
tivitätsanspruch haben (Haag 2007: 39–40). Damit wird von diesen Autoren 
die Anschauung in ihrer Bedeutung für die Erkenntnis de facto eliminiert.  

Die Auflösung der Anschauung in begriffliche Tätigkeit widerspricht 
der sogenannten ‚Zwei-Stämme‘-Lehre Kants, der nach Anschauung eine 
notwendige und vom Begriff unabhängige Komponente der Erkenntnis dar-
stellt. Ihr Beitrag zu der Erkenntnis besteht darin, dass sie die im Urteil 
verwendeten Begriffe mit dem Inhalt füllt. Am Beispiel des kategorischen 
Urteils alle Körper sind teilbar zeigt Kant, dass „allein in Ansehung des 
bloß logischen Gebrauchs des Verstandes unbestimmt [bleibt], welchen von 
beiden Begriffen die Funktion des Subjekts, und welchem die des Prädikats 
man geben wolle“ (A 95/B 129). Er zeigt auch, dass nur aufgrund der Be-
griffe ‚Linie‘ und ‚Drei‘ kein Begriff von Dreieck gebildet werden kann. 
Aus bloßen Begriffen können keine synthetischen Vorstellungen entstehen. 
Die gegenständliche Erkenntnis kommt zustande nur infolge der Zusam-
menarbeit von Sinnlichkeit und Verstand. Die in der modernen Philosophie 
entwickelte Idee von dem begrifflichen Charakter der Anschauung wäre für 
Kant ein Oxymoron in Bezug auf die menschliche Erkenntnisweise. Be-
grifflich ist für ihn nur das Denken. Kant betont mehrfach, dass Anschau-
ungen uns auch dann Gegenstände darbieten würden, wenn sie vom Ver-
stand nicht kategorisiert sind, „denn die Anschauung bedarf der Funktionen 
des Denkens auf keine Weise“ (A 90/B 122). 

Die Theorien, die beiden von Kant ausdifferenzierten Erkenntnisver-
mögen des Menschen Rechnung tragen wollen, lassen sich auf zwei 
Grundmodelle zurückführen. Das sind die sogenannten ‚Schichtmodelle‘ 
und ‚Zwei-Stufen-Modelle‘.12 Die Schichtmodelle gehen davon aus, dass 
unsere Erkenntnisvermögen so beschaffen sind, dass Lebewesen eines die-
ser Vermögen besitzen können, ohne das andere zu besitzen. Die Zwei-
Stufen-Modelle bieten eine Vorstellung vom menschlichen Bewusstsein, 
der zufolge das logische Bewusstsein sich auf dem sinnlichen Bewusstsein 
je nach der konkreten Theorie evolutionär, psychologisch oder logisch auf-
baut. Den auf diesen beiden Modellen beruhenden Vorstellungen kann man 
entgegenhalten, dass die koordinierte und simultane Zusammenarbeit 
menschlicher Erkenntnisvermögen als Bedingung der Möglichkeit des sys-

                                                   

12 Dazu exemplarisch Conant (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 99 

 

tematischen und objektiven Erkennens, um das es Kant geht, vorauszuset-
zen ist.  

Mein Vorschlag, der Interpretation der transzendentalen Erfahrungsthe-
orie Kants den Begriff Koinzidenz zugrunde zu legen, geht von dieser An-
nahme aus. Das zentrale Argument greift die Idee einer universalen An-
wendbarkeit der Kategorien des Verstandes sowohl auf Anschauungen als 
auch auf Urteile auf. Kant schreibt: „Dieselbe Funktion, welche den ver-
schiedenen Vorstellungen in einem Urteile Einheit gibt, die gibt auch der 
bloßen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer Anschauung Einheit, 
welche, allgemein ausgedrückt, der reine Verstandesbegriff heißt.“ 
(A 79/B 104–105) Er betrachtet die Kategorien als die „ursprünglichen“ 
und „primitiven“ „Stammbegriffe des reinen Verstandes“ (A 81/B 107), die 
sich gleichursprünglich auf Denken und Sinnlichkeit beziehen.  

Die primäre Funktion des Verstandes besteht in der Konstituierung des 
Erfahrungsgegenstandes. Kant betont, dass Verstand in dieser Funktion „für 
sich gar nichts erkennt, sondern nur den Stoff zum Erkenntnis, die An-
schauung, die ihm durchs Objekt gegeben werden muss, verbindet und ord-
net“ (B 145). Die erste logische Operation, die der Verstand vollzieht, ist 
also die Transformation der Anschauung ins Objekt. Darüber, wie dies zu-
stande kommt, streitet man immer noch.13 Eine weit verbreitete Position 
besteht darin, dass man das Objekt der Erfahrung mit dem Konzept identi-
fiziert und es als ein Token in einem semantisch kohärenten Zusammen-
hang der Wahrnehmungsurteile betrachtet. Ich glaube dagegen, dass der 
Unterschied zwischen Anschauung und Objekt rein epistemologisch zu be-
stimmen ist: Anschauung muss weder objekthaft noch objektiviert sein; das 
Objekt ist hingegen notwendigerweise ein Etwas in Bezug auf die mögliche 
Erkenntnis. Die Anschauung wird zum Objekt bzw. zur Vorstellung vom 
Objekt, indem sie (analog dazu, wie empirische Vorstellungen unter empi-
rische Sprachbegriffe untergeordnet werden) unter die transzendentale Ein-
heit des Verstandes subsumiert wird. Die Rede davon, dass die kategorisier-
te Anschauung begrifflich sei, bedeutet dann zunächst nichts anderes, als 
dass sie als die Vorstellung vom Objekt fungiert. Das Objekt erhält seine 
primäre Bestimmtheit nicht in Bezug auf andere Objekte, das heißt nicht 
dank dem diskursiven Urteilen, sondern allein in Bezug auf die transzen-
dentale Einheit des Bewusstseins des Subjekts, folglich topologisch. Es ist 

                                                   

13 Dazu exemplarisch Heidemann (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | MAJA SOBOLEVA 

 

nicht representatio generalis, kein Konzept, sondern representaio singula-
ris, eine schlichte Identität.14 Die Anschauung erhält ihre begriffliche Be-
stimmung nicht, indem sie in die Art-Gattung-Beziehungen eingeordnet 
wird und daher nicht durch die Subsumierung unter einen Sprachbegriff, 
vielmehr besteht ihre Begrifflichkeit darin, ein Objekt für den menschlichen 
Verstand darzustellen. Die Begrifflichkeit der kategorisierten Anschauung 
drückt nicht die Formel S ist P aus, sondern die Formel S ist S. Darin ist der 
Unterschied zwischen der Aristotelischen und Kantischen Kategorisierung 
der Anschauung zu sehen, die die Anschauung nicht unter den, sondern auf 
den Begriff bringt. Indem Kant betont, dass in der Anschauung derselbe 
Gegenstand, wie im Denken, „aber nur als Erscheinung“ (A 92/B 125) ge-
geben wird, sichert er die Objektivität der Erkenntnis. Im Begriff des Ob-
jekts müssen beide Erkenntnisformen, Sinnlichkeit und Verstand, mitei-
nander notwendigerweise korrespondieren und koinzidieren. 

Kant argumentiert, dass der Verstand in seiner primären Tätigkeit noch 
nicht urteilt, er zeigt sich zuerst vielmehr als das Vermögen Regeln aufzu-
stellen. Er ermöglicht, dank der Vereinigung der einzelnen Anschauungen 
in ein einheitliches System von Vorstellungen, die Bildung der Erfahrung. 
Die Erfahrung entsteht als „die synthetische Einheit der Erscheinungen 
nach Begriffen“ (A 110), wobei unter dem Wort ‚Begriff‘ die „Funktion 
des Verstandes“ als ein besonderer Typ seiner kategorisierend-synthe-
tisierenden Tätigkeit zu verstehen ist.  

Es gibt in der Kritik der reinen Vernunft nicht viele Beispiele für die Il-
lustration dieser These. Zwei davon, in der Ausgabe B, sind aber sehr hilf-
reich. Laut Kant liegt der empirischen Anschauung eines Hauses die not-
wendige Einheit des Raumes von Seite der Sinnlichkeit und die Kategorie 
der Größe als die Kategorie der Synthesis des Gleichartigen von Seite des 
Verstandes zugrunde (B 162). Das Gefrieren des Wassers beschreibt er als 
eine Relation der inneren Anschauungsform in Ansehung der Zeitfolge und 
der Kategorie der Ursache, „durch welche ich, wenn ich sie auf meine Sinn-
lichkeit anwende, alles, was geschieht, in der Zeit überhaupt seiner Relati-
on nach bestimme“ (ebd.). Diese Beispiele zeigen deutlich, dass die Begrif-
fe, auf die die Anschauungen gebracht sind, die apriorischen Kategorien 
des Verstandes sind. Es handelt sich um die Begriffe, die in der Tafel der 

                                                   

14 Vgl. mit Heidemann (2013), der eine entgegengesetzte Position vertritt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 101 

 

Kategorien aufgezählt sind und insgesamt die logische Struktur der Erfah-
rung gemäß den Urteilsformen erschöpfend bestimmen sollen. 

Der Begriff ‚Erfahrung‘ ist in der transzendentalen Erkenntnistheorie 
Kantischer Provenienz in einem besonderen Sinne zu verstehen: Sie ist 
nichts anderes als das Resultat der synthetischen Urteile a priori, infolge-
dessen das entsteht, was man heute unter dem natürlichen Bild der Wirk-
lichkeit auffasst. Es ist wichtig hervorzuheben, dass die kategoriale Synthe-
sis der Anschauungen eine – obgleich eine kategorisierte und somit objek-
tivierte – Anschauung ist und bleibt. Durch diese Synthesis entsteht – wie 
in der Kritik der reinen Vernunft explizit dargelegt ist – ein objektives Bild 
der Wirklichkeit. Die transzendentalphilosophisch aufgefasste Erfahrung ist 
also die Einheit von objektiven Vorstellungen und nicht die von propositio-
nalen Erfahrungsurteilen. Das von Kant benutzte Wort ‚Bild‘ ist nicht bloß 
eine Metapher, denn, wenn man die Erfahrung als System von Sätzen und 
nicht als System von Bildern interpretiert, kann man seine Idee nicht ver-
stehen, dass unsere Erkenntnis sich nach den in der Erfahrung gegebenen 
Gegenständen richten muss. Erfahrung bildet bei Kant die Sphäre der not-
wendigen Wahrheit, das Objektive, das Gegebene, das für die Rechtferti-
gung und Verifizierung von Wissen dient. Es gibt keine andere Instanz da-
für.  

‚Erfahrung‘ ist folglich transzendentalphilosophisch nicht als das, was 
man sagt oder denkt, zu interpretieren, sondern als das, worüber man etwas 
sagt und denkt. Erfahrung endet in der transzendentalen Erkenntnistheorie 
dort, wo sie im Empirismus beginnt. Die Erfahrung als Produkt der Synthe-
sis a priori bildet die Sphäre der semantisch noch unbestimmten, aber not-
wendigen Objekte, die ihre qualitativen Charakteristika erst dank dem urtei-
lenden Denken erhalten. Sie ist ein Bereich der bestimmt-unbestimmten 
Gegenstände, des Nicht-Wissens, den der Mensch zu erkennen sich be-
müht.15  

Andererseits ist die Erfahrung die Sphäre, die man mit den Worten 
Hermann Cohens als die Sphäre des „Ursprungs“ von Erkenntnis bezeich-
nen kann. Die Voraussetzung hierfür ist, dass die Tätigkeit des Verstandes 
in Bezug auf die Sinnlichkeit als Vermögen der Regel für die Anschauung 
und in Bezug auf das Denken als Vermögen des Urteilens auftritt. Die basa-

                                                   

15 In diesem Sinne kann man die vom Neukantianismus entwickelte Idee verste-

hen, dass der Gegenstand uns eigentlich nicht gegeben, sondern aufgegeben sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | MAJA SOBOLEVA 

 

len Kategorien des Verstandes ermöglichen somit sowohl apriorische, vor-
diskursive als auch diskursive Erkenntnis. Dank der Ersteren wird die An-
schauung zu der Vorstellung von einem Objekt, was Dinge für die diskursi-
ve Erkenntnis eröffnet. Ohne die Vermittlung der Kategorien wäre es un-
klar, wie ein Objekt zum Subjekt des Urteils werden kann. Es wäre auch 
unklar, wie der Verstand auf die Welt Bezug nehmen könnte.  

Bis jetzt handelte es sich um den Bezug der Kategorien auf das urtei-
lende Denken, was die Vorstellungen für die diskursive, systematische Er-
kenntnis zugänglich macht, nun wird der Bezug der Kategorien auf die 
Welt zum Thema.  

Der Verstand ist in seiner strukturierenden Tätigkeit nicht frei, sondern 
von der Seite der Sinnlichkeit eingeschränkt oder, mit den eigenen Worten 
Kants, „restringiert“ (A 146/B 186). Das formal-logische Prinzip der Un-
terordnung von Vorstellungen unter Begriffe besteht darin, dass der be-
stimmende Begriff „dasjenige enthalten [muß], was in dem darunter zu 
subsumierenden Gegenstande vorgestellt wird“ (A 137/B 176). Es kann die 
Forderung nach der Homogenität der Anschauung mit dem Begriff genannt 
werden. Diese Forderung enthält eine transzendental-logische Konsequenz: 
Zwischen Kategorien und Anschauungen, die nichts Gemeinsames haben, 
muss vermittelt werden. Dies erreicht man, indem dem Begriff ein Schema 
zugeordnet wird, nach dem er verfahren kann. Dieses Schema wird dem 
Verstand von der Erscheinung vorgegeben. Da die allgemeine sinnliche 
Form der Erscheinung a priori für Kant die Zeit ist, legt er der kategorialen 
Tätigkeit des Verstandes den Zeitschematismus zugrunde. Beispielsweise 
wird unter die Kategorie ‚Substanz‘ dasjenige angeordnet, was sich als be-
harrlich in der Zeit erweist. Das Schema der Kategorie ‚Ursache‘ ist be-
ständige zeitliche Aufeinanderfolge von Ereignissen etc. „Die Schemate 
sind daher nichts als Zeitbestimmungen a priori nach Regeln, und diese ge-
hen nach der Ordnung der Kategorien, auf die Zeitreihe, den Zeitinhalt, die 
Zeitordnung, endlich den Zeitinbegriff in Ansehung aller möglichen Gegen-
stände.“ (A 145/B 184–185) Die transzendentalen Schemata zeigen, wie die 
Dinge in der Zeit erscheinen, und diese Regeln geben die Anweisungen für 
die kategorisierenden Leistungen des Verstandes.  

Wie der Begriff im allgemeinen Kant zufolge eine Regel bezeichnet, 
nach der sich das Subjekt eine objektive Vorstellung bildet, bestimmt das 
Schema als ein „sinnlicher Begriff“ (B 186), welche Anschauung unter die 
ihm entsprechende Kategorie fällt. Die Anschauung ist dabei als simultan 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 103 

 

gegeben und wird in die Einheit der Erfahrung integriert, indem sie vom 
Subjekt in der Zeit erlebt und aufgrund dessen kategorisiert wird. Den Rest-
riktionen für die Kategorien seitens der Schemata liegt also eine Korrelati-
on zwischen der äußeren und inneren Anschauung des Gegenstandes zu 
Grunde: Das zeitliche Erleben des angeschauten Gegenstandes bedingt, un-
ter welche Kategorie dieser Gegenstand subsumiert wird.  

Das Vermögen zu den Schemata, die zwischen Sinnlichkeit und Ver-
stand vermitteln, wird von Kant die „transzendentale Einbildungskraft“ ge-
nannt. Dieser produktiven Einbildungskraft ist die Entstehung der Erfah-
rung zu verdanken.16 Ohne sie wären die Begriffe leer und die Anschauun-
gen würden blind bleiben. Die Synthese der transzendentalen Einbildungs-
kraft, von der Kant spricht, ist eine apriorische, vordiskursive Operation, 
die einem Objekt eine logische Stelle im Erkenntnisprozess zuweist. Sie 
wird von ihm „eine blinde, obgleich unentbehrliche Funktion der Seele“ 
genannt, „der wir uns aber selten nur einmal bewusst sind“ (A 78/B 103).  

Die Erfahrung als das Produkt der Erkenntnis a priori erweist sich also 
im Rahmen der transzendentalen Erkenntnistheorie als bildlich und nicht 
sprachlich, sie ist begrifflich strukturiert, aber nicht verbal konzeptualisiert. 
Sie gewährleistet die Identität eines Objektes durch die immanente Korres-
pondenz von Sinnlichkeit und Verstand vermittelst der Einbildungskraft in 
Bezug auf die Einheit der Apperzeption. Die Erfahrung als System mitei-
nander verknüpfter, kategorisierter Anschauungen bildet die Grundlage und 
zugleich eine Kontrollinstanz für die erkennende Tätigkeit des diskursiven 
Denkens. Zu bemerken ist, dass die Prozesse der Gegebenheit des Gegen-
standes in der Anschauung, der Kategorisierung der Anschauung in Bezug 
auf die transzendentale Einheit der Apperzeption und der Verwendung der 
entstandenen Begriffe von Objekten in Urteilen nur theoretisch voneinander 
zu trennen sind. In Wirklichkeit gehören sie zusammen und sind als Bedin-
gungen der Möglichkeit der spezifisch menschlichen Erkenntnis zu inter-
pretieren.  

 

                                                   

16 Kant betont, dass die Synthesis der Einbildungskraft „keine einzelne Anschau-

ung, sondern die Einheit in der Bestimmung der Sinnlichkeit allein zur Absicht 

hat“ (A 140/B 179). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | MAJA SOBOLEVA 

 

EINIGE ÜBERLEGUNGEN ZUM BEGRIFF DES DENKENS 

IM ANSCHLUSS AN KANTS TRANSZENDENTALE LOGIK 
 

In der Vorrede zu der ersten Ausgabe der Kritik der reinen Vernunft 
schreibt Kant, dass sein Anliegen darin bestand, zu erklären, was und wie 
viel Verstand und Vernunft a priori erkennen können, und nicht darin, zu 
erläutern, wie „das Vermögen zu Denken selbst möglich“ ist (A XVII). Die 
von ihm entwickelten Ansätze können dennoch als eine Basis zum Nach-
denken über das Denken verwendet werden. Auf einige aufschlussreiche 
Momente gehe ich nun ein.  

 

Denken und Selbstbewusstsein 
 
Man kann von dem Erkenntnisbegriff Kants auf den Begriff des Denkens 
bei den Menschen schließen. Die Erfahrung als das System der Beziehun-
gen zwischen den Gegenständen erfordert laut Kant die transzendentale 
Einheit der Apperzeption, weil die Verbindung nicht in den Gegenständen 
selbst liegt und deshalb nicht wahrgenommen werden kann, sondern allein 
von dem menschlichen Verstand verrichtet wird (B 137). Es kann demnach 
keine objektive, systematische, kohärente und konsistente Erfahrung ohne 
ein einheitliches Ich geben. Die logische Identität des Objekts setzt die lo-
gische Identität des Subjekts voraus, wobei diese sich als das Bewusstsein 
des Ich in allen Denkakten als seinen eigenen erweist.  

Kant unterscheidet zwischen dem empirischen und dem transzendenta-
len Bewusstsein und konzentriert sich auf die Untersuchung des letzteren. 
Allein das empirische Bewusstsein, obwohl es verschiedene Vorstellungen 
begleitet, reicht noch nicht aus, um systematische Erkenntnis zu ermögli-
chen. Dieses kann „an sich zerstreut und ohne Beziehung auf die Identität 
des Subjekts“ sein (B 133).  

Indem Kant das behauptet, eröffnet er eine Diskussion mit den Vertre-
tern des Empirismus, die die Tatsache ich denke, dass p für die zureichende 
Bedingung der Erkenntnis halten. Seine notwendige Bedingung der syste-
matischen Erkenntnis – die transzendentale Einheit der Apperzeption – 
kann wie folgt zusammengefasst werden: Ich denke, dass ich denke, dass p. 
Diese Formulierung expliziert die selbstreflexive Struktur der transzenden-
talen Einheit der Apperzeption. Diese Struktur leistet Folgendes: Einerseits 
können einzelne Denkakte nur unter der Voraussetzung des Vorhanden-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 105 

 

seins einer solchen Struktur in eine Einheit systematisch geordnet werden. 
Die Einheit der Erkenntnis und das systematische Denken gibt es also nur 
korrelativ zur Einheit des Selbstbewusstseins. Andererseits enthält die 
Struktur der Selbstreflexivität in sich die Struktur der Vergegenständli-
chung bzw. Objektivierung. Sie stellt deshalb die Bedingung der Möglich-
keit des objektivierenden Denkens dar. 17  

Die primäre Denktätigkeit des Menschen als selbstreflexives Wesen 
kann in der Objektivierung der Welt gesehen werden. Dies bedeutet zu-
nächst, dass die Welt dem menschlichen Subjekt nicht bloß situativ und as-
soziativ gegenübersteht, sondern als ein zusammenhängendes und bestän-
diges Ganzes. Das Objekt-sein bedeutet, das Netz der subjektiven Empfin-
dungen und Wahrnehmungen zu zerreißen und notwendigerweise für Men-
schen allgemein gültig zu werden. Bereits der Kantische Begriff ‚Erfah-
rung‘ bringt die Vorstellung von der Welt als einer objektiven zum Aus-
druck. 

Man kann fragen, ob das ich-bezogene Bewusstsein Sprache und 
Sprachfähigkeit des Subjekts voraussetzt. Dieser Frage ist Kant nicht expli-
zit nachgegangen; es liegt aber die Vermutung nahe, dass Sprache keine 
notwendige Bedingung dieses Bewusstseins ist. Denn ich denke als ein Akt 
der transzendentalen Apperzeption bedeutet nichts anderes als die für den 
Menschen spezifische, gegenständliche Form der Verbindung der An-
schauungen durch den Verstand in einer Erfahrung. Ich denke ist die „Syn-
thesis“ und daher als Syntax und nicht als Gedanke zu interpretieren. Diese 
apriorische Form der Einheit des menschlichen Bewusstseins, die Kant 
„analytisch“ (B 133) nennt, geht aller seiner Tätigkeit voraus und ermög-
licht diese. Sprache wird von ihm zu einem empirischen Phänomen gezählt; 
sie gehört daher nicht in den Bereich der transzendentalen Analyse.  
 
 
 

                                                   

17 Ohne diese Annahme ist die systematische Erkenntnis nicht möglich. Ohne sie 

kommt man zum Beispiel zum Schluss, dass das Sein der äußeren Dinge nur in 

Bezug auf das Subjekt definierbar ist und solange sie nicht wahrgenommen 

werden, „sie entweder überhaupt nicht sind oder im Geist eines ewigen Wesens 

bestehen müssen.“ (Berkeley 2004: 28.) Die subjektzentrierte Erkenntnis kann 

nur sporadisch und fragmentär sein.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | MAJA SOBOLEVA 

 

Die verkörperte Erkenntnis  
 
Kants Erfahrungstheorie ist explizit in Bezug auf das menschliche Erkennt-
nissubjekt entwickelt und erhebt deshalb keinen Universalitätsanspruch. 
Die Erkenntnis, um die es sich in dieser Theorie handelt, kann in moderner 
Terminologie als eine verkörperte Erkenntnis (embodied cognition) inter-
pretiert werden. Die Belege für diese Lesart sind in der Kritik der reinen 
Vernunft zu finden. So ist das Spezifische der menschlichen Erkenntnis 
durch das Vermögen der Sinnlichkeit, des Verstandes und der Einbildungs-
kraft bestimmt, so dass die Erkenntnis von dem Erkennenden abhängt. Die-
se Struktur des menschlichen Erkenntnisvermögens bedingt folgende aprio-
rische Gesetze der Erkenntnis: a) Der oberste Grundsatz der Möglichkeit 
der Anschauung hinsichtlich der Sinnlichkeit besagt, dass die Erscheinung 
der Gegenstände unter den formalen Bedingungen des Raums und der Zeit 
steht; b) der oberste Grundsatz der Möglichkeit der Anschauung hinsicht-
lich des Verstandes besagt, dass das Mannigfaltige der Anschauung unter 
den formalen Bedingungen der synthetischen Einheit der Apperzeption 
steht und c) hinsichtlich der Einbildungskraft gilt die Regel, dass sie die 
Synthesis der Anschauungen den Kategorien gemäß ermöglicht.  

Kant kontrastiert die menschliche Erkenntnis mit der Erkenntnis imagi-
närer Wesen, die entweder über die Fähigkeit zur intellektuellen Anschau-
ung (B 72) oder über einen anschauenden Verstand verfügen könnten 
(B 125, B 138, B 145, B 148 etc.). Für diese würden die oben formulierten 
Grundsätze der Möglichkeit der Erkenntnis ihre Gültigkeit infolge des Un-
terschieds der Erkenntnisvermögen verlieren. Beispielsweise würde ein 
Verstand, durch dessen Vorstellung zugleich die Objekte dieser Vorstellung 
existieren, „einen besonderen Actus des Synthesis des Mannigfaltigen zu 
der Einheit des Bewusstseins nicht bedürfen, deren der menschliche Ver-
stand, der bloß denkt, nicht anschaut, bedarf“ (B 138).  

Auch Kants Ausführungen über das Urteil geben die Möglichkeit, sei-
nen Erkenntnisbegriff als verkörperte Erkenntnis aufzufassen. Im Unter-
schied zu der formalen Logik, die das Urteil als Verhältnis zwischen Be-
griffen darstellt, versteht die transzendentale Logik unter dem Urteil „die 
Art, gegebene Erkenntnisse zur objektiven Einheit der Apperzeption zu 
bringen“ (B 141). Die Kopula ‚ist‘ zielt darauf, die objektive Einheit gege-
bener Vorstellungen von den subjektiven Wahrnehmungen zu unterschei-
den. Damit wird nicht gesagt, dass die verbundenen Vorstellungen „in der 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 107 

 

empirischen Anschauung“ notwendig zu einander gehören. Es wird viel-
mehr gesagt, dass sie „vermöge der notwendigen Einheit der Apperzeption 
in der Synthesis der Anschauungen zu einander“ (B 142) gehören. Das 
heißt, das Urteil ist in Kants Theorie nicht einstellig, sondern zweistellig. 
Es hat nicht die Struktur a ist b, sondern a ist b für S, wobei S für ein 
menschliches Gattungssubjekt steht. Zum Beispiel ist die Aussage die Kör-
per sind schwer zwar nicht subjektiv nach den Gesetzen der Assoziation; 
sie hat aber die objektive Gültigkeit nur für die menschlichen Erkenntnis-
subjekte. Ob sie universal gültig ist, muss zusätzlich erforscht werden. Die 
Objektivität erweist sich folglich als eine mögliche Form der Erkenntnis 
und nicht als deren universales Kriterium.  

Die Interpretation der Kantischen Erfahrungstheorie als einer verkör-
perten Erkenntnis eröffnet die Möglichkeit, sich andere Erkenntnisformen 
vorzustellen. Kant selbst meint, dass „wir von den Anschauungen anderer 
denkenden Wesen gar nicht urteilen [können], ob sie an die nämlichen Be-
dingungen gebunden sein, welche unsere Anschauung einschränken und für 
uns allgemein gültig sind.“ (A 27/B 43) Er schließt nicht aus, dass „es sein 
[mag], daß alles endliche denkende Wesen hierin mit dem Menschen not-
wendig übereinkommen müsse, (wiewohl wir dieses nicht entscheiden 
können)“ (B 72).  

Eine positive Bilanz im Anschluss an diese Überlegungen Kants kann 
man darin sehen, dass es möglich ist, bei dem Nachdenken über das Den-
ken auf den Anthropologismus überhaupt zu verzichten. Eine mögliche 
Strategie kann darin bestehen, nicht die vertrauten Kriterien der Rationalität 
auf die nicht-menschlichen Formen des Bewusstseins zu übertragen, son-
dern umgekehrt die Kriterien der Rationalität an die jeweilige Bewusst-
seinsform anzupassen. Beispielsweise kann man vermuten, dass Lebewe-
sen, die über kein Selbstbewusstsein verfügen, die Welt als eine objektive 
nicht kennen und zu systematischer Erkenntnis nicht fähig sind. Dies 
schließt jedoch nicht aus, dass sie die artspezifische Fähigkeit zu einem 
sporadischen, situativen, handlungsgebundenen, ‚tätigen‘ Denken besitzen 
und fragmentares Wissen haben können. Unter den Begriff ‚Denken‘ kön-
nen dann solche Fähigkeiten subsumiert werden, wie die Problemlösung 
mit verschiedenen Mitteln, die funktionale ‚Einsicht‘ in die Beschaffenheit 
von Dingen und Situationen, die Lernfähigkeit und die Verbindung der Re-
präsentationen mit den ihnen entsprechenden Gegenständen.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | MAJA SOBOLEVA 

 

Denken, Sprache und Anschauung  
 
Die Frage nach den Kriterien des Denkens ist ein Gegenstand der aktuellen 
Debatte in der Philosophie des Geistes, Sprachphilosophie und Kogniti-
onswissenschaften. Die dominierende Position kann als Lingualismus be-
zeichnet werden. Dieser basiert auf der Vorstellung von der Sprachabhän-
gigkeit des Denkens. Eine der bedenklichen Folgen aus dieser Prämisse be-
steht darin, dass den nicht sprachbegabten Lebewesen die Denkfähigkeit 
aberkannt wird. Stellvertretend für diese Position ist Donald Davidson zu 
nennen, der behauptet, dass „man zum Denken den Begriff von einem Ge-
danken haben muss“ und dafür „Sprache erforderlich ist“ (Davidson 
2005: 127). Dieser Ansicht kann man insofern Recht geben, dass es für die-
jenigen, die einmal in die Welt der Sprache hineingewachsen sind, keine 
von verbalen Begriffen freien Lebenszonen gibt. Dies beweist jedoch nicht, 
dass Denken und Sprache zumindest analytisch nicht zu trennen sind.  

Den im Zuge des linguistic turn entwickelten Diskursen steht der trans-
zendental-logische Ansatz Kants gegenüber, dessen Ziel es vor allem ist, 
die Konstituierung und die Konstitutionsbedingungen der Erfahrung als 
„einer synthetischen Verbindung der Anschauungen“ a priori (A 9/B 12) zu 
untersuchen. Kant geht davon aus, dass der Gegenstand der Erfahrung die 
objektive Gültigkeit nur dann haben kann, wenn er unmittelbar in der An-
schauung gegeben wird. Dafür muss die Synthesis a priori sowohl die Be-
dingungen der Möglichkeit der Erfahrung als auch die Bedingungen der 
Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung schaffen. Aus der Forderung 
der unmittelbaren Gegebenheit des Gegenstandes ergibt sich die Forderung, 
dass diese Synthesis nichts weiter enthalten muss, „als was zur syntheti-
schen Einheit der Erfahrung überhaupt notwendig ist“ (B 197). Das sind für 
Kant die Sinne, die transzendentale Einheit der Apperzeption und die Ein-
bildungskraft, welche Gegenstände in Raum und Zeit in Bezug auf das Sub-
jekt bestimmen. Das Denken in diesem Prozess bezieht sich direkt auf die 
Anschauungen und nicht auf die sprachlichen Begriffe. Das Wort ist Kant 
zufolge etwas subjektives, unbeständiges und relatives: „Einer verbindet 
die Vorstellung eines gewissen Worts mit einer Sache, der andere mit einer 
anderen Sache.“ (B 140) 

Die Eliminierung der Anschauung und die Konzentration auf die Spra-
che in der analytischen Erkenntnistheorie hat zum Problem der diskursiven 
Rechtfertigung der Erkenntnisurteile geführt, die, um eine treffende Formu-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 109 

 

lierung von McDowell zu benutzen, ohne Fundierung in der Anschauung 
„im luftleeren Raum“ reibungslos kreiseln (McDowell 2012: 35). Als Fol-
geerscheinung hat man unterschiedliche Versionen eines Realismus ohne 
Repräsentation, die im „Raum der Gründe“ (Brandom) aussichtslos einge-
schlossen bleiben und ihre Erkenntnisansprüche nicht begründen können.  

Kant ist es gelungen, eine Lösung des Problems der Übereinstimmung 
zwischen den Erfahrungsurteilen und den Objekten in der Abgrenzung ei-
nerseits von der idealistischen Vorstellung von der Unüberwindbarkeit der 
Grenzen des nur Denkbaren in der Erkenntnis und andererseits von der Po-
sition des Empirismus, demnach die Suche nach den Gründen für ein Urteil 
mit dem Verweis auf ein bloßes sinnlich wahrnehmbares Gegenwärtiges 
endet, zu finden. Die Eckpunkte seiner holistischen Strategie lassen sich 
wie folgt zusammenfassen: Die Verstandeskategorien gehören sowohl zu 
den logischen Funktionen des Urteilens als auch vollziehen sie die Synthese 
des Mannigfaltigen der Anschauung. Die Kategorie bezieht sich auf den in 
der Anschauung gegebenen Erfahrungsgegenstand mittels des Schemas, 
wobei das Schema „der sinnliche Begriff eines Gegenstandes“ (B 186) ist. 
Den Inhalt des Schemas macht die Zeitbestimmung aus, und diese ist nichts 
anderes als die Art und Weise, wie der Gegenstand in der Zeit angeschaut 
bzw. vom Subjekt innerlich erlebt wird. Durch die Korrelation zwischen 
Zeiterlebnissen und deren begrifflichen Kategorisierung, das heißt zwi-
schen Schema und Kategorie, wird das System der Erfahrung, die zwischen 
der Welt und dem diskursiven Denken vermittelt, minimalistisch abge-
schlossen und Erkenntnis erhält somit die objektive Grundlage.  

Kants Erkenntnistheorie rechtfertigt die Anschauung nicht nur als eine 
Erkenntnisquelle, vielmehr bilden die in dem System der Erfahrung verei-
nigten Anschauungen die einzige Instanz, die „aller nur möglichen spekula-
tiven Erkenntnis der Vernunft“ (B XXVI) eine Fundierung gibt und sie zu 
verifizieren erlaubt.  

Die nicht-Berücksichtigung der Sprache gab den Anlass, Kants Erfah-
rungstheorie im Sinne einer „proto-rationality“ (Hanna 2005: 250) zu inter-
pretieren. Es wurde dabei ignoriert, dass es in der transzendentalen Theorie 
der Erfahrung nicht darum geht, die Formen der empirischen Erkenntnis zu 
erklären; ihre Aufgabe besteht vielmehr darin, die apriorische Tiefenstruk-
tur der menschlichen Erkenntnisweise zu entdecken, die auch der empiri-
schen Erkenntnis zugrunde liegt und sie ermöglicht. Dies erklärt, warum 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | MAJA SOBOLEVA 

 

Kant der Sprache keine Funktion bei der Erforschung von Bedingungen der 
Erfahrung und Erkenntnis zugewiesen hat.  

Er entfaltet einen differenzierten Begriff des Denkens: Das Denken er-
weist sich in seiner Theorie einerseits als das vordiskursive, kategorisieren-
de, das sich auf die Anschauung bezieht, und andererseits als das diskursi-
ve, urteilende Denken, das sprachgebunden ist. Die menschliche „Erkennt-
nis durch Begriffe“, von der er spricht, besteht also sowohl in der Synthese 
der Erfahrung, als auch im Urteilen.  

Die Ideen Kants, dass das Verfügen über einen Begriff mit dem Verfü-
gen über einen Sprachbegriff nicht identifiziert und das Denken nicht allein 
auf das diskursive Denken reduziert werden darf, erweisen sich als auf-
schlussreich für das weitere Nachdenken über das Denken. Man kann an-
nehmen, dass sich vor allem die menschliche Rationalität dadurch aus-
zeichnet, dass das Denken und der Gedanke intrinsisch zusammengehören. 
Dies hat der Mensch seiner Sprachbegabung zu verdanken: Um Gedanken 
zu haben, braucht man tatsächlich, wie es die Vertreter_innen des Lingua-
lismus behaupten, einen Sprachbegriff. Im Unterschied zu den Menschen 
können Tiere, die über Sprachbegriffe nicht verfügen, keine begrifflich 
strukturierten Gedanken haben. Dies schließt jedoch nicht aus, dass sie über 
etwas denken können (zum Beispiel, Dinge unterscheiden, Situationen 
wahrnehmen, Probleme lösen, sich erinnern und sogar träumen). Ihr Den-
ken bezieht sich dabei auf die Anschauung und nicht auf eine begriffliche 
Vorstellung. Die Anschauung hat – so kann man schließen – eine universa-
le Gültigkeit für den Bezug der Lebewesen auf die Welt.  

 
 

LITERATUR 
 
Allison, H.E. (1983): Kant’s Transcendental Idealism. New Hawen, Lon-

don: Yale University Press.  
Berkeley, G. (2004): Eine Abhandlung über die Prinzipien der menschli-

chen Erkenntnis. Hamburg: Meiner.  
Borodaj, Ju.M. (1966): Voobrazhenie i teorija poznanija. Moskva: Nauka. 
Conant, J. (2014): Kants Kritik des Schichtenmodells des menschlichen 

Geistes. Unveröffentlichter Vortrag, gehalten am XXIII Kongress der 
Deutschen Philosophie am 01.10.2014 in Münster.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 111 

 

Davidson, D. (2001): Eine Kohärenztheorie der Wahrheit und Erkenntnis, 
in: Davidson, D. Subjektiv, Intersubjektiv, Objektiv. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.  

Davidson, D. (2005): Rationale Lebewesen, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.), 
Der Geist der Tiere. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Guyer, P. (1987): Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge Universi-
ty Press. 

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Frankfurt am Main: Kloster-
mann. 

Hanna, R. (2005): Kant and Non-Conceptial Content, in: European Journal 
of Philosophy. 13 (2), 247–290. 

Heidemann, D.H. (Ed.) (2013): Kant and Non-Conceptual Concept. New 
York: Routledge. 

Horstmann, R.-P. (1997): Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu 
Kant. Bodenheim. 

Kant, I. (1998): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner.  
McDowell, J. (2012): Geist und Welt. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Prauss, G. (1974): Kant und das Problem der Dinge an sich. Bonn: Bou-

vier. 
Quine, W.V.O. (1979): Zwei Dogmen des Empirismus, in: ders., Von einem 

Logischen Standpunkt. Neun logisch-philosophische Essays. Frankfurt 
am Main, Berlin, Wien: Ullstein.  

Sellars, W. (1956): Empiricism and Philosophy of Mind. Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press. 

Sellars, W. (1968): Science and Metaphysics: Variations on Kantian 
Themes. London: Routledge & Kegan Paul, New York: Humanities 
Press. 

Trendelenburg, A. (1862): Logische Untersuchungen. Bd. 1. Leipzig: Hir-
zel. 

Unruh, P. (2007): Transzendentale Ästhetik des Raumes: zu Immanuel 
Kants Raumkonzeption. Würzburg: Königshausen & Neumann.  

Willaschek, M. (2011): Affektion und Kontingenz in Kants transzendenta-
lem Idealismus, in: Schumacher, R. (Hg.), Idealismus als Theorie der 
Repräsentation. Paderborn: Mentis, 211–231.  
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

