Braucht man Anschauung um zu denken?

MAJA SOBOLEVA

ZUR PROBLEMLAGE

Auf die Frage, ob man Anschauung braucht, um zu denken, wird ein durch
den gesunden menschlichen Verstand geleiteter Respondent ohne langes
Zbdgern hochst wahrscheinlich eine positive Antwort geben. Denken und
Anschauen gehdren zusammen: Anschauungen liefern uns Stoff zum Den-
ken, das Denken interpretiert die in der und durch die Anschauung gegebe-
ne Welt und versucht sie zu erkldren. Die Anschauung — als aktuelle Wahr-
nehmung oder als in der Erinnerung gespeicherte Vorstellung — ist ein Mit-
tel, dank dem sich die Welt uns prdsentiert.

Die naive, lebensweltliche Uberzeugung, dass uns in der sinnlichen Er-
fahrung — die sich nicht nur auf den visuellen Bereich beschrinkt, sondern
sich auf alle Sinnesmodalititen erstreckt — Dinge, wie sie sind, gegeben
sind, wird in der Philosophie seit ihrem Ursprung permanent in Frage ge-
stellt. Dieser Kritik in allen ihren historischen Formen, sei es antiker So-
phismus und Sensualismus, neuzeitlicher Empirismus, Sprachphilosophie
und moderner Konstruktivismus, liegt der vielfach variierte Gedanke zu-
grunde der Mensch sei Maf3 aller Dinge. Der menschliche Wahrnehmungs-
apparat und die menschliche Sprache werden als Ursachen dafiir verstan-
den, dass Anschauung niemals ein addquates Bild der Wirklichkeit gibt.
Die Wirklichkeit werde in unseren Wahrnehmungen immer nur reprdsen-
tiert.

Diese Uberzeugung speist dualistische Ontologien und ruft erkenntnis-
theoretischen Skeptizismus hervor, der der Erfahrung ihre Bedeutung fiir
die Begriindung und Verifizierung unseres theoretischen Wissens aber-

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | MAJA SoBOLEVA

kennt. Beispielsweise betrachtet Quine den Glauben, dass ,,jede sinnvolle
Aussage dquivalent einem logischen Konstrukt aus Termen sei, die auf un-
mittelbare Erfahrung referieren, als Reduktionismus und setzt ihn auf ein
,Dogma des Empirismus‘ herab (Quine 1979: 27). Sellars greift die grund-
legende Auffassung des Empirismus iiber die rechtfertigende Bedeutung
von einfachen sinnlichen Daten bei der Erkenntnis an und entlarvt sie als
einen ,,Mythos des Gegebenen (Sellars 1956). Davidson schlieft die Ap-
pellation auf die sinnliche Erfahrung als ein mogliches Argument bei der
Erklarung der Welterkenntnis aus, und baut seine Konzeption der Erkennt-
nis allein auf der Kohdrenztheorie auf. Seiner Ansicht nach komme nichts
als Grund fiir eine Uberzeugung in Frage, was nicht selbst eine Uberzeu-
gung sei (Davidson 2001: 241f.). Derartige anti-empiristische Positionen
entfalten sich vor dem Hintergrund der Annahme iiber die genuine Intellek-
tualitdt des Sinnlichen: Man spricht nicht von der Wahrnehmung, sondern
von dem sprachlichen oder sprachgebundenen Wahrnehmungsurteil. Diese
Vorstellung ist heute so selbstversténdlich, dass sogar bei den Versuchen,
die sinnliche Erfahrung in ihrer epistemologischen Funktion zu rehabilitie-
ren, vorausgesetzt wird, dass die Anschauung ,bereits iiber begrifflichen
Inhalt verfiigt (McDowell 2012: 33).

Vor diesem Hintergrund scheint die Frage nach der Mdglichkeit einer
plausiblen Fundierung von Erfahrungsurteilen durch den Bezug auf eine
dem Denken in der Anschauung gegebene externe Realitdt davon abhingig
zu sein, wie das Verhéltnis zwischen Anschauung und Denken respektive
zwischen Sinnlichkeit und Verstand aufgefasst wird. Ich mochte diese Fra-
ge im Anschluss an Kants Theorie der Erfahrung, wie sie in der Kritik der
reinen Vernunft dargelegt wird, kldren. Nach einer skizzenhaften Rekon-
struktion dieser Lehre folgt eine Diskussion des Begriffs ,Denken‘ und der
Rolle der Anschauung fiir die Erkenntnis.

KANTS THEORIE DER ERFAHRUNG

Wie bekannt umfasst Kants Theorie der Erfahrung zwei Teile — transzen-
dentale Asthetik und transzendentale Analytik. In diesen untersucht er die
spezifischen apriorischen Formen der menschlichen Sinnlichkeit und des
menschlichen Verstandes, die er als Bedingungen der Moglichkeit einer Er-
fahrung auffasst, die zugleich ,,Bedingungen der Mdglichkeit der Gegen-

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 89

stinde der Erfahrung™ (A 111) sind. Die Paradoxie dieses Ansatzes besteht
darin, dass der zu erkennende Gegenstand im Prozess des Erkennens zuerst
eben als ein Erkenntnisgegenstand konstituiert wird. Die Erkenntnis der
Gegenstinde wird somit von der Fahigkeit zu dem gegensténdlichen Den-
ken abhéngig gemacht. Dies besagt nichts anderes als dass wir die Fahig-
keit besitzen, uns die Welt als eine aus den von uns unabhéngigen Dingen
bestehende Welt vorzustellen. Die Objektivitdt der Beschreibungen dieser
Welt erweist sich jedoch subjektrelativ. In Kants Terminologie ausge-
driickt: Die Welt hat zwei Seiten, sie ist ,,Ding an sich“ und zugleich ,,Er-
scheinung®.

Diese Formulierung wurde unterschiedlich verstanden. Die Lesarten er-
strecken sich zwischen den sogenannten Zwei-Welten- und Zwei-
Aspekten-Interpretationen.! Die Ersteren begreifen Ding an sich und Er-
scheinung als zwei verschiedene Gegenstiinde?, die Letzteren als denselben
Gegenstand’, der den Erfahrungsgegenstand und als ein solcher eine sub-
jektrelative Modifikation des Dings an sich darstellt. Ich mdchte mich der
zweiten Lesart anschlieBen; allerdings mochte ich eine realistische und
monistische Interpretation der Erfahrungstheorie Kants geben. Ich gehe da-
bei davon aus, dass diese Theorie nicht nur von philosophiehistorischem In-
teresse ist, sondern fiir moderne Debatten im Bereich der Epistemologie
und Kognitionswissenschaft, insbesondere fiir die Losung der Frage nach
dem Verhiltnis von Denken und Anschauung, aufschlussreich ist.

Realismus des transzendentalen Ansatzes

Im Vorfeld meiner Argumentation mochte ich anmerken, dass der trans-
zendentale Ansatz Kants seit seiner Entstehung mehr Kritik auf sich gezo-
gen, als eine affirmative Fortentwicklung gefunden hat. Auch heute ist die
Meinung verbreitet, Kants Theorie habe mehr Probleme aufgeworfen, als
Losungen angeboten. Es kommt immer noch die Nostalgie nach einer Deu-
tung der Kantischen Lehre von Dingen an sich und von Raum und Zeit zum
Ausdruck, die ,,sich wenigstens als kompatibel mit der einen oder anderen
Variante des Empirismus oder des wissenschaftlichen Realismus erweisen

1 Zur Debatte zwischen diesen Positionen siche Willaschek (2001: 211-231).
2 Dazu exemplarisch Guyer (1987).
3 Dazu exemplarisch Prauss (1974).

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | MAJA SOBOLEVA

1aBt*“ (Horstmann 1997: 36). Kant selbst war aber fest davon iiberzeugt,
dass er eine plausible Erklarung unserer Welterkenntnis gegeben hat. Die-
ser seiner Uberzeugung mochte ich Rechnung tragen. So ist es fiir ihn ,,ein
Skandal der Philosophie und allgemeinen Menschenvernunft, das Dasein
der Dinge aufler uns [...] bloB auf Glauben annehmen zu miissen, und, wenn
es jemand einfiéllt es zu bezweifeln, ihm keinen genugtuenden Beweis ent-
gegenstellen zu konnen®™ (B XXXIX, Anm.).

Sein Beweis der objektiven Realitdt der dufleren Welt basiert auf der
Vorstellung von dem besonderen Charakter der menschlichen kognitiven
Erfahrung. Die Grundidee dieses Beweises driickt meines Erachtens fol-
gende Textpassage aus seiner Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der
reinen Vernunft aus, die einige Erkldarungen zu dem erschienenen Buch
enthalt:

Dieses BewuBltsein meines Daseins in der Zeit, ist also mit dem Bewultsein eines
Verhiltnisses zu etwas aufler mir identisch verbunden, und es ist also Erfahrung und
nicht Erdichtung, Sinn und nicht Einbildungskraft, welches das AuBere mit meinem
inneren Sinn unzertrennlich verkniipft; denn der duflere Sinn ist schon an sich Be-
ziehung der Anschauung auf etwas Wirkliches auBer mir, und die Realitét desselben,
zum Unterschiede von der Einbildung, beruht nur darauf, da3 er mit der inneren Er-
fahrung selbst, als die Bedingung der Mdoglichkeit derselben, unzertrennlich verbun-
den werde, welches hier geschieht. (B XL)*

Das Schema des Kantischen Beweises basiert auf der Behauptung der Iden-
titdt der Gewissheit des Subjekts von sich selbst und der Gewissheit der
Auflenwelt. Wie das unmittelbare Wissen von mir selbst keine blofle Vor-
stellung, keine Illusion, sondern eine gemachte Erfahrung ist, so ist auch
das Wissen von der Realitét der duBeren Welt genauso sinnlich unmittelbar,
mithin keine Illusion, keine blole Vorstellung. Kant zufolge werden die
duleren Affektionen, dank denen die Welt gegeben wird, immer von den
inneren Affektionen begleitet und umgekehrt entsteht die Gewissheit des
eigenen Daseins des Subjekts nur durch die Beziehung auf etwas, was sich
auflerhalb des Subjekts befindet. Der Mensch ist also in der Welt dank der
wesentlichen, immanenten Koordination des inneren und dufleren Sinns,
des Bewusstseins und Selbstbewusstseins verwurzelt oder ,zentriert’.

4 Die gleiche Denkfigur wird im Teil Widerlegung des Idealismus entwickelt.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 91

Kants Ansatz setzt voraus, dass man niemals die Realitit der AuBBenwelt
diskursiv oder begriffsintern beweisen kann. Vielmehr kann der erkenntnis-
theoretische, ,,materielle® Idealismus widerlegt werden, indem man an-
nimmt, dass die Welt vom Subjekt unmittelbar erfahren oder erlebt wird,
weil das Welterlebnis zu seinem Erlebnis von sich selbst gehort. Es ist da-
her irrefithrend, den transzendentalen Ansatz als einen skeptischen in Be-
zug auf die Existenz der Auflenwelt zu bezeichnen, vielmehr gehort laut
Kant ,,die Realitdt des duBeren Sinnes mit der des inneren zur Mdglichkeit
einer Erfahrung tiberhaupt® (B XLI). Mensch und Welt fallen aus der Per-
spektive der Ontologie unter die gleiche Kategorie, die der Realitdt. Die
Frage, die Kant beschéftigt, ist die nach der Struktur des Bewusstseins, die
die Erkennbarkeit der Welt als eine objektive Realitdt und die menschliche
Selbsterkenntnis ermdglicht.

Ding an sich und Erscheinung

Auch die problematischen Begriffe ,,Ding an sich“ und ,,Erscheinung® lie-
fern uns — entgegen der herkdmmlichen Meinung — ein Indiz dafiir, dass
Kants transzendentale Erkenntnistheorie eine realistische und monistische
ist. Es gibt ndmlich drei faktische Annahmen, die die Logik dieser Theorie
bestimmen: die Annahme einer unabhingig von Menschen existierenden
Welt, fiir die die Kennzeichnung ,,Ding an sich® steht, die Annahme der
Existenz des menschlichen Erkenntnissubjekts und die Annahme einer In-
teraktion zwischen Welt und Mensch, deren priméres Produkt die Welt als
,»EBrscheinung* ist. Kant betont, dass ,,wir eben dieselben Gegenstinde auch
als Dinge an sich selbst, wenn gleich nicht erkennen, doch wenigstens miis-
sen denken konnen. Denn sonst wiirde der ungereimte Satz daraus folgen,
daB Erscheinung ohne etwas wire, was da erscheint.” (B XXVI-XXVII)

Es ist naheliegend anzunehmen, dass Erscheinungen mit Dingen an sich
ontologisch identisch sind; Erscheinungen sind Dinge an sich, wie sie sich
uns in Abhéngigkeit von unserem Wahrnehmungsapparat in der Erfahrung
darstellen. Die Unterscheidung zwischen den Dingen an sich und den Er-
scheinungen als Dingen fiir uns hat eine methodologische Bedeutung fiir
die Erkenntnistheorie. Kant hat damit eine hermeneutische Mdglichkeit ge-
offnet, neben dem szientistischen, streng an der Naturwissenschaft orien-
tierten Diskurs tiber die Welt andere, wie etwa dialektische, ethische, dsthe-

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | MAJA SOBOLEVA

tische oder religiose, Diskurse durchzufiihren.’ Damit wird auBerdem die
Option fiir die kognitionswissenschaftliche Hypothese erdffnet, dass es
auch prinzipiell andere Erkenntnisformen der Welt als die menschlichen
geben konnen. Man kann in der Weiterentwicklung Kants Ansatzes von ei-
ner numerischen Identitit der Welt als einem Ding an sich in der Vielfalt
ihrer moglichen Erkenntnisformen als Erscheinungen sprechen.

Der Begriff der Erfahrung

Ein zumeist problematischer Begriff Kantischer Epistemologie ist der Be-
griff der Erfahrung. Seine vollstindige Darstellung bedarf einer tiefgehen-
den Untersuchung und subtilen Vorgehensweise, was im Rahmen dieser
Arbeit unmoglich zu leisten ist. Daher beschridnke ich mich auf einige
Schliisselmomente seiner Erfahrungstheorie und versuche die transzenden-
tale Struktur der Erfahrung zu rekonstruieren. Es handelt sich dabei um die
notwendigen und allgemeinen Strukturen a priori, die die Erfahrung er-
moglichen. Die Konstituierung der Erfahrung umfasst a) die Gegebenheit
der Gegensténde in der Anschauung und b) die Kategorisierung von An-
schauungen durch die produktive Einbildungskraft aufgrund des Zeitsche-
matismus in Bezug auf die Einheit des Bewusstseins des Subjekts.

Zu a) Gegebenheit der Gegenstidnde in der Anschauung

Zu Beginn der transzendentalen Asthetik grenzt Kant zunichst Sinnlichkeit
als Vermdgen der Rezeptivitit der Eindriicke und Verstand als Vermogen
der Spontaneitdt der Begriffe als zwei Grundquellen der Erkenntnis, die
aufeinander bezogen sind, ab: ,,Anschauung und Begriffe machen also die
Elemente aller unsrer Erkenntnis aus, so dal weder Begriffe, ohne ihnen
auf einige Art korrespondierende Anschauung, noch Anschauung ohne Be-
griffe, ein Erkenntnis abgeben konnen. (A 50/B 74) Durch die Anschau-
ung wird uns ein Gegenstand gegeben, durch den Verstand wird ein Gegen-
stand ,, im Verhdltnis auf jene Vorstellung “ (ebd.) gedacht.

5 Kant meint zum Beispiel, wire diese Unterscheidung gar nicht gemacht, ,,so
miifite der Grundsatz der Kausalitdt und mithin der Naturmechanismus in Be-
stimmung derselben durchaus von allen Dingen iiberhaupt als wirkenden Ursa-
chen gelten.” (B XXVII)

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 93

Raum und Zeit

Die Termini ,Sinnlichkeit* und ,Verstand‘ sind hier nicht als phdnomeno-
logisch-psychologische, sondern als transzendentalphilosophische Begriffe
zu verstehen, insofern sie die notwendigen Bedingungen a priori unserer
Erkenntnis darstellen. Bei einem transzendentalen Diskurs geht es also da-
rum, wie die Erfahrung sich a priori konstituiert, und nicht darum, wie sie
in concreto verlauft. Die Funktion der Anschauung besteht nun darin, dass
jeder Gegenstand uns im Raum und in der Zeit ,,gegeben™ wird. Dies be-
deutet, dass Raum und Zeit in der Diktion der Transzendentalphilosophie
nicht als Eigenschaften der Gegenstinde, sondern als Eigenschaften des er-
kennenden Subjekts zu verstehen sind. Sie sind die allgemeinen Formen der
menschlichen Sinnlichkeit, das heifit der menschlichen sinnlichen Wahr-
nehmung. Durch sie und in ihnen wird ein Gegenstand nicht als Ding an
sich, sondern als Erscheinung gegeben.

Zahlreiche Missverstindnisse beziiglich dieser Konzeption haben dazu
beigetragen, sie als irrefiihrend zu bezeichnen. So wird Kant beispielsweise
haufig entgegengehalten, dass Raum und Zeit zwar Anschauungsformen,
aber dennoch zugleich Eigenschaften der Dinge an sich sein kénnen.® Die-
ser Einwand ist insofern zuriickzuweisen, dass eine solche Fragestellung,
wenn man die von Kant in Anspruch genommenen transzendentalphiloso-
phischen Pramissen teilt, irrelevant ist. Es mag wohl sein, dass die Dinge an
sich rdumliche Eigenschaften haben, aber es ist Kant zufolge ein metaphy-
sischer Diskurs, weil sie fiir uns immer rdumliche Charakteristika wie Ge-
stalt, Grof3e und Position haben und nur mittels dieser Charakteristika zu-
géanglich sind.

Man kann meines Erachtens eine Identitdt zwischen Ding an sich und
Erscheinung in Bezug auf deren raumliche Beschaffenheit dennoch vermu-
ten, wenn diese in allen moglichen Welten (mit Kripke gesprochen) und
mithin fiir alle moglichen Erkenntnissubjekte gleich ist. Dies weicht jedoch
von der transzendentalen Fragestellung ab.

6 Dazu siche zum Beispiel Trendelenburg (1862: 156—168).

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | MAJA SOBOLEVA

Der Begriff der Gegebenheit

Ein anderer problematischer Begriff in der transzendentalen Asthetik ist der
Begriff der Gegebenheit von Gegenstinden. Kant zufolge kénnen wir Vor-
stellungen empfangen, sofern unsere Sinnlichkeit ,,auf irgend eine Weise
affiziert wird*“ (A 51/B 75). Wie ist dieser Satz zu verstehen? Marcus Wil-
laschek schreibt zum Beispiel:

Will Kant sagen, dal3 ein empirischer Gegenstand, also eine ,Erscheinung‘, unsere
Sinne reizen muf3, damit wir ihn erkennen konnen (die sogenannte ,empirische‘ Af-
fektion)? Oder besagt diese These, dass unser Wissen von empirischen Gegenstén-
den letztlich darauf zuriickgeht, daB ,Dinge an sich® unser ,Gemiit® affizieren
(,transzendentale Affektion‘)? Oder ist Kant gar auf beides, Affektion durch empiri-
sche Gegenstinde und durch ,Dinge an sich‘, festgelegt (,doppelte Affektion®)?
(Willaschek 2001: 217)

Ich mochte die Position vertreten, dass sich Kants Begriff der Affektion als
die transzendentale Affektion interpretieren ldsst, weil es ihm ausschlieB-
lich darum geht, die Bedingungen der Erkenntnis a priori herauszuarbeiten.
Die Rede, dass die Sinnlichkeit des Subjekts ,,affiziert wird, besagt zu-
néchst nur, es sei nicht selbst der Urheber seiner Anschauungen, es initiiere
sie nicht, sie werden vielmehr nur durch Bezug auf ein fremdes Etwas er-
zeugt. Der Prozess der Affizierung der AuBlensinne weist auf einen realisti-
schen Ansatz hin, weil er im Erscheinen des Gegenstandes fiir das Subjekt
resultiert. Unter der Pramisse, dass es keine ontologische Differenz zwi-
schen Ding an sich und Erscheinung gibt, kann das Ding an sich als der
Grund unserer Anschauungen gedacht werden, mag dieser auch als Ursache
aufgefasst werden.

Man darf die Affizierung als Fremdbestimmung der Sinnlichkeit in ei-
nem weiteren Sinne jedoch nicht auf eine physikalistische Wirkkausalitét —
wie es in der Forschungsliteratur hiufig vermutet wird” — reduzieren. Zu
verwerfen ist auch die metaphysische Unterstellung, es ginge bei der Affek-
tion um einen Schluss von sinnlich Gegebenen auf eine transzendente Ur-
sache. Abzulehnen ist auch die Ansicht iiber eine nicht-kausale Deutung

7  Ein Uberblick iiber die Interpretationen des Begriffs ,Affizierung® wird von Pat-
rick Unruh geliefert (Unruh 2007: 107-112).

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 95

der Affektion, die zum Beispiel Patrick Unruh vertritt, fiir den ,,Kants Rede
von (Sinnen-)Affektion als Kausalitit meint, da3 die Erscheinung des Ob-
jekts unter seinem materiellen Aspekt betrachtet wird* (Unruh 2007: 110).8

Ich mochte zwei Argumente — ein logisch-sprachwissenschaftliches und
ein systematisches — fiir ein spezifisches Verstindnis der Kausalitit als
Evokation und Koordination bei der Affektion einbringen. Erstens spricht
dafiir der Umstand, dass der Gegenstand den Sinnen bei Kant gegeben ist.
Etwas kann gegeben und nicht hervorgerufen werden, wenn Ursache und
Wirkung zusammenfallen.

Eine solche Vorstellung von der Kausalitdt ist bei Kant selbst in den
Uberlegungen iiber die Analogien der Erfahrung zu finden. Er meint, dass
»der grofite Teil der wirklichen Ursachen in der Natur mit ihren Wirkungen
zugleich [ist]“ (A 202/B 248). Entscheidend fiir ein transzendentalphiloso-
phisch verstandenes Kausalverhiltnis ist die ,,Ordnung der Zeit* (und nicht
der Ablauf derselben) (A 203/B 248). Die Regel, etwas in der Reihenfolge
der Zeit zu bestimmen, bedeutet, dass jede Erscheinung einen zureichenden
Grund haben muss.

Zweitens spielt die Affektion bei Kant eine wichtige Rolle fiir die Kon-
stituierung der Erfahrung iiberhaupt. Er benutzt diesen Begriff um das Ver-
hiltnis zwischen Ding an sich und Subjekt (Affektion der Sinnlichkeit)
(A 51/B 75), zwischen Vorstellung und Begriff (Affektion des Begriffs)
(A 77/B 102) und zwischen innerem Sinn und der transzendentalen Einheit
der Apperzeption, das heilit zwischen dem sich selbst anschauenden (sinn-
lich-empirischen) und dem denkenden (logisch-begrifflichen) Ich (B 153—
156) herzustellen und somit die Elemente der Erfahrung in ein Ganzes zu-
sammenzufiigen. Die vom Gegenstand affizierte Sinnlichkeit affiziert den
Begriff des Gegenstandes und der Verstand affiziert den inneren Sinn, das
heilt die Anschauung des Ich selbst in seiner synthetisierenden Tatigkeit,
wodurch die jeweilige Anschauung ins einheitliche Ganze von Vorstellun-
gen des logischen Ich als seine Vorstellung aufgenommen wird, was dieser

8 Patrick Unruh (2007) legt textuelle Belege vor, dass Kant in den frithen Siebzi-
ger fiir die Bezeichnung der transzendentalen Erkenntnisrelation das Wort ,Of-
fenbarung® benutzt hat. Dies kann jedoch nur als ein indirektes Argument zu-
gunsten der aufgestellten These betrachtet werden. Unruh verweist darauf, dass
Kant den Begriff ,Affektion‘ auBerdem in einem logischen, rechtsphilosophi-

schen und ethischen Sinn verwendet hat.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | MAJA SOBOLEVA

Anschauung eine Position als Bestandteil der Wirklichkeit sichert. Somit
wird Erkenntnis in einem einheitlichen System der Erfahrung holistisch
verbunden, in dem Welt und Ich unter Einbeziehung der Formen der Sinn-
lichkeit beide als Erscheinungen konstituiert werden.

In der Vielfalt ihrer Funktionen und in Bezug auf die verschiedenen
Elemente dieses Prozesses kann die Affektion als eine Verursachung nur in
einem allgemeinen Sinne gedeutet werden, dass eine Sache an einer ande-
ren etwas verrichtet. Sie ldsst sich also als einen Grund in Form des Evozie-
rens psychischer Prozesse und deren Koordinierung verstehen.

Was wird in der Anschauung gegeben?

Nicht einstimmig wird eine weitere wichtige Frage der transzendentalen
Asthetik beantwortet, nimlich was in der Anschauung gegeben wird. Eini-
ge Autoren, wie etwa Marcus Willaschek, glauben: ,,Gegeben sind uns in
transzendental-philosophischer Perspektive nicht unmittelbar Gegenstéinde
(oder zumindest Vorstellungen von Gegenstédnden), sondern lediglich Emp-
findung als das ,Material® zu solchen Gegenstiinden (bzw. Vorstellungen
von Gegensténden).” (Willaschek 2001: 224) Diese Idee wurde zuerst von
Henry E. Allison vertreten, der meint, dass ,,sensible intuition provides the
mind with only the raw data for conceptualization® (Allison 1983: 67). Die
Vorstellung, dass die Sinnesdaten als einzelne Empfindungen das Gegebe-
ne sind, fiihrt aber zu erheblichen Schwierigkeiten im Umgang mit Kants
Text. Beispielsweise gibt Willaschek zu:

Dann kann man nicht verstédndlich machen, warum uns das auf diese Weise Gegebe-
ne anschaulich in Raum und Zeit iiberhaupt als ein Mannigfaltiges erscheint (und
nicht etwa als homogenes, undifferenziertes Etwas). Und damit wird natiirlich erst
recht unversténdlich, wie wir dieses Gegebene begrifflich niher bestimmen konnen.
(Willaschek 2001: 225)

Die Annahme, dass uns in Anschauungen die Dinge als Erscheinungen ge-
geben sind, erlaubt es, solche Schwierigkeiten zu vermeiden. Tatsdchlich
legt Kant einen besonderen Wert darauf, dass uns Anschauungen unabhéin-
gig von Denken gegeben werden miissen. Damit kann Denken eine Kon-
trollinstanz fiir seine empirischen und theoretischen Erkenntnisse werden.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 97

Der Verstand denkt laut Kant einen Gegenstand® nur im Verhiltnis auf des-
sen Vorstellung. Es ist nicht so, dass er einen Gegenstand mittels der Kate-
gorien aus einzelnen Empfindungen beliebig, zum Beispiel rein kombinato-
risch, konstruiert. Kant wird nicht miide zu wiederholen, dass ,,aus blo3en
Begriffen gar keine synthetische Erkenntnis, sondern lediglich analytische
erlangt werden kann* (A 47/B 64). Man kann an dieser Stelle festhalten: In
der Erfahrung geht es nicht um die Konstruktion der Anschauungen bzw.
der Wirklichkeit aus Sinnesdaten, sondern um die Konstituierung der Wirk-
lichkeit als ein zusammenhingendes Ganzes.!® Anschauung haben bedeutet
nichts anderes als Gegenstand als Erscheinung, und zwar ,,als in einem Au-
genblick enthalten* (A 99), vorgestellt zu bekommen.

Zu b) Kategorisierung von Anschauungen

Im ersten Buch der transzendentalen Analytik befasst sich Kant mit der
Analyse der Begriffe a priori, die die Anschauungen kategorisieren und sie
zu einem Bild der Wirklichkeit verbinden. Eine Aufgabe der transzendenta-
len Erkenntnistheorie sieht er nicht darin, verschiedene Vorstellungen unter
einen Begriff zu subsumieren, ,,sondern die reine Synthesis der Vorstellun-
gen auf Begriffe zu bringen (A 78/B 104). Dies erlaubt, mannigfaltige
Vorstellungen in eine Einheit der Erfahrung zu vereinigen.

Wie Anschauungen auf Begriffe gebracht werden und was dies bedeu-
tet, wird in der Forschungsliteratur sehr unterschiedlich interpretiert.!' Bei-
spielsweise thematisieren Sellars und McDowell den Erfahrungsbegrift bei
Kant als inferentielles Wissen. Fiir Sellars sind Anschauungen eine Art
,~Proto-Begriffe“, die in Behauptungen vorkommen; McDowell spricht von
den ,Erfahrungsurteilen®. Diesen Autoren folgend meint Johannes Haag,

9  Zu betonen ist hier, dass in der transzendentalen Erfahrungstheorie der Verstand
einen Gegenstand, das heifit etwas und nicht iiber etwas denkt.

10 Die Idee, dass Kants Anschauung eine ganzheitliche Gestalt ist, wird zum Bei-
spiel von Jurj Borodaj entwickelt (Borodaj 1966, Kap. 5).

11 In die Diskussion dariiber, ob Kants Anschauung begrifflich oder nicht begriff-
lich ist, sind mittelweilen mehrere Wissenschaftler innen involviert. Zu den so-
genannten ,Nonconceptualists® gehéren Henry Allison, Peter Rohs, Robert Han-
na, Lucy Allais u.a. Ihre Opponenten sind, auler Sellars und McDowell, Chris-

tian Helmut Wenzel, Hannah Ginsborg, Aaron Griffith u.a.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | MAJA SOBOLEVA

dass Anschauungen ,,nur weil und sofern sie Bestandteile von Urteilen und
damit selbst wesentlich auch begriffliche Vorstellungen sind“ einen Objek-
tivitidtsanspruch haben (Haag 2007: 39—40). Damit wird von diesen Autoren
die Anschauung in ihrer Bedeutung fiir die Erkenntnis de facto eliminiert.

Die Auflosung der Anschauung in begriffliche Tatigkeit widerspricht
der sogenannten ,Zwei-Stimme‘-Lehre Kants, der nach Anschauung eine
notwendige und vom Begriff unabhéngige Komponente der Erkenntnis dar-
stellt. Thr Beitrag zu der Erkenntnis besteht darin, dass sie die im Urteil
verwendeten Begriffe mit dem Inhalt fiillt. Am Beispiel des kategorischen
Urteils alle Korper sind teilbar zeigt Kant, dass ,allein in Ansehung des
bloB logischen Gebrauchs des Verstandes unbestimmt [bleibt], welchen von
beiden Begriffen die Funktion des Subjekts, und welchem die des Pradikats
man geben wolle* (A 95/B 129). Er zeigt auch, dass nur aufgrund der Be-
griffe ,Linie‘ und ,Drei‘ kein Begriff von Dreieck gebildet werden kann.
Aus bloBen Begriffen konnen keine synthetischen Vorstellungen entstehen.
Die gegenstindliche Erkenntnis kommt zustande nur infolge der Zusam-
menarbeit von Sinnlichkeit und Verstand. Die in der modernen Philosophie
entwickelte Idee von dem begrifflichen Charakter der Anschauung wiére fiir
Kant ein Oxymoron in Bezug auf die menschliche Erkenntnisweise. Be-
grifflich ist fiir ihn nur das Denken. Kant betont mehrfach, dass Anschau-
ungen uns auch dann Gegenstinde darbieten wiirden, wenn sie vom Ver-
stand nicht kategorisiert sind, ,,denn die Anschauung bedarf der Funktionen
des Denkens auf keine Weise™ (A 90/B 122).

Die Theorien, die beiden von Kant ausdifferenzierten Erkenntnisver-
mogen des Menschen Rechnung tragen wollen, lassen sich auf zwei
Grundmodelle zuriickfiihren. Das sind die sogenannten ,Schichtmodelle’
und ,Zwei-Stufen-Modelle‘.!? Die Schichtmodelle gehen davon aus, dass
unsere Erkenntnisvermdgen so beschaffen sind, dass Lebewesen eines die-
ser Vermdgen besitzen konnen, ohne das andere zu besitzen. Die Zwei-
Stufen-Modelle bieten eine Vorstellung vom menschlichen Bewusstsein,
der zufolge das logische Bewusstsein sich auf dem sinnlichen Bewusstsein
je nach der konkreten Theorie evolutiondr, psychologisch oder logisch auf-
baut. Den auf diesen beiden Modellen beruhenden Vorstellungen kann man
entgegenhalten, dass die koordinierte und simultane Zusammenarbeit
menschlicher Erkenntnisvermdgen als Bedingung der Moglichkeit des sys-

12 Dazu exemplarisch Conant (2014).

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 99

tematischen und objektiven Erkennens, um das es Kant geht, vorauszuset-
zen ist.

Mein Vorschlag, der Interpretation der transzendentalen Erfahrungsthe-
orie Kants den Begriff Koinzidenz zugrunde zu legen, geht von dieser An-
nahme aus. Das zentrale Argument greift die Idee einer universalen An-
wendbarkeit der Kategorien des Verstandes sowohl auf Anschauungen als
auch auf Urteile auf. Kant schreibt: ,,Dieselbe Funktion, welche den ver-
schiedenen Vorstellungen in einem Urteile Einheit gibt, die gibt auch der
bloBen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer Anschauung Einheit,
welche, allgemein ausgedriickt, der reine Verstandesbegriff heift.
(A 79/B 104-105) Er betrachtet die Kategorien als die ,,urspriinglichen
und ,,primitiven” ,,Stammbegriffe des reinen Verstandes* (A 81/B 107), die
sich gleichurspriinglich auf Denken und Sinnlichkeit beziehen.

Die primére Funktion des Verstandes besteht in der Konstituierung des
Erfahrungsgegenstandes. Kant betont, dass Verstand in dieser Funktion ,,fiir
sich gar nichts erkennt, sondern nur den Stoff zum Erkenntnis, die An-
schauung, die ihm durchs Objekt gegeben werden muss, verbindet und ord-
net” (B 145). Die erste logische Operation, die der Verstand vollzieht, ist
also die Transformation der Anschauung ins Objekt. Dariiber, wie dies zu-
stande kommt, streitet man immer noch.!* Eine weit verbreitete Position
besteht darin, dass man das Objekt der Erfahrung mit dem Konzept identi-
fiziert und es als ein Token in einem semantisch kohédrenten Zusammen-
hang der Wahrnehmungsurteile betrachtet. Ich glaube dagegen, dass der
Unterschied zwischen Anschauung und Objekt rein epistemologisch zu be-
stimmen ist: Anschauung muss weder objekthaft noch objektiviert sein; das
Objekt ist hingegen notwendigerweise ein Etwas in Bezug auf die mogliche
Erkenntnis. Die Anschauung wird zum Objekt bzw. zur Vorstellung vom
Objekt, indem sie (analog dazu, wie empirische Vorstellungen unter empi-
rische Sprachbegriffe untergeordnet werden) unter die transzendentale Ein-
heit des Verstandes subsumiert wird. Die Rede davon, dass die kategorisier-
te Anschauung begrifflich sei, bedeutet dann zunéichst nichts anderes, als
dass sie als die Vorstellung vom Objekt fungiert. Das Objekt erhilt seine
primédre Bestimmtheit nicht in Bezug auf andere Objekte, das heifit nicht
dank dem diskursiven Urteilen, sondern allein in Bezug auf die transzen-
dentale Einheit des Bewusstseins des Subjekts, folglich topologisch. Es ist

13 Dazu exemplarisch Heidemann (2013).

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | MAJA SOBOLEVA

nicht representatio generalis, kein Konzept, sondern representaio singula-
ris, eine schlichte Identitit.'* Die Anschauung erhilt ihre begriffliche Be-
stimmung nicht, indem sie in die Art-Gattung-Beziehungen eingeordnet
wird und daher nicht durch die Subsumierung unter einen Sprachbegriff,
vielmehr besteht ihre Begrifflichkeit darin, ein Objekt fiir den menschlichen
Verstand darzustellen. Die Begrifflichkeit der kategorisierten Anschauung
driickt nicht die Formel S ist P aus, sondern die Formel S ist S. Darin ist der
Unterschied zwischen der Aristotelischen und Kantischen Kategorisierung
der Anschauung zu sehen, die die Anschauung nicht unter den, sondern auf
den Begriff bringt. Indem Kant betont, dass in der Anschauung derselbe
Gegenstand, wie im Denken, ,,aber nur als Erscheinung® (A 92/B 125) ge-
geben wird, sichert er die Objektivitdt der Erkenntnis. Im Begriff des Ob-
jekts miissen beide Erkenntnisformen, Sinnlichkeit und Verstand, mitei-
nander notwendigerweise korrespondieren und koinzidieren.

Kant argumentiert, dass der Verstand in seiner primdren Tétigkeit noch
nicht urteilt, er zeigt sich zuerst vielmehr als das Vermogen Regeln aufzu-
stellen. Er ermoglicht, dank der Vereinigung der einzelnen Anschauungen
in ein einheitliches System von Vorstellungen, die Bildung der Erfahrung.
Die Erfahrung entsteht als ,,die synthetische Einheit der Erscheinungen
nach Begriffen (A 110), wobei unter dem Wort ,Begriff® die ,,Funktion
des Verstandes“ als ein besonderer Typ seiner kategorisierend-synthe-
tisierenden Tatigkeit zu verstehen ist.

Es gibt in der Kritik der reinen Vernunft nicht viele Beispiele fiir die I1-
lustration dieser These. Zwei davon, in der Ausgabe B, sind aber sehr hilf-
reich. Laut Kant liegt der empirischen Anschauung eines Hauses die not-
wendige Einheit des Raumes von Seite der Sinnlichkeit und die Kategorie
der Grofe als die Kategorie der Synthesis des Gleichartigen von Seite des
Verstandes zugrunde (B 162). Das Gefrieren des Wassers beschreibt er als
eine Relation der inneren Anschauungsform in Ansehung der Zeitfolge und
der Kategorie der Ursache, ,,durch welche ich, wenn ich sie auf meine Sinn-
lichkeit anwende, alles, was geschieht, in der Zeit tiberhaupt seiner Relati-
on nach bestimme* (ebd.). Diese Beispiele zeigen deutlich, dass die Begrif-
fe, auf die die Anschauungen gebracht sind, die apriorischen Kategorien
des Verstandes sind. Es handelt sich um die Begriffe, die in der Tafel der

14 Vgl. mit Heidemann (2013), der eine entgegengesetzte Position vertritt.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 101

Kategorien aufgezihlt sind und insgesamt die logische Struktur der Erfah-
rung gemél den Urteilsformen erschopfend bestimmen sollen.

Der Begriff ,Erfahrung® ist in der transzendentalen Erkenntnistheorie
Kantischer Provenienz in einem besonderen Sinne zu verstehen: Sie ist
nichts anderes als das Resultat der synthetischen Urteile a priori, infolge-
dessen das entsteht, was man heute unter dem natiirlichen Bild der Wirk-
lichkeit auffasst. Es ist wichtig hervorzuheben, dass die kategoriale Synthe-
sis der Anschauungen eine — obgleich eine kategorisierte und somit objek-
tivierte — Anschauung ist und bleibt. Durch diese Synthesis entsteht — wie
in der Kritik der reinen Vernunft explizit dargelegt ist — ein objektives Bild
der Wirklichkeit. Die transzendentalphilosophisch aufgefasste Erfahrung ist
also die Einheit von objektiven Vorstellungen und nicht die von propositio-
nalen Erfahrungsurteilen. Das von Kant benutzte Wort ,Bild* ist nicht blo
eine Metapher, denn, wenn man die Erfahrung als System von Sétzen und
nicht als System von Bildern interpretiert, kann man seine Idee nicht ver-
stehen, dass unsere Erkenntnis sich nach den in der Erfahrung gegebenen
Gegenstinden richten muss. Erfahrung bildet bei Kant die Sphére der not-
wendigen Wabhrheit, das Objektive, das Gegebene, das fiir die Rechtferti-
gung und Verifizierung von Wissen dient. Es gibt keine andere Instanz da-
fiir.

,Erfahrung® ist folglich transzendentalphilosophisch nicht als das, was
man sagt oder denkt, zu interpretieren, sondern als das, woriiber man etwas
sagt und denkt. Erfahrung endet in der transzendentalen Erkenntnistheorie
dort, wo sie im Empirismus beginnt. Die Erfahrung als Produkt der Synthe-
sis a priori bildet die Sphére der semantisch noch unbestimmten, aber not-
wendigen Objekte, die ihre qualitativen Charakteristika erst dank dem urtei-
lenden Denken erhalten. Sie ist ein Bereich der bestimmt-unbestimmten
Gegenstinde, des Nicht-Wissens, den der Mensch zu erkennen sich be-
miiht.'3

Andererseits ist die Erfahrung die Sphire, die man mit den Worten
Hermann Cohens als die Sphére des ,,Ursprungs* von Erkenntnis bezeich-
nen kann. Die Voraussetzung hierfiir ist, dass die Tétigkeit des Verstandes
in Bezug auf die Sinnlichkeit als Vermodgen der Regel fiir die Anschauung
und in Bezug auf das Denken als Vermogen des Urteilens auftritt. Die basa-

15 In diesem Sinne kann man die vom Neukantianismus entwickelte Idee verste-

hen, dass der Gegenstand uns eigentlich nicht gegeben, sondern aufgegeben sei.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | MAJA SOBOLEVA

len Kategorien des Verstandes ermoglichen somit sowohl apriorische, vor-
diskursive als auch diskursive Erkenntnis. Dank der Ersteren wird die An-
schauung zu der Vorstellung von einem Objekt, was Dinge fiir die diskursi-
ve Erkenntnis er6ffnet. Ohne die Vermittlung der Kategorien wire es un-
klar, wie ein Objekt zum Subjekt des Urteils werden kann. Es wire auch
unklar, wie der Verstand auf die Welt Bezug nehmen konnte.

Bis jetzt handelte es sich um den Bezug der Kategorien auf das urtei-
lende Denken, was die Vorstellungen fiir die diskursive, systematische Er-
kenntnis zugénglich macht, nun wird der Bezug der Kategorien auf die
Welt zum Thema.

Der Verstand ist in seiner strukturierenden Tatigkeit nicht frei, sondern
von der Seite der Sinnlichkeit eingeschrdnkt oder, mit den eigenen Worten
Kants, ,restringiert (A 146/B 186). Das formal-logische Prinzip der Un-
terordnung von Vorstellungen unter Begriffe besteht darin, dass der be-
stimmende Begriff ,,dasjenige enthalten [muf], was in dem darunter zu
subsumierenden Gegenstande vorgestellt wird* (A 137/B 176). Es kann die
Forderung nach der Homogenitdt der Anschauung mit dem Begriff genannt
werden. Diese Forderung enthilt eine transzendental-logische Konsequenz:
Zwischen Kategorien und Anschauungen, die nichts Gemeinsames haben,
muss vermittelt werden. Dies erreicht man, indem dem Begriff ein Schema
zugeordnet wird, nach dem er verfahren kann. Dieses Schema wird dem
Verstand von der Erscheinung vorgegeben. Da die allgemeine sinnliche
Form der Erscheinung a priori fiir Kant die Zeit ist, legt er der kategorialen
Tatigkeit des Verstandes den Zeitschematismus zugrunde. Beispielsweise
wird unter die Kategorie ,Substanz® dasjenige angeordnet, was sich als be-
harrlich in der Zeit erweist. Das Schema der Kategorie ,Ursache‘ ist be-
standige zeitliche Aufeinanderfolge von Ereignissen etc. ,,Die Schemate
sind daher nichts als Zeitbestimmungen a priori nach Regeln, und diese ge-
hen nach der Ordnung der Kategorien, auf die Zeitreihe, den Zeitinhalt, die
Zeitordnung, endlich den Zeitinbegriff in Ansehung aller moglichen Gegen-
stinde.“ (A 145/B 184—185) Die transzendentalen Schemata zeigen, wie die
Dinge in der Zeit erscheinen, und diese Regeln geben die Anweisungen fiir
die kategorisierenden Leistungen des Verstandes.

Wie der Begriff im allgemeinen Kant zufolge eine Regel bezeichnet,
nach der sich das Subjekt eine objektive Vorstellung bildet, bestimmt das
Schema als ein ,,sinnlicher Begriff™ (B 186), welche Anschauung unter die
ihm entsprechende Kategorie féllt. Die Anschauung ist dabei als simultan

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 103

gegeben und wird in die Einheit der Erfahrung integriert, indem sie vom
Subjekt in der Zeit erlebt und aufgrund dessen kategorisiert wird. Den Rest-
riktionen fiir die Kategorien seitens der Schemata liegt also eine Korrelati-
on zwischen der dufleren und inneren Anschauung des Gegenstandes zu
Grunde: Das zeitliche Erleben des angeschauten Gegenstandes bedingt, un-
ter welche Kategorie dieser Gegenstand subsumiert wird.

Das Vermogen zu den Schemata, die zwischen Sinnlichkeit und Ver-
stand vermitteln, wird von Kant die ,,transzendentale Einbildungskraft® ge-
nannt. Dieser produktiven Einbildungskraft ist die Entstehung der Erfah-
rung zu verdanken.!® Ohne sie wiren die Begriffe leer und die Anschauun-
gen wiirden blind bleiben. Die Synthese der transzendentalen Einbildungs-
kraft, von der Kant spricht, ist eine apriorische, vordiskursive Operation,
die einem Objekt eine logische Stelle im Erkenntnisprozess zuweist. Sie
wird von ihm ,,eine blinde, obgleich unentbehrliche Funktion der Seele®
genannt, ,,der wir uns aber selten nur einmal bewusst sind* (A 78/B 103).

Die Erfahrung als das Produkt der Erkenntnis a priori erweist sich also
im Rahmen der transzendentalen Erkenntnistheorie als bildlich und nicht
sprachlich, sie ist begrifflich strukturiert, aber nicht verbal konzeptualisiert.
Sie gewihrleistet die Identitdt eines Objektes durch die immanente Korres-
pondenz von Sinnlichkeit und Verstand vermittelst der Einbildungskraft in
Bezug auf die Einheit der Apperzeption. Die Erfahrung als System mitei-
nander verkniipfter, kategorisierter Anschauungen bildet die Grundlage und
zugleich eine Kontrollinstanz fiir die erkennende Tétigkeit des diskursiven
Denkens. Zu bemerken ist, dass die Prozesse der Gegebenheit des Gegen-
standes in der Anschauung, der Kategorisierung der Anschauung in Bezug
auf die transzendentale Einheit der Apperzeption und der Verwendung der
entstandenen Begriffe von Objekten in Urteilen nur theoretisch voneinander
zu trennen sind. In Wirklichkeit gehoren sie zusammen und sind als Bedin-
gungen der Mdglichkeit der spezifisch menschlichen Erkenntnis zu inter-
pretieren.

16 Kant betont, dass die Synthesis der Einbildungskraft ,keine einzelne Anschau-
ung, sondern die Einheit in der Bestimmung der Sinnlichkeit allein zur Absicht
hat“ (A 140/B 179).

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | MAJA SOBOLEVA

EINIGE UBERLEGUNGEN ZUM BEGRIFF DES DENKENS
IM ANSCHLUSS AN KANTS TRANSZENDENTALE LOGIK

In der Vorrede zu der ersten Ausgabe der Kritik der reinen Vernunft
schreibt Kant, dass sein Anliegen darin bestand, zu erkldren, was und wie
viel Verstand und Vernunft a priori erkennen konnen, und nicht darin, zu
erldutern, wie ,,das Vermodgen zu Denken selbst moglich* ist (A XVII). Die
von ihm entwickelten Ansdtze kénnen dennoch als eine Basis zum Nach-
denken iiber das Denken verwendet werden. Auf einige aufschlussreiche
Momente gehe ich nun ein.

Denken und Selbstbewusstsein

Man kann von dem Erkenntnisbegriff Kants auf den Begriff des Denkens
bei den Menschen schlieen. Die Erfahrung als das System der Beziehun-
gen zwischen den Gegenstéinden erfordert laut Kant die transzendentale
Einheit der Apperzeption, weil die Verbindung nicht in den Gegenstéinden
selbst liegt und deshalb nicht wahrgenommen werden kann, sondern allein
von dem menschlichen Verstand verrichtet wird (B 137). Es kann demnach
keine objektive, systematische, kohdrente und konsistente Erfahrung ohne
ein einheitliches Ich geben. Die logische Identitdt des Objekts setzt die lo-
gische Identitét des Subjekts voraus, wobei diese sich als das Bewusstsein
des Ich in allen Denkakten als seinen eigenen erweist.

Kant unterscheidet zwischen dem empirischen und dem transzendenta-
len Bewusstsein und konzentriert sich auf die Untersuchung des letzteren.
Allein das empirische Bewusstsein, obwohl es verschiedene Vorstellungen
begleitet, reicht noch nicht aus, um systematische Erkenntnis zu ermogli-
chen. Dieses kann ,,an sich zerstreut und ohne Beziehung auf die Identitit
des Subjekts“ sein (B 133).

Indem Kant das behauptet, erdffnet er eine Diskussion mit den Vertre-
tern des Empirismus, die die Tatsache ich denke, dass p fiir die zureichende
Bedingung der Erkenntnis halten. Seine notwendige Bedingung der syste-
matischen Erkenntnis — die transzendentale Einheit der Apperzeption —
kann wie folgt zusammengefasst werden: Ich denke, dass ich denke, dass p.
Diese Formulierung expliziert die selbstreflexive Struktur der transzenden-
talen Einheit der Apperzeption. Diese Struktur leistet Folgendes: Einerseits
konnen einzelne Denkakte nur unter der Voraussetzung des Vorhanden-

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 105

seins einer solchen Struktur in eine Einheit systematisch geordnet werden.
Die Einheit der Erkenntnis und das systematische Denken gibt es also nur
korrelativ zur Einheit des Selbstbewusstseins. Andererseits enthdlt die
Struktur der Selbstreflexivitit in sich die Struktur der Vergegenstindli-
chung bzw. Objektivierung. Sie stellt deshalb die Bedingung der Moglich-
keit des objektivierenden Denkens dar. '’

Die primdre Denktétigkeit des Menschen als selbstreflexives Wesen
kann in der Objektivierung der Welt gesehen werden. Dies bedeutet zu-
néchst, dass die Welt dem menschlichen Subjekt nicht blof situativ und as-
soziativ gegeniibersteht, sondern als ein zusammenhingendes und bestin-
diges Ganzes. Das Objekt-sein bedeutet, das Netz der subjektiven Empfin-
dungen und Wahrnehmungen zu zerreifien und notwendigerweise fiir Men-
schen allgemein giiltig zu werden. Bereits der Kantische Begriff ,Erfah-
rung® bringt die Vorstellung von der Welt als einer objektiven zum Aus-
druck.

Man kann fragen, ob das ich-bezogene Bewusstsein Sprache und
Sprachféahigkeit des Subjekts voraussetzt. Dieser Frage ist Kant nicht expli-
zit nachgegangen; es liegt aber die Vermutung nahe, dass Sprache keine
notwendige Bedingung dieses Bewusstseins ist. Denn ich denke als ein Akt
der transzendentalen Apperzeption bedeutet nichts anderes als die fiir den
Menschen spezifische, gegenstindliche Form der Verbindung der An-
schauungen durch den Verstand in einer Erfahrung. Ich denke ist die ,,Syn-
thesis® und daher als Syntax und nicht als Gedanke zu interpretieren. Diese
apriorische Form der Einheit des menschlichen Bewusstseins, die Kant
»analytisch® (B 133) nennt, geht aller seiner Tatigkeit voraus und ermdg-
licht diese. Sprache wird von ihm zu einem empirischen Phidnomen gezéhlt;
sie gehdrt daher nicht in den Bereich der transzendentalen Analyse.

17 Ohne diese Annahme ist die systematische Erkenntnis nicht mdglich. Ohne sie
kommt man zum Beispiel zum Schluss, dass das Sein der &uferen Dinge nur in
Bezug auf das Subjekt definierbar ist und solange sie nicht wahrgenommen
werden, ,,sie entweder {iberhaupt nicht sind oder im Geist eines ewigen Wesens
bestehen miissen.” (Berkeley 2004: 28.) Die subjektzentrierte Erkenntnis kann

nur sporadisch und fragmentér sein.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | MAJA SOBOLEVA

Die verkorperte Erkenntnis

Kants Erfahrungstheorie ist explizit in Bezug auf das menschliche Erkennt-
nissubjekt entwickelt und erhebt deshalb keinen Universalititsanspruch.
Die Erkenntnis, um die es sich in dieser Theorie handelt, kann in moderner
Terminologie als eine verkérperte Erkenntnis (embodied cognition) inter-
pretiert werden. Die Belege fiir diese Lesart sind in der Kritik der reinen
Vernunft zu finden. So ist das Spezifische der menschlichen Erkenntnis
durch das Vermogen der Sinnlichkeit, des Verstandes und der Einbildungs-
kraft bestimmt, so dass die Erkenntnis von dem Erkennenden abhéngt. Die-
se Struktur des menschlichen Erkenntnisvermdgens bedingt folgende aprio-
rische Gesetze der Erkenntnis: a) Der oberste Grundsatz der Mdoglichkeit
der Anschauung hinsichtlich der Sinnlichkeit besagt, dass die Erscheinung
der Gegenstinde unter den formalen Bedingungen des Raums und der Zeit
steht; b) der oberste Grundsatz der Moglichkeit der Anschauung hinsicht-
lich des Verstandes besagt, dass das Mannigfaltige der Anschauung unter
den formalen Bedingungen der synthetischen Einheit der Apperzeption
steht und c) hinsichtlich der Einbildungskraft gilt die Regel, dass sie die
Synthesis der Anschauungen den Kategorien gemall ermdglicht.

Kant kontrastiert die menschliche Erkenntnis mit der Erkenntnis imagi-
ndrer Wesen, die entweder iiber die Fahigkeit zur intellektuellen Anschau-
ung (B 72) oder iiber einen anschauenden Verstand verfliigen kdnnten
(B 125, B 138, B 145, B 148 etc.). Fiir diese wiirden die oben formulierten
Grundsitze der Moglichkeit der Erkenntnis ihre Giiltigkeit infolge des Un-
terschieds der Erkenntnisvermogen verlieren. Beispielsweise wiirde ein
Verstand, durch dessen Vorstellung zugleich die Objekte dieser Vorstellung
existieren, ,,einen besonderen Actus des Synthesis des Mannigfaltigen zu
der Einheit des Bewusstseins nicht bediirfen, deren der menschliche Ver-
stand, der blol denkt, nicht anschaut, bedarf* (B 138).

Auch Kants Ausfiihrungen {iber das Urteil geben die Moglichkeit, sei-
nen Erkenntnisbegriff als verkorperte Erkenntnis aufzufassen. Im Unter-
schied zu der formalen Logik, die das Urteil als Verhiltnis zwischen Be-
griffen darstellt, versteht die transzendentale Logik unter dem Urteil ,,die
Art, gegebene Erkenntnisse zur objektiven Einheit der Apperzeption zu
bringen” (B 141). Die Kopula ,ist* zielt darauf, die objektive Einheit gege-
bener Vorstellungen von den subjektiven Wahrnehmungen zu unterschei-
den. Damit wird nicht gesagt, dass die verbundenen Vorstellungen ,,in der

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 107

empirischen Anschauung® notwendig zu einander gehoren. Es wird viel-
mehr gesagt, dass sie ,,vermdge der notwendigen Einheit der Apperzeption
in der Synthesis der Anschauungen zu einander (B 142) gehodren. Das
heiflt, das Urteil ist in Kants Theorie nicht einstellig, sondern zweistellig.
Es hat nicht die Struktur a ist b, sondern a ist b fiir S, wobei S fiir ein
menschliches Gattungssubjekt steht. Zum Beispiel ist die Aussage die Kor-
per sind schwer zwar nicht subjektiv nach den Gesetzen der Assoziation;
sie hat aber die objektive Giiltigkeit nur fiir die menschlichen Erkenntnis-
subjekte. Ob sie universal giiltig ist, muss zusétzlich erforscht werden. Die
Objektivitdt erweist sich folglich als eine mogliche Form der Erkenntnis
und nicht als deren universales Kriterium.

Die Interpretation der Kantischen Erfahrungstheorie als einer verkor-
perten Erkenntnis erdffnet die Moglichkeit, sich andere Erkenntnisformen
vorzustellen. Kant selbst meint, dass ,,wir von den Anschauungen anderer
denkenden Wesen gar nicht urteilen [konnen], ob sie an die ndmlichen Be-
dingungen gebunden sein, welche unsere Anschauung einschrianken und fiir
uns allgemein giiltig sind.” (A 27/B 43) Er schlie3t nicht aus, dass ,,es sein
[mag], daB alles endliche denkende Wesen hierin mit dem Menschen not-
wendig iibereinkommen miisse, (wiewohl wir dieses nicht entscheiden
konnen)“ (B 72).

Eine positive Bilanz im Anschluss an diese Uberlegungen Kants kann
man darin sehen, dass es mdglich ist, bei dem Nachdenken iiber das Den-
ken auf den Anthropologismus iiberhaupt zu verzichten. Eine mogliche
Strategie kann darin bestehen, nicht die vertrauten Kriterien der Rationalitét
auf die nicht-menschlichen Formen des Bewusstseins zu iibertragen, son-
dern umgekehrt die Kriterien der Rationalitit an die jeweilige Bewusst-
seinsform anzupassen. Beispielsweise kann man vermuten, dass Lebewe-
sen, die iliber kein Selbstbewusstsein verfiigen, die Welt als eine objektive
nicht kennen und zu systematischer Erkenntnis nicht fahig sind. Dies
schlieBt jedoch nicht aus, dass sie die artspezifische Fahigkeit zu einem
sporadischen, situativen, handlungsgebundenen, ,tdtigen‘ Denken besitzen
und fragmentares Wissen haben konnen. Unter den Begriff ,Denken‘ kon-
nen dann solche Fahigkeiten subsumiert werden, wie die Problemldsung
mit verschiedenen Mitteln, die funktionale ,Einsicht® in die Beschaffenheit
von Dingen und Situationen, die Lernfahigkeit und die Verbindung der Re-
présentationen mit den ihnen entsprechenden Gegensténden.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | MAJA SOBOLEVA

Denken, Sprache und Anschauung

Die Frage nach den Kriterien des Denkens ist ein Gegenstand der aktuellen
Debatte in der Philosophie des Geistes, Sprachphilosophie und Kogniti-
onswissenschaften. Die dominierende Position kann als Lingualismus be-
zeichnet werden. Dieser basiert auf der Vorstellung von der Sprachabhén-
gigkeit des Denkens. Eine der bedenklichen Folgen aus dieser Priamisse be-
steht darin, dass den nicht sprachbegabten Lebewesen die Denkfdhigkeit
aberkannt wird. Stellvertretend fiir diese Position ist Donald Davidson zu
nennen, der behauptet, dass ,,man zum Denken den Begriff von einem Ge-
danken haben muss“ und dafiir ,,Sprache erforderlich ist“ (Davidson
2005: 127). Dieser Ansicht kann man insofern Recht geben, dass es fiir die-
jenigen, die einmal in die Welt der Sprache hineingewachsen sind, keine
von verbalen Begriffen freien Lebenszonen gibt. Dies beweist jedoch nicht,
dass Denken und Sprache zumindest analytisch nicht zu trennen sind.

Den im Zuge des linguistic turn entwickelten Diskursen steht der trans-
zendental-logische Ansatz Kants gegeniiber, dessen Ziel es vor allem ist,
die Konstituierung und die Konstitutionsbedingungen der Erfahrung als
,einer synthetischen Verbindung der Anschauungen® a priori (A 9/B 12) zu
untersuchen. Kant geht davon aus, dass der Gegenstand der Erfahrung die
objektive Giiltigkeit nur dann haben kann, wenn er unmittelbar in der An-
schauung gegeben wird. Dafiir muss die Synthesis a priori sowohl die Be-
dingungen der Mdglichkeit der Erfahrung als auch die Bedingungen der
Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung schaffen. Aus der Forderung
der unmittelbaren Gegebenheit des Gegenstandes ergibt sich die Forderung,
dass diese Synthesis nichts weiter enthalten muss, ,,als was zur syntheti-
schen Einheit der Erfahrung tiberhaupt notwendig ist* (B 197). Das sind fiir
Kant die Sinne, die transzendentale Einheit der Apperzeption und die Ein-
bildungskraft, welche Gegenstédnde in Raum und Zeit in Bezug auf das Sub-
jekt bestimmen. Das Denken in diesem Prozess bezieht sich direkt auf die
Anschauungen und nicht auf die sprachlichen Begriffe. Das Wort ist Kant
zufolge etwas subjektives, unbestéindiges und relatives: ,,Einer verbindet
die Vorstellung eines gewissen Worts mit einer Sache, der andere mit einer
anderen Sache.“ (B 140)

Die Eliminierung der Anschauung und die Konzentration auf die Spra-
che in der analytischen Erkenntnistheorie hat zum Problem der diskursiven
Rechtfertigung der Erkenntnisurteile gefiihrt, die, um eine treffende Formu-

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUCHT MAN ANSCHAUUNG? | 109

lierung von McDowell zu benutzen, ohne Fundierung in der Anschauung
»im luftleeren Raum* reibungslos kreiseln (McDowell 2012: 35). Als Fol-
geerscheinung hat man unterschiedliche Versionen eines Realismus ohne
Reprisentation, die im ,,Raum der Griinde® (Brandom) aussichtslos einge-
schlossen bleiben und ihre Erkenntnisanspriiche nicht begriinden kénnen.

Kant ist es gelungen, eine Losung des Problems der Ubereinstimmung
zwischen den Erfahrungsurteilen und den Objekten in der Abgrenzung ei-
nerseits von der idealistischen Vorstellung von der Uniiberwindbarkeit der
Grenzen des nur Denkbaren in der Erkenntnis und andererseits von der Po-
sition des Empirismus, demnach die Suche nach den Griinden fiir ein Urteil
mit dem Verweis auf ein blofles sinnlich wahrnehmbares Gegenwiértiges
endet, zu finden. Die Eckpunkte seiner holistischen Strategie lassen sich
wie folgt zusammenfassen: Die Verstandeskategorien gehdren sowohl zu
den logischen Funktionen des Urteilens als auch vollziehen sie die Synthese
des Mannigfaltigen der Anschauung. Die Kategorie bezieht sich auf den in
der Anschauung gegebenen Erfahrungsgegenstand mittels des Schemas,
wobei das Schema ,,der sinnliche Begriff eines Gegenstandes® (B 186) ist.
Den Inhalt des Schemas macht die Zeitbestimmung aus, und diese ist nichts
anderes als die Art und Weise, wie der Gegenstand in der Zeit angeschaut
bzw. vom Subjekt innerlich erlebt wird. Durch die Korrelation zwischen
Zeiterlebnissen und deren begrifflichen Kategorisierung, das heifit zwi-
schen Schema und Kategorie, wird das System der Erfahrung, die zwischen
der Welt und dem diskursiven Denken vermittelt, minimalistisch abge-
schlossen und Erkenntnis erhélt somit die objektive Grundlage.

Kants Erkenntnistheorie rechtfertigt die Anschauung nicht nur als eine
Erkenntnisquelle, vielmehr bilden die in dem System der Erfahrung verei-
nigten Anschauungen die einzige Instanz, die ,,aller nur moglichen spekula-
tiven Erkenntnis der Vernunft” (B XXVI) eine Fundierung gibt und sie zu
verifizieren erlaubt.

Die nicht-Beriicksichtigung der Sprache gab den Anlass, Kants Erfah-
rungstheorie im Sinne einer ,,proto-rationality* (Hanna 2005: 250) zu inter-
pretieren. Es wurde dabei ignoriert, dass es in der transzendentalen Theorie
der Erfahrung nicht darum geht, die Formen der empirischen Erkenntnis zu
erkldren; ihre Aufgabe besteht vielmehr darin, die apriorische Tiefenstruk-
tur der menschlichen Erkenntnisweise zu entdecken, die auch der empiri-
schen Erkenntnis zugrunde liegt und sie ermoglicht. Dies erklért, warum

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | MAJA SOBOLEVA

Kant der Sprache keine Funktion bei der Erforschung von Bedingungen der
Erfahrung und Erkenntnis zugewiesen hat.

Er entfaltet einen differenzierten Begriff des Denkens: Das Denken er-
weist sich in seiner Theorie einerseits als das vordiskursive, kategorisieren-
de, das sich auf die Anschauung bezieht, und andererseits als das diskursi-
ve, urteilende Denken, das sprachgebunden ist. Die menschliche ,,Erkennt-
nis durch Begriffe®, von der er spricht, besteht also sowohl in der Synthese
der Erfahrung, als auch im Urteilen.

Die Ideen Kants, dass das Verfligen {iber einen Begriff mit dem Verfi-
gen {iber einen Sprachbegriff nicht identifiziert und das Denken nicht allein
auf das diskursive Denken reduziert werden darf, erweisen sich als auf-
schlussreich fiir das weitere Nachdenken iiber das Denken. Man kann an-
nehmen, dass sich vor allem die menschliche Rationalitdt dadurch aus-
zeichnet, dass das Denken und der Gedanke intrinsisch zusammengehoren.
Dies hat der Mensch seiner Sprachbegabung zu verdanken: Um Gedanken
zu haben, braucht man tatsachlich, wie es die Vertreter_innen des Lingua-
lismus behaupten, einen Sprachbegriff. Im Unterschied zu den Menschen
konnen Tiere, die iiber Sprachbegriffe nicht verfiigen, keine begrifflich
strukturierten Gedanken haben. Dies schliet jedoch nicht aus, dass sie liber
etwas denken konnen (zum Beispiel, Dinge unterscheiden, Situationen
wahrnehmen, Probleme 16sen, sich erinnern und sogar traumen). Thr Den-
ken bezieht sich dabei auf die Anschauung und nicht auf eine begriffliche
Vorstellung. Die Anschauung hat — so kann man schlieen — eine universa-
le Giiltigkeit fiir den Bezug der Lebewesen auf die Welt.

LITERATUR

Allison, H.E. (1983): Kant’s Transcendental Idealism. New Hawen, Lon-
don: Yale University Press.

Berkeley, G. (2004): Eine Abhandlung iiber die Prinzipien der menschli-
chen Erkenntnis. Hamburg: Meiner.

Borodaj, JuM. (1966): Voobrazhenie i teorija poznanija. Moskva: Nauka.

Conant, J. (2014): Kants Kritik des Schichtenmodells des menschlichen
Geistes. Unver6ffentlichter Vortrag, gehalten am XXIII Kongress der
Deutschen Philosophie am 01.10.2014 in Miinster.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BRAUGHT MAN ANSCHAUUNG? | 111

Davidson, D. (2001): Eine Kohérenztheorie der Wahrheit und Erkenntnis,
in: Davidson, D. Subjektiv, Intersubjektiv, Objektiv. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Davidson, D. (2005): Rationale Lebewesen, in: Perler, D., Wild, M. (Hg.),
Der Geist der Tiere. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Guyer, P. (1987): Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge Universi-
ty Press.

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Frankfurt am Main: Kloster-
mann.

Hanna, R. (2005): Kant and Non-Conceptial Content, in: European Journal
of Philosophy. 13 (2), 247-290.

Heidemann, D.H. (Ed.) (2013): Kant and Non-Conceptual Concept. New
York: Routledge.

Horstmann, R.-P. (1997): Bausteine kritischer Philosophie. Arbeiten zu
Kant. Bodenheim.

Kant, 1. (1998): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner.

McDowell, J. (2012): Geist und Welt. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Prauss, G. (1974): Kant und das Problem der Dinge an sich. Bonn: Bou-
vier.

Quine, W.V.0. (1979): Zwei Dogmen des Empirismus, in: ders., Von einem
Logischen Standpunkt. Neun logisch-philosophische Essays. Frankfurt
am Main, Berlin, Wien: Ullstein.

Sellars, W. (1956): Empiricism and Philosophy of Mind. Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press.

Sellars, W. (1968): Science and Metaphysics: Variations on Kantian
Themes. London: Routledge & Kegan Paul, New York: Humanities
Press.

Trendelenburg, A. (1862): Logische Untersuchungen. Bd. 1. Leipzig: Hir-
zel.

Unruh, P. (2007): Transzendentale Asthetik des Raumes: zu Immanuel
Kants Raumkonzeption. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Willaschek, M. (2011): Affektion und Kontingenz in Kants transzendenta-
lem Idealismus, in: Schumacher, R. (Hg.), Idealismus als Theorie der
Reprdsentation. Paderborn: Mentis, 211-231.

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11:51:48,



https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839431566-004 - am 14.02.2026, 11

Access


https://doi.org/10.14361/9783839431566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

