= Kultur- und Museumsmanagement

ALEXANDER KLEIN

EXPOSITUM

[transcript]

https://dolorg/10,14361/9763839401743 - am 14.02,2028, 28:59:01, https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [(-) |


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
EXPOSITUM

Zum Verhaltnis von Ausstellung
und Wirklichkeit

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexander Klein (Dr. phil.) ist Sozialhistoriker und arbeitet als wissenschaftli-
cher Autor und Ausstellungsmacher in Dresden.

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN

EXPOSITUM

Zum Verhiltnis von Ausstellung
und Wirklichkeit

[transcript]

nnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2004 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlag und Layout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: more! than words, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 3-89942-174-4

~am 2:59:01.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Vorwort 7
I. Einleitung 9
Il. Vom Zeug zum Alten Objekt 21
Il.1 Zeug 22
[l.2 Der Gegenstand 24
[I.3 Das Alte Objekt 33
Il.4 Die dunkle Vergangenheit des Alten Objektes 43
lll. Zeigen und Sammeln 51
[ll.1 Zeigen 52
[ll.2 Sammeln 62
IV. Fundamentalkategorien des Exponates:
Echtheit und Interaktivitat 75
IV.1 Echtheit 76
IV.2 Interaktivitat 88
V. Ausstellen 95
V.1 Die Ausstellung als Medienverbund 97
V.2 Das Ausgestellte in seinem Zusammenhang 102
V.3 Die Bedeutung des Exponates 108
V.4 Typologie des Ausstellens 120
VI. Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive 125
VI.1 Die Anfange 126
VI.2 Die Geburt des Museums 130
VI.3 Musealisierung in der Moderne 140
VII. Schlussreflexionen 163
EXPOSITUM - bebilderter Anhang 75
Literatur 205

Bildnachweise

~am 2:59:01.

217


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> VORWORT

Viele Menschen haben zum Zustandekommen dieses Buches beigetragen.
Ihnen allen danke ich herzlich. Doch ist es mir ein Bediirfnis, einige Personen
besonders zu erwdhnen. An erster Stelle danke ich meinem Freund und Leh-
rer Professor Dr. Friedrich A. Uehlein, Freiburg, der mich ermutigt und auf
neue Gedanken gebracht, dessen Kritik — fiir die er sich viel Zeit nahm! — mich
aber auch vor Irrwegen und Verstiegenheiten bewahrt hat. Mein besonderer
Dank bezieht sich auch auf Herrn Dr. Martin Schérer, Direktor des Alimentari-
ums in Vevey/Schweiz, fiir den anregenden Gedankenaustausch im Vorfeld
dieser Publikation. Auch Frau Verena Ziihlke und Frau Ute Krepper, Mitarbei-
terinnen der Mediathek des Deutschen Hygiene-Museums, mdchte ich dan-
ken. Sie haben mehr fiir dieses Buch getan, als ihnen vermutlich bewusst
war. Den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des transcript Verlages danke
ich fiir die professionelle und angenehme Zusammenarbeit.

Besonders grof3 aber ist die Dankesschuld gegeniiber meiner Familie fiir
ihre kein Ende nehmende Geduld.

Alexander Klein Dresden, im Oktober 2003



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> |. EINLEITUNG
Ausstellung und Museum

Was ist nicht alles schon ausgestellt worden: Bergkristalle, Saurierskelette,
ausgestopfte Tiger, Horrohre ertaubter Komponisten, Kapitulationsurkunden,
antike Gemmen und rheinische Bierhumpen, polynesische Ruderboote, Ka-
valleriesdbel, Mondgestein, Stillleben, Fettecken, Kronjuwelen, Schrauben,
Taschenuhren und Postkarten von Frontsoldaten. In Ausstellungen britischer
Provinzialmuseen, die »The People’s Show« heif’en, konnen Privatleute ihre
ganz personlichen Sammlungen zeigen: Kuscheltiere, Badeanziige und vieles
andere.” Die Wohnung des eigenen GroBvaters war schon Thema einer
Ausstellung,? ebenso wie die Kulturtechnik des Ausstellens selbst.> Sogar
das, was einmal im konkret physischen Sinne menschlich war — man denke
an dgyptische oder peruanische Mumien, an Moorleichen, an Otzi und die
plastinierten Leichen des Gunther von Hagens — ist schon Gegenstand einer
musealen Prdsentation gewesen. Weder Sakrales noch Alltagliches, weder
allgemein Interessierendes noch Esoterisches, weder Kunst noch Wissen-
schaft noch Natur sind heute sicher davor, ausgestellt zu werden. Alles, was
angefasst werden kann, so kénnte man folgern, ist ausstellbar und wird frii-
her oder spdter auch ausgestellt. Die Summe all dessen, was ausgestellt
wird, scheint geradezu ein Abbild des Universums zu sein, ein zerstreuter Ka-
talog des Weltausschnittes, der in der Reichweite menschlichen Erkenntnis-
und Handlungsvermdogens liegt.

Informationswissenschaftlich gesprochen, ist Ausstellen eine Form der

1 Ein Uberblick der Vielfalt des Museums- und Ausstellungswesens findet sich bei
Sharon Macdonald: Theorizing museums: an introduction. In: Dies. und Gordon
Fyfe: Theorizing Museums. Representing identity and diversity in a changing
world. Oxford und Cambridge 1996, S. 1-18.

2 1971 konzipierte Harald Szeemann eine Ausstellung {iber seinen Grofvater.
Ders.: Grofivater — Ein Pionier wie wir. In: Harald Szeemann: Museum der Obses-
sionen. Berlin 1981, S. 93 ff.

3 Das Museum of Jurassic Technology in Los Angeles ist ein nur im Internet exis-
tentes Museum mit fiktiven Inhalten und Exponaten, das einerseits den Charak-
ter einer Kunstinstallation hat, andererseits den modernen Museums- und Aus-
stellungsbetrieb persifliert. Dazu Stefan Romer: Kiinstlerische Strategien des
Fake. Kritik von Original und Falschung. K6ln 2001, S. 251 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I0

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Kommunikation. Das heif3t, Ausstellen setzt eine sendende Instanz — die aus-
stellende Institution oder Person —, eine zu sendende Botschaft, die in der
Ausstellung selbst kodiert ist, und eine empfangende Instanz, den Besucher
voraus. Die Kommunikationsform Ausstellen ist sehr viel dlter als die uns
geldufige Institution Museum. Und heute zdhlen zu den ausstellenden Insti-
tutionen nicht nur Museen, sondern auch Messen, Hallen, Jahrmarkte, Fest-
spielorganisationen und Bibliotheken, so dass jede Rede von einem Ausstel-
lungsmonopol der Museen unhaltbar wdre. Unternehmensfilialen und Kauf-
hduser nutzen ihre Schaufenster und Foyers als Ausstellungsfldche. Kneipen
und Cafés, aber auch Flughdfen prasentieren unter Erco-Lichtstrahlern stolz
ihre Sammlungsstiicke. Ganze Kraftwerke und Fabriken werden, ihrer ur-
spriinglichen Funktion entkleidet, als Ausstellungsstiicke prdsentiert und
werden zu ihrem eigenen Museum. Zum Exponat geworden, fand die V&lklin-
ger Hiitte Aufnahme in die Unesco-Liste des Weltkulturerbes. Auch die Pres-
seoffiziere Krieg filhrender Ldnder prdsentieren auslandischen Journalisten
gerne Ausstellungen. Die dort zu sehenden Beutewaffen und Triimmer, die
von Fernsehreportern so gerne als Hintergrundskulisse benutzt werden, sol-
len den Ruhm der eigenen, und die Verwerflichkeit der feindlichen Truppen
sowohl belegen als auch symbolisieren.

Unabhangig von dieser neuen Allgegenwart von Ausgestelltem ist die Be-
ziehung der Institution Museum zum Medium Ausstellung immer besonders
eng gewesen und ist dies auch heute noch. In der Regel zeigt ein Museum
Ausstellungen und definiert sich tiber das Ausstellen von Gegenstanden.
Wiirde es dies nicht tun, so ware es kein Museum. Die Ausstellung ist, so
stellte schon Werner Sombart fest, »die Mutter, oder wenn man will, die
Schwester des Museums«.* Doch es gibt noch einen zweiten Wesenszug
des Museums: Es sammelt.

Innerhalb eines Museums gibt es Wechselwirkungen zwischen dem
Sammlungs- und dem Ausstellungswesen. Ein Museum stellt Gesammeltes
aus, integriert andererseits aber auch Ausgestelltes in seine Sammlung. Im
Sammeln und Ausstellen manifestiert sich das Verhaltnis des Museums zur
Wirklichkeit. Die folgende Abhandlung versucht, Licht auf die Bedeutung des
Sammelns und des Ausstellens fiir das zeitgendssische Museum zu werfen.
Dabei will sie sich einer Antwort auf die Frage nahern, wie das Medium Aus-
stellung Wirklichkeit zeigt — voraussetzend, dass sich das Darstellen von

4 Werner Sombart: Die Ausstellung. In: Morgen. Wochenschrift fiir deutsche Kul-
tur. 28. Februar 1908, S. 250.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Einleitung

Wirklichkeit, das Ausstellungen charakterisiert, nicht im Konstruieren fiktiver
Gebilde erschépft, sondern Realitit erkennbar machen kann.>

Wirklichkeit und Realitdt

»Wirklichkeit« wird im Folgenden nicht als Gegenbegriff zu »Ausstellung«
verwendet, sondern als Inbegriff der phdnomenalen Welt. Wirklichkeit in die-
sem Sinne ist eine Funktion der transphdnomenalen, das heifit unabhangig
vom erfahrenden Subjekt bestehenden Realitdt.® Die weiteren Uberlegun-
gen dieser Arbeit beruhen auf der Annahme, dass der Wirklichkeit stets eine
materielle und subjektunabhéangige Fundierungsschicht als Realitadt zugrunde
liegt. Damit Wirklichkeit entstehen kann, muss zu dieser Fundierungsschicht
auch deren Erfahrung durch das Subjekt treten. Diese Erfahrung ist stets in
kulturell tberlieferte Sehgewohnheiten, Denkmuster und Traditionen einge-
bettet und wird durch diese bestimmt. Mit anderen Worten: Die Realitdt kann
nicht anders als in subjektiver und kultureller Brechung erfahren werden. Erst
durch diese Brechung wird das Reale zum Wirklichen. Wirklich im hier ver-
wendeten Sinne ist nicht nur das angetroffene Dinghafte, sondern auch die
Welt der Vorstellungen, Wollungen und Urteile. Diese Welt umfasst auch die
Bereiche des Fiktionalen und des Illusiondren, die zwar gemeinhin dem »lr-
realen« zugerechnet werden, aber gleichfalls auf einer realen Fundierungs-
schicht, ndamlich einer neurologisch-energetischen, beruhen. Die Untersu-
chung des Verhaltnisses von Ausstellung und Wirklichkeit wird nicht zuletzt
von der Frage bestimmt sein, inwieweit die moderne Zeichentheorie in der
Lage ist, die verschiedenen Relationen zwischen Exponat, Sammlungsgut
und Wirklichkeit auszuleuchten.

Ausgangspunkt der folgenden Untersuchung ist der Wirklichkeitsbezug,
der sich aus dem alltdglichen Umgang mit dem konkreten, materiellen Sein
ergibt, denn dieser Umgang ist die Basis auch fiir Museumshandeln. Es soll
versucht werden, die musealen Fundamentalakte des Sammelns und des
Ausstellens aus elementaren Wurzeln menschlichen Handelns abzuleiten.

5 Dies gegen Ludmilla Jordanova, die der Auffassung ist, Museen kénnten nur Fik-
tionen erschaffen. Dies.: Objects of Knowledge: A Historical perspective on Muse-
ums. In: Vergo, New Museology (1989), S. 22-40.

6 Vgl. Peter Kruse und Michael Stadler: Wirklichkeit. In: Jorg Sandkiihler, Arnim
Regenbogen u.a.: Européische Enzyklopadie zu Philosophie und Wissenschaften.
Hamburg 1990, S. 892-903.

II


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I2

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Dabei wird die Frage nach der Bedeutung der Gegenstande vorrangig gegen-
iber der Frage nach den Interessen und Perspektiven der Besucher behan-
delt werden.

Dieses Zuriickgreifen auf Elementares soll wiederum helfen, die unter-
schiedlichen Formen des Exponates zu verstehen, die in den verschiedenen
Zweigen des Museums- und Ausstellungswesens verwendet werden. Da-
durch soll ein Beitrag fiir eine gemeinsame museologische Basis von histori-
schen und naturwissenschaftlichen Ausstellungen geleistet werden — von
zwei Bereichen des Museumswesens, die heute eher nebeneinander als mit-
einander existieren. Eine solche Basis erscheint heute umso eher notwendig,
als die Existenzberechtigung der Institution Museum in jiingster Zeit des ofte-
ren in Frage gestellt worden ist, so dass eine Identifikation und Rechtferti-
gung des museumsspezifischen Tuns angemessen erscheint.”

Das wissenschaftliche Museum als Fokus

Ubersichtlichkeit setzt Vereinfachungen voraus. Vereinfachend gesagt, ldsst
sich die Museumslandschaft in die Gebiete der Kunstmuseen, der naturwis-
senschaftlich-technischen und der — im weitesten Sinne — historischen Muse-
en unterteilen. Im Folgenden werden die oben skizzierten Fragen vor allem
mit Blick auf naturwissenschaftlich-technische und historische Museen,
kurzum, auf die Institution »wissenschaftliches Museum« und das entspre-
chende Medium »wissenschaftliche Ausstellung« gestellt — in Abgrenzung
von dsthetisch-kiinstlerischen und kommerziellen Museen beziehungsweise
Ausstellungen. Die Gruppen der historischen und der naturwissenschaftlich-
technischen Museen stellen den weitaus grof3ten Anteil der rund 6000 Muse-

7 Vgl. Jean Baudrillard: Agonie des Realen. Berlin 1978; ferner Henri Pierre Jeudy:
Die Welt als Museum. Berlin 1987. Die Kritik an der Institution Museum ist mitun-
ter in eine Pauschalkritik am Historismus eingebettet. Vgl. Eckhard Siepmann:
Rdume gegen die Beschleunigung. Zu einer Poetik des Museums (1995). http://
www.werkbundarchiv-berlin.de/poetiki.html. Ebd.: »Wenn das Wort museal bis
heute ein Synonym fiir friedhofsmaBig geblieben ist, dann steckt darin eine tiefe
Wahrheit. Die historistische Darstellung kastriert und mumifiziert die Vergangen-
heit. Das subversive Element von Kultur, ihr eigentliches Elixier, wird schockge-
froren und kehrt, bis zur Unkenntlichkeit verdandert, als Glanz des aufgebahrten
Kulturfetischs zuriick.«



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Einleitung

en in Deutschland.® Die Art und Weise des wissenschaftlichen Museums,
Wirklichkeit durch Prasentation von Exponaten und Einsatz von Medien dar-
zustellen, ist heute richtungweisend fiir das Ausstellungswesen insgesamt.
Was das Exponat des Kunstmuseums betrifft, das lange Zeit das Leitmuseum
war, so hat es eine véllig andere Funktion und Bedeutung. Zur Wirklichkeit
steht es in einem grundsatzlich anderen Verhaltnis und wird daher nicht im
Zentrum dieser Untersuchung stehen.?

Verstaubtes Museum?

In den zuriickliegenden Jahren haben die deutschen Museen AufRergewdshnli-
ches geleistet. Besonders im Bereich der grof’en Themenausstellungen wur-
den MaBstdbe an Qualitdt und Publikumsresonanz gesetzt. Allerdings ist zu
Fragen, ob diese Erfolge am Image der Institution Museum viel gedndert ha-
ben. Zwar gibt es keine neuere demoskopische Untersuchung zur Frage, wel-
chen Ruf das Museum in der deutschen Bevolkerung hat. Es ist jedoch zu
vermuten, dass es von grof3en Teilen der Bevilkerung nach wie vor als eine
veraltete, ja verstaubte Einrichtung angesehen wird, die Vergangenes nostal-
gisch verklart. Darauf weist schon die Haufigkeit alltagssprachlicher Rede-
wendungen wie »Wir sind doch kein Museum!« oder »Er hat aus seinem
Wohnzimmer ein Museum gemacht« hin.

Solche AuBerungen sind keineswegs der Reflex eines geringen offentli-
chen Interesses. Einen solchen Riickgang gibt es nicht, im Gegenteil: In den
letzten beiden Jahrzehnten ist es in Deutschland, Europa und in der ganzen
Welt zu Museumsgriindungen in so grofler Zahl gekommen, dass es nicht
libertrieben ist, von einem globalen Museumsboom zu sprechen. Nach wie

8 Man kommt auf eine Prozentzahl von weit {iber 80 %, wenn man den Anteil fol-
gender Gattungen zusammen zahlt: Volkskunde- und Heimatmuseen, naturkund-
liche Museen, naturwissenschaftliche und technische Museen, historische und ar-
chdologischen Museen, kulturgeschichtliche Spezialmuseen. Der — nicht eindeu-
tig charakterisierbare — Rest besteht aus Kunstmuseen, Schloss- und Burgmu-
seen, Sammelmuseen mit komplexen Bestdnden und Museumskomplexen. Eine
entsprechende Aufstellung in: Materialien aus dem Institut fiir Museumskunde.
Statistische Gesamterhebung an den Museen der Bundesrepublik Deutschland
fir das Jahr 2000. Heft 54. Berlin 2001, S. 16.

9 Dazu die Ausfithrungen von Boris Groys: Logik der Sammlung. Am Ende des mu-
sealen Zeitalters. Wien 1997, S. 8 f.

13


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

ALEXANDER KLEIN
Expositum

vor vermodgen Museen {iberregionales Aufsehen zu erregen, was nicht zuletzt
ihre Présenz in den Feuilletons der einschldgigen Zeitungen belegt. Im Hin-
blick auf die deutschen Verhaltnisse steigen auch die Besucherzahlen wieder
an, nachdem in den 1990er Jahren eine gewisse Stagnation festgestellt wor-
den war. Fiir das Jahr 2000 sind in ganz Deutschland 99.560.001 Museumsbe-
suche belegbar, das sind 3,5 % mehr als im Jahr zuvor.” Im Jahr 2001 kam
es zu einem weiteren Anstieg um 3,4 % auf knapp 103 Millionen Besuche.

Gleichwohl schleppt das Museum noch den Ruf einer Einrichtung mit sich,
die nicht nur Vergangenes aufbewahrt, sondern auch Vergangenheit verkér-
pert und dadurch selbst zu etwas geworden ist, fiir dessen Aufhebung sie
eigentlich gedacht war: namlich zu einer Art Museumsexponat, in der das
Ausstellen, ohne dass dies von den Verantwortlichen beabsichtigt worden
wadre, selbstreferenziell geworden ist. Denn nicht wenige Museen zeigen
nicht mehr das, was sie eigentlich zeigen sollen, sondern ihre besondere,
inzwischen antiquierte Art des Zeigens. Die Vergangenheit, der das Museum
verpflichtet zu sein scheint, das ist nach trivialem Versténdnis das Uberholte
und nicht mehr Zeitgemafe, vielleicht sogar das ewig Gestrige. Als innovativ
im Freizeit- und Mediensektor gelten die Hypermedien, die Vergniigungs- und
Themenparks und allenfalls noch die neue Gattung der Science Centres — de-
ren Zugehorigkeit zur Gattung der Museen allerdings nicht eindeutig ist —,
nicht aber die herkdmmlichen Museen, die sich tiber das Sammeln und Aus-
stellen dreidimensionaler Exponate definieren.

AuBerhalb der Museumsszene verweist man nur vereinzelt auf die Un-
verwechselbarkeit des Museumserlebnisses sowie auf das Potenzial des Mu-
seums, fiir gesellschaftliche Prozesse zu sensibilisieren und diese mitzuge-
stalten.’” Innerhalb der Museumsszene gehdren Beteuerungen, dass auch
die Institution Museum eine Zukunft habe und durchaus iiber das Potenzial
verfiige, sich unter den modernen Medien zu behaupten, zu den beliebtesten
Versatzstiicken musealer Direktorenrhetorik. Indessen misst der Staat bei
seinen Uberlegungen zur Reform des Bildungswesens der Institution Muse-

10 Materialien Museumskunde 2001, S. 3.

11 Materialien aus dem Institut fir Museumskunde. Statistische Gesamterhebung
an den Museen der Bundesrepublik Deutschland fiir das Jahr 2001. Heft 55. Ber-
lin 2002.

12 Zum Beispiel Peter Sloterdijk: Museum. Schule des Befremdens. FAZ-Magazin
vom 17.03.1989. Umberto Eco: Das Foucaultsche Pendel. Miinchen/Wien 1989, S.
14 und S. 355.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Einleitung

um eine eher untergeordnete Rolle bei. Es ist in diesem Zusammenhang cha-
rakteristisch, dass die zukiinftige Rolle des Museumswesens bei der Erorte-
rung der PISA-Studie bislang keine grofie Rolle zu spielen scheint. Nicht zu
Unrecht wird schlieBSlich die Frage gestellt, ob Museen bei der Aufgabe, mo-
derne Technologie und Wissenschaften wie Elementarteilchenphysik und
Gentechnik einer breiten Offentlichkeit verstandlich zu machen, nicht an die
Grenze des von ihnen liberhaupt Leistbaren stofen.*

Ungeachtet der Orientierungsnote, mit denen sich das Museum konfron-
tiert sieht, ist Musealisierung — die Denkart, der letztlich das moderne Muse-
um seine Existenz verdankt — zu einer beherrschenden Tendenz der Gegen-
wart geworden, die heute samtliche Bereiche des 6ffentlichen Lebens erfasst
hat.** Alles kann heute Anlass zu 6ffentlichem Gedenken und auch zu mu-
sealem Andenken werden, wie nicht nur die zahlreichen Erinnerungsfeiern
und Gedenkveranstaltungen zeigen, sondern auch die vielen Floh- und Tro-
delmarkte sowie die ungeheuer differenzierte Subkultur der Liebhaber und
Sammler. Es kann keine Rede davon sein, dass wir uns am Ende des musea-
len Zeitalters befinden.® Musealisierung ist zur wichtigsten Erscheinungs-
form der aktuellen Geschichtskultur geworden.’® Sie ist eine Folge des

13 In diesem Sinne hat sich Charles Simonyi gedufiert, Software-Entwickler und
Computerwissenschaftler bei der Firma Microsoft. Ders.: Fliegender Teppich. Die
Welt nach der Revolution der Sinne. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
18.09.2000.

14 Dazu Hermann Libbe: Die Aufdringlichkeit der Geschichte. Graz/Wien 1989, bes.
S. 13. Zum Begriff der Musealisierung s.u. S. 33ff.

15  Ein solches Ende unterstellt Boris Groys schon im Untertitel seiner — in erster
Linie auf Kunstmuseen gemiinzten — Abhandlung tiber das Sammeln. Ders., Lo-
gik der Sammlung, Am Ende des musealen Zeitalters. Eine iberzeugende Gegen-
position, nach der der jiingste Museumsboom im Zusammenhang mit dem allge-
meinen Trend zur Musealisierung zu sehen ist, formuliert Heinrich Theodor Griit-
ter: Zur Theorie historischer Museen und Ausstellungen. In: Horst Walter Blanke,
Friedrich Jaeger und Thomas Sandkiihler: Dimensionen der Historik. Geschichts-
theorie, Wissenschaftsgeschichte und Geschichtskultur heute. K6ln/Weimar/
Wien 1998, S. 179-193, dort S. 179 f. und 184.

16  Der Begriff der Geschichtskultur stammt von Jérn Riisen: Was ist Geschichtskul-
tur? Uberlegungen zu einer neuen Art, iiber Geschichte nachzudenken. In: Klaus
FiiBmann, Heinrich Theodor Griitter und Jérn Risen (Hg.): Historische Faszination.
Geschichtskultur heute. Kéln/Weimar/Wien 1994, S. 3-26, dort S. 4.

5


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

ALEXANDER KLEIN
Expositum

enorm verbreiteten Bediirfnisses nach historischer Erinnerung, auf der diese
Kultur beruht.

Das Museumswesen im Wandel

Die Omniprdsenz der Musealisierung verwischt zunehmend die institutionel-
len Grenzen innerhalb des Bildungs- und des Freizeitwesens. Zoos beispiels-
weise werden Museen immer dhnlicher; Bibliotheken verfligen haufig auch
tiber Ausstellungsflachen und Buchmuseen. Auf den ausstellerischen Ehrgeiz
von Kneipen und Cafés wurde oben schon hingewiesen.

Innerhalb des Museumswesens erscheint die Subsumierung der einzel-
nen Institutionen unter einen vereinheitlichenden Gattungsbegriff »Museum«
immer problematischer, denn die Heterogenitadt der Einrichtungen, die sich
Museum nennen, nimmt zu. Zudem gehen heute die frither so klaren Unter-
schiede zwischen Kunstmuseen, Naturkunde-, Technik- und Vélkerkundemu-
seen hdufig an der Realitdt des Sammelns und Ausstellens vorbei. Sie haben
ihren Wert als Orientierungshilfen zu einem gro3en Teil eingebiifit. Viele Mu-
seen — man denke an das Deutsche Hygiene-Museum in Dresden oder das
Museum fiir Gestaltung in Ziirich — spielen bewusst mit den Gattungsgrenzen
und halten sich in einem Bereich zwischen den Wissenschaftsdisziplinen oder
zwischen den Sparten der Wissenschaft, der Kunst, des Kommerzes und der
Unterhaltung auf.

Die unscharf gewordenen Konturen des Museums sind vor allem darauf
zurlickzufiihren, dass es mit epochalen Verdanderungen in der Medienland-
schaft und in den Sektoren Bildung und Freizeit fertig werden muss. Einer-
seits diffundieren Tendenzen aus diesen Bereichen in das Museumswesen
hinein, andererseits entsteht ein starker Druck durch konkurrierende Institu-
tionen und Unternehmen. Dies gilt fiir das Fernsehen und das Internet, aber
auch fiir neue Formen der Massenunterhaltung, wie sie beispielsweise in
Vergniigungs- und Erlebnisparks angeboten werden.” Die Erwartungen der
Freizeit- und SpaBgesellschaft beeinflussen schon ldngst das konzeptionelle
und praktische Geschehen im Museum. Dies belegen nicht zuletzt die infla-

17 ImJahr 2000 gab es weltweit 342 Themenparks. Davon befinden sich 83 Parks in
Europa. Fiir Europa bedeutet dies eine Steigerung um ein Drittel seit 1990. Besu-
cherzahlen und Einnahmen sind im selben Zeitraum um zwei Drittel gestiegen.
Fiir das Jahr 2010 wird weltweit mit einem Markt von 20 Milliarden $ und Besu-
cherzahlen von 650 Millionen jahrlich gerechnet. Vgl. www.econres.com.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Einleitung

tiondr verwendeten Begriffe »infotainment« und »edutainment«. Einige Mu-
seen fliichten sich in einen traditionalistischen Purismus, der sich bewusst
auf das klassische Methodenrepertoire des wissenschaftlichen Ausstellens
beschrénkt. Viele sehen {iberhaupt keine Notwendigkeit, sich mit den neuen
Entwicklungen auseinander zu setzen, andere versuchen gar, die Hervorbrin-
gungen der Unterhaltungsindustrie noch zu tibertreffen.

Die Krise des Museums

Die Verunsicherung der Museumslandschaft hat auch strukturelle und 6ko-
nomische Griinde. Von Museen wird heute erwartet, kostenbewusster zu
planen, neue Einnahmequellen zu erschlieBen, Techniken des besucherorien-
tierten Marketing zu nutzen und ihren finanziellen Spielraum durch Fundrai-
sing und Sponsoring zu vergrofern. Nach wie vor hemmen komplizierte
Haushaltsgesetze, lange Verwaltungswege und vernunftwidrige Kameralistik
die Schlagkraft der Museen und halten das Interesse an einer Verbesserung
der Einnahmesituation — und hdufig auch an besucherfreundlicher Pro-
grammgestaltung und besserem Service — in Grenzen.*® Eine stérkere Orien-
tierung an den Bediirfnissen des Besuchers — die nun auch als Kunden gese-
hen werden miissen — erscheint heute unausweichlich. Dies bedeutet nicht
nur, dass die individuelle Besucherzufriedenheit erh6ht werden muss. Es ist
dariiber hinaus erforderlich, die Zielgruppenorientierung des Museums so-
ziologisch breiter anzulegen, so dass auch die Einnahmesituation verbessert
werden kann — Notwendigkeiten, die sich weder mit L’Art pour ’Art-Denken
noch mit dem festen Einplanen bildungspolitischer Subventionswohltaten
vertragen.

Auch in inhaltlicher und methodischer Hinsicht kann man insgesamt von
einer krisenhaften Situation der Institution Museum reden, von einer Situa-
tion, die nach Umbruch und Reform verlangt. Obwohl die Museen hier mit
neuen Ideen in die Offensive gehen miissten, greifen sie auf inzwischen recht
bejahrte Konzepte zuriick. Die zahlreichen deutschen Projekte, welche die
Griindung von Science Centres nach amerikanischem und britischem Vorbild
bezwecken, sind in dieser Hinsicht bezeichnend. Das Konzept des Science
Centres ist nicht erst von Frank Oppenheimer 1969 in San Francisco, sondern
schon Generationen frither in der Volksbildungsanstalt Urania in Berlin und

18 Dazu die Einschitzung von Uwe M. Schneede (Hg.): Museum 2000 — Erlebnis-
park oder Bildungsstatte. Kéln 2000, Einfiihrung S. 7-17, dort S. 8 f.

17


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

ALEXANDER KLEIN
Expositum

im Deutschen Museum in Miinchen in nuce entwickelt worden.” Die Spon-
taneitat und der Mut zum Anarchisch-Unkonventionellen, mit dem in den spa-
ten 1960er und frilhen 1970er Jahren das naturwissenschaftlich-technische
Museum revitalisiert und das Science Centre auf den Weg gebracht wurde,
haben ihre Frische langst verloren. Das Science Centre gehort inzwischen —
um ein Reizwort aus den spdten 1960er Jahren zu verwenden — zum Estab-
lishment und ist zu einer weltweit angewendeten Rezeptur geworden. Gene-
rell macht sich im Museumswesen ein Trend zur Nivellierung der Museums-
architektur und Ausstellungsgestaltung bemerkbar, der keineswegs auf
Deutschland beschrénkt ist.°

Innovationsreserven

Die Seltenheit innovativer Ansdtze und experimenteller Projekte im heutigen
Museums- und Ausstellungswesen ist nicht nur auf Knappheit der Ressour-
cen, sondern auch darauf zuriickzufiihren, dass das Museumsmanagement
erst einmal und vor allem der praktisch-handwerklichen Sphare verhaftet ist.
Auf museologischen Fachtagungen und Fortbildungen wird in erster Linie
iber Themen wie Sponsoring, Optimierung des Besucherservices, Controlling
im Museum, Multimedia, digitale Inventarisierung und rentable Museums-
shops gesprochen. Fiir den naturwissenschaftlich-technischen Sektor des
Museumswesens gilt dies mehr als fiir den historischen; man werfe nur einen
Blick auf die Tagungsprogramme von ECSITE, der europdischen Organisation
naturwissenschaftlicher Museen und Science Centres. Gerade angesichts der
materiellen und strukturellen Néte des Museums ist diese programmatische
Ausrichtung sehr gut nachvollziehbar. Allerdings kommt das Nachstliegende
des Museumsberufs allzu selten zur Sprache, ndmlich die Fragen, was Muse-
en eigentlich tun, wenn sie als Museen handeln, und was sie in Zukunft tun
werden. Allenfalls das Sammeln ist des 6fteren Gegenstand theoretischer Re-
flexion gewesen; auffillig selten dagegen das Ausstellen.”

19 S.u.S.149.

20 Zu diesem Aspekt vgl. Rosmarie Beier: Geschichtskultur in der Zweiten Moder-
ne. Eine Einfiihrung. In: Dies. (Hg.): Geschichtskultur in der Zweiten Moderne.
Frankfurt/New York 2000, S. 11-25, dort S. 16.

21 Dies ist auch der zutreffende Eindruck von Gottfried Korff: Speicher und/oder
Generator. Zum Verhaltnis von Deponieren und Exponieren im Museum. In: Mo-
ritz Csaky und Peter Stadel (Hg.): Speicher des Gedachtnisses. Bibliotheken, Mu-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Einleitung

Die Frage nach dem Movens musealen Handelns wird heute von prakti-

schen und technisch-organisatorischen Uberlegungen verstellt. lhre Beant-
wortbarkeit wird in der Regel vorausgesetzt, konkrete Antworten werden
aber nur selten formuliert. Das Wesen des Museums kommt nicht in den
Blick, mdglicherweise, weil die Furcht besteht, es kdnne als Zeichen von
Schwaéche verstanden werden, 6ffentlich tiber scheinbar selbstverstdndliche
Dinge zu diskutieren. Vielleicht ist es aber auch mit dem skeptischen Relati-
vismus, der zum Repertoire postmoderner Posen gehért, nicht zu vereinba-
ren, nach dem »Wesen« zu fragen.

Die Absichten der folgenden Untersuchung erschopfen sich nicht darin,
eine Steigerung des Theorieanteils in den Museumswissenschaften anzure-
gen. Denn eine Freilegung der Wurzel dessen, was eine Ausstellung bezie-
hungsweise ein Museum ausmacht, entzieht sich der Unterscheidung von
Theorie und Praxis. Sie er6ffnet die Chance, eine elementare Schicht freizule-
gen, die der Unterscheidung von Theorie und Praxis vorausgeht und sie
iberhaupt erst ermoglicht. Dies kénnte dem Handeln der Museen reflexive
Tiefe, und der museologischen Reflexion pragmatische Orientierung verlei-
hen und waére in der Lage, den Nerv dessen zu treffen, was Museen immer
schon getan haben und — wenn denn das ausstellende Museum heutiger Pra-
gung eine Zukunft hat — auch weiterhin tun werden.

Daher geht es in den folgenden Seiten auch nicht darum, ein kiihn ver-
kiirztes Lehrbuch der Museologie oder eine Handreichung fiir die Kunst des
Ausstellens zu prasentieren. Vielmehr will diese Arbeit fiir Innovationsreser-
ven sensibilisieren, die im Medium »wissenschaftliche Ausstellung« liegen
und damit auch der Institution Museum neue Perspektiven fiir die Zukunft
ero6ffnen kénnen — nicht nur in inhaltlicher, sondern letztlich auch in struktu-
reller und 6konomischer Hinsicht.

seen, Archive. Teil I: Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. Kom-
pensation von Geschichtsverlust. Wien 2000, S. 41-56, dort S. 45. Das vielver-
sprechende Buch von Martin Schérer: Ausstellen. Theorie und Exempel. Miinchen
2003, lag bei Redaktionsschluss noch nicht vor.

9


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> Il. Vom ZEuG zum ALTEN OBJEKT

Ausstellungen gehoren zur Wirklichkeit und stehen nicht auflerhalb dieser.
Insofern ist das Verhéltnis von Ausstellung und Wirklichkeit immer auch ein
Selbstverhdltnis. Doch gehoren Ausstellungen nicht nur zur Wirklichkeit,
sondern driicken auch andere Wirklichkeit aus, die sie nicht sind. Dieses
Ausdriicken anderer Wirklichkeit wird wiederum zu einem Moment der Wirk-
lichkeit, die Ausstellungen selbst schon sind.

Eine Ausstellung kann Wirklichkeit bezeugen oder ihre Illusion erzeugen.
Sie kann Wirklichkeit zeigen, erkldren, illustrieren, verbergen, verkorpern,
reprasentieren, verfilschen oder simulieren. Ihr Verhiltnis zur Wirklichkeit
kann eindeutig und unmittelbar sein, aber auch gebrochen, mittelbar und
vielschichtig. Was ausgestellt ist, kann Eigenstdndigkeit besitzen und damit
auch Unabhéngigkeit von den Handlungen, Wahrnehmungen, Gedanken und
Empfindungen des Ausstellungsrezipienten. Andererseits gibt es Aspekte von
Ausgestelltem, die sofort verloren gehen, sobald die individuelle Perspektive
des Betrachters wechselt. Auch ist es moglich, dass das Ausgestellte gar
nicht erst als Ausgestelltes in den Blick des Besuchers kommt, weil es ent-
weder ignoriert wird, oder in seinen Handlungen véllig aufgeht.

Die Frage nach dem Verhaltnis von Ausstellung und Wirklichkeit muss bei
der Bedeutung des Ausgestellten ansetzen. Diese Bedeutung ergibt sich aus
dem, worauf das Ausgestellte zeigt und was sich dabei an ihm zeigt. Die Be-
deutung des Ausgestellten ist umso klarer zu fassen, je mehr es sich von der
Sphare des Alltaglichen abhebt. Denn an dem, was im alltdglichen Besorgen
vollig aufgeht, zeigt sich nichts, weil es Zeug ist und zu nichts anderem in
einer Beziehung des Verweisens steht. Im Folgenden soll das Verhaltnis von
»Zeug« und »Gegenstand« — den Eckpfeilern der materiellen Kultur —in sei-
ner fundierenden Bedeutung fiir die Kommunikationsform und Kulturtechnik
des Ausstellens erldutert werden.

1 Im Unterschied zur Illusion handelt es sich bei der Simulation um eine absichts-
volle Tauschung, um eine Vorspiegelung von Symptomen ohne den Zustand, der
solche Symptome gewdhnlich bewirkt. Dazu Sybille Kramer: Vom Trugbild zum
Topos. Uber fiktive Realitédten. In: Stefan Iglhaut, Florian Rétzer und Elisabeth
Schweeger (Hg.): lllusion und Simulation — Begegnung mit der Realitat. Ostfildern
1995, S. 130-137, dort S. 134.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

ALEXANDER KLEIN
Expositum

1.1 Zeug

Der Status des Zeugs

Seiendes, mit dem man nur umgeht, ohne es auf den Begriff zu bringen, ist
zundchst einmal nichts anderes als Zeug. Der Alltag besteht aus Zeug, und
alltagliches Handeln vollzieht sich am Zeug. Der Umgang mit Zeug erscheint
selbstverstdndlich; man hinterfragt es nicht. Lediglich auf einer vortheoreti-
schen, pragmatischen Ebene wird Zeug erfasst, indem es eingesetzt, verwen-
det, behandelt, verdndert oder beseitigt wird. Mit was genau wir da umge-
hen, kommt zundchst nicht in den Sinn. Wir schwimmen sozusagen im Zeug,
das aus allen moéglichen Richtungen tber uns hinweg schwappt. Wir rudern,
strampeln und zappeln, kurzum, wir leben inmitten dieses Zeugs und sind oft
von ihm benommen.? Vom Anfang bis zum Ende ist unser Leben so mit Zeug
verbunden, dass eine zeuglose Existenz schlechterdings unvorstellbar ist.
Denn sie wdre eine leere und bodenlose Existenz.

Der Status des Zeugs ist unabhdngig davon, ob es sich um anthropoge-
nes oder so genanntes natiirliches, das heif3t nicht durch Menschen geform-
tes Material handelt. Entscheidend fiir den Zeugcharakter ist das vollige Auf-
gehen des Zeugs in einer Handlung, und nicht seine Form oder sein Ur-
sprung. Ein Stein kann ebenso Zeug sein wie ein Buch oder ein gesprochenes
Wort.

Es ist nicht moglich, Zeug auf den Begriff zu bringen, solange es Zeug ist.
Die Zeugartigkeit des Zeugs ist immer schon entschwunden, wenn Zeug als
Zeug erkannt wird. In diesem Sinne ist Zeug, solange es Zeug ist, immer
»dummes Zeug«. Eine kognitive Anndherung an das Wesen des Zeugs kann
sich daher immer nur auf sein jeweiliges Davor beziehen; sie ist stets ein
Riickgriff auf etwas, das entschwunden ist, weil man auf es zuriickgreift. Der
Versuch, das Zeug selbst als Zeug zu identifizieren, es bei seinem Zeugsein
zu ertappen, gleicht einer pathologischen Sektion, die ihrem Wesen nach nur
posthum mdglich ist: Der Korper, {iber dessen Inneres man sich ein Bild ma-
chen will, ist nicht mehr am Leben. Mehr noch: Der Versuch, Zeug zu begrei-
fen, ist es selbst, der Zeug als Zeug vernichtet. Nicht zuletzt in diesem Sinne
lasst sich der Hegelsche Satz verstehen, dass das Wort der Mord an der Sa-
che sei.?

2 Martin Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1979, S. 113: »Das Dasein ist zu-
ndchst und zumeist von seiner Welt benommen.«
3 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Jenaer Rechtsphilosophie. Vorlesung von 1805/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

Zeug zeigt sich nicht

Zeug zeigt sich nicht. Vielmehr ist es eingebunden in unser Handeln und geht
in diesem auf, so wie die PC-Tastatur in der Schreibarbeit des Biiromenschen
aufgeht. Mehr noch: Insofern Zeug sich nicht zeigt, ist es fiir uns auch nicht
vorhanden, obwohl wir standig mit ihm umgehen, auf es reagieren und an
ihm unsere Handlungen wirksam werden lassen. Mit anderen Worten: Der
Umgang mit Zeug ist durch die strukturelle Unmdglichkeit charakterisiert,
seine Natur im Vollzug zu begreifen, denn Begreifen setzt Reflexion, und Re-
flexion setzt objektivierende Distanz voraus. Zeug ist weder vorhanden noch
wird es erkannt, da es zu dicht am agierenden Subjekt liegt. Es geht auf im
Besorgen, wobei es verborgen bleibt. Diese Art von Verborgenheit ist dem
handelnden Subjekt zundchst nicht problematisch.

Es wadre unzutreffend, in der Abwesenheit von Aufmerksamkeit das immer
entscheidende Kriterium zu sehen, das den alltdglichen Umgang mit Zeug
charakterisierte, so als wére es nur eine Frage der Konzentration oder des
Sich-Zusammen-Reif3ens, ob man sich aus der Verstrickung mit Zeug zu be-
freien vermag. Dass Zeug sich nicht zeigt, bedeutet nicht, dass das Besorgen
von Zeug blind sei oder fahrldssig geschdhe. Dem Zeug entspricht eine be-
sondere Sichtart, ndmlich die Umsicht.* Umsicht aber ist keine Form von
Nadhe. Im Besorgen bleibt Zeug unerreichbar fern. Konzentration auf ein Zeug
ist zwar eine Form des Verfiigens {iber Zeug. Doch fiihrt dieses Verfiigen nicht
notwendigerweise an das Seiende heran, das diesem Zeug zugrunde liegt. Im
Gegenteil: Ein solches Verfiigen kann Seiendes verstellen und entstellen.
Wahrend sich der Handelnde véllig im Besitz des Behandelten glaubt, zeigt
sich ihm dieses gerade nicht.

06. In: Gerhard Gohler (Hg.): Frithe politische Systeme. Frankfurt a.M./Berlin/
Wien 1974, S. 201-335, dort S. 307 f.

4 Heidegger, Sein und Zeit, S. 69: »Der nur theoretisch hinsehende Blick auf Dinge
entbehrt des Verstehens von Zuhandenheit. Der gebrauchend-hantierende Um-
gang ist aber nicht blind, er hat seine eigene Sichtart, die das Hantieren fiihrt und
ihm seine spezifische Sicherheit verleiht. Der Umgang mit Zeug unterstellt sich
der Verweisungsmannigfaltigkeit des >Um-zuc«. Die Sicht eines solchen Sichfiigens
ist die Umsicht.«

23


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

ALEXANDER KLEIN
Expositum

1.2 Der Gegenstand

Passierende und erzeugende Vergegenstdndlichung

Es gibt viele Formen des Verhaltens zu Zeug. Es ldsst sich benutzen, aus-
schlachten und fiir die Herstellung anderen Zeugs verwenden. Ferner ldsst es
sich verdrangen, beseitigen oder gar vernichten. Diese Formen des Umgangs
mit Zeug sind Formen des Verbrauchs. Indessen ist die Uberwindung des
Zeugcharakters nur durch Handlungsformen moglich, die nicht verbrauchen,
sondern »sein lassen«. Handlungsformen, die Seiendes sein lassen, das
heifdt seine relative Eigenstandigkeit anerkennen, vergegenstandlichen Zeug.
Im Zeug ist notwendigerweise die Moglichkeit angelegt, zum unterschiede-
nen Etwas, das heifit zum materiellen Gegenstand zu erwachen.?

Die Ubergdnge zwischen Zeug und Gegenstand sind flieRend, wie ein
Ausdruck der schwabischen Mundart zeigt: der Kruscht. Dieses Wort ist unter
anderem auf Umzugskisten im siiddeutschen Raum haufig zu lesen. Kruscht
besagt soviel wie allerlei Zeug — Zeug, das sich quasi von selbst angesammelt
hat. Kruscht ist zwar flir das Subjekt vorhanden in dem Sinne, dass es Anstof
erregt hat und bewusst wahrgenommen wird, auch wenn es nicht notwendi-
gerweise eine rdumliche Einheit darstellt, sondern sich hier und da findet.
Aber eine genaue Klassifikation und Benennung wird, weil sie lastig wére,
nicht vorgenommen. Kruscht ist ein Bereich von Zeug, der in seinen Umrissen
zwar schon dinghaft geworden ist, aber diffus bleibt, da zwischen den Einzel-
dingen nicht differenziert wird. Kruscht ist deshalb auch nicht zahlbar.

Was nun Gegenstdnde betrifft, so konnen sie erstens entstehen, wenn
Zeug auffallig wird und Aufmerksamkeit auf sich zieht. Dies ist ein Gesche-
hen, dass ohne subjektiven Anstof3 oder gar bewusste Steuerung passiert.
Passieren heif3t hier soviel wie: Die Vergegenstandlichung kommt liber den
Menschen und zieht an ihm vorbei.® Sie schickt sich zu, ohne dass man Ort
oder Zeit ihres Auftretens vollstandig im Griff hatte. Haufig bildet ein nicht

5 Im Folgenden soll von materiellen Gegenstanden die Rede sein, also nicht von
Ideen und Vorstellungen.

6 Der Pianist Alfred Brendel verwendet den Begriff des Passierens, um die Werke
Franz Schuberts gegeniiber denen Ludwig van Beethovens zu charakterisieren:
»Im Vergleich zu Beethoven, dem Architekten, komponierte Schubert wie ein
Schlafwandler ... Schuberts Sonaten ereignen sich auf eine ratselhafte Weise; um
es Osterreichisch zu sagen, sie passieren.« S. Alfred Brendel: Nachdenken iiber
Musik. Miinchen/Ziirich 1979, S. 94 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

vorhergesehener Zwischenfall oder ein jaher Unfall den situativen Rahmen
fiir eine Vergegenstandlichung dieser Art. Zeug, beispielsweise eine Straf’en-
laterne, gegen die man rennt, ist auf einmal da.

Die zweite Form der Vergegenstadndlichung tiberwindet Zeug auf eine an-
dere Weise, indem sie den Gegenstand erzeugt: Ein reflektierendes Subjekt
lasst Zeug aus seiner Umwelt hervortreten und bringt es auf den Begriff. Die
Eigenstandigkeit des so erzeugten Gegenstandes ist von Dauer, und nicht an
das Nachwirken bestimmter Situationen gebunden. Ein Tiirrahmen, der eine
Beule verursacht, ist nur so lange Gegenstand, wie die Beule schmerzt. Ein
Kunstwerk aber kann auch dann als solches wahrgenommen werden, wenn
die Auktion, auf der es erworben wurde, schon vergessen, und der Kiinstler,
der es erschuf, schon langst gestorben ist. Eine solche dauerhafte Vergegen-
standlichung erfordert allerdings, dass der Gegenstand eine situationsunab-
hangige Bedeutung erhdlt. Will man die Gefahr eines Riickfalls in den Zu-
stand des stummen und dummen Zeugs bannen, so muss diese Bedeutung
immer wieder aufs neue vollzogen werden, und der Vergegenstdndlichende
muss sie auch fiir andere nachvollziehbar machen. Ansonsten wird sie irgend
wann einmal nicht mehr begriffen.

Erzeugte Gegenstdnde sind Konstrukte. Aber sie sind keine Schépfungen,
denn sie setzen stets eine materielle Fundierung voraus. Von Anfang an
kommt bei der Erzeugung von Gegenstdnden auch die historische, soziale
und biografische Pragung, kurzum, die kulturelle Einbettung des vergegen-
standlichenden Subjektes zum Tragen.” Dieses verfiigt iiber ein besonderes
Vorverstandnis des betreffenden Dings, eine Moglichkeit, es zu verstehen,
schon bevor es seiner gewahr wird. Ohne dieses Vorverstdandnis wiirde das
Ding an ihm abprallen. Denn die geistigen Ankniipfungs- und Verankerungs-
stellen wiirden fehlen, die es tiberhaupt erst erlauben, ein Ding in den per-
sonlichen Erfahrungsschatz einzubetten. Nur auf Grund dieses Vorverstdand-
nisses kann das Wahrgenommene in ein vorldufiges Ganzes eingefiigt wer-

7 Der Museumspddagoge Heimo Liebich verwendet in diesem Zusammenhang
den Begriff des Zeichens. Objekte seien als »Zeichen innerhalb von Kulturreihen,
als Vergegenstandlichung des Zustands der Kulturen, gegenwadrtiger, histori-
scher, naher und ferner, zu werten [...]«. Ders.: Konzept fiir ein Miinchner Kinder-
und Jugendmuseum. In: Kirsten Fast (Hg.): Handbuch museumspé&dagogischer
Ansétze. (Berliner Schriften zur Museumskunde Bd. 9) Opladen 1995, S.145 — 165,
dort S. 146. Der Begriff des Zeichens erscheint in diesem Zusammenhang proble-
matisch. S. u. S. 59 f.

25


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

ALEXANDER KLEIN
Expositum

den, so dass es identifiziert, analysiert, klassifiziert und bewertet werden
kann.

Vergegenstandlichungen passieren also, oder sie werden erzeugt. Freilich
ist das Passieren nicht so zu verstehen, als sei die involvierte Individuum vol-
lig passiv. Es umgreift auch einen subjektiven Faktor: Der Gegenstand wird
zu schon Erfahrenem und Gewusstem in Beziehung gesetzt. Umgekehrt ist
das Erzeugen der Gegenstande kein absolutes Schopfertum. Es setzt voraus,
dass das Subjekt selbst bestimmt wird und auf schon Wirksamem aufbauen
muss, wenn es vergegenstandlicht. So ist auch das Vorverstandnis des Ge-
genstandes schon angelegt, bevor die Vergegenstandlichung beginnt. Pas-
sieren und Erzeugen sind also nicht als absolute Gegensdatze zu verstehen,
sondern als Extremwerte auf einer Skala, die den wahrgenommenen Spiel-
raum des akzentuierenden und bewertenden Subjektes angibt. Fiir die Be-
deutung des Gegenstandes heifit dies, dass sie nicht »produziert« wird.®
Die Bedeutung eines Gegenstandes umfasst immer auch einen unverfiigba-
ren Bedeutungsanteil, der sich aus der Biographie des betrachtenden Indivi-
duums, aus der Geschichte des Gegenstandes, aber auch aus den nicht steu-
erbaren, passierenden Fiigungen des Lebens ergibt.

Den »objektiven« Gegenstand gibt es nicht
Die vorangegangenen Reflexionen machen deutlich, dass es den »objekti-
ven« Gegenstand, der unabhangig von subjektiven Einfliissen zustande ge-
kommen wére und sich als er selbst durchhielte, nicht gibt.” Denn Gegen-
stande gehdren grundsdtzlich der Sphdre der Wirklichkeit, und nicht der
Sphére der Realitdt an.™

Nicht nur Artefakte, sondern auch Naturafakte sind Konstrukte, auch
wenn ihre Materialitdt und Struktur natiirlichen, das heif3t nicht menschli-
chen Ursprungs ist. Jedes Ding, das als Naturafakt erkannt wird, ist aus ande-

8 Dies gegen Annette Lepenies, die, in Anknipfung an den Begriff des »meaning
making«, von »Bedeutungsproduktion« spricht. Dies.: Wissen vermitteln im Mu-
seum. (Schriften des Deutschen Hygiene-Museums Dresden Bd. 1). K6ln 2003, S.
68 f. Zudem ist der Begriff in sich widerspriichlich. Der Produzent muss die Be-
deutung, die er produzieren will, schon kennen, sonst konnte er sie nicht produ-
zieren. Die Bedeutung wére also schon vor ihrer Produktion vorhanden.

9 Dazu Ernst E. Boesch: Das Magische und das Schone. Zur Symbolik von Objek-
ten und Handlungen. Stuttgart 1983, S. 20.

10 Zur Unterscheidung von Wirklichkeit und Realitat s. o. S. 11.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

rem natirlichem Zeug ausgewdhlt, mit einer Bedeutung verkniipft und in den
Fundus der Seh- und Denkgewohnheiten integriert worden. Man hat es von
anderen Gegenstidnden abgegrenzt, Ahnlichkeiten erkannt und es schlieflich
bezeichnet, so dass ein intersubjektiver Austausch tiber den Gegenstand
moglich wird. Alle angetroffenen Objekte, auch die natiirlichen Ursprungs,
werden durch die Brille kulturell gewordener Sehgewohnheiten und Denk-
schemata wahrgenommen. In diesem Sinne ist jeder Gegenstand ein Kultur-
gegenstand.

Auch individuelle Praferenzen und Pradispositionen verdandern die Ding-
wahrnehmung und beeinflussen die Gegenstandskonstitution. Wiinsche
kdnnen nicht nur Vater von Gedanken, sondern auch von Gegenstdanden wer-
den. Die Brechung der Wahrnehmung im Subjekt ist ein Moment der Verge-
genstdandlichung selbst, das allerdings fiir das Subjekt selbst zunachst nicht
durchschaubar ist. Der Gegenstand, dessen Erscheinung durch kulturell be-
dingte Perzeption bestimmt ist, wirkt auf die Seh- und Interpretationssche-
mata verdandernd zuriick, was wiederum Folgen fiir seine Perzeption hat. Dies
ist die tiefere Bedeutung des Marchens von der Prinzessin auf der Erbse.
Auch Beispiele aus dem Alltag lassen sich leicht finden: Einem Deutschlehrer
kann ein Kommafehler so gravierend erscheinen, dass dieser den ganzen
Text liberschattet. Einem professionellen Weinverkoster verleidet das winzi-
ge, fiir Laien kaum wahrnehmbare Ubergewicht eines Aromastoffs — hier zu
viel Johannisbeere, dort zu viel Barrique — den Wein insgesamt; er wird fiir
ihn ungenief3bar. Vergegenstandlichung geht also mit einer unvermeidlichen
perspektivischen Verzerrung einher.

Der Gegenstand kann die Attribute wichtig oder unwichtig, richtig oder
falsch, niitzlich oder nutzlos, interessant oder langweilig, schon oder hass-
lich, gut oder bése tragen. Dies ist die Voraussetzung dafiir, dass ihm sozu-
sagen eine eigene Biographie zugeschrieben wird, die nicht nur die Geschich-
te seiner Verwendungen, sondern auch seiner Ver- und Bewertungen um-
fasst. Der Gegenstand zeichnet sich dann durch eine spezifische Schwere
aus, die es ihm erlaubt, eine gewisse Eigenstdandigkeit gegeniiber dem be-
wertenden Subjekt zu wahren. Gerade weil das Subjekt den Gegenstand er-
zeugt hat, ist er nicht mehr nur Material. Er mag instrumentalisiert werden,
sperrt sich aber gegen seinen bloBen Verbrauch oder gar seine Vernichtung.

Sein-Lassen und Einverleibung des Gegenstandes

Die Eigenstandigkeit des Gegenstandes sein zu lassen, verlangt mehr, als im
Rahmen des umsichtigen Besorgens von Zeug moglich ware. Gerade der Re-
spekt vor der Standigkeit des Gegenstandes macht es erforderlich, dem Ge-
genstand nahe zu kommen und ihn einzuverleiben. Diese Einverleibung be-

27


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.8

ALEXANDER KLEIN
Expositum

deutet aber nicht die Verdauung und damit Vernichtung eines Stiicks Welt,
sondern seine Bemachtigung aus inwendigem Verstandnis heraus. Diese In-
wendigkeit ist nicht nur ein Reflex des besorgenden Ichs, sondern auch des
Inneren der vergegenstandlichten Sache, das darauf wartet, entdeckt und
verstanden zu werden. Sie stellt sich beispielsweise ein, wenn ein Pianist
einen Sonatensatz nicht mehr als Abfolge von Toénen, sondern als dramati-
sche Klangrede auffasst und er zum Interpreten wird, der das urspriinglich
Intendierte nicht auswendig wiederholt, sondern inwendig »wieder holt«. Sie
stellt sich auch ein, wenn ein altdgyptisches Diadem nicht nur als ein reizvol-
les Schmuckstiick, sondern als ehemals magischer Gegenstand aufgefasst
wird.

Wie ist aber nun das Sein-Lassen des Gegenstandes mit dessen Kons-
truktcharakter zu vereinbaren? Wie kann etwas in Ruhe gelassen werden,
was doch von Anfang an verarbeitet worden ist?

Nochmals soll hier betont werden: Der Gegenstand ist zwar Konstrukt, er
ist es aber nicht nur. Die Realitdt, die dem Gegenstand zugrunde liegt, be-
steht unabhangig vom Subjekt und hat Eigenschaften, die in der Perzeption
des anschauenden Subjektes zwar verdeckt und verzerrt werden kdnnen,
aber gleichwohl fort bestehen, wenn der Gegenstand aus dem Wahrneh-
mungskreis des Subjektes entschwindet. Wahrnehmung und Begreifen set-
zen, bevor sie Wirklichkeit konstituieren, Realitdt im Sinne von dinghaft Sei-
endem voraus, das den Wahrnehmungsapparat und den Verstand affizieren
kann. Andererseits bedarf dinghaft Seiendes der Wahrnehmung und des Be-
greifens, um zum Gegenstand zu werden. Zwischen der Realitdt des Seien-
den, die unabhdngig vom Subjekt besteht, und der vom Subjekt erzeugten
Wirklichkeit des Gegenstandes gibt es Passungen. Das heif3t, nicht jede Wirk-
lichkeit wird der Realitdt gerecht. Es sind die Passungen zwischen Realitat
und wirklichem Gegenstand, welche die Realitdt wenn nicht erfahrbar, so
doch erkennbar machen und ein Sein-Lassen des Gegenstandes ermoglichen.
Das Sein-Lassen des Gegenstandes bedeutet, seine subjektunabhdngige
Realitdt zu respektieren. Es hat nichts mit dem Sein-Lassen des Gegenstan-
des zu tun, wenn man beispielsweise die Patina eines Oldtimers beseitigt
und dieser womoglich noch einen modernen Motor erhalt, damit er sich bes-
ser fiir Werbeaktionen einsetzen ldsst. Und es entspricht einem solchen
Sein-Lassen eher, wenn man die rekonstruierten Teile eines griechischen
Tempelfrieses in weiRem Gips ausfiihrt und dadurch von den Originalteilen
abhebt.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

Die Bedeutung der Gegenstdnde

Gegenstdnde zeigen (iber die Konkretheit der eigenen Materie hinaus und
weisen auf etwas Anderes hin, sei dieses Andere nun ein anderer Gegen-
stand, ein bestimmter Zweck, eine Idee, ein Adressat, fiir den der Inhalt des
Verweisens bestimmt ist, oder der Urheber des Verweisens selbst, der die
Beziehung zwischen dem Gegenstand und dem Anderen gestiftet hat. Inso-
fern ist der Gegenstand immer auch Zeichen." Es ist gerade das ostensive
Verhéltnis zu Anderem, dass neben die bloe Materialitdt des Seienden eine
Bedeutung treten ldsst.”” Schon dadurch erweisen sich Gegenstinde als be-
deutungsvoll, dass sie vor dem Hintergrund anderer Gegenstande, ja ganzer
Systeme von Gegenstdanden wahrgenommen werden, die gleichfalls mit Be-
deutungen verkniipft sind. Von diesem unendlich komplexen Hintergrund
heben sie sich einerseits ab, verweisen aber andererseits auf ihn zuriick. Ein
Auto hebt sich von der Gesamtheit der Autos ab, indem es mein Auto ist, mir
zur Verfiigung steht und auf eine ganze Kaskade von spezifischen Erinnerun-
gen, Erlebnissen und Kenntnissen verweist. Das Auto hebt sich aber auch von
Pferd und Ochsenwagen ab sowie von allen Dingen, die unbeweglich sind.

11 Zur Zeichenhaftigkeit der materiellen Gegenstdnde vgl. Mihaly Csiszentmihalyi
und Eugene Rochberg-Halton: Der Sinn der Dinge. Das Selbst und die Symbole
des Wohnbereichs. Miinchen/Weinheim 1989, S. 38 f.

12 Krzysztof Pomian hat fiir bedeutsame Gegenstande den Begriff der Semiophore
gepréagt. Ders.: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Berlin 1988, S. 5o ff.
Dabei sieht er Bedeutung und Niitzlichkeit als zwei diametral entgegen gesetzte
Pole. Je bedeutungsvoller ein Ding ist, desto weniger nitzlich ist es auch — und
umgekehrt. Pomians Begriff ist in mehrfacher Hinsicht problematisch. Zum einen
erscheint es nicht nachvollziehbar, warum Niitzlichkeit und Bedeutsamkeit eines
Dinges sich grundsatzlich ausschlieflen sollen. Es gibt viele Dinge, die gerade auf
Grund ihrer Nitzlichkeit bedeutsam sind — man denke an banale Gegenstdnde
wie etwa eine Uhr oder ein Medikamentenrezept, oder auch an die ebenso be-
deutsamen wie niitzlichen Institutionen Gericht oder Parlament. Zum anderen ist
offensichtlich, dass gerade auch Alltdgliches zum Bedeutungstrdger werden
kann, ohne den Rahmen des Alltags zu verlassen. Pomian schreibt aber aus-
schliellich Musealien, das heit Gegenstdanden, die aus dem alltdglichen Zu-
sammenhang herausgenommen worden sind, Bedeutsamkeit zu. Problematisch
ist schlieBlich, dass der Begriff der Semiophore mit dem Bild des antiken Gefafies
(Amphore) spielt. Dadurch wird unterstellt, man kénne die Bedeutung eines Ge-
genstandes sozusagen »ausschiitten« und von ihrem materiellen Trager trennen.

29


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Auf Grund seiner Merkmale reiht es sich andererseits in die Gattung der Fort-
bewegungsmittel ein, die Auto genannt wird. Falls das Auto mit einem neuar-
tigen Kotfliigel oder Antrieb ausgestattet ist, tragt es vielleicht sogar dazu
bei, den Begriff des Autos liberhaupt zu verandern. So hat jeder Gegenstand
einen besonderen Bedeutungshof, der von Subjekt zu Subjekt differiert. Der
Gegenstand bezeichnet aber nicht nur, sondern ist auch selbst Adressat von
Bezeichnungen. Seine Bedeutung erschopft sich also nicht darin, Bedeuten-
des zu sein, er ist dariiber hinaus auch selbst Bedeutetes, Bezeichnetes.

Es erweist sich, dass Bedeutung mehr ist als die mathematische Zuord-
nung eines Bezeichnenden zu einem Bezeichneten. Denn jeder Gegenstand
ist potenziell polysemantisch, das heit: In Abhdngigkeit von den subjektiven
Pradispositionen des Individuums, vom Kontext der Situation und nicht zu-
letzt des kulturellen Systems schlummern im Gegenstand schier unendlich
viele Bedeutungen — man denke etwa an eine Eiche und die verschiedenen
Bedeutungen, die Spaziergdnger, Umweltschiitzer, Forster, Historiker,
Deutschtiimelnde oder Holzindustrielle in ihr sehen.*? Nicht nur das Phano-
men der Bedeutungsvielfalt, sondern auch das des Bedeutungswandels
macht es unmdoglich, die Bedeutung eines Gegenstandes mit letzter Eindeu-
tigkeit festzustellen. Fiir einen Germanen hatte eine Eiche eine andere Be-
deutung, als sie sie heute fiir einen Germanisten hat. Die Art der Bedeutung,
die Zeug zum Gegenstand macht, hangt davon ab, was der mit Zeug Umge-
hende in es hinein liest und mit welchen subjektiven Konkretisationen er das
Vorgefundene ergdnzt und auffillt.*

13 Zur potenziellen Bedeutungsvielfalt der Musealien siehe auch die Uberlegungen
von Gottfried Korff: Notizen zur Dingbedeutsamkeit. In: 13 Dinge. Form. Funktion.
Bedeutung. Stuttgart 1992, S. 8-17.

14 Der Begriff der Konkretisation ist durch Roman Ingarden in die Philosophie ein-
gefiihrt worden. Dazu die Zusammenfassung von Hans Dieter Huber: Leerstelle,
Unschéarfe und Medium. In: Stephan Berg, René Hirner und Bernd Schulz (Hg.):
Unscharferelation. Fotografie als Dimension der Malerei. Ostfildern-Rult 2000, S.
84-87. Susan S. Pearce hat auf die Fruchtbarkeit des Ingardenschen Denkens fiir
die Theorie des Ausstellens aufmerksam gemacht. Dies.: Objects as meaning, or
narrating the past. In: Dies. (Hg.): Objects of Knowledge. London 1990, S. 125-
140, dort S. 135.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

Der Gegenstand als Einheit von Ausdruck, Inhalt und Materialitadt
Der Gegenstand kann in dreierlei Hinsicht betrachtet werden: Erstens be-
zeichnet er und ist Ausdruck beziehungsweise Form eines Inhalts; zweitens
ist er selbst der Adressat von Bezeichnung, also Inhalt. Drittens ist der Ge-
genstand konkrete Materialitdt, da er nie nur Zeichen, sondern immer auch
schon Zeichentrdger ist. Er hat eine bestimmte Grof3e und Schwere, besteht
aus Holz, Metall, Kunststoff, ist dariiber hinaus durch eine bestimmte Form
charakterisiert und zeichnet sich durch ein bestimmtes Verhaltnis von Ober-
flachen- und Tiefenstruktur aus. Das Verhéltnis von Bezeichnendem, Be-
zeichnetem und Materialitdat macht den Gegenstand aus. Stets verweist die-
ses Dreiecksverhiltnis dabei auf mindestens einen Referenten, das hei3t auf
einen anderen, bedeuteten Gegenstand."

Die Unterscheidung von Bezeichnendem und Bezeichnetem oder Bedeu-
tendem und Bedeutetem geht auf die strukturalistische, von Fernand de
Saussure begriindete Linguistik zuriick.?® Nach de Saussure verhalten sich
Signifiant (Bedeutendes, Bezeichnendes) und Signifié (Bedeutetes, Bezeich-
netes) so zueinander wie zwei Seiten ein und desselben Blattes. Das heif3t,
sie sind nicht voneinander zu trennen. Das Subjekt kann dieser unterschied-
lichen Aspekte des Zeichens gewahr werden, sie aber nicht auseinander rei-
Ben. Inwiefern ist nun diese Theorie auch auf materielle Gegenstande (iber-
tragbar?

Ausdruck und Inhalt sind im Gegenstand ebenso wenig voneinander zu
trennen wie in einem Text, sondern bilden eine Einheit. Von einer Dichotomie
von Signifiant und Signifié kann allerdings nicht die Rede sein. Dies hief3e,
die dritte wesentliche Eigenschaft des Gegenstandes zu unterschlagen, seine
Materialitat oder Dinghaftigkeit. Sowohl die Bedeutungsvielfalt als auch der
Bedeutungswandel eines Gegenstandes lieflen sich ohne seine Materialitat

15 Zur Dreiheit von Material, Form und Bedeutung beziehungsweise Zeichentrager,
Bezeichnendes und Bezeichnetes und seiner Relevanz fiir die Museologie vgl. Ivo
Maroevic : Die Museumsausstellung als museologische Herausforderung. In: Mu-
seum Aktuell 83, August 2002, S. 3521-3526, dort S. 3523. Ders.: Introduction to
Museology. The European Approach. Miinchen 1998, S. 137 ff.

16  Susan S. Pearce hat versucht, den Saussureschen Strukturalismus auf die Aus-
stellungstheorie zu iibertragen. Sie bleibt dabei eine Erklarung schuldig, wie sich
Signifiant und Signifié, beziehungsweise Langue und Parole zum ausgestellten
Gegenstand selber verhalten. Auch hier fehlt ein Konzept von Materialitat. Dies.,
objects as meaning, bes. S. 128.

31


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

ALEXANDER KLEIN
Expositum

nicht erkldren. Bedeutung und Erinnerung bediirfen der »Handgreiflichkeit
des Dinghaften«.'” Materialitédt im hier verwendeten Sinne umfasst nicht nur
den Stoff des Gegenstandes, sondern auch seine Form und Struktur. Materia-
litat ist im klassischen Strukturalismus de Saussures, der fiir die gesamte
Linguistik pragend gewesen ist, nicht vorgesehen'® — ein Umstand, der die
Verwendbarkeit dieser Denkschule fiir die Museologie, die eine Wissenschaft
der materiellen Kultur ist, stark einschrankt.”

Gleichwohl bedeutet die auf den Strukturalismus zuriickgehende Auffas-
sung des Exponates als »Zeichen« einen Fortschritt gegeniiber der unreflek-
tierten Subsumierung historisch aussagekraftiger Exponate unter den Begriff
der Quelle, einer Metapher, die ein geradezu naturgesetzliches Uberliefe-
rungsgeschehen suggeriert.>® Der Begriff des Zeichens ist sowohl dem Anteil
des Zufalls an der historischer Uberlieferung angemessener, als auch dem
subjektiven Anteil des betrachtenden Subjektes an der Bedeutung des Ding-
haften.

Nur als Zeug kann Seiendes bedeutungslos sein — nicht im Sinne einer
Irrelevanz fiir menschliches Handeln, aber im Sinne einer Freiheit von Ver-
weisungen fiir den, der mit Zeug umgeht. Bedeutungslose Gegenstdande da-
gegen gibt es nicht. Freilich diffundieren die Bereiche des Zeughaften und
des Gegenstdndlichen. Jeder Gegenstand kann zu Zeug, und jedes Zeug zum
Gegenstand werden, ohne dass sich an der materiellen Struktur etwas an-
dern misste. Hat Zeug Gegenstandlichkeit angenommen, so ist es auch be-
deutsam fiir den, der vergegenstandlicht hat — unabhéngig davon, ob es sich
nun um Kultur- oder Naturgut handelt. Bedeutsamkeit also ist ein entschei-

17 Hannah Arendt: Vita activa oder: Vom tatigen Leben. Miinchen 1981, S. 87 f.

18 Das bei de Saussure zentrale »image acoustique«, das Signifiant der gespro-
chenen Sprache, ist nicht die physikalisch beschreibbare Lautkette, sondern die
psychologische Spur, die Vorstellung der Laute. Vgl. Heidrun Pelz: Linguistik fiir
Anfanger. Hamburg 1979, S. 42.

19 Dies gilt auch fiir die Semiotik. Ich teile in dieser Hinsicht die Auffassung von
Zbynék Stransky: The language of exhibtions. In: Sofka 1991, S. 129-133, dort S.
130. Miroslav Tudjman hat die Kategorie der Materialitdt in die Semiotik des Ex-
ponates eingefiihrt. Ders.: Struktura kulturne informacije (Structure of Cultural
Information). Zagreb 1983.

20 Zur Ablosung des Quellenbegriffs durch den Zeichenbegriff in der Theorie des
Exponates vgl. Walter Hochreiter: Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozialge-
schichte deutscher Museen 1800-1914. Darmstadt 1994, S. 208 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

dender Unterschied von Zeug und Nicht-Zeug. Der Gegenstand ist durch Zu-
weisung einer Bedeutung gewissermaBen mit einem dynamischen Uber-
schuss aufgeladen worden, der iiber seine blof3e Materialitdt hinaus schieft.
Dieses Aufladen mit Bedeutung kann, wie schon erwahnt, entweder passie-
ren, oder erzeugt werden.

Zeug kann also in zwei Varianten tiberwunden werden: als Gegenstand,
der Uber den Menschen kommt, und als Gegenstand, iiber den der Mensch
kommt. In beiden Féllen fiihrt Vergegenstdndlichung nicht zum Zeug hin,
sondern im Gegenteil von ihm weg. Denn das Resultat der Vergegenstandli-
chung des Zeugs ist dessen Uberwindung. Insofern ist Vergegenstédndlichung
der Fahigkeit des sagenhaften Konigs Midas nicht unahnlich, der alles Ding-
hafte in Gold verwandeln konnte, indem er es anfasste: Sie hebt Zeug auf
eine andere Stufe, vernichtet es aber als Zeug und schldagt damit die Tiir zum
naiv-unreflektierten, vorthematischen Besorgen des Seienden zu. Dieser
Konflikt zwischen naivem Besorgen des Zeugs einerseits, und seiner Verge-
genstandlichung andererseits bestimmt auch den Umgang mit Exponaten.

11.3 Das Alte Objekt

Musealisierung
Jean Baudrillard hat den Begriff des »Alten Objektes« geprédgt.** Darunter
sind Gegenstande zu verstehen, die durch Eminentwerden ihrer Geschicht-
lichkeit oder Naturgeschichtlichkeit bedeutsam sind. Der Begriff des Alten
Objektes deckt sich nicht mit dem des Altertums, der heute selbst altertiim-
lich erscheint. Denn auch Naturafakte, die nach herkommlichem Sprachge-
brauch keine Altertiimer sind, kénnen zu Alten Objekten werden.
Musealisierung ist der Prozess, der zum Alten Objekt fiihrt.>* Sie ist eine
besondere Variante der Vergegenstandlichung, welche die Fahigkeit eines
dinghaft Seienden aufdeckt, Zeugnis tiber eine passierte Bewandtnisganzheit
abzulegen. Die Entdeckung dieser Zeugnisfahigkeit dndert die Wertigkeit des
Seienden und setzt an Stelle des Funktionswertes einen Erinnerungswert. Bei
kleineren, handlichen Gegenstanden geht dies in der Regel mit einer Ortsver-
anderung einher. So wird der alte Kochtopf, der jahrzehntelang zum ge-

21 Jean Baudrillard: Das System der Dinge. Uber unser Verhiltnis zu den alltigli-
chen Gegenstanden. Frankfurt a.M. 1991, S. 95 ff.

22 Zum Begriff der Musealisierung vgl. die Zusammenfassung von Eva Sturm: Kon-
servierte Welt. Museum und Musealisierung. Berlin 1991, vor allem S. 11 ff.

33


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

ALEXANDER KLEIN
Expositum

brauchten Kiichengerat gehérte und in dieser Verwendung nicht weiter auf-
gefallen ist, eines Tages, der zahlreichen, mit ihm verkniipften Erinnerungen
wegen, auf den Wandschrank an einen gut sichtbaren Platz gestellt und fort-
an nicht mehr fiir seinen urspriinglichen Zweck verwendet.?> Musealisierung
kann tberall stattfinden, nicht nur im Museum, und sie kann jedes dinghaft
Seiende erfassen. Sie ist keine antimodernistische Handlung, die typisch fiir
riickwartsgewandte Denkmuster und Mentalitdten ware. Auch wiirde es zu
kurz greifen, in ihr ein Phdnomen der Moderne zu sehen.?* Vielmehr ist Mu-
sealisierung eine anthropologisch universale Form der Vergegenstandli-
chung, die aus einem Gebrauchten ein dauerhaft Gezeigtes macht und dieses
Gezeigte als Spur und Rest einstiger Personen und Welten auffassen ldsst.

Die Anfange der Musealisierung — und damit auch die ersten Alten Objek-
te — sind in der Ur- und Frithgeschichte zu suchen. Schon friith wird es Orte
des Andenkens und Denkmaler gegeben haben, welche die Erinnerungsfunk-
tion von Riten und Brduchen ergdnzten. Das 28. Kapitel der Genesis berich-
tet, dass Jakob, nachdem er von der Himmelsleiter getraumt hatte, dem
Stein, der wahrend des Schlafs seinen Kopf gestiitzt hatte, einen besonderen
Erinnerungswert zuwies. Er richtete ihn auf »zu einem Steinmal und goss Ol
oben darauf«.”®

Jagd- und Kriegstrophden sind frithe Formen des Alten Objektes. Auch
aufgehobene, gewissermafien musealisierte Teile eines Verstorbenen zdhlen

23 Das Beispiel stammt von Martin R. Schdrer: Objekt-Geschichten — Histoire des
Objets. Vevey 1995, S. 14.

24 Nach Hermann Liibbe ist Musealisierung ein Phdanomen der Moderne, erkldrbar
aus dem Versuch, »dnderungstempobedingten Vertrautheitsschwund« zu kom-
pensieren. Ders.: Zeit-Verhiltnisse. Uber die verdnderte Gegenwart von Zukunft
und Vergangenheit. In: Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdnomen Musealisierung.
Das Verschwinden der Gegenwart und die Konstruktion der Erinnerung. Essen
1990, S.40-49. Urspriinglich geht die Kompensationstheorie auf Joachim Ritter
zuriick. Vgl. ders.: Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Ge-
sellschaft. In: Ders.: Subjektivitdt. 6 Aufsdtze. Frankfurt a.M. 1974, S. 105-140.

25 Lutherbibel, Stuttgart 1985, S. 32. Zur Interpretation des Jakobschen Steins als
Denkmal vgl. Detlef Hoffmann: Authentische Erinnerungsorte oder: Von der
Sehnsucht nach Echtheit und Erlebnis. In: Hans-Rudolf Meier und Marion Wohlle-
ben: Bauten und Orte als Trager von Erinnerung. Die Erinnerungsdebatte und die
Denkmalpflege. Ziirich 2000, S. 31-45, dort S. 41.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

zu dieser Art von Gegenstanden.?® Die Bedeutung dieser Gegenstdnde er-
schopfte sich allerdings nicht im Erinnerungswert, denn sie hatten stets auch
eine magische Funktion. So war bei vielen Ureinwohnern Stidamerikas und
des Pazifikraumes der Glaube verbreitet, mit dem physischen Uberbleibsel
eines Menschen gehe dessen Kraft auf die Uberlebenden iiber.?” Erst fiir die
griechisch-romische Antike sind die ersten Formen eines sdkularen, weder
magisch noch religios motivierten Aufhebens von Gegenstanden zum Zwecke
der kollektiven und personlichen Erinnerung nachweisbar.?®

Zwar ist Musealisierung nicht nur ein historisches, sondern auch ein uni-
versal menschliches Phanomen. Gleichwohl ist es richtig, dass ein Grundzug
der Moderne, die Industrialisierung in Verbindung mit der Rationalisierung
der Lebenswelt, zu einer standig an Tempo gewinnenden Bedrohung, Um-
wandlung und Vernichtung vertrauter Strukturen gefiihrt und damit der Mu-
sealisierung in besonderem MaRe Vorschub geleistet hat. Im Kontext der in-
dustrialisierten Gesellschaft und globalisierter Wirtschaftsprozesse ist Muse-
alisierung zu einem antagonistischen Reflex geworden, um Vertrautes zu ret-
ten und zu bewahren.*® Musealisierung ist also wesentlich mehr als eine Er-
scheinung der Freizeitgesellschaft. In den letzten 150 Jahren ist sie zu einer
kulturellen Grundtendenz der Epoche geworden.

Musealisierung setzt die Auseinandersetzung des Menschen mit seiner
Endlichkeit voraus. Sie ist ein Sich-Stemmen gegen den endgiiltigen Ab-
schied von der Welt und gegen den Tod. Auch in dieser Hinsicht ist Museali-
sierung eine kulturelle Anstrengung, die nicht an eine bestimmte Epoche
oder Region gebunden ist, sondern einem allgemein menschlichen Bediirfnis

26 Pierre Fédida: Die Reliquie und die Trauerarbeit. In: H.J. Pontalis (Hg.): Objekte
des Fetischismus. Frankfurt 1972, S. 371 ff.

27 Vgl. das Kapitel »Magische Objekte« in der Studie von Werner Muensterberger:
Sammeln. Eine unbéndige Leidenschaft. Psychologische Perspektiven. Berlin
1995, S. 89 ff.

28 S.u.S.127ff.

29 »Weil das technisch gemachte Neue immer schneller kommt, wird das, was fir
die Menschen vorfindlich ist und war, also ihre Traditionswelt, immer schneller
ausrangiert. Mit dem Innovationstempo steigt auch die Veraltungsgeschwindig-
keit.« Aus: Odo Marquard: Wegwerfgesellschaft und Bewahrungskultur. In: An-
dreas Groth (Hg.): Macrocosmos in Microcosmo: die Welt der Stube. Zur Ge-
schichte des Sammelns 1400 bis 1800. Opladen 1994, S. 909-918, dort S. 914.

35


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

ALEXANDER KLEIN
Expositum

entspricht.3° Der unertrédgliche Gedanke, dass eine vertraute Person, ein ver-
trauter Zustand oder ein vertrauter Gegenstand entschwunden sind und nicht
mehr zuriickkehren, wird dadurch gelindert, dass wenigstens eine Spur, die
das Entschwundene bis zu einem gewissen Grade ersetzt, in der Nachwelt
verbleibt. Daher ist Musealisierung ohne eine Unterscheidung von Vorwelt,
Mitwelt und Nachwelt, das heif3t ohne ein zumindest rudimentares Verstdnd-
nis von Geschichtlichkeit, tiberhaupt nicht moéglich.

Musealisierung entspringt dem Bediirfnis, Andenken zu schaffen: Dinge
werden dem Verschlei® entzogen, aufgehoben und vor Verdnderung ge-
schiitzt, damit sie die Erinnerung an bestimmte Ereignisse oder Zustdande, mit
denen sie verkniipft waren, wach halten oder herauf beschworen kénnen. Re-
liquien, Fetische und Trophden sind solche Andenken. Es kann sich dabei um
Naturafakte handeln, beispielsweise um bunte Steine, getrocknete Blumen
oder den Schéadel des UrgrofRonkels. Oder das Andenken wird durch ein Arte-
fakt verkdrpert, beispielsweise einen Angelhaken, eine Pfeilspitze oder einen
abgelaufenen Pass, allesamt Gegenstdnde, die auBBer Gebrauch gestellt wor-
den sind. Jedes materielle Seiende hat ein Musealisierungspotenzial und
kann zum Alten Objekt werden.

Allerdings gibt es verschiedene Abstufungen der Musealisierungsintensi-
tat. Aus der Perspektive des Gegenstandes entfalten sich diese Abstufungen
zwischen den Polen »alltdgliches Zeug« und »erlesene Musealie«. Je enger
verflochten der Gegenstand mit seiner urspriinglichen Bewandtnisganzheit
ist, desto weniger musealisiert ist er auch. Aus der Perspektive des besor-
genden Subjektes dagegen bestimmt sich der Ort des potenziell musealisier-
baren Gegenstandes zwischen Museum und Alltagswelt.>' Gehort der Ge-

30 Zu diesem Gesichtspunkt Gottfried Fliedl: Objekte des Ubergangs — Das Muse-
um als soziales Gedachtnis. In: Thomas Dominik Meier und Hans Rudolf Reust:
Medium Museum. Kommunikation und Vermittlung in Museen fiir Kunst und Ge-
schichte. Bern/Stuttgart/Wien 2000, S. 33-48, dort S. 37 ff.

31 W. Zacharias spricht in diesem Zusammenhang von einem »Musealisierungs-
feld«, das zum einen vom Musealisierungskontinuum der menschlichen Interes-
sen (Kulturpolitik, Bildungsbediirfnisse etc.), zum anderen von der Bandbreite
der Gegenstandlichkeit zwischen Alltags- und Gebrauchsding einerseits, und Ein-
zel- und Spitzending andererseits bestimmt wird. Vgl. Ders.: Zur Einfiihrung. Zeit-
phdnomen Musealisierung. In: Ders. (Hg.):Zeitphdnomen Musealisierung. Das
Verschwinden der Gegenwart und die Konstruktion der Erinnerung. Essen 1990, S.
7-30, dort S. 22 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

genstand vollstandig zur Alltagswelt, so ist er nicht musealisiert. Anderer-
seits: Je stdrker seine Zugehorigkeit zum Museum ist, desto ferner steht er
dem Alltag. Fiir beide Perspektiven gilt, dass folgende Parameter den Grad
der Musealisierung bestimmen: das Alter des Gegenstandes, die Einstufung
seiner perspektivischen Verwertbarkeit, seines materiellen Wertes und
schlieBBlich seines Potenzials, Andenken zu sein.

Musealisierung und Zeit

Musealisierte Gegenstande stehen fiir ein bestimmtes Verhdltnis zur, aber
auch einen bestimmten Umgang mit der Zeit. Die Umwandlung eines Zeugs
oder Gegenstandes in ein Altes Objekt negiert, entfernt Zeit. Indem der Be-
trachter sich der passierten Bewandtnisganzheit des vorliegenden Gegen-
standes anndhert und ihre Ferne iiberwindet, verleiht er dem Gegenstand
eine neue Bedeutung. Das Alte Objekt steht zwar nun nicht mehr in Ge-
brauch, wird aber doch als Fenster zum Fernen gezeigt und geschatzt. Die
Linearitat der Zeit wird durch eine Dialektik von nah und fern in gewissem
Sinne aufgebrochen,?* denn: Einerseits stehen Alte Objekte in der Zeit —
ndmlich in der Zeit des Betrachters und in ihrer eigenen, physischen Zeit, die
sich aus ihrer Materialitdt ergibt —, andererseits ist das, was sie bezeugen
und worliiber sie Aufschluss geben, eben langst passiert. Auf Grund dieses
inneren Widerspruchs bildet das Alte Objekt eine Briicke zwischen dem Einst
und dem Jetzt. Dies impliziert, dass Zeichen und Gezeigtes im ausgestellten
Alten Objekt nicht klar voneinander getrennt sind. Die Zeigestruktur des Alten
Objektes ist metonymisch: Es ist selbst Teil von dem, worauf es verweist.
Dies riickt es in eine Position zwischen Kunstwerk und historischer Quelle: Es
ist zu sehr uneindeutiges Fragment, um Gegenstand rein wissenschaftlicher
Betrachtung zu sein, und zu sehr Trager lesbarer Spuren, um ein Kunstwerk
zu sein.

Das Alte Objekt kann das Einst mit dem Jetzt verbinden, weil es durch die
Zeiten hindurch als ein und derselbe Gegenstand identifizierbar geblieben
ist. Gerade weil die Identitdt des Gegenstandes stabil bleibt, kann er auch auf
Wandel und Kontinuitatsbriiche verweisen. Ob der Gegenstand durch die Zei-
ten hindurch als selbig erkannt werden kann, hdngt allerdings von der Ge-
genstandskonzeption des Betrachters ab. Es gibt Kirchen, die man als uralt
betrachtet, obwohl die Steine, aus denen sie gebaut wurden, inzwischen

32 Dazu Gottfried Korff und Martin Roth (Hg.): Das historische Museum. Labor,
Schaubiihne, Identitdtsfabrik. Paris 1990, Einleitung S. 17.

37


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

ALEXANDER KLEIN
Expositum

ausgetauscht worden sind und nur noch die Form dem urspriinglichen archi-
tektonischen Konzept zu entsprechen scheint. Bei alten, immer wieder in-
stand gesetzten Segelschiffen aus Holz verhalt sich dies dhnlich. Bei anderen
Gebduden sind die Form und das Material zwar stabil geblieben, aber die
Funktion hat sich grundlegend verédndert, beispielsweise bei einem Teil des
Amun-Tempels in Luxor, der nach seiner altdgyptischen Verwendung als
Haus des Staatsgottes und als Wirtschaftszentrum zur christlichen Kirche
wurde und anschlielend, bis auf den heutigen Tag, als Moschee gedient hat.
Es ist aber auch moglich, dass sich die duBere Form und Funktion des Gegen-
standes stark verandert haben, ohne dass seine Identitdt verloren gegangen
ware. So hat das Theater des Marcellus, das man heute in Rom besichtigen
kann, nur noch wenig mit den gleichnamigen Theater des antiken Roms ge-
meinsam — allenfalls steht es noch am selben Platz und besteht zum Teil noch
aus den alten Steinen. Aber es herrscht ein Konsens dariiber, dass es nach
wie vor das Theater des Marcellus ist. Letztlich ist die Identitdt des Gegen-
standes durch die Zeiten hindurch ein Moment der Konstruktion des Gegen-
standes selbst. Sie setzt lediglich eine minimale Kontinuitdt der materiellen
Gegenstandsdimension voraus, die sich an der stofflichen Beschaffenheit,
aber auch an der duf3eren Form erweisen kann.

In der Gegenwart des Betrachters sind Musealien nutzlos im Sinne von
nicht verwertbar. Als nutzlose Dinge sind sie zwar nicht in physischer, aber
doch in lebensweltlicher Hinsicht aus der Zeit geworfen worden. Der Betrach-
ter empfindet die Musealien als unbewegt von den Dingen des Alltags, daher
als in sich ruhend und zeitlos. Gerade aus diesem Grund kdnnen sie »ihre«
alte Zeit in die neue Zeit des Betrachters inserieren und ihm die Zeitlichkeit
der Zeit selbst vor Augen fiihren: Sie machen deutlich, dass die Zeit kein
Durchhiipfen von Punkten auf einem Zeitpfeil, sondern ein standiges Wieder-
holen von Gewesenem ist. Dieses Wiederholen ist kein Repetieren, sondern
eine Art Rekreation. Diese Rekreation ist die Zukunft des vergangenen Zeugs
oder Gegenstands in neuer Gegenwart und eine standige Vorwegnahme von
weiterer Dauer.

Alte Objekte strukturieren Zeit weder synchron noch diachron, sondern
anachron. Sie importieren eine gewesene Zeit in eine gegenwadrtige Zeit, in
die sie, die gewesene Zeit, streng genommen gar nicht gehort. Die fiir diese
Struktur charakteristische Zeitverschachtelung ist nicht physikalischer, son-
dern kultureller Art und kann daher nicht als das simple Vorwarts oder Riick-
warts eines Zeitpfeils beschrieben werden. Der Zeitpfeil der Musealisierung
zeigt nach riickwarts, beschreibt eine Kurve und kehrt sozusagen zur Gegen-
wart des Betrachters zuriick. Denn stets ist dieser es, von dem aus die Bewe-
gung des Pfeils einen Sinn als »vorwarts« oder »riickwdrts« ergibt. Stets ist



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

es auch der Horizont seines Vorwissens, seiner Interessen und seiner Erwar-
tungen, innerhalb dessen sich die Geschwindigkeit und der Weg des Musea-
lisierungspfeils bestimmt.

Daraus ergibt sich, dass Musealisierung des Gegenstandes nicht einfach
nur durch Anpeilung eines vergangenen Punktes auf der Zeitachse entsteht.
An einem Gegenstand wie dem vergoldeten Thron Tutanchamuns, der zur
Ausstattung des 1922 gefundenen Pharaonengrabes gehort, wird dies deut-
lich: Der heutige Betrachter des Throns richtet seinen geistigen Blick nach
riickwarts, in eine Zeit lange vor seiner Lebenszeit, als der Pharao bestattet
wurde. Der Thron aber, mit seinen Fayence-Verzierungen auf der Riickenleh-
ne, welche die Scheibe des Sonnengottes Aton, den Kénig und seine ihn sal-
bende Gemahlin zeigt, verweist auch in die Vorvergangenheit, gibt sozusa-
gen dem Zeitpfeil einen zusatzlichen Impuls zuriick. Denn die Verzierungen
der Riickenlehne weisen alle Stilmerkmale der Amarna-Epoche auf, des kur-
zen monotheistischen Zwischenspiels in der Geschichte Altdgyptens. Als Tut-
anchamun starb, war aber die Riickkehr Agyptens zum Polytheismus, dem
Amunkult und der traditionellen, hieratischen Formensprache der Kunst
schon langst im Gange. Der Thron war mit seinen Darstellungen also schon
ein Anachronismus, als das Grab verschlossen wurde, ein unerwiinschtes
Uberbleibsel aus der Zeit, als Tutanchamun sich noch Tutanchaton genannt
hatte. Fiir den wissenden, nachgeborenen Betrachter lenkt der Thron den
Zeitpfeil aber auch nach vorne, in die Zeit der Restauration und der vélligen
Vernichtung von Zeugnissen der Amarna-Periode, die erst unter Tutanch-
amuns Nachfolger ihre Vollendung erreichen sollte.?3 Der Thron bezeugt also
einen Kipppunkt der dgyptischen Geschichte — zwischen einer Epoche und
dem Versuch, sie vollig aus dem kulturellen Gedachtnis zu streichen.

Musealisierung als Verfiigbarmachung des Unverfiigbaren

Das imagindre Uberwinden von Zeitrdumen, das durch Musealisierung er-
moglicht wird, ldsst die Grenzen des alltdglichen Besorgens hinter sich, aber
auch die des unmittelbaren Wahrnehmungsumfeldes. Diesen Punkt hebt
Chrisztof Pomian hervor. Er nennt Gegenstdnde, die keinen alltdglich-prakti-
schen, sondern einen kulturellen Zweck haben, Semiophoren. Die wesentli-
che Eigenschaft der Semiophoren besteht fiir Pomian darin, dass sie »Un-
sichtbares« reprasentieren, also Seiendes, das nicht wahrgenommen und

33 Eine gute Abbildung des Throns findet sich in Kurt Lange und Max Hirmer: Agyp-
ten. Architektur, Plastik, Malerei in drei Jahrtausenden. Miinchen 198s, S. 194 f.

39


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

ALEXANDER KLEIN
Expositum

nicht gesplirt werden kann.?* Die sichtbare Welt zerfallt fiir Pomian in niitzli-
che Dinge, und Gegenstadnde, die zwar nicht niitzlich, aber gleichwohl wert-
voll sind, da sie auf Unsichtbares verweisen und so den Handlungsspielraum
des Menschen tiber den Kreis seiner sinnlich unmittelbar erfahrenen Umge-
bung hinaus erweitern. Pomian halt den Bezug auf Unsichtbares auch fiir das
entscheidende Merkmal der gesammelten, museal relevanten Gegenstédnde,
die flir ihn eine Untergruppe der Semiophoren darstellen.

Dass Musealien Unsichtbares reprdsentieren, ist unbestreitbar, denn das
Innerweltliche, auf das Musealien verweisen, ist als Gewesenes ja den Sinnen
nicht mehr zuganglich. Indessen ist eine solche Charakterisierung unprazise.
Sie bote, wenn sie allein zur Identifizierung von Musealien herangezogen
wiirde, keine Moglichkeit zu deren eindeutiger Unterscheidung von anderen
Gegenstanden. Die Fahigkeit, Unsichtbares zu reprédsentieren, zeichnet sehr
vieles aus, was ist — nicht nur kulturell bedeutsame Gegenstande, sondern
auch solche, die in alltdglichem Gebrauch stehen. Diese Charakterisierung
trifft keinen Wesenszug der Musealie, weder des Artefakts noch des Natura-
fakts. Auch ein Verkehrsschild, das die Gefahr von Steinschlag anzeigt, oder
ein ausschlagender Geigerzahler verweisen auf Unsichtbares.

Sie tun dies jedoch auf andere Weise als beispielsweise der Thron Tut-
anchamuns. Das Verkehrsschild und der Geigerzahler sind Zeug, das anzeigt.
Ihre Bedeutung ist operativ: Sie erschlie3t sich in einem Handlungsganzen,
dessen dynamischer Teil sie sind. Sie sind konstruiert und produziert wor-
den, um ein den menschlichen Sinnen zunachst unzugéngliches, unsichtba-
res Faktum, beispielsweise das Risiko eines Unfalls oder der radioaktiven
Strahlung, in den Bereich der Wahrnehmbarkeit zu transponieren. Anders sa-
he es aus, wenn man den Geigerzdahler musealisierte. Seine semiotische
Verweiskraft wiirde sich dndern: Vom Werkzeug konnte er einerseits zum Be-
leg fiir eine bestimmte Technologie, andererseits zum Symbol fiir Endzeit und
Risikogesellschaft werden. Dergestalt zum Alten Objekt geworden, hatte der
Geigerzahler aber auch eine geschichtliche Dimension gewonnen, die mehr
ware als das bloBe Einnehmen eines Punktes auf der Zeitachse: Er ware in
sich selbst zeitlich, geschichtlich geworden und wiirde das anzeigen, was er
nicht mehr ist. Dies ist ein zentraler Punkt in Heideggers »Sein und Zeit:

»Im Museum aufbewahrte »Altertiimer«, Hausgerit zum Beispiel, gehren
einer vergangenen Zeit an und sind gleichwohl noch in der >Gegenwart«

34 Pomian, Ursprung des Museums, S. 49 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

vorhanden. Inwiefern ist dieses Zeug geschichtlich, wo es doch noch nicht
vergangen ist? Etwa nur deshalb, weil es Gegenstand historischen Interes-
ses, der Altertumspflege und Landeskunde wurde? Ein historischer Gegen-
stand aber kann dergleichen Zeug doch nur sein, wenn er an ihm selbst ir-
gendwie geschichtlich ist.«3

Das Entscheidende am Unsichtbaren, auf das Alte Objekte verweisen, ist
nicht, dass es nicht gesehen werden kann, sondern dass es fiir uns nicht ver-
flighar ist. Dieses Unsichtbare kann aus verschiedenen Griinden unverfiigbar
sein: weil man es sich nicht leisten kann, weil es als dem Jenseits zugehorig
interpretiert wird oder von den Sinnen des Menschen nicht unmittelbar
wahrgenommen werden kann; weil es der Vergangenheit angehort, weil es —
grundsatzlich oder in dieser Art — nie vorhanden war oder weil es seinem We-
sen nach nicht konkret genug ist, um gesehen werden zu kénnen. Edelsteine
reprasentieren Reichtum und Ewigkeit, Heiligenfiguren und Reliquien das
Jenseits und das europdische Mittelalter, der Versuchstisch Otto Hahns die
Entdeckung der Radioaktivitdt. An exponierter Stelle wachsen die Gegen-
stande Uber sich selbst hinaus: Sie kénnen die Wahrheit versunkener oder
noch gegenwadrtiger Lebenswelten, das Jenseits, das rdumlich weit Entfernte,
das historisch Vergangene, aber auch die Giiltigkeit von Naturgesetzen ver-
kdrpern. Museale Bedeutungstrager fithren uns das vor Augen, was wir nie
und nimmer haben kdnnen. Sie verweisen auf eine Fundamentalbestimmung
unserer Existenz, ndmlich auf unsere Endlichkeit.

Den Gegenstinden Reverenz erweisen

Diese Memento-Mori-Funktion der Alten Objekte geht aber auch mit einer
Entschadigungsleistung einher. Musealien vermdgen die Menschen fiir eine
besondere Art von Ohnmacht zu entschadigen, die angesichts der Unfdhig-
keit zutage tritt, sich bestimmter Dinge zu bemachtigen. In dieser Hinsicht
sind sie Surrogat fiir das nicht Verfiigbare, das sich in Exponaten wenigstens
als Spur oder Ahnung konkretisiert. In diesem Sinne ist die Betrachtung eines
Alten Objektes auch ein symbolischer Machtzuwachs fiir den Betrachter im
Sinne einer Inbesitznahme, die freilich unvollstdandig bleiben muss. In ande-
rer Hinsicht aber bietet die Musealie die Chance, den Gegenstand sein zu las-
sen, indem man nichts mehr von ihm will, als seine Bedeutungen zu erkun-
den. Derjenige, der diese Chance wahrnimmt, erweist dem Gegenstand seine

35 Heidegger, Sein und Zeit, S. 380.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Reverenz und respektiert seine Eingestdndigkeit, anstatt sich seiner zu be-
madchtigen.

Alte Objekte weisen eine strukturelle Ambivalenz auf: Einerseits verwei-
sen sie auf ihre urspriingliche, unverfiigbare Bewandtnisganzheit, anderer-
seits werden sie in der Nachwelt neu funktionalisiert: als Zeitzeugnis, als
Symbol und als Objekt dsthetischer Anschauung, als Trophde oder als pres-
tigetrachtige Kostbarkeit. Diese Januskopfigkeit ldsst sie ratselhaft wirken,
ein Eindruck, der sich auch dann nicht verliert, wenn eine wissenschaftlich
iberzeugende Rekonstruktion und Kldrung der urspriinglichen Bewandtnis-
ganzheit des Objektes vorzuliegen scheint. Das Alte Objekt bleibt immer Spur
und Fragment, und daher bleibt es auch immer ein Rétsel. Eine vollig entrat-
selte Musealie wiirde eine vollstdndige Rekonstruktion ihrer urspriinglichen
Welt voraussetzen. Dies wdre ein uneinholbarer Anspruch. Wenn er sich ein-
losen liefRe, so wiirde das Alte Objekt seinen Sinn verlieren.

Doch Alte Objekte sind nicht nur Vehikel, die das Einst in das Jetzt tragen.
Sie haben das Vermogen, personliche Erinnerungen zu wecken. Dariiber hin-
aus sind sie auch Projektionsflachen fiir die Erwartungen und Gefiihle der Be-
trachter und fiir einen Regressionswunsch, der darauf abzielt, zu einer Zeit
»vor« jeder Zeit zuriickzukehren.3® Diese Zeit ist eine mythische Zeit, in der
sich die Dinge noch nicht im Alltag abnutzen, ihr alltdglicher Gebrauch nicht
zu ihrem Aufgehen in Routineverrichtungen fiihrt und sich noch keine Gegen-
sdtze zwischen Zeichen und Bezeichnetem, Bild und Abbild, Kopie und Origi-
nal gebildet haben — weil das Echte und Eigentliche, das Gemeinte und das
Verweisende im Gegenstand selbst zur Deckung gelangen. Dieser Regres-
sionswunsch liegt letztlich allen Tendenzen der Musealisierung zugrunde. In
seiner trivialen Variante, der Nostalgie, tritt die Sehnsucht nach der ur-
spriinglichen Vor-Zeit am deutlichsten zutage.

Dies ist nicht in dem Sinne zu verstehen, dass dem Phdanomen der Musea-
lisierung die Sehnsucht nach der Urzeit um ihrer selbst willen zugrunde lage.
Hinter der Musealisierung steht vielmehr der Wunsch, die eigene Individuali-
tdt in der Welt zu verorten. Bezug nehmend auf den Referenzpunkt eines von
ihm selbst geschaffenen Ursprungs will der Erzeuger und Betrachter des Al-
ten Objektes zu einer Art personlicher Genealogie gelangen — jenseits seiner
familidren und biologischen Wurzeln.

36 Baudrillard, System der Dinge, S. 98 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

Il.4 Die dunkle Vergangenheit des Alten Objektes

Das Alte Objekt und der Abfall
Im Zuge seiner Biographie und Geschichte hinterldsst der Mensch, in der Re-
gel ohne dass es ihm bewusst wird, einen wahren Kometenschweif von ver-
brauchtem Zeug. Fiir diese Hinterlassenschaft von Lebenslaufen gibt es Be-
griffe wie Trodel, Schrott, Abfall oder — bezogen auf ganze Gesellschaften —
Zivilisationsmiill. Zeug, das nicht mehr gebraucht wird, entschwindet zuerst
aus dem Kreis des alltéglich Besorgten, dann aus dem des biographisch und
gesellschaftlich Relevanten. Schliefilich — sofern es sich nicht plotzlich, wie
im Fall des radioaktiven Miills, als gefdhrlich erweist und neue Beachtung
findet — entgleitet es dem Ereignishorizont der Zivilisation und dabei auch
mehr und mehr deren Erinnerung. Zeug wird im {ibertragenen oder tatsachli-
chen Sinne des Wortes verschiittet. Diesem Prozess kann man eine gewisse
Notwendigkeit nicht absprechen, denn jede Generation muss dafiir Sorge
tragen, dass sie nicht an der Hinterlassenschaft ihrer Vorfahren erstickt. Die
nicht mehr benétigten Triimmer mikro- und makrohistorischer Prozesse erre-
gen allenfalls noch als Wegzurdumendes, beiseite zu Schiebendes Aufmerk-
samkeit. Sie entschwinden aus dem Kreis der Umsicht und verwirbeln zu ei-
nem diffusen Kielwasser menschlicher Affaren, das anfangs zwar noch kraftig
leuchten mag, bald aber verddmmert. Als Abfall gerdt Zeug in den blinden
Fleck menschlichen Tuns und ins Abseits menschlicher Interessen. Die Band-
breite des Abfalls reicht vom Inhalt eines Papierkorbs bis zum Satellit, der
das Sonnensystem verlassen hat und aufhort, Funksignale zu versenden.

Doch kann das Erzeugen und die Beseitigung von Abfall die Chance einer
Reanimation und Renaissance des Weggeworfenen in sich bergen. Insofern
ist es zutreffend, Abfall als »umgedrehtes Archiv« zu bezeichnen.3” Wird Ab-
fall wieder entdeckt und freigelegt, so ist es moglich, ihn in einen neuen Be-
zugsrahmen zu setzen, der einen gemeinsamen, stabilen Horizont zwischen
Betrachter und Zeitzeugnis stiftet. Ausstellungen und Sammlungen sind sol-
che Rahmen. Dieser Schritt allerdings setzt ein neues Interesse an der ur-
spriinglichen Bewandtnisganzheit des Gegenstandes voraus. Dieser erregt
nicht mehr Anstof3, weil er nicht mehr verwendet werden kann, sondern
macht neugierig.

Historiker und Museumsleute wiihlen von Berufs wegen in Abfall, nur

37 Aleida Assmann: Erinnerungsraume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Gedachtnisses. Miinchen 1999, S. 411.

43


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

ALEXANDER KLEIN
Expositum

dass sie diesen Abfall Quellen nennen. Quellen sind Uberreste, die Aufschluss
geben tiber versunkene Welten, deren Baustoff sie einst waren. Jeder Abfall
kann zur Quelle werden. Wenn Verschiittung nicht gleich bedeutend mit Ver-
nichtung ist, kann Abfall wieder in den Horizont der Zivilisation eintreten und
tiber seine urspriingliche Bedeutsamkeit befragt werden. Dazu bedarf es der
Entdeckung des Abfalls. Ein moderner Archdologe beispielsweise kann eine
Sandale in einer altrémischen Latrine finden, die ein Legionar vor 2000 Jah-
ren weggeworfen hatte. Diese Sandale, die einst als unbrauchbar einge-
schdtzt und entsorgt, das heif3t aus dem Kreis des alltdglichen Besorgens her-
aus genommen worden war, ist mit seiner archdologischen Freilegung wieder
in den Interessenkreis der Menschheit eingetreten. Allerdings unterscheidet
sich das neu Vergegenstandlichte von dem Zeug, das vor seiner Verschiit-
tung besorgt wurde. Die urspriingliche Funktion, die von den Ausgrabern er-
schlossen werden kann, ist nur noch beschreibbar, aber nicht mehr vollzieh-
bar. Allenfalls kénnen die materiellen Trager dieser Funktion — Sohlen, Nagel,
Schniirsenkel — noch als Anhaltspunkte und Priifsteine ihres einstigen Funk-
tionierens verwendet werden, das zwar nicht mehr vollzogen, aber immerhin
doch nachvollzogen werden kann. Musealisierung bedeutet, dass die ur-
spriingliche Bewandtnisganzheit geistig rekonstruiert wird — wobei eine sol-
che Rekonstruktion immer nur als Anndherung moglich ist. Diese Art der Re-
konstruktion ist eine Wiederholung, dhnlich wie ein lebendiges Tier im aus-
gestopften Tier wiederholt, aber nicht wieder hergestellt wird. Der Nachvoll-
zug ist nicht mehr im passierten Leben méglich, das Ding in seinem urspriing-
lichen Weltzusammenhang gibt es nicht mehr. »Ceci n’est pas une sandale«
ist man geneigt, in Abwandlung eines Bildtitels des surrealistischen Malers
René Magritte zu sagen.3®

Die Entdeckung und Bewertung von Abfall oder altmodisch Gewordenem
ist nicht der einzige Weg, der von besorgtem und gemachtem Zeug zum Alten
Objekt fiihrt.3® Ein anderer Weg ist der des spektakuldren, 6ffentlichkeits-

38 Das bekannte Bild von Magritte heif3t »Ceci n’est pas une pipe«. Durch diesen
Titel wird klar, dass das Bild keine Pfeife, sondern die Abbildung einer Pfeife
zeigt.

39 Die nicht ganz richtige, weil zu viele Ausnahmen zulassende Theorie, dass der
Zustand des Abfalls die Voraussetzung der Musealie sei, ist in der Literatur hdufig
vorzufinden. In die Welt gesetzt hat diese Theorie Michael Thompson. Ders: Theo-
rie des Abfalls. Stuttgart 1982. Ferner Krzysztof Pomian: Museum und kulturelles
Erbe. In: Gottfried Korff und Martin Roth (Hg.): Das historische Museum. Labor,



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

wirksamen Aktes. Ein Beispiel: Der Habsburger Kaiser Joseph Il., eine der
Symbolfiguren des Aufgeklarten Absolutismus des 18. Jahrhunderts, stellte
sich personlich hinter einen Pflug und bearbeitete damit einen Acker, um sei-
ne Bodenstadndigkeit und Bauernfreundlichkeit zu demonstrieren. Der Pflug
wurde unmittelbar nach diesem Ereignis im Haus der Bohmischen Stédnde in
ein Denkmal umgewandelt — ohne jemals Abfall gewesen zu sein.*° Auch ge-
raubte Gegenstande, die in der europdischen Museumsgeschichte haufig den
Grundstock fiir Museumsgriindungen gebildet haben, sind niemals durch das
Stadium des Abfalls gegangen, sondern als Trophden sofort zu Musealien
geworden. Auch naturgeschichtliche Zeugnisse sind nicht Abfall gewesen,
denn Abfall kann nur werden, was irgend wann einmal der Zivilisation ange-
hort hat.

Indessen haben Artefakte wenn nicht das Stadium des Abfalls, so doch
zumindest das Stadium der Entbehrlichkeit durchlaufen, ehe sie als museal
interessant eingestuft werden —auch wenn die oben beschriebenen Ausnah-
men moglich sind. Das aufBer Betrieb und Gebrauch Stehende oder durch
Dysfunktionalitdt Anstof3 Erregende erscheint in sich abgeschlossen genug
und erlaubt eine Distanz, die grof} genug ist, um es zum Gegenstand der Er-
innerung und Erkundung des Gewesenen werden zu lassen. Erst als ein sol-
cher Gegenstand kann es aus der Kategorie des Verganglichen in die Katego-
rie des Dauerhaften, Historischen tibertreten. Erst das radikale Zerschneiden
von Traditionslinien, wie es sich am deutlichsten in der Erzeugung von Abfall
zeigt, kann das Bediirfnis wecken, Tradition zu rekonstruieren:

»Wenn Geschichte nicht mehr in Kontinuitit seiner eigenen Identitit steht,
der historische Sinn sich nicht mehr aus der Lebensgeschichte erklirt und
Vergangenheit zu verschwinden droht, erhilt man sie kiinstlich oder stellt
sie wieder her.«*

Schaubiihne, Identitatsfabrik. Frankfurt am Main/New York 1990 S. 41-65, bes. S.
43. Ferner Michael Fehr: Miillhalde oder Museum: Endstationen in der Industrie-
gesellschaft. In: Michael Fehr und Stefan Grohé (Hg.): Geschichte — Bild — Muse-
um. Zur Darstellung von Geschichte im Museum. K6ln 1989, S. 182-196, bes. S.
182 f. SchlieBlich Anja Wohlfromm: Museum als Medium. Neue Medien in Muse-
en. Uberlegungen zu Strategien kultureller Reprédsentation und ihre Beeinflus-
sung durch digitale Medien. Kéln S. 2002, S. 26.

40 Sturm, konservierte Welt, S. 28.

41 Aa.0.,S. 27.

45


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Mit anderen Worten: Was wir weiter besorgen, brauchen wir auch nicht zu
musealisieren, denn wir glauben es ja zu kennen beziehungsweise stellen die
Frage iiberhaupt nicht, ob wir es kennen.

Katastrophen und schleichende Uberginge

Die Manifestationen menschlichen Lebens entschwinden auf eine besonders
radikale Weise aus dem Horizont menschlichen Besorgens, wenn sich eine
Katastrophe ereignet, das jdhe Aus-dem-Leben-Gerissen-Werden einer
menschlichen Gemeinschaft inmitten ihrer materiellen Kultur. Bekannte Bei-
spiele fiir solche Katastrophen sind das Verschwinden Pompejis unter der
Asche des Vesuvs im Jahre 79 n.Chr., aber auch der Untergang der Titanic im
Jahre 1911. Wenn solchermafien Verschiittetes oder Versenktes ausgegraben
beziehungsweise gehoben wird, so ist das 6ffentliche Interesse besonders
groB, gerade weil die geborgenen Artefakte nicht als wertlos ausgemustert,
sondern aus dem Kreis des alltaglichen Besorgens gerissen worden sind, ihre
Welt also nicht verddmmerte, sondern mit einem Mal ausgeléscht wurde. Der
katastrophische Untergang — sofern er nicht nur vernichtet, sondern auch
konserviert — ermdglicht die Rekonstruktion eines Augenblicks im Leben, da
er die Artefakte in ihrer alltaglichen Platzierung und Konstellation beldsst.

Andererseits kann sich der Ubertritt in die Vergessenheit und Unerkannt-
heit auch als schleichender Ubergang vollziehen. Dieser Weg lasst sich in
idealtypische Schritte unterteilen: Zuerst wird Zeug aus seinem Verwen-
dungsumfeld geldst, weil es nichts mehr taugt. Das Werkzeug ist nicht mehr
in der Werkstatt, das Gotterbild nicht mehr im Tempel, die Miinze nicht mehr
im Portemonnaie. Das Interesse an ihnen ldsst nach, da sie nicht mehr ver-
wendet werden. Auch ihre Bedeutung verblasst. In einem zweiten Schritt ist
das Uiberlieferte Ding unverstandlich und ratselhaft geworden, so dass es An-
stof3 erregt: Das Werkzeug ist technisch tiberholt oder wird nicht mehr ver-
standen, das Gotterbild wird nur noch als groBer Stein gesehen, der Wert der
Miinze liegt im Dunkeln. Schlielich geraten die Dinge in Vergessenheit.
Werden sie wieder entdeckt, so kdnnen sie eine neue Bedeutung als Anden-
ken annehmen. Dieser schleichende Ubergang kann auch bedeuten, dass das
langsam in Vergessenheit geratene Zeug nacheinander verschiedene Funk-
tionen erfillt. Ein Auto, das nicht mehr fahrt, kann noch als Ersatzteillager,
als Werbetrdger und auch als Spielplatz fiir Kinder dienen.

Zeug wird als altmodisch empfunden, wenn es zu konkurrierenden Din-
gen in einem Riickstandigkeitskontrast steht. Es fallt dadurch auf und tritt
aus dem Status des Zeugs heraus. An altmodischen Gegenstdnden ist stets
eine Art Zeitverschiebung wahrnehmbar, ein Hineinragen von Weltbestand-
teilen in die Gegenwart, die entweder als fehl am Platze abgelehnt, oder aber



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

als Felsen in der Brandung des Wandels wertgeschatzt werden. Unmittelbar
ist die Prozessualitdt der Geschichte nur am altmodisch Eingeschatzten zu
spiren. An ihm sind die Reibungen selbst wahrzunehmen, die durch den hi-
storischen Prozess verursacht werden. Das Alte Objekt dagegen scheint als
Rest und Spur der Geschichte starr zu sein. Dies stimmt zwar nicht, denn
auch die Einschitzungen des Alten Objektes dndern sich mit den Anderungen
des Horizontes derer, die es aufbewahren und betrachten. Doch verlduft die
geschichtliche Bewegung an ihm in der Regel trage. Vom Betrachter ist diese
Bewegung nur wahrzunehmen, wenn er die historische Bewegtheit seines
eigenen Standpunktes begreift.

Die Grenzen zwischen Altmodischem und Modischem sind flieRend. Doch
was beide letztlich doch unterscheidet, das sind die Zeitspuren, die sich ins
altmodisch Gewordene eingegraben haben. Ein Paradebeispiel fiir einen sol-
chen Gegenstand ist der deutsche Eisenbahnwaggon, der zuerst Hermann
Goring, spater Konrad Adenauer als Reisewagen diente und mit dem noch
Willy Brandt 1970 nach Erfurt zum ersten Staatsbesuch eines Bundeskanzlers
in die DDR fuhr. Heute ist der Wagen im Haus der Geschichte in Bonn ausge-
stellt. Das altmodisch und unpraktisch Gewordene erscheint letztlich zum
Alten Objekt erstarrt.

Alte Objekte reprasentieren aber nicht nur etwas, das sie nicht mehr sind,
sondern sie stehen auch fiir sich selbst. Die Ruine ist nicht zuletzt auch Rui-
ne. Der Reiz der Ruine liegt nicht in der Chance ihrer Komplettrestaurierung,
sondern gerade darin, ein Uberrest besonderer Art, sozusagen verklirter Ab-
fall zu sein. Der Bewunderer der Ruine will gar nicht, dass sie sich in einen
Tempel verwandelt, oder will es nur in der Einbildungskraft. Die verlorene
Welt, die origindre Bewandtnisganzheit des Baus interessiert ihn nur in der
Brechung durch die Ruine — mag diese auch nur ein kérglicher Uberrest sein.
Jede Verfligharmachung dieser entschwundenen Welt, etwa durch den Ver-
such eine hypernaturalistischen Rekonstruktion im Mafstab 1 : 1, wére nicht
nur ein zum Scheitern verurteiltes Unterfangen, sondern wiirde auch den
dsthetischen Reiz der Betrachtung zunichte machen, der gerade aus der Ab-
wesenheit der ersten Welt des Betrachteten resultiert.

Man braucht nicht Asthet oder Romantiker zu sein, um das Defekte, viel-
leicht sogar das Heruntergekommene héher zu schatzen als das Intakte, das
der Norm Entsprechende oder das Funktionierende. In der Gewichtung eines
jeden Betrachters kann Verfallenes, Kaputtes, Angejahrtes, mit anderen Wor-
ten: kann der Rest wichtiger werden als das Ganze, von dem der Rest ein Rest
ist. Denn nur der Rest, und nicht das scheinbar Vollstandige, ermoglicht die
Befriedigung des Komplettierens im Geiste. So ist der kaputte Blechkreisel
aus der Kindheit mehr als ein Verweis auf weit zuriickliegende Jahre. Er ist

47


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

ALEXANDER KLEIN
Expositum

eben dieser alte Blechkreisel, von dem man sich — auch wenn er lange Jahre
zerbeult und unbeachtet auf dem Speicher gelegen hatte — nie hat trennen
kénnen und dem man ansieht, wie alt er geworden ist — was wiederum darauf
verweist, wie alt man selbst geworden ist. Sein sentimentalisches Potenzial,
seine Fahigkeit, ein Gefiihl der Rithrung zu erzeugen, beruht gerade auf sei-
nen VerschleiBspuren und seiner Patina. Denn aus dieser ldsst sich die teils
traurige, teils beruhigende Gewissheit ablesen, dass die versunkene Welt,
deren Uberrest der Kreisel ist, zwar im Kopf evozierbar, aber nicht wieder
herstellbar ist. VerschleiRspuren und Patina offenbaren die Endlichkeit so-
wohl des Betrachteten als auch des Betrachters und er6ffnen die Chance ei-
nes Wehmutsgefiihls, aus dem sich Schmerz, aber auch Lust ziehen ldsst.
Dieses Gefiihle konnen sich in peinlich beriihrender Nostalgie duiern, aber
auch in sublimer Trauer dariiber, dass die verlorene Zeit verloren bleibt. Die
Wehmut angesichts der verlorenen Zeit kann durch das Bewusstsein ge-
dampft werden, dass wenigstens der Uberrest, den man gerade vor sich hat,
dem Zahn der Zeit entkommen ist. Sie kann sich aber auch mit einem Uberle-
genheitsgefiihl verbinden, wenn namlich der Betrachter des Alten Objektes
sich wie ein alles tiberblickender Adler fiihlt, der Uber den Zeitlduften wie
tiber einer Landschaft schwebt.

Von der Auferstehung des Abfalls

Als Zwischenergebnis ldsst sich Folgendes festhalten: Alte Objekte sind ge-
rade deshalb geschichtlich, weil sie der Vergangenheit entrissen worden
sind. Objekte dieser Art sind in sich selbst zeitlich und weisen in sich selbst
die Struktur der Geschichtlichkeit auf: Uber ihre materielle Beschaffenheit
hinaus représentieren sie eine Bewandtnisganzheit, die nicht mehr da, son-
dern passiert ist. Sie reprdsentieren einen versunkenen, nicht mehr dem Le-
ben des Betrachters zugehdrigen Zusammenhang von Zeug, Gegenstanden
und Verwendungen, der nur noch gedacht und erinnert, aber nicht mehr ge-
lebt werden kann.

Haufig, aber keineswegs immer liber die Zwischenstation des Abfalls wird
Zeug zum musealen Gegenstand mit rekonstruierter Bedeutung. Als Altes Ob-
jekt, das vom Finder beziehungsweise Betrachter als Hinterlassenschaft einer
verstorbenen Welt erkannt wird, tritt der Gegenstand in eine neue Welt ein,
die zwar chronologisch eine Nachwelt, logisch aber —im Sinne einer Ermogli-
chung des Alten Objektes — eine Vorwelt ist. In dieser neuen Welt kann das
Alte Objekt als Chiffre seiner ersten, urspriinglichen Welt gelesen werden. In
seiner neuen Welt ist es als ehemals Innerweltliches seiner ersten Welt ge-
genwartig und rettet diese als Rest, auch wenn es aus der Fassung seiner ur-
spriinglichen Bewandtnisganzheit gefallen ist.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

= Vom Zeug zum Alten Objekt

Die Aufeinanderfolge von Herstellung, Gebrauch, Verbrauch, Ausmuste-
rung, Abfall, Entdeckung und Musealisierung entspricht einem gedanklichen
Muster, das sich auch in der christlichen Heilsgeschichte findet, namlich als
Abfolge von Geburt, Leben, Sterben, Tod, Auferstehung und Verklarung. Dies
ist nicht die einzige Ndhe des musealisierten Gegenstandes zur Sphére der
Religion. Die innere Struktur des Alten Objektes kann als ein sakularisierter
Reflex der religiosen Vorstellung aufgefasst werden, dass das Gottliche in der
irdischen Sphdre — beispielsweise als Leib des Herrn — unmittelbar anwesend
sein konne. Denn das Alte Objekt setzt an die Stelle eines Als Ob, wie es
kommunikative, auf Zeichensystemen beruhende Handlungen bestimmt, die
eigene Tatsdchlichkeit und Echtheit. Kraft seiner Echtheit bedeutet das Alte
Objekt nicht nur das, worauf es verweist, sondern ist es auch. Es zeigt sich
selbst und auf sich selbst, und dieses Zeigen ist selbst ein Moment von dem,
was es ist. Mit anderen Worten: Im Rahmen des ausstellenden Zeigens of-
fenbart sich am Alten Objekt das Originale und Authentische, ein Punkt, der
uns noch weiter beschaftigen wird. Dementsprechend hallt in jeder musealen
Ausstellung auch die Konzeption des Allerheiligsten nach, eines Raumes, in
dem das Géttliche tatsdchlich, und nicht nur symbolisch anwesend ist.*?

42 In diesem Zusammenhang spricht Hans Robert Jauf von der »sekundadren Sakra-
lisierung der Authentizitdt«. Ders.: Spur und Aura (Bemerkungen zu Walter Ben-
jamins »Passagen-Werk«). In: H. Pfeiffer, H.R. JauB und F. Gaillard: Art social und
art industrial. Funktionen der Kunst im Zeitalter des Industrialismus. Miinchen
1987, S.19-47, dort S. 24 f.

49


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> lll. ZEIGEN UND SAMMELN

Durch intersubjektiven Austausch kann ein Konsens zustande kommen, der
die Bedeutung eines Gegenstandes zu einer iiberindividuell verstandlichen
GroBe werden ldsst.* Der erste Schritt zu einem solchen Konsens erfolgt,
wenn der Gegenstand gezeigt wird. Zeigen gehdrt zum Urbestand des kom-
munikativen Repertoires der Menschheit. Es ist das verweisende Mitteilen
des Informationswertes, der einem Gegenstand anhaftet, sei es, dass der Ge-
genstand etwas belegt — zum Beispiel als Trophde —, sei es, dass er eine
Handlung vorbereitet — beispielsweise als Plan —, sei es schlieBlich, dass der
gezeigte Gegenstand selbst erkannt und begriffen werden soll, wie etwa der
Sternenhimmel, den man zeigend erldutert. Zeigen ist stets ein sinnlicher und
ein kognitiver Akt. Er bedarf der Materialitdt des gezeigten Gegenstandes, um
die Sinne derjenigen zu affizieren, denen gezeigt wird. Er setzt aber auch die
Medialitdt des Gegenstandes voraus, denn man zeigt, um eine Botschaft zu
vermitteln.

Jeder Vorgang des Zeigens ist einerseits kulturell bedingt, da er Sprache —
und damit auch Konsens — voraussetzt, andererseits ist er selbst eine kultu-
relle Handlung, die Bedeutung feststellt und an intersubjektiv giiltige Zei-
chensysteme bindet. Dabei tragt Zeigen auch zur Konstituierung des Gegen-
standes selbst bei, insofern dieser zum sozial wahrgenommenen Gegenstand
wird. Erst ein sozial wahrgenommener Gegenstand kann besprochen und be-
schrieben werden. Erst der sozial wahrgenommene Gegenstand hat Bedeu-
tung als Bestandteil der Kultur. Und Kultur »ist deshalb 6ffentlich, weil Be-
deutung etwas Offentliches ist.«?

Dagegen ist Sammeln nicht notwendigerweise eine kommunikative Hand-
lung. Die kommunikativen Aspekte des Sammelns sind, sofern vorhanden,
eher Beiwerk, das nicht zu seinem Kern gehért. Gleichwohl sind Sammeln
und Zeigen miteinander verzahnt, besonders innerhalb des Museumsbe-
triebs: Was man gesammelt hat, soll sich als Teil der Sammlung zeigen — zu-
mindest fiir den Sammler. Und was man zeigen oder gar ausstellen will, muss
vorab gesammelt worden sein und stellt selbst, wenn es ausgestellt wird,

1 Vgl. in diesem Zusammenhang die Ausfiihrungen von Ernst E. Boesch zu den
Begriffen Konnotation und Denotation. Ders., Das Magische und das Schone,
S. 46 ff.

2 Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Beitrdge zum Verstehen kultureller Syste-
me. Frankfurt a.M. 1997, S. 18.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

ALEXANDER KLEIN
Expositum

immer auch eine Sammlung dar. Das museale Sammeln hat, wie zu zeigen
sein wird, dieselbe Wurzel wie das museale Zeigen. Beide versetzen Gegen-
stande. Das heifit, sie l6sen Gegenstdnde aus ihrem urspriinglichen Weltzu-
sammenhang, schaffen fiir sie einen neuen Rahmen und verandern dadurch
ihre Bedeutung. Als Ausstellung oder Sammlung Alter Objekte umschlief3t
dieser neue Rahmen drei Wirklichkeitsebenen, die miteinander korrespondie-
ren: die Ebene der thematisierten Wirklichkeit, die Ebene der Materialitat der
Objekte und die Ebene des Betrachters. Nicht undhnlich ist die Versetzung,
die ein Reisender durch seine Reise erfahrt, so dass die Fremde und sein Zu-
hause miteinander korrespondieren und durch die Kontinuitat seiner Person
verbunden bleiben.

1.1 Zeigen

Handlungsbegleitendes und permanentes Zeigen

Ein Zeigender will stets einem oder mehreren etwas zeigen, sich {iber die Be-
deutung des Gezeigten austauschen und verstandigen. Doch benutzt der
Zeigende den Gegenstand nicht, solange er zeigt. Der gezeigte Gegenstand
oder die gezeigte Tatigkeit wird voriibergehend aus dem Getriebe zweckhaf-
ten Handelns genommen. Wenn eine Tatigkeit gezeigt werden soll, und kein
Gegenstand — beispielsweise die Zubereitung einer Suppe —, so geht es dem
Zeigenden darum, die angemessene Durchfiihrung der Tatigkeit zu demon-
strieren, und vorerst nicht um deren Ergebnis. Der Akt des Zeigens verlangt
nach Distanz zum Gezeigten; er setzt die Unterscheidbarkeit von Zeigendem
und Gezeigtem voraus. Kein Instrumentalisierungshandeln, das Subjekt und
Gegenstand umgreifen wiirde, darf diesen Unterschied verwischen. Dies gilt
selbst dann, wenn der Zeigende auf sich selbst zeigt. In diesem Fall wird das
gezeigte Selbst zu einer objektivierten Fiktion, so dass wenigstens der Schein
seiner Unterscheidbarkeit vom zeigenden Selbst entsteht.

Dass der zu zeigende Gegenstand nicht benutzt wird, trifft sogar fiir Ge-
genstdnde zu, die fiir das Zeigen hergestellt worden sind und deren Zweck
sich im Zeigen erfiillt, beispielsweise fiir eine Stralenkarte. Denn wadhrend
man die StraBenkarte benutzt und mit ihrer Hilfe einen Weg zeigt, wird sie
selbst gerade nicht gezeigt. Man hat zur Karte nicht die Distanz, die fiir ihr
Zeigen wesentlich ware, sondern bettet sie in Handlung ein. Umgekehrt ver-
wendet man die Strafienkarte nicht als Strafenkarte, wenn man sie selbst
zeigt. Man kann zwar zeigen, wie man sie liest. Streng genommen tut man in
diesem Zeigen aber nur so, als ob sie gebraucht werde, und stellt die Dien-
lichkeit der Karte nur nach.

Es gehort zur Besonderheit des Zeigens, dass es mit der Zeigehandlung



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

des Zeigenden nicht notwendigerweise verbunden bleiben muss. Das Zeigen
selbst ldsst sich von der Handlung des Zeigens ablésen. Mit Hilfe von kultu-
rellen Techniken und Konventionen ldsst sich jede Zeigehandlung zum Erstar-
ren bringen, so dass diejenigen, fiir die gezeigt wird, allein mit dem Gezeig-
ten sind und gleichwohl erfassen, was der Urheber des Zeigens gemeint hat.
Die Handlung des Zeigens hallt dann sozusagen nach; der Zusammenhang
des Gezeigten tibernimmt die Aufgabe des Zeigenden mit. Es gibt also ein
permanentes Zeigen, das eines zeigenden Individuums nicht mehr bedarf.
Dieses permanente Zeigen unterscheidet sich vom handlungsbegleitenden
Zeigen, das an die Aktion eines Zeigenden gebunden bleibt. Denn der Zei-
gende ldsst das Gezeigte, nachdem er es aus der Welt hat hervor treten las-
sen, wieder in diese zuriick fallen. Permanent Gezeigtes dagegen ist auf Dau-
er an einen bestimmten Zeigeplatz gebunden. Dieser Platz ist entweder mobil
—so0 ist beim Tragen von Schmuck oder modischer Kleindung ein bestimmter
Kérper der Zeigeplatz —, oder aber stationdr, wie im Fall einer Inschrift oder
einer stdndigen Ausstellung.

Die Fixierung des Gegenstandes

Das permanent Gezeigte tritt viel starker aus der Welt hervor als das hand-
lungsbegleitend Gezeigte. Man stelle sich eine Kraftmaschinen-Ausstellung
in einem technischen Museum vor. Das Innenleben eines Vier-Zylinder-Otto-
motors kann nicht gezeigt werden, wahrend er tatsachlich arbeitet. Um an
ihm selbst zu zeigen, was in seinem Inneren vorgeht, muss man ihn vollig aus
dem Verkehr ziehen und lahm legen. Er kann dann aufgeschnitten werden, so
dass das Ineinandergreifen von Pleuelstangen, Zylindern, Ventilen und Nok-
kenwelle fiir den Betrachter, der das auBer Betrieb gesetzte Geflige mittels
einer Handkurbel bewegen mag, geistig nachvollziehbar wird. Doch beim
ausprobierenden Nachvollziehen des technischen Prinzips ist das gemeinte
Gezeigte, das Arbeiten des Motors, gar nicht anwesend; seine Anwesenheit
wird nur vorgetduscht. Gezeigt im Sinne des Zeigens eines tatsachlich Anwe-
senden wird nur etwas, was dem gemeinten Gezeigten dhnlich ist. Beim per-
manenten Zeigen kann also der Gegenstand so radikal aus seiner Welt her-
ausgelost werden, dass er fiir sie zerstort wird, auch wenn er als ihre Spur
und ihr Rest erkennbar bleibt. Er wird bei Bedarf ausgeweidet und in einen
neuen, eigens fiir die Zeigeintention bestimmten Rahmen gesetzt. Sofern das
permanente Zeigen die Eingebundenheit in die erste Welt des Gezeigten si-
muliert oder rekonstruiert, wohnt ihm immer auch ein Moment der Tau-
schung, des Unechten inne. Ganze Wissenschaften, beispielsweise die Ana-
tomie, beruhen auf dieser Art von Tduschung, die allerdings nicht verhehlt,
dass sie Tduschung ist — und daher auch nicht betriigt. Mit anderen Worten:

53


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Das permanente Zeigen ist mit einer Fixierung des Gegenstandes verbunden.
Diese Fixierung ldsst sich insofern auch als Vernichtung des Gegenstandes
interpretieren, als sie die Entfernung aus seiner urspriinglichen Bewandtnis-
ganzheit unumkehrbar macht.

Die Erstarrung des Zeigevorgangs im permanenten Zeigen setzt einen
kulturell festgelegten Konsens iber die Auslegung des Gezeigten voraus, so
dass die Verstandlichkeit des Zeigezusammenhangs und seine Kontinuitat
tiberhaupt gewdhrleistet werden kénnen. Ein solcher Konsens hat beispiels-
weise die Verkehrsregeln hervorgebracht und erhilt ihre Giiltigkeit aufrecht.
Letztlich setzen alle Gegenstdnde, die ohne einen Zeigenden zeigen, einen
solchen Konsens voraus. Entsprechende Beispiele aus der Welt der Zeichen
sind Legion: Inschriften und Biicher, Wegweiser, Totempfahle, Altdre, Tri-
umphbdgen, aber auch Werbung und Propaganda. Nicht zuletzt sind auch die
Exponate einer Museumsausstellung auf einen solchen Konsens angewiesen.
Das Medium Ausstellung fufit auf dem Konsens des permanenten Zeigens.
Handlungsbegleitendes Zeigen mag zwar eine groBe Rolle spielen, bei-
spielsweise in Form von Fiihrungen durch eigens dafiir eingestelltes Perso-
nal, hat aber nicht solch eine fundamentale Bedeutung fiir das Ausstellungs-
wesen.

Der permanent gezeigte Gegenstand erfiillt seine Funktion innerhalb be-
stimmter Rahmenbedingungen und unter bestimmten Voraussetzungen — sei
es, dass ein Vorfahrtsschild vom Inhaber eines Fiihrerscheins erkannt werden
kann, sei es, dass ein Buchstabe als Bestandteil eines Alphabets auf einen
sprachlichen Laut verweist, sei es, dass einem Exponat innerhalb eines Aus-
stellungsbereichs eine bestimmte Aussage zugewiesen wird. Der Zustand
des permanenten Gezeigtwerdens ist niemals ein Bedeutungsvakuum, und
der gezeigte Gegenstand steht niemals fiir sich allein. Er steht zu anderem
Gezeigten — oder zu nicht Gezeigtem, das ihn umgibt — in Verhéltnissen, die
ihn selbst bestimmen, auf Bedeutung fuffen und Bedeutung neu schaffen.
Das, was gezeigt wird, zeigt, das heilt verweist selbst, indem es (be)deutet.
In dieser Hinsicht sind die beiden Bedeutungen des Zeigens, das Sich-Zeigen
und das Zeigen-auf-Anderes, miteinander verkniipft.

Gezeigtwerden als Bedeutungsraum

Metaphorisch gesprochen, entspricht der Zustand des permanenten Ge-
zeigtwerdens einem Raum, der nicht erst durch das Gezeigte hervorgebracht
wird, sondern schon vor ihm da ist und es aufnimmt. Allerdings handelt es
sich dabei nicht um einen physikalischen, sondern um einen Bedeutungs-
raum, der weit tiber die Begrenzungen des jeweils wahrnehmbaren, dreidi-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

mensionalen Raums hinausreichen kann. Das heif3t: Das Zeigen eines Gegen-
standes setzt immer schon ein Netz von Bedeutungen und sprachlichen Refe-
renzen voraus, in das der konkrete Zeigevorgang eingesponnen wird. Der Ur-
gegenstand, der als erster in den Bedeutungsraum eingetaucht ware, ist un-
denkbar, denn er hatte immer, um tberhaupt in diesen Zustand eintreten zu
konnen, auf schon vorhandene Bedeutungsgefiige stoBen und sich in diese
einfligen miissen.

Wurde im vorangegangenen Kapitel Geschichtlichkeit als die spezifische
Zeitlichkeit des Alten Objektes identifiziert, so erweist sich nun der Zustand
des Gezeigtwerdens als seine spezifische (Bedeutungs-)Rdumlichkeit. Auf
Grund dieser Rdumlichkeit entfaltet das gezeigte Alte Objekt seine Wirkung
als zeigendes Zeugnis, wobei es gewissermafien in einem permanenten Zu-
stand der Zweckfreiheit schwebt. Ohne diesen Zustand kdnnte es nichts be-
zeugen. Das Netz von Verweisungen, in dem sich der Gegenstand befindet,
wird durch Wechselwirkungen zwischen den einzelnen Gegenstdanden unter-
einander, zwischen dem ganzen Netz und den Einzelgegenstanden und um-
gekehrt bestimmt. Es ist standig in Bewegung. Neue Gegenstande kdnnen in
den Bedeutungsraum eintreten, spannen ihn neu auf und verdndern das be-
deutungsraumliche Gefiige seiner Einzelelemente. Nicht nur das Netz, son-
dern auch die Bedeutungsparameter der aufeinander verweisenden Gegen-
stande selbst verdandern sich standig, so dass diese unter immer neuen Vor-
zeichen aufeinander einwirken und ihre Bedeutung wechselseitig modifizie-
ren. Die auf der Kommode permanent gezeigte, nicht mehr benutzte Suppen-
terrine kann mit einer unauslotbaren Vielfalt anderer gegenstdndlicher Wel-
ten korrespondieren: mit den konkreten Gegenstanden in ihrem rdaumlichen
Hier und Jetzt — beispielsweise dem benachbarten Kiichenschrank —, mit der
GroBmutter, der die Suppenterrine gehort hat, mit dem erinnerten Bild der
GrofBmutter, aber auch mit den Suppen, die nur Sonntags in ihr zubereitet
wurden, mit der aktuellen Welternahrung, der Porzellanherstellung, der biir-
gerlichen Kiiche usw. Die Suppenterrine tritt in ein riesiges Netz méglicher
Bedeutungen ein, gestaltet dieses Netz aber auch mit. So kann sie, bei-
spielsweise wenn sie ein extravagantes Design aufweist, die allgemein ver-
breitete Vorstellung einer Suppenterrine modifizieren.

AuBerung, Meldung, Zeichen, Symbol

Bedeutung, so haben wir gesehen, ist der entscheidende Unterschied von
Zeug und Gegenstand. Zeug hat fiir den, der mit ihm umgeht, keine Bedeu-
tung und zeigt sich fiir ihn nicht. Zeigen setzt Bedeutung voraus. Die Bedeu-
tung eines Gegenstandes, der permanent gezeigt wird, offenbart sich entwe-

55


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

ALEXANDER KLEIN
Expositum

der als AuBerung, als Meldung, als Zeichen oder als Symbol. All diese For-
men, in denen sich Bedeutung zeigt und deutbar wird, sind auch fiir das Me-
dium Ausstellung relevant und kénnen dort bewusst eingesetzt werden.

AuBerungen zeigen an. Dabei ist die Beziehung zwischen AuRernd-Anzei-
gendem und dem, was angezeigt wird, in der Struktur des sich dufiernden
Seienden selbst angelegt. So zeigen Kumulus-Wolken die hohe Wahrschein-
lichkeit eines Gewitters, das Erréten eines Gesichtes die Verschamtheit einer
Person an. Eine solche Art des Zeigens driickt ein Selbstverhéltnis aus: Eine
Sache verweist dergestalt auf sich selbst, dass sich ihr Inneres, das anson-
sten verborgen geblieben ware, gewissermafien nach aufien kehrt. Diese Art
des Zeigens, das Sich-AuRern, ist nicht von einem Zeigenden intendiert und
auch nicht notwendigerweise an einen Adressaten gerichtet.> AuRerdem ist
das Sich-AuBern nicht ein von auBen an die Sache herangetragener Prozess,
der eine Sache zum Vorschein brédchte, ansonsten aber nur in einer akziden-
tiellen Beziehung zu ihr stiinde. Vielmehr gehort dieses Verweisen, das mit
einem Zutagetreten von Wesentlichem gleichbedeutend ist, der Sache selbst
an. Ohne diese der Sache selbst inhdrente Moglichkeit des Verweises ware
die Sache nicht die, die sie ist. So zeigt sich ein Gesicht gerade dadurch, dass
es errdtet, als Gesicht. Es handelt sich beim Sich-AuBern also nicht um eine
Handlung, sondern um einen Prozess, der quasi von selbst passiert, da er in
der Natur der Sache liegt. Wenn der Gegenstand sich als er selbst zeigt, so
wird nicht »jemandem etwas gezeigt«, sondern es passiert ein »Sich Zeigen«
im Sinne eines Hervortretens von essenziellen Eigenschaften. Vielen Expona-
ten wird in Ausstellungen nicht genug Raum geschaffen, so dass sie sich
nicht selbst zeigen kdnnen. Man denke auch an die skandal6s engen Raub-
tierkafige in einigen Zoos. Das Tier wird in solchen Kéfigen zu einem Schatten
seiner selbst. Niemals kann es sich als es selbst zeigen.

Ein Ding dagegen, das etwas meldet, ist vom Gemeldeten wesenhaft ver-
schieden. Die Zeigeleistung des meldenden Dinges hangt nur indirekt, auf
eine gebrochene Art und Weise, mit der gemeldeten Sache selbst zusammen
und ist nicht aus ihr ableitbar, denn: Die gemeldete Sache liegt entweder au-
Berhalb der Reichweite des menschlichen Sinnesapparates — wie beim Gei-

3 George Mounin unterscheidet »indice« von »signal«. Das indice ist ein Indikator,
der Informationen tiber etwas nicht Sichtbares trdgt. Das Signal dagegen ist ein
kiinstlich erzeugtes Indice. Ders.: Semiotic Praxis: Studies in Pertinence and in
the Means of Expression and Communication. New York 1985.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

gerzdhler — oder aber auflerhalb des unmittelbaren Wahrnehmungskreises
des betreffenden Individuums — wie beim Telefon. Meldungen erfordern da-
her eine Technik der sinnlichen Ubersetzung. Erst eine solche Meldetechnik
macht Strukturen und Verdanderungen der Welt, die sich der Wahrnehmbar-
keit entziehen, Uberhaupt erfahrbar. Denn sie transponiert diese Verdnde-
rungen in den Bereich des Wahrnehmbaren. Diese Transpositionsleistung
bedarf eines Codes, der méglichst eindeutig und mit skalierter Notwendigkeit
physikalischen oder chemischen Veranderungen zugeordnet ist. So zeigt das
Zifferblatt eines Tachometers die Geschwindigkeit eines Autos, die Digitalan-
zeige eines Gaschromatographen die Konzentration eines chemischen Ele-
mentes an. Sobald das meldende Ding »wahrnimmtx, gibt es automatisch
weiter, was es registriert. Sofern es funktioniert, kann es nicht anders, als zu
melden. In diesem Sinne kann aber auch ein Meldung machender, seines
personlichen Willens beraubter Soldat zu einem — zwar entpersonlichten,
aber funktionierenden — Ding werden, zu einem Meldeganger eben. Vor allem
in naturwissenschaftlich-technischen Ausstellungen, wo das eigentlich The-
matisierte, beispielsweise ein Naturgesetz, unsichtbar bleibt, werden solche
meldenden Dinge eingesetzt.

Ist es sprachliche Konvention, die den zeigenden Gegenstand mit dem
Gezeigten verkniipft und Bedeutung herstellt, so handelt es sich um ein Zei-
chen.* Zwei Hauptkategorien von Zeichen lassen sich unterscheiden. Es
gibt Zeichen, die auf Anderes verweisen, so wie ein Denkmal oder ein Grab-
stein auf eine verstorbene Person verweisen. Ferner gibt es Zeichen, die auf
etwas Anderes verweisen, dem sie selbst angeh6ren. So verweist ein Ge-
henkter auf das Gefiige von Herrschaft, Recht und Macht, das ihn selbst inte-
griert hat. Ein sprachliches Zeichen verweist immer auch auf sich selbst, da
es stets auch ein Beispiel fiir ein sprachliches Zeichen ist.

Die Zeichenwerdung ist ein kultureller, ein sprachlicher Akt, der keiner
naturgesetzlichen Notwendigkeit gehorcht. Von der primdren Dienlichkeit
des singuldren Zeugs beziehungsweise von den Umstdnden, in denen man es
vorfindet, wird abstrahiert, so dass sich seine Verweiskraft verallgemeinern
ldsst. Dariiber hinaus kann diese Dienlichkeit in eine andere Richtung gelenkt
werden, die vom urspriinglichen Verwendungszusammenhang weit wegfiihrt.

4 Der Begriff des Zeichens wird hier im engeren Sinne, als sprachliche Verkniip-
fung, verwendet. Im weiteren Sinne ist jeder Gegenstand, da er auf anderes ver-
weist, auch Zeichen beziehungsweise Zeichentrager.

57


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

ALEXANDER KLEIN
Expositum

So wird ein Hammer vom Schmiedewerkzeug zum Zeichen der Arbeiterklas-
se, ein Stein, den man auf ein Grab legt, zum Zeichen, dass eine Person des
Verstorbenen gedacht hat.

Durch den Wandel zum Zeichen wird das Zeug beziehungsweise der nicht
zeichenhafte Gegenstand verzeichnet: Einerseits wird seine Bedeutung
sprachlich festgeschrieben und festgehalten. Andererseits geht diese Fest-
schreibung und Festhaltung notwendigerweise mit einer Verfalschung und
Verstellung seiner urspriinglichen Dienlichkeit einher.

Zeichen bezwecken Eindeutigkeit und Unmissverstandlichkeit. Sie sind
arbitrdr — unabhédngig davon, ob es sich nun um Rauchzeichen, Morsezei-
chen, das Heben der Startfahne beim Formel-I-Rennen, um die taktgebende
Gestik eines Dirigenten, um das akustische Logo eines Radiosenders oder ein
Pop-Up-Fenster im Internet handelt. Der Pfeil eines Vorfahrtsschilds kann
beispielsweise auf eine Regel oder eine bevorstehende Schwierigkeit im
Stralenverkehr verweisen. Er bezieht sich nicht auf etwas, das ihm &hnlich
ist und verweist auch nicht auf sich selbst. Auch ist der Pfeil nicht als Auffor-
derung aufzufassen, in die Richtung des Pfeils zu blicken. Das Erblicken des
Verkehrszeichens bewirkt, dass die bezeichnete Regel ins Bewusstsein geru-
fen und zur Verkehrssituation des Augenblicks in Beziehung gesetzt wird.
Das Zeichen kann auf diese Weise helfen, Wahrnehmung und Handeln um-
sichtig-vorausschauend zu modifizieren und auf bislang nicht Fassbares ge-
fasst zu sein.

Symbole sind besonders komplexe Zeichen, die sich durch die Vielfaltig-
keit und Vielschichtigkeit ihrer Bezeichnungen und Bedeutungen auszeich-
nen. Im symbolischen Gegenstand oder der symbolischen Handlung sieht
der Betrachter unterschiedliche Bedeutungsebenen und Zusammenhénge
mit.> Die Bedeutungen des Symbols sind teils durch Tradition, soziale Kon-
vention und ideologische Sichtweisen, teils durch zweckrationale Strategien
umsichtiger Lebensfiihrung oder durch Eigennutz bestimmt. Das bekannte
Werbeplakat der Firma Benetton, das drei menschliche Herzen auf einem
Operationstisch zeigt, verweist einerseits auf das konkrete physische Organ,
das den Blutkreislauf in Gang halt, symbolisiert dariiber hinaus aber auch die
Liebe, das Leben und die Sterblichkeit. SchlieBlich vermitteln diese drei sich
sehr dhnelnden Herzen eine antirassistische Botschaft, denn das erste Herz
entstammt einem schwarzen Afrikaner, das zweite einem jlidischen Weifen,

5 Dazu Arnold Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt.
Frankfurt am Main 1993, S. 199 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

das Dritte einem Asiaten. »Die Hautfarbe ist nicht wesentlich, im Innersten
sind wir alle aus dem gleichen Stoffl«, so kdnnte die implizite Botschaft des
Plakates lauten. Diese Botschaft ist aber nicht der Endzweck des Plakates,
sondern wird unterschwellig dafiir verwendet, den Produkten einer italieni-
schen Textilfirma ein positives Image zu verleihen. Die philanthropische Bot-
schaft des Plakates wird somit fiir eine Aufwertung des Firmenimages ins-
trumentalisiert, so dass ein uraltes Symbol auch eine kommerzielle Konno-
tation erhalt. Letztlich wird dadurch der Kauf eines Pullovers zur guten Tat
stilisiert.

Das Alte Objekt als Spurenkomplex

Ist nun das Alte Objekt ein Zeichen beziehungsweise ein Symbol? Verweist,
zeigt es auf die Welt genau so, wie dies beispielsweise ein Verkehrszeichen
tut?

Alte Objekte heben sich nicht zuletzt dadurch von Zeichen im herkémmli-
chen Sinne ab, dass sie nicht arbitrar sind. Da sie selbst Teil von dem sind,
auf das sie zeigen, beruht ihre Verweiskraft nicht nur auf Konvention, son-
dern auch auf ihrer Biographie. Im Gegensatz zu Zeichen im herkémmlichen
Sinne ist die Bedeutung eines Alten Objektes niemals eindeutig, da es stets
viele Referenten hat.® Einer von diesen Referenten ist es selbst; ein anderer
ist die Bewandtnisganzheit, der es entstammt. Indessen ist das Ganze, auf
welches das Alte Objekt zuriick verweist, vergangen. Gleichwohl ist die ein-
stige Bewandtnisganzheit auch im Hier und Jetzt noch als Spur an ihm. Das
Alte Objekt hat an dieser Ganzheit zwar keinen lebendigen Anteil mehr, steht
aber in seiner Nachfolge. Im Alten Objekt iiberschneidet sich das Signifiant
mit dem Signifié, aber auch mit dem Referenten. Insofern bedeutet das Alte
Objekt das, worauf es deutet — aber auch wesentlich mehr. Prasenz und Pra-
sentation iberschneiden sich in ihm, so dass sie untrennbar, gleichwohl aber
unterscheidbar sind.

Das Alte Objekt steht fiir eine passierte Bewandtnisganzheit, auch wenn
es mit dieser zerbroselten Ganzheit nicht mehr verhaftet ist. Es gehort nur
noch mittelbar, iiber eine zwar rekonstruierte, aber nicht mehr greifbare
Ganzheit, zu seiner urspriinglichen Welt. Es ist weniger als diese Ganzheit,

6 Ogdens und Richards »semiotisches Dreieck« sieht neben Signifiant und Signifié
auch noch einen Referenten, das heifit den bezeichneten, konkreten Gegenstand
vor. Vgl. Charles Ogden und Ivor Richards: The meaning of meaning. London
1969.

59


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

ALEXANDER KLEIN
Expositum

weil es nur deren Rest ist. Es ist aber auch mehr als ein Rest, weil es in einer
neuen Welt steht.

Die rekonstruierte Ganzheit macht den immateriellen Wert des Alten Ob-
jektes aus, der sich nicht aus seiner stofflichen Beschaffenheit, sondern aus
dem Reichtum seiner wieder entdeckten Verweisungen ergibt. Auf Grund die-
ses Wertes reprdsentiert das Alte Objekt nicht nur die aktuelle Welt des Be-
trachters, sondern auch seinen eigenen Ursprung. Die Differenz zwischen der
einstigen Weltverhaftung, deren Rekonstruktion das Alte Objekt ermoglicht
und initiiert, und seiner gegenwartigen Bedeutung ist die im eigentlichen
Sinne historische Differenz. Anders das Verkehrszeichen: Seine Bedeutung
ist ein Aspekt seiner gegenwartigen Weltverhaftung. Es stellt sich also her-
aus, dass das Alte Objekt dem Verkehrsschild ganz fern steht, obgleich beide
in formallogischer Hinsicht zeigen, das heif3t verweisen. Dies sollte bedacht
werden, wenn Alte Objekte Zeichen genannt werden. Wenn Alte Objekte Zei-
chen sind, dann sind sie Zeichen ganz besonderer Art, weil das von ihnen be-
zeichnete Ganze letztlich nur als geistige Rekonstruktion besteht und ihr Be-
zeichnen nicht nur ein Verweisen, sondern ein »Stehen fiir« ist, das heifdt
eine Verkorperung. Diese Verkorperung freilich muss notwendigerweise un-
vollstandig, ruinenhaft bleiben. Aus all dem ergibt sich, dass die Begriff der
Spur das Wesen des Alten Objektes letztlich besser trifft als der des Zei-
chens.

Dem Begriff der Spur kommen in diesem Zusammenhang zwei verschie-
dene, sich erganzende Bedeutungen zu: Zum einen steht er fiir das materiell
Uberlieferte, den Uberrest des Geschehenen. Zum anderen steht er fiir das
Legen und Lesen einer Fdhrte zur einstigen Bewandtnisganzheit des Gegen-
standes. Die Identifikation des Alten Objektes als Uberrest sowie als Féhrte
zur einstigen Bewandtnisganzheit setzen ein Vorverstandnis des Gegenstan-
des voraus. Aus diesem Vorverstdndnis erwdchst das Interesse an ihm. Durch
seine Priifung und Analyse kann das Vorverstdndnis zu Verstandnis werden.
Die Auslegung eines Alten Objektes weist somit eine zirkuldre Struktur auf:
Als Spur im Sinne des Uberrestes ist das Alte Objekt die Voraussetzung des
Auslegens. Das Auslegen selbst stiftet den Ursprung des Alten Objektes. Die-
se Stiftung ist nicht mit einer Schopfung des Alten Objektes gleich bedeu-
tend, denn die Spur als Uberrest ist iiberliefert, und nicht erschaffen worden.
Aber sie ist die Initiation der Geschichtlichkeit des Gegenstandes durch das
Denken.

Jede historische Spur reprédsentiert ein Ganzes, von dem sie einst ein Teil
war. Dieses Ganze muss vom Spurenleser vorausgesetzt werden, damit der
Gegenstand zur Spur wird. Ein Findling genannter Riesenstein beispielsweise
bezeugt Bewegungen von Eismassen, die Jahrzehntausende zuriick liegen.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

Die Kenntnis der Eiszeit muss der Interpretation des Steins als Findling vor-
aus gehen, sonst kdnnten nicht einige seiner materiellen Eigenschaften als
Verweise auf die Eiszeit gedeutet werden. Auch ein Zustand, ein Ereignis
oder ein historischer Prozess — eine Revolution beispielsweise oder der miih-
same Tagesablauf eines Bauern — kdnnen ein solches Ganzes darstellen, auf
das der jeweilige Gegenstand verweist. Die Grenzen dieses Ganzen, das den
Gegenstand tberhaupt erst zum Spurentrdger macht, werden vom Spurenle-
ser bestimmt. Es liegt an ihm, festzusetzen, ob er eine alte Tonscherbe, auf
der »Themistokles« zu lesen ist, mit dem Scherbengericht dieses attischen
Politikers und dessen Biographie, mit der Politik Athens im fiinften vorchrist-
lichen Jahrhundert, mit der antiken Keramikherstellung, mit dem Rechtsver-

standnis der antiken Welt oder mit tiberfliissigem Abfall in Verbindung bringt.

Museal relevant wird einstige Welt dann, wenn man das, was man von ihr
sichtet, als tibrig geblieben einstuft. Die seit Menschengedenken akkumulier-
te Welt der Uberlieferungen, Ruinen und Andenken besteht aus Spuren, die
den Leser historischer Fahrten zur urspriinglichen Hinter-Welt des Akkumu-
lierten fiihren. Nun ist die Rede vom Alten Objekt als Spur eine Vereinfa-
chung, denn es hat viele Spuren an sich. Und welche Bedeutung die Spuren
haben, hdangt unter anderem auch von der Person ab, die sie liest. Also ist die
Bedeutung des Alten Objektes partiell perspektivisch. Auflerdem unterliegt
diese Bedeutung einem starken zeitlichen Wandel. Man denke nur daran,
welche neuen Bedeutungsnuancen das Brandenburger Tor nach der deut-
schen Wiedervereinigung, oder in jiingster Zeit die Frauenkirche in Dresden
hinzu gewonnen hat.

Alte Trdger von Spuren ist das Alte Objekt ebenso Symbol wie Zeichen.
Denn es steht auch fiir Gegenstédnde, Prozesse und Zustande, die nur mittel-
bar oder nur aufgrund einer Verallgemeinerung mit ihm verbunden sind. So
verweisen die Pyramiden von Gizeh nicht nur auf den Totenkult der vierten
Herrscherdynastie Agyptens und auf die einstige symbolische Bedeutung
dieser Monumentalgraber als Himmelsaufstieg und Briicke zum Jenseits.”
Sie symbolisieren dariiber hinaus die gesamte altdgyptische Kultur. Mehr
noch: Sie stehen fiir das Land Agypten in Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft. Viele sehen in ihnen sogar ein Symbol der Unverganglichkeit.

Aus dem Vorangegangenen ergibt sich die ungeheure Bedeutungsvielfalt
des Alten Objektes und die Unmdglichkeit, seine Verweiskraft auf einen ein-

7 Zur altdgyptischen Symbolik der Pyramiden vgl. Jan Assmann: Agypten. Eine
Sinngeschichte. Frankfurt a.M. 1999, S. 72 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

ALEXANDER KLEIN
Expositum

heitlichen Nenner zu bringen. Ernst E. Boesch hat diese Vielfalt am Beispiel
einer afrikanischen Maske geschildert. Die Plastizitdt dieser Schilderung
rechtfertigt ein langeres Zitat:

»Die holzerne Maske reprisentiert — materiell — das Holz mit seinen Quali-
titen, den Baum und den Wald; die Natur mit ihrem Reichtum und ihrer
Kargheit, mit ihrer Giite und ihrer Bedrohlichkeit. Die Maske reprisentiert
auch - sozial — den Menschen, der sie geschaffen hat, den, der sie trigt, und
den, der sich vor ihr fiirchtet — vielleicht sogar noch den, der sie kauft und
mit Limpchen hinter den Augenhdhlen irgendwo aufhingt. Natiirlich repra-
sentiert die Maske auch ihren denotativen Inhalt: die Goétter und Geister
oder sonstige Michte, die sich in ihr verkérpern [...] der Schnitzer denkt an
das Holz und seine weichen und harten Stellen, an Termiten, die es verder-
ben kénnen, an seinen Sohn, der ihm bei der Arbeit zuschaut oder hilft, an
den Nachbarn, der ihm die Maske abkaufen will; dieser aber denkt vorwie-
gend an die Feier, bei der er sie zu tragen gedenkt [...] Und so verschiebt
sich, von einem zum anderen, der Konnotationskreis, in den die Maske ein-
gebettet ist, und nur fiir einen vielleicht, den Ethnologen nimlich, reprisen-
tiert sie — mehr oder weniger anndhernd — die Gesamtheit der Beziige. Und
erst eines Nachts, wie der Ethnologe triumt, die Maske verwandle sich lang-
sam in das grinsende Gesicht eines lang vergessenen Lehrers, bemerkt er,
dass sie auch fiir ihn, iiber die Beziige ihres Herkommens hinaus, noch an-
deres bedeutete.«®

I1l.2 Sammeln

Fundamentalbestimmungen des Sammelns

Aus heutiger Sicht besteht ein Gegensatz zwischen musealem Sammeln und
dem permanenten Zeigen der Ausstellung. Denn in der Regel entzieht das
Sammeln die Gegenstande dem Blick und spart sie fiir die Zwecke des Samm-
lers beziehungsweise der sammelnden Institution auf. Zum Wesen des mu-
sealen Sammelns scheint heute also das Verbergen, und nicht das Zeigen zu
gehoren. Gesammelt wird fiir den einzelnen Liebhaber, den Forscher, den
Sammlungsleiter eines Museums (der nicht selten wie Fafnir vor seiner
Schatzhéhle sitzt), fiir einen exklusiven Kreis von Kennern oder aber — Hybris

8 Boesch, das Magische und das Schone, S. 56.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

ist im Sammlermilieu keine Seltenheit — fiir die Ewigkeit. Dagegen sucht das
museale Zeigen, das heif}t das Ausstellen von Gesammeltem, ganz im Gegen-
teil den 6ffentlichen, und nicht den individuell-privaten Blick. Bezogen auf die
heutige Situation setzt das museale Zeigen die Gegenstdande dem Blick aus,

statt sie fiir ihn aufzusparen: Ausstellen (re)prasentiert, Sammeln privatisiert.

Vor einer Fokussierung auf das Museumssammeln sind an dieser Stelle
einige allgemeine Ausfiihrungen zum Sammeln erhellend. Sammeln ist ent-
weder ein Geschehen, oder eine Handlung. Ist es ein Geschehen, so lauft es
von selbst ab, das heif3t ohne menschlichen Initiator oder Lenker. So sam-
melt sich beispielsweise Wasser in einer Pfiitze. Ist Sammeln aber eine Hand-
lung, so beruht es auf einem gezielten Anhdufen, einem peripetalen Ver-
sammeln von Gegenstinden.® Diese werden aus einem Zustand der rdum-
lichen Zerstreuung in einen Zustand der rdumlichen Konzentration iiberfiihrt.
Gesammelt werden kann nur eine Vielheit von Gegenstdnden. Ein Sammeln,
das auf den Besitz eines einzelnen Gegenstandes abzielen wiirde, wére ein
Widerspruch in sich. Eine weitere Voraussetzung fiir das Sammeln ist die
Gleichzeitigkeit der Gegenstdnde, die man sammelt. Das Gesammelte be-
steht nebeneinander in Raum und Zeit.

Die alteste Form des Sammelns ist das akkumulierende Sammeln aus
6konomischen Griinden, das beispielsweise Pilz- und Lumpensammler seit
jeher umgetrieben hat. Von dieser Art des Sammelns ist das Sammeln aus
asthetischen oder musealen Griinden zu unterscheiden. Wahrend das akku-
mulierende Sammeln das Eingesammelte nur als Zwischenstation auf dem
Weg zum Verkauf oder Verzehr auffasst, bezweckt das dsthetische und mu-
seale Sammeln die dauerhafte Anwesenheit des Gesammelten und dessen
dauerhafte Verfiigbarkeit fiir den Blick des Sammlers. Die entsprechende
Konstellation von Gegenstdnden ist grundsatzlich stabil. Die Gegenstdnde
werden aufgehoben und bleiben tendenziell zusammen, weil ihr Wert sich
nicht zuletzt aus der Einbettung in den Gesamtzusammenhang des Gesam-
melten ergibt. Daran dndert auch die Tatsache nichts, dass die meisten
Sammler langfristig den Wert ihres gesammelten Besitzes erhéhen wollen
und deshalb weniger wertvolle Gegenstdande gegen andere mit h6herem Wert
eintauschen.

9 Dazu Thomas Schlozs Dissertation: Die Geste des Sammelns. Eine Fundamen-
talspekulation — Umgriff, Anthropologie, Etymographie, Entlass. Stuttgart 2000.
Ferner die wesentlich differenziertere Arbeit von Manfred Sommer: Sammeln. Ein
philosophischer Versuch. Frankfurt a.M. 1999.

63


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Die Abweichung als Wesen des Gesammelten

Die Tatigkeit des Sammelns bringt niemals Zeug oder »Kruscht« zusammen,
das keinen inneren Zusammenhang hatte. Vielmehr werden Gegenstande ge-
sammelt, die man als dhnlich erkannt hat, beziehungsweise, die etwas ge-
meinsam zu haben scheinen. Ahnlichkeit kann sich in diesem Zusammenhang
auf ganz verschiedene Merkmalsgattungen beziehen: Es kann sich um eine
Ahnlichkeit der dueren Form, der Struktur, des Materials oder der Funktion
handeln, um einen gemeinsamen Besitzer der Gegenstdande, um einen ge-
meinsamen Herkunftsort, um eine gemeinsame Geschichte oder um eine
Ahnlichkeit, die sich in der Gemeinsamkeit der sprachlichen Benennung er-
schopft.

Indes: Wahrend das Interesse des aus 6konomischen Motiven Sammeln-
den gerade auf die Ahnlichkeit des Gesammelten gerichtet ist, achtet der
dsthetisch oder museal Sammelnde auf die Abweichungen der gesammelten
Stiicke von der Norm, die ihr Typus vorgibt. Asthetisches und museales
Sammeln setzen Nichttrivialitdat im Sinne der AuSergewdhnlichkeit, im Ideal-
fall sogar der Einzigartigkeit des Gesammelten voraus. Nach konventionellem
Sammlerethos und Kuratorendenken muss der begehrte Gegenstand wenn
moglich ein Unikat, mindestens aber eine Raritdt sein. Die Miinze mit dem
Pragefehler ist wertvoller als das Exemplar ohne Makel. Wahrend der Pilz-
sammler nur darauf achtet, dass das Eingesammelte dem Begriff »Pfifferling«
entspricht, legt der Sammler von Miinzen, Briefmarken und Ahnlichem auf
die Einzigartigkeit der Sammlungsstiicke Wert und vermeidet Doubletten.
Der eine will das Typische, der andere die Variante.

Der Sammler sieht den Erwerb von Objekten nicht als lohnend an, die oft
reproduziert werden, in grof3er Stiickzahl vorhanden sind und daher jederzeit
ausgetauscht werden kénnen. Es ist ihm wichtig, nicht nur Gegenstande um
sich versammelt, sondern sie auch dem Alltag entzogen zu haben. Dies
macht die Sammlung zu einer Sphare, die nicht nur aufleralltdglich ist, son-
dern sich dem Alltag in gewisser Hinsicht, und zwar in Bezug auf die Verfiig-
barkeit von Rarem, {iberlegen zeigt. Dariiber hinaus miissen die gesammel-
ten Gegenstadnde original und authentisch sein. Ohne Echtheit, Einzigartigkeit
und historische Aussagekraft ware das Gesammelte nicht nur unniitz, son-
dern auch wertlos. Das Unechte und Austauschbare widerspricht dem Rol-
lenverstdandnis und dem Ehrenkodex des Sammlers.

Der Sammelnde bringt nicht nur zusammen, was er als dhnlich erkannt
hat, sondern er wihlt auch das Ahnliche aus dem Unahnlichen aus. Auf diese
Weise setzt er eine Differenz von Innerhalb und Auf3erhalb, von Welt und
Sammlung. Freilich bleiben Welt und Sammlung aufeinander bezogen, denn
letztere rechtfertigt sich dadurch, dass sie einen Extrakt der Welt darstellt,



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

die den Sammelnden umgibt.® Dabei ist das Sammeln stets auch ein ge-
walttdtiger Akt, der die Gegenstdnde aus ihrem vorgefundenen Zusammen-
hang reiBt. Sie werden »ihrer Welt entzogen«, wie es Heidegger von den Agi-
neten in der Miinchner Sammlung gesagt hat.' Diesen rabiaten Zug haben
Sammeln und Ausstellen im Sinne des permanenten Zeigens gemeinsam.
Beide versetzen Dinge und Gegenstdande. Das heift, sie entziehen sie ihrer
Welt und stellen sie in einen neuen Rahmen.** Es zeigt sich also, dass Ver-
setzung die gemeinsame Wurzel von Ausstellen und Sammeln ist.

Sammeln als Vorratsbildung

Jede Art von Sammeln ist durch den Zweck der Vorratsbildung charakterisiert,
sonst kdnnte sich keine Gleichzeitigkeit des Gesammelten einstellen. Der
Sammler legt einen Vorrat an und versagt sich die triebverzehrende Endhand-
lung, das heif3t die Verwendung oder den Verzehr des Angehduften. Es stellt
sich in diesem Zusammenhang die Frage, inwieweit das Sammeln eine spezi-
fisch menschliche Tatigkeit ist. Zwar sind Hunde, so sagt man, nicht in der
Lage, einen Wurstvorrat anzulegen. Andererseits ldsst sich das Anlegen von
Vorrdten auch bei Eichhdrnchen beobachten. Allerdings wiirde es sich skurril
anhdren, das Eichhdrnchen als Sammler zu bezeichnen, auch wenn man um-
gangssprachlich sagt, dass es Haselniisse sammele. Das Sammeln ist hier
nur ein Ansammeln, das weder auf einen Plan zur effizienten Vorratshaltung,
noch auf das Bediirfnis des Eichhdrnchens, iiber Niisse zu reflektieren, noch
auf seinen musealen Ehrgeiz zuriickzufiihren ist. Angesammelte Gegenstan-
de sind sich zwar in der Eigenschaft dhnlich, die das Interesse des Sammeln-
den an ihnen begriindet hat. Doch andererseits sind sie grundsatzlich aus-

10  Mit Blick auf diesen Zusammenhang lohnen sich die in wissenschaftssatirischer
Form verfassten Reflexionen von Andreas Urs Sommer, Dagmar Winter und Mi-
guel Skirl: Die Hortung. Eine Philosophie des Sammelns. Diisseldorf 2000, bes.
S.22f.

11 Heidegger fahrt fort: »Auch wenn wir uns bemiihen, solche Versetzungen der
Werke aufzuheben oder zu vermeiden, indem wir z.B. den Tempel in Paestum an
seinem Ort und den Bamberger Dom an seinem Platz aufsuchen, die Welt der
vorhandenen Werke ist zerfallen.« Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunst-
werkes. Stuttgart 1960, S. 39.

12 Auf den Aspekt der Ausstellung als Rahmen hat als erster Siegfried Giedion
aufmerksam gemacht. Ders.: Raum, Zeit, Architektur. Die Entstehung einer neuen
Tradition. Ravensburg 1965, S. 175-203.

65


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

ALEXANDER KLEIN
Expositum

tauschbar. Das Eichhdrnchen will keine besonders geformte Nuss, sondern
einfach nur eine Nuss.

Menschen sind zu vorsorgendem Ansammeln, das nicht notwendigerwei-
se bewusste Planung voraussetzt, sondern instinktgeleitet sein kann, ebenso
wie Tiere in der Lage. Es ist Sammeln in seiner dltesten Form, das seine be-
griffliche Kontur durch den Gegensatz zu Jagd, Zucht und zum Ackerbau er-
halt. Spezifisch menschlich dagegen, weil immer kulturell bestimmt, ist das
planvolle Sammeln von Nutzlosem, kurzum: das Anlegen einer Sammlung.

Es mag wohl angehen, von einer Lumpensammlung im Sinne einer zeit-
lich genau eingrenzbaren Sammelaktion zu sprechen, oder von einem Lum-
pensammler, der zum Zwecke der Daseinsfristung Stoffabfélle aufliest, die er
spdter verkauft. Doch von einer Sammlung von Lumpen zu reden hat einen
merkwiirdigen Klang, der gleich an ein Lumpenmuseum denken ldsst. Denn
eine Sammlung besteht aus Gegenstdnden, die deshalb aus dem alltdglichen
Leben herausgenommen worden sind, weil sie in ihrer Ansammlung etwas
AuBeralltdgliches ergeben. Von einer Sammlung Bierflaschen zu reden, ist
nur dann sinnvoll, wenn ihr Eigentiimer sie weder auszutrinken noch zu ver-
kaufen gedenkt. Ansonsten handelt es sich nur um einen Vorrat, und noch
nicht um eine Sammlung. Nicht nur ist Niitzlichkeit ein unerhebliches Kriteri-
um fiir den Wert einer Sammlung. Es ist im Gegenteil ein wesentliches Merk-
mal von Sammlungen, dass sie aus unniitzen Gegenstdnden, namlich Kunst-
werken oder Alten Objekten bestehen, die ihrer urspriinglichen Bewandtnis-
ganzheit entzogen worden sind. Daher lduft jede Sammlung auch Gefahr, von
radikalen Pragmatikern und Utilitaristen fiir Uberfliissig gehalten zu werden.
Indessen ist eine Sammlung zwar unniitz, aber nicht bedeutungslos, da sie ja
aus Gegenstanden, und nicht aus Zeug besteht. Sie bedeutet dem Sammler
etwas. Das Eintreten des Gegenstandes in die Sammlung setzt voraus, dass
die Wurzeln, die ihn in seiner ersten Welt hielten, ausgerissen worden sind.
Gerade dies ist aber Voraussetzung fiir seine Bedeutung als Sammlungs-
stiick.

Sammlung und Sammler

Die Sammlung ist es also, die dem Sammeln musealen Charakter verleiht. Es
lohnt sich hier ein Blick auf den Begriff des Aufhebens, in dem die Bedeutun-
gen Aufgreifen, Bewahren und Umwerten enthalten sind. In einem dreifachen
Sinne ist das Bilden einer Sammlung mit Aufheben gleich bedeutend: Auf
einer elementaren Ebene bedeutet es Aufgreifen, das heifit die Einbeziehung
eines Objektes in das unmittelbare Wahrnehmungsfeld. Zweitens ist das Bil-
den einer Sammlung ein Bewahren. Das heifit, die Kontinuitdt des Gegen-
standes soll im Hinblick auf seine Form, seine Materialitdt und seine Ver-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

standlichkeit gesichert werden. Drittens wird in der Sammlung die Bedeutung
des aufgefundenen Gegenstandes umgewertet, da sich das Gesammelte nun
im Umfeld des Mitgesammelten, und nicht mehr im Umfeld seiner urspriingli-
chen Bewandtnisganzheit bestimmt. Die Bedeutung wird in dem Sinne auf-
gehoben, dass sie sich auf einem anderen Niveau entfaltet. Es ist moglich,
dass sich die Bedeutung des Gesammelten nur dem Sammler erschliefit.
Haufig ist personliche Liebhaberei, meistens aber eine mehr oder weniger
sublimierte Form der Besessenheit und der Gier fiir das museale Sammeln
verantwortlich. Mit wissenschaftlichen Motiven ist dies keineswegs unver-
einbar.

Ohne dazu gendtigt zu sein, entwirft der Sammler eine Ordnung, die er
den von ihm versammelten Gegenstanden uberstiilpt. Mit dieser Ordnung
simuliert er absolute, vielleicht sogar gottliche Freiheit. Unter diesem Blick-
winkel hat Sammeln eine narzisstische Komponente, die gelegentlich sogar
in GroBenwahn umschlagt. Viele Sammler ziehen Lust aus dem Ausleben von
Allmachtsfantasien. Bei der Leidenschaft fiir extrem grofle (Dampfmaschi-
nen) und extrem kleine Gegenstande (Modelleisenbahnen) ist es besonders
offensichtlich, dass der Wunsch nach spielerischer Beherrschung der Welt zu
den Triebfedern des Sammelns gehort. Das Erwerben grofler Sammlungsgii-
ter ist als Potenzbeweis interpretierbar; das kleine Sammlungsgut dagegen
erzeugt die berauschende Illusion des vogelperspektivischen, Allwissenheit
verschaffenden Uberblicks.

Diesem narzisstischen Motiv entspricht auch der expansive und aggressi-
ve Grundcharakter des musealen Sammelns. Denn es ist es stets der fehlen-
de, noch nicht besessene Gegenstand, der das Sammeln ausrichtet und vor-
antreibt. Diese Rolle des fehlenden Glieds in der Kette der Besitztiimer kann
grundsatzlich von jedem unverfiigharen Gegenstand eingenommen werden,
der ins Sammlungsgebiet fillt, auch vom vermeintlich letzten, den der Samm-
ler noch nicht hat. Denn diesem geht es nicht um das Erreichen eines endgiil-
tigen Sammlungsziels, sondern um den Prozess des Sammelns selbst: um
das Vexierspiel von Sehnsucht nach Vollstandigkeit, vermeintlicher Erfiillung,
heimlich erhoffter Enttauschung und erneutem Versuch, das Begehrte zu er-
langen und Uiber es zu verfiigen.

Im Grunde genommen sammelt der Sammler sich selbst. Die Sammlung
wird ihm sozusagen zu einem zweiten Korper, mit dem er sich identifiziert. Er
kann sich in diesem Korper vollkommen verlieren und wieder finden. Er sieht,
wie sich in der Sammlung seine geheimsten Wiinsche aufbauen und deren
Erfiillung in den Bereich des Mdéglichen zu riicken scheint. Was ihm gehort,
gibt der Sammler ungern weg, weil man, wie Baudrillard zutreffend ange-

67


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

ALEXANDER KLEIN
Expositum

merkt hat, ja auch nicht so ohne weiteres seinen Phallus herborgen will.*?
Die Ordnung, die er dem Sammlungsgut verliehen hat, tritt an die Stelle der
Alltagszeit. Gerade darin zeigt sich einer der geheimsten Wiinsche des
Sammlers: Die Zeit soll ausgeschaltet und die Unumkehrbarkeit der Ge-
schichte iiberwunden werden, was auch eine symbolische Uberwindung des
eigenen Todes ermoglicht.™

Unzahlige Personen gehen einer Sammelleidenschaft nach — in den USA
wahrscheinlich jeder Dritte.” Dabei ist wohl das entscheidende Motiv die
Enttrivialisierung des persdnlichen Alltags durch das Sammeln. Dies fiihrt in
der Regel zu einer signifikanten Hebung des Selbstgefiihls. Fiir die Psycholo-
gie des Sammelns ist es entscheidend, dass der Wert des Gesammelten {iber
den profanen Alltagsnutzen weit hinausreicht. Es zeichnet sich durch einen
nutzlosen, wenngleich wertvollen Uberschuss aus, der das Sammeln letztlich
jeder 6konomischen Logik entzieht. Dieser Uberschuss ist es auch, der die
Person des Sammlers mit einem Nimbus des Luxuriésen und Réatselhaften —
nicht selten auch des Kauzig-Skurrilen oder gar Pathologischen — umgibt. In
seinen verschiedenen Schattierungen ldsst sich dieser Nimbus grundsatzlich
von jedem Sammler erwerben — unabhdngig von seinem sozialen Status. Der
Nimbus des Sammelns umgibt nicht nur Personen, sondern ist heute auf vie-
le sammelnde Institutionen, darunter vor allem Museen, ibergegangen.

Die Bedeutung einer musealen Sammlung fiir den Sammler liegt in ihrem
Wert. Dieser Wert lasst sich allerdings nur in den seltensten Féallen und nur
durch erhebliche Vereinfachungen — beispielsweise als geschatzter Versiche-
rungswert — in einem gesellschaftlich akzeptierten Tauschwert ausdriicken.
Der besondere Wert einer Sammlung ist nicht quantifizierbar, er beruht ganz
wesentlich auf subjektiver Wertschatzung. Dies ist der eigentliche Grund, wa-
rum viele Museumsexponate unschdtzbar sind. Manchmal wird der besonde-
re Wert des Gesammelten in der AuBergewdhnlichkeit und Exotik der zu-
sammengetragenen Sachen gesehen. Manchmal ist es gerade das aufBerge-
wohnlich Normale, der Norm Entsprechende, das den Gegenstand wiirdig
erscheinen ldsst, in eine Sammlung aufgenommen zu werden. Andere Ge-
genstande haben in der Biographie des Sammlers eine Rolle gespielt. So

13 Baudrillard, System der Dinge, S. 122 f.

14 A.a.0.,S. 126.

15 Susan S. Pearce: Collecting as medium and message. In: Eilean Hooper-Green-
hill: Museum, Media, Message. New York 1995, S. 15-23, dort S. 22.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

manche Briefmarke oder Miinze schlieBlich erscheint durch nichts anderes
wertvoll als durch ihre Zugehdrigkeit zu einer Serie.

Formen des musealen Sammelns

Drei idealtypische Formen des musealen Sammelns sollen im Folgenden von-
einander unterschieden werden: das erinnernde, das fetischistische und das
systematische Sammeln.*® Diese Unterscheidung soll der Orientierung die-
nen. In der Wirklichkeit treten nur Mischformen auf.

Das erinnernde Sammeln akkumuliert autobiographisch relevante Zeug-
nisse. Diese haben einen sentimentalischen Wert aufgrund ihrer Fahigkeit,
Erinnerungen und Gedanken an verlorene Zeiten zu evozieren. Das sich erin-
nernde Individuum erschafft sich seine Sammlung, die im Extremfall zu einer
materialisierten Autobiographie werden kann. Diese Autobiographie kann er
mit Hilfe der verschiedenen Sammlungsstiicke vergegenwartigen und nacher-
leben. Die Moglichkeit dieses Nacherlebens ist vom Speicher, den die Samm-
lung bildet, jederzeit abrufbar. Das erinnernde Sammeln ist eine Form von
Lebenssimulation.

Im Fokus des fetischistischen Sammelns dagegen stehen die Gegenstédn-
de selbst und nicht die Erinnerungen, die sie heraufbeschwéren. Die Gegen-
stande beherrschen den Sammler auf Grund der Leidenschaft, die sie in ihm
entfacht haben und die diesen dazu getrieben hat, sie in mdglichst grofier
Zahl zu erwerben und zu besitzen. Das irrationale Moment und die Beses-
senheit, die dieser Art des Sammelns eigen sind, verleihen ihr den Reiz des
Exzentrisch-Da@monischen und entriicken sie der Sphére irdisch-praktischer
Notwendigkeiten. Nicht selten wachst den gesammelten Gegenstdanden die
Rolle von lebendigen Wesen zu. Der Sammler umgibt sich mit ihnen wie mit
den Frauen eines Harems, in dem er wie ein Sultan agieren kann. Vielleicht
liebt er einen Gegenstand besonders und ldsst einen anderen in Ungnade fal-
len und trennt sich woméglich sogar von ihm. Nur Eunuchen, von denen an-
genommen werden kann, dass sie seine Leidenschaft nicht teilen, diirfen au-
Ber ihm den Harem betreten.

Systematisches Sammeln schlieBlich legt Wirklichkeit in einer bestimm-

16  Dazu grundlegend Susan M. Pearce: On Collecting. An Investigation into Collec-
ting in the European Tradition. London/New York 1999. Pearce unterscheidet
»souvenir, fetishistic and systematic modes of collecting«. Ebd. S. 32 f.

69


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

ALEXANDER KLEIN
Expositum

ten Art und Weise aus — im buchstadblichen und im {ibertragenen Sinne. Es
kann als entdeckendes oder als bewahrendes Sammeln manifest werden."”

Was das entdeckende Sammeln betrifft, so werden Gegenstande auf
Grund ihrer Auffalligkeit und Neuartigkeit behalten und aufbewahrt. Erst in
der Frithen Neuzeit, als der Blick auf die Natur an wissenschaftlicher Scharfe
gewann, hat sich diese Form des Sammelns voll entfaltet. Entdeckendes
Sammeln wird vom Zweck geleitet, zu einer Gesamtschau der Gegenstdande
zu gelangen, um deren Zusammenspiel auf den Grund gehen und gewisser-
mafen einen Blick hinter die Kulissen der Natur erhaschen zu kénnen. Klassi-
scher Vertreter dieser Art des Sammelns war Goethe, fiir den das Sammeln
von Mineralien und Pflanzen nicht nur eine Form der Naturerkundung, son-
dern auch der Personlichkeitserkundung und -bildung darstellte, der, wie O.
Marquard dies in einem anderen Zusammenhang genannt hat, »Selbstentde-
ckung durch die Entdeckung des Fremden«.” Im geordneten Nebeneinander
eines gegliederten Gebildes bildet das Gesammelte sozusagen eine Mo-
mentaufnahme der Schépfung. Fiir Goethe spiegelte sich in Anschauungen
dieser Art seine eigene Subjektivitdt, die sich selbst die Werkzeuge zu ihrer
Weiterentwicklung und Steigerung schuf.

Viele Sammlungen, die mit einem systematischen Anspruch angelegt
worden sind, reihen ihre Objekte in schier unendliche, aus Einzelexponaten
gebildete Fluchten evolutionarer Reihungen, morphologischer Ahnlichkeiten
oder funktionaler Entsprechungen ein. Die einzelnen Objekte scheinen dabei
in ihrem Sammlungskontext unterzugehen, vermitteln dabei aber, indem sie
auf das verweisen, was ihnen vorausgeht, folgt, dhnlich sieht, Ahnliches be-
zweckt oder genauso funktioniert, eine Vorstellung von der schier unauslot-
baren Komplexitdt und Vernetztheit des Kosmos. Manche zoologische oder
mineralogische Sammlung wird auf diese Weise fiir den Betrachter wertvoll
und gewinnbringend, indem sie als Auszug und Abbild der Welt eine Vorstel-
lung von deren Unendlichkeit vermittelt.

Im 18. Jahrhundert entwickelte sich eine andere Form des Sammelns, die
zu einer der tragenden Saulen des modernen Museums werden sollte: das
bewahrende Sammeln. Die gelehrte Welt wurde immer empfanglicher fiir die
historische Dimension des Gegenstandes. Dieser wurde zur Quelle, von dem

17  Zu diesen Aspekten des Sammelns vgl. Volker llgen und Dirk Schindelbeck: Jagd
auf den Sarotti-Mohr. Von der Leidenschaft des Sammelns. Frankfurt a.M. 1997,
S.12f.

18 Marquard, Wegwerfgesellschaft, S. 913.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

man die Vergangenheit ablesen wollte. Als unmittelbarer Zweck des bewah-
renden, konservierenden Sammelns kristallisierte sich heraus, die Gegen-
stande vor jeder Verdnderung zu schiitzen und sie dadurch gewissermafien
aus dem Strom der Zeit herauszunehmen. Dies konnte nur dann anndhe-
rungsweise gelingen, wenn die Verbindungen des Gegenstands zur Welt rigo-
ros gekappt wurden. Nur wenn der Gegenstand nicht mehr von dieser Welt
war, zeigten sich an ihm ehemalige Welten. Damit dies auf Dauer so blieb,
sterilisierte man den Gegenstand sozusagen, um ihn von den zahllosen Kei-
men der Verdnderung zu sdaubern und vor ihnen zu schiitzen. Dies war die
Geburtsstunde der modernen Museumsdepots und -magazine.

Die Orte des Sammelns

Drei idealtypische Orte lassen sich beschreiben, die auf uralte Schemata zu-
riickgehen und bis auf den heutigen Tag die Fluchtpunkte fiir das museale
Sammeln bilden: den Hort, den Tempel und das Kabinett. Diese Orte bilden in
ihrer komplementdren Verbindung das, was man eine moderne Sammlung
nennen kdnnte. Hort, Tempel und Kabinett stehen nicht nur fiir Etappen auf
dem Weg zur modernen Sammlung, sondern auch fiir aktualisierbare Mog-
lichkeiten, Alte Objekte in einen materiellen Kontext einzubinden. Durch den
Wandel der kulturellen Rahmenbedingungen dufiern sich diese Méglichkei-
ten immer wieder in neuen Varianten und kénnen neue Kombinationen bil-
den. Jeder dieser Sammlungsorte hebt sich auf eine charakteristische Weise
von der Wirklichkeit ab, aus der er sein Sammlungsgut bezieht und auf die
dieses als Fetisch, als Beleg oder als Symbol zuriickverweist. Dariiber hinaus
zeichnet sich jeder Ort durch ein besonderes Verhdltnis des Sammlers bezie-
hungsweise der sammelnden Instanz zum Sammlungsgut aus.

Der Hort ist der Ort des magisch motivierten Sammelns. Er entsteht durch
Ansammlung von Gegenstdnden, die nicht nur einen hohen materiellen Wert
haben — wie etwa Gold, Silber und Edelsteine —, sondern auch eine besondere
Verbindung zum Jenseits herstellen konnen. Der Besitz dieser Gegenstdnde
verleiht Macht. Vor allem im Nordeuropa der Bronzezeit war es {iblich, solche
Horte — entweder separiert oder als Grabausstattung — zu vergraben oder
aber im Wasser zu versenken, so wie dies der Legende nach Hagen von Tron-
je mit dem Nibelungenhort tat.® Im Konzept des Hortes schwingt aber auch
die Grundidee des Opfers mit. Das Wertvolle erfahrt dadurch einen Zuwachs
an Heiligkeit, dass der Eigentiimer endgiiltig darauf verzichtet und er sich

19  Pearce, On Collecting, S. 58 ff.

71


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

ALEXANDER KLEIN
Expositum

freiwillig einem Verlustschmerz aussetzt. Im Hort stirbt das Wertvolle fiir den
Eigentlimer und wird bestattet, was einerseits einen Verzicht auf Macht be-
deutet, andererseits aber, weil der Tod des Gegenstandes ein Opfer ist, iber-
irdische Krafte gnddig zu stimmen vermag. Ferner zeichnet sich der Hort
durch sein besonderes Verhéltnis zur Zeit aus. Ein Hort wird bewusst ver-
schiittet und damit dem dkonomischen Kreislauf der Dinge entzogen. Da-
durch sind die Gegenstédnde, die den Hort bilden, auch dem Verschleif ent-
zogen und treten in eine Art irdische Ewigkeit ein, die freilich auch mit einem
Zustand absoluter Verborgenheit verbunden ist.

Formen des Hortes gibt es noch heute. Dies zeigt sich unter anderem an
Vorgdngen, die realsatirisch wirken. Ende der 7oer Jahre des 20. Jahrhun-
derts, als der kalte Krieg noch im Gange war, wurde in einem stillgelegten
Bergwerksstollen in Oberried im Schwarzwald, 688 m unter Granit, das »kul-
turelle Erbe der Nation« atombombensicher untergebracht. Es handelte sich
dabei um 250 Millionen Einzelbildaufnahmen von Manuskripten, Urkunden,
Aktenstiicken und Kunstwerken, die in sechzehnfach verschraubten Edel-
stahlcontainern eingeschlossen wurden. Auf diese Weise sollte einer wie auch
immer vorzustellenden »Nachwelt« ein moglichst umfassender Einblick in
das ermoglicht werden, was die Initiatoren dieser Aktion fiir deutsche Kultur
hielten.*®

Anders als der Hort ist der Tempel eine zugdngliche Kultstdtte — auch
wenn er ein Allerheiligstes enthalt, das nicht fiir jedermann einsehbar ist. Der
Tempel stiftet Identitat, weil sich eine Gemeinschaft von Glaubigen dort tref-
fen und ihres gemeinsamen Glaubens versichern kann. Jeder Tempel birgt
eine Sammlung heiliger Gegenstédnde, die entweder von auserwahlten Privi-
legientragern, oder von samtlichen Glaubigen angeschaut werden diirfen.
Spatestens die alten Griechen begannen damit, gesammelte Gegenstédnde in
Tempelbezirken auf Dauer zu zeigen. Das Gesammelte wurde prdsentiert,
damit die passierte Wirklichkeit, die es bezeugte — beispielsweise ein siegrei-
cher Feldzug oder ein Sieg bei einem olympischen Wettbewerb — jedem vor
Augen trat und als Erinnerung wirksam blieb.?* Ein frommes Publikum konn-
te das Prasentierte bewundern und anbeten. In einem Tempel wird Gesam-

20 Ernst Schulin: Absage und Wiederherstellung von Vergangenheit. In: Moritz
Csaky und Peter Stachel (Hg.): Speicher des Gedédchtnisses: Bibliotheken, Muse-
en, Archive. Teil 1: Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. Kom-
pensation von Geschichtsverlust. Wien 2000, S. 23-41, dort S. 34.

21 Pomian, Ursprung des Museums, S. 26 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Zeigen und Sammeln

meltes zum sozialen Engramm und zum Souvenir, zum identitdtsstiftenden
Verweis auf Gewesenes, das auch fur die Zukunft verbindlich ist. Man
braucht nur in den Louvre oder das Deutsche Museum zu gehen, um zu be-
greifen, dass dieser Typus von Sammlungsort noch lebendige Gegenwart ist.

Kabinette schlieflich sind Orte, in denen private Sammlungen angehauft
und rdumlich strukturiert werden. Der Sammler gibt nicht nur den Anstof fiir
den Aufbau der Sammlung, sondern betreut auch sein Sammlungsgut per-
manent. Dabei changiert sein Verhalten zwischen zwei Polen. Einerseits kann
der Sammler kiihl-systematisch, andererseits aber auch leidenschaftlich und
habgierig handeln. Die Gegenstdande kdnnen nach bestimmten Prinzipien ge-
ordnet werden, damit sie die Zusammenhange der Welt, der sie entstammen,
belegen und erkldren. Der Eigentiimer des Kabinetts empfindet Genugtuung
dariiber, dass das, was ihm gehort, keinem anderen gehort — sei es, dass die-
ser andere ein konkurrierender Privatmann der Sammlerszene, sei es, dass
es sich um einen wissenschaftlichen Antipoden handelt. Er setzt alles daran,
seine Sammlung zu mehren. Dabei ldsst er die konkurrierenden Sammler
zwar wissen, dass er sie mehrt, hat aber kein echtes Interesse daran, dass sie
tatsdchlich am Genuss seiner Schéatze teilhaben. Die reichhaltigen Bestdnde
zeitgenodssischer Numismatiker und Kafersammler, die nicht selten in den
Besitz von Museen libergehen, sind Beispiele solcher Orte.

Die moderne Sammlung ldsst sich als eine Verbindung aus Tempel, Hort
und Kabinett auffassen. Vom Hort hat sie den Anspruch auf Zeitlosigkeit und
die Tendenz zum Objektfetischismus, vom Tempel die Funktion der identi-
tatsstiftenden Erinnerungsevokation, vom Kabinett schlielich die Strukturie-
rung des Sammlungsgutes, aber auch die expansiv-aggressive Grundeinstel-
lung des Sammelnden, der niemals ein Gefiihl der Saturiertheit empfinden
wird.

73


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- |V. FUNDAMENTALKATEGORIEN DES EXPONATES:
ECHTHEIT UND INTERAKTIVITAT

In wissenschaftlichen Ausstellungen gibt es zwei Arten von Exponaten: sol-
che, die der Wirklichkeit auBerhalb der Ausstellung entstammen, und solche,
die eigens zu dem Zweck angefertigt worden sind, in der Ausstellung Wirk-
lichkeit auszulegen. Die Ausstellungsrelevanz beider Arten von Exponaten
beruht auf Grundkategorien, die das Verhiltnis des Exponates zur Wirklich-
keit auflerhalb und innerhalb der Ausstellung und auch zur Wirklichkeit des
Besuchers bestimmen.

Die Kategorie der Echtheit bezieht sich auf das Verhaltnis des Exponates
zur unverfligbaren Wirklichkeit, der es entstammt und/oder auf die es ver-
weist. Ein Altes Objekt ist echt im Hinblick auf den urspriinglichen Verwen-
dungszusammenhang, dem es zugeschrieben wird; ein wissenschaftliches
Experiment zeigt entweder einen echten oder einen simulierten, »getiirkten«
natirlichen Effekt. In beiden Fallen bedeutet Echtheit, dass sich am Exponat
tatsdchlich das zeigt, was es zu zeigen scheint.

Von der Kategorie der Echtheit unterscheidet sich die der Richtigkeit. Die-
se bezieht sich nicht auf das Exponat selbst, sondern auf die Aussage, die
von ihm vermittelt wird. Richtigkeit ist vor allem fiir die Exponatform »didak-
tisches Modell« im naturwissenschaftlich-technischen Museum entschei-
dend. Im Hinblick auf die Wirklichkeit, die es auslegt oder demonstriert, ist
das Modell richtig oder unrichtig. Das heit, das Modell ist auf Grund richti-
ger oder falscher Annahmen {iber diese Wirklichkeit entstanden und verkor-
pert diese Annahmen. Ein Diorama mit dem Modell eines Wasserrades der
Friihindustrialisierung stellt technische Funktion, Bedienung und Verwen-
dung eines Artefaktes in einer bestimmten geographischen, historischen und
kulturellen Situation korrekt oder fehlerhaft dar. Das Modell des Wasserra-
des verweist auf einen als tiberliefert anerkannten Typus von Wasserrad, oh-
ne dabei Spur oder Rest eines solchen Wasserrades zu sein. Um auf diese Art
zu verweisen, muss das Modell gleichwohl in der Tradition des Wasserrad-
baus stehen. Dies aber bedeutet, dass nicht nur die Kontinuitdt des Materiel-
len, sondern auch die Kontinuitdt der Konzeption eine zeigende Anndherung
an das Gewesene ermdglichen kann.

Die Kategorie der Interaktivitat schlielich bestimmt Ausmaf und Quali-
tat der Wechselwirkungen zwischen Besucher und Exponat und erlaubt Aus-
sagen iber die Ndhe des Exponates zum Besucher. Damit ist keine physikali-
sche oder geistige Ndhe gemeint, sondern das Aufgehen des Exponates in
Handlungsabldufe. Interaktive Elemente dynamisieren die Wirklichkeitsstruk-
turen einer Ausstellung, indem sie den Besucher vom Beobachter zum Betei-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

ALEXANDER KLEIN
Expositum

ligten machen, der das Ausgestellte verdandert. Der Besucher wird zu einem
Teil der ausgestellten Wirklichkeit und gestaltet diese mit. Es ist das histori-
sche Verdienst der interaktiven Ausstellungselemente, dass sie neben das
Erlebnis des Echten das echte Erlebnis gestellt haben. Nicht mehr nur das
Wahrnehmen von Echtem, sondern auch das echte Hervorbringen des zu Zei-
genden gehort heute zu den Geboten des gehalt- und effektvollen Ausstel-
lens.

IV.1 Echtheit

Echtheit und Einzigartigkeit

An zentraler Stelle seines beriihmten Aufsatzes tiber das Kunstwerk im Zeital-
ter seiner technischen Reproduzierbarkeit setzt sich Walter Benjamin mit
dem Begriff der Echtheit auseinander. Echtheit, das ist fiir Benjamin die Ei-
genschaft des Exponates, die sein »einmaliges Dasein« ausmacht, sein »Hier
und Jetzt«. Auf der Echtheit des Exponates beruhe seine Aura,’ worunter er
im weitesten Sinne die Fahigkeit des Exponates versteht, Fernes nah und
Fremdes vertraut erscheinen zu lassen. Diese Aura, so Benjamin, werde
durch die modernen Reproduktionstechniken, wie sie etwa in der Fotografie
verwendet werden, vernichtet.

So sehr der Begriff der Aura auch seine Niitzlichkeit fiir die Analyse des
Exponates erwiesen hat, so wenig hilft »Einmaligkeit« bei der Klarung des
Echtheitsbegriffs weiter. Denn einmalig ist jeder Gegenstand. Um nicht ein-
malig zu sein, misste ein Gegenstand mit einem anderen identisch sein. Je-
der Gegenstand ist aber nur mit sich selbst identisch. Daraus folgt, dass jeder
Computer, jeder Bleistift, jede Fliege, jede Barbie-Puppe und jedes geklonte
Schaf auf Grund seiner Differenz zu allen anderen Gegenstanden einmalig
und in diesem Sinne auch echt ist. Er steht singuldr im Raum-Zeit-Kontinuum
und bildet fiir sich selbst den Referenzpunkt seiner Echtheit. Insofern ein Ge-
genstand er selbst ist, ist er echt. Die Trennschérfe eines solchen Echtheits-
begriffs — und damit seine Tauglichkeit fiir den wissenschaftlichen Museums-
und Ausstellungsbetrieb —ist gleich null.

Indes: Wenn der Begriff der Einmaligkeit nichts {iber den Ausstellungs-
und Sammlungswert des Exponates aussagt, so kann es der Begriff der Ein-

1 Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Produzierbar-
keit. In: Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.
Frankfurt a.M. 1996, S. 7-44, dort S. 11 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

zigartigkeit umso eher tun. Einzigartigkeit wird umgangssprachlich oft mit
Einmaligkeit gleichgesetzt. Zu Unrecht: Die Einzigartigkeit eines Exponates
sagt nichts Uber seine Singularitdt aus, dafiir aber viel liber seine Ersetzbar-
keit und tiber seinen Wert. Einzigartig bedeutet einzig in seiner Art, das heifit,
es gibt nichts Vergleichbares. Einzigartiges ist unersetzlich. Dabei ist der
Wert, der das Unersetzliche ausmacht, nicht notwendigerweise materieller
Natur. Das Erworbene, Gefundene oder Geborgene kann auch auf Grund sei-
nes ideellen oder affektiven Wertes fiir den Sammler einzigartig und uner-
setzlich sein. Schlielich kann Einzigartigkeit auch ein Merkmal sein, das sich
sozusagen zwischen den Exponaten entfaltet, wenn das an und fiir sich trivia-
le Ding mit anderen Dingen eine Serie oder ein Ensemble bildet — etwa in
Form eines Briefmarkenalbums.

Exponate, die einzigartig sind, werden Unikate genannt. Der Gegenbegriff
zum Unikat ist das Serienstiick. Ob ein Exponat ein Unikat ist, das hangt da-
von ab, wie man es klassifiziert und wie man die Merkmale der »Art« festlegt,
in der das Ding einzig ist. Nichts ist einzigartig, wenn der Begriff, unter den
man das Ding subsumiert, allgemein genug ist. Alles aber ist einzigartig,
wenn man den Begriff des Gegenstandes eng genug fasst. So kann man bei-
spielsweise Miinzen danach spezifizieren, in welchem Jahr sie geprédgt wur-
den und ob ihre Form besondere Unregelmafigkeiten aufweist. Wenn die
Spezifikation fein facettiert genug ist, wird jede Miinze einzigartig. Die Eigen-
schaft der Einzigartigkeit kann nicht einfach von den Dingen abgelesen wer-
den wie beispielsweise die genuine Eigenschaft der Farbe oder des Volu-
mens. Es bedarf dafiir eines Lesenden, der die Eigenschaften des Gegenstan-
des feststellt, vergleicht, beurteilt und bewertet. Erst der Betrachter des Ge-
genstandes bestimmt die Merkmalskonstellation, aus der sich die Einzigar-
tigkeit des Gegenstandes ergibt.

Nicht alle Museumsunikate waren einzigartig, als sie noch ihrer urspriing-
lichen Bewandtnisganzheit angehorten. So wurden im antiken Rom bestimm-
te Lampen schon in Serie hergestellt und im ganzen Imperium Romanum ver-
kauft. Sie sind heute wertvoll, weil sie als ehemalig Austauschbares heute
unaustauschbar sind. Auf eine einzigartige Weise reprdsentieren sie das, was
einst alltdglich war.

Exponate, die keine Unikate sind, lassen sich ersetzen. Gleichwohl kon-
nen auch serielle Exponate einen hohen Ausstellungswert haben. Der Gldser-
ne Mensch des Deutschen Hygiene-Museums in Dresden beispielsweise war
niemals ein Unikat, sondern stets ein Serienmodell und von Anfang an als
solches angelegt. Seit 1928, als der erste Gldserne Mann entstand, sind rund
150 Gldserne Manner und Frauen gebaut worden. Die Feststellung, dass der
Glaserne Mensch echt sei, ist nicht viel interessanter als die Aussage, dass es

77


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

ALEXANDER KLEIN
Expositum

sich bei einer bestimmten Cola-Flasche um ein echtes Stiick handele. Die Be-
sonderheiten der Einzelexemplare — zum Beispiel die Auswirkungen unter-
schiedlicher Schonheitsideale auf die Proportionierung der Figur — werden
nur im sequenziellen Kontext der ganzen Serie fassbar. Entscheidend fiir die
Attraktivitdt des Exponates »Gldaserner Mensch« sind die Ideen, die hinter
den Einzelexponaten stehen: zum einen die Idee der Durchschaubarkeit des
Menschen durch die Lebenswissenschaften (die zur |dee der Machbarkeit
und Lenkbarkeit des Menschen iiberleitet), zum anderen die Idee der unend-
lichen Kopierbarkeit dieser Transparenz. Der Gldserne Mensch war und ist
gleichzeitig Symbol und Vehikel dieser Ideen — unabhédngig davon, welche
der 150 Figuren nun gezeigt wird.

Authentizitdt und Originalitdt

Es gibt zwei miteinander verwandte, aber doch unterscheidbare Aussagear-
ten tiber die Echtheit eines Alten Objektes. Das Potenzial eines Gegenstan-
des, Ehemaliges, Entferntes, Jenseitiges oder Naturgesetzliches zu bezeugen,
wird Authentizitat genannt. Der Begriff der Authentizitat bezieht sich auf das
Verhdltnis des Gegenstandes zu seinem primdren Entstehungs- und Verwen-
dungskontext. Authentizitdat verlangt nach einer Autoritdt, die den entspre-
chenden Gegenstand fiir authentisch erklart — sei es, dass es sich um einen
Wissenschaftler, eine religitse Instanz oder um einen Hiiter miindlicher Uber-
lieferung handelt.” Diese beglaubigende Autoritdt geht gewissermaBen auf
den authentisierten Gegenstand Uber. Der Begriff der Originalitdt dagegen
bezieht sich auf die Identitdt eines Gegenstandes mit der Vorstellung, die von
diesem Gegenstand besteht. Das Original ist echt, weil es identisch mit dem
Gegenstand ist, dessen Vorstellung oder Bild wir im Kopf haben. Das Authen-
tische dagegen ist insoweit echt, als es richtig und stimmig ist. Das Surrogat,
das Plagiat, die Falschung oder die Kopie sind Gegenbegriffe zum Original;
der Gegenbegriff zum Authentischen ist das historisch Unstimmige. Man
spricht von einer authentischen Textilmaschinenhalle der Frithindustrialisie-
rung oder vom authentischen Wortlaut einer Rede Bismarcks, wenn es sich

2 Helmut Lethen hat darauf aufmerksam gemacht, dass der Begriff des Authenti-
schen aus dem Diskurs der Macht stammt. Ein authentisches Siegel beglaubigt
seit jeher die Echtheit einer Kopie. Helmut Lethen: Versionen des Authentischen:
Sechs Gemeinplétze. In: Hartmut Bohme und Klaus R. Scherpe (Hg.): Literatur
und Kulturwissenschaften. Positionen, Theorien, Modelle. Reinbek bei Hamburg
1996, S. 205-231.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

dabei um Gegenstande handelt, deren Struktur in sich stimmig und unver-
falscht ist. Es tut der Authentizitat keinen Abbruch, wenn die Maschinenhalle
nachgebaut worden ist und die Rede Bismarcks von einem Schauspieler ge-
sprochen wird; ein authentisches Objekt ist nicht notwendigerweise ein Altes
Objekt. Wenn man dagegen vom Original der Deutschen Reichskrone spricht,
das heute in der Wiener Hofburg zu sehen ist, dann setzt man voraus, dass es
sich genau um die Kaiserkrone handelt, die den deutschen Kaisern, vermut-
lich von spétottonischer Zeit an,? auf die Haupter gesetzt wurde und deren
Vorstellung man aus der Lektiire von Geschichtsbiichern gewonnen hat. Al-
lerdings stellt sich die Frage, welcher Teil der Krone nun der originale ist,
denn ihre verschiedenen Teile wurden zu unterschiedlichen Zeiten angefer-
tigt. Insofern sind die Einzelteile zwar authentisch, aber nicht original im Sin-
ne der Zugehdrigkeit zu einer von Anfang an kompletten Einheit. Das Parthe-
non in Nashville ist nicht das originale Parthenon, denn es bezeugt nicht die
Zeit des Perikles, sondern den unbefangenen Umgang amerikanischer Archi-
tekten und Stadtplaner mit der Formensprache der europdischen Architek-
turgeschichte. Man kann sich aber auf den Standpunkt stellen, dass der Bau
in Nashville authentischer ist als die marmorweien Uberreste des Parthe-
nons in Athen, denn durch seine {ippige Bemalung vermittelt er ein genaue-
res Bild des Zustands, in dem sich der griechische Tempel vor 2500 Jahren
befand.*

Echtheit im Sinne von Originalitat wird erst dann mdglich, wenn ein tra-
dierbares Bild des entdeckten Alten Objektes schon vorausgesetzt werden
kann. Der Begriff der Originalitdt kann sich nicht auf Neuentdeckungen er-
strecken, weil diese keine Vorstellungen eines Gegenstandes weiterfiihren,
sondern eine solche erst begriinden. In diesem Sinne sind Originale gerade
nicht originell: Sie begriinden nichts Neues, sondern entsprechen einer Vor-
stellung, die man schon zu kennen glaubt, beispielsweise der Vorstellung der
deutschen Kapitulationsurkunde vom 8. Mai 1945. Man betrachtet Originale
als Belege der Tatsdchlichkeit; sie werden in diesem Sinne, als Garant festen
Bodens unter den Fiilen und als gewissermafRen magische Abwehr von An-

3 Zur Geschichte der Reichskrone vgl. Bernhard Graf: Ansdtze der Kunstbetrach-
tung am Beispiel der Deutschen Reichskrone. In: Hildegard Vieregg, Marie-Louise
Schmeer-Sturm, Jutta Thinesse-Demel und Kurt Ulbricht: Museumspadagogik in
neuer Sicht. Erwachsenenbildung im Museum. Hohengehren 1994 Bd. I, S. 166-
184.

4 Umberto Eco: Die Grenzen der Interpretation. Miinchen 1995, S. 244.

79


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

ALEXANDER KLEIN
Expositum

zweiflungen des Faktenwissens instrumentalisiert, auf das man sich sicher
glaubt verlassen zu kdnnen.

Authentizitdt dagegen wird nicht auf Grund der Spannung zwischen Ge-
genstand und Vorstellung, sondern zwischen einem betrachtenden Heute
und einem betrachteten Damals zugeschrieben. Im Umgang mit dem Alltagli-
chen mag Stimmigkeit und Unverfdlschtheit im Sinne von Authentizitdt da
sein, aber man wird des Authentischen nicht gewahr. Der kognitive Akt, der
zur ldentifikation des Authentischen fiihrt, setzt einen Bruch zwischen dem
Vergangenen und der Gegenwart voraus, der aber auch gleich bedeutend mit
einem endgiltigen Verlust des Authentischen ist. Das Authentische muss zu-
erst der Vergangenheit angehdren und damit gerade seine Authentizitdt ver-
lieren, ehe es zum authentisch empfundenen Gegenstand werden kann: »Au-
thentizitat ist immer schon und fiir immer verloren, aber im Bruch zum Da-
nach scheint sie auf als das in sich bruchlose Davor.«> Mit anderen Worten:
Eine authentische Sache wird ohne Distanz und unmittelbar erlebt. »Es gibt
keine Trennung zwischen rezipierendem Subjekt und dem reinen, echten Er-
eignis, keine Analyse ist notwendig, um sich konstruierend oder rekonstruie-
rend an ein Geschehen oder ein Kunstwerk heranzuarbeiten.«® Um es be-
wusst paradox ausdriicken: Gezeigtem, das authentisch ist, wohnt immer
auch ein Moment des Unechten inne, weil es gezeigt wird. In gewissem Sinne
verliert jeder Gegenstand standig an Authentizitdt, da er in der Geschichte
steht und seine Bewandtnisganzheit stdandig im Flusse ist. Aber er bleibt ein
Original, sofern er tatsachlich der bleibt, den wir meinen und dessen Identitat
wir bestimmt haben.

Nicht nur fiir die Bewertung historischer oder kunstgeschichtlicher Expo-
nate ist die Kategorie der Echtheit unentbehrlich. Sowohl Zeitzeugenschaft,
als auch Naturzeugenschaft kann wahr oder unwahr, das betreffende Expo-
nat entsprechend echt oder unecht sein. Bei einem Gesteinsbrocken, von
dem jemand vorgibt, er sei vom Mars, der in Wirklichkeit aber aus Arizona
stammt, ist dies offensichtlich. Es erweist sich dabei, dass Authentizitat Ori-
ginalitdt voraussetzt und umgekehrt. Erst wenn ich die authentische Ge-
schichte des Marsbrockens kenne und in seine Bewandtnisganzheit integriert
habe, kann ich ihm Originalitat zuschreiben. Und erst wenn ich den originalen

5 Wolfgang Pauser: »Guten Morgen, du Schone«. Die Presse, 7./8.September,

1991.
6 Hoffmann, authentische Erinnerungsorte, S. 33.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

Marsbrocken untersuche, kann ich die authentische Geschichte rekonstruie-
ren.

Kraft seiner Originalitdt und Authentizitdt ist das echte Exponat im Sinne
Benjamins auratisch. Es verbindet das Einst mit dem Jetzt, die Ferne und die
N&he.” Nehmen wir als Beispiel eine ausgestellte rémische Miinze. Diese
Miinze ist nicht mehr in ihren origindren Weltzusammenhang eingebettet und
daher kein Zahlungsmittel mehr. Sie ist ein Stiick Metall in einer Vitrine aus
Sicherheitsglas — ein besonderes Stiick Metall allerdings, an dem sich erken-
nen ldsst, dass es einmal Geld gewesen ist. Ist das Exponat als echt einge-
stuft worden, so bringt es scheinbar etwas zuriick, das langst vergangen ist.
Es bezeugt die Wahrheit vergangener Lebenswelten und lasst paradoxerwei-
se das Ferne, das langst Versunkene nah erscheinen, auch wenn dieses na-
tiirlich fern bleibt. Die Ferne erscheint nah, »so fern sie sein mag«, wie eine
beriihmte Formulierung Benjamins lautet.® Dadurch wird das echte Exponat
zum Surrogat des Unverfiigbaren. Es wird sozusagen zur semitransparenten
Folie, durch das Geschichte hindurchschimmert und verfiigbar erscheint. Be-
zogen auf den origindren Weltzusammenhang des Gegenstands ist diese N&-
he eine lllusion; bezogen auf das Exponat als anwesender Spur ist sie real.
Geschickt prasentiert, vermag diese Spur die Fantasie des Betrachters anzu-
fachen: Wie viel war die Miinze wert, wer mag sie in der Hand gehalten ha-
ben, was alles wurde damit gekauft?

Die Kunst des Kurators besteht darin, das auszustellende Exponat im
Hinblick auf seine Aussagekraft und Wirkung als Original zu priifen und es
anschlieBend so in einen Sammlungs- und Ausstellungskontext einzubetten,
dass es Authentizitdt entfaltet. Metaphorisch ausgedriickt, kommt es darauf
an, das musealisierte Ding zum Sprechen zu bringen: Die Uhr Friedrichs Il
von PreuBen ist in anderer Hinsicht aufschlussreich und authentisch als eine
moderne Cdsium-Atomuhr; das Horrohr Beethovens bezeugt andere Ge-
schehnisse und hat eine andere Aura als die Originalurkunde der Konstanti-
nischen Schenkung, die als authentische Falschung des Mittelalters nur vor-
gibt, eine Original aus der Zeit Konstantins des Groen zu sein. Auch Objekte
wie die von Konrad Kujau gefdlschten Hitler-Tagebiicher kénnen authenti-
sches Zeugnis {iber die Zeit ihrer Entstehung ablegen. Sie sagen zwar sehr

7 Korff/Roth, historisches Museum, S. 17. Dazu auch die Uberlegungen von Wai-
dacher, Handbuch der Allgemeinen Museologie, S. 170.
8 Benjamin, das Kunstwerk, S. 15.

81


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

ALEXANDER KLEIN
Expositum

wenig iiber das Dritte Reich selbst aus, sind aber sehr sprechende Exponate
im Hinblick auf die Medienlandschaft der Bundesrepublik Deutschland in den
frithen achtziger Jahren. Sie zeigen, wie mit der Geschichte des Dritten Rei-
ches in dieser Zeit umgegangen wurde. In diesem Zusammenhang sind sie
gar keine Falschungen, sondern Originale, die unbestreitbar echt sind. Nur
insofern sie vorgeben, etwas zu sein, was sie gar nicht sind — namlich Hitlers
Tagebiicher — sind sie unecht. Jede Falschung und auch jede Kopie ist echt,
wenn man sie an ihrer Funktion als Falschung und Kopie misst. Doch sind sie
eben nicht mit dem »gemeinten« Original identisch, auf das der Kopist aus-
driicklich und fiir den Leser erkennbar, der Falscher in tduschender Absicht
Bezug nimmt.

Die Kopierbarkeit des Echten

Wie wichtig sind nun Originalitat, Authentizitat, Echtheit und Einzigartigkeit
fiir den heutigen Umgang mit Vergangenem? 1999 wurde dazu in Weimar ein
interessantes und provozierendes Experiment durchgefiihrt, das tiberaus ge-
schickt als »Event« vermarktet wurde: Goethes Gartenhaus wurde kopiert
und zusétzlich zum Original des Hauses den Besuchern zugiénglich gemacht.?
Der Kern dieser Aktion bestand also darin, dem Original seine Einzigartigkeit
zu rauben — und das anhand eines Exponates, das auf den wohl beriihmtes-
ten Reprdsentanten eines Originalitatskultes verweist, zu dem auch der
Glaubenssatz von der Inkommensurabilitdt, der Nichtkopierbarkeit des
schopferischen Individuums gehort. Das Experiment warf eine ganze Kaskade
von Fragen auf: Wurde nun mit der Kopie der Form des Originals auch seine
Echtheit kopiert? Ist die echte Echtheit wertvoller, echter als die kopierte
Echtheit?

Solche Irritationen werden verstandlich, wenn der Ursprung des heute
tiblichen Echtheitsbegriffs bedacht wird. Der Begriff der Echtheit, sofern er
fiir Originalitat und Authentizitat steht, bildete sich in vorindustrieller Zeit, als
die Herstellung »tduschend echter« Kopien einen sehr groRen Aufwand er-
forderte® und nur in der Kunst — beispielsweise als Technik des trompe

9 Lorenz Engell: Von Goethes Gartenhaus zu Mc Goethe. In: Die klassische Kopie.
Goethes zweites Gartenhaus im Park an der Ilm, Weimar vom 12.03.1999, Vernis-
sage Nr. 5/1999, S. 14-21.

10 Peter Weibel: Digitale Doubles. In: Stefan Iglhaut, Florian Rotzer und Elisabeth
Schweeger: Illusion und Simulation. Begegnung mit der Realitat. Ostfildern 1995,
S.192-207, dort S. 194.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

’oeuil-Effektes, aber auch als Falschung — praktiziert wurde. In der Regel wa-
ren das Echte und das Falsche eindeutig voneinander zu unterscheiden. An-
gesichts der Fortschritte der digitalen Medien, der Kopiertechnik, aber auch
der Gentechnik, bei denen die Fragen nach Original, Kopie und Falschung
schon aus technischen Griinden sehr erschwert, manchmal auch sinnlos sind,
ist dieser Begriff der Echtheit briichig geworden. Auch wenn im Fall des Goe-
theschen Gartenhauses nur die dufiere Oberfldche, hinter der sich moderne
Holzfaserplatten verbargen, kopiert wurde: Mit Blick sowohl auf den &stheti-
schen, als auch auf den wissenschaftlichen Wert ist es vorstellbar, Kopien
eines Tages so genau anzufertigen, dass sie nicht mehr von ihrem Original
unterschieden werden kdnnen. Es ist heute nicht mehr utopisch, anzuneh-
men, dass die duBeren Merkmale einer mittelalterlichen Urkunde — die Be-
schaffenheit des Pergaments, die Zusammensetzung der Tinte, des Siegels
usw. — eines Tages mit ebenso hinreichender Prazision kopiert werden kon-
nen wie die Merkmale des Inhalts. Auch ware es denkbar, Michelangelos Pie-
ta so zu kopieren, dass selbst Spezialisten nicht mehr in der Lage waren, die
Kopie vom Original zu unterscheiden. Hochst irritierend fiir Verfechter des
traditionellen Originalitatskultes muss es sein, dass in St. Petersburg gerade
die Kopie des legenddren Bernsteinzimmers fertig gestellt worden ist. Da in
diesem Fall das Original verschollen ist, tritt die Kopie an die Stelle des Origi-
nals. Doch niemand weif, ob die Ausfiihrung der Kopie die des Originals ge-
troffen hat. Was passiert aber, wenn das Original des Zimmers aufgefunden
wird? Ist dann die Kopie moglicherweise das primare Original, weil sie ein
grandioses Stiick Archdologie des Kunsthandwerks verkérpert, und wird
dann das wieder gefundene Original zu einer Art antizipierter Kopie?

Das Echte als Zeuge

Schwindel erregende Perspektiven, wird man sagen. Aus der Sicht des
durchschnittlichen Ausstellungsbesuchers hat eine Kopie eine schwachere
Wirkung als ein Original. Man will nicht, dass die Mona Lisa in absolut unun-
terscheidbaren und »tduschend echten« Kopien in jedem Stadtmuseum und
jedem Vorstandszimmer hangt; nicht nur fiir Bildungsbiirger ware dies ein
Albtraum. Warum will man es nicht? In einem elementaren Anthropomor-
phismus weist der Betrachter dem originalen Gegenstand die Funktion eines
Zeugen zu, so als konne er aussagen: Ich war der Marmor, der von Michelan-
gelos Handen behauen wurde, ich war das Horrohr, das Beethovens Schwer-
horigkeit linderte, wir waren die Magdeburger Halbkugeln, an denen Otto von
Guerickes Pferde zerrten und die das Geheimnis des Vakuums preisgaben.
Ich war die Schiffsglocke der Titanic, die in jener Nacht des Jahres 1911 zu
spat geldutet wurde, ich war das Blatt Papier, auf dem Donitz’ Unterschrift

83


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

ALEXANDER KLEIN
Expositum

die Kapitulation der Wehrmacht besiegelte. Die beredte Zeitzeugenschaft der
Gegenstadnde ist nach wie vor das wichtigste Kapital des historischen Muse-
ums. Steht man schon keinem Zeitzeugen aus Fleisch und Blut gegeniiber, so
will man doch wenigstens Zeitzeugnisse haben, und nicht deren Kopien.

Die Tendenz, den dabei gewesenen Gegenstand zu mystifizieren und dem
Original quasi die Fahigkeit zu erzdhlen zuzuschreiben, ist offensichtlich.
Gleichwohl ist der populdre Wunsch nach »echter« Zeitzeugenschaft ein ge-
sunder Wunsch. Vollig zu Recht setzt er voraus, dass Gegenstdnde, die in
keiner Kontinuitat zu dem stehen, was sie bezeugen sollen, unglaubwiirdig
sind. Nur wer sie als Einheit mit ihren urspriinglichen Zusammenhangen
denkt, setzt ihr Potenzial frei, Zeugnis des Vergangenen abzulegen. Die Situ-
ation, die den historischen Gegenstand initiiert, beispielsweise der Versuch
Otto von Guerickes oder der Untergang der Titanic, lasst sich nicht vom Ge-
genstand ablésen, ebensowenig wie die Situation sich ohne seine Gegen-
stdnde denken ldsst. Dass die jeweilige Situation der Vergangenheit ange-
hort, heifdt nicht, dass sie nichts mehr ist. Als Spur ist sie im Alten Objekt ge-
genwartig und mehr als nichts.

Das Echte als Urheber

Doch beruhen Wirkung und Funktion des Echten nicht nur auf dieser Sehn-
sucht nach Zeitzeugenschaft der Materie, sondern auch auf seinen Urheber-
qualitdten. Denn das echte Stiick geht der Kopie und der Falschung zeitlich
und kausal voraus. Es ist nicht abgeleitet, sondern alle Kopien und Falschun-
gen leiten sich von ihm ab. Es ist eine Art unbewegter Beweger des dstheti-
schen Empfindens und der historischen Reflexion. Dies hat nicht zuletzt eine
ethische Dimension. Ohne den Urmeter in Paris waren Messungen in Metern
wahrscheinlich auch durchfiihrbar, aber weniger glaubwiirdig. Ein Maf ldsst
sich leichter anlegen und wird auch leichter akzeptiert, wenn man sich — aus-
gesprochen oder unausgesprochen — auf ein Urmaf3 bezieht. Indem das Ori-
ginal festlegt, was vor ihm gewesen ist und nach ihm kommen wird, was ihm
dhnelt und von ihm verschieden ist, eicht es die Wirklichkeit und strukturiert
damit auch die Welt auf3erhalb des Museums. Es legt Identitdten und Ablei-
tungsverhaltnisse fest, ordnet die Beziehungen zwischen den Dingen und
richtet Zeit aus. Dies ist der Grund, warum ein Plagiat niemals den Wert des
Originals haben wird: Nur Originale sind Bezugspunkte abgeleiteter Gegen-
stande wie der Vervielfaltigung, der Falschung oder der Anndherung. Mag ein
Komponist noch so kongenial im Stile Mozarts komponieren — sofern er aus
seiner tatsdchlichen Urheberschaft keinen Hehl macht, wird er sich vergeb-
lich um Aufnahme ins Kdchelverzeichnis bemiihen. Denn ohne den histori-
schen Mozart hatte er nicht so wie Mozart schreiben kdnnen.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

Daraus ergibt sich, dass die Echtheit eines Gegenstands mehr bedeutet
als Originalitat und Authentizitat. Echtheit bedeutet auch soviel wie Verldss-
lichkeit gebend durch Unabgeleitetheit. Sie garantiert die Verwendbarkeit
von Maf3stdben und erweist sich dadurch als eine profane Variante des Heili-
gen. In gewissem Sinne sind echte Musealien heilige Gegenstdnde inmitten
einer sakularisierten Welt. Dementsprechend sind Vitrinen Monstranzen der
Moderne und der Museumsbesuch hat viel von einer kultischen Handlung.
Originale sind quasi heilig, weil in ihnen der Gegensatz von Gegenstand und
Vorstellung, von Bild und Vor-Bild aufgehoben erscheint. Aus diesem Grunde
wird der Raub von Alten Objekten — wie beispielsweise im irakischen Natio-
nalmuseum Bagdad im Friihjahr 2003 — mit Recht als Frevel empfunden. Feh-
len solche Gegenstédnde, so nimmt auch der Glaube an die Verldsslichkeit des
Wissens und damit auch an die Erkennbarkeit der Welt Schaden, und dies ist
—bei aller gebotenen Skepsis gegeniiber absoluten Gewissheiten — keine gu-
te Perspektive.

Echtheit im Zeitalter der digitalen Reproduzierbarkeit

Die Hochschadtzung des Authentischen und des Originals, die nach wie vor in
den Museen am greifbarsten ist, stellt eine Art von modernem Platonismus
dar. Dieser hebt die Originale in den Rang von ewigen, unteilbaren und ein-
zigartigen Ideen, an denen jeder teilhaben kann, indem er sie betrachtet. Es
ist anzunehmen, dass sich das Verlangen nach dem Echten und Urspriingli-
chen, der diesem musealen Platonismus zugrunde liegt, in Zukunft noch ver-
starken wird. Schon 1993 hat der »Spiegel« einen allgemeinen »Drang zur
Authentizitdt« diagnostiziert.™* Wir leben in einer Gesellschaft, »auf der das
Siegel des Nichtauthentischen liegt«,'> das heiBt, in einer Zeit der Schnee-
kanonen, der Solarien und der Erdbeeren im Januar. Im Alltag ldsst sich das
Echte, das hei3t das Unverfdlschte und Unkopierte, aber auch das aus tradi-
tionellen Zusammenhangen Erwachsende - also die Erdbeeren im Frithsom-
mer — mitunter kaum noch ausmachen. Insbesondere die Hypermedien ver-
wischen die Grenzlinien, die zwischen der echten Vorlage einerseits, und Fal-

11 »Der Spiegel« vom 27. Dezember 1993, S. 168 f.

12 Claude Lévi-Strauss: Strukturale Anthropologie. Frankfurt a.M. 1967, S. 391,
ferner — auf das Thema Authentizitdt im Museum bezogen — Gottfried Korff: Zur
Eigenart der Museumsdinge (1992). In: Martina Eberspacher, Gudrun Marlene
K6nig und Bernhard Tschofen: Museumsdinge. Deponieren — Exponieren. Kéln/
Weimar/Wien 2002, S. 140-145, dort S. 141.

85


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

ALEXANDER KLEIN
Expositum

schung und Kopie andererseits verlaufen. Und virtuelle Realitdten sind hin-
sichtlich ihrer Echtheit zutiefst aporetisch. Sie sind real, obwohl sie unecht
sind. Oder sind sie echt, obwohl sie irreal sind? Die Verunsicherung, die aus
diesen Fragen resultiert, wird mehr und mehr als stérend und letztlich unpro-
duktiv empfunden. Sie wird die Sehnsucht nach dem Echten, ferner nach ei-
nem Ort anfachen, wo man sich in der — freilich illusiondren — Sicherheit wie-
gen lassen kann, dass A tatsdchlich A ist und einem nichts vorgespielt wird.
Das A eines Ausstellungsexponates ist zwar niemals ganz, sondern immer
nur zum Teil das A des Objektes in seinem urspriinglichen Lebenszusam-
menhang. Insofern ist es zutreffend, Exponate als »Abbilder von Originalen«
zu sehen, »die so (oder iiberhaupt) gar nicht existierten.«”> Doch bleibt die
Unterscheidung von Echtem und Falschung, von Authentizitat und Fiktion un-
erldsslich, wenn denn Erkenntnis der Welt und ein sinnvolles Handeln in ihr
moglich bleiben soll. Ansonsten waren beispielsweise Gerichtsverhandlun-
gen gar nicht moglich, noch wére es vertretbar, zwischen Geschichtswissen-
schaft und propagandistischer Verfdlschung des Vergangenen zu unterschei-
den. Wenn man eine solipsistische Weltsicht ablehnt, nach der es keinen Un-
terschied zwischen Wirklichkeit und Realitdt, sondern nichts als konstruierte
Wirklichkeit gibe," dann miissen Echtheit — und auch Wahrheit! — Leitvor-
stellungen wissenschaftlichen und auch alltdaglichen Handelns bleiben.

Auf Grund seiner quasi religiosen Implikationen ist die Faszination des
Originalen und Authentischen ungebrochen — auch und vielleicht gerade im
Zeitalter der digitalen Reproduzierbarkeit. Die Moglichkeit, Originales und
Authentisches zu kopieren, hat dessen Bedeutung sogar noch erhéht, weil es
nun als Kopiervorlage unerldsslich geworden ist. Allerdings konzentriert sich
das Interesse am Echten nun nicht mehr auf das, was es sagt, sondern auf

13 Wolfgang Ernst: Geschichte, Theorie, Museum. In: Gottfried Fliedl, Roswitha
Muttenthaler und Herbert Posch (Hg.): Erzdhlen, Erinnern, Veranschaulichen.
Theoretisches zur Museums- und Ausstellungskommunikation. Klosterneuburg
1992, S. 7-40, dort S. 30.

14 Eine Ubernahme radikalkonstruktivistischer Positionen findet sich bei Michael
Fehr: Das Museum als Ort der Beobachtung Zweiter Ordnung. In: Rosmarie Beier
(Hg.): Geschichtskultur in der Zweiten Moderne. Frankfurt a.M. 2000, S. 149-165,
dort S. 163 f. Ob Fehr die Auffassung des Science-Fiction-Films MATRIX teilt, in
dessen Handlung Wirklichkeit auf eine mentale Interpretation elektrischer Signale
reduziert wird, wird offen gelassen.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

das, was es ist."> Das aus wissenschaftlicher Sicht Wertvollste des echten
Stiicks, seine authentische Aussagekraft, ist weitgehend kopierbar und nur
selten an das Original gebunden. Es ist das bloe Vorhandensein des Gegen-
standes, das noch heute auratisch wirkt.

Das Publikum ist mit den Subtilitdten der Systemtheorie nicht vertraut
und stellt in der Regel die Frage nicht, ob Echtheit vielleicht eine traditionali-
stische Chimare sei und deshalb dekonstruiert werden miisse. Dies hat bei-
spielsweise der phdanomenale, weltweite Erfolg der Ausstellung »KérperWel-
ten« gezeigt, in der plastinierte Leichen zur Schau gestellt werden, aber auch
die Besucherzahlen der Titanic-Ausstellung 1998, in der unter anderem die
originale Schiffsglocke des in 4000 m Tiefe liegenden Wracks zu sehen war.
In solchen Ausstellungen triumphiert heute das Auratische. Benjamins Ein-
schdtzung, dass die Aura im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit zu-
grunde gehen wiirde, hat sich als unzutreffend erwiesen. Man kann einwen-
den, dass die Titanic-Ausstellung nur eine flankierende MaRnahme zur Ver-
marktung des gleichnamigen Films gewesen sei. Doch beruht der Erfolg auch
des Films »Titanic« ganz entscheidend auf der Ndhe zum Original. Es ist be-
kannt, dass James Cameron, der Regisseur, héchstpersdnlich mit einem U-
Boot das originale Wrack der Titanic besucht und gefilmt hat. Die dabei ge-
machten Aufnahmen wurden, wenn man der Filmwerbung glauben schenken
darf, als authentische Komponente in die Handlung des Spielfilms inseriert.

Zusammenfassend ladsst sich sagen, dass der Begriff der Echtheit immer
weniger an der materiellen Struktur des Gegenstandes festgemacht werden
kann. Es ist anzunehmen, dass sich friiher oder spéter von jeder materiellen
Struktur eine Kopie herstellen ldsst, die tduschend echt aussieht. Dies wird
aber nicht notwendigerweise das Ende der Echtheit bedeuten, vorausgesetzt,
Echtheit wird von einem materiebezogenen zu einem mehr situationsbezo-
genen Begriff. Das heif3t, Echtheit sollte sich mehr als bisher auf den histori-
schen Zusammenhang beziehen, dessen tatsadchliches Geschehen der jewei-
lige Gegenstand verbiirgt. Entscheidend an der Echtheit wédre dann, dass das
Exponat wirklich dabei gewesen ist, und nicht, dass es bestimmte dufiere,
friiher oder spéter kopierbare Merkmale aufweist. Von der Perspektive des
Ausstellungsbesuchers gesehen wiirde Echtheit dann endgiiltig von einem
ablesbaren Merkmal zu einer Hypothese werden, die nur durch eine liicken-
lose Uberlieferungsgeschichte nachpriifbar wire. Da jedoch eine solche in
Ausstellungen nur bedingt vermittelbar ist, wiirde die Echtheit von Exponaten

15 Dazu John Berger: Ways of Seeing. London 1972, S. 21.

87


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

ALEXANDER KLEIN
Expositum

mehr als bisher zu einer Sache des Vertrauens, das die Besucher in die Wis-
senschaftler beziehungsweise das Museum investieren miissten. Das heif3t:
Da das Patina der Exponate liigen kann, muss man sich mehr als bisher dar-
auf verlassen kdnnen, dass das, was man unter der Vitrinenhaube oder auf
dem Podest sieht, tatsdchlich das Original ist, das es zu sein vorgibt. Ohne
ein solches Vertrauen und eine entsprechende Glaubwiirdigkeit der Wissen-
schaft beziehungsweise des Museums wird auch in der zukiinftigen Welt Ori-
entierung unmoglich sein.

IV.2 Interaktivitat

Die Echtheit des interaktiven Exponates

Auch interaktive Exponate kdnnen unecht sein, wenn namlich die Wirkung
eines Naturgesetzes oder die Tendenz einer technischen Vorrichtung nur
»getiirkt« werden, anstatt sie tatsdchlich zu zeigen. Dies ist beispielsweise
der Fall, wenn der Besucher per Knopfdruck ein Windrad zum Drehen bringt:
Er glaubt, er habe einen Luftstrom erzeugt, der auf das Windrad einwirkt; in
Wirklichkeit aber dreht ein Elektromotor das Rad, der fiir den Besucher nicht
sichtbar ist. Nicht untypisch ware es in solch einem Fall, wenn ein elektro-
magnetischer Effekt noch eine Windfahne aufrichtete, so dass weniger schar-
fe Beobachter in den falschen Glauben versetzt wiirden, das bestrickend ehr-
liche Museum entfessele sogar fiir seine kleinen Modelle echte Naturgewal-
ten.

Inwieweit sind solche interaktiven Versuche nun original oder authen-
tisch? Nur wenn die Historizitdt eines Versuchsaufbaus selbst — beispielswei-
se im Fall des Versuchstischs von Otto Hahn —im Zentrum des kuratorischen
Interesses steht, geht es um die »originalen« Qualitdten des Exponates sel-
ber. Bei interaktiven Versuchen geht es aber nicht in erster Linie um ihre Ap-
paratur, sondern um das, was sich an der Apparatur zeigen soll. Dementspre-
chend ist das gesamte technische Zubehor des Versuchs ohne Bedeutungs-
verlust austauschbar. Mehr noch: Die Versuche sind ihrem Wesen nach mul-
tiple Exponate. Sie sind beliebig oft wiederholbar und auf jeder technisch ge-
eigneten Apparatur durchfiihrbar, so dass nichts weniger auf diese Versuche
zutreffen kann als der Benjaminsche Begriff des »einmaligen Daseins«. Inter-
aktive Versuchsapparaturen sind Zeug, das in der Handlung des Besuchers
aufgeht. Als solches Zeug kénnen sie weder original noch authentisch sein,
denn: Die Zuschreibung beider Eigenschaften setzt die Rekonstruktion einer
urspriinglichen Bewandtnisganzheit und damit zeitliche Distanz voraus. Eine
solche Distanz zu einem Ding entsteht aber nicht, solange man mit ihm um-
geht, um etwas anderes als das Ding selbst zu zeigen. Die Echtheit, die beim



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

interaktiven Versuch eine Rolle spielt, ist also die Echtheit des an ihm deutlich
werdenden Effektes, und nicht die Echtheit des Versuchsaufbaus.

Zum Begriff der Interaktivitat

»Interaktion« und »Interaktivitat« gehdren heute zu den Schliisselwortern in
der Museumsszene.’® Insbesondere Mitarbeiter naturwissenschaftlich-tech-
nischer Museen trauen sich kaum noch, einen Fachvortrag zu halten oder
eine Veranstaltung fiir Museumsleute zu moderieren, ohne diesen Begriff
moglichst hdufig in ihre Rede einflieBen zu lassen. Allerdings besteht {iber
die Bedeutung dieses Begriffs kein Konsens. Klar ist nur, dass sein Siegeszug
mit dem Aufkommen eines angeblich neuen Museumstyps zusammenhangt.
Dieser Museumstyp wurde 1969 von Frank Oppenheimer durch die Griindung
des Exploratoriums in San Francisco ins Leben gerufen, des ersten Science
Centres. Zweifellos war dies ein innovativer Schritt, auch wenn die Science-
Centre-Bewegung sehr frithe Vorldufer in der Berliner Volkshildungsstatte
Urania und dem Deutschen Museum in Miinchen hatte.”

»Interaktiv« im Museum bedeutet zum einen so viel wie »Aktivitdt provo-
zierend«. Ein Objekt kann nicht aktiv werden, sondern nur die Aktivitdt des
Menschen wecken, der dem Objekt gegeniiber steht. Zum anderen bedeutet
das Préfix »inter« in diesem Fall, dass die Aktivitat des handelnden Menschen
iber die Verdanderung des Objektes auf ihn zuriickschldagt, so dass eine
Wechselwirkung zwischen Handelndem und Behandeltem entsteht. Infolge-
dessen ist der Handelnde nach der Aktion nicht mehr derselbe wie vorher,
sondern er hat etwas gelernt.

Zusétzlich zu dieser entscheidenden Merkmal der Wechselwirkung zwi-
schen Besucher und Exponat hat das Konzept der Interaktivitat folgende
praktische und padagogische Implikationen:

e Interaktive Ausstellungselemente verlangen vom Besucher den Einsatz
seines Korpers, vor allem seiner Hande (»hands-on«-Elemente). Das Expo-

16  Zu den praktischen Implikationen dieser Begriffe vgl. James M. Bradburne: In-
teraction in the museum. Observing Supporting Learning. Amsterdam 2000.

17  Zur Geschichte der Urania vgl. Otto Lithrs: Vom Schauen und Anfassen. Techni-
sche Museen und ihr Wandel. In: Kultur & Technik 3/1992, S. 49-53
Zur Geschichte der Science Centre-Bewegung vgl. Hilde Hein: Naturwissenschaft,
Kunst und Wahrnehmung. Der neue Museumstyp aus San Francisco. Stuttgart
1993, bes. S. 45 ff.

89


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

ALEXANDER KLEIN
Expositum

nat soll physisch erfahren, méglichst auch angefasst werden. Dies wird in
einem Gegensatz gesehen zum angeblich passiven Anschauen eines »kon-
ventionell« prdsentierten Objektes.

¢ |nteraktive Ausstellungselemente verdndern sich durch den Zugriff des Be-
suchers. Dieser in der Regel manuelle Zugriff — zum Beispiel das Umlegen
eines Hebels — bewirkt eine Veranderung des Zustandes, in dem sich das
Element vor der Aktion befunden hat. Diese Verdnderung soll unerwartet
sein.

e Die Verdnderung des Exponates fiihrt zu einer Lernerfahrung des Besu-
chers, das heif3t zur Befestigung oder Erweiterung individuellen Wissens.
Dies kann durch Benennung eines dem Besucher unbekannten Phano-
mens geschehen — etwa in der Art, dass ihm vermittelt wird: Dieses Pha-
nomen wird Elektrizitdt genannt. Oder aber, es wird ein Schluss nahege-
legt, der das Zustandekommen nicht nur des beobachteten, sondern glei-
cher oder dhnlicher Phdanomene erklart, beispielsweise, wenn der Besu-
cher erfdhrt, dass das Brennen einer Lampe auf die elektrische Leitfahig-
keit eines Metalls zuriickzufiihren ist. Im letzteren Fall handelt es sich um
die induktive Methode des Experimentierens in ihrer museumstauglichen
Form.

e Ein interaktives Exponat lasst mehrere Resultate zu. Die Art, wie der Besu-
cher das Exponat bedient, hat konkrete Auswirkungen auf den Ablauf des
Versuches. Dies impliziert auch die Méglichkeit, dass der Besucher etwas
falsch machen kann, ferner, dass er mehrere Anldufe nehmen kann, um
das gewiinschte Resultat zu erzielen.

¢ Die Verdnderung des Exponates ist nahezu beliebig oft wiederholbar. Nach
jeder Verdnderung muss sich der urspriingliche Zustand des interaktiven
Elementes wieder einstellen.

Im Gegensatz zu Alten Objekten sind interaktive Exponate nicht Teil von dem,
was durch sie deutlich wird. Der intendierte Effekt — man denke an einen Ver-
suchsaufbau zur Demonstration der Pendelgesetze — zeigt sich an ihnen,
nicht in ihnen. Daher sind sie auch — im Unterschied zu Alten Objekten, aber
auch zu Modellen — keine Zeichen. Sie sind keine Zeichen, denn sie sind
Zeug.

Die interaktiven Exponate melden etwas oder etwas dufiert sich an ihnen.
Das heif3t, ein vom Besucher induzierter Prozess lduft an ihnen ab, der durch
vorgegebene Gesetze, Tendenzen oder Zusammenhdnge bedingt ist. Da sie
Prozesse zeigen, trifft die Definition der Ausstellung als »erstarrter Zeige-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates 91

handlung«®® nur eingeschrankt auf sie zu. Sie sind aber doch insofern starr, als
sie immer denselben Prozess zeigen.

Zur Geschichte des Begriffs
Frank Oppenheimer, der Griinder des Exploratoriums, nannte museumstaug-
liche Experimente, die Naturphdnomene sichtbar werden lassen, »Phdnob-
jekte«. Ein Naturgesetz wird an ihnen zum Phdanomen. Ist das Phanobjekt in-
teraktiv, was in der Regel, aber nicht immer der Fall ist, so scheint der Besu-
cher fiir kurze Zeit iiber ein Stiick Natur verfiigen zu kdnnen. Er bestimmt,
wann der betreffende Effekt auftritt, und er bestimmt, wie lange er andauert.
Ende der 1960er Jahre, in der Zeit der Griindung des Exploratoriums also,
wurde das aus dem Englischen entlehnte Wort Interaktion zum ersten Mal
verstarkt im Deutschen verwendet. Dies geschah vor allem in den Sozialwis-
senschaften.’® Wann genau der Begriff in die deutsche Museumsszene Ein-
gang gefunden hat, ist schwer zu sagen. Es war wohl Anfang der siebziger
Jahre, als das Schlagwort von der »Bildungsreform« auch im Museumswesen
Fuf3 fasste und viel von »Bildung fiir alle« und einem Abbau der »Schwellen-
angst« die Rede war, die man gegeniiber dem Museum wahrzunehmen
glaubte.?® Vertretern dieser Richtung galt das Museum in erster Linie als
Lernort, dessen Funktion die Vermittlung von mdglichst viel Information an
moglichst viele Besucher war. Im Deutschen Museum in Miinchen war dies
die grof3e Zeit der Druckknopfexperimente, die beispielsweise in den damals
realisierten Abteilungen fiir technische Chemie und Chemie in grofier Anzahl
eingesetzt wurden. Im Hinblick auf die Einbeziehung des Besuchers stellten
diese Ausstellungen gegeniiber klassischen Abteilungen des Deutschen Mu-
seums wie der Physik, die um 1960 aufgebaut worden war, eher einen Riick-

18 Darauf weisen die Belege in der Sprachkartei der Redaktion des Duden hin. Im
Englischen bedeutete Interaktion urspriinglich soviel wie Wechselwirkung. Der
erste Beleg fiir eine Verwendung des Begriffs »interaktiv« im Deutschen stammt
aus einer Ausgabe der Fachzeitschrift »Elektronik« aus dem Jahr 1971 und bezog
sich auf Prozessoren. Ich danke der Redaktion des Duden fiir diese Hinweise.

19 Schérer, 700 Jahre, S. 54.

20 Vgl. Detlef Hoffmann: Drei Jahrzehnte Museumsentwicklung in der Bundesrepu-
blik — Trends, Strukturen, Perspektiven. In: Alfons W. Biermann (Hg.): Vom Elfen-
beinturm zur Fuf3gdangerzone. Drei Jahrzehnte deutsche Museumsentwicklung.
Versuch einer Bilanz und Standortbestimmung. Opladen 1996, S. 13-23, dort
S. 14 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

ALEXANDER KLEIN
Expositum

schritt dar. Druckknopfexperimente erlaubten es zwar, viele Experimente
nacheinander in Gang zu setzen und ihren Ablauf zu beobachten, gestatteten
aber keine Eingriffe in das Experiment selbst. Die Folge war, dass insbeson-
dere die jugendlichen Besucher des Museums hdufig ziellos, wenn nicht so-
gar rabaukenhaft auf die betreffenden — {ibrigens roten — Knépfe draufhau-
ten, die aus gutem Grund grof} und robust waren. Das Verstehen des Experi-
mentes war keine Voraussetzung fiir seine erfolgreiche Beendigung, es lief
von selbst ab. Von Interaktivitdt im Sinne einer Wechselwirkung zwischen
Besucher und Exponat konnte keine Rede sein.

In den 1980er Jahren wurden museumspddagogische Konzepte, die auf
eine moglichst grofle Quantitdt des zu vermittelnden Wissens gesetzt hatten,
mehr und mehr in Frage gestellt. In dieser Zeit begann man zunehmend auf
die Eigeninitiative des Besuchers zu setzen und griff dabei gerne auf die Ter-
minologie der sich emanzipatorisch und liberal gebenden Sozialwissenschaf-
ten zuriick. »Interaktiv« wurde zum Kampfbegriff einer sich avantgardistisch
gebenden Kuratorengeneration gegen die traditionelle Methodik, die das hie-
rarchische Gefélle zwischen wissendem Kurator und unwissendem Besucher
gleichermafBen vorauszusetzen und zu bekraftigen schien. Diese neue Hal-
tung ging mit grofer Aufgeschlossenheit gegeniiber audivisuellen Medien
und multimedialen Systemen einher. Die Kehrseite dieser Entwicklung be-
stand in der antikommunikativen Konsequenz dieser Art von Interaktivitdt.
Kommunikation, dies war die implizite Zielsetzung, sollte automatisiert wer-
den. Die Funktion des erwidernden und auf die eigene Rede und Handlung
reagierenden Gegeniibers wurde in das Exponat gelegt. Erst allmadhlich wer-
den heute Automatisierung und Kommunikation als Gegensdtze erkannt.
Durch Korridore fiir kommunikatives Verhalten - beispielsweise breite
Screens von Multimedia-Elementen, welche die Teilnahme von mehreren Be-
suchern zulassen —versuchen die Ausstellungsmacher diesem Gegensatz die
Schérfe zu nehmen.

Interaktivitdt heute

Heute sind interaktive Exponate in naturwissenschaftlichen Ausstellungen
selbstverstdndlich geworden. Dagegen steht der Einzug solcher Elemente in
Ausstellungen kunst- oder kulturhistorischer Ausrichtung insgesamt noch
bevor. Es ist seltsam, dass sich die besondere Art der Objekterfahrung, auf
die der Begriff der Interaktivitadt verweist, ausgerechnet in der Institution Mu-
seum entfalten konnte. Denn eigentlich ist das moderne Museum, wie es sich
seit dem spdten 19. Jahrhundert entwickelte, kein Ort des Mitmachens und
des Anfassens gewesen. Ganz im Gegenteil: Die Dinge und Gegenstdnde, die
in den Museen aufbewahrt und ausgestellt wurden, sollten dem Gebrauch



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Fundamentalkategorien des Exponates

und damit dem Verschlei3 entzogen werden; sie verfielen damit in eine ge-
wisse Starrheit. Die Distanz zwischen Betrachter und Exponat wurde betont,
wobei Nutzlosigkeit fiir den Lebensalltag die Voraussetzung des Ausstel-
lungswertes war. Komplementdr zur Tendenz, das Exponat zu verewigen,
schien auf der Seite des Betrachters eine Haltung des Staunens und Ab-
standhaltens gegeniiber dem Wertvollen, Raren und Geheimnisvollen ange-
bracht.

Es ist das grofie Verdienst der modernen Wissenschaftsmuseen, dass sie
das Niitzliche mit dem Bedeutsamen verséhnt und die so genannten Meis-
terwerke vom Podest geholt haben. Ein Pendelversuch ist in einem solchen
Museum nicht um seiner selbst willen ausgestellt oder wegen seines Charak-
ters als Zeitzeugnis — es sei denn, es handelt sich um einen historisch be-
deutsamen Versuchsaufbau, mit dem Wissenschaftsgeschichte geschrieben
wurde. Entscheidend am Versuch ist, dass er die Auswirkung eines Naturge-
setzes zeigen, dessen Giiltigkeit belegen und von jedermann nachvollzogen
werden kann. Der Versuchsaufbau ist im Hinblick auf das padagogische Ziel,
das Naturgesetz verstandlich zu machen, iiberaus niitzlich. AuBerdem ver-
weist dieser niitzliche Versuch auf etwas sehr Bedeutsames, ein Naturgesetz.
Diese Leistung des Verweisens erschopft sich nicht darin, niitzlich zu sein.
Denn was die Welt erklért, ist nicht nur niitzlich; es tragt zu ihr bei, indem es
sie transparent macht.

Allerdings ist fiir diese historisch bedeutsame Leistung der naturwissen-
schaftlich-technischen Museen auch ein hoher Preis gezahlt worden. Denn in
den Ausstellungen dieser Museen und der Science Centres sind die Gegen-
stande am Verschwinden. Das Zeug und der Kruscht, sei es in mechanischer
oder elektronischer Form, sind auf dem Vormarsch. Zeug aber, so haben wir
gesehen, zeigt sich nicht. Man hat die Gegenstande aus den Vitrinen und von
den Podesten geholt und sie dem Besucher in die Hand gedriickt. In dieser
Hand erweisen sie sich aber als blo3e Hilfsmittel ohne auratische Wirkung.
Sie lenken den Geist zwar auf das Phanomen weiter, das gezeigt werden soll,
halten ihn in der Regel aber nicht beim Gegenstand fest. Fliichtigkeit und Ru-
helosigkeit stellen daher Wesensmerkmale vieler Science Centres dar, Symp-
tome fiir die Unfahigkeit, sich dem gegenstdndlichen Sein denkend zu na-
hern.

Im Ubrigen bleibt zu fragen, ob die starke Betonung des Manuellen in in-
teraktiven Ausstellungen — an sich eine erfrischende Ergdnzung des traditio-
nellerweise visuell orientierten Mediums Ausstellung — nicht den Blick fiir das
interaktive Potenzial der konventionellen Medien verstellt. Denn auch die
Anndherung beispielsweise an eine alte, stillgelegte Dampfmaschine kann
zur interaktiven Erfahrung werden. Man betrachtet die Maschine von ferne,

93


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

ALEXANDER KLEIN
Expositum

auf Grund des Gesamteindrucks ndhert man sich ihr und nimmt ein Detail ins
Visier, woraufhin man erneut die gesamte Maschine in den Blick nimmt, viel-
leicht um sie herum lauft und - falls dies nicht verboten ist — sie beriihrt. Im
Grunde genommen sind alle Exponate interaktiv, die den Besucher zur Anna-
herung einladen und ihn so beeinflussen, dass die beim Anndahern gemach-
ten Erfahrungen auf die geistige ErschlieBung des Exponates zuriick wirken.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

-> V. AUSSTELLEN

Ausstellen ist eine besonders komplexe Variante des permanenten Zeigens,
die Wirklichkeit sowohl prdsentiert, als auch reprdsentiert und interpretiert.
Sie stellt das zu Zeigende in einen allgemein zugédnglichen Bedeutungsraum,
der sich durch eine bestimmte Thematik, eine bestimmte Lokalitdt und eine
bestimmte Dauer auszeichnet. Das, was ausgestellt werden soll, muss sich
auch zeigen konnen —indem es sich entweder selbst, oder mittelbar an etwas
anderem zeigt.

M. Fehr hat drei Prinzipien aufgedeckt, die das Verhaltnis des ausstellen-
den Museums zur Wirklichkeit bestimmen: das synekdochische, das syllogi-
stische und das induktive Prinzip.* Das synekdochische Prinzip ist das Prin-
zip des pars pro toto. Es besagt, dass eine Ausstellung stets nur einen Teil
der Wirklichkeit darstellen kann, auf die sie verweist. Ferner impliziert es,
dass es immer ein Minimum an Differenz zwischen einer Ausstellung und der
Wirklichkeit geben wird, die in der Ausstellung thematisiert worden ist. Das
synekdochische Prinzip ist keine Besonderheit des ausstellenden Museums.
Jede Art von Wirklichkeitsdarstellung, auch die der Kiinste und der Wissen-
schaften, ist daran gebunden. Allerdings wird das synekdochische Prinzip im
Medium Ausstellung in einer besonderen Weise umgesetzt. Die partielle Dar-
stellung der Wirklichkeit kann {iber das Originale und Authentische zur parti-
ellen Verkorperung werden. Die thematisierte Wirklichkeit wird nicht nur dar-
gestellt. Sie ist im authentischen beziehungsweise originalen Exponat selbst
anwesend, auch wenn ihr Umfang und ihre Dichte verringert worden sind.

Folgt eine Sammlung oder Ausstellung dem syllogistischen Prinzip, so
verweist es auf die Wirklichkeit, die durch das Museum selbst gebildet wird.
So nimmt der Besucher die Exponate des Griinen Gewdlbes in Dresden pri-
mar als Teile der im 18. Jahrhundert entstandenen Sammlung wahr. Ist dage-
gen das induktive Prinzip mafigeblich, so zeigt das Ausgestellte auf die Wirk-
lichkeit auBerhalb des Museums. So deuten die praparierten Schmetterlinge
eines naturkundlichen Museums auf die Fauna einer bestimmten Landschaft.
Indessen bleibt zu ergédnzen, dass sich das syllogistische und das induktive
Prinzip nicht ausschliefen; sie tiberlagern sich sogar in der Regel. So werden
praparierte Schmetterlinge haufig auch als Bestandteile einer Museums-
sammlung wahrgenommen, und die Prunkgegenstdande des Griinen Gewdl-

1 Fehr, Aufklarung oder Verklarung, S. 110 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

ALEXANDER KLEIN
Expositum

bes konnen auch als Zeugnisse hofischen Zeremoniells in der friihneuzeitli-
chen Gesellschaft gedeutet werden.

Ausstellungen zeigen Exponate, das heifit Gegenstdnde, die, indem sie
sich selbst zeigen, auf unverfiighare Wirklichkeit verweisen: Alte Objekte,
Modelle, Experimente, Fotos, Grafiken, Bilder, Filme und seit einigen Jahren
auch Hypermedien. Die Exponierung als Ausgestelltes verdoppelt die Struk-
tur des Zeigens, die im Exponat selber angelegt ist. Diese Verdoppelung be-
ziehungsweise Verschachtelung ist gleich bedeutend mit einem Zeigen des
Zeigens.

In diesem Zusammenhang ist die Museumsausstellung eine »erstarrte
Zeigehandlung« genannt worden.” Daran ist zutreffend, dass es sich bei ihr
um einen Ort handelt, wo nicht nur die Gegenstdnde, sondern auch das Zei-
gen dieser Gegenstdnde selber in das Feld der Besucheraufmerksamkeit riik-
ken. Allerdings ist eine Ausstellung niemals vollig starr — es sei denn, sie
selbst wird weder verdndert noch besucht. Denn die Bedeutungen, die an ihr
haften und von ihr vermittelt werden, verschieben sich standig. Sie verschie-
ben sich, weil die Wirklichkeit um die Ausstellung herum, aber auch die Be-
sucher, die dieser Wirklichkeit angeh&ren und sie rezipieren, sich standig an-
dern.

Der spezifische Reiz eines Ausstellungsbesuchs liegt darin, dass der Be-
sucher den Radius seiner Existenz liber seine gegenwartige Lebenswelt hin-
aus erweitern kann. Das Unverfiighare, dem er sich dabei annahert, bleibt
ihm zwar letztlich unzugénglich, wird aber durch seine Repradsentationen ver-
sinnlicht, so dass es sich indirekt zeigt. Was das Alte Objekt betrifft, so kann
die Vergangenbheit, auf die es verweist, iber den Museumsbesuch zu einem
Teil der Vergangenheit des Besuchers werden.> Paradoxerweise erweist
sich dabei die Vergangenheit des ausgestellten Alten Objektes gar nicht als
vergangen, sondern als gewesend.* Das heiit, die einstige Bewandtnis-

2 Zu diesem Begriff vgl. Martin R. Schérer: 700 Jahre auf dem Tisch. Oder: Die 7
ausgestellten Ausstellungen. Vevey 1992. S. 54.

3 Zu diesem Gesichtspunkt P. Sloterdijk: »Das ist der Sinn der historischen Muse-
umskultur: Sie sollte die gesamte Vergangenheit wie eine AuBerung des werden-
den Selbst darbieten. Das Fremde kann demnach nichts mehr andres sein als ein
Eigenes, das zuerst incognito auftrat, dann aber schnell durchschaut und einver-
leibt wurde.« Ders., Schule des Befremdens, S. 62.

4 Zum Begriff der Gewesenheit s. Heidegger, Sein und Zeit, S. 385.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

ganzheit trdgt zum Hier und Jetzt des Ausgestellten bei, da sie iiber das Alte
Objekt zum Bestand der Gegenwart gehort.

Durch andere Exponatformen, insbesondere durch das Modell und das
interaktive Experiment, kdnnen naturgesetzlich bedingte Zusammenhange
und Tendenzen sowie die Funktionsweisen komplexer Artefakte in die kogni-
tive Reichweite des Betrachters beziehungsweise des agierenden Besuchers
gelangen. Aber auch hier ist die bezeichnete Wirklichkeit nicht verfiigbar. Be-
sten Falls blitzt sie auf — wie in den Starkstromvorfiihrungen des Deutschen
Museums in Miinchen —, um sich dann rasch wieder zu verfliichtigen.

V.1 Die Ausstellung als Medienverbund

Information versus Daten

Die wissenschaftliche Ausstellung ist ein Medienverbund.> Natiirlich ist sie
auch und vor allem ein Ort, wo Exponate aufgestellt sind. Aber Exponate sind
nichts anderes als Medien, und eine Ausstellung umfasst auch andere Me-
dien als nur Exponate. Ein Exponat erweist sich dadurch als Medium, dass es
»Information ibertragt«. Dies trifft auch auf solche Exponate zu, die auf den
ersten Blick nichts Mediales an sich zu haben scheinen, beispielsweise auf
Alte Objekte.® Die Information, die Exponate »iibertragenc, bezieht sich auf
die urspriingliche Bewandtnisganzheit des Gegenstandes, auf seine Materia-
litdat, schlieBlich aber auch auf die interpretatorische Absicht des Ausstel-

5 Zum Begriff des Medienverbundes mit Blick auf das Museums- und Ausstel-
lungswesen vgl. Jirgen Hither: Das Museum als Medienverbund. In: Hildegard
Vieregg, Marie-Louise Schmeer-Sturm, Jutta Thinesse-Demel und Kurt Ulbricht:
Museumspéadagogik in neuer Sicht. Erwachsenenbildung im Museum. Hohengeh-
ren 1994, Bd. I, S. 60-71.

6 Mit Blick auf dreidimensionale Exponate hat Duncan F. Cameron 1972 einen
Ausspruch Marshall MacLuhans modifiziert: »[...] the medium is the message, the
message is the object, the object is the medium.« Inzwischen hat die Verbreitung
der interaktiven Ausstellungselemente und Hypermedien die Perspektive modifi-
ziert. Die dreidimensionalen, historisch bezeugenden Objekte, die Cameron als
»nouns« der Kuratorensprache bezeichnet, bilden nicht mehr das uneinge-
schrankt zentrale Medium der Ausstellung. Ders.: Problems in the language of
museum interpretation. In: The museum in the service of man: Today and tomor-
row. The papers from the Ninth General Conference of ICOM. Oxford 1972, S. 89-
99, dort S. 99.

97


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

ALEXANDER KLEIN
Expositum

lungsmachers. Sie erlaubt nicht nur Aufschluss {iber einen Bereich der Wirk-
lichkeit, sondern stets auch iiber dessen Deutung. Daher sind Exponate bei-
des: »medium« und »message«.

Die Medialitdt des Exponates beruht auf seiner Materialitdt.” Denn ein
Gegenstand kann nichts aussagen, wenn er nicht auch etwas ist, woran es
ausgesagt werden kann. Aber wie »iibertragen« Exponate Information? Wie
gelangt die Information vom Exponat zum Betrachter? Es erscheinen an die-
ser Stelle einige Erlduterungen zum Begriff der Information angebracht.

Information ist nichts, was im Exponat schon vorldge, so dass es méglich
wadre, sie wie eine Fliissigkeit abzuschdpfen. Es ist auch keine Pipeline denk-
bar, durch die Informationen vom betrachteten Gegenstand zum Betrachter
flossen. Vielmehr entsteht Information im wahrnehmenden und erkennenden
Subjekt.® Dies allerdings setzt voraus, dass der Sinnesapparat und der Ver-
stand des Subjektes gefiittert worden sind. Dieses Futter besteht zunachst
aus nichts anderem als aus Daten, die erst durch den Erkenntnisapparat des
Subjektes identifiziert, geordnet und begriffen werden kdnnen. Vieles alltag-
liche Zeug, das unserer technischen Zivilisation entstammt und unseren All-
tag bestimmt — man denke an Lichtschalter, Windschutzscheiben, digitale
Uhren — erweist sich bei ndaherer Betrachtung als nicht weniger schwer zu

7 Zur Medialitdt und Materialitdt des Exponates vgl. Gottfried Korff: Die Eigenart
der Museumsdinge. Zur Materialitat und Medialitat des Museums. In: Kirsten Fast
(Hg.): Handbuch der museumspadagogischen Ansadtze. Opladen 1993, S. 17-28,
dort S. 22.

8 Dazu die zutreffenden AuRerungen Heinz von Foersters: »lm Rahmen dieser
Vorstellung [d.h. der Vorstellung, dass Kommunikation auf einem Austausch von
Information beruhe, d. Verf.] wird Information als ein Gut aufgefasst, als eine Sub-
stanz, die durch Rohren {ibermittelt werden kann[...] In jedem Lehrbuch der Kom-
munikationstheorie finden Sie wunderschone Darstellungen, die auf diesem Bild
beruhen: zwei kleine Kastchen (der Sender und der Empfanger), durch eine Linie
verkniipft (den Kommunikationskanal). Das ist aber ganz falsch. Eine Biicherei
speichert Buicher, Mikrofiches, Dokumente, Filme, Diapositive und Kataloge, sie
kann aber keine Information speichern. Sie kénnen eine Biicherei von unten nach
oben kehren — es wird keine Information herausfallen. Es gibt nur eine Art, auf die
wir von einer Biicherei Informationen bekommen kdnnen, namlich diese Biicher
zu lesen, die Mikrofiches, Dokumente, Diapositive usw. anzuschauen.« Vgl. ders.:
Epistemologie der Kommunikation. In: Ders.: Wissen und Gewissen. Frankfurt
a.M. 1993, S. 269-281, dort S. 270.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> Ausstellen 99

entschliisseln wie etwa eine Tontafel mit assyrischer Keilschrift. Diese Dinge
mogen datenreich sein, sind aber informationsarm. Erst durch das Einverlei-
ben und Begreifen von Daten kann Information entstehen, und erst Informa-
tion hat Bedeutung. Die Frage ist also nicht, wie reich ein Exponat an Infor-
mationen ist, sondern wie viele Daten, die am Exponat haften, wahrnehmbar
sind und ob sie durch den Betrachter entschliisselt und in Information umge-
setzt werden konnen.

Das Exponat und seine Erlduterung

Alle Ausstellungsmedien {ibertragen zundchst nur Daten, nicht Information.
Neben der Wahrnehmbarkeit und Entzifferbarkeit der Daten gibt es eine wei-
tere Forderung informationsorientierten Ausstellens: Die spezifische Trans-
ferleistung eines Ausstellungsmediums sollte sich nicht darin erschopfen, die
Leistung eines anderen Mediums zu verdoppeln. Die Medien einer Ausstel-
lung miissen aufeinander abgestimmt sein und sollten immer auch ein neues
und iiberraschendes Licht auf die benachbarten Medien werfen. Dies war
schon Walter Benjamin bewusst, der sich tiber das Verhaltnis von Schrift und
Exponat entsprechend dufBerte: »Was zu sehen ist, darf nie dasselbe [...] sein
als was die Beschriftung sagt, sondern es muss etwas Neues, einen Trick der
Evidenz mit sich fiihren, den man mit Worten grundsatzlich nicht erzielen
kann.«?

Exponate sind zeigende, verweisende Medien. Sie zeigen, indem sie kraft
ihrer Materialitdt die Sinne affizieren und den Verstand in Bewegung setzen.
Die von Exponaten induzierte Information ist allerdings vielschichtig, mehr-
deutig und weniger prazise als die eines geschriebenen Textes. Dies gilt vor
allem fiir Alte Objekte. Zeigende Medien miissen daher von erlduternden
Medien flankiert werden. Das zeigende und sich zeigende Exponat ldsst sich
nicht aus sich selbst heraus verstehen. Es bedarf eines Kommentars, der den
Blick des Besuchers auf entscheidende Aspekte des Exponates lenkt,
Schlussfolgerungen nahe legt, Hintergrundswissen liefert und zum Verstédnd-
nis des Ausgestellten fiihrt. Die Erlduterung des Ausgestellten ist entweder
als Erklaren, oder als Anleiten méglich. Das heifit, es kann erldutert werden,
woraus ein Gegenstand besteht, wie er zustande gekommen ist und wie er
funktioniert. Oder aber es wird erldutert, wie er verwendet wurde und wie

9 Walter Benjamin: Jahrmarkt des Essens. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Frank-
furt a.M. 1980, 11. Bd., S. 527-532. Ders.: Bekrdnzter Eingang. In: ebd. S. 557-561.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I00

ALEXANDER KLEIN
Expositum

auch der Besucher ihn verwenden kann.* In einer Ausstellung bediirfen zei-
gende und erldauternde Medien einander. Exponate ohne Erlduterungen sind
stumm, Erlduterungen ohne Exponate sind leer.*

Dabei muss Erlduterung nicht notwendigerweise durch schriftlichen oder
miindlichen Text erfolgen. Sie ist auch durch Kontext, das heif3t durch Einbin-
dung des Exponates in eine besondere Konstellation von Mit-Exponaten mog-
lich. Ein Exponat kann durch ein Ensemble, in dem es platziert wird, in einem
besonderen Licht erscheinen und einen besonderen inhaltlichen Akzent er-
halten. Die Aussage dieses Ensembles und des in ihm eingebundenen Expo-
nates erschliefit sich dem Besucher, wenn er das Bild wieder erkennt, das
durch das Ensemble vermittelt wird. Der inszenierte Supermarkt in der Aus-
stellung Basic Needs des Themenparks der EXPO200o0 stellte auch ohne Text,
durch Sequenz und Kontrast seiner Einzelkomponenten, eine visuelle These
auf, die auch ohne textliche Erlduterung fiir einen Besucher verstandlich sein
konnte: Die Aufdringlichkeit des Warenangebotes in den Landern der soge-
nannten Dritten Welt ist eine Ursache fiir soziale und mentale Verwahrlo-
sung.

Einen Sonderfall bilden die sogenannten Hypermedien, in denen Zeigen
und Erldutern in der Regel zusammenfallen. Der Umstand, dass beispielswei-
se Multimedias sich am besten selbst erklaren und grundsatzlich keines an-
deren Mediums bediirfen, ist ein entscheidender Grund fiir die hohe Flexibili-
tat dieser neuen Exponatgattung.*

10 Dazu Peter van Mensch: The characteristics of exhibitions. In: Museum aktuell
92 (2003), S. 3980-3985, dort S. 3983.

11 Diese Ansicht wird nicht von allen Kuratoren und Autoren geteilt, die sich mit der
Theorie des Ausstellens beschéftigen. Vgl. beispielsweise Nelson Goodman: »Se-
hen lernt man nicht dadurch, dass man gesagt oder gezeigt bekommt, wie man
betrachten soll, sondern durch das Betrachten. Wenn der Betrachter den Versuch
unternimmt und das Werk gut genug ist, wirkt es ohne Hilfe.« Goodman stellt dies
als verbreiteten Standpunkt in der Museumswelt dar und ldsst offen, inwieweit er
ihn teilt. Ders.: Das Ende des Museums? In: Ders.: Vom Denken und anderen Din-
gen. Frankfurt a.M. 1987, S. 248-265, dort S. 259.

12 Zum Einsatz von Hypermedien in Museumsausstellungen vgl. die sehr differen-
zierten Uberlegungen von Wohlfromm, Museum als Medium, S. 78 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

Werkzeugobjekte und andere Rahmenbedingungen

Eine Ausstellung besteht aber nicht nur aus Exponaten und deren Erldute-
rungen. Ausstellen setzt »Werkzeugobjekte«® voraus, das heit Dinge, die
sich selbst in den Dienst von Exponaten stellen und deren Positionierung im
Raum ermoglichen: Vitrinen, Podeste, Hauben, Halterungen und vieles Ande-
re mehr. Ferner wird eine Ausstellung auch von physikalischen Faktoren wie
Licht, Warme, Gerduschen, Feuchtigkeit und Geriichen bestimmt. Im ersten
Saal der Kraftmaschinen-Abteilung des Deutschen Museums in Miinchen
riecht man Maschinendl und hort Bache auf die Schaufeln der Wasserrdader
stiirzen. Diese Ausstellung ist nicht nur ein Ensemble aus alten Maschinen,
Modellen und Dioramen und ihren Erlduterungen, sondern eine bewusst ge-
staltete Landschaft aus Licht, Gerduschen und Geriichen. Auch die Architek-
tur des Ausstellungsraumes, das heif3t seine sichtbare Begrenzung, tragen
zum Medienverbund einer Ausstellung bei.

Der kreative Spielraum eines Ausstellungsautors liegt nicht zuletzt in der
Moglichkeit, die Grenzen zwischen den verschiedenen Kategorien von Aus-
stellungselementen und Medien bewusst zu durchbrechen. So kann eine Vi-
trine, an sich ein Werkzeugobjekt, die Funktion eines Exponates erfiillen,
wenn sie selbst zum Trager einer symbolischen Bedeutung wird und dadurch
mehr oder weniger die gleiche Gewichtung erhalt wie das Exponat, fiir des-
sen Schutz oder Prdsentation sie urspriinglich gedacht war. So kénnen die
Vitrinen einer Ausstellung iiber das hohe Mittelalter die Form von gotischen
Fenstern annehmen. Wird die »Verpackung« beziehungsweise die technische
Ausriistung einer Ausstellung zur Kulisse, die iiber Funktionalitat und Asthe-
tik hinaus einen inhaltlichen Anspruch hat, so wird sie zum Bestandteil einer
Inszenierung.* In diesem Sinne hat »inszeniert« auch die Bedeutung von

13 Zum Begriff des Werkzeugobjektes vgl. Severin Heinisch: Objekt und Struktur —
Uber die Ausstellung als einen Ort der Sprache. In: Jérn Riisen, Wolfgang Ernst
und Heinrich Theodor Griitter (Hg.): Geschichte sehen. Beitridge zur Asthetik hi-
storischer Museen. Pfaffenweiler 1988, S. 82-87, dort S. 83. Ferner Anna Schober:
Montierte Geschichten. Programmatisch inszenierte historische Ausstellungen.
Wien 1994 (Verdffentlichungen des Ludwig-Boltzmann-Institutes fiir Geschichte
der Gesellschaftswissenschaften Bd. 24), S. 12.

14 Im Laufe dieser Abhandlung werden dem Begriff »Inszenieren« zwei unter-
schiedliche Bedeutungen zugewiesen. Inszenieren kann die Erzeugung von Bil-
dern bedeuten, oder aber die Anlegung von Handlungsstrukturen in einer Aus-
stellung, die den Besucher sozusagen zum Bestandteil einer Geschichte werden

101


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I02

ALEXANDER KLEIN
Expositum

unecht, kulissenhaft, gestellt. Ein inszeniertes Bergwerk ist eben kein echtes
Bergwerk.

V.2 Das Ausgestellte in seinem Zusammenhang

Die Ausstellung als Chronotop
Die Ausstellung zeitigt eine besondere, ausstellungsimmanente Zeit und
ebenso einen besonderen, ausstellungsimmanenten Raum. Zeit und Raum
der Ausstellung bilden einen besonderen Zeit-Raum, ein Chronotop.* Die-
ses Chronotop ist eine »bewusst organisierte Merkwelt«,* ein Ort, in dem
sich gedachte Struktur in Raum und Zeit entfaltet und Bedeutung nicht nur
sinnlich wahrnehmbar, sondern auch begehbar wird. Mit Blick auf die beson-
deren Eigenschaften dieses Zeit-Raums bedeutet Ausstellung dasselbe wie
Auslegung. Der Besucher muss sich diese Auslegung durch Bewegung im
Raum erschlieRen.” Er liest die Ausstellung nicht nur mit den Augen, son-
dern mit der Bewegung seiner ganzen Person und mit all seinen Sinnen, mit
Korper und Geist, Leib und Seele. Er ist dabei »Flaneur, Akteur, produktiver
Rezipient«.18 Indem er die Ausstellung auf diese Weise liest, wirkt er an de-
ren Auslegung aber auch mit. Denn die Ausstellung ist beides: Auslegung fiir
ihn und durch ihn.

Im Hinblick auf die Zeitlichkeit des Ausgestellten hat das permanente
Zeigen Moglichkeiten, die dem handlungsbegleitenden Zeigen verschlossen
sind. Beim handlungsbegleitenden Zeigen kann der Zeigende den Gegen-

lassen. Zum Begriff der Inszenierung vgl. Schober, Montierte Geschichten, S. g ff.,
ferner Ulrich Paatsch: Konzept Inszenierung. Inszenierte Ausstellungen — ein neu-
er Zugang fiir Bildung im Museum? Ein Leitfaden. Heidelberg 1990, bes. S. 8 f.

15 Michail Bachtin hat den Begriff des Chronotops der Einsteinschen Physik ent-
nommen und auf die Literaturwissenschaft angewendet. Er versteht unter Chro-
notop zum einen die Einheit von Zeit und Raum, zum anderen die spezifische Zeit-
lichkeit narrativer Strukturen. Zum Begriff des Chronotops vgl. John Bender und
David E. Wellbery: Chronotypes. The Construction of Time. Stanford 1991, S. 3.

16  Korff, Speicher und/oder Generator, S. 51.

17 Dieser Aspekt wird von Sabine Offe betont. Dies.: Ausstellungen, Einstellungen,
Entstellungen. Jiidische Museen in Deutschland und Osterreich. Berlin/Wien
2000, S. 296 ff.

18 Gottfried Korff: Staging Science. In: Museumskunde 2/2003, S. 67-72, dort S.

70.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

stand aus seiner Bewandtnisganzheit heraus nehmen, so wie einen Fisch aus
dem Aquarium. Das Zeigen des Gegenstandes kann dabei nur fiir Augenblik-
ke aufrecht erhalten werden. Anders beim permanenten Zeigen in der Aus-
stellung: Anstatt sozusagen Treibgut aus dem Strom der Zeit zu fischen, kann
das zeigende Museum quasi den gesamten Zeitstrom anhalten und ihn durch
eine ausstellungsinterne Zeit ersetzen.

Die zeitlichen und raumlichen Verhaltnisse in der Ausstellung kontrastie-
ren mit der Alltagszeit und dem Alltagsraum. Zeit und Raum kdnnen in Aus-
stellungen absichtsvoll beschleunigt und komprimiert, beziehungsweise ver-
langsamt und gedehnt werden. Insofern werden die in der Besucherfor-
schung hdufig verwendeten Begriffe der »durchschnittlichen Verweildauer«
und des »Zeitbudgets« der spezifischen Erlebnisqualitdt des Ausstellungsbe-
suches nicht gerecht. Bekanntlich kénnen in einer guten und kurzweiligen
Ausstellung drei Stunden eine sehr kurze Zeit sein, in einer schlechten und
langweiligen dagegen kdnnen fiinf Minuten eine halbe Ewigkeit dauern. Ahn-
liches gilt auch fiir den Raum: Physikalisch Kleines kann in einer Ausstellung
riesig wirken; winzige Exponate kdnnen quasi ganze Hallen fiillen. Umgekehrt
kann ein Gegenstand mit groBen Ausmafien winzig erscheinen, weil er be-
deutungslos und gar nicht recht da ist. Ausstellungen sind Rdume, in denen
die Naturgesetze ihre Giiltigkeit mit den Strukturen des Bedeutungsraumes
teilen miissen. Bei diesem Bedeutungsraum handelt es sich eben nicht nur
um eine topographische, sondern auch um eine gedachte Struktur, in der
sich physikalische und semiotische Beziige tiberlagern und verbinden.

Die Verwendung von Hypermedien erdffnet zusatzliche Perspektiven fir
die Bedeutung des Ausgestellten. Hypermedien kénnen den Bedeutungs-
raum nahezu beliebig und tber die physikalischen Begrenzungen des Aus-
stellungsraums hinaus erweitern.” Dies gilt sowohl fiir den Einsatz von
Computern in Ausstellungen, als auch fiir Reprdsentationen von Ausstellun-
gen im World Wide Web.

Hinsichtlich der zeitlichen Dimension des Ausstellungserlebnisses tritt fiir
den Besucher eine Besonderheit zutage: Die Erlebnisse eines Museumsbe-
suchs liegen zwar nicht aufierhalb jeder Zeit, denn sie haben eine Abfolge.
Die Bestimmung der Abfolge aber ist letztlich Sache des wahlenden, ent-
scheidenden Besuchers. Anders als ein Buch ist eine Ausstellung kein linea-
res, sondern ein raumliches Informationsfeld, kurzum, ein Netz méglicher

19 Dazu grundsatzlich Annette Hiinnekens: Expanded Museum. Kulturelle Erinne-
rung und virtuelle Realitdten. Bielefeld 2002.

103


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Informationswege, das sich nicht auf eine einzige, zwingend notwendige Se-
quenz von Ausstellungsstationen reduzieren ldsst. Die Struktur dieses Netzes
wird von jedem wahrnehmenden und urteilenden Besucher auf eine beson-
dere, einzigartige Weise konkretisiert.

Der Besucher, der sich einen Weg durch das Bedeutungsnetz des Ausge-
stellten bahnt, lockert die Verbindungen zu seiner personlichen Welt, aus der
er in die Ausstellung gekommen ist. Zumindest fiir die Zeit des Ausstellungs-
besuchs l6st er sich mehr oder weniger aus den Zwangen seines gewohnten
Lebens und lasst seine profanen Interessen ruhen —ausgenommen vielleicht
das Interesse, sich zu amiisieren oder zu bilden. Fiir kurze Zeit wird seine
personliche Welt zur Erinnerung, die hinter ihm liegt, und die Ausstellung
wird zum gelebten Leben. Die Qualitdt und Intensitdt des Besuchserlebnisses
hangt unter anderem davon ab, inwieweit der Besucher selbst in das Bedeu-
tungsnetz des Ausgestellten einbezogen wird und Einfluss auf es nimmt.

Exponatensembles
Die Stellung eines Exponates in der Ausstellung ist wesentlich davon abhén-
gig, in welcher Art andere Exponate und Medien der Ausstellung auf es ver-
weisen. Denn das Exponat ist nicht nur Ausgangspunkt, sondern auch Ziel
von Verweisung; es ist selbst auch Signifié. Auf Grund seiner Eingebunden-
heit in Ensembles kann das einzelne Exponat in eine rdumlich-inhaltliche Be-
ziehung zu morphologisch oder funktional dhnlichen, oder historisch-gene-
tisch verwandten Exponaten treten. Die Kleidungsstiicke einer historisch be-
deutsamen Person kdnnen zu einem Ensemble zusammengefiigt werden,
aber auch die evolutiondre Abfolge von Pferdeskeletten, die Bestandteile
einer Nahmaschine, Kotfliigel verschiedener Automobile, die alle 1918 herge-
stellt wurden, die Gesichter von Personen verschiedener Nationalitat, die alle
Macdonald heiBen. Dariiber hinaus kdnnen Exponate zusammengefiigt wer-
den, die nur in einer lockeren, assoziativen Verbindung zueinander stehen.
Diesen Weg haben beispielsweise Marie-Louise von Plessen und Daniel
Spoerri mit ihrem Musée Sentimental anlasslich der Preufienausstellung 1981
beschritten.*®

Fiigen sich Exponate zu einem neuen Bild zusammen, das mehr ist als die
Summe seiner Teile, so handelt es sich um eine Inszenierung. Die Inszenie-
rung ist die wohl wichtigste Form, ein Exponat in eine Ausstellung einzubin-
den. Szenographie als Kunst des Inszenierens bezweckt, »dreidimensionale

20 Schober, Montierte Geschichten, S. 92.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

Rdume [...] so einzurichten, dass Inhalte verstarkt, durch gestalterische Mittel
deutlicher und pragnanter in ihrer Wirkung und damit in der intendierten
Aussage werden.«** Zu einer Inszenierung arrangiert, vermitteln Exponate
neue Bedeutungen, die dem Einzelexponat allein nicht entnommen werden
konnen. Dadurch vermogen sie es, das Exponat, wie eine haufig von Muse-
umspddagogen und Gestaltern gebrauchte Formulierung lautet, zum Spre-
chen und Erzdhlen zu bringen. Inszenierungen stellen also immer auch Inter-
pretationen dar.?* »Das Korrelat zum Gebrauch fiktionaler Elemente in der
narrativ-literarischen Darstellung der Vergangenheit bietet in Ausstellungen
und Museen die Inszenierung.«** Das Einzelexponat trdgt zum Ensemble bei,
erscheint aber wiederum in einem neuen Licht, weil es nicht mehr nur ein
Ganzes, sondern auch ein Teil ist, das durch seinen Zusammenhang erldutert
wird. Das »Erzdhlen des Exponates« ist eine Metapher fiir genau diesen her-
meneutischen Zirkel.

Stephen Bann hat vor 25 Jahren zwei Museumstypen voneinander unter-
schieden, denen ein jeweils unterschiedlicher Inszenierungsstil entspricht:
ein »metonymischer« und ein »synekdochischer« Stil.>* Der metonymische
Stil schafft Inszenierungen, die sich aus Splittern einstiger Lebenswelten zu-
sammensetzen und diese Splitter neu arrangieren. lhre entscheidende Funk-
tion besteht darin, Zusammenhéange zu verdeutlichen und die Wirklichkeit in
ihren verschiedenen Schichtungen und Verstrebungen verstandlich zu ma-
chen. Bann fiihrt als Beispiel das von Alexandre Lenoir geschaffene Musée
des Petits-Augustins von 1816 an. Lenoir schuf »Jahrhundertraume«, wo er

21 Martin Roth: Scenographie. Zur Entstehung von neuen Bildwelten im Themen-
park der EXPO2000. In: Museumskunde 66 (1), S. 25-32, dort S. 25.

22 Stephan Miller-Dohm und Klaus Neumann-Braun: Kulturinszenierungen — Ein-
leitende Betrachtungen tber die Medien kultureller Sinnvermittlung. In: Dies.
(Hg.): Kulturinszenierungen. Frankfurt a.M. 1995, S. 9-23.

23 Korff/Roth, das historische Museum, S. 21. Dazu auch Marie-Louise von Plessen:
Duell der Sinne und der Dinge. Das Autorenmuseum. In: Gottfried Korff und Mar-
tin Roth: Das historische Museum. Labor, Schaubiihne, Identitatsfabrik. Frankfurt
a.M./New York/Paris 1990, S. 179-186. Benjamin hat die Bedeutung von Bildern
fiir das Ausstellungswesen hervorgehoben. Er gibt Gesamtbildern den Vorrang
vor Einzelobjekten. Dazu Gottfried Korff: Das Popularisierungsdilemma. In: Mu-
seumskunde 66 1/2001, S. 13-29, bes. S. 18 f.

24 Stephen Bann: Historical Text and Historical Object. The Poetics of the Musée de
Cluny. In: History and Theory XVII (1978), S. 251-266.

105


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

ALEXANDER KLEIN
Expositum

jeweils alle verfligbaren Gegenstdande eines Jahrhunderts zu versammeln
suchte. Der metonymische Stil schafft Sinnbilder. Diese beruhen auf dem
Prinzip, authentische Elemente zu neuen Bildern zusammen zu fiigen, welche
die Wirklichkeit andeuten und erkldren, aber nicht abbilden sollen. So stellen
die Maschinen im Zentrum der 1993 eingerichteten Textilabteilung des Deut-
schen Museums keine tatsdchliche Fabrik dar, lassen aber jeden Besucher an
der Idee einer Fabrik teilhaben, indem wesentliche Eigenschaften industriel-
ler Fertigungsprozesse — beispielsweise die Prinzipien der Arbeitsteilung und
der Automatisierung — in stark vereinfachter Form visualisiert werden. Die
Reduktion und Zuspitzung auf das Wesentliche, die von dieser Art der Insze-
nierung geleistet wird, kann die Verstéandlichkeit erhdhen und den Lerneffekt
vergrofern.

Der synekdochische Stil dagegen versucht vergangene Lebenswelten zu
rekonstruieren — idealerweise so, als kénnten sie noch betreten werden. Er
bettet das Exponat dergestalt in seine Mit-Exponate ein, dass ein scheinbar
vollstandiges Bild des einstigen Ding-Kontextes entsteht. Bann verdeutlicht
diesen Stil am Beispiel des gleichfalls Anfang des 19. Jahrhunderts gegriinde-
ten Musée de Cluny von Alexandre du Sommerard. Sommerard schuf thema-
tische Rdume, in denen kostbare und gewohnliche Gegenstande zu einem
Ensemble mit realistischem Anspruch zusammengefiigt waren, beispielswei-
se zu einem »Chambre de Francois |.«.

Synekdochische Inszenierungen bestehen niemals nur aus Alten Objek-
ten. Unabhéngig davon, ob ein gentechnisches Labor oder die Zentrale eines
U-Bootes dargestellt werden sollen, erfordern sie einen Hintergrund, der die
Alten Objekte als solche hervortreten ldsst. Die Liicken zwischen den Alten
Objekten miissen zwar mit Kulissen gefiillt werden, mit Dingen, die nur dem
Schein nach Alte Objekte sind. Doch muss dieser Schein fiir den Besucher als
Schein erkennbar sein. Der Besucher muss das Uberlieferte vom Hinzugefiig-
ten unterscheiden kénnen.

Haufig haben synekdochische Inszenierungen einen hypernaturalisti-
schen Anspruch. So finden sich beispielsweise in vielen Stadtmuseen »mit-
telalterliche Zunftstuben« oder »Arbeiterkiichen aus dem 19. Jahrhundert«.
Auf Grund der Tatsache, dass solche Inszenierungen verallgemeinern, dabei
aber konkret dinghaft bleiben, bieten sie viele Angriffsflachen fiir wissen-
schaftliche Kritik. Die 1990er Jahre waren eine Hoch-Zeit von Inszenierungen,
die wirklicher als die Wirklichkeit sein wollten. Die scheinbar unbegrenzten
Moglichkeiten der Virtual Reality-Technologie lieRen sie moglich und wiin-
schenswert erscheinen. Es sei hier nur auf die vielen Vorschlage fiir »begeh-
bare« Exponate mit illusionistischer Zielsetzung verwiesen, die wahrend der
Vorbereitungsphase des Themenpark-Projektes der EXPO2000 diskutiert



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen 107

wurden.”> Der Fehler, der solchen Inszenierungsprojekten zugrunde liegt,
besteht darin, die exponatkonstituierende Rolle des Besuchers zu ignorieren
und seine Einbildungskraft tiberfliissig machen zu wollen. Vor lauter Daten
wird Information verunmoglicht. Die padagogische Chance der synthetischen
Welt Ausstellung liegt in der Reduktion von Wirklichkeitskomplexitdt, nicht in
der Kopie von Wirklichkeit. So kann auch ein Gemalde nur deshalb Tiefe er-
zeugen, weil ihm die dritte Dimension physikalisch fehlt. Die neuen Medien
veranlassen viele Ausstellungsmacher dazu, sich vor dieser Reduktionsleis-
tung zu driicken. Die zwei- und dreidimensionalen Bilder einer Ausstellung
miissen Leerstellen enthalten, die durch die Vorstellungskraft des Betrach-
ters aufgefiillt werden. Nur so ist die kritische Distanz eingehalten, die fiir die
verstehende Einverleibung des Exponates erforderlich ist.?®

Einen dritten Inszenierungsstil kdnnte man symbolistisch nennen. Er ver-
zichtet sowohl auf einen realistischen Anspruch als auch auf die Prasentation
von Alten Objekten und beschrankt sich auf kulissenartige Bilder, die an den
kulturellen Fundus allgemein verstandlicher Symbole ankniipfen. Die Aus-
stellung »Alt & Jung«, 1997 im Deutschen Hygiene-Museum gezeigt, ist ein
Beispiel fiir diesen besonderen Stil. Eigens fiir die Ausstellung produzierte
Raumelemente wie zwei miteinander verkoppelte Schaukeln, ein gemalter
Regenbogen oder ein Wald aus Pappmaché deuteten symbolisch auf ver-
schiedene Aspekte des Zusammenlebens der Generationen hin.?”

25 So bestand die Anfangsidee des im Themenpark der EXPO2000 gezeigten »Vir-
tuellen Menschen« darin, die perfekte Illusion einer Reise durch den Kdrper zu
zeigen. Dieser Anspruch erwies sich aus wissenschaftlichen, praktischen und fi-
nanziellen Griinden als nicht einlésbar. Der Autor dieses Buches hat an dem Pro-
jekt »Virtueller Mensch« mitgewirkt.

26 Zum Aspekt der Abwesenheit von Wirklichkeit als Voraussetzung fiir deren Be-
herrschung vgl. Jean Baudrillard: Illusion, Desillusion, Asthetik. In: Stephan
Iglhaut, Florian Rotzer und Elisabeth Schweeger: lllusion und Simulation. Begeg-
nung mit der Realitat. Ostfildern 1995, S. 90-101, besonders S. 92.

27 Dazu das Begleitbuch zur Ausstellung von Annette Lepenies (Hg.): Alt & Jung.
Das Abenteuer der Generationen. Basel/Frankfurt a.M. 1997.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

ALEXANDER KLEIN
Expositum

V.3 Die Bedeutung des Exponates

Das »Lesen« des Gegenstandes

Dem unkundigen Besucher, der zum ersten Mal eine Ausstellung betritt, sagt
das Ausgestellte zunachst nichts. Es ist Zeug, besten Falls Kruscht, mit dem
er nichts anzufangen weif3. Erst wenn er sich auf die Zeige- und Merkwelt
Ausstellung einldsst, kann er dem Ausgestellten Bedeutung abgewinnen und
es auf den Begriff bringen. Im Idealfall wiederholt er die Vergegenstandli-
chung, auf Grund derer das Exponat zu einem permanent zeigenden Teil der
Ausstellung gemacht worden ist. Vergegenstandlichung, an sich ein subjekti-
ver Prozess, kann in der Ausstellung objektiviert vorliegen. Der Besucher
kann den Prozess der Vergegenstandlichung nachvollziehen, wenn er die
Frage zu beantworten sucht, warum der Gegenstand so und nicht anders pra-
sentiert wird. Nachvollziehen aber ist eine Form des Begreifens. Dem Besu-
cher kann diese sekundare, nachvollziehende Vergegenstandlichung zu ei-
nem bewussten Prozess werden. Auf diese Weise vermag es die Ausstellung,
Vergegenstandlichung selbst zum Gegenstand und damit auch begreifbar zu
machen.

Das erkundende und betrachtende Individuum nahert sich dem Exponat
zundchst mit einem personlichen, nicht der Ausstellung entstammenden Vor-
griff auf Ganzheit. Ohne diesen Vorgriff wiirde es gar nichts verstehen, ja wa-
re nicht einmal in der Lage, den ausgestellten Gegenstand als sich selbst
gleich bleibende, in der Zeit durchhaltende und von ihrer Umwelt abhebende
Einheit zu erkennen. Das heif3t, der Betrachter antizipiert ein in sich sinnhaf-
tes, aber vorldufiges Verstandnis, das es iiberhaupt erst erlaubt, sich mit
dem Gegenstand kritisch-priifend auseinander zu setzen und seine Bedeu-
tung zu ermessen. Insofern ist die Wahrnehmung eines ausgestellten Gegen-
standes immer theoriegeleitet, wobei hier der Begriff der Theorie auch vor-
bewusste Pramissen alltédglichen Handelns umfasst.?®

Unter optimalen Bedingungen ist das Exponat so gezeigt und erldutert,
dass es — dhnlich wie ein Gipsnegativ die Form seines Positivs verrdt — seine
Weltbeziige erkennen ldsst. Dabei wird ein unvermeidlicher Mangel deutlich:
Der Gegenstand im Hier und Jetzt der Ausstellung kann nur einen Ausschnitt
der Totalitdt seiner gesamten Weltbeziige offenbaren. Der erkennbare Aus-
schnitt der Wirklichkeit des Gegenstandes wird vom Betrachter wiederum nur
zum Teil aufgenommen. »The message of meaning which the object offers is

28 Dazu H. Treinen, Ausstellungen und Kommunikationstheorie, S. 64.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

always incomplete and each viewer fills in the gaps in his own way, thereby
excluding other possibilities [...J«*? Die Ausstellungswirklichkeit ist an sich
schon eine stark reduzierte Wirklichkeit. Der Besucher »liest« den Gegen-
stand so, wie es dessen Positionierung im Bedeutungsraum Ausstellung und
sein personlicher Erfahrungshintergrund erlauben. Dadurch diinnt er die
ausgestellte Wirklichkeit weiter aus.

Dabei wird klar, dass »das« Exponat genauso ein Phantom ist wie »der«
Gegenstand, denn: Die Wahrnehmung des Ausgestellten und seine interne
Reprdsentation als Vorstellung sind stets unvollstandig. Sie werden durch die
Einbildungskraft komplettiert, so dass der Gegenstand dem betrachtenden
Besucher als fiktive Ganzheit entgegen treten kann. Die Leerstellen des Ge-
genstandes werden schon beim Konzipieren einer Ausstellung zu einem epi-
stemologischen Problem, weil sie zu Vermengungen von Fiktivem und Rea-
lem fiihren kénnen.3°

Das Exponat ist ein schematisches Gebilde. Der Besucher fiillt die Leer-
stellen dieses Schemas mit seinen Konkretisationen auf und konstituiert da-
durch den ausgestellten Gegenstand. Dabei wird der Prozess des Vergegen-
standlichens geradezu sinnlich fassbar. Der Vergegenstdndlichende hat die
Chance, sich selbst als Person wahrzunehmen, die den Dingen Bedeutung
zuweist. Dabei dhnelt er jemandem, der versucht, den umlaufenden Text ei-
ner Litfasssdule zu erfassen. Er sieht immer nur einen Ausschnitt und muss
um die Sdule herumlaufen, Beiwerk ignorieren, die verschiedenen Textab-
schnitte entziffern, verstehen und im Kopf festhalten, richtig sortieren und
die verschiedenen Momentaufnahmen zu einem virtuellen Ganzen zusammen
fligen, das Sinn ergibt, aber immer wieder zerbréselt. Ob das Bild der Wirk-
lichkeit, das so entsteht, dem entspricht, was real ist, kann die betreffende
Person nie mit Sicherheit sagen, da es unmaglich bleibt, die 360°-Perspektive
des totalen Wissens um das dinghaft Seiende einzunehmen. AuBerdem sieht
das rekonstruierte Ganze fiir jeden Besucher anders aus, weil die Konkretisa-

29 Pearce, Objects as Meaning, S. 136.

30 Dies beweisen beispielsweise die zahlreichen, in Heimatmuseen zu besichtigen-
den Volkstrachten, die sich bei ndherer Priifung als Erfindungen mit authenti-
schen Einsprengseln entpuppen. Dazu Gottfried Korff: Aporien der Musealisie-
rung. In: Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdnomen Musealisierung: das Ver-
schwinden der Gegenwart und die Rekonstruktion der Erinnerung. Essen 1990, S.
57-72; dort S. 64.

109


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIO

ALEXANDER KLEIN
Expositum

tionen, das heifit die Auffiillungen der Leerstellen des Gegenstandes, von In-
dividuum zu Individuum differieren.

Da jeder Betrachter eines Exponates dessen Bedeutungen mit konstitu-
iert, sind die Grenzen zwischen Besucher/Subjekt bzw. Exponat/Objekt un-
scharf. Die Bedeutungen, die er im Exponat sieht, sind Bedeutungen fiir ihn,
und nur zum Teil Bedeutungen auch fiir andere. Die Vergegenwartigung die-
ser Bedeutungen ist in gewisser Hinsicht mit dem Lesen eines Textes ver-
gleichbar, der dem Leser zum Teil {iberliefert wurde, den er aber auch zum
Teil selbst verfasst, wobei die Grenze zwischen Uberliefertem und Eigenpro-
duktion zundchst unsichtbar bleibt. S. Heinisch hat dies in treffende Worte
gefasst:

»Der Besucher [der Ausstellung] ist Leser und Produzent seines Textes zu-
gleich. Verstehen ist dabei niemals reine Denotation, sondern immer auch
Konnotation, Assoziation und Uberlagerung mit schon vorhandenem Wis-
sen: der >reine« Blick ist nichts als der Mythos der unbefleckten Kommuni-
kation, denn was das Auge sieht, empfingt es immer schon von einer inne-
ren Wahrnehmung verindert und prifiguriert.«3'

Mit anderen Worten: Die konkrete Bedeutung eines Exponates baut sich zwi-
schen Subjekt und Objekt/Exponat auf. Sie liegt weder allein in dem einen,
noch in dem anderen, sondern umgreift beide am Kommunikationsprozess
beteiligte Instanzen — streng genommen auch die Instanz des Ausstellungs-
autors. Daher kann am ausgestellten Gegenstand nur dann etwas enthdillt
werden, wenn der Besucher/Betrachter durch sein Fragen und Suchen auch
von sich selbst etwas preisgibt, so dass der ausgestellte Gegenstand einer-
seits zu einem Spiegel der betrachtenden Person wird, andererseits aber
auch auf deren Frageverhalten zuriickwirkt.

Dabei bleibt der ausgestellte Gegenstand in seiner Totalitat prinzipiell
unauslotbar. Diese Totalitdt kann sich dem Besucher nur anndherungsweise
erschlieBen, wobei vielleicht eine Idee von Ganzheit jah aufblitzt. Der Aus-
stellungsmacher kann nur versuchen, diese Idee von Ganzheit anzudeuten,
ohne die prinzipielle Unabgeschlossenheit des Gegenstandes, das Nicht-Fer-
tig-Werden seiner Bedeutung, zu kaschieren.

31 Heinisch, Objekt und Struktur, S. 83 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

Die Vergegenstandlichung des Alten Objektes

Was das Alte Objekt betrifft, so ist es einerseits es selbst, andererseits steht
es fiir etwas Anderes, als es jetzt ist, ndmlich etwas, was es einst war bezie-
hungsweise sein wird. Die gewesene Welt des Gegenstandes ist zur Spur re-
duziert worden, seine zukiinftige Welt kann nur geahnt werden. Doch die
Spur ist auch ubrig Gebliebenes, ist Rest. Was der Gegenstand einst war, ist
nicht vollstédndig der Vergangenheit anheim gefallen, sondern ist noch an und
in ihm. Seine Herkunftswelt hat sich in seine Materie eingegraben, wird durch
ihn nicht nur reprdsentiert, sondern auch verkdrpert. Das »noch« des Rests
und der Spur ist aber wiederum ein »schon«, denn es ist die Voraussetzung
dafiir, dass das Alte Objekt iiberhaupt als Uberbleibsel der Vergangenheit er-
kannt wird. Zum Exponat geworden, zeigt sich das Alte Objekt als Spur und
Rest seiner selbst. Zur Spur seiner Totalitdt reduziert, als Ruine, gewinnt das
ausgestellte Alte Objekt aber an Prasenz und erregt Aufmerksamkeit — nicht
obwohl, sondern gerade weil es Ruine ist. Denkt man den Gegenstand in der
Totalitat seines Raum-Zeit-Schicksals, so bildet er sozusagen einen Eisberg,
an dessen Spitze das ausgestellte Alte Objekt steht. Bleibt man bei diesem
Bild, so entspricht der Museumsbesucher dem Seefahrer, der nur den Teil
des Eisbergs sieht, der aus der Wasseroberflache herausragt. Als Exponat
ragt der Gegenstand in das Hier und Jetzt der Ausstellung und in den Erleb-
nishorizont der Ausstellungsmacher und Besucher hinein. Er ruht auf weit
Umfassenderem, als seine bloBe Prdsenz in der Ausstellung erahnen lasst. Es
macht die Kunst des Ausstellens aus, die Weltbeziige des Alten Objektes auf
eine vertretbar simplifizierende Art zu rekonstruieren und fiir den Betrachter
erschliebar zu machen, so dass sich ermessen ldsst, wie grof3 der gesamte
Eisberg ist.

Diese Rekonstruktion ist die spezifische Vergegenstandlichung des Alten
Objektes. Als Rekonstruktion ist sie keine Restauration, das heift, sie bleibt
notwendigerweise fragmentarisch. Der entscheidende Prozess der Rekon-
struktion spielt sich im Kopf des Betrachters ab, nicht am Exponat selbst,
auch nicht um das Exponat herum. Insofern gleichen beispielsweise die Ver-
suche amerikanischer Freilichtmuseen, Vergangenes naturalistisch abzubil-
den — um Geschichte so zu zeigen, wie sie wirklich war —, der Behandlung
einer abgestorbenen Zahnwurzel. Solche Bemiihungen, situative Kontexte
der Vergangenheit 1 : 1 nachzubilden, ignorieren die Tatsache, dass der aus-
gestellte Gegenstand zwar nicht nur, aber immer auch Konstrukt ist. Versu-
che dieser Art, beispielsweise das Museumsdorf Old Sturbridge in Massa-
chusetts, in dem 100 Menschen die Zeit des amerikanischen Unabhédngig-
keitskrieges mit einer Mischung aus Pedanterie und frohlichem Geschafts-
sinn nachspielen, wirken unfreiwillig komisch, denn sie bringen die Welt, in

III


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I12

ALEXANDER KLEIN
Expositum

der 1: 11 war, ja nicht mehr herauf. Diese simulierten Welten sind fremd in
unserer Welt, und wir gehen als Fremde in ihr herum. Sie stellen eher eine
museale Variante von Steven Spielbergs Jurassic Parc dar als den ernst zu
nehmenden Versuch, sich einer passierten Welt anzundhern. Alte Objekte
konnen die Auseinandersetzung mit dem Gewesenen nur veranlassen, nicht
ersetzen.

Die Rekonstruktion des Gewesenen ist letztlich ein virtueller und subjekt-
interner Prozess. Dies gilt selbst fiir ein so bewunderungswiirdiges Projekt
wie die detailgetreue Rekonstruktion der Warschauer Altstadt nach dem |II.
Weltkrieg. Das Wissen um die vorangegangene Zerstorung der Stadt bildet
einen Hintergrund, der die Altstadt heute anders rezipieren ldsst als vor ihrer
Zerstorung. Die Altstadt wird als wieder aufgebaute Stadt wahrgenommen,
und nicht als die Stadt, die der Rekonstruktion als Vorlage und Vorbild ge-
dient hat.

Die Schliisseleigenschaften des Exponates

Jedes Exponat ist Bezugspunkt, verweisender Ausgangspunkt und materieller
Trager von Bedeutung. Und in jedem Exponat entsteht eine besondere, cha-
rakteristische Gemengelage von »Deutungsabsichten von Ausstellenden, Be-
deutungen des Ausgestellten und Bedeutungsvermutungen von Museums-
besuchern«.3® Dies macht die Einzigartigkeit eines jeden ausgestellten Ge-
genstandes aus.

Welche konkreten Eigenschaften bestimmen nun die Bedeutung des Ex-
ponates, das heifit seinen Ausstellungswert und seinen wissenschaftlichen
Wert? Wodurch unterscheidet es sich von Vitrinen, Sitzgelegenheiten und
Hinweisschildern, wodurch wird es zum exponierten Sein? Vereinfachend
l[dsst sich wohl sagen, dass das Exponat den interpretierenden Blick des Be-
suchers auf sich zieht, ihn lenkt, sowie neue Felder des Sichtbaren und Se-
henswerten er6ffnet.3® Doch ist eine solche Aussage tautologisch; sie be-
sagt nicht viel mehr, als dass Sich-Zeigendes sich zeigt. Im Folgenden soll
anhand der Unterscheidung von vier Schliisseleigenschaften des Exponates
der Versuch einer genaueren Analyse unternommen werden: der Auffilligkeit,
der Anmutung, der Aussagekraft und der Symboltrichtigkeit.

32 Offe, Ausstellungen, S. 42.

33 Vgl. Bernhard Waldenfels: Der herausgeforderte Blick. Zur Orts- und Zeitbe-
stimmung des Museums. In: Ders.: Der Stachel des Fremden. Frankfurt a.M. 1991,
S. 225-242, bes. S. 234 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

Selbstverstdndlich sind all diese Eigenschaften auch vom Ausstellungs-
zusammenhang und der Wahrnehmung des Besuchers®* abhingig. Eine
dramatisierende Beleuchtung oder die Platzierung neben einem besonders
blassen Exponat hat Einfluss auf alle Schliisseleigenschaften eines ausge-
stellten Gegenstandes. Doch koénnten Ausstellungskontext und Besucher-
wahrnehmung nicht zum Tragen kommen, wenn der ausgestellte Gegenstand
entscheidende Eigenschaften nicht schon ausstellungsapriorisch an sich hat-
te. Wdren Ausstellungszusammenhang und Besucherrezeption die alleinigen
Ursachen der Exponatbedeutung, so kénnte man die Exponate beliebig aus-
tauschen. Doch kann man jedem Exponat eine Aussage abgewinnen, aber
nicht jedem Exponat jede Aussage abgewinnen. Fiir jede Schliisseleigen-
schaft verfiigt das Exponat iiber ein Potenzial, das im Bedeutungsraum der
Ausstellung bis zu einem gewissen Grade und in einer bestimmten Richtung
freigesetzt werden kann, aber schon vor seiner Kontextierung im Ausgestell-
ten angelegt ist.

Auffilligkeit
Die spezifische Auffalligkeit eines Exponates liegt darin, dass das Unverfiig-
bare, auf das es verweist, in ihm selbst aufblitzt. Die daraus resultierende
Verbliffung des Betrachters kann durchaus auch den Charakter eines
Schocks haben.® Seine Verbliiffung bezieht sich nicht nur auf das Exponat
selbst, sondern auch und vor allem auf dessen Referenzwelt. Das Staunen,
das sich beim Ahnen dieser Hinterwelt einstellt, erhoht aber wiederum die
Auffalligkeit des Exponates, so wie ein Fensterplatz bei grandioser Aussicht
an Attraktivitat gewinnt.

Das Exponat ist als Fenster zum Unverfiigbaren auffallig. Als Altes Objekt

34 Zur Wahrnehmung des Besuchers vgl. Uwe Christian Dech: Sehenlernen im Mu-
seum. Ein Konzept zur Wahrnehmung und Prdsentation von Exponaten. Bielefeld
2003. Dech unterscheidet fiinf Perspektiven, die fiir das Sehen des Besuchers
maRgeblich werden kdnnen: die ruhende (d.h. dem Exponat in seiner Materialit&t
Raum gebende), die kontaktspiirende, die erlebnisorientierte, die kontextuelle
und schliellich die verbindende, das heifit alle Eindriicke zusammenfassende
Perspektive. Ebd. S. 66 f.

35 Benjamin sieht in der schockformigen Wahrnehmung von Ereignissen ein Cha-
racteristicum der Moderne gegeniiber der auratischen, auf die Struktur des Ge-
ddchtnisses gestiitzten Wahrnehmung vormoderner Zeiten. Dazu zusammenfas-
send Schober, montierte Geschichten S. 73 ff.

113


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

ALEXANDER KLEIN
Expositum

wird das Exponat zum Zeitfenster, das Aufschluss iiber versunkene Welten
gibt. Als Experiment und Modell dagegen ist das Exponat ein Fenster zur Welt
der Naturgesetze. Als Fenster ist das Exponat aber keine Briicke. Das heif3t:
Die Grenzen zwischen Vergangenheit und Gegenwart, zwischen Person und
Natur, Vertrautem und Fremdem werden durch museale Ausblicke nicht auf-
gehoben, sondern im Gegenteil bekraftigt. Das Exponat ware kein Fenster,
wenn es nicht Entferntes zeigen wiirde. Dies gilt selbst fiir wissenschaftliche
Experimente. Werden sie betatigt, so duflern sich die Naturgesetze zwar in
Form von Phdnomenen, doch verfliichtigen sich diese Phdanomene gleich
wieder. Auch der Betrachter des Alten Objektes kann keine Briicke zu dessen
Referenzwelt tiberqueren. Er kann nur versuchen, seine Vorstellung des Ex-
ponates mit seiner Vorstellung der urspriinglichen Bewandtnisganzheit des
Gegenstandes in Einklang zu bringen. Gerade im verstehenden Umgang mit
Exponaten liegt die Chance fiir den Betrachter, die Passgenauigkeit zwischen
seinen internen Rekonstruktionen der Welt einerseits, und andererseits der
Wirklichkeit zu priifen, die durch die Exponate belegt wird.

Die Auffdlligkeit eines Exponates hangt ganz wesentlich davon ab, in wel-
chem Maf3e es auflergewdhnlich erscheint, das heif3t, wie stark es von den
Erwartungen des Besuchers abweicht und »aneckt«. Dies kann schon die
physiologische Ebene betreffen: Niemand wird die erschreckend lauten
Hochspannungsversuche in der Elektrizitdtsabteilung des Deutschen Muse-
ums unauffillig nennen. Auf der kognitiven Ebene entsteht Auffilligkeit
durch Unvereinbarkeit des Gesehenen mit dem bisher Gewussten, Erfahre-
nen und Angenommenen. Man denke an die vielen Méglichkeiten, Uhren als
Exponate einzusetzen und dadurch den Besucher immer wieder von einer
anderen Seite aus zu iberraschen. Man kann eine Uhr ausstellen, weil sie ein
kompliziertes Schlagwerk hat. An einer anderen Uhr dagegen mag bemer-
kenswert sein, dass sie dem preuflischen Konig Friedrich Il. das Leben geret-
tet hat, indem sie eine Gewehrkugel abprallen lief. Eine weitere Uhr weist
erotische Motive als Verzierung auf, die nachste ist die allererste Funkarm-
banduhr, eine Casium-Atomuhr schlieBlich geht in einer Million Jahren nur
eine Sekunde nach. Das Auffallige einer Uhr kann aber auch gerade darin lie-
gen, dass sie nichts Besonderes ist. So wird eine japanische Digitaluhr viel-
leicht gerade wegen ihre grof3en Verbreitung gezeigt.

Anmutung

Wahrend Auffalligkeit nur zum Aufmerken des Betrachters fiihrt und das Ex-
ponat aus der Masse des Zeugs hervorhebt, stiftet Anmutung die erste Ndhe
zwischen Betrachter und Exponat, so dass ein erster nachhaltiger Eindruck
entsteht. Dieser Eindruck setzt eine Art Einverleibung voraus: Nach dem



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

Aufmerken entsteht eine differenziertere Vorstellung des Exponates, die, po-
sitiv oder negativ bewertet, dem Erfahrungsschatz des Subjektes hinzugefiigt
wird. Die Anmutung ist prdgend fiir den weiteren Umgang mit dem Exponat.
In der Begrifflichkeit der amerikanischen Besucherforschung ausgedriickt, ist
die Anmutung eines Exponates eine Eigenschaft seiner »holding power«, wo-
hingegen die Auffalligkeit zu seiner »attracting power« gehort.

Die Anmutung bestimmt, wie intensiv das Exponat seinen Platz in der
Ausstellung einnimmt. Sie resultiert aus der Fahigkeit des ausgestellten Ge-
genstandes, Assoziationen beim Betrachter auszuldsen, gewissermafien Ge-
danken- und Gefiihlslawinenlawinen loszutreten. In dieser Hinsicht ist die
Kunst, anmutende Ausstellungen zu machen, auch eine »Gemiithserregungs-
kunst« (Novalis). Die Anmutung eines Alten Objektes wird besonders grof
sein, wenn der Betrachter den Gegenstand von seiner Kindheit her kennt —
einen Teddybar etwa oder eine bestimmte Faltschachtel fiir Schokolade —
und er ihm daher etwas bedeutet. Solche Anmutungen sind fiir die Ausstel-
lungsplaner nur bedingt vorhersehbar oder gar planbar. Andererseits kénnen
die Ausstellungsplaner gezielt die kollektiven Erinnerungen ganzer Besu-
chergruppen wachrufen — beispielsweise durch das Prasentieren einer Luft-
schutzsirene des Il. Weltkrieges oder der zerbeulten Black Box eines abge-
stlirzten Flugzeuges.

Die Palette moglicher Anmutungen reicht von unscheinbar bis zu auf-
dringlich, von »matt« bis »grell«. Im ungiinstigsten Fall wird Anmutung zur
Zumutung, im giinstigen Fall schafft Anmutung Atmosphdre im Sinne einer
positiven Gestimmtheit des Besuchers. Eine solche Gestimmtheit hat weder
mit dumpfer Zufriedenheit noch mit herausragendem Lernerfolg etwas zu
tun. Vielmehr bildet sie den Kern des Gefiihls, dem Sein des Ausgestellten
nahe zu sein, es quasi zu belauschen — sei es als Vergegenwartigung histori-
scher Prozesse, sei es als Beobachtung der Natur. Hat ein Exponat viel Anmu-
tung, so kann die Begegnung mit ihm zu einer authentischen Erfahrung der
Zeitlichkeit der Zeit oder der Weltlichkeit der Welt werden.

Aussagekraft

Die Aussagekraft eines Exponates ist seine Fahigkeit, iiber das Unverfiighare
zu unterrichten, um dessentwillen es zu einem Teil der Ausstellung gemacht
wurde, und es zu belegen. Auf Grund seiner Aussage ermdoglicht ein Exponat
Rekonstruktionen des Gewesenen oder Deutungen des gegenwadrtig Wirksa-
men. Ein in historischer Intention gezeigter Gegenstand belegt die Tatsdch-
lichkeit eines geschichtlichen Zustandes oder Prozesses. Aufgrund dieses Be-
legs kann der Ausstellende Aussagen machen {iber die Entstehungsbedin-
gungen des Gegenstandes (z.B. Auftraggeber, Material, technisches Konzept,

115


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Herstellungsart, Arbeitsaufwand, Gestaltungsvorbilder, Kosten), seine Ver-
wendungsweisen (z.B. Zweckbestimmung, Benutzung, Dauerhaftigkeit, Ge-
brauchsspuren, Haufigkeit), seine soziale Einbindung (z.B. Konsumfunktion,
Produktionsfunktion, Prestigefunktion, Schichtspezifik, Geschlechtsspezifik,
Altersspezifik) und seine Symbolbedeutungen (z.B. Gebrduche, Metaphorik,
ideelle und spirituelle Berge).36

Bei Naturafakten kommt hadufig noch ein zusatzliches Moment hinzu. Sie
belegen nicht nur naturhistorische Ereignisse und Prozesse, sondern auch
die Schliissigkeit und Systematizitat eines wissenschaftlichen Gedankenge-
bdudes. So konnen die praparierten Extremitdten eines Wals die Zurechnung
dieses Tiers zu den Sdugetieren plausibel machen. Dabei fungiert der Wal als
Vertreter seiner Klasse und bekraftigt dadurch das System, auf Grund dessen
er fuir die Prasentation ausgewahlt wurde.

Fiir den kognitiven Wert des Exponates ist seine Aussagekraft entschei-
dend, wahrend Auffalligkeit und Anmutung in erster Linie fiir den emotiven
Wert eines Exponates relevant sind. Allerdings kann sich die Aussage eines
Exponates nicht mitteilen, wenn emotive Werte — und Anmutung - vollig feh-
len. Dies ist haufig der Fall, wenn Biicher ausgestellt werden. Die Biicher
selbst mogen von grofler historischer Bedeutung und Aussagekraft sein;
wenn sie in grofler Menge in eine schlecht beleuchtete Vitrine gekippt wer-
den, ohne Blick fiir eventuelle dsthetische Reize der Buchgestaltung und der
handwerklichen Ausfiihrung, dann nimmt der Besucher sie nicht wahr. Ruft
ein Exponat dagegen Gefiihle wach, beispielsweise ein abgegriffenes Struw-
welpeter-Exemplar, so stimuliert dies den Besucher, sich auch mit der Aussa-
ge des Exponates zu beschaftigen.

Spezifische Relevanz ist die Voraussetzung dafiir, dass der Besucher die
Aussage eines Exponates {iberhaupt erkennen kann. Sie ist dann gegeben,
wenn das Exponat in der Bewandtnisganzheit, auf die es verweist, selbst als
Spur oder Rest verwurzelt ist. Das Modell eines Segelschiffs, das nur deshalb
in eine Ausstellung zum Thema Homdopathie gestellt wird, um zu demons-
trieren, dass in den ersten Jahren der Homdopathie viele solcher Segelschif-
fe die Weltmeere befuhren, ist von geringer, fiir den Besucher kaum nach-
vollziehbarer Aussagekraft, weil ihm die spezifische Relevanz fehlt. Ein sol-
ches Modell ware ein »Alibi-Objekt«, das lediglich als Illustration einer ohne-

36 Die Aufzdhlung dieser Kriterien lehnt sich an den Aufsatz von Bodo von Borries
an: Prasentation und Rezeption von Geschichte im Museum. In: Geschichte in
Wissenschaft und Unterricht 1997 (48), S. 337-343, dort S. 338.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

hin vorhandenen Aussage diente.?” Das Modell wére auch in Ausstellungen
iber Ludwig van Beethoven, die Napoleonischen Kriege oder die Malerei des
frithen neunzehnten Jahrhunderts denkbar. Dagegen wdre die inhaltliche Be-
rechtigung groB, in einer Ausstellung {iber das Leben Darwins ein Modell des
Segelschiffs »Beagle« zu zeigen. Die Beagle war Darwin ein schwimmendes
Zuhause wdhrend seiner Pazifik-Expedition. In einer Ausstellung {iber das
Leben Darwins hatte das Schiff grofie, in einer Ausstellung {iber Darwinismus
dagegen geringere Aussagekraft.

Symboltréchtigkeit

Die Symboltrachtigkeit eines Alten Objektes ist in gewissem Sinne die spie-
gelbildliche Umkehrung seiner Aussagekraft. Bei ihr bestimmt nicht der {iber-
lieferte Gegenstand als Folge der einstigen Bewandtnisganzheit, sondern der
Symbolgehalt als Folge des ausgestellten Gegenstandes die Bedeutungs-
struktur.3® Die Eigenschaft des Gegenstandes, Beleg zu sein, resultiert aus
seiner Biographie; die Spuren an ihm ermoglichen den Versuch, seine ur-
spriingliche Bewandtnisganzheit zu rekonstruieren. Symboltrachtig dagegen
wird der Gegenstand, wenn komprimierte Vorstellungen der Wirklichkeit an
ihn ankniipfen und erinnert werden.

Besonders gewichtige Exponate vereinen in sich die Funktionen des Be-
legs und des Symbols, so dass sie, um einen Ausdruck des Germanisten
Heinz Schlaffer auf das Museumswesen anzuwenden, gleichzeitig vergangen,
erinnert und gegenwirtig sind.>®

Nehmen wir als Beispiel Napoleon Bonapartes Hut.“° Seine museale Be-

37 Zum Begriff des Alibi-Objektes, der von Chantal Martinet stammt, vgl. Gottfried
Korff: Objekt und Information im Widerstreit. In: Museumskunde Bd. 49, Heft 2
(1984), S. 83-93, S. 89.

38 Zu den Exponatfunktionen des Belegens und Symbolisierens vgl. Andreas Groth:
Vorrede — das Objekt als Symbol. In: Ders. (Hg.): Macrocosmos in Microcosmo:
die Welt der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1400 bis 1800. Opladen 1994,
S.11-16, bes. S. 14 f.

39 Heinz Schlaffer: Die kurze Geschichte der deutschen Literatur. Miinchen/Wien
2002, S. 30.

40 Zu diesem Beispiel vgl. Christian Miiller-Straten: Ist Geschichte musealisierbar?
In: Museum aktuell. Dezember 2001, Nr. 75 S. 3.117-3.121, dort S. 3.121. Einer von
Napoleons Hiiten findet sich in den Sammlungen des Deutschen Historischen
Museums in Berlin. Er wurde 1815 in der Schlacht von Waterloo erbeutet.

117


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118

ALEXANDER KLEIN
Expositum

deutung liegt zundchst in seiner Eigenschaft als Spur und Rest. Der Hut be-
legt, dass ein franzosischer Korporalshut vor 200 Jahren so und nicht anders
aussah und aus bestimmten Materialien gefertigt wurde. Er verkdrpert einen
bestimmten Typus von Hut. Der Besucher kann den Hut aber nur deshalb als
typisch erkennen, weil er um den Ursprung des Hutes, das heifit um das ihn
hervorbringende historische Umfeld schon wei3. Dariiber hinaus ist Napole-
ons Hut ein Beleg dafiir, dass es eine Welt, deren Bestandteil das Individuum
Napoleon Bonaparte war, tatsachlich gegeben hat. Seine Zeitzeugenschaft
beruht auf seinem Status als Original. Er ist das Original des Hutes, den man
auf Abbildungen so oft gesehen hat. Diese Abbildungen leiten sich von ihm
ab; er ist ihr Ermoglicher. Der Betrachter setzt den Hut im Geiste wieder in
seine urspriingliche Welt ein, zu deren Rekonstruktion die Ausstellung ihn
anregen will. Der Hut verweist aber wiederum auf die Ausstellung zuriick und
rechtfertigt diese, indem er die Aussagen tiber das Individuum Napoleon un-
termauert und ihre Wahrheit plausibel macht.

Der Hut belegt aber auch, dass personlichen Gegenstanden des Individu-
ums Napoleon Bonaparte eine gewisse Sammlungsprioritdt eingerdaumt wor-
den ist — sonst wadre er weggeschmissen worden. In dieser Hinsicht wird die
Uberlieferung als »Lieferant« des Hutes erkennbar.** Der Hut ist ein Sieger,
er hat sich gegen konkurrierende Uberbleibsel seiner urspriinglichen Mit-
Welt durchgesetzt.

Doch ist der Hut ebenso Symbol wie Beleg: Er steht fiir die kollektiven
Erinnerungen an die historische Figur Napoleons, das heifit erstens fiir die
Vorstellung, die von dieser Figur gebildet wurde, zweitens fiir die Geschichte
dieser Vorstellung, die von der Rezeptionsgeschichte des Hutes nicht zu
trennen ist. Der Hut hat seine Symbolpotenz zum tberwiegenden Teil erst
nach dem Untergang seiner urspriinglichen Bewandtnisganzheit, also sozu-
sagen posthum erlangt. Die Symbolpotenz des Hutes schwingt bei seiner
Wahrnehmung mit; der Hut als Symbol verschmilzt mit dem Hut als Spur und
Rest. Als Symbol verweist er auf die Mythen, die sich um den »petit corporal«
und den »Weltgeist zu Pferde« ranken, aber auch auf die Vorstellungen von
militarisierter Gewaltherrschaft und modernem Casarentum. Dabei ist Napo-
leons Hut ein Beleg fiir die Dominanz des Kopfes in der Kérpersymbolik, so-

41 Dieses Wortspiel stammt von Walter Grasskamp, ders.: Museumsgriinder und
Museumsstiirmer. Zur Sozialgeschichte des Kunstmuseums. Miinchen 1981,
S. 74.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

zusagen fiir deren Kopflastigkeit. Die Stiefel hdtten die Symbolkraft des Hu-
tes nie erlangen kénnen.

Der ausgestellte Hut korrespondiert mit dem synthetischen und imagina-
ren Bild eines Hutes, in dem sich positive und negative Erinnerungstraditio-
nen verdichtet haben. Dieses Bild differiert von Individuum zu Individuum,
zumal sich in kollektive auch persénliche Erinnerungen mischen. Denn die
von G. Korff so genannte »Erinnerungsveranlassungsleistung«“* des Expona-
tes strahlt in vielerlei Richtungen aus. Sie ldasst moglicherweise auch die Er-
innerung an den Hut des Grofivaters oder das Lied vom Hut mit den drei
Ecken lebendig werden.*3

Letztlich sind nur Alte Objekte in der Lage, gleichzeitig Beleg und Symbol
zu sein. Dementsprechend ist das Alte Objekt die Exponatgattung mit der
komplexesten Zeige- und Aussagestruktur: Es verweist auf die Bewandtnis-
ganzheit seiner ersten Welt und auf deren Zerstérung, aber auch auf die Re-
zeptionsgeschichte des iiberlieferten Gegenstandes. Ferner verweist es auf
die Konstellation, in der es sich bei seiner Entdeckung und Freilegung be-
fand. Und es verweist zuriick auf das zeigende Museum und dessen interpre-
tierend-gestaltendes Tun, das die Ausstellung und die Einbettung des Expo-
nates in ihr iiberhaupt erst ermdglicht hat. Nicht selten verraten daher Aus-
stellungen mehr {iber die Zeit, in der sie entstanden sind, als {iber die kultu-
rellen Rahmenbedingungen, die sie darstellen beziehungsweise erldutern
sollen.*

42 Korff/Roth, das historische Museum, S. 16.

43 Zu diesem Aspekt vgl. Heiner Treinen: Ausstellungen und Kommunikationstheo-
rie. In: Annette Noschka-Roos und Petra Rosgen: Museums-Fragen. Museen und
ihre Besucher. Herausforderungen in der Zukunft. Internationales Symposion
vom 22. bis 24. November 1995 im Haus der Geschichte der Bundesrepublik
Deutschland. Berlin 1996, S. 60-72, dort S. 65: »Fiir die {ibergrole Mehrzahl der
Besucher und Nutzer gilt, dass Entschlisselungsakte eher auf assoziative Verar-
beitungsvorgange riickfiihrbar sind mit der Folge, dass die in Ausstellungen {ibli-
che Form der Objektdeutungen auf subjektive und private kommunikative Vorer-
fahrungen zuriickgreift [...]«

44 Dieser Gesichtspunkt ist vom danischen Kiinstler Per Kirleby hervorgehoben
worden. Dazu Schober, montierte Geschichten, S. 32.

119


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I20

ALEXANDER KLEIN
Expositum

V.4 Typologie des Ausstellens

Die Modi des Ausstellens

Zeigen, Erldutern und Inszenieren sind die entscheidenden Modi des Ausstel-
lens. Die Besonderheit einer Ausstellung resultiert aus dem jeweiligen Mi-
schungsverhdltnis dieser drei Modi.

Zeigen und Erldutern sind zwei Seiten der Exponierung eines Gegenstan-
des. Die Gewichtung dieser beiden Seiten ist von der inhaltlichen und gestal-
terischen Einbindung des Exponates abhdngig. Auf das Ganze einer Ausstel-
lung bezogen gilt, dass sich Zeigen und Erldutern erganzen sollten. Das wiin-
schenswerte Resultat ware dann eine Mischform des erlduternden Zeigens
oder zeigenden Erlduterns, die Zusammenhdnge transparent macht, ohne
das Unverfiigbare, das es reprdsentiert und verkorpert, zu verstellen.

Inszenieren — hier verstanden als Schaffung eines Handlungsrahmens,
der den Besucher einbezieht —ist ein weiterer Modus des Ausstellens. Er ent-
faltet sich zwischen den Exponaten, und nicht am Einzelexponat selbst. Posi-
tioniert das Zeigen das Exponat im Bedeutungsraum der Ausstellung, so legt
das Inszenieren das Verhdltnis des Exponates zur Zeit der Ausstellung fest.
Denn: Insofern die Exponate Teile einer Inszenierung sind, bezwecken sie
nicht, sich zu zeigen. Sie sind gewissermafien materialisierte Regieanwei-
sungen, die das Denken, Fiithlen und Verhalten des Besuchers lenken und
damit eine diachrone Struktur herstellen oder unterstiitzen. Sie treiben das
Ausstellungsgeschehen voran und gliedern es — so wie beispielsweise die
verschiedenen Pappmaché-Figuren in der beriihmten Disneyland-Attraktion
»Pirates of the Carribean«.

Die Differenzierung der Ausstellungsmodi leitet zur Frage iiber, welche
verschiedenen Typen von Ausstellungen es gibt. Ausstellungstypen lassen
sich durch Unterscheidung der Struktur, des Stils und der technischen Um-
setzung bilden.* Ein viertes Unterscheidungskriterium ist die Art und Weise,
in der ein Besucher in die Ausstellung involviert wird. Allerdings ist eine véllig
saubere Trennung von Ausstellungstypen nicht moéglich, da sich in der Praxis
die verschiedenen technischen, gestalterischen und strukturellen Momente
mischen. Ausstellungstypen zeigen daher nur Tendenzen oder Schwerpunkte
an.

45 Die folgenden Ausfiihrungen kniipfen an die Uberlegungen Peter van Menschs
zur Ausstellungstypologie an und fiihren diese weiter. Ders., the characteristics,
S.3981.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

Struktur, Stil und Technik

Mit Blick auf die Grundstruktur einer Ausstellung lassen sich systematische
und rhapsodische Ausstellungen unterscheiden. Systematische Ausstellun-
gen konzentrieren sich auf Identifikation und Klassifikation des Exponates.
Dieses wird in erster Linie als Beleg eines historischen oder naturwissen-
schaftlichen Tatbestands instrumentalisiert und entsprechend erldutert.
»Was ist das?« und »Zu welcher Art von Gegenstdnden gehort dieses Expo-
nat? Wie unterscheidet es sich von dhnlichen Gegenstanden?« sind hier die
entscheidenden Fragen. Fiir rhapsodische Ausstellungen dagegen stehen
nicht die Exponate, sondern das Thema im Vordergrund. Dieses Thema ist
mehr als ein Fachgebiet. Es erlaubt die Bildung einer Storyline, welche die
Ausstellung strukturiert. Die Biographie einer Personlichkeit kann ein solches
Thema bilden, aber auch ein historischer Zeitabschnitt oder der Verlauf eines
Ereignisses —wie beispielsweise der Untergang der Titanic. Die Exponate sind
nicht nur Belege oder Symbole, sondern lassen eine erzdhlerische Linie pla-
stisch werden — was sich nur durch szenographische Elemente realisieren
ldsst. Haufig liberwiegt der Modus des Zeigens gegeniiber dem des Erldu-
terns, weil erlduternde Elemente den erzéhlerischen Fluss eher bremsen.

Im Hinblick auf den Stil einer Ausstellung kénnen drei elementare Varian-
ten voneinander unterschieden werden: der dsthetische, der evokative und
der didaktische Stil. Der dsthetische Stil betont die Anmutung der Exponate.
Da deren Aussagekraft in den Hintergrund tritt, sind die Ubergsnge von Ex-
ponat, Werkzeugobjekt und Ausstellungsraum, von Inhalt und Gestaltung
flieBend. Die Gegenstdnde sollen in erster Linie gezeigt werden oder, wie ein
altes Klischee kunsthistorischen Ausstellens besagt, fiir sich selbst sprechen.
Dementsprechend werden szenographische Mittel sehr zuriickhaltend einge-
setzt, eine karge, minimalistische Gestaltung ist hier typisch. Der evokative
Stil dagegen setzt auf die Prasenz der Exponate und verfolgt die Absicht, mit
den medialen Méglichkeiten einer Ausstellung auf der Gefiihlsklaviatur des
Besuchers zu spielen — hdufig unter Zurhilfenahme aufwandiger Inszenierun-
gen. Erlauterungen spielen hier ebenso eine untergeordnete Rolle wie die Kri-
terien der Originalitat und Authentizitat. Bei didaktisch orientierten Ausstel-
lungen schliefilich steht die Vermittlung von Aussagen, Ideen und Einstellun-
gen, und damit die Lernerfahrung des Besuchers im Vordergrund. Das Lern-
ziel kann wissenschaftlicher Art sein, es kann sich aber auch um eine subjek-
tive Uberzeugung handeln, die vermittelt werden soll. Die erlduternden Me-
dien haben hier mindestens die gleiche Gewichtung wie die zeigenden Me-
dien.

Hinsichtlich der Technik sind statische, dynamische und interaktive Aus-
stellungen unterscheidbar. Statische Exponate verdandern sich nicht. Insbe-

I21


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

ALEXANDER KLEIN
Expositum

sondere Alte Objekte sind statisch — schon aus konservatorischen Griinden,
aber auch, weil Museen eine quasi religiose Pietdt ihnen gegeniiber an den
Tag legen. Dagegen beruht die Wirkung von dynamischen Elementen auf ei-
nem Ablauf — sei es, dass der Ablauf automatisch vonstatten geht oder vom
Besucher ausgelost wird. Film- und Tonvorfiihrungen gehoren dieser Katego-
rie an. Entscheidend bei interaktiven Elementen schlieilich ist — wie wir ge-
sehen haben — die Mdglichkeit fiir den Besucher, in den Ablauf des dynami-
schen Exponates einzugreifen.

Die Involviertheit des Ichs

Der Aspekt der Interaktivitat leitet zur Frage tiber, wie Ausstellungen den Be-
sucher in ihre Welt einbeziehen, wie dicht sie ihn an die Inhalte fiihren. Die
Moglichkeiten reichen hier von maximaler Distanz zwischen Besucher und
Ausgestelltem bis zum volligen Aufgehen des Besuchers in der Ausstellung.
Unter diesem Gesichtspunkt kénnen, in Anlehnung an die Literaturwissen-
schaft, dramatische, epische und lyrische Ausstellungen voneinander unter-
schieden werden.

Dramatische Ausstellungen sind hoch inszeniert; Zeigen und Erldutern
dagegen spielen keine so groBRe Rolle. Sie integrieren den Besucher selbst in
ihre innere Logik und machen ihn zu ihrer eigenen Voraussetzung. Letztlich
ist es der Besucher, der durch sein Erleben und Handeln die Ausstellung zur
Ausstellung macht. Ohne die Perspektive des Besuchers ist sie totes Materi-
al, das allenfalls die grobe Struktur des Besuchserlebnisses vorgibt. Der Be-
sucher wird zum Abenteurer, zum Helden einer Handlung, kraft derer sich die
Ausstellung entfaltet. Diese Handlung ist eine stringente Abfolge von Szenen
— ahnlich wie die Handlung eines Films. Der Besucher lasst sich auf etwas ein,
dessen Ausgang er nicht kennt. Gleichwohl kann er retrospektiv die einzelnen
Stationen des Gangs durch die Ausstellung als geplante, aufeinander abge-
stimmte Teile einer Gesamtkomposition erkennen, die einen Spannungsbo-
gen bilden. Die Makrostruktur dieses Ausstellungstyps ist linear angelegt,
womit ein wichtiges Potenzial des Mediums Ausstellung — die Schaffung ver-
netzter, nicht linearer Abldaufe — in den Hintergrund tritt. Die Ndahe solcher
Ausstellungen zu Jahrmarktsattraktionen oder Erlebnisparks nach Art von
Disneyland ist grof3. Ein besonders plastisches Beispiel einer dramatischen
Ausstellung wurde im Themenpark der EXPO2000 im Bereich »Das 21. Jahr-
hundert« realisiert. Der Besucher dieser Ausstellung wurde quasi zum Rei-
senden in die Zukunft und setzte sich, indem er Umwelt und Mitwelt altern
sah, mit seinem eigenen Altern auseinander.

Der gelegentlich anzutreffende Begriff der »Erlebnisausstellung« trifft
wesentliche Aspekte dessen, was eine dramatische Ausstellung sein kann.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Ausstellen

Die Differenz von Betrachter und Betrachtetem, Besucher und Exponat ist
hier von einer anderen Qualitat als sonst in Ausstellungen {blich. Die Aus-
stellung wird als eine spielerisch zu erkundende Welt erlebt. Das Exponat
wird zum funktionellen Bestandteil der Kulisse. Die Kulisse aber ist der Ent-
faltungsraum fiir das Handeln des Besuchers, der sich fiir die Dauer seines
Besuchs eine andere Identitdt ausleihen kann.

Epische Ausstellungen dagegen sind vor dem Besucher da und behaup-
ten ihre Eigenstdndigkeit gegen ihn. Der Besucher ist hier nicht in erster Linie
Abenteurer, sondern Zuhorer und Beobachter; er lasst sich etwas erzahlen.
Die Einzelabschnitte einer epischen Ausstellung entwickeln sich aus den
rdumlich beziehungsweise orientierungslogisch vorausgehenden Abteilun-
gen und bereiten die nachfolgenden Abteilungen inhaltlich vor. Es ist gerade
die Distanz zwischen der Ausstellung und dem Besucher, die Tatsache, dass
sie nicht eins werden sollen, die hier die innere Logik bestimmt. Daher stehen
das Zeigen und Erldutern der Exponate im Vordergrund. Ausstellungen, die
einen wissenschaftlichen Anspruch haben oder sich als Instrument der Bil-
dung verstehen, werden normalerweise als epische Ausstellungen realisiert.

Allerdings konnen die epische und die dramatische Grundkonstellation
einer Ausstellung auch ironisch gebrochen werden, indem entweder die Er-
zdhlhaltung oder die Handlung als solche in der Ausstellung thematisiert
werden.“® Die Inszenierung einer Textilmaschinenhalle des 19. Jahrhunderts
kann durch Puppen, die abseits stehen und die bildungsbeflissene Pose des
Beobachters einnehmen, in einem verfremdenden Licht erscheinen, das neue
Perspektiven eroffnet.

Bei lyrischen Ausstellungen folgt die Sequenz der Einzelabschnitte einer
unverbindlichen Reihung. Das Prinzip der Reihung ordnet Einzelelemente
nicht auf Grund ihrer strukturellen Ahnlichkeit oder aus Griinden der gliede-
rungstechnischen Konsequenz, sondern auf Grund duBerer Ahnlichkeit, Un-
dhnlichkeit oder wegen der Vergleichbarkeit der emotionalen Wirkung auf
den Besucher. Ansonsten wird bewusst darauf verzichtet, einen grofRen er-
zdhlerischen Bogen zu spannen oder eine systematische Struktur zu realisie-
ren. Die neue Dauerausstellung des Deutschen Hygiene-Museums mit ihrer
assoziativen Themenwahl gehdrt am ehesten diesem Typus an. Der Besucher

46 In diesem Zusammenhang lohnt sich die Lektiire des Aufsatzes von Stephen
Bann: Das ironische Museum. In: Jorn Riisen, Wolfgang Ernst und Heinrich Theo-
dor Griitter (Hg.): Geschichte sehen. Beitrdge zur Asthetik historischer Museen.
Pfaffenweiler 1988, S. 63-68.

123


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

ALEXANDER KLEIN
Expositum

ist hier weder Abenteurer noch Zuhérer, sondern ein Empfanger von Eindriik-
ken, deren Abfolge sich nicht voraussagen lasst und fiir das Ausstellungser-
lebnis auch nicht relevant ist. Die Ausstellungselemente werden mit Hilfe
einer Bricolagetechnik zusammenmontiert. Wie bei der dramatischen, so ist
es auch bei der lyrischen Ausstellung moglich, dass der Besucher komplett in
die Ausstellung eintaucht und nahezu ein Teil von ihr wird. »Immersive Exhi-
bitions« werden solche Ausstellungen im angelsdchsischen Sprachraum ge-
nannt.4

Es bleibt festzuhalten, dass epische Ausstellungen das Ich des Besuchers
unterstreichen, dramatische Ausstellungen es durch ein anderes Ich — ein
Abenteuer-Ich — ersetzen, lyrische Ausstellungen es auflésen. Was nun die
wissenschaftliche Ausstellung betrifft, so kann sie auf epische Elemente nicht
verzichten, denn denkende Anndherung an das gegenstadndliche Sein setzt
Distanz voraus. Der Gegenstand muss erst einmal fixiert sein, damit er als
eigenstandig erkannt werden kann. Erst das Zeigen, das stets nach Distanz
verlangt, nimmt dem uns umgebenden Zeug die Vertrautheit und erméglicht
verstehende Anschauung. Um es mit H. Plessners Worten zu sagen: »Wir
nehmen nur das Unvertraute wirklich wahr. Um anschauen zu kdnnen, ist Di-
stanz nétig.«4®

47 Beispielsweise von Christopher Chadbourne: A tool for storytelling. In: Museum
News 70/2 (1991) S. 39-42.

48 Helmuth Plessner: Mit anderen Augen (1953). In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd.
VIII. Frankfurt a.M. 1983, S. 88-104, dort S. 93. Auf museologischer Seite betont
unter anderem Rumpf, dass im Museum die Dinge fremd werden missen, um sie
aufmerksam ansehen und von ihnen lernen zu kénnen. Ders., Gebadrde der Be-
sichtigung, S. 33.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> VI. SAMMELN UND AUSSTELLEN
IN HISTORISCHER PERSPEKTIVE

Sammeln und Ausstellen sind heute nicht notwendigerweise miteinander
verbunden. Privatsammlungen beispielsweise sind hdufig nur fiir ihren Eigen-
tiimer interessant und werden daher nicht ausgestellt. Auf der anderen Seite
finden Ausstellungen auch auf kommerziellen Veranstaltungen und Messen
statt, wo nicht etwa gesammelte Kostbarkeiten, sondern innovative und
marktorientierte Produkte im Rampenlicht stehen. Science Centres, die in der
Regel zu den naturwissenschaftlich-technischen Museen gezahlt werden, ha-
ben nur selten auch eine Sammlung.

Historisch gesehen sind es aber gerade die Uberkreuzung und auch das
Spannungsverhdltnis von Sammeln und Ausstellen, die zu Wesensmerkma-
len des modernen Ausstellungswesens geworden sind, und nicht das Sam-
meln oder Ausstellen jeweils alleine. Ohne Sammlungen waren weder kunst-
noch kulturhistorische Ausstellungen méglich. Umgekehrt ist aber auch die
Sammlung auf einen lebendigen Ausstellungsbetrieb angewiesen. Dieser
kann die Sammlung davor bewahren, zu einem Ort selbstzweckhafter Einmot-
tung von historischem Unrat zu degenerieren. Fiir eine verniinftig geleitete
museale Sammlung ist daher die potenzielle Ausstellbarkeit der Gegenstan-
de ein entscheidender Gesichtspunkt, der Sammlungspolitik und konservato-
rische Praxis bestimmen sollte.

Im Rahmen des Museumsbetriebes sind Sammeln und Ausstellen heute
intensiv aufeinander bezogen. Das eine wiirde ohne das andere sowohl seine
Berechtigung, als auch seine technische Durchfiihrbarkeit verlieren. Die Mog-
lichkeit des Ausgestelltwerdens muss dem Sammlungsgut inhdrent sein,
sonst ware es lediglich Archivgut. Sammeln ist, so Korff, der »Modus der Po-
tenzialitét«, Ausstellen dagegen der »Modus der Aktualitdt« eines Museums.*
Aber auch das Umgekehrte ist zutreffend: Das fiir eine Ausstellung erworbe-
ne Objekt tragt in sich die Moglichkeit, nach seiner 6ffentlichen Prasentation
in die Sammlung aufgenommen zu werden. Von der Perspektive der Samm-
lung aus ist das Sammeln der Modus der Aktualitat, und die Ausstellung ver-
korpert das mogliche Sammlungsgut.

Erst durch das Bediirfnis, die gesammelten Objekte auch permanent aus-
zustellen, wird eine Vorrats- oder Schatzkammer beziehungsweise ein Sach-

1 Korff, Speicher und/oder Generator, S. 45.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

ALEXANDER KLEIN
Expositum

archiv auch zu einem Museum im modernen Sinne. Und erst durch seine
Sammlung wird eine Ausstellungs- oder Messehalle zu einem Museum.

Aber kdnnte es nicht sein, dass die begriffliche Trennung von Ausstellen
und Sammeln einer zeitgendssischen, historisch gewordenen Perspektive
entspringt? Zur Beantwortung dieser Frage lohnt sich ein Blick auf die Ge-
schichte des Ausstellens und des Sammelns.

Vl.1 Die Anfdnge

Das Ausgestellte als ¢paivouevov

Auf der Suche nach den historischen Wurzeln des Sammelns und Ausstellens
stoBt man auf den Handel und den Markt. Seit jeher haben Kaufleute Dinge
von Wert gesammelt und das Gesammelte auf Marktstanden und in Schau-
buden ausgestellt, um es zu tauschen oder zu verkaufen.? Doch war dieses
kaufmannische Ausstellen kein Ausstellen um der Gegenstdnde willen. Wenn
der Gegenstand um seiner und seiner Bedeutung willen gezeigt werden soll-
te, anstatt ihn zu verkaufen, so war magisches Denken hierfiir der Beweg-
grund.

Zeigen aus magischen Griinden war nicht notwendigerweise ein Zeigen,
das einen konkreten Adressaten hatte. Am Beispiel der dgyptischen Grabsta-
tuen wird dies deutlich. Die Statue des Pharaos Djoser’® beispielsweise
stand mehr als viereinhalb Jahrtausende in einer Kalksteinkammer vor sei-
nem Totentempel in Saqqara, vermutlich das erste lebensgrofie Kénigsbild
der Kunstgeschichte. Heute steht das Original im Agyptischen Museum in
Kairo, in Saqgara steht nur noch eine Kopie. Die gebdschte Stirnwand der
Kammer weist zwei Locher auf. Die Statue sollte durch diese Locher die Ster-
ne betrachten kdnnen. Fiir die Lebenden aber war die Statue nicht sichtbar.
Sie hatte eine magische, keine reprasentative oder gar didaktische Funktion.
Wie alle dgyptischen Grabstatuen, so sollte auch diese Figur als alter ego des
Verstorbenen dessen Leben fortsetzen. Sie stellte den Verstorbenen nicht
dar, sondern war seine Ewigkeitsform* und erfiillte diese Aufgabe unab-

2 Darauf hat schon Walter Benjamin hingewiesen. Ders., Jahrmarkt des Essens,
S.528.
Zur Statue Djosers vgl. Lange und Hirmer, Agypten, S. 51.
Zur Funktion der altdgyptischen Grabstatuen vgl. Claude Vandersleyen: Grabsta-
tue. In: Lexikon der Agyptologie. Wiesbaden 1977 Bd. Il, S. 868-869. Zur Ewig-
keitsform in der altdgyptischen Kultur s. Assmann, Agypten, S. 71 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

héngig davon, ob sie gesehen wurde oder nicht. lhr bloes Anwesend-Sein
war das Entscheidende, nicht ihr Wahrgenommenwerden. Auch der 1200 Jah-
re jlingere Grabschatz Tutanchamuns hatte nicht die Bestimmung, von einem
Sterblichen gesehen zu werden. Viele Grabbeigaben entstammten nicht der
Hinterlassenschaft des verstorbenen Herrschers, sondern wurden eigens fiir
den Zweck des Begrabnisses angefertigt.> Im Arrangement des Grabschat-
zes, der »Sammlung, sollte sich ihr ewiger Wesenskern — als Sitzmdobel, als
Schreibutensil, als Truhe — zugunsten des Verstorbenen entfalten. Im Grab
wurden die Gegenstadnde teils nach praktischen Gesichtspunkten der optima-
len Platzausnutzung angehduft, teils aber auch bewusst im Raum platziert —
man denke an die Anubis-Figur in Gestalt eines Schakals, die den Zugang
zum vergoldeten, von vier Géttinnen umgebenen Kanopenschrein bewachte.
Das Zeigen der »Exponate« des Grabes war nicht ein Zeigen fiir jemanden,
sondern ein Sich-Zeigen, ein magisches Offenlegen des Wesentlichen der
Gegenstdnde. Die begriffliche Trennung von Sammlung und Ausstellung ist
hier noch nicht sinnvoll. Das Pharaonengrab war ein Gehduse von gesammelt
ausgestellten, oder ausgestellt gesammelten, aber publikumslosen Gegen-
standen.

Das permanente Zeigen in solchen magisch motivierten Kontexten ent-
spricht der urspriinglichen Bedeutung des Begriffs »Phdnomen« als ¢pawvo-
uevov. In der griechischen Philosophie der Antike bedeutet Phdnomen das
Sich-an-ihm-selbst-Zeigende, das Offenbare.® Zeigen in diesem Sinne ist
eine Seinsweise des Seins. Das Sein zeigt sich so wie es ist; das sich Zeigen-
de ist von verfdlschendem Schein frei. Dabei gehort das Zeigen dem gezeig-
ten Sein selbst an und bildet mit ihm eine Einheit. Der Mensch ist nicht als
Urheber oder Adressat des Zeigens mitgedacht.

Erste Ausstellungen fiir ein Publikum

Erst in den antiken Kulturen der Griechen und Romer entwickelte sich ein
permanentes Ausstellen von Gegenstdnden, das bewusst an ein Publikum
gerichtet war. In den griechischen und rémischen Tempeln wurden gesam-
melte Opfergaben ausgestellt. Die ausgestellten Gegenstande hatten vor al-
lem eine Funktion: von Besuchern des Tempels angeschaut zu werden, so
dass diese an der Majestat der Gotter teilhaben konnten, aber auch der Per-

5 Jirgen Settgast (Hg.): Tutanchamun. Mainz 1980, S. 76.
6 Heidegger, Sein und Zeit, S. 28.

127


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

ALEXANDER KLEIN
Expositum

son gedachten, die geopfert hatte.” Doch wurden auch solche Gegenstiande
ausgestellt, die historische Ereignisse belegten und keine unmittelbar sakra-
le Bedeutung hatten. Auf der Athener Akropolis der perikleischen Zeit wurden
Uberreste der einst von den Persern zerstérten Heiligtiimer bewusst stehen
gelassen, um an die Perserkriege zu erinnern. Auch Trophden waren dort
ausgestellt, beispielsweise der Thron, von dem aus Xerxes den Verlauf der
Schlacht von Salamis beobachtet hatte.®

In der griechisch-rémischen Epoche traten neben die magischen Motive
des Zeigens und Sammelns zunehmend auch wissenschaftliche Beweggriin-
de. Die Griechen begannen die Welt als grundsatzlich analysierbar und ver-
stehbar aufzufassen. Der Beweis wurde zu einer Schliisselbewegung des sich
die Welt aneignenden Geistes. Damit war die Voraussetzung dafiir gegeben,
dass man aufbewahrte Gegenstdnde als Beweisstiicke betrachtete, welche
die Richtigkeit von Hypothesen belegten. Diese Gegenstande konnten nur ve-
rifizieren, wenn sie auch gezeigt wurden. Dies war die Geburtsstunde der
Musealie als materielles Zeugnis. Das Museion im hellenistischen Alexandria
bewahrte materielle Zeugnisse auf, die von einem interessierten Publikum
betrachtet und untersucht werden konnten.®

Die Romer fiihrten die Rationalisierung des Sammelns und Ausstellens
weiter und entwickelten zum ersten Mal ein sdkularisiertes und professiona-
lisiertes Ausstellungs- und Sammlungswesen. So gab es in Rom nicht nur pri-
vate Sammlungen wie die des Cicero oder des Hadrian, sondern auch Kunst-
historiker, Kuratoren und einen wohlorganisierten Kunstmarkt.*

Vieles deutet darauf hin, dass am Anfang der Sammlungen die rémische
Kriegsbeute stand.* In den Triumphziigen der Rmer wurde Erbeutetes, das
heif}t auf kriegerischem Wege Gesammeltes, zur Schau gestellt und ausge-
stellt. Der siegreiche Feldherr prasentierte anldsslich der offentlichen Heim-

7 Théophile Homolle: Donarium. In: Chr. Daremberg und Edm. Salio: Dictionnaire
des antiquités grecques et romaines. Bd. Il, 1. Teil, Paris 1892, S. 363-382.

8 Lambert Schneider und Christoph Hocker: Die Akropolis von Athen. Antikes Hei-
ligtum und modernes Reiseziel. Kéln 1990, S. 118.

9 Insbesondere verfligte das Museion — das nicht als Museum im neuzeitlichen
oder gar modernem Sinne aufzufassen ist — {iber zoologische und botanische
Sammlungen. Vgl. Hubert Concik und Helmuth Schneider: Der Neue Pauly. Enzy-
klopadie der Antike. Stuttgart/Weimar 2000 Bd. 8, S. 507-510.

10 Pearce, On Collecting, S. 91 f.
11 Pomian, Ursprung des Museums, S. 26.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

kehr Beutestiicke, die auf ewig seinen persdnlichen Triumph Uber die Feinde
Roms bezeugen sollten. Unter anderem das antike Konstantinopel war mit
solchen Beutestiicken {ibersaht. Das Sammeln von Beutestiicken diente vor
allem der symbolischen Bekraftigung von Macht. Da gesammeltes Beutegut
eine politische Bedeutung hatte, wurde es auch gezeigt.

Sammeln und Ausstellen im Mittelalter

Schon fiir die Antike ist das Sammeln und Ausstellen von Reliquien bezeugt.
So berichtet der Historiker Pausanias vom Original des Steins, den Kronos
statt seines Sohnes Zeus verschlungen hatte und vom originalem Lehm, aus
dem Prometheus die erste Frau und den ersten Mann geformt hatte.”” Doch
zur vollen Entfaltung gelangte der Reliquienkult erst in der Zeit des Christen-
tums. Erste Anfénge des christlichen Reliquienkultes sind fiir die Zeit um 400
n. Chr. belegt.” Physische Uberreste der Heiligen, meist in wertvollen Behél-
tern aufbewahrt, sollten nicht nur das Andenken der verehrten Personen
pflegen und im Sinne eines pars pro toto deren Anwesenheit garantieren. Sie
sollten auch die Seele des Betrachters Gott ndher bringen. Mit Reliquien
wurde ein reger Handel getrieben. Die Exhumierung und Zerstiickelung von
Martyrern mit anschlieBender Verteilung der Leichenteile unter vielen Kir-
chen und Sammlern wurde zur verbreiteten Praxis. Gelegentlich war die Gier
nach Reliquien so grof3, dass man Heilige umbringen wollte, um zu garantie-
ren, dass ihre Gebeine am Ort des Andenkens blieben.* Reliquien wurden
und werden heute noch in sakralen Raumen ausgestellt und — man denke an
das »Grabtuch Christi« in Turin — bei bestimmten Gelegenheiten den Gldubi-
gen gezeigt.

In den Kirchen wurden nicht nur Reliquien ausgestellt, sondern auch an-
dere wertvolle Gegenstdande wie Kandelaber, Kelche, Monstranzen, Ziborien,
Wandbehadnge und Messgewdnder. Auch profane Kostbarkeiten und Erstaun-
liches aus fremden Ldndern waren in den Kirchen zu sehen.” Nach den
Kreuzziigen wurden zunehmend auch Objekte und Raritdten orientalischen

12 Pomian, Ursprung des Museums, S. 30.

13 Ebd.S.98.

14 Muensterberger, Sammeln, S. 110 und 117.

15 Julius von Schlosser: Die Kunst- und Wunderkammern der Spatrenaissance. Ein
Beitrag zu Geschichte des Sammelwesens. Braunschweig 1978 (Erstausgabe
1908), S. 19ff. Pomian, Ursprung des Museums, S. 32.

129


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Ursprungs, zum Beispiel militdrische Trophden, in den Kirchen aufbewahrt
und gezeigt.’®

Offentliches Zeigen von Gegenstidnden wurde aber auch immer schon als
Mittel zur Kennzeichnung sozialer Unterschiede eingesetzt. Im ausgehenden
Mittelalter nahm dies hadufig manieristische Formen an. Dies war beispiels-
weise bei Festbanketten der hofischen Gesellschaft der Fall, die sich zu prah-
lerischen Theatern des Uberflusses entwickelten. Die Priméarfunktionen des
Essens und der Bewirtung traten dabei weitgehend in den Hintergrund. Ver-
goldete Ferkel, Tauben, die aus Zuckerburgen flogen, gebratene Rehe, die,
wieder in ihr Fell gesteckt, wie lebendig aussahen, wurden in so gewaltigen
Mengen aufgetragen und arrangiert, dass an einen vollstdandigen Verzehr der
Speisen auch nicht im Entferntesten zu denken war.”” Solche Veranstaltun-
gen waren eher Ausstellungen als Festmahle. Die Bankette waren fiir das Au-
ge, nicht fiir den Magen bestimmt. Sie sollten Staunen hervorrufen und Herr-
schaftsverhdltnisse aufzeigen, und nicht sattigen.

VIl.2 Die Geburt des Museums

Die neue Bedeutung des Ausstellens und Sammelns
Mit dem Ubergang vom Spatmittelalter zur Friihen Neuzeit erwachte ein neu-
artiges Interesse an den materiellen Zeugnissen der Welt. Diese wurde zum
Entfaltungsraum fiir Entdeckung, Eroberung und Erforschung. Die Welt, das
war zum einen die duflere Welt, deren Radius sich durch die Entdeckungen
der portugiesischen und spanischen Seefahrer, aber auch durch Forscher wie
Kopernikus und Galilei radikal vergrofiert hatte. Auch die innere, bislang ver-
borgene Welt des Menschen selbst, mit seinen Zukunftsentwiirfen und seiner
Geschichte, ebenso aber mit seiner physischen Natur, wurde nun intensiver
als je zuvor erkundet. Das starke Verlangen nach empirischer Auslotung der
duBBeren und inneren Welt verband sich mit traditionellen Formen des Zur-
Schau-Stellens.

Im Hinblick auf die Entdeckung des inneren Menschen war die Griindung
von anatomischen Theatern, zuerst 1594 in Padua, dann nach und nach in
ganz Europa, von besonderer Bedeutung.®® Es handelte sich tatsachlich um

16  Schlosser, Kunst- und Wunderkammern, S. 14, Pomian, kulturelles Erbe, S. 46.

17 Massimo Montanari: Der Hunger und der Uberfluss. Kulturgeschichte der Ernsh-
rung in Europa. Miinchen 1993, S. 111 ff.

18 Robert Jiitte: Die Entdeckung des »inneren« Menschen 1500 — 1800. In: Richard



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

Theater. Die Leichensektionen waren akademische Spektakel, fiir die Pro-
gramme gedruckt wurden. Jeder Student konnte die Sektionen nach Zahlung
eines Eintrittsgeldes beobachten, von Holzbiihnen aus, die wie die Sitzreihen
eines antiken Theaters konzentrisch um den Ort der Sektion angeordnet wa-
ren. Die Sektionen waren halbéffentlich vollzogene Vorstéf3e in Unbekanntes,
die ihre wahrhaft theatralische Faszination nicht zuletzt aus der Lust am Ta-
bubruch zogen. Der erwachende Geist der Naturforschung begann, seinen
Herrschaftsanspruch auf alles auszudehnen. Parallel dazu entdeckte dieser
Geist den lehrreich-faszinierenden Schock als Mittel der &ffentlichen Unter-
richtung.

Gleichfalls in der Zeit des Ubergangs zur Friihen Neuzeit entstanden in
Furstenhdusern, Universitdten und Akademien die ersten grof’en Sammlun-
gen, die zwar nicht fiir »die« Offentlichkeit, aber doch fiir ein bestimmten
Personenkreis im sozialen Umfeld des Sammlers bestimmt waren. Sie waren
niemals nur Anhdufungen von wertvollen Gegenstdnden, sondern immer
auch fiir den Blick des Besuchers arrangiert — manchmal in Form eines Thea-
ters, auf dessen Biihne sich der Interessierte begeben musste, um die ge-
sammelten Schéitze anzuschauen.” Die Kunst- und Wunderkammern von
Fiirsten wie Herzog Jean von Berry, Erzherzog Ferdinand von Tirol, Herzog Al-
brecht V. von Bayern, Kaiser Rudolf IIl. waren musterbildend fiir eine neue Art
des Umgangs mit seltenen, seltsamen und alten Dingen.”® Im 17. Jahrhun-
dert wurden dann immer mehr Kunst- und Wunderkammern im akademi-
schen Umfeld gegriindet. Die Kunstkammern der Londoner Royal Society, der

van Diilmen: Erfindung des Menschen. Schépfungstraume und Korperbilder 1500
—2000. Wien/Koln/Weimar 1998, S. 241-258, bes. S. 248.

19  Zur Rolle des Besuchers/Betrachters in der Konzeption der Kunst- und Wunder-
kammern vgl. Hildegard Vieregg: Fiirstliche Wunderkammern und frithe Museen —
Konzeption und pddagogische Dimension. In: Hildegard Vieregg, Marie-Louise
Schmeer-Sturm, Jutta Thinesse-Demel, Kurt Ulbricht: Museumspadagogik in neu-
er Sicht. Erwachsenenbildung im Museum. Hohengehren 1994, Bd. |, S. 6-31. Fer-
ner Martin Prosler: Museums and Globalization. In: Sharon Macdonald und Gor-
don Fyfe (Hg.): Theorizing Museums. Oxford/Cambridge 1996, S. 21-44, dort
S.27ff.

20 Dazu ausfiihrlich Schlosser, Kunst- und Wunderkammern, S. 28 ff. Einen Uber-
blick tiber die aktuelle Forschung bieten Oliver Impey und Arthur Macgregor: The
Origins of Museums. The Cabinet of Curiosities in Sixteenth- and Seventeenth-
Century Europe. London 2001.

131


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Académie Royale des Sciences in Paris, aber auch die des Universalgelehrten
Athanasius Kircher, die grofite Kunstkammer des 17. Jahrhunderts, sind Bei-
spiele hierfiir.*!

In den frihneuzeitlichen Sammlerpersonlichkeiten wird ein neuartiger
Menschentyp mit neuartigem Selbstgefiihl deutlich. Der Sammler war keine
riickwdrts gewandte, dem Gestern nachblickende Figur, sondern ein Kind
neuen, emanzipierten Denkens. Im Laufe der Jahrhunderte nahm er immer
mehr die Freiheit in Anspruch, Gegenstédnde in eine von ihm selbst aufgestell-
te Ordnung einzusortieren, anstatt sich mit einer fest gefiigten, vorgefunde-
nen Ordnung des Seienden abzufinden. Dabei bildete das Sammeln nicht nur
mit dem Ausstellen, sondern auch mit dem Forschen und Gestalten eine Ein-
heit. Haufig waren die Kunst- und Wunderkammern mit Werkstadtten und La-
boratorien verbunden.

Die Systematik der Kunst- und Wunderkammer

Die Ordnungsprinzipien der Kunst- und Wunderkammern wurden von dem
niederléandischen Arzt Samuel von Quiccheberg in seiner Schrift »Inscriptio-
nes vel tituli theatri amplissimi« (1565) dargelegt, die als erste museologi-
sche Schrift nordlich der Alpen gelten kann. Quiccheberg unterscheidet fiinf
Objektgruppen. Eine erste Gruppe besteht aus antiken Altertiimern, die zu-
sammen mit Stammbdumen, Familienportrats, Landkarten und vielem Ande-
ren aufbewahrt werden. Die zweite Gruppe umfasst kunsthandwerkliche Ge-
genstande, beispielsweise Goldschmiede- und Juwelierarbeiten. Die dritte
Gruppe enthdlt Naturalien, wobei natiirliche Gegenstdande neben solchen
aufgehoben werden, bei denen natiirliches Material, beispielsweise ein be-
stimmter Stein, verarbeitet worden ist. Gegenstédnde, die den »artes mecha-
nicae« zuzurechnen sind, bilden die vierte Gruppe. Es handelt sich dabei um
musikalische, mathematische und astronomische Instrumente, aber auch um
Werkzeuge fiir Drechsler und Goldschmiede, Gerate fiir Vogelstellerei und
Fischfang, chirurgische Instrumente und vieles andere. Der fiinften Gruppe
schlieBlich werden bildliche Darstellungen zugewiesen.?* Die flieBenden
Ubergénge zwischen Natur, Mechanik und Kunst sind charakteristisch fiir die
Gattung der Kunst- und Wunderkammern.

21 Horst Bredekamp: Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die Geschichte
der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstgeschichte. Berlin 1993, S. 54 u. 70.

22 Schlosser, Kunst- und Wunderkammern, S. 118 ff. u. S. 143, ferner Bredekamp,
Antikensehnsucht, S. 33 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

Wie in der Systematik Quicchebergs und anderer Autoren der Renaissance
deutlich wird, wurde der inhaltliche Zusammenhang zwischen den Gegen-
stdnden einer Sammlung mit véllig anderen Augen gesehen als heute. Ahn-
lichkeit war das entscheidende Kriterium beim Auswahlen und Interpretieren,
wobei das Gemeinsame, aus dem sich die Ahnlichkeit ergab, im Stoff, in der
Herkunft, in der Verwendung und in der Bestimmung der Gegenstadnde liegen
konnte. Ahnlichkeit wurde als Eigenschaft gesehen, die den Gegenstinden
unabhéangig vom erkennenden Subjekt inne wohnte und letztlich gottlichen
Ursprungs war. Wie alle Zeichen — Zeichen hier verstanden als Seiendes, das
auf anderes Seiendes verweist —, so bildeten auch die Bestandteile einer
Sammlung die Welt und damit die Schépfungsordnung ab.?? Das interpre-
tierende Sammeln von Gegenstdnden war gewissermafen ein Lesen der
Schrift Gottes, eher ein Akt des Verstehens von schon Vorhandenem, als ein
neuschopferischer Akt des Auslegens. Die Kunst- und Wunderkammern wa-
ren lehrreiche Reprdsentationen der Welt, so wie die Welt selbst als Kunst-
und Wunderkammer Gottes aufgefasst wurde.* Indem Gegenstédnde in ih-
nen angehduft wurden, hdufte man auch das Wissen an, das in diesen Ge-
genstanden verborgen lag. Dabei wurde dieses Wissen nicht als etwas aufge-
fasst, das neu zu erwerben war, sondern als etwas, zu dem man zuriickkeh-
ren konnte. Die Kunst- und Wunderkammern sollten die Riickkehr zum para-
diesischen Wissen Adams ermoglichen.*

Neben dem Wunsch, zum adamitischen Wissen zuriickzukehren, war die
Lust am Ungewdhnlichen und Staunen Erregenden eine wesentliche Triebfe-
der, um Kunst- und Wunderkammern zu fiillen. Unter anderem befriedigten
immer komplizierter werdende Automaten, die natiirliche Bewegungsabldu-
fe, beispielsweise das Schreiben nachahmten, diese Lust und vereinigten in
sich Kunst, Mechanik und Natur.?®

Dem friihneuzeitlichen Begriff des Zeichens entsprach es auch, dass das
Gesammelte auf die soziale Stellung des Eigentiimers hinwies. Die gesam-
melten Objekte waren unter anderem auch soziale Attribute einer Person,
welche die Gottgewolltheit der gesellschaftlichen Ordnung belegten. Fran-
cesco I. von Medici (1541-87) richtete sich ein »Studiolo« ein, einen schmalen

23 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissen-
schaften. Frankfurt a.M. 1994, S. 78 ff.

24 Bredekamp, Antikensehnsucht, S. 7o.

25 A.a.0.,S. 43.

26 Bredekamp, Antikensehnsucht, S. 11 ff.

133


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Raum ohne Fenster, in dem Exponate die hierarchische Ordnung des Seien-
den reprdsentierten. In dieser privaten Schépfungsordnung konnte Francesco
symbolisch als Herrscher eines Miniaturkosmos erscheinen.?”

Die Platzierung des Gesammelten im Raum wurde als Mittel entdeckt, die
Bedeutungen der Welt freizulegen und sinnfdllig werden zu lassen. Das Ge-
dichtnistheater, das Guillo Camillo am Hofe Franz I. von Frankreich baute,?®
war eine Ausstellung, welche die verborgenen Dinge des menschlichen Gei-
stes und der Welt nebeneinander sichtbar machen sollte, sozusagen eine
Verkdrperlichung des Geistes oder eine nach auBen gekehrte Seele. Noch
John Locke verwendete fiir den menschlichen Geist nicht nur die Metapher
des »white papers«, sondern auch die eines Sammlungsraumes, der sich mit
Gegenstanden fiillt.?®

Auch Francis Bacons Vorhaben eines Solomon’s House und der Plan von
Gottfried Wilhelm Leibniz, ein Theater der Natur und Kunst einzurichten, ent-
sprangen der Absicht, die Schopfungsordnung nachzubilden und dadurch
verstehbar zu machen. Leibniz wollte seltene Pflanzen, Maschinen, Experi-
mente, Musikauffiihrungen und Theaterstiicke zu einem lebendigen, Staunen
machenden und inspirierenden Ensemble zusammen fiigen*° — sozusagen
zu einer archaischen Form des Science Centres.

In der Zeit, als die ersten groen Sammlungen der Neuzeit entstanden,
bildeten sich auch wesentliche Grundformen musealer Reprdsentationsrdu-
me heraus, die bis heute pragend geblieben sind: das Kabinett, ein quadrati-
scher Raum von iiberschaubarer Grofie, der Natur- und Raritdtensammlun-
gen aufnahm, sowie reprdsentativere architektonische Formen wie die Galle-
ria und die Tribuna, in denen Kunst und historische Zeugnisse untergebracht
waren.>* Auch die Rotunde wurde zum festen Bestandteil der musealen
Raumtypologie. Wahrend Galleria und Tribuna fiir das Durchschreiten ge-
dacht waren, lag der Zweck der Rotunde darin, den Besucher zum Innehalten

27 Pearce, on collecting, S. 112.

28 Pearce, on collecting, 113, zu Francis Bacons Solomon’s House S. 117.

29 John Locke: An essay concerning human understanding. Oxford 1975, Bd. Il/1, §
2 (15), S. 55. Zu Lockes Metapher vgl. auch Bredekamp, Antikensehnsucht, S. 44.

30 Horst Bredekamp: Leibniz’ Theater der Natur und Kunst. In: Horst Bredekamp,
Jochen Briining und Cornelia Weber: Theater der Natur und Kunst. Wunderkam-
mern des Wissens. Berlin 2000, S. 13-19.

31 Friedrich Waidacher: Handbuch der Allgemeinen Museologie. Wien/Kéln/Wei-
mar 1993, S. 100.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

zu bewegen.?*> Noch in der Museumsarchitektur des 20. Jahrhunderts wer-
den beide Grundformen verwendet. Im Deutschen Museum werden die lang
gestreckten, vom Besucher zu durchquerenden Ausstellungssale durch das
reprasentative Rund des sogenannten Ehrensaales erganzt.

Das Ende der Kunst- und Wunderkammern

Bis ins spdte 18. Jahrhundert behielten viele Orte des Sammelns und des
Ausstellens den Charakter von Kunst- und Wunderkammern. Im Zuge des Ra-
tionalismus und der Aufkldarung begann sich dies allméahlich zu dndern: Es
entstanden die ersten modernen Museen als Orte eines systematisierten und
allgemein zugénglichen Wissens. 1661 wurde mit dem Amerbach-Kabinett in
Basel das erste allgemein zugdngliche Museum gegriindet, 1693 folgte das
Ashmolean Museum in Oxford. 1753 wurde das British Museum in London
eroffnet, dessen Zugang keinen standischen Beschrankungen mehr unterlag.
Von schwer zugdnglichen Schatzkammern wurden die Museen allmahlich zu
Orten, die der biirgerlichen Offentlichkeit offen standen, die sich in dieser
Zeit formierte. Diese Entwicklung schlug sich auch in der Museumsarchitek-
tur nieder: Die reprdsentativ nach aufien gekehrte, fiir das Durchschreiten
gedachte Galleria l6ste das Kabinett ab.?3 Erst von dieser Zeit an ist es sinn-
voll, vom »Besucher« zu sprechen. Sein Interesse, sich Wissen anzueignen,
begann nun das kuratorische Handeln wesentlich zu bestimmen und relati-
vierte die Bedeutung privater, kultischer oder rein wissenschaftlicher Motive
des Sammelns und Ausstellens.

Die bislang als zusammengehdorig gedachten Bereiche der natiirlichen
Gegenstdnde, antiken Skulpturen, Maschinen und Kunstwerke wurden nun
so getrennt, wie es der Auffacherung des Gelehrtenwissens in Naturwissen-
schaften, Geschichte, Technik und Kunst entsprach. Damit wurde den Kunst-
und Wunderkammern ihre theoretische Grundlage entzogen und sie l6sten
sich auf.?*

Der Siegeszug des Utilitarismus setzte insbesondere der Einheit von
Kunst und Mechanik ein Ende.?> Letztere galt nun als den Kiinsten iberle-

32 Beat Wyss: Das Museum, oder die Riickverzauberung entzauberter Dinge. In:
Museumskunde 63, 2/1998, S. 74-83, dort S. 78.

33 Waidacher, Allgemeine Museologie, S. 85.

34 Friedrich Klemm: Geschichte der naturwissenschaftlichen und technischen Mu-
seen. Miinchen 1973, S. 29 ff.

35 Bredekamp, Antikensehnsucht, S. 8o.

135


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

gen, weil sie als niitzlicher eingestuft wurde. Man begann, Maschinen und
technische Instrumente getrennt zu sammeln. Die trennscharfen Wissen-
schaftsgrenzen losten die Gliederungsprinzipien der Renaissancesammlun-
gen mit ihrem universalen Anspruch ab.3® Je nach ihrer Kategorie wurden
nun die Sammlungsgegenstdnde in verschiedenen Raumen untergebracht.
Von nun an beruhte das Sammeln auf einem zirkuldren Schluss: Die Samm-
lungen entstanden auf Grund einer Deutung der Realitat, die zu bestimmten
Auswabhlkriterien fiihrte. Solche Deutungen konnten aber nur anhand von
Gegenstdanden zustande kommen. Die Deutung folgte also den Gegenstan-
den, ging ihnen aber auch voraus. Noch heute sind Sammlungen »Objekt-Zu-
sammenhange, die aufgrund von Deutungen zustande kommen, die sich an
jenen selbst legitimieren.«3”

Die wissenschaftlichen Ordnungsvorstellungen bestimmten die Auswahl
und Prdsentation des Aufzuhebenden und des zu Zeigenden. Die Objekte
wurden nun nach abstrakten Skalen, Schemen und Kriterien gemessen, ver-
glichen und geordnet. Gleichzeitig d@nderte sich der theoretische Hintergrund
des Sammelns. Auf Grund eines enttheologisierten Verstandnisses von Er-
kenntnis und Wissenschaft wurde das Sammeln als ein Akt aufgefasst, der
die Identitdt des Gesammelten tiberhaupt erst stiftete. Die Bedeutung der
Gegenstdnde galt nun nicht mehr als etwas, das in den Gegenstanden selbst
liegt und dem Akt der Erkenntnis voraus geht.3® Das Verstehen der Welt
wurde zum Auslegen der Welt und trug eben dadurch zum Zusammenhang
dieser Welt bei. Die Setzung von Identitdt durch Differenz [6ste das Auffinden
von Ahnlichkeiten ab. Das erkennende Subjekt maft und verglich den Gegen-
stand seines Interesses nach Mafigabe seiner Kriterien und konstituierte ihn
dadurch. Erst jetzt konnte es ihn als Original oder Falschung in eine von ihm
selbst entworfene Ordnung einsortieren oder von dieser ausschliefien.

In den Sammlungen des spdten 18. Jahrhunderts war nicht mehr das

36 Gottfried Korff: Museumsreisen (1991). In: Martina Eberspécher, Gudrun Marle-
ne Konig und Bernhard Tschofen (Hg.): Museumsdinge. Deponieren — Exponieren.
K6ln/Weimar/Wien 2002, S. 3-11, dort S. 7.

37 Michael Fehr: Aufkldrung oder Verkldrung. In: Jorn Riisen, Wolfgang Ernst und
Heinrich Theodor Griitter (Hg.): Geschichte sehen. Beitrége zur Asthetik histori-
scher Museen. Pfaffenweiler 1988, S. 110-122, dort S. 111, ferner Fehr, Understan-
ding Museums, S. 16.

38 Foucault, Ordnung der Dinge, S. 93 ff., ferner, mit besonderem Blick auf die mu-
seale Sammlung: Ritter, Fake, S. 264 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

rdumliche Nebeneinander der Ausstellungsstiicke, sondern ihr zeitlich-kausa-
ler Zusammenhang entscheidend. Die Zeit hatte den Raum als wichtigstes
Ordnungsprinzip des Gesammelten und Ausgestellten abgeldst.>® Samm-
lung und Ausstellung wurden zu Verrdumlichungen der Zeit, nachdem sie
vorher rdumliche Représentationen des gleichfalls raumlich gedachten Kos-
mos gewesen waren.

Allerdings verschwand die den Kunst- und Wunderkammern zugrunde
liegende Uberzeugung nicht véllig, dass die Bedeutung des Gegenstandes in
diesem selbst begriindet liege. Bis auf den heutigen Tag ist sie als Abneigung
vieler Museen — besonders von Kunstmuseen — wirkungsmachtig geblieben,
ihre ausgestellten Exponate durch Text zu erldutern. Als Begriindung hort
man haufig, dass der Gegenstand »aus sich selbst heraus« verstandlich sei
oder lediglich »zum Sprechen gebracht« werden miisse, so als brdauchte der
Besucher nur unter die Oberflache des Exponates zu blicken, um seiner ewi-
gen Wahrheit gewahr zu werden. Doch wird dabei kein absoluter Standpunkt
eingenommen, sondern die Einstellung der Kunst — und Wunderkammer zu
den Dingen weitergefiihrt.

Was den neuen Museumstyp des 18. Jahrhunderts betrifft, so stand das
exemplarisch Gesammelte und Ausgestellte auch fiir den Anspruch auf liik-
kenlose Erfassung eines vorab definierten Weltausschnitts, dhnlich wie sich
in den versammelten Tieren der Arche Noah ein Anspruch auf Liickenlosigkeit
manifestiert hatte.*° Die meist von Angehdrigen des Biirgertums angelegten
Sammlungen! — der Adel hatte seine Pionierrolle in der Geschichte des
Sammelns eingebiift — stellten komprimierte, systematisierte und Liickenlo-
sigkeit beanspruchende Reprdsentationen der Kunst, Geschichte oder Natur
dar, wie etwa die erste botanische Sammlung des Carlvon Linné in Lappland.**
Dadurch wurden Sammlungen einerseits zu Schaufenstern in die Welt, ande-

39 Korff, Museumsreisen, S. 8.

40 Fehr, Understanding Museums, S. 14.

41 Nach Angaben des zeitgenossischen Kunsthistorikers Johann Georg Meusel gab
es 1789 in Deutschland und der Schweiz 480 biirgerliche, 46 fiirstliche und 46
offentliche Kunst-, Miinz- und Naturalienkabinette. Vgl. Korff, Museumsreisen,
S. 6.

42 Botanische Sammlungen waren die mit Abstand haufigsten Sammlungen im 18.
Jahrhundert. Anke te Heesen: Das Naturalienkabinett und sein Behéltnis. Uberle-
gungen zu einem Mobel im 18. Jahrhundert. In: Max-Planck-Institut fiir Wissen-
schaftsgeschichte. Preprint 50: Sammeln in der Frithen Neuzeit. 1996, S. 29-56.

137


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

rerseits zu Widerlagern des dramatischen Traditionsverlusts seit Beginn der
Friihen Neuzeit. H. Treinen hat dazu Folgendes angemerkt:

»Die kollektive Wertschitzung authentischer Objekte als Symbole fiir ge-
dachte Kulturzusammenhinge findet vorwiegend in solchen Epochen statt,
in denen sich kulturelle Wandlungsvorginge abspielen und kognitiv verar-
beitet werden; in denen also Traditionen durch Prozesse der Reflexion tiber
Geschichte, durch historisches Bewusstsein, ersetzt werden.«*

Das spdte 18. Jahrhundert, die letzten Jahrzehnte des Ancien Régimes, war
eine solche Epoche.

Die Initialziindung des modernen Museums

Im Zuge der Franzosischen Revolution wurden die Museen vollends zu Stif-
tern und Bewahrern nationaler Identitadt. Es manifestierte sich in ihnen ein na-
tionaler Konsens iiber Bewahrenswertes, sei es, dass es sich um historische
Zeugnisse, um technische Erfindungen oder um naturkundliche Proben und
Uberreste handelte. Nachdem im August 1793 die Kénigsgraber in St. Denis
verwiistet worden waren, richtete Alexandre Lenoir im Konvent der Barfiif3i-
gen Augustiner einen Platz ein, wo er die Triimmer der bilderstiirmerischen
Aktion sammelte und inventarisierte.** Auf der Grundlage dieser Sammlung,
deren Zustandekommen nicht zuletzt als antagonistischer Reflex gegen die
Traditionsfeindlichkeit der radikalen Revolutiondre zu erkldren ist, wurde
1795 das Musée des Monuments Francais gegriindet, das erste Nationalmu-
seum Frankreichs. Lenoir begriindete bei dieser Gelegenheit den Primat des
Kunstmuseums. Sich auf Winckelmann berufend, sah er das dsthetische Ver-
héltnis zur zweckfrei gedachten Kunst als Mittel an, den Menschen in poli-
tisch-gesellschaftlicher Hinsicht zu erziehen. Als »Gefd3 der befreiten

43 Heiner Treinen: Strukturelle Konstanten in der Entwicklung des Museumswe-
sens. In: Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdnomen Musealisierung. Das Ver-
schwinden der Gegenwart und die Konstruktion der Erinnerung. Essen 1990, S.
151-166, S. 156 f.

44 André Desvallées: Konvergenzen und Divergenzen am Ursprung der franzdsi-
schen Museen. In: Gottfried Fliedl: Die Erfindung des Museums. Anfange der biir-
gerlichen Museumsidee in der Franzdsischen Revolution. Wien 1996, S. 65-130.
Schulin, Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit, S. 26 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

Menschheit«*> wurde das Kunstmuseum zur direkten Erbin des Prestiges,
das die Kunst- und Wunderkammern ausgezeichnet hatte. Doch féllt auch die
Griindung des wohl ersten Museums fiir Wissenschaft und Technik im verlas-
senen Kloster Saint-Martin-des-Champs, des Conservatoire des Arts et des
Métiers, in die Revolutionszeit, ebenso des ersten modernen zoologischen
Gartens im Jardin des Plantes. Die Franz6sische Revolution machte die Insti-
tution Museum endgiiltig zu einer Einrichtung der biirgerlichen Offentlichkeit
und zu einer Bildungseinrichtung, deren Auftrag allgemeiner Natur war und
sich auf alle Individuen bezog. Von nun an waren standische Beschrdankun-
gen des Zugangs zu Museen Relikte des Ancien Régimes.

Die moderne Unterscheidung von »Sammeln« und »Ausstellen«, die heu-
te konstitutiv fiir das Museumswesen ist, wurde nun iberhaupt erst moglich.
Vorher hatte es eine Offentlichkeit, an die sich das Ausstellen hétte richten
konnen, wenn tberhaupt, dann nur in Ansdtzen — meist im hofischen oder
akademischen Milieu — gegeben. Auch waren Sammlungen immer schon ge-
zeigt, das heifdt ausgestellt worden — mindestens fiir den adligen oder biir-
gerlichen Sammler selbst, meistens aber auch fiir verwandte und sozial
ebenbiirtige Personen, die dem Sammler nahe gestanden hatten. Doch erst
das Museum der Moderne wurde von einer Dichotomie bestimmt, die das
hermetische Depot und die offen zugangliche Ausstellung einerseits vonein-
ander unterschied, andererseits als komplementdre Bestandteile des Muse-
umsbetriebs aufeinander bezog.

Auch in wissenschaftsgeschichtlicher Hinsicht begann Ende des 18. Jahr-
hunderts eine neue Epoche. Das akkumulierte Wissen wurde in einer vorher
nicht moglich gewesenen Art und Weise dynamisiert. Der wissenschaftliche
Blick wandte sich der Vielfalt der Natur nunmehr unter dem Gesichtspunkt
der Naturgeschichte beziehungsweise der Naturentwicklung zu. In der Ge-
stalt des Historismus fand der Entwicklungsgedanke auch in die sich neu
formierenden Geisteswissenschaften Eingang. Die Bewertung der Technik
wurde gleichfalls dynamisiert, indem man ihr eine Tendenz zu unaufhaltsa-
mem Fortschritt zuschrieb. Das Museum wurde nun immer mehr zu einem Ort
der Rettung fiir das, was durch diesen Fortschritt tiberrollt zu werden schien.

45 Eine Formulierung von Bredekamp, Antikensehnsucht, S. 88 f.

139


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

ALEXANDER KLEIN
Expositum

VI.3 Musealisierung in der Moderne

Das Museum als Ort des Alten

Schon im 19. Jahrhundert — und nicht erst in unserer Gegenwart — wurde Mu-
sealisierung zu einem Totalphdnomen, das alle Bereiche der Gesellschaft er-
fasste. Angesichts der historisch singuldaren Wucht von Industrialisierung und
Urbanisierung erschien vieles bislang Vertraute, das auer Gebrauch zu gera-
ten drohte beziehungsweise sich einer technischen Instrumentalisierung ent-
zog, nunmehr bewahrens- und ausstellenswert. Das Museum horte nun end-
giiltig auf, in erster Linie ein Ort des Neuen, gerade erst Entdeckten zu sein.
Es mutierte zu einem Ort der Gegenstande, die zwar alt und tiberholt waren,
aber angesichts des drohenden Totalverlustes der alten Lebenswelt gleich-
wohl als Gegengewichte taugten zur neuen, mental noch nicht verkrafteten
Welt der Eisenbahn, der Stahlbauten, der Telegraphie und der Grof3staddte.
Das museale Sammeln war nun zu einer Tatigkeit geworden, deren wichtigste
Funktion im Bewahren, Konservieren bestand. Was man unter Fortschritt ver-
stand, spielte sich ohnehin auBerhalb der Museumsmauern ab. Die mensch-
liche Weltaneignung, so eine treffende Formulierung Odo Marquards, trat
auseinander in Labor und Museum.“® Ein antimoderner Impuls, der darauf
abzielte, die Einzigartigkeit der Gegenstdnde angesichts der allmahlich be-
deutender werdenden Massenproduktion zu retten, pragte die weitere Ent-
wicklung des Museumswesens entscheidend.

Unter dem Gesichtspunkt, Einzigartiges zu retten, hatte sich das Sam-
meln bisher weitgehend eriibrigt, denn die Dinge waren vor dem Anbruch der
Moderne ohnehin einzigartig und unverwechselbar gewesen — ganz zu
schweigen vom Mittelalter, das in ihnen Individuen gesehen hatte.*” Die je-
weiligen Gattungsbegriffe fiir Gegenstandliches — zum Beispiel »Tisch« — hat-
ten ungleiche, stark voneinander abweichende Exemplare umfasst.*® Nun,
im 19. Jahrhundert, wurden Normierung und Austauschbarkeit der Einzelteile
endgiiltig zu theoretischen Grundlagen industrieller Produktion. Parallel dazu

46 Marquard, Wegwerfgesellschaft, S. 914.

47 Johann Huizinga: Herbst des Mittelalters. Stuttgart 1969, S. 338 f.

48 Sommer/Winter/Skirl, gehen von einer antimodernen, gegen die Auswirkungen
der Massenproduktion gerichtete Spitze des Sammelns félschlicherweise schon
fiir die Zeit der Renaissance. Indessen blieb Massenproduktion bis zum 19. Jahr-
hundert im Grofien und Ganzen eine Seltenheit. Vgl. dies., die Hortung, S. 35 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

wurde das Museum mehr und mehr zu einem Ort der Erinnerung an die nicht
normierte Welt, die sich aus Einzigartigem zusammengesetzt hatte.

Die Ausstellung als Reprdsentation des Unverfiigharen
Nationalparks, Volkerschauen und Zirkusse entwickelten sich zu giganti-
schen Schaubiihnen fiir den &ffentlichen Blick. Es wurde entweder das noch
nie Gesehene, Exotische gezeigt — beispielsweise die reitenden und Lasso
werfenden Cowboys und Indianer in Bill Codys, das heit Buffalo Bills Zirkus
—oder aber das durch technischen und sozialen Wandel Bedrohte, wie die Bi-
son-Herden in den amerikanischen Nationalparks. 1872 wurde in Wyoming
der erste Nationalpark der Welt gegriindet, der Yellowstone-Nationalpark.*
Das grof3e Ausgreifen der amerikanischen Siedler nach Westen naherte sich
seinem Kulminationspunkt; die grundsatzliche Begrenztheit des Lebensrau-
mes auch auf dem amerikanischen Kontinent wurde allmahlich bewusst. Es
war auch die Zeit, als in London, Antwerpen und Berlin zoologische Garten
gegriindet wurden — permanente Tierprdsentationen mit exotischen Monu-
mentalbauten und kopierter Wildnis, deren Besuch kein exklusives Vergnii-
gen mehr, sondern ein erschwingliches Massenspektakel war.>°

Ein entscheidender Grund fiir die rasche Ausbreitung dieser Einrichtun-
gen ist darin zu sehen, dass die moderne, schon gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts in globalem Maf3stab ausgreifende Zivilisation fiir das Individuum mehr
und mehr undurchschaubar und uniiberschaubar geworden war, so dass sich
ein Bediirfnis nach Orientierung und Uberblick einstellte. Es entstanden Re-
prdsentationen des Unverfiigbaren, um auch die fernsten, exotischen Inhalte
zu ent-fernen und in die Lebenswelt des einzelnen Biirgers inserieren zu kon-
nen. Zum ersten Mal wurde die Illusion greifbar, dass die Menschheit auf ei-
ner planetaren Ebene ihrer selbst gewahr werden und jeder an den Erobe-
rungen und Entwicklungen der Zivilisation partizipieren kdnne. Freilich wurde
das bislang fiir unverfiigbar Gehaltene dabei auch zur Ware, zum konsumier-
baren Fetisch.

In den Ausstellungen, wo das Unverfiigbare nunmehr zugédnglich er-
schien, wurde suggeriert, ein objektiver, vogelperspektivischer Uberblick der
Vielfalt des Gegenstadndlichen sei ebenso mdéglich wie ein Erfassen der unver-
fdlschten Bedeutungsstrukturen der Welt. Die Ordnungen, in der die ausge-

49 Sturm, konservierte Welt, S. 19.
50 Eric Baratay und Elisabeth Hardouin-Fougier: Zoo. Von der Menagerie zum Tier-
park. Berlin 2000, S. 92 ff.

141


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

ALEXANDER KLEIN
Expositum

stellten Gegenstande dem Besucher entgegen traten, schienen die Realitdt
abzubilden. Die Ausstellung wurde zu einem Modell fiir die Erkennbarkeit der
Welt schlechthin.>*

Das Museum als biirgerliche Institution

Auch in Deutschland wirkte die franzosische Entwicklung hin zum radikal 6f-
fentlichen Museum als Vorbild und regte bedeutende Museumsgriindungen
an, so die Griindung des mafgeblich von Wilhelm von Humboldt gepréagten
Alten Museums in Berlin 1830.5> Doch galten vorerst nur Kunstwerke als
wiirdiger Gegenstand musealer Prasentation. Diese Grundeinstellung wurde
um die Mitte des 19. Jahrhunderts erschiittert. Es entstanden Museen, die
das neuartige Selbstbewusstsein des erstarkenden Biirgertums ausdriickten
und sich als historische Einrichtungen verstanden, als Einrichtungen, die
Identitat tiber Aufbewahrung materieller Geschichtszeugnisse stiften wollten.
Die Griindung des Germanischen Nationalmuseums in Niirnberg 1853 stand
unter liberalen Vorzeichen und war dem Geist der Paulskirchenversammlung
von 1848 verpflichtet. In dieser neuartigen Institution driickte sich der
Wunsch aus, ein ldentitdtsgefiihl fiir einen deutschen Nationalstaat, der ja
noch gar nicht existierte, zu finden und vélkisch zu untermauern. Das Germa-
nische Nationalmuseum war in Deutschland der erste konkrete Schritt auf
einem Weg, der das Museum zum Aufbewahrungsort von sdkularen Reliquien
machte, von Alten Objekten, die der staatsbiirgerlichen Erbauung dienten. Im
weiteren Verlauf dieses Weges sollten Museen als quasi sakrale Orte an die
Seite der Kathedralen treten, wobei sich ihr wissenschaftlicher und padago-
gischer Anspruch mit dem Bediirfnis des erstarkenden Staates vermengte,
seine Machtfiille historisch zu legitimieren.

Die kulturgeschichtlich orientierte, aus heutiger Sicht ungewdhnlich mo-
derne Sammlungskonzeption des Germanischen Nationalmuseums hatte
auch Riicksicht auf die materiellen Zeugnisse des taglichen Lebens und der
unterbiirgerlichen Schichten genommen. Das Typische, historisch Auf-
schlussreiche dieser Exponate war tber deren dsthetischen Reiz gestellt
worden. Dadurch setzte sich das Museum in einen scharfen Kontrast zur aka-

51 Timothy Mitchell spricht in diesem Zusammenhang von der »Welt als Ausstel-
lung« und weist darauf hin, dass sich der Begriff der Objektivitdt von der Mitte
des 19. Jahrhunderts an durchzusetzen begann. Vgl. ders.: Colonizing Egypt.
Cambridge 1988, S. 19 f.

52 Dazu Hochreiter, Musentempel, S. 10.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

demischen Geschichtswissenschaft, die von einem politik- und ereignisge-
schichtlich orientierten Historismus bestimmt wurde. Es dauerte noch einige
Jahrzehnte, bis Sachzeugnisse der Alltags-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte
endgiiltig zu Gegenstdanden wurden, die man einer Aufbewahrung und Aus-
stellung im Museum fiir wiirdig befand.>3

Im 19. Jahrhundert wurde das Museum zu einer biirgerlichen Institution.
Dies bedeutete auch, dass ein bestimmter Verhaltenskodex fiir Ausstel-
lungsbesucher festgeschrieben wurde, der das Besondere, tiber dem Alltag
Stehende der Institution Museum unterstreichen sollte. In einer Museums-
ausstellung hatte man seine Triebe in jeder Hinsicht zu kontrollieren. Lautes
Reden, Anfassen von Exponaten und Herumrennen war zu unterlassen. Das
korrekte Benehmen im Museum zeichnete sich durch Gedampftheit, Gemes-
senheit und Diskretion aus, ein Benehmen also, wie es einem quasi sakralen
Ort angemessen war,> allerdings ohne dass das eigene Verhalten — wie et-
wa beim Gottesdienst — von einem unverriickbaren Ablauf bestimmt worden
wadre. Man hatte sich zu benehmen, blieb aber frei, kurzum: Gerade im Muse-
um konnte der Biirger Biirger sein.

Das Museum in der wilhelminischen Epoche

Der Historismus Rankescher Pragung, der sich einer objektiven und wertneu-
tralen Aufklarung der Geschichte, »wie sie wirklich gewesen«, verschrieben
hatte, wurde in der wilhelminischen Epoche von einem historischen Astheti-
zismus neuer Art iberlagert. Die Verwendung von Zeugnissen materieller All-
tagskultur war zwar Ublich geworden. Doch sah man sie eher als Dekora-
tionsmaterial denn als Spuren, welche die Rekonstruktion vergangener Wel-
ten erlaubten. Sie wurden als Instrumente angesehen, die den »Geist einer
Epoche« lebendig werden lieBen. Exponatensembles interessierten in erster
Linie als Kulissen fiir die als grandios und heroisch empfundene Gegenwart.
In malerischen Inszenierungen — sehr beliebt waren Stubenprdsentationen —

53 Hochreiter, Musentempel, S. 67 ff.

54 Auf die Herausbildung eines spezifisch biirgerlichen Verhaltenskodexes in den
Ausstellungsrdumen macht die brasilianische Museologin Tereza Christiana
Scheiner aufmerksam: The Ontological Bases of the Museum and of Museology.
In: Hildegard K. Vieregg (Hg.): Museology and Philosophy. Miinchen 1999, (ICO-
FOM Study Series — ISS 31), S. 103-173, dort S. 151. Sich auf die britischen Ver-
héltnisse beziehend, fiihrt Tony Bennett diesen Aspekt aus. Ders.: The Birth of
the Museum. History, theory, politics. London/New York 1997, bes. S. 99 ff.

143


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

ALEXANDER KLEIN
Expositum

wurde Geschichte einerseits als etwas Alltagsfernes, andererseits als atmo-
sphérisch vertrauter, anheimelnder Hintergrund fiir ein gegenwartsbejahen-
des Hochgefiihl prasentiert. Diese Meistersinger-Asthetik wurde zum vorherr-
schenden Stil in historischen Museen.>®

Dies dnderte sich erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts, als sich das Mu-
seumswesen stark differenzierte und neuen Aufgaben zuwandte. Ein wesent-
licher Anstof3 dafiir war das Lauterwerden kulturkritischer Stimmen, die so-
wohl das Tempo, als auch die Art und Weise der wissenschaftlich-techni-
schen Modernisierung und der sozialen Umwdlzungen beklagten. Diese Art
von Distanz zur fortschrittsglaubigen Grundstimmung des Kaiserreichs brach-
te nicht nur die Volkskunde als Wissenschaft hervor, sondern auch das Hei-
matmuseum, dessen Zweck zundchst in der Konservierung und Verkldrung
vormoderner Lebensformen gesehen wurde. Ferner entstanden in dieser Zeit
die ersten Sozialmuseen, die eine neue Sensibilitdt gegentiber sozialen Miss-
stdnden an den Tag legten und konkrete Beitrdge zur Verbesserung der Le-
benslage der unterbiirgerlichen Schichten leisten wollten. Auch die Griindun-
gen von ersten Hygienemuseen sind in diesem Zusammenhang zu sehen.5®

In Deutschland wie in ganz Europa wurden nach und nach alle kulturellen
Bereiche, geographischen Regionen und Ethnien fiir wiirdig befunden, in Mu-
seumsausstellungen représentiert zu werden.”” Und das Museum wurde zu
einem globalen Phanomen. Seit den 1870er Jahren schlug die Idee des Muse-
ums als eines allgemein zugdnglichen Sammlungs- und Ausstellungshauses
in der ganzen Welt Wurzeln. Es kam zu Museumsgriindungen an Pldtzen wie
Bangkok (1874), Japan (1871, 1877), Oran (1884), Tunis (1889), Costa Rica
(1887) und Argentinien (1888, 1889, 1895).58

Was die Entwicklung in Europa und insbesondere in Deutschland anbe-
langt, so bildeten Museen gemeinsam mit Parks, Biichereien, Konzerthallen,
Sportanlagen und anderen kulturellen Einrichtungen die Grundlage einer sich
mehr oder weniger stumm vollziehenden Bildungsreform, die dazu fiihrte,
dass politische Partizipationschancen an die Beherrschung eines bestimmten
Bildungskanons gebunden waren. Dabei gerieten die Museen in einen Ge-

55 Hochreiter, Musentempel, S. 103.

56 Zu den Sozialmuseen vgl. die materialreiche Arbeit von Sabine Schulte: Das
Deutsche Hygiene-Museum in Dresden von Wilhelm Kreis: Biographie eines Mu-
seums der Weimarer Republik. Bonn 2001, S. 306 ff.

57 Pomian, kulturelles Erbe, S. 57.

58 Vgl. M. Prosler, Museums and globalisation, S. 24 f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

gensatz zur Kultur der Massenunterhaltung, die sich rasch entwickelte. Mu-
seen standen nun fiir die Sphéare der hohen, hochwertigen Kultur, wohinge-
gen Kinos, Tanzpaldste, Zeitschriften und schlieflich das Radio als Elemente
einer angeblich niedriger stehenden Kultursphére interpretiert wurden. Die
Mutation des Museums zu einer dem Bildungsbiirgertum vorbehaltenen Mi-
schung aus Tempel und Schatzhaus erschwerte seine Offnung gegeniiber all-
tags- und mentalitdtsgeschichtlichen Fragestellungen, die ja nicht Sache der
»hochwertigen« Bildungseinrichtungen zu sein schienen.

Die zunehmende Spezialisierung der Museen war mit einer Verwissen-
schaftlichung des Sammlungs- und Ausstellungswesens verzahnt. Dies be-
deutete zum einen, dass verstarkt Fachwissenschaftler fiir die Kernaufgaben
des Museums herangezogen wurden. Zum anderen wurden Schau- und Stu-
diensammlungen konsequenter als zuvor voneinander getrennt; ihre Betreu-
ung wurde professionalisiert. Die heute {bliche Trennung von Sammlung und
Ausstellung setzte sich nun endgiiltig durch.>® Noch heute finden sich in ei-
nigen Museen deutliche Spuren, die verraten, dass diese Trennung erst jiin-
geren Datums ist. So bezieht sich der Begriff der »Sammlungen« in der Expo-
natverwaltung des Deutschen nicht nur auf die Objekte in den von der Offent-
lichkeit abgeschotteten Depots, sondern auch auf die Exponate in den Dau-
erausstellungen, die allgemein zugéanglich sind.

Das Museum unter Konkurrenzdruck

Auch das Ausstellungswesen selbst differenzierte sich und erlangte grofiere
Eigenstandigkeit gegeniiber der Institution Museum. Dies schlug sich unter
anderem in Gebduden oder Geldnden nieder, die eigens zum Zweck von Aus-
stellungen errichtet wurden, wie dem Glaspalast in Miinchen oder dem Aus-
stellungsgeldnde am Lehrter Bahnhof in Berlin.®® Vor allem aber duBerte
sich die wachsende Bedeutung des Ausstellungswesens in den Weltausstel-
lungen, welche die Traditionslinie nationaler Gewerbeausstellungen in neu-
en, gigantischen Dimensionen fortfiihrten. In den Weltausstellungen wurden
nicht nur technische Neuerungen prasentiert, sondern auch historische
Schauplatze wie rémische Amphitheater und die Pariser Bastille, aber auch
ganze Schlachtschiffe nachgebaut; hunderte eigens zu diesem Zweck heran-
gefiihrte Eingeborene spielten in ethnographischen Dorfern archaische Le-

59 Hochreiter, Musentempel, S. 193.
60 Ekkehard Mai: Expositionen. Geschichte und Kritik des Ausstellungswesens.
Miinchen/Berlin 1986, S. 34.

145


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

bensformen vor. Die erste Weltausstellung im Jahre 1851, »The Great Exhibi-
tion« in London, stand unter dem Motto »Einheit der Menschheit«.®* Sie
fand im Londoner Crystal Palace eine spektakuldre und bautechnisch innova-
tive Behausung. Weltausstellungen wurden im wahrsten Sinne des Wortes zu
Weltereignissen, auch wenn chauvinistischer Ehrgeiz zu ihren starksten
Triebfedern gehorte. Riesige Prasentationsensembles und Pavillon-Reihen zu
allgemein interessierenden und aktuellen Themen wie Garten- und Stadte-
bau, Hygiene und Kunst, aber auch der Volkskultur zogen in kurzer Zeit Hun-
derttausende von Besuchern in ihren Bann und beschéftigten eine Offent-
lichkeit, die sich gerade auf solchen Veranstaltungen bewusst wurde, dass
sie eine Welt6ffentlichkeit war. Die Besucher fanden eine Mischung aus inno-
vativer Ingenieurskunst und Architektur, Unterhaltung, Belehrung und
Selbstdarstellung von Industrieunternehmen und Nationen vor.¢?

Infolge der groBen Themenausstellungen, welche die nationale und die
Weltoffentlichkeit zu beschaftigen begannen, wurden die Museen anders
wahrgenommen. Sie erschienen nun als vergleichsweise klein dimensionierte
Einrichtungen mit begrenzter Kapazitat. In vielerlei Hinsicht zeigten sich die
GroBausstellungen den Museen {iberlegen. Insbesondere konnten sie Expo-
nate ohne den aufwadndigen Unterbau einer konstanten Sammlung présentie-
ren. lhre begrenzte Dauer war mit groBerer Flexibilitdt und relativ niedrigen
Gestehungskosten verbunden. Inhaltlich zeichneten sich diese Ausstellungen
durch grofleren Gegenwarts- und Alltagsbezug aus. Die Konkurrenz der neu-
en Groflausstellungen stellte die Museen vor neue Herausforderungen. Vor
allem machten sie klar, das es nicht mehr nur Kunst und Kunsthandwerk, Na-
turalien und historische Monumente auszustellen galt, sondern auch die na-
turwissenschaftlichen, technischen und sozialen Neuerungen ihrer Zeit.

Insbesondere die neue Gattung der naturwissenschaftlich-technischen
Museen formierte sich auf Grund des ambivalenten Einflusses der grof3en
Themenausstellungen. Von diesen ging beides aus: innovative Impulse, die

61 Martin Worner: Vergniigung und Belehrung. Volkskultur auf den Weltausstel-
lungen 1851-1900. New York/Miinchen/Berlin 1999, S. 4.

62 Einen kompakten Uberblick bietet Ulrike Weber-Felber: Die Weltausstellungen
des 19. Jahrhunderts — Medium biirgerlicher Weltsicht. In: Margarete Erber-Groif,
Severin Heinisch, Hubert C. Ehalt und Helmut Konrad (Hg.): Kult und Kultur des
Ausstellens. Beitrdge zur Praxis, Theorie und Didaktik des Museums. Wien 1992,
S. 90-102. Ferner Winfried Kretschmer: Geschichte der Weltausstellungen. Frank-
furt/New York 1999.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

sowohl in das Sammlungs- als auch das Ausstellungswesen hineinwirkten,
aber auch Konkurrenzdruck und neue Legitimierungszwéange. Die erste Welt-
ausstellung in London fiihrte zur Griindung des South Kensington Museums.
Die Weltausstellung in Wien 1873 war Anstof fiir die Griindung des Techni-
schen Museums fiir Industrie und Gewerbe; das 1912 gegriindete Deutsche
Hygiene-Museum in Dresden ging aus der ein Jahr zuvor veranstalteten I. In-
ternationalen Hygiene-Ausstellung hervor, die hinsichtlich ihrer Anspriiche
und Dimensionen gleichfalls eine Weltausstellung war.

In nahezu allen entwickelten Industrielandern wurden in der ersten Halfte
des 20. Jahrhunderts naturwissenschaftlich-technische Museen gegriindet,
unter anderem in Miinchen (Deutsches Museum 1903), Wien (Technisches
Museum 1912), New York (Museum of Science and Industry 1930), Chicago
(Museum of Science and Industry 1936) und Paris (Palais de la Découverte
1937). In diesen neuen und innovativen Hdusern tberkreuzten sich die Ent-
wicklungslinien des Wissenschaftsmuseums und des Nationalmuseums, wie
im Namen des damals wie heute gréfiten Museums in Deutschland deutlich
wird, des Deutschen Museums in Miinchen. Noch heute nennt sich das Deut-
sche Museum ein Haus fiir »Meisterwerke der Naturwissenschaft und Tech-
nik«. Diese Selbstbezeichnung verweist einerseits auf den Anspruch, Be-
deutsames zu sammeln und auszustellen, andererseits aber auf einen auch
heute noch lebendigen Geniekult der Moderne, der die Geschichte der Wis-
senschaften und der Technik in erster Linie auf den genialen Geist von For-
schern und Ingenieuren zuriickfiihrt. Dementsprechend wurden die Exponate
des Deutschen Museums im GrofRen und Ganzen als Fufnoten und Illustra-
tionen naturwissenschaftlich-technischen Fachwissens aufgefasst, die einen
Fortschritt vom Primitiven und Einfachen zum Komplexen und hoch Entwik-
kelten dokumentieren sollten, eine Auffassung, die nicht zuletzt Folge des
Wunsches der deutschen Ingenieure nach sozialer Anerkennung war.%3 Ge-
rade in der Griindung des Deutschen Museums tritt zutage, dass das Kunst-
museum die dominierende Museumsgattung in Deutschland blieb. Wie im
Begriff des Meisterwerks deutlich wird, lehnte sich das Deutsche Museum
ganz bewusst an das Kunstmuseum an, ja ordnete sich ihm sogar unter, in-
dem es die idealistische, das schopferische Individuum verherrlichende
Schwarmerei fiir die Kunst auf Naturwissenschaften und Technik {bertrug.
Die Leitfunktion des Kunstmuseums trat umso klarer hervor, als das Sam-
meln kulturhistorischer Artefakte vom spdten Wilhelminismus an zur Ni-

63 Hochreiter, Musentempel, S. 126 ff.

147


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

schenaufgabe von Heimatmuseen verkiimmerte. Selbst Volkskundemuseen
trennten sich von ihren Sammlungen.®

Ausstellungen als Mittel der Volkspdadagogik
Allerdings — und dies war der unbestreitbar innovative Tat des Deutschen
Museums — verband es die Anlehnung an bildungsbiirgerliche Kunst- und
Kulturauffassungen mit einem volkspadagogisch gepragten, bewusst auch
die Unterschichten einbeziehenden Vermittlungsanspruch. Wie Andrea Hau-
ser zutreffend formuliert hat, war es im 18. Jahrhundert zur Systematisierung
und Spezialisierung der Museumsobjekte gekommen. Das 19. Jahrhundert
hatte zu einer Historisierung des Ausgestellten gefiihrt. Das 20. Jahrhundert
schlieRlich fiihrte zur Didaktisierung des Ausgestellten.®

Um die Wende zum 2o0. Jahrhundert geriet die gesamte deutsche Muse-
umsszene im Sinne einer stdrkeren volkspadagogischen Ausrichtung stark in
Bewegung. Im Jahr 1903, dem Griindungsjahr des Deutschen Museums, fand
in Mannheim die 12. Konferenz der »Centralstelle fiir Arbeiter-Wohlfahrtsein-
richtungen« unter dem Motto »Die Museen als Volksbildungsstatten« statt.
Im gleichen Jahr wurde die »Standige Ausstellung der Arbeiterwohlfahrt« in
Berlin gegriindet, das spdtere Deutsche Arbeitsschutzmuseum. Gleichfalls
um die Jahrhundertwende wurde in den naturkundlichen Museen eine Re-
form vollzogen, die zum einen eine starkere Psychologisierung und Pddago-
gisierung der Ausstellungskonzeption zum Inhalt hatte, zum anderen eine
Ablésung von zoologischen Ordnungsvorstellungen durch biologische und
okologische Perspektiven. Die Lebensweisen und Beziehungen der Lebewe-
sen untereinander wurden nun stirker gewichtet.®® Bezogen auf das gesam-
te Museumswesen wurde die bildungsbiirgerlich und staatspolitisch moti-
vierte Auffassung allmahlich unterlaufen, dass das Museum ein Ort weihevol-
ler Betrachtung des Bedeutungsvoll-Erbaulichen zu sein habe.

Oskar von Miller, der Griinder des Deutschen Museums, wollte durch eine

64 Korff, Objekt und Information, S. 88.

65 Andrea Hauser: Staunen — Lernen — Erleben. Bedeutungsebenen gesammelter
Objekte und ihrer Prasentation im Wandel. In: Gisela Ecker, Martina Stange und
Ulrike Vedder (Hg.): Sammeln — Ausstellen — Wegwerfen. Kénigstein 2001 (Kul-
turwissenschaftliche Gender Studies Bd. 2), S. 31-48, dort S. 34.

66 Dazu grundlegend Susanne Kostering: Natur zum Anschauen. Das Naturkunde-
museum des Deutschen Kaiserreichs 1871-1914. K6ln/Weimar/Wien 2003, bes. S.
6f.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

Verbindung traditioneller Exponatprdsentation und praktischer Einbeziehung
des Besuchers diesen belehren, zum Staunen bringen und fiir Naturwissen-
schaft und Technik begeistern. Vermutlich ohne dass ihm dies bewusst war,
nahm er dabei einen Faden aus der Zeit der Kunst- und Wunderkammern
wieder auf. Auch diese hatten einst die Présentation lehrreicher und Staunen
erregender Gegenstdande mit Forschung, Lehre und praktischem Tun verbun-
den. Von Millers padagogischer Anspruch hatte sowohl volkstiimliche als
auch egalisierende Untertone. An Erfahrungen der Berliner Urania ankniip-
fend, eines 1889 gegriindeten Volksbildungsinstitutes,*” lieR er bewegliche
Modelle und Experimente entwickeln, die von den Besuchern selbst bedient
werden konnten. Heute nennt man solche Ausstellungselemente interaktiv.
AuBerdem entstanden auf seine Veranlassung aufwandige, zum Teil bewegli-
che Dioramen, miniaturisierende Schaubilder und Modelle, welche die jewei-
lige Technik in ihrer einstigen Anwendung und landschaftlichen Einbettung
zeigen.

Das neue Verstdndnis von Ausstellungen, das sich in solchen neuartigen
Exponaten niederschlug, war fiir die Geschichte des naturwissenschaftlich-
technischen Museums richtungweisend. Die Modelle und Experimente be-
zweckten die Vermittlung und Veranschaulichung von Wissen. In dieser Hin-
sicht waren sie niitzlich — und hoben sich gerade dadurch von Kunstwerken
oder historischen Zeugnissen ab, deren entscheidendes Merkmal ja gerade
die Abwesenheit eines konkreten Alltagsnutzens war. Der Zweck der neuarti-
gen Exponate lag nicht mehr in ihnen selbst, sondern darin, naturwissen-
schaftliches Denken zu schulen und die Akzeptanz der Naturwissenschaften
und der Technik zu fordern. Von nun an war das Museum nicht mehr nur ein
Ort, wo der Besucher andachtsvoll, in der »Gebérde der Besichtigung«,®® vor
Zeugnissen vergangener Kulturen verharren sollte. Das Museum bot nun
auch die Moglichkeit, durch aktive Aneignung des Ausgestellten die natur-
wissenschaftlichen Grundbedingungen der Welt kennen zu lernen.

Weimarer Republik und Nationalsozialismus

In der Weimarer Republik wurde die Entwicklung des Museums- und Ausstel-
lungswesens einerseits von Impulsen bestimmt, die aus dem Kaiserreich
stammten, andererseits aber auch von neueren Tendenzen, die auf die intel-

67 Vgl. Luhrs, vom Schauen und Anfassen, S. 49-53.
68 Horst Rumpf: Die Gebdrde der Besichtigung. In: Land Kadrnten — Kulturreferat
(Hg.): Die Briicke. Karntner Kulturzeitschrift. Sonderbeilage. 4 (1988).

149


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

ALEXANDER KLEIN
Expositum

lektuellen Experimente der 1920er Jahre zuriickgingen.®® Der schon 1903
formulierte Gedanke des Museums als Volksbildungsstatte wurde aufgegrif-
fen und weiterentwickelt. Typisch fiir das intellektuelle Klima der Weimarer
Republik war eine Umdeutung des Museumsbegriffs: Museum sollte nicht
mehr ein Sacharchiv fiir Altertiimer sein, sondern ein Ort der Aufklarung, der
alles aufgriff, was die Lebenswirklichkeit der Biirger betraf. Wirtschaftliche
und soziale Themen spielten eine immer grofere Rolle. Bezeichnend hierfiir
war die grofe Ausstellung GESOLEI (Gesellschaft — Soziales — Leibesiibun-
gen) in Diisseldorf, aus der das »Reichsmuseum fiir Gesellschaft und Wirt-
schaftskunde« hervorging. Visualisierungstechniken wie dreidimensionale
Statistiken, die in Otto Neuraths Gesellschafts- und Wirtschaftsmuseum in
Wien erstmals gezeigt wurden, und der Einsatz von Tontechnik bereicherten
die medialen Méglichkeiten des Museums.

Die Nationalsozialisten machten das Medium Ausstellung ebenso zum
Propagandainstrument wie die italienischen Faschisten und die Sowjets. Da-
bei bedienten sie sich in technischer und dsthetischer Hinsicht durchaus mo-
derner Mittel, auch wenn die Botschaften irrational und inhuman waren. In
Ausstellungen wie »Das Wunder des Lebens«, »Ewiges Volk« und »Schaffen-
des Volk« wurden Groffotos und Fotomontagen, Audioeffekte und animierte
Modelle eingesetzt. Die Gestaltung nationalsozialistischer Ausstellungen war
zum Teil vom Bauhaus und vom Konstruktivismus bestimmt, wobei auch so-
wijetische Einfliisse spiirbar wurden. Die Organisatoren und Gestalter der
NS-Ausstellungen legten auf Inszenierungen besonderen Wert: Symbolhafte
Kulissen und begehbare Biihnenbilder sollten die Massen psychologisch be-
einflussen. Die Besucher sollten die nationalistischen, biologistischen und
antisemitischen Komponenten der NS-ldeologie nicht nur lernen, sondern
auch erleben und erfahren, um sie letztlich zu verinnerlichen. Auch die Insti-
tution des Freilichtmuseums — das erste groBe Freilichtmuseum in Deutsch-
land wurde 1933 in Cloppenburg gegriindet — wurde zu einem Instrument, um
ideologische Komponenten des Nationalsozialismus sinnlich aufzubereiten.
Es verkldrte die bduerliche Lebensweise; eine »inszenierte Agrarromantik«”®
unterstellte die Hoherwertigkeit der germanischen Vorfahren. Ahnlich wie
beim Propagandafilm, so war es auch in den Ausstellungen letztlich die emo-

69 Zur Situation des Museumswesens in der Weimarer Republik vgl. Martin Roth:
Heimatmuseum. Zur Geschichte einer deutschen Institution. Berlin 1990 (Berliner
Schriften zur Museumskunde Bd. 7), S. 18 ff.

70 Roth, Heimatmuseum, S. 149.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

tionale Beeindruckung des Publikums, die zdhlte. Alles andere wurde als se-
kundéar eingestuft, auch wenn sich Elemente des progressiv-wissenschaftli-
chen Ausstellungswesens der Weimarer Jahre bis in die Jahre 1937/38 hiel-
ten.”?

Der stark szenographielastige Ausstellungsstil der Nationalsozialisten
war nach 1945 zundchst diskreditiert. Die 1950er und 6oer Jahre zeichneten
sich durch einen puristischen Ausstellungsstil aus, der die dsthetische Di-
mension des Ausstellungsbesuchs betonte.”?

Kulturhistorische Ausstellungen nach 1945
In der Bundesrepublik Deutschland fasste ein neues Genre des Ausstel-
lungswesens Fuf3: die kulturhistorische Sonderausstellung. Nach bescheide-
nen Anfdangen in den 1950er und 60er Jahren, es seien hier nur die Ausstel-
lung »Karl der Grofle« 1965 in Aachen und die Ausstellungen des Europarates
erwdhnt, wurden Landesausstellungen zu Ereignissen mit tiberregionaler An-
ziehungskraft. Das Schlagwort Landesausstellung fiel zum ersten Mal 1966
im Zusammenhang der Ausstellung »Weserraum« im Kloster Corvey. 1977,
anldsslich des 25jdhrigen Bestehens des Bundeslandes Baden-Wiirttemberg,
bildete die Stauffer-Ausstellung in Stuttgart einen spektakuldren ersten Gi-
pfelpunkt dieser Gattung. 671.000 Besucher sahen diese Ausstellung inner-
halb von 72 Tagen.”® 1981 folgte das nidchste GroRereignis vergleichbarer
Dimension, die in ihrem Erfolg bis heute nicht tibertroffene PreuBen-Ausstel-
lung im Gropius-Bau zu Berlin.”*

Eine Variante der kulturhistorischen Ausstellung war besonders erfolg-
reich: die »Goldausstellung«. Haufig wurden Schéatze des Altertums prasen-

71 Dazu Christoph Kivelitz: Die Propagandaausstellung in europdischen Diktaturen.
Konfrontation und Vergleich: Nationalsozialismus in Deutschland, Faschismus in
Italien und die UdSSR der Stalinzeit. Bochum 1999, bes. S. 87 ff. und 129 ff.

72 Hauser, Staunen - Lernen — Erleben, S. 4o.

73 Mai, Expositionen, S.70, ferner Gottfried Korff: Zielpunkt: Neue Prachtigkeit? No-
tizen zur Geschichte kulturhistorischer Ausstellungen in der »alten« Bundesrepu-
blik. In: Adolf W. Biermann: Vom Elfenbeinturm zur FuBgéngerzone: Drei Jahr-
zehnte deutsche Museumsentwicklung. Versuch einer Bilanz und Standortbe-
stimmung. Opladen 1996, S. 53-84, dort S. 59.

74 Zur Preuflen-Ausstellung von 1981 vgl. Bodo-Michael Baumunk: Geburtszange
und Flohfalle neben den Werken Kants. In: Berliner Zeitung Nummer 121, 26./27.
Mai 2001, S. 6-7.

151


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

ALEXANDER KLEIN
Expositum

tiert: das Gold der Skythen, der Inkas und der Thraker, um nur einige Beispie-
le zu nennen. Als der Schatz des Tutanchamun 1980 in Koln gezeigt wurde,
schoben sich taglich acht- bis zwdlftausend Menschen durch das relativ klei-
ne Kolner Stadtmuseum.”” Die Anziehungskraft dieser Ausstellungen ist
nicht nur dadurch zu erklaren, dass »Gold« eine allgemein verstandliche Me-
tapher fiir unerreichbaren Reichtum ist. Das Publikum wurde auch durch die
Moglichkeit eines sublimen Voyeurismus fasziniert, durch die Vorstellung,
unerlaubt Bloflliegendes und fiir das Jenseits Bestimmtes schon im Diesseits
einsehen zu kénnen.

Die neuartigen, von den Medien intensiv beworbenen und besprochenen
Ausstellungen kulturhistorischer Ausrichtung brachen das Public-Relations-
Monopol der kunsthistorischen Expositionen und relativierten damit auch die
Bedeutung der Kunstmuseen, die bisher als die eigentlichen Kompetenztra-
ger bei der Présentation authentischer Exponate gegolten hatten.”® Sie rela-
tivierten aber auch die Bedeutung der Museen insgesamt. Die Erfolge der
groBBen historischen Ausstellungen fiihrten jedermann deutlich vor Augen,
dass ihre Gestehungskosten wesentlich niedriger als die eines Museums wa-
ren und ihre Durchfiihrbarkeit nicht notwendigerweise den institutionellen
Unterbau einer wissenschaftlichen Institution voraussetzte.

Kulturhistorische Ausstellungen entsprachen einem steigenden Bediirfnis
nach Selbstdarstellung und historischer Legitimierung der Bundeslander,
womit die Traditionslinie des Nationalmuseums gewissermafen féderalisiert
wurde. Das europdische Denkmalschutzjahr 1975 verstdrkte ganz allgemein
die Hinwendung zum kulturellen Erbe der Regionen und Kommunen. Auf der
regionalen und lokalen Ebene schlug sich der Wunsch, das traditionelle Erbe
zu bewahren, vor allem in der Griindung von Heimatmuseen nieder. Beson-
ders in Baden-Wiirttemberg und Bayern kam es zu einer boomartigen Aus-
breitung solcher Museen, haufig ohne dass sich die Verantwortlichen der
Gemeinden und des Landes iiber die langfristig notwendigen Aufwendungen
fiir Unterhalt und Betrieb im Klaren waren. Das programmatische Ziel der so-
zialliberalen Ara, eine kulturelle Grundversorgung der gesamten Bevdlkerung

75 Mai, Expositionen, S. 72 ff.

76 Vgl. die Rezension von Hartmut Boockmann: Stadt im Wandel. Ausstellungsre-
zension. In: Kunstchronik 39 (1986) S. 1-11, dort S. 1: »Wo originale Gegenstdnde
aus der Vergangenheit gesammelt werden, hat man es mit einem Kunstmuseum
zu tun, wahrend ein Arrangement von Fotokopien und Papier und Kopien anderer
Art eine historische Ausstellung charakterisieren.«



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

sicherzustellen, spielte beim Museumsboom der 1970er und 8oer Jahre eine
grof3e Rolle. In spateren Jahren fiigte sich der Trend zum Heimat- und Regio-
nalmuseum in die Modestromungen des Regionalismus und Folklorismus ein,
deren Popularitdt sich unter anderem im groflen Erfolg der Fernsehserie
»Heimat« zeigte.””

Auf der Bundesebene war es Ende der 1960er Jahre zu einem grundle-
genden Wandel des politischen Klimas gekommen, der auch fiir das Muse-
ums- und Ausstellungswesen von Bedeutung war. Der Regierungsantritt der
sozialliberalen Koalition 1969 hatte die Scheu vor nationalen Themen verrin-
gert, so dass sich auch Museen und Ausstellungsmacher wieder an sie her-
anwagten. Die 1971 im Berliner Reichstagsgebdude eroffnete Ausstellung
»Fragen an die deutsche Geschichte« bildete einen Meilenstein auf dem Weg
zu einem Nationalmuseum, der nach der Wiedervereinigung mit neuer Ener-
gie beschritten wurde: 1991 wurde das Deutsche Historische Museum im Ber-
liner Zeughaus, 1994 das Haus der Geschichte in Bonn er&ffnet.

Die Ausstellung als zentrales Element stddtischen Kulturlebens

Der Wunsch nach Abbau sozialer und psychologischer Barrieren, die dem
Museumsbesuch entgegen stehen, wurde in den 1970er Jahren zu einem be-
herrschenden Motiv der Kulturpolitik. In museumsfachlichen Kreisen wurde
diese Diskussion unter dem Schlagwort »Lernort oder Musentempel« ge-
fihrt. Im Kielwasser der von Georg Picht propagierten Bildungsreform wurde
die Sozialrelevanz der Museumsinhalte »hinterfragt«, die Alltagsferne der
bildungsbiirgerlichen Institution Museum kritisiert und »Kultur fiir alle« ge-
fordert. In dieser Zeit formierte sich auch die Museumspadagogik,’® eine
Disziplin, welche die Schwellen zwischen Aufien und Innen des Museums —
rdumlich und sozial verstanden — abbauen sollte. Diese egalisierende, vom
Gedanken der Chancengleichheit getragene Tendenz entsprach einem inter-
nationalen Trend, der starker als jemals zuvor die individuellen Bediirfnisse
des Besuchers in den Vordergrund riickte. Generell wurden seit den 1970er
Jahren die Voraussetzungen der Besucherwahrnehmung problematisiert und
modifiziert. In diesen Zusammenhang gehort auch, dass interaktive Vermitt-

77 Korff, Aporien der Musealisierung, S. 62 ff.
78 Der Begriff der Museumspddagogik stammt allerdings aus den 1930er Jahren.
Vgl. Huther, Medienverbund, S. 61.

153


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

ALEXANDER KLEIN
Expositum

lungsformen in das mediale Repertoire der Ausstellungsmacher aufgenom-
men wurden.”®

Was die Verhaltnisse in Deutschland betrifft, so ist das Museums- und
Ausstellungswesen seit den 1980er Jahren in sich vielfdltiger und inhaltlich
offener geworden. Seine Présenz in Presse und Offentlichkeit hat einen vor-
ldufigen Hohepunkt erreicht.® Die Uberzeugung, dass auch sozialhistori-
sche Inhalte, inshesondere die Lebenslage von Unterschichten, lohnende und
notwendige Ausstellungsthemen sind, ist heute selbstverstandlich. Dies hat
sich nicht nur in Ausstellungen wie »Stadt im Wandel« (Braunschweig 1985),
»Aufbruch ins Industriezeitalter« (Augsburg 1985) und »Leben und Arbeiten
im Industriezeitalter« (Niirnberg 1987) gezeigt, sondern auch in der Griin-
dung von Industrie- und Technikmuseen wie dem Landesmuseum fiir Technik
und Arbeit in Mannheim (Er6ffnungsjahr 1990) und dem Museum fiir Arbeit
(Eroffnungsjahr 1997) in Hamburg. Aber auch exotische (z.B. die Kulturen in
China und Altmexiko), kulturanthropologische (»Sehsucht«, Bonn 1993;
»Krank Warum?«, Dresden 1995) und schlieBlich naturwissenschaftliche
Themen (Gen-Welten 1998, Dresden/Bonn/Miinchen/Mannheim/Vevey) er-
freuen sich seit den 1980er Jahren einer groflen Beliebtheit bei Ausstel-
lungsmachern und -besuchern. Insgesamt gesehen ist die Ausstellung, vor
allem die zeitlich begrenzte Sonderausstellung, zu einem Kristallisations-
punkt und Schliisselmedium stddtischen Kulturlebens geworden, das die
ganze Vielfalt der iberhaupt denkbaren Kultur- und Wissenschaftsthemen
auszuloten versucht.

Event-Kultur

Legten die reformerischen Krafte der 1970er und 8oer Jahre besonderen Wert
auf Einebnung der Unterschiede zwischen Museum und Alltag, so betont eine
gegenldufige, noch heute wirkungsmachtige Tendenz das besondere, auBer-
alltdgliche des Museums- und Ausstellungsbesuchs, macht diesen aber auch
zur konsumierbaren Ware, wodurch seine AuBeralltdglichkeit wiederum rela-
tiviert wird. Der Erwerb des Produktes Ausstellungsbesuch steht grundsatz-
lich jedem offen und verspricht mindestens ebenso viel Vergniigen wie Bil-

79 Dazu Francois Dagognet: Quel musée demain? In: Jacques Heinard und Roland
Kaehr: Temps Perdus Temps Retrouvé. Neuchatel 1985, S. 99-109.

80 In dieser Hinsicht lohnt die Lektiire des gerade in ausstellungshistorischer Hin-
sicht sehr dichten und materialreichen Aufsatzes von Griitter, Zur Theorie histori-
scher Museen und Ausstellungen, bes. S. 180 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

dung. Das Ausstellungswesen ist auf dem Wege, zu einem Teil der Kulturin-
dustrie zu werden, die ihre Produkte absetzen will.

Es ist in diesem Zusammenhang charakteristisch, dass die so genannte
Event-Kultur seit einigen Jahren eine Grundstromung des kulturellen Lebens
in Deutschland bildet.®* Sie setzt vor allem auf spektakuldr inszenierte Er-
eignisse und ldsst dadurch den programmatischen Gedanken der kulturellen
Grundversorgung, der die 1970er und 8oer Jahre bestimmte, verblassen. Die
Event-Kultur dufert sich nicht zuletzt in einem Ausstellungsgigantismus. Als
typisch in vielerlei Hinsicht erwiesen sich Vorbereitung und Durchfiihrung der
Weltausstellung EXPO2000 in Hannover mit ihren zahlreichen Ausstellungs-
pavillons, vor allem aber dem Themenpark, einer Riesenausstellung auf einer
Flache von circa 100.000 gm. Die EXPO2000 prdsentierte sich als eine gigan-
tische Unterhaltungs- und Ausstellungsmaschinerie, die unter dem vagen
Motto »Mensch-Natur-Technik« stand. Die bis zum Abschluss der EXPO nicht
verstummenden Zweifel am Sinn der Riesenveranstaltung erwiesen sich aus
der Perspektive der Museen als berechtigt, weil sich die einst fruchtbare Ver-
bindung von Weltausstellung und Museum nicht wiederholen lie3. Von so
genannten Nachnutzungskonzepten profitierten in erster Linie Agenturen und
Erlebnisparks, nicht aber die Museen.

Nicht nur die GroBausstellungen betonen die Differenz zum Alltag und
nutzen dies als Verkaufsargument. Auch die Science Centres, die nach gro-
Ben Anlaufschwierigkeiten nun auch in Deutschland Fuf zu fassen scheinen,
stilisieren den Museumsbesuch zu einer Tat fiir abenteuerliche Herzen. »Sie
befinden sich aufierhalb des Universums. Hier betreten sie esl«, steht effekt-
voll (iber dem Eingang des UNIVERSUMS, eines neueren Science Centres in
Bremen. Dies ist insofern bemerkenswert, als die Science Centre-Bewegung
in einer Zeit entstanden war, als gerade die Einebnung der Unterschiede zwi-
schen Museum/Ausstellung und Alltag propagiert wurde.

Eine typische Auswirkung der Event-Kultur auf das Ausstellungswesen ist
die gestiegene Bedeutung szenographischer Mittel —vor allem in Sonderaus-
stellungen. Sogar fiir die naturwissenschaftlichen Ausstellungen, die sich
traditionellerweise durch einen eher niichternen Stil auszeichnen, ist die In-
szenierung wieder salonfahig geworden, auch wenn sie nicht unumstritten
ist.2? Dabei scheuen die Gestalter vor kréftigen Effekten nicht zuriick und

81 Zu den allgemeinen Tendenzen im Museumswesen seit den 198oer Jahren vgl.
Korff, Zeitpunkt, S. 69 ff.
82 Vgl. in diesem Zusammenhang die kritisch-distanzierte Rezension Rainer Flohls

155


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

bringen sozusagen einen Schuss Jahrmarkt in das Bildungswesen. Im Deut-
schen Hygiene-Museum in Dresden lief der Besucher der Ausstellung »Gen
Welten« (1998) durch eine tiberdimensionale Spritze in einen Bereich hinein,
der das menschliche Blut behandelte. Gerade der neue Mut zur Inszenierung
hat dazu beigetragen, dass die in Deutschland besonders breite Kluft zwi-
schen »hochwertiger« und »niedriger« Kultur, zwischen bildungsbiirgerlich-
em Diinkel und Massenvergniigen schmaler werden konnte und das Muse-
ums- und Ausstellungswesen viel von seinem elitdaren Ruf verloren hat. Mit
Sicherheit ist ein nicht unwesentlicher Teil des Publikumserfolges deutscher
Museen und Ausstellungen in den letzten Jahren auf diesen inszenierungs-
freudigen Stil zurtickzufiihren.

Neue Tendenzen des Ausstellungswesens
Mit Blick auf die inhaltliche Entwicklung des Ausstellungs- und Museumswe-
sens heute ist der Einfluss der als »Postmoderne« bezeichneten Stromung
hervorzuheben. Dies zeigt sich in der gestiegenen Wertschatzung des Frag-
mentarischen und Assoziativen, eine Geisteshaltung, die mit grofier Skepsis
gegeniiber wissenschaftlichen Dogmen und Wahrheitsanspriichen sowie sy-
stematischen Gliederungsprinzipien verbunden ist. Neben dieser Tendenz ist
es vor allem das Betreben, Wissenschaft allgemein verstandlich zu machen
und auch das Verstandnis fiir sie zu erhdhen, das die inhaltliche Ausrichtung
bestimmt. Dabei sind amerikanische und britische Vorbilder des »Public Un-
derstanding of Science and the Humanities« (PUSH) richtungweisend. Ver-
standlichmachung von Wissenschaft heifit in diesem Zusammenhang nicht
mehr, dass enzyklopddisches Wissen ausbreitet wird. Vielmehr sollen Lern-
barrieren verschwinden, Komplexitét reduziert und Dinge auf den Punkt ge-
bracht, Abstraktes veranschaulicht, der Besucher einbezogen und nicht zu-
letzt der Vergniigungsanteil beim Gang durch die Ausstellung vergrofiert
werden.®

Was die Wissenschaftlichkeit der heutigen Ausstellungen anbelangt, so
duflert sie sich nicht selten in einer Selbstreflexivitat, welche die historische
und soziale Bedingtheit des ausgestellten Wissensstands selbst zum Ausstel-
lungsthema macht. Ein Beispiel hierfiir war die umstrittene, gleichwohl sehr
erfolgreiche Wehrmachtsausstellung des Hamburger Institutes fiir Sozialfor-

zur Sonderausstellung »Gen-Welten«. Ders.: Staunen statt urteilen. In: FAZ vom
29.05.1998.
83 Dazu A. Lepenies, Wissen vermitteln im Museum, bes. S. 42.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

schung, in deren Uberarbeiteter Fassung auch der Entstehungsprozess der
Ausstellung selbst beriicksichtigt worden ist.

Entgrenzung des Museums

In den letzten Jahren ist in Deutschland eine Tendenz zur Dezentralisation
des Museumswesens deutlich geworden, die sich in der Auslagerung von
Sammlungsbestanden und der Einrichtung von Ausstellungsdependancen
fernab vom Mutterhaus duert. Das Deutsche Museum beispielsweise hat
seinen Zweigmuseen in SchleiBheim und Bonn im Mai 2003 ein weiteres na-
he der Miinchner Theresienwiese hinzugefiigt, das so genannte »Verkehrs-
zentrum«. Das Haus der Geschichte in Bonn hat 1999 ein Zweigmuseum in
Leipzig erdffnet, das Zeitgeschichtliche Forum. Die Tendenz zur Dezentralisa-
tion hat auch dazu gefiihrt, dass Wanderausstellungen eine grofere Rolle im
Kulturgeschehen spielen.?> Die Bedeutung der Mutterhduser wird dadurch
relativiert.

Parallel zu diesem Prozess der Dezentralisation sind heute Anzeichen
einer Entgrenzung des Museums feststellen, das heift einer Uberwindung
der konventionellen, sich an den Ausmafien des Gebdudes oder der Fldache
orientierenden Konturen der Institution. Dabei wird versucht, das Museum in

84 A.a.0.,S. 46. Ob allerdings der von Lepenies verwendete Begriff des »konstruk-
tivistischen Museums« geeignet ist, die aktuelle Museumslandschaft tiberschau-
barer zu machen, muss bezweifelt werden. Der Begriff bleibt unklar. Ist damit nun
gemeint, dass sich das Museum der philosophischen Schule des Konstruktivis-
mus verpflichtet fiihlen sollte? Wenn Selbstreflexivitdt zu den Charakteristika die-
ses Museumstyps zdhlt, wie Lepenies auf S. 55 betont, auf welche Aspekte des
»Selbst« bezieht sich diese Reflexivitdt? Auf die Ausstellungsinhalte im Sinne
einer Beriicksichtigung der Kontextabhadngigkeit von Wissenschaft, oder auf die
Methode der Wissensvermittlung im Sinne einer Einbeziehung des Besuchers
(beide Formen der Selbstreflexivitdt sind keineswegs neu)? Auch dass sich der
Besucher sein Ausstellungserlebnis selbst »konstruiert, ist nicht neu, sondern
liegt im Wesen des Mediums Ausstellung, so dass dieses Merkmal nicht als Krite-
rium eines besonderen Ausstellungstyps taugt.

85 Es sei hier nur auf die Wanderausstellungen des Hauses der Geschichte in Bonn
verwiesen, das im Jahr 2002 sechs Wanderausstellungen in 25 Museen und ande-
ren Kultureinrichtungen zeigte. Vgl. Stiftung Haus der Geschichte der Bundesre-
publik Deutschland (Hg.): Tatigkeitsbericht 2001-2002. Freiburg i. Br. 2003,
S. 35 ff.

157


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

den Alltag auszulagern, anstatt — wie es noch in den 1970er Jahren propagiert
wurde — den Alltag ins Museum zu holen. Es ist, als ware diese Tendenz auf
den Fluchtpunkt eines offenen Museums hin ausgerichtet, »in dem die
Sammlung die Totalitdt des Erbes ausmacht, das Gebdude die Totalitdt des
Territoriums und das Publikum die Totalitit der Bevolkerung«.® Im Gegen-
satz zur Tendenz, das Auflergewdhnliche des Museums- und Ausstellungsbe-
suches hervorzuheben, wird die Differenz zwischen Ausstellung und Alltag,
Gezeigtem und Welt hier bewusst klein gehalten. Bei Museumskonzepten der
»Neuen Museologie« wie den »Ecomusées«®” oder dem »integrated muse-
um«®® wird dies besonders deutlich. Betonen die Ecomusées vor allen den
urspriinglichen Kontext des Exponates, indem sie auf dessen Dislokation be-
wusst verzichten und fiir eine Musealisierung am historisch berlieferten
Ortszusammenhang plddieren, so legt das Konzept des »integrated muse-
um« besonderen Wert auf die soziale Offenheit der Institution, auf seine Aus-
richtung an der Lebenswelt und dem Erwartungshorizont der Besucher.
Innovationsversuche im Sinne einer Aufhebung der Differenz von Ausstel-
lung und Alltag gehen heute aber auch von Institutionen aus, die dem Mu-
seumswesen nicht unbedingt verbunden sind, wodurch einmal mehr zutrage
tritt, dass Musealisierung zu einer Grundtendenz der Epoche geworden ist.
Vor allem Firmen duf3ern immer mehr Interesse daran, das Innenleben ihres
Unternehmens auf eine kontrollierte Art und Weise vorzuzeigen und fiir den
Blick interessierter Besucher — die vor allem als potenzielle Kunden gesehen
werden — zu 6ffnen. Neu ist diese Tendenz nicht, hatte doch schon General
Motors 1933 eine komplette Produktionsstraie in die Automesse nach Chi-
cago verlagert. Wahrend dieser Messe war weiter produziert worden; die Be-
sucher hatten dies hinter einer Glasscheibe verfolgen kénnen.®® Heute ver-
sucht man, den Erlebniswert beispielsweise eines Autokaufs dadurch zu stei-
gern, dass man die Teilhabe und Zeugenschaft des Kunden am Produktions-

86 Hochreiter, vom Musentempel zum Lernort, S. 238.

87 Gottfried Korff: Die »Ecomusées« in Frankreich — eine neue Art, die Alltagsge-
schichte einzuholen. In: Die Zukunft beginnt in der Vergangenheit. Museumsge-
schichte und Geschichtsmuseum. Herausgegeben von Mitarbeitern des Histori-
schen Museums Frankfurt. Frankfurt a.M. 1982, S. 78-88.

88 Der Begriff stammt von Kenneth Hudson. Ders.: Museums for the 198oies. A
Survey of Trends. Paris/London 1977, dort S. 15 ff.

89 Lutz Engelke: Die Zukunft hat keine Bilder. In: Museumskunde 66 (1/2001), S.
37-42, dort S. 38.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

prozess suggeriert. Dies ist in der Gldsernen Manufaktur der Volkswagen AG
in Dresden der Fall, wo der Kunde die Entstehung seines personlichen Phae-
tons verfolgen darf. Ob dieser kommerziell motivierte Versuch, einen Aus-
schnitt der Arbeitswelt ohne mediale Brechung zu zeigen, einer Authentizi-
tatspriifung standhalten kann, erscheint allerdings zweifelhaft. Die Produk-
tion, die der Besucher beziehungsweise Kunde verfolgen kann, ist inszeniert
und verdient den Namen Produktion kaum mehr. Die wesentlichen Schritte
der Produktion erfolgen entweder dezentral in der Zulieferindustrie, oder sie
entziehen sich nach wie vor dem Blick des Besuchers. Solche Werbeaktionen
kdnnen das synekdochische Prinzip des Ausstellens nicht aushebeln. Die
Schnittmenge von Wirklichkeit und Ausstellung kann sehr grof3 werden, eine
Differenz aber — und sei es auch nur in Form von Texttafeln oder Hinweis-
schildern zur Lenkung des Besucherstroms — wird es immer geben.

Die neuen Medien als Herausforderung?
Anfang der 1990er Jahre wurde Multimedia zu einem Zauberwort des Ausstel-
lungswesens, das fiir eine wesentliche Bereicherung der eingesetzten Medi-
entechnik stand. Viele Ausstellungen — man denke an die Anfang der 1990er
Jahre er6ffneten Abteilungen des Deutschen Museums zur Telekommunika-
tion und zur Mikroelektronik — wurden digital hochgeriistet. Heute, nach den
ausstellungstechnischen Materialschlachten des Jahres 2000 (Sieben Hiigel,
EXPO 2000, Auto-Stadt Wolfsburg), scheint die Digitaleuphorie ihren Héhe-
punkt tberschritten zu haben. Nach erniichternden Erfahrungen mit den
technischen und didaktischen Aspekten und angesichts knapper Budgets
scheinen die klassischen Medien des Museums wieder gleich berechtigt ne-
ben die Hypermedien zu treten: das dreidimensionale Exponat, der gedruckte
Text und die personale Vermittlung durch Vorfithr- und Aufsichtspersonal.
Der Kunsthistoriker Horst Bredekamp hat vor kurzem im Wissenschaftskolleg
zu Berlin die »Stunde der Objekte« ausgerufen, da die These von der »Virtua-
litéit allen Seins« zusammengebrochen sei.?®

Anders ist der Ausbreitung der Internet-Technologie seit Mitte der 1990er
Jahre zu bewerten. Auf Grund dieser epochalen mediengeschichtlichen Zasur
kdnnen Museen endgiiltig nicht mehr von sich behaupten, als Ort des per-
manenten Zeigens etwas Besonderes zu sein. Parallel zur Totalmusealisie-
rung der Gesellschaft, die schon ganze Industriereviere erfasst hat, und vor

90 Dazu Arno Orzessek: Das Ding kehrt zuriick. In: Stiddeutsche Zeitung vom 11. Juli
2003, S. 14.

159


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

ALEXANDER KLEIN
Expositum

dem Hintergrund einer ohnehin schon allgegenwartig erscheinenden Wer-
bung heizt das World Wide Web die Inflation des 6ffentlichen Zeigens weiter
an. Nahezu alles scheint heute dem Zwang zu unterliegen, sich standig welt-
weit zu zeigen, wobei man gerade im Internet der lllusion eines umfassenden
Bildes und der liickenlosen Information unterliegen kann. Umso eher stellt
sich fiir die Museen und ausstellenden Institutionen die Notwendigkeit, sich
mit ihren spezifischen Inhalten und Erlebnisangeboten — und weniger als fest
umrissener Raum — gegen die Konkurrenz der Medien zu behaupten und die
Qualitdt des Zeigens zu sichern.

Die neue Einheit von Sammeln und Ausstellen

Fur die Antike und das Mittelalter ist es kaum mdéglich, Sammeln und Ausstel-
len zu trennen. Das Gesammelte wurde gezeigt, und das Gezeigte wurde ge-
sammelt; die Ubergénge von sammelndem Zeigen und zeigendem Sammeln
waren flieRend. Erst in der Frithen Neuzeit entstand die uns heute geldufige
Dichotomie von Sammeln und Ausstellen. Heute scheint sich der Kreis zu
schlieen. Die Bereiche des Sammelns und des Ausstellens nahern sich ein-
ander so an, dass die Grenze zwischen ihnen mitunter nur noch schwer aus-
zumachen ist. Dabei verschmelzen bei rechtem Lichte betrachtet nicht Sam-
meln und Ausstellen zu einer Einheit, sondern das Ausstellen verdrangt das
Sammeln beziehungsweise nimmt es in sich auf. Sammlungen werden fiir
das Publikum geo6ffnet und mutieren zu Ausstellungen, wie das Beispiel des
Ubermaxx zeigt, des neuen Schaudepots des Bremer Uberseemuseums.
Sonderausstellungen, Erlebnisparks und Science Centres entstehen nur sel-
ten auf der Basis einer permanenten Sammlung, aus der Exponate entnom-
men werden, sondern in der Regel als Veranstaltungen, deren Organisatoren
entweder ohne Alte Objekte auskommen oder sich die gew{inschten materiel-
len Zeugnisse je nach Interessenlage aus Museen der ganzen Welt zusam-
men klauben, um sie gegebenenfalls nach Abbau der Ausstellung wieder zu-
riick zu schicken.

Letztlich ist dies gleich bedeutend mit einer Krise des musealen Sam-
melns. Diese Krise schldgt sich unter anderem in der Verwahrlosung bedeu-
tender Sammlungen nieder.®* Uber die Hilfte der Museumsobjekte, dies er-
gab eine Umfrage, ist dringend restaurierungsbediirftig.’®> Heute kdnnen

91 Dazu der Artikel von Katja Thimm: Pleitegeier Archaeopteryx. In: Der Spiegel. Nr.
44/28.10.2002, S. 172-175.
92 Die Umfrage wurde von Museumsamtern und -verbanden der Bundeslander ge-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive

sich Institutionen profilieren, die zwar ausstellen, aber keine oder keine be-
deutende Sammlung haben. Hierzu zahlen nicht nur die Science Centres.
Auch Hauser wie die Kunst- und Ausstellungshalle in Bonn und der Gropius-
Bau in Berlin sind typisch fiir diese Tendenz.

Auch durch die Hypermedien hat der Gegensatz von Sammlung und Aus-
stellung an Scharfe verloren. Wenn die Aussage oder Unterhaltsamkeit eines
Sammlungsobjektes vermittelt wird, so muss dieses nicht mehr notwendi-
gerweise in der Ausstellung anwesend sein. Die Internet-Technologie schlief3-
lich hat die Moglichkeit erdffnet, Ausstellungen im Cyberraum, ohne reales
Pendant zu zeigen.?®> Ein Beispiel ist das Museum of Jurassic Technology
(Die Internet-Anschrift lautet: www.mjt.org). Aber auch die Arbeiten des te-
lematischen Kiinstlers Roy Ascott mit der Vision eines »neuronalen Muse-
ums« loten die Moglichkeiten aus, das konventionelle Museum durch digitale
Technik zu iiberwinden.?*

Diese Entwicklungen wirken sich gravierend auf das Verhaltnis von Aus-
stellung und Sammlung, von Zeigehandlung und Referenzobjekt aus. Letzt-
lich befordern sie die weitere Loslosung des Mediums Ausstellung von der
Institution Museum, einen Prozess, der in vollem Gange ist und mittel- bis
langfristig betrachtet zum Tod des Museums in seiner uns heute geldufigen
Form fiihren kann.

meinsam mit dem Deutschen Museumsbund und dem Institut fir Museumskunde
durchgefiihrt. Vgl. Pressemitteilung des Deutschen Museumsbundes vom 22. No-
vember 2002.

93 Zu diesem Gesichtspunkt vgl. Rosemarie Beier-de Haan: Post-national, trans-na-
tional, global? Zu Gegenwart und Perspektiven historischer Museen. In: Hans-
Martin Hinz (Hg.): Das Museum als Global Village. Versuch einer Standortbe-
stimmung am Beginn des 21. Jahrhunderts. Frankfurt a.M. 2001, S. 43-63, dort S.
47.

94 Zu Roy Ascott und den Arbeiten anderer Kiinstler vgl. Hiinnekens, Expanded Mu-
seum, S. 135 ff.

161


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> VII. SCHLUSSREFLEXIONEN
Die wissenschaftliche Ausstellung

Die wissenschaftliche Ausstellung ist ein Medium, das Lernen und Begreifen
auf der einen, Staunen, Ergriffenheit und auch Vergniigen auf der anderen
Seite ermoglicht. Sie bietet einerseits Weltwissen und Orientierung in einer
uniibersichtlich gewordenen Zeit an. Andererseits vermittelt sie spezifische
Erfahrungen emotionaler Art, die andere Medien nicht bieten kdonnen. Auf
diese spezifischen Erfahrungen miissen sich die Autoren und Organisatoren
von Ausstellungen umso eher besinnen, als die Besonderheit von ausstellen-
den Institutionen heute weniger denn je in der Funktion des permanenten
Zeigens liegt. Zeigen will sich heute alles, moglichst permanent, und mog-
lichst von der besten Seite.

Uber das Alte Objekt vermittelt die wissenschaftliche Ausstellung nicht
nur Geschichte. An ihm wird die Zeitlichkeit der Zeit und die Geschichtlichkeit
des personlichen Daseins selbst erfahrbar und sinnlich prasent. Interaktive
Experimente und naturwissenschaftliche Modelle dagegen verweisen auf die
physikalische Welt und reprdsentieren diese, indem sie Naturgesetze de-
monstrieren und die Funktionsweise technischer Systeme zeigen. All diese
Gattungen von Exponaten — sowohl die mit historischer, als auch die mit na-
turwissenschaftlicher Aussage —inserieren Wirklichkeit, die ansonsten unver-
flighbar ware, in das Medium Ausstellung und in den Erfahrungshorizont des
Besuchers. So wird die Ausstellung zu einem Brennglas, in dem die Uber-
schaubarkeit und Verstehbarkeit der Welt ansatzweise méglich wird. In der
Begegnung mit dem Unverfiigharen tibersteigt der Besucher seine personli-
chen, ihn im Alltag fesselnden Beschrankungen, und bleibt doch er selbst.
Kein anderes Medium kann dies leisten.

Musealisierung

In welchem Licht erscheint nun heute die Musealisierung, der Prozess, der
dem wissenschaftlichen Ausstellen ebenso wie dem modernen Museum zu-
grunde liegt und beide ermdoglicht hat? Es greift zu kurz, Musealisierung als
eine zerstorerische Perversion modernen Denkens aufzufassen, welche die
Gegenstdnde aus ihrem lebendigen Zusammenhang reifse und dadurch quasi



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

tote." Musealisierung eroffnet gerade dadurch die Chance, die Welt besser
zu verstehen, dass sie Gegenstdnde versetzt und in einem neuen Licht er-
scheinen ldsst. Ausstellende Institutionen sind daher keine Orte der Agonie
des Realen, wie Baudrillard sich ausdriickt, sondern des besseren Verstdnd-
nisses der Welt, in der wir leben. Wenn man die Welt verstandlich machen
will, dann miissen die Gegenstdnde gezeigt werden, aus denen sie besteht.
Ein Verstdandnis der Gegenstande, ohne sie anschauen zu kénnen, bliebe un-
vollstandig und unglaubwiirdig. Ohne die ausstellungsspezifische Verset-
zung und Fixierung der Dinge, die gewiss ihren Tod voraussetzen, kann man
sie nicht so zeigen, wie ihre komplexe Bedeutung es verdient. Es mag stim-
men, dass hdufig das Museum selbst die Dinge umbringt, indem es sie mu-
sealisiert und ausstellt. Ebenso richtig ist es, dass die Dinge in der Ausstel-
lung wieder auferstehen kdnnen.

Die Ausstellung als Wirklichkeitsspiel

Als versetzendes Medium lebt die Ausstellung von der Differenz zur Welt, die
sie umgibt. Diese Differenz kommt dadurch zustande, dass sich die Wirklich-
keit, von der jeweils die Rede ist, in der Ausstellung nicht als lebendige, pri-
madre Wirklichkeit, sondern in der Brechung des Bildes, des Restes, des Mo-
dells oder des Experiments zeigt. Das heifit, die Ausstellung ist Wirklichkeit
nicht nur auf Grund des Materials, das in ihr arrangiert wird. Sie ist dariiber
hinaus auch eine zeigende Wirklichkeit, die gerade von der Abwesenheit des
Gezeigten lebt.

Ahnlich wie Tempel und Kirchen, so sind auch Ausstellungen Konver-
genzpunkte von Wirklichkeiten. Drei Wirklichkeitsebenen treffen in einer
Ausstellung beziehungsweise im Ausgestellten zusammen: die Wirklichkeit,
die sie kraft ihrer erscheinenden Materialitdt selbst ist, die Wirklichkeit, die
sie kraft ihrer Bedeutung ist, und die Referenzwirklichkeit, auf die sie ver-
weist. Das Alte Objekt ist ein Punkt, wo sich diese drei Ebenen besonders na-
he kommen. Zeigendes und Gezeigtes beriihren sich in seiner erscheinenden
Materialitat.

Dariiber hinaus ist die Ausstellung aber auch ein Wirklichkeitsspiel, mit
dem sich erproben ldsst, wie sich die verschiedenen Wirklichkeits- und Be-

1 Diese negative Sicht der Musealisierung findet sich vor allem bei Baudrillard,
Agonie des Realen; ferner bei Jeudy, der dhnlich wie Baudrillard die zerstéreri-
schen Aspekte der Musealisierung betont. Ders., Welt als Museum.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Schlussreflexionen

deutungsebenen miteinander verweben lassen. Der Prozess der Vergegen-
standlichung, der den Dingen Bedeutung verleiht, kann in einer Ausstellung
selbst zu einem Bestandteil der phdnomenalen Welt, und damit sinnlich er-
fahrbar werden. Die Ausstellung ist der einzige sdakulare Ort, wo man Bedeu-
tung antreffen kann.

Was nun die modernen Informationswissenschaften betrifft, so sind sie
auf Grund der Uneindeutigkeiten der Verweisungszusammenhange, die sich
beim Ausstellen ergeben, nur bedingt in der Lage, die Besonderheiten des
Mediums Ausstellung und ihr komplexes Verhaltnis zur Wirklichkeit zu erfas-
sen. Denn das Alte Objekt ist mehr als ein Zeichen, da es Spur beziehungs-
weise Spurenkomplex ist. Als Spur aber verweist es nicht nur auf das, was es
nicht mehr und noch nicht ist, sondern auch auf sich selbst als anwesenden
Rest und Teil einer entschwundenen Ganzheit.

Riickverzauberung?

Mit Blick auf die transrationale Dimension der Kommunikationsform Ausstel-
lung hat Wyss von der »Riickverzauberung entzauberter Dinge«> durch das
Museum gesprochen, was unter anderem eine Riicknahme der von Max We-
ber diagnostizierten Entzauberung der Welt im Zuge der frilhneuzeitlichen
Rationalisierung unterstellt. Dies ist insofern zutreffend, als das ausstellende
Museum nicht nur kiihl-rational agiert, sondern auch hoch emotional und auf
eine Weise, welche die Unauslotbarkeit, Ratselhaftigkeit und fragmentari-
sche Natur des Exponates offenbar werden ldsst. Das Museum lebt gerade
vom nicht Gewussten, das sich dem empirisch-rationalen Zugriff entzieht,
von der Liicke, die nur von der Vorstellungskraft des Besuchers und seinen
Emotionen gefiillt werden kann. Andererseits: Ausstellungen stellen keinen
vergangenen Zustand wieder her. Sie sind in sich selbst Wirklichkeiten be-
sonderer Art und aus eigenem Recht; neue, synthetische und fingierte Wel-
ten. Diese ermdglichen dem Besucher eine besondere, spielerische und vor-
ibergehende Art der Weltverhaftung. Fiir den Zustand des permanenten Ge-
zeigtwerdens trifft es zu, dass das Zeugsein der Dinge in der objektivierten
Gegenstdndlichkeit der Exponate tiberwunden worden ist. In dieser Hinsicht
ist eine Ausstellung eher eine Vorwegnahme eines den Gegenstanden ge-
recht werdenden ldealzustandes als die Wiederherstellung eines Urzustan-
des, der mit dem Begriff »Riickverzauberung« suggeriert wird.

2 Wyss, das Museum, S. 74-83.

165


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Der Begriff der Verzauberung aber — ohne das Préfix »Riick« — trifft We-
sentliches. Denn die Moglichkeiten einer Ausstellung erschopfen sich eben
nicht darin, eine Informationsplattform oder ein volkspddagogisches Instru-
ment zur Hebung des Bildungsniveaus zu sein. Neben dem rationalen Kern
des Ausstellungserlebnisses gibt es auch einen dionysischen Kern, dessen
Wesen der Rausch ist, und nicht der Erkenntnisgewinn.? Der Rausch, um
den es sich dabei handelt, ist ein Verschmelzungsrausch, der sich bei der
scheinbaren Erfiillung des Wunsches einstellt, Vergangenheit und Gegen-
wart, Fernes und Nahes im erlebenden Individuum zusammenzufiihren und
zu vereinen. Der Verschmelzungsrausch stellt sich bei der Illusion ein, dass
das Unverfiigbhare tatsachlich verfiighar geworden sei — unabhéngig davon,
ob es sich um Gewesenes, oder um Naturgesetzliches handelt.

Die Eigenstdndigkeit der Gegenstdnde

Andererseits zeigt sich gerade an den ausgestellten Gegenstdnden deren
Eigenstandigkeit, und es wird deutlich, dass sie als Exponate nicht ver-
stummt sind — und auch keineswegs immer mit der Stimme ihres Herrn, das
heiflt des Museums oder des Kurators sprechen. Nicht einmal die syntheti-
sche Welt einer Ausstellung vermag es, die Bedeutung des Gegenstandes
vollstandig festzuschreiben oder gar vorzuschreiben. Letztlich entzieht sich
der Gegenstand solchen Versuchen und bleibt unauslotbar. Daher ist das
Medium Ausstellung auch nicht das Grab der Wirklichkeit. Vielmehr ist sie ein
Ort, durch den Wirklichkeit hindurch geht.

In einer Ausstellung werden die Grenzen einer Einstellung deutlich, wel-
che die Welt lediglich als Material oder Resultat menschlicher Handlungen
begreift. Eben aus diesem Grunde ist es nicht angebracht, die Qualitat kura-
torischer Arbeit allein daran zu messen, ob sie einer bestimmten Besucher-
erwartung zu entsprechen in der Lage ist. So unbestreitbar es ist, dass die
Entdeckung beziehungsweise Aufwertung des Besucherinteresses das Mu-
seumswesen revolutioniert und auf ein neues qualitatives Niveau gehoben
hat, so bedauerlich ist doch das gelegentliche Abhandenkommen der Fahig-
keit, den Gegenstand »sein zu lassen« und ihn im urspriinglichen Sinne als
Phdanomen, als Sich-an-ihm-selbst-Zeigendes, zu denken und zu behandeln -
anstatt ihn letztlich so zu sehen, wie man ihn zu sehen wiinscht. Ein solcher

3 Zum Dionysischen und Apollinischen des Museums vgl. Scheiner, The Ontologi-
cal Bases, S. 135 ff.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Schlussreflexionen

Wunsch verbirgt sich hdufig hinter radikal konstruktivistischen Theorien. Das
Sein-Lassen des Gegenstandes ist gleich bedeutend mit der Anerkennung
einer auBersubjektiven Realitdt; es hat nichts mit einem naiven Realismus zu
tun. Erkennt man eine solche auBersubjektive Realitdt an, so wird der subjek-
tive Faktor nur relativiert, nicht aber beseitigt, da er im Begriff des Gegen-
standes notwendigerweise enthalten ist.

Die Ausstellung ist ein Platz, wo sinnlich erfahrbar wird, dass Gegenstén-
de und Welten, die aus ihnen bestehen, offen fiir Umwertungen bleiben, das
heifit fiir kommende, heute noch nicht absehbare Bedeutungen. Die Wirk-
lichkeit erweist sich als nicht feststellbar. Ein solcher Platz kann die Wahr-
nehmung von Prozessen der Vergegenstdndlichung scharfen. Er kann die
Transparenz dieser Prozesse erhdhen und zur Teilnahme an ihnen anregen,
so dass die Erfahrungen des Wirklichkeitsspiels »Ausstellung« als Inspiration
fiir den Alltag fruchtbar werden. Dabei kann das Medium Ausstellung jeden
dazu einladen, iiber die Bedeutung der Gegenstande mitzuverhandeln — frei-
lich ohne die Illusion zu erwecken, diese Bedeutung »machen« oder »produ-
zieren« zu konnen.* Die Ausstellung eignet sich dafiir besser als andere
Medien, weil es die Gegenstdnde selbst prasentiert und schon dadurch aus-
driickt, dass die Bedeutung der Dinge immer an Materialitdt und Gegenstand-
lichkeit gebunden ist, dass man daher eine Sache selbst in Augenschein
nehmen, ihr aufs Maul schauen muss, um sie deuten und bei ihrer Auslegung
mitzureden zu konnen. Die Bedeutung der Gegenstdande wird dann nicht als
etwas Feststehendes, in den Objekten schon vollstdandig Angelegtes erfah-
ren, sondern als das Resultat eines standig neu auszuhandelnden Kompro-
misses zwischen Zeigendem, Betrachter und Gezeigtem. Gerade in dieser
Hinsicht tritt zutage, dass das Museum als bloBer Zufluchtsort fiir Alltagsmii-
de, als eine Art Bildungsreeperbahn oder als Renommierobjekt statusbe-
wusster Personen unter seinen Moglichkeiten bleiben wiirde. Das Museum
kann eine »Passage« sein,® nach deren Durchquerung der Alltag und des-
sen Bedeutungsgeflecht in einem neuen, kritischen Licht gesehen werden

4 Vor allem Roswitha Muttenthaler betont die Rolle des Museums als eines Ortes,
an dem tber Symbolisierung verhandelt wird. Vgl. dies.: »Kultur ist deshalb 6f-
fentlich, weil Bedeutung etwas &ffentliches ist«. Referat im Rahmen der Enquete
»Aufgaben und Ziele stadtischer Museen im 21. Jahrhundert« zum Historischen
Museum der Stadt Wien, 10.04.2002. Im Internet unter der Adresse: http://www.
univie.ac.at/ittroec/museologie/lesezimmer/Historisches_Museum_Wien.html.

5 Waldenfels, der herausgeforderte Blick, S. 233.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

ALEXANDER KLEIN
Expositum

kann, in einem Licht, das jeden dazu einlddt, sich in die Prozesse des Bedeu-
tungswandels einzuschalten.

Echtheit als Droge des Ausstellens

Vergangenheit und Gegenwart beriihren sich im Echtheitserlebnis, das sich
einstellt, wenn die Gewordenheit des Bestehenden sinnlich erfahrbar wird. In
naturwissenschaftlichen Ausstellungen vermitteln interaktive Elemente ein
anderes Echtheitserlebnis. Es stellt sich ein, wenn man glaubt, die Natur
selbst steuern und beherrschen zu konnen. Hier wie dort ist Echtheit die Dro-
ge des Ausstellens. Diese Droge ist Trumpf in einer Zeit, da viele andere Bil-
dungsinstitutionen und Medien einen Verlust an Reputation haben hinneh-
men missen, weil man ihnen Echtheit ebenso wenig zutraut wie Ehrlichkeit.

Echtheit wird eine Leitidee musealen Arbeitens bleiben. Dies gilt unge-
achtet der Tatsache, dass ein Denken, welches Echtheit an den duf3erlichen
Merkmalen des Exponates festmacht, den medialen Realitdten des heutigen
Ausstellungswesens und dem gewandelten Verstdandnis von Exponat nicht
mehr entspricht.

Die Bedeutung von Echtheit wird sich in Zukunft verlagern. Echtheit wird
sich mehr als bisher auf die Konstellation beziehen, in der ein Exponat — bei-
spielsweise ein Computerprogramm — entstanden oder dabei gewesen ist.
Zweitens wird der Begriff der Echtheit starker auf das Authentizitatserlebnis
des Besuchers abheben, fiir den authentische Informationen mehr zdhlen als
die nur schwer iiberpriifbare Originalitdt der Exponate. Kurzum: Wichtiger als
Erlebnisse des Authentischen werden in Zukunft authentische Erlebnisse
sein.

Zukunft des Museums?

Was aber ist das Museum heute, und was wird es in Zukunft noch sein kon-
nen? Es hat viele Versuche gegeben, die Institution Museum zu definieren.
Sie reichen von sarkastischen Formulierungen, die das Museum in die Ndhe
des Gefangnisses riicken oder es mit einem Kulturfriedhof gleich setzen, bis
zu Benennungen wie Schule des Befremdens, Musentempel, Lernort, Opfer-
héhle, Laboratorium, Ort der permanenten Konferenz oder Science Centre.
Solche Begriffshildungen sind immer angreifbar gewesen, da sie Einzelaspek-
te, Moden oder Traditionen verabsolutieren. Eines aber haben fast alle Defi-
nitionsversuche gemeinsam: Sie setzen voraus, dass das Museum ein Ort ist,
das heifit eine fest umrissene, physisch-physikalisch begrenzte Einheit, de-
ren topographische Lage auf einer Landkarte oder einem Stadtplan ausfindig



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Schlussreflexionen

gemacht werden kann. Auch wird das Museum als ein Raum gesehen, der
durch die Differenz zwischen einem Innen und einem Aufien bestimmt wird.
In der Regel hat ein Museum Wande, Boden, Decke, Ein- und Ausgang. Der
Besucher muss zum Museum hin, das Museum kommt nicht zum Besucher.
Der Besucher betritt und verldsst das Museum mit seinem Korper.® Fast
mdchte man ein solches Museum als einen locus amoenus der Moderne be-
zeichnen, als einen ummauerten, eingefriedeten und idyllischen Ort, in dem
der Alltag, ja die Zeit ihre Macht verliert.

Es ist gerade dieses Beharren auf der Idee des Ortes, der Lokalisierbar-
keit des Museums, die heute als Modernisierungshemmnis wirkt. Denn es ist
ja das Revolutiondre an den modernen Medien, insbesondere am Internet,
dass sie ihren Benutzern eine Art von Omniprdsenz ermdglichen. Als Surfer
ist man {berall und nirgends. Es ist sinnlos zu sagen, dass man mit einem
internetfdhigen Computer geographische Entfernungen {iberwinden kann,
wenn man beispielsweise die Website einer Universitdt in Florida aufruft.
Statt sich hinweg zu bewegen, bleibt der Surfer —im konkret physischen Sin-
ne — ja an seinem Platz. Die Zuganglichkeit der Daten ist radikal und global
ausgeweitet worden. Die Daten sind sozusagen nicht mehr irgendwo, son-
dern uberall.

Demgegeniiber sieht das traditionelle Museum natiirlich, im Jugendjar-
gon ausgedriickt, »alt aus«. Allerdings stellt sich die Frage, ob das Museum
einen Wettlauf mit den modernen Medien {iberhaupt beginnen sollte, einen
Wettlauf um Aktualitat, Schnelligkeit und Massenwirksamkeit der so genann-
ten Informationen, die ja, wie oben ausgefiihrt worden ist, zundchst einmal
keine Informationen sind, sondern nur Daten. Dies muss verneint werden. Die
nicht zu leugnende Verpflichtung des Museums zur Aktualitat wird immer
wieder in Konflikt mit der berufsimmanenten Tendenz aller Museumsleute
geraten, erst einmal die Historisierung beziehungsweise Musealisierung ei-
nes aktuellen Geschehens abzuwarten, bevor man es als Sammlungs- oder
Ausstellungsthema ernst nimmt. Diese konservativ-abwartende Grundhal-
tung entspricht den Grundsadtzen des Historismus, dem nach wie vor die
meisten Museen verpflichtet sind. Erst zeitliche Distanz, so der Historismus,

6 Ausnahmen wie beispielsweise das Museum im Koffer in Niirnberg oder die
zahlreichen im Internet auffindbaren »Virtuellen Museen« ziehen ihre Rechtferti-
gung daraus, dass sie sich negativ auf eben dieses Museum als Ort beziehen. Sie
bekréftigen das, von dem sie sich unterscheiden. Ob neue Ansatze wie die fran-
zosischen Ecomusées sich durchsetzen werden, bleibt abzuwarten.

169


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

ALEXANDER KLEIN
Expositum

verhelfe zum Adlerblick des tber der Zeit Stehenden und ermégliche das
tiberlegene Ordnen der Dinge im Sinne einer Rekonstruktion des Gewesenen.
Dieser Auffassung entspricht die Tatsache, dass das Museum ein relativ tra-
ges Medium ist. Schneller als die Zeitung, das Fernsehen oder gar das Inter-
net kann es nicht sein in einer Zeit, da einem der Boden der Aktualitat, auf
dem man zu stehen glaubt, immer schneller entzogen wird.

Doch muss die Tragheit des Museums keine Schwéche sein. Museen sind
kulturelle Institutionen, die das vorschnelle Ad-Acta-Legen von Wichtigem
verhindern konnen oder umgekehrt dafiir sorgen, dass beiseite Geschobenes
wieder im Vordergrund zu sehen ist. Ein Museum vermag Gegenstdande im
kulturellen Gedachtnis festzuhalten, die zu {ibergehen unverantwortlich wa-
re. Es ist eine Starke des Museums, den immer hektischer werdenden Strom
der Neuigkeiten dort, wo es nétig ist, auch zu bremsen, dhnlich wie ein Ruba-
to den Fluss eines Musikstiickes bremst. Wie wichtig solch ein kulturelles
Bremsen ware, zeigt der Verlauf der &6ffentlichen Diskussion zu Themen wie
Treibhauseffekt, AIDS oder Klonen. Seitdem die Massenmedien das Interesse
an diesen Themen weitgehend verloren haben, werden sie auch nicht mehr
so zur Kenntnis gekommen, wie sie es verdienten. Sowohl Ausstellungen als
auch Sammlungen sind retardierende Momente im kulturellen Geschehen.
Darin liegt ihre Chance, vor allem aber ihre Verantwortung.

Andererseits halt ein Museum nicht nur Erinnerungen fest, sondern er-
zeugt auch Vergessen. Indem es definiert, was bewahrens-, erinnerns- und
sehenswert, aber auch, was lernenswert ist, beférdert es das Vergessen von
dem, was als tberholt und nutzlos eingestuft worden ist. Dabei ist die Ge-
fahr, kulturelles Erbe unwiederbringlich zu verlieren, die Kehrseite der Not-
wendigkeit, sich von altem Zeug zu trennen. Ohne Vergessen gdbe es auch
keine Erinnerung und kein An-denken. Museen kdnnen das Vergessen zu
einer positiven kulturellen Kraft werden lassen.”

7 Zu diesem Aspekt vgl. Michael Fehr: Das Museum als Ort des Vergessens. In:
Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdnomen Musealisierung. Das Verschwinden der
Gegenwart und die Konstruktion der Erinnerung. Essen 1990, S. 220-223.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Schlussreflexionen

Museum als Bedeutungsraum

Freilich ist damit die Frage nach der Zukunft des Museums noch nicht hinrei-
chend beantwortet. Denn wie wird das Museum die ganz unterschiedlichen
Forderungen, die an es herangetragen werden, miteinander in Einklang brin-
gen kénnen: Aktualitdt und historische Tiefe, synoptischer Uberblick, visiona-
re Kraft und detailscharfe Analyse dicht an der Gegenwart? Ich denke, das
Museum der ndchsten Jahrzehnte wird sich zu einer Institution entwickeln,
die nicht mehr auf einem Ort, sondern auf Prinzipien fuit. Das heif3t: Die
Identitdt eines Museums wird sich durch das bestimmen, was es tut, und
nicht durch seine Tradition oder die topographische Lage seines Geb&udes.®

Der Zweck des Museumshandelns wird weiter darin liegen, An-denken
durch Vergegenstdndlichung, Fixierung und Versetzung von Dingen zu er-
moglichen. Dadurch werden Museen weiterhin die Erinnerungen einer Ge-
sellschaft aufheben, die Welt verstehbarer machen und dem Einzelnen die
Moglichkeit bieten, sich dem Gewesenen, Gegenwartigen und Zukiinftigen im
Denken anzunadhern. Es ist jedoch zu bezweifeln, dass die eigentliche Starke
der Museen, die Ermoglichung von authentischen Erlebnissen beim Umgang
mit Dingen, notwendigerweise an einen topographisch stabilen Raum ge-
bunden bleiben wird. Ein Museum kann den physikalischen Raum iiberwin-
den und ihn durch eine besondere Art von Raum ersetzen, ndmlich einen Be-
deutungsraum. Ein solcher Bedeutungsraum ist ein permanent gezeigter Zu-
sammenhang von Daten, der so strukturiert und gestaltet ist, dass man die-
se Daten weitgehend ortsunabhéngig fiir sich zur Information werden lassen
kann.

Einen Konigsweg zur Erfiillung der museumsspezifischen Aufgaben wird
es aber nicht mehr geben. Einige Museen werden Arche Noahs fiir dreidimen-
sionale Gegenstdande bleiben und sind gut beraten, dies zu tun, wenn sie
nicht den Verlust ihrer Identitat riskieren wollen. Andere Museen werden sich
als flexibler Medienverbund verstehen, der sich einem bestimmten Themen-
kreis methoden- und medienpluralistisch anndhert. Auf das Museum insge-
samt bezogen gilt, dass es nur dann im 21. Jahrhundert bestehen kann, wenn

8 Der Gedanke, dass ein Museum die Begrenzungen seines Gebdudes duch neuar-
tige Methoden {iberwinden kdnne, ist von André Malraux 1947 in die museologi-
sche Diskussion gebracht worden. Malraux bezog sich dabei auf das Kunstmuse-
um und die Moglichkeiten des Buches und der Fotografie. Vgl. ders.: Das imagi-
ndre Museum. Frankfurt a.M./New York 1987.

171


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

ALEXANDER KLEIN
Expositum

es sich als eine der Moglichkeit nach heteromediale und heterotope Einrich-
tung versteht. Auf diese Weise konnte die Allgegenwart der Musealisierung
zu einer neuen Chance fiir das Museum werden.

Die Zukunft des wissenschaftlichen Ausstellens

Denkt man das Museum als Bedeutungsraum, so wird dies auch den Begriff
der Ausstellung in Richtung einer gréfleren Flexibilitdt erweitern. Das dreidi-
mensionale Exponat ist nur eines von vielen Ausstellungsmedien, wenn auch
ohne Zweifel ein Medium mit zentraler Bedeutung fiir die Kontinuitdt unserer
materiellen Kultur. Der Bedeutungsraum Museum kann eine konventionell
rdumliche Ausstellung oder Sammlung umfassen, sie muss es aber nicht
notwendigerweise. Museum ist iberall moéglich, wo sich Wirklichkeit perma-
nent zeigen ldsst. Dabei kann Museum aus ganz verschiedenen Medienamal-
gamierungen entstehen. Damit soll keineswegs die alte Forderung wieder
aufgegriffen werden, die Schwellen zu beseitigen, die das Museum bezie-
hungsweise die Ausstellung vom Alltag trennt. Wenn ein geschlossener Raum
nicht erforderlich ist, um den Besucher zu faszinieren, so muss sich eine sol-
che Faszination durch die pradzise und nachvollziehbare Bestimmung eines
Themas, die Art der Darstellung und der Gestaltung einstellen. Die Intensitat
des Erlebnisses schafft die Distanz zum Alltag, und nicht die Tatsache einer
geschlossenen Raumlichkeit. Museale Erlebnisse aber kann man vor einer
Website, in einer Fabrik, in einer Kirche oder bei einem Denkmal, ja sogar auf
dem eigenen Speicher haben — sofern die Mdglichkeit zum permanenten Zei-
gen, zur distanzierten Betrachtung oder zur interaktiven Erkundung gegeben
ist.

Die wissenschaftliche Ausstellung kann sich heute wieder in einem Licht
der Modernitat und Flexibilitat prasentieren, nachdem sie sich lange Zeit eher
im Abseits der medientheoretischen Diskussion befunden hat. Sie bietet
Moglichkeiten, mit der »Krise der Linearitit«®, die fiir das zeitgendssische
Denken charakteristisch ist, produktiv umzugehen. Denn die wissenschaftli-
che Ausstellung ist ein nicht lineares Informationsfeld. Der Besucher muss
dieses Feld nicht ablaufen, sondern kann den Weg, der durch es hindurch
fiihrt, selbst wahlen. Das heift, er kann sich selbst sein Besuchserlebnis zu-
sammen komponieren. Diese charakteristische Nichtlinearitdt des Mediums

9 Vilém Flusser: Krise der Linearitat. Bern 1988.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Schlussreflexionen

Ausstellung miisste heute durch eine Neubestimmung des musealen Raums
im Sinne eines Bedeutungsraums erganzt werden.

In der Formenlehre der klassischen Musik wird der erste Teil eines Sona-
tensatzes »Exposition« genannt. In der Exposition wird das motivische Mate-
rial der Komposition entfaltet, ehe es in den darauf folgenden Abschnitten,
der Durchfiihrung, der Reprise und der Coda, verarbeitet wird. Expositionen
als Ausstellungen kénnten Ahnliches im gesellschaftlichen Umfeld leisten wie
Expositionen in einem Musikstiick. In wirkungsméchtigen Bildern vermégen
sie es, kulturelle Strémungen, gesellschaftliche Dissonanzen und wissen-
schaftliche Umwalzungen fiir den Einzelnen, der ansonsten tiberfordert wére,
wahrnehmbar und verstehbar zu machen, so dass sie angemessen verarbei-
tet werden kdnnen. Dadurch kénnen Ausstellungen weit mehr leisten als ei-
nen Beitrag zur Popularisierung akademischen Wissens. Ahnlich wie die
Werbung, aber ohne kommerzielles Handlungsmotiv, konnen sie neue Bild-
welten und Mythen schaffen, das heif3t: kollektiv lesbare Erinnerungsfiguren,
welche die Wirklichkeit eichen und — dhnlich wie musikalische Motive, die
sich in der Durchfiihrung eines Sonatensatzes bewadhren miissen — zum Kris-
tallisationspunkt von Weltwissen und Lebensklugheit, aber auch von Lebens-
freude werden kénnen.

173


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> EXPOSITUM - bebilderter Anhang

nnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> KONIGSBUSTE DES TUTANCHAMUN,
AGYPTISCHES MUSEUM, BERLIN

Umdeutungen

Die Kolossalstatue wurde 1844 von Richard Lepsius im oberdagyptischen The-
ben gefunden und zunédchst als Darstellung des Pharaos Eje (1327 — 1323 v.
Chr.) interpretiert, dessen ausgekratzten Namenszug man unter dem seines
Nachfolgers Haremhab (1323 — 1295 v. Chr.) entdeckt hatte. 1944 wurde die
Statue unter den Triimmern des Neuen Museums in Berlin verschiittet und
erst 1977 wieder freigelegt. Dabei stellte sich heraus, dass die Statue zu ei-
nem grof3en Teil aus neuerem Zement und aus Gips bestand. Lepsius hatte
sie nach seinen dsthetischen Vorstellungen »vervollstandigen« lassen. Die
Entdecker des 19. Jahrhunderts waren nicht undhnlich mit ihr umgegangen
wie die Steinmetze des Haremhab. Die massiven Eingriffe in die Authentizitat
des Gegenstandes waren in Vergessenheit geraten. 1998 wurde die Statue
entrestauriert. Es zeigte sich dabei, dass sie keinen alten Mann wie den Pha-
rao Eje darstellte, sondern einen jungen Mann, dessen Ziige denen der gol-
denen Totenmaske Tutanchamuns (1336 — 1327 v. Chr.) dhnelten. Die neue
Zuschreibung der Statue passte auch zu ihrem Fundort: Sie war inmitten des
Totentempels von Tutanchamun gefunden worden.

Unabhéngig von seiner Monumentalitdt beeindruckt das Exponat durch
seine komplexe Uberlieferungsgeschichte, die auch eine Bemichtigungsge-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
Expositum

schichte ist. Verschiedene Welten deuteten sie um, legten ihre Vorstellungen
in sie hinein und erklarten die vorangegangenen fiir ungiiltig. Gleich dreimal
wurde die Statue entdeckt; nach jeder Entdeckung wurde sie vollig neu ge-
sehen: im 19. Jahrhundert; 1977 und 1998. Heute bezeugt die Statue mehrere
historische Ebenen, die sich in ihr tiberschneiden. Sie verweist auf ihre kulti-
sche Funktion unter Tutanchamun, auf die Usurpation durch dessen Nachfol-
ger, auf ihre kulturimperialistische Instrumentalisierung im 19. Jahrhundert,
schlieBlich auf die historistische Auffassung von Authentizitdt, welche die
modernen Geschichtswissenschaften bestimmt. Indem das Exponat ganz ver-
schiedene Arten bezeugt, mit Uberlieferung umzugehen, symbolisiert sie den
Umgang mit Uberlieferung schlechthin.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

> DAS THEATER DES MARCELLUS, Rom

Spur und Rest

Im Jahre 13 v.Chr. lie Kaiser Augustus ein Theater zur Erinnerung an seinen
Neffen Marcellus bauen. Spuren dieses Gebaudes sind im heutigen Theatro
di Marcello enthalten. Dieses genief3t ldngst nicht die Popularitat anderer
romischer Altertlimer, was weniger damit zusammenhangt, dass es nicht so
fotogen ist, sondern vor allem damit, dass es sich weder um einen komplett
erhaltenen Bau — wie beim Pantheon —, noch um eine Ruine — wie beim Ko-
losseum - handelt. Antike Bestandteile des Theaters sind zwar deutlich er-
kennbar. Doch haben die Bauten spéaterer Zeiten die altromische Substanz
tiberwuchert oder sind in sie hinein gewachsen. Uber den Resten des Thea-
ters erhebt sich heute eine neuzeitliche Bebauung, die sich an die alte Form
des Theaters anschmiegt, dieses aber zugleich ersetzt hat. Das Theater ist
einem FuBabdruck der Geschichte vergleichbar, der sich mit den materiellen
Spuren spiterer Zeiten angefiillt hat. Ahnlich einem geologischen Quer-
schnitt durch das Erdreich werden die verschiedenen Schichten als Nieder-
schlag historischen Wandels erkennbar. Das Theatro di Marcello ist nicht nur
ein Zeugnis romischer Stadtgeschichte, sondern auch ein Symbol fiir den
Prozess der kulturellen Erinnerung selbst: Uberliefertes wird zunichst ver-
wendet, umgebaut und vergessen, bevor es erinnert wird.

179


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
180 Expositum

> ROMISCHE SANDALE, ROMISCH-GERMANISCHES
ZENTRALMUSEUM, MAINZ

Ceci n’est pas une sandale.

Schuhe sind etwas Alltdgliches, dicht am Korper Getragenes, von dessen
Verwendung man in der Regel nicht viel Aufhebens macht. Es ist selbstver-
standlich, dass man sie an hat, es sei denn, sie driicken oder ein Schniirsen-
kel 16st sich. Insofern ist die hier gezeigte Sandale, die aus dem ersten Jahr-
hundert nach Christus stammt und bei Arbeiten am Postgebdude in der Main-
zer Innenstadt gefunden wurde, ein trivialer Gegenstand. Doch sie ist heute
gar keine Sandale mehr, sondern eine Musealie. Einst war sie Zeug, dann
vermutlich Abfall. Als Museumsstiick hat sie eine neue Bedeutung erhalten —
als Zeugnis einer versunkenen Welt, das vom Betrachter gelesen werden
kann. Im Zustand des permanenten Gezeigtwerdens ist die Sandale dem Ver-
schlei® entzogen und in sich abgeschlossen. Infolge dieser Abgeschlossen-
heit ist das triviale Zeug zur kostbaren Raritdt geworden.

Zum einen wird die Sandale zum Beleg des hoch entwickelten rémischen
Handwerks. Zum anderen symbolisiert sie als Uberbleibsel des Imperium
Romanum die Welt umspannende Macht der rémischen Staatsidee. Nicht
zuletzt trifft auf dieses Exponat das zu, was Heidegger zu dem von van Gogh
gemalten Paar alter Bauernschuhe sagte: Diese verkdrpern fiir ihn die Schu-



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

he schlechthin. Gerade durch ihre Patina, die Spuren ihres Gebrauchs wachst
der Sandale eine Bedeutung zu, die ihre Funktionalitdt ubersteigt. Sie wird
zur Verbindung von Mensch und Erde und zum Symbol der menschlichen
Mobilitat.

181


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
182 Expositum

> Die CAPE CROSS SAULE,
DEUTSCHES TECHNIKMUSEUM, BERLIN



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Vergessene Spur — Spur des Vergessens

Zu den bedeutenden Sammlungen der Humboldt-Universitdt zu Berlin gehort
auch die so genannte Cape Cross Sdule, die von portugiesischen Seefahrern
1485 an der Westkiiste Afrikas aufgestellt wurde. Urspriinglich war sie ein
Symbol kolonialer Inbesitznahme, aber auch eine Navigationshilfe fiir vorbei-
fahrende Schiffe. Jahrhundertelang stand sie an ihrem Platz, ohne dass man
Notiz von ihr nahm. Von deutschen Kolonialtruppen 1903 wieder entdeckt,
kam sie in das Museum fiir Meereskunde und wurde schliefllich den Samm-
lungen der Humboldt-Universitdt einverleibt. Heute verweist die Saule auf
eine Vielzahl von Zusammenhangen. Sie verkorpert einen praktischen Aspekt
vormoderner Seefahrt, ist aber auch ein ehemaliges Zeichen kolonialen Be-
sitzes. Auch ihre jahrhundertelange Bedeutungs- und Funktionslosigkeit —
die keine Unzugéanglichkeit war, sondern einfach ein In-Vergessenheit-Gera-
ten — ist Teil der von ihr bezeugten Geschichte. Sie war lange Zeit eine nicht
gesehene, verborgene Spur. Auch wenn sie physikalisch sichtbar blieb, wur-
de sie nicht gesehen.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
184 Expositum

> LENIN, MAUSOLEUM AM ROTEN PLATZ, MOSKAU

Der Mensch als Exponat

»Wenn ich den Genossen Stalin recht verstanden habe, schldgt er vor, die Re-
liquien des heiligen Sergej von Radonesh und des heiligen Serafim von Sa-
row durch die Reliquien Lenins zu ersetzen.« So Leo Trotzki 1923. Ein ganzes
Institut, das Mausoleumslaboratorium, ist damit beschaftigt, Lenins Leiche,
die in einem offentlich zuganglichen Mausoleum aus Granit aufbewahrt wird,
vor dem Verfall zu retten. Die einbalsamierte Leiche, von der nur Kopf und
Héande zu sehen sind, soll den Eindruck erwecken, der Griinder der UDSSR
schlafe nur. Und wer schlaft, der wacht auch wieder auf. Zwischen 1949 und
1995 war das Mausoleumslaboratorium ein Weltzentrum der Einbalsamie-
rung, das die Leichen verschiedener kommunistischer Diktatoren, z.B. die Ho
Chi Minhs und Kim il Sungs, prdparierte. Heute balsamiert dieses Institut
auch Neureiche und Mafiagangster ein.

An Lenins Leiche wird klar, dass Musealisierung auch Sakralisierung be-
deutet. Durch Sublimierung einer Leiche zum Exponat, durch das zeigende
Aufheben des Kdrpers wurde der Tote zum Ewigen. In einem Staat, der offen-
siv gegen die Religion vorging, erhielt Lenin vielleicht kein Leben nach dem
Tod, aber doch eine Art Nicht-Tod. Dabei wurde die Leiche zu einem Kultbild,
zu einer dreidimensionalen lkone, welche die iiberpersonliche Lehre des



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Marxismus-Leninismus verkdrperte. Kérper und Lehre wurden eins. War der
Korper ewig, so musste es auch die Lehre sein. Auf diese Weise nahmen die
sowjetischen Machthaber, die eigentlich mit allen Traditionen hatten brechen
wollen, den uralten Gedanken wieder auf, durch Ausstellen die Zeit auszu-
schalten und Ewigkeit zu ermdglichen.

Es fragt sich allerdings, mit welcher Berechtigung das aufgebahrte drei-
dimensionale Gebilde noch Lenins Leiche zu nennen ist. Moglicherweise
steht nur noch die duflere Form in der Kontinuitdt von Lenins Korper. Ein Ver-
gleich zum Kélner Dom ldsst sich ziehen. Kaum ein Stein, aus dem sich der
Dom heute zusammen setzt, hat auch schon im Mittelalter zum Bauwerk ge-
hort.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
186 Expositum

> DIE VASA, VASA-MUSEUM, STOCKHOLM



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Die Spur als Welt in sich selbst

Was im Halbdunkel des Vasa-Museums vor dem Besucher Gestalt annimmt,
macht keineswegs den Eindruck eines Wracks. Die Wasa erscheint als ein bis
auf kleinste Details erhaltenes Prunk- und Schlachtschiff. Die Welt, der die
Wasa entstammt, ist in ihr selbst in nuce enthalten. Die Wasa ist zu einem be-
trachtlichen Teil das, worauf sie verweist. Sie ist eine Art Monade, in der alles
enthalten zu sein scheint, worin sie einst verstrickt war. Die Dinge, aus denen
das Schiff besteht und die dreieinhalb Jahrhunderte auf dem Meeresboden
der Bucht von Stockholm tberstanden haben, werden im Museum genutzt,
um die Welt des 17. Jahrhunderts wieder auferstehen zu lassen.

Das Exponat ist ebenso Beleg wie Symbol. Es belegt die Katastrophe ih-
res eigenen Untergangs in der Bucht von Stockholm, die Schwachen der da-
maligen Schiffsbaukunst, aber auch die heroische Ingenieurstat ihrer Hebung
in den 60er Jahren, schlieBlich belegt sie die miihevolle, aber letztlich erfolg-
reiche Restaurierung. Dariiber hinaus ist das Schiff zum Symbol des schwe-
dischen Wunsches nach weltweiter Geltung geworden.

Die Kraft dieses Artefaktes, beim Betrachter Assoziationen frei zu setzen,
ist betrdchtlich. Der Betrachter denkt an eine Zeitkapsel, vielleicht auch eine
Arche Noabh, die nicht fiir Tiere, sondern fiir Gegenstande bestimmt ist.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
188 Expositum

> SCHWEBENDE KUGEL IM MAGNETFELD,
DEUTSCHES MUSEUM, MUNCHEN



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Wunderglaube und Verstehensanreiz

In der Elektrizitdtsabteilung des Deutschen Museums hélt ein Elektromagnet,
der mit einer Kamera gekoppelt ist, eine eiserne Kugel von der GroBe einer
Apfelsine schwebend in der Luft. Erst wenn die Besucher das Museum verlas-
sen haben und der Strom abgeschaltet wird, fallt die Kugel auf den mit Sand
bedeckten Boden der Vitrine.

Was wird da gezeigt? Sowohl die Kugel als auch die technische Apparatur
sind austauschbar. Die Kugel zeigt auf nichts, vielmehr zeigt sich etwas an
ihr, ndmlich das Gesetz der Schwerkraft und die Moglichkeit, es technisch zu
tiberlisten. Es handelt sich um ein klassisches Phdnobjekt, wenn auch nicht
um ein »hands-on«-Exponat.

Die Wahrnehmung der Kugel fiihrt in der Regel zu groler Verbliiffung.
Das Schweben einer Eisenkugel ist nicht mit den alltaglichen Erfahrungen des
technisch unbedarften Besuchers in Einklang zu bringen; er nimmt das Pha-
nomen so auf, als handele es sich um ein Wunder. »Jede geniigend fortge-
schrittene Technik ist von Magie nicht zu unterscheiden«, hat einmal der
Science-fiction-Autor Arthur C. Clarke gesagt. Natiirlich ist das Deutsche Mu-
seum der erklarte Feind solchen Wunderglaubens und nutzt die Verbliiffung
des Besuchers, um das Phdanomen naturwissenschaftlich zu erklaren. Doch
auch nach der naturwissenschaftlich prazisen Erklarung wirkt beim Besucher
die paradoxe Wahrnehmung nach. Diese verleiht dem scheinbar Selbstver-
standlichen, der Schwerkraft, den Charakter des AuBBerordentlichen und Pre-
kdren. Dadurch erinnert das Exponat umso kréftiger an diese physikalische
Grundbedingung unserer Existenz und macht sie dem Betrachter bewusst.

189


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
190 Expositum

> DIE DEUTSCHE REICHSKRONE, SCHATZKAMMER WIEN



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Beleg, Beleg des Symbols und Symbol

Die Krone ist nicht nur bildhaft, weil sie ein Exponat ist. Sie ist als Bild {iber-
liefert worden, als konzentrierte, von ihren Urhebern bewusst geschaffene
Darstellung hochmittelalterlichen Herrschaftsverstandnisses. Die Wiener

Schatzkammer zeigt also mit der Krone etwas, das immer schon zeigen sollte.

Vermutlich in den letzten Jahrzehnten des 10. Jahrhunderts wurde sie in
verschiedenen Werkstadtten angefertigt, wobei ein Einfluss byzantinischen
Kunsthandwerks wahrscheinlich ist. Die oktogonale Form des Kronenkdrpers
ist einzigartig und spielt moglicherweise auf den Topos des Himmlischen Je-
rusalems an. Dariiber hinaus war die Zahl Acht ein Symbol fiir die Auferste-
hung Christi und den Anbruch der Endzeit. Die Edelsteinplatten betonten den
priesterlichen Charakter des Kaisertums. Die Krone belegt die Fertigkeit der
Kunsthandwerker im 10. und 11. Jahrhundert, die Giltigkeit bestimmter For-
men und Bilder, aber auch ein Denken, das weltliche und geistliche Herr-
schaft, Reich und Kirche als zusammen gehorig begriff. Als Reichsinsignie
wurde die Krone schon im Mittelalter als besonders bedeutungsreiches Ob-
jekt aufgehoben und gezeigt. Sie ist daher ein Exponat, das seine eigene Ge-
schichte als Exponat bezeugt. Erst 1806, mit dem Untergang des Heiligen
Romischen Reiches deutscher Nation, verlor die Krone ihre kultische Funk-
tion.

Adolf Hitler lief} die Krone 1938 in die Katharinenkirche zu Niirnberg brin-
gen. Dadurch wollte er seine Herrschaft im Glanz des idealisierten, mittelal-
terlichen Reiches erstrahlen lassen. Heute ist die Krone eine der Attraktionen
Wiens. Neben ihre mittelalterlichen Bedeutungen sind moderne Bedeutun-
gen getreten. Die Krone steht fiir die Macht der Tradition, die Kontinuitat der
Geschichte, die Touristenstadt Wien, die Faszination des Werkstoffs Gold und
vieles andere mehr.

191


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
192 Expositum

> DER ZuG DER TIERE, LA GRANDE GALERIE DE
L’EVvoLUTION, PARIS



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Inszenierung iiber Exponate

Beim Zug der Tiere handelt es sich um die zentrale Inszenierung der Grande
Galérie de I’Evolution, der traditionsreichen, auf das 17. Jahrhundert zuriick-
gehenden zoologischen Sammlung der Bourbonen, die 1994 in vollig neuer
Architektur und Gestaltung wiedereroffnet wurde. Die Inszenierung kommt
ganz ohne Kulissen aus; sie entsteht durch Auswahl und Arrangement der
Exponate selbst. Licht- und Audioeffekte dramatisieren die ErschlieBung des
Ausgestellten durch den Besucher. Dicht gedrangt scheinen die Tiere einem
gemeinsamen Ziel zuzulaufen. Auf eine unaufdringliche Weise stellt sich die
Assoziation der Arche Noah ein. Dieser vorwissenschaftliche Topos verbindet
sich mit der Vorstellung vom Zug des Lebens, der die Darwinsche Evolutions-
theorie poetisch illustriert, auch wenn der Fortgang der Evolution gar nicht
dargestellt ist, sondern nur die Vielfalt des Lebendigen gezeigt werden soll.

Die Zusammenballung der Tiere widerspricht dem Verhalten der Tiere in
der Natur. Andererseits wirkt der Zug natdirlich, weil er ein notwendiges Na-
turgeschehen, die Auffaltung des Lebendigen in unzahlige Varianten, in eine
rdumliche Symbolik umsetzt.

193


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
194 Expositum

> §|$0NJAGD IN DEN GREAT PLAINS,
UBERSEE-MUSEUM, BREMEN

Der dramatische Moment

Dieses Grofdiorama halt einen dramatischen Moment fest: Ein berittener In-
dianer halt inne und konzentriert sich, bevor er seine Lanze in die Seite eines
Bisons stoBt. Die bemalten Wénde fiigen die Szene in die Prarielandschaft
ein und verleihen der Szene rdaumliche Tiefe.

Grof3dioramen dieser Art sind vor allem in amerikanischen Natur- und
Vélkerkundemuseen haufig anzutreffen. Ihr besonderer Reiz besteht darin,
dass sie nicht nur das Leben in einer versunkenen Welt veranschaulichen,
sondern auch eine Situation, eben einen dramatischen Moment abbilden. Sie
sind ein Stiick gestellte Wirklichkeit, von dem man annimmt, es sei einer ech-
ten, Vorbild gebenden Situation dhnlich. Die Situation wird quasi eingefroren
und verewigt. Etwas von Natur aus Fliichtiges, sich selbst Vorantreibendes
wird permanent beobachtbar und — indem es dem Blick preisgegeben wird —
auch partiell beherrschbar.

Dafiir wird aber auch ein hoher Preis gezahlt: Die Wirklichkeit wird in das
Format einer Biihne gepresst und dadurch festgestellt. Diese Zeigetechnik ist
dem AufspieBBen von Schmetterlingen nicht undhnlich. Jede Art von Exponat
verlangt nach einer Rahmung von Wirklichkeit, das heit einer geistigen Ein-
grenzung von Wirklichkeit. In diesem Fall fallt der geistige Rahmen mit einem
sichtbaren Rahmen zusammen. Das Bild der Vergangenheit wird tatsdchlich
durch ein Bild vermittelt.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

> SAURIERGELEGE, NATURMUSEUM SENCKENBERG,
FRANKFURT A.M.

Naturgeschichtliches

Streng genommen handelt es sich bei diesen Exponaten nicht um Eier, son-
dern um Steine. Freilich, die Form der Steine ldasst erkennen, dass sie einst
aus zerbrechlichen Eiern hervorgegangen sind. Aber was vor Urzeiten einmal
zerbrechliches Ei war, ist zu festem Stein geworden.

Das zu Stein gewordene Gelege von Dinosaurier-Eiern wurde in China ge-
funden. Man weif} nicht, von welcher Dinosaurierart es stammt. Ohne den
menschlichen Betrachter wadren die steinernen Eier nur Material. Der Natur
war es gleichgiiltig, was sie hervor brachte und was da unter die Erde kam.
Erst der Mensch hat aus versteinerten Spuren eine Geschichte herausgele-
sen. Insofern ist das Exponat ein sehr menschliches Exponat. Es ldsst an
Friedrich Schellings Ausspruch denken, dass die Natur im Menschen die Au-
gen aufschldgt und sich selbst erblickt. Der Mensch ist das Resultat einer na-
tlrlichen Entwicklung. Umgekehrt ist der denkende Mensch aber auch Vor-
aussetzung der Natur, insofern diese Begriff und Vorstellung ist. Dies begreif-
lich zu machen, ist ein besonderes Potenzial naturhistorischer Exponate.

195


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
196 Expositum

> DER RODEO-KREISEL, TECHNORAMA,
WINTERTHUR (SCHWEIZ)

Exponat hinter den Exponaten

Der Besucher kann auf diesem Kreisel wie auf einem Rodeo-Pferd reiten. Er
erfahrt am eigenen Leib die Wirkung dieses Exponates und macht eine para-
doxe Erfahrung: ein toter Gegenstand benimmt sich so, als ware er lebendig,
er scheint bockig und unberechenbar zu sein. Gerade diese paradoxe Erfah-
rung sensibilisiert fiir zwei Bauprinzipien unserer Welt, die Zentrifugalkraft
und die Schwerkraft, welche die eigentlichen, freilich unsichtbaren Exponate
»hinter« dem Rodeo-Kreisel sind. Die Geltung dieser Naturgesetze kann an
ihrem Vollzug demonstriert und begreiflich gemacht werden. Dadurch wer-
den die Grenzen von Ausstellung und Wirklichkeit relativiert. Denn die De-
monstration der Naturgesetze verweist ja nicht auf die Welt auerhalb der
Ausstellung, sondern macht deutlich, dass auch die Ausstellung ein Teil der
Welt ist.

Die intensive korperliche Erfahrung des Besuchers bildet Ankniipfungs-
punkte fiir die Aufnahme von Wissen. Das Selbstverstdndliche der physikali-
schen Krafte wird unselbstverstdndlich und macht dadurch neugierig. In gu-
ten Science Centres wird die Begegnung mit dem Exponat zur persénlichen
und kdérperlichen Erfahrung und schlie3lich auch zum N&hrboden fiir neues
Wissen.

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

> CAMERA VIRTUOSA, ZENTRUM FUR KUNST UND
MEDIENTECHNOLOGIE, KARLSRUHE

Persdnlichkeitsspaltung

Bruno Cohens Medieninstallation ldsst den Besucher fiir sich selbst zum
Fremden werden —zu einem Fremden, mit dem er Experimente macht. Die Er-
scheinung des eigenen Korpers wird in »Echtzeit« auf eine miniaturisierte
Theaterbiihne projiziert. Das gleichfalls miniaturisierte Alter Ego auf der Biih-
ne bewegt sich synchron mit dem Besucher selbst. Dieser kann seine eigene
Reprdsentation durch die Biihne bewegen, indem er sich selbst bewegt, wo-
bei er zundchst nicht merkt, wie er anfangt, in »seiner« Wirklichkeit lacherlich
und deplatziert zu wirken, wahrend er die Steuerung seines Bildes durch die
synthetische Wirklichkeit der Biihne immer besser beherrscht.

Die Installation fiihrt zu einer sehr weit gehenden Integration des Besu-
chers in die synthetische Welt des Ausgestellten. Zum anderen vermittelt sie
eine paradoxe, tendenziell schizoide Erfahrung. Die epische und die dramati-
sche Perspektive fallen zusammen: Man ist nicht nur agierender Teil eines
Ganzen — des Bithnenstiicks —, sondern sieht sich auch als Teil dieses Gan-
zen, was aber voraussetzt, dass man nicht restlos in diesem Ganzen aufge-
gangen ist. Die Tendenz der Hypermedien, die Grenze zwischen Benutzer und
Medium aufzuheben und ihn zu integrieren, wird hier ironisch gebrochen.

197


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
198 Expositum

> SEITE AUS DEM LABORBUCH DES
KLAuS VON KLITZING, DEUTSCHES MUSEUM BONN



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Der glorreiche Augenblick

Die Aufzeichnungen in der aufgeschlagenen Seite des Laborbuches stammen
aus der Nacht vom vierten zum fiinften Februar 1980. In dieser Nacht ent-
deckte Klaus von Klitzing den Quanten-Hall-Effekt, eine spater mit dem No-
belpreis fiir Physik gewiirdigte Leistung. Seine ungewdhnlichen Messergeb-
nisse teilte er der Physikalisch-Technischen Bundesanstalt in Braunschweig
mit. Die Telefonnummer der Anstalt ist auf der Seite vermerkt.

Kaum ein Museumsbesucher wird genau wissen, worum es sich beim
Quanten-Hall-Effekt handelt. Entscheidend ist etwas anderes: Die Seite des
Laborbuchs ist ein materielles Zeugnis, das sehr dicht an der Idee selbst
liegt, die Klaus von Klitzing in der besagten Februarnacht hatte. Sie ist sozu-
sagen vom Feuerschweif der Idee angesengt worden. Auf den ersten Blick ist
die Seite unscheinbar. Unscheinbar zum einen, weil sie fiir den durchschnitt-
lichen Betrachter unentzifferbar und daher bedeutungslos ist, unscheinbar
aber auch, weil sich dhnliche Kritzeleien in jeder Schulkladde finden. Diese
Unscheinbarkeit des Exponates steht in scharfem Kontrast zur Geburt der
nobelpreisgekronten Idee, die es bezeugt. Es ist gerade das Understatement
des Exponates, das seinen Reiz ausmacht —auch fiir Nichtphysiker.

199


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
200 Expositum

> FLUR DER AUSSTELLUNG »Kosmos IM KOPF,
DEUTSCHES HYGIENE-MUSEUM, DRESDEN

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

Inszenierung als gestellte Wirklichkeit

Der Besucher betritt die Ausstellung, ohne es zu merken. Er befindet sich in
einem lang gestreckten Gang mit Biirotiiren, gewissermafien in einer Biiro-
kratenschlucht. An der Decke des Ganges ist eine Reihe von neutralen, sehr
preiswerten Lampen aufgehdngt, wie sie in deutschen Behdrdenfluren nicht
uniiblich sind. Die letzte Lampe fallt durch ihr schwaches, rétliches Licht auf,
was vom unbedarften Besucher zunachst fiir einen technischen Defekt gehal-
ten wird.

Erst die ausstellungsinternen Texte neben den Biirotiiren lassen begrei-
fen, dass man sich schon mitten in der Ausstellung befindet. Und erst jetzt
hat man die Chance, zu erkennen, dass die schwach leuchtende Lampe an
der Flurdecke kein technischer Defekt, sondern Teil einer Inszenierung ist.
Das Gehirn des Besuchers ist gefoppt worden, womit ein zentrales Thema der
Ausstellung, die wirklichkeitskonstituierende Funktion des Gehirns und seine
daraus resultierende Tduschbarkeit, nicht nur angesprochen, sondern de-
monstriert worden ist. Der Flur ist die Wiederaufnahme einer uralten Meta-
pher, des Gehirns als Haus mit vielen Zimmern. Hat der Besucher dies begrif-
fen, so wird der Besuch der Ausstellung zu einem dramatischen Erlebnis. Die
Zimmer stehen fur verschiedene Funktionsbereiche des Gehirns, und der Be-
sucher wird selbst zum Gedanken, der die verschiedenen Hirnareale durch-
zuckt.

20I


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALEXANDER KLEIN
202 Expositum

-> »LANDSCHAFTSZIMMER« IM BUDDENBROOKHAUS,
LUBECK

Die Wirklichkeit des Fiktiven

Das »Landschaftszimmer« ist ein zentraler Schauplatz in Thomas Manns Ro-
man »Die Buddenbrooks«. Der Ausstellungsraum ist eine dreidimensionale
Illustration des Romans. Er stellt eine Auslagerung der fiktionalen Welt des
Romans in das Museum dar, wodurch er die Grenzen zwischen Realitdt und
literarischer Wirklichkeit zum Verschwimmen bringt. Der Besucher kdnnte
den Eindruck haben, der Roman sei fiir ihn begehbar geworden, so als wiir-
den jeden Augenblick Thomas, Christian und Toni Buddenbrook in das Land-
schaftszimmer, dem er nun selbst angehort, eintreten.

An den Raumelementen des Landschaftszimmers sind Hinweise auf Sei-
tenzahlen angebracht, die es erlauben, die entsprechende Beschreibung im
Roman nachzulesen. Dieser steht den Besuchern in Handexemplaren zur Ver-
fligung. Frither oder spdter wandert der Blick des Besuchers zwischen den
einzelnen Elementen der Inszenierung und den Romanpassagen hin und her.
Man erkennt die Landschaften auf den Tapeten, »ldyllen im Geschmack des
18. Jahrhunderts, mit fréhlichen Winzern, emsigen Ackersleuten, nett beban-
derten Schéferinnen, die reinliche Ldmmer am Rande spiegelnden Wassers



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- EXPOSITUM - bebilderter Anhang

im Schof3e hielten oder sich mit zértlichen Schéfern kiissten«, ferner den
»zerbrechlichen Luxussekretar«.

Allerdings sind viele M&bel mit Tiichern verhiillt. Diese Manahme ist Teil
der Inszenierung — was natiirlich auch den praktischen Vorteil hat, dass der
Besucher die unsichtbaren Elemente des Zimmers nicht mit den Beschrei-
bungen des Romans vergleichen kann. Das Zimmer wird in einer bestimmten
Situation dargestellt: kurz bevor die Familie Buddenbrook endgiiltig die
MengstraBe verldsst.

Es zeigt sich, dass die Ausstellungsmacher sehr viel improvisieren muss-
ten, um die Vorstellung »Landschaftszimmer« zu versinnlichen. Der gestalte-
rische, an Christo denken lassende Kunstgriff, das Ausgestellte zu verhiillen,
versinnbildlicht das subjektive Auffiillen der Realitatsliicken des Wahrge-
nommenen, das Gegenstdnde entstehen ldsst.

203


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> LITERATUR

Arendt, Hannah: Vita activa oder: Vom tdtigen Leben. Miinchen 1981

Assmann, Aleida: Erinnerungsraume. Formen und Wandlungen des kulturel-
len Gedachtnisses. Miinchen 1999

Assmann, Jan: Agypten. Eine Sinngeschichte. Frankfurt a.M. 1999

Bann, Stephen: Historical Text and Historical Object. The Poetics of the Mu-
sée de Cluny. In: History and Theory XVII (1978), S. 251-266

Ders.: Das ironische Museum. In: Jorn Riisen, Wolfgang Ernst und Heinrich
Theodor Griitter (Hg.): Geschichte sehen. Beitrdge zur Asthetik histori-
scher Museen. Pfaffenweiler 1988, S. 63-68

Baratay, Eric und Elisabeth Hardouin-Fougier: Zoo. Von der Menagerie zum
Tierpark. Berlin 2000

Baudrillard, Jean: Agonie des Realen. Berlin 1978

Ders.: Das System der Dinge. Uber unser Verhiltnis zu den alltidglichen
Gegenstanden. Frankfurt a.M. 1991

Ders.: lllusion, Desillusion, Asthetik. In: Stephan Iglhaut, Florian Rétzer und
Elisabeth Schweeger: Illusion und Simulation. Begegnung mit der Reali-
tat. Ostfildern 1995, S. 90-101

Baumunk, Bodo-Michael: Geburtszange und Flohfalle neben den Werken
Kants. In: Berliner Zeitung Nummer 121, 26./27. Mai 2001, S. 6-7

Beier, Rosmarie: Geschichtskultur in der Zweiten Moderne. Eine Einfiihrung.
In: Dies. (Hg.): Geschichtskultur in der Zweiten Moderne. Frankfurt/New
York 2000, S. 11-25

Dies.: Post-national, trans-national, global? Zu Gegenwart und Perspektiven
historischer Museen. In: Hans-Martin Hinz (Hg.): Das Museum als Global
Village. Versuch einer Standortbestimmung am Beginn des 21. Jahrhun-
derts. Frankfurt a.M. 2001, S. 43-63

Bender, John und David E. Wellbery: Chronotypes. The Construction of Time.
Stanford 1991

Benjamin, Walter: Jahrmarkt des Essens. In: Ders. Gesammelte Schriften.
Frankfurt a.M. 1980, Bd. 11, S. 527-532

Ders.: Bekrdnzter Eingang. Zur Ausstellung »Gesunde Nerven« im Gesund-
heitszentrum Kreuzberg. In: Ders.: Ges. Schriften, Bd. 4/1, Frankfurt a.M.
1972, S.557-561

Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Produzierbarkeit. In:
Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.
Frankfurt a.M. 1996, S. 7-44

Bennett, Tony: The Birth of the Museum. History, theory, politics. London/
New York 1997

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Berger, John: Ways of Seeing. London 1972

Boesch, Ernst E.: Das Magische und das Schone. Zur Symbolik von Objekten
und Handlungen. Stuttgart 1983

Boockmann, Hartmut: Stadt im Wandel. Ausstellungsrezension. In: Kunst-
chronik 39 (1986) S. 1-11

Borries, Bodo von: Prdsentation und Rezeption von Geschichte im Museum.
In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 1997 (48), S. 337-343

Bradburne, James M.: Interaction in the museum. Observing Supporting
Learning. Amsterdam 2000

Bredekamp, Horst: Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die Geschichte
der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstgeschichte. Berlin 1993

Ders.: Leibniz’ Theater der Natur und Kunst. In: Horst Bredekamp, Jochen
Briining und Cornelia Weber: Theater der Natur und Kunst. Wunderkam-
mern des Wissens. Berlin 2000, S. 13-19

Brendel, Alfred: Nachdenken tiber Musik. Miinchen/Ziirich 1979

Cameron, Duncan F.: Problems in the language of museum interpretation. In:
The museum in the service of man: Today and tomorrow. The papers from
the Ninth General Conference of ICOM. Oxford 1972, S. 89-99

Chadbourne, Christopher: A tool for storytelling. In: Museum News 70/2
(1991) S. 39-42

Concik, Hubert und Helmuth Schneider: Der Neue Pauly. Enzyklopddie der
Antike. Stuttgart/Weimar 2000, Bd. 8

Csiszentmihalyi, Mihaly und Eugene Rochberg-Halton: Der Sinn der Dinge.
Das Selbst und die Symbole des Wohnbereichs. Miinchen und Weinheim
1989

Dagognet, Francois: Quel musée demain? In: Jacques Heinard und Roland
Kaehr: Temps Perdus Temps Retrouvé. Neuchatel 1985, S. 99-109

Dech, Uwe Christian: Sehenlernen im Museum. Ein Konzept zur Wahrneh-
mung und Prédsentation von Exponaten. Bielefeld 2003

Desvallées, André: Konvergenzen und Divergenzen am Ursprung der franzo-
sischen Museen. In: Gottfried Fliedl: Die Erfindung des Museums. Anfan-
ge der biirgerlichen Museumsidee in der Franzdsischen Revolution. Wien
1996, S. 65-130

Eco, Umberto: Das Foucaultsche Pendel. Miinchen/Wien 1989

Ders.: Die Grenzen der Interpretation. Miinchen 1995

Engelke, Lutz: Die Zukunft hat keine Bilder. In: Museumskunde 66 (1/2001),
S.37-42

Engell, Lorenz: Von Goethes Gartenhaus zu McGoethe. In: Die klassische Ko-
pie. Goethes zweites Gartenhaus im Park an der Ilm, Weimar vom
12.03.-31-10.1999, Vernissage Nr 5/1999, S. 14-21

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Literatur

Ernst, Wolfgang: Geschichte, Theorie, Museum. In: Gottfried Fliedl, Roswitha
Muttenthaler und Herbert Posch (Hg.): Erzdhlen, Erinnern, Veranschauli-
chen. Theoretisches zur Museums- und Ausstellungskommunikation.
Klosterneuburg 1992, S. 7-40

Fédida, Pierre: Die Reliquie und die Trauerarbeit. In: H.). Pontalis (Hg.): Ob-
jekte des Fetischismus. Frankfurt 1972

Fehr, Michael: Aufkldarung oder Verkldrung. In: Jérn Riisen, Wolfgang Ernst
und Heinrich Theodor Griitter (Hg.): Geschichte sehen. Beitridge zur As-
thetik historischer Museen. Pfaffenweiler 1988, S. 110-122

Ders.: Miillhalde oder Museum: Endstationen in der Industriegesellschaft. In:
Michael Fehr und Stefan Grohé (Hg.): Geschichte — Bild — Museum. Zur
Darstellung von Geschichte im Museum. Kéln 1989, S. 182-196

Ders.: Das Museum als Ort des Vergessens. In: Wolfgang Zacharias (Hg.):
Zeitphanomen Musealisierung. Das Verschwinden der Gegenwart und die
Konstruktion der Erinnerung. Essen 1990, S. 220-223

Ders.: Understanding Museums. Ein Vorschlag: Das Museum als autopoieti-
sches System. In: Michael Fehr, Clemens Kriimmel und Markus Muller
(Hg.): Platons Hohle. Das Museum und die elektronischen Medien. Kdln
1995, S. 11-20

Ders.: Das Museum als Ort der Beobachtung Zweiter Ordnung. In: Rosmarie
Beier (Hg.): Geschichtskultur in der Zweiten Moderne. Frankfurt a.M.
2000, S. 149-165

Fliedl, Gottfried: Ausstellungen als populistisches Massenmedium. In: Asthe-
tik und Kommunikation 18 (1987), Heft 67/68, S. 47-53

Ders.: Objekte des Ubergangs — Das Museum als soziales Gedéchtnis. In:
Thomas Dominik Meier und Hans Rudolf Reust: Medium Museum. Kom-
munikation und Vermittlung in Museen fiir Kunst und Geschichte. Bern/
Stuttgart/Wien 2000, S. 33-48

Flohl, Rainer: Staunen statt urteilen. In: FAZ vom 29.05.1998

Flusser, Vilém: Krise der Linearitdt. Bern 1988

Foerster, Heinz von: Epistemologie der Kommunikation. In: Ders.: Wissen und
Gewissen. Frankfurt a.M. 1993, S. 269-281

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwis-
senschaften. Frankfurt a.M. 1994

Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beitrdge zum Verstehen kultureller
Systeme. Frankfurt a.M. 1997

Gehlen, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt.
Frankfurt am Main 1993, S.199

Giedion, Siegfried: Raum, Zeit, Architektur. Die Entstehung einer neuen Tradi-
tion. Ravensburg 1965

~am 2:59:01.

207


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Goodman, Nelson: Das Ende des Museums? In: Ders.: Vom Denken und an-
deren Dingen. Frankfurt a.M. 1987, S. 248-265

Graf, Bernhard: Ansdtze der Kunstbetrachtung am Beispiel der Deutschen
Reichskrone. In: Hildegard Vieregg, Marie-Louise Schmeer-Sturm, Jutta
Thinesse-Demel und Kurt Ulbricht: Museumspéadagogik in neuer Sicht.
Erwachsenenbildung im Museum. Hohengehren 1994 Bd. |, S. 166-184

Grasskamp, Walter: Museumsgriinder und Museumsstiirmer. Zur Sozialge-
schichte des Kunstmuseums. Miinchen 1981

Groth, Andreas: Vorrede — das Objekt als Symbol. In: Ders. (Hg.): Macrocos-
mos in Microcosmo: die Welt der Stube. Zur Geschichte des Sammelns
1400 bis 1800. Opladen 1994, S. 11-16

Groys, Boris: Logik der Sammlung. Am Ende des musealen Zeitalters. Wien
1997

Grutter, Heinrich Theodor: Zur Theorie historischer Museen und Ausstellun-
gen. In: Horst Walter Blanke, Friedrich Jaeger und Thomas Sandkiihler:
Dimensionen der Historik. Geschichtstheorie, Wissenschaftsgeschichte
und Geschichtskultur heute. K6ln/Weimar/Wien 1998, S. 179-193

Hauser, Andrea: Staunen — Lernen — Erleben. Bedeutungsebenen gesammel-
ter Objekte und ihrer Prasentation im Wandel. In: Gisela Ecker, Martina
Stange und Ulrike Vedder (Hg.): Sammeln — Ausstellen — Wegwerfen. Ko-
nigstein 2001 (Kulturwissenschaftliche Gender Studies Bd. 2), S. 31-48

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Jenaer Rechtsphilosophie. Vorlesung von
1805/06. In: Gerhard Gohler (Hg.): Frithe politische Systeme. Frankfurt
a.M./Berlin/Wien 1974, S. 201-335

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes. Stuttgart 1960

Ders.: Sein und Zeit. Tiilbingen 1979

Hein, Hilde: Naturwissenschaft, Kunst und Wahrnehmung. Der neue Muse-
umstyp aus San Francisco. Stuttgart 1993

Heinisch, Severin: Objekt und Struktur — Uber die Ausstellung als einen Ort
der Sprache. In: Jorn Riisen, Wolfgang Ernst und Heinrich Theodor Griitter
(Hg.): Geschichte sehen. Beitrége zur Asthetik historischer Museen. Pfaf-
fenweiler 1988, S. 82-87

Hochreiter, Walter: Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozialgeschichte
deutscher Museen 1800 — 1914. Darmstadt 1994

Hoffmann, Detlef: Drei Jahrzehnte Museumsentwicklung in der Bundesrepu-
blik — Trends, Strukturen, Perspektiven. In: Alfons W. Biermann (Hg.):
Vom Elfenbeinturm zur FuRgangerzone. Drei Jahrzehnte deutsche Muse-
umsentwicklung. Versuch einer Bilanz und Standortbestimmung. Opla-
den 1996

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Literatur 209

Ders.: Authentische Erinnerungsorte oder: Von der Sehnsucht nach Echtheit
und Erlebnis. In: Hans-Rudolf Meier und Marion Wohlleben: Bauten und
Orte als Trdager von Erinnerung. Die Erinnerungsdebatte und die Denk-
malpflege. Ziirich 2000, S. 31-45

Homolle, Théophile: Donarium. In: Chr. Daremberg und Edm. Salio: Diction-
naire des antiquités grecques et romaines. Bd. Il, 1. Teil, Paris 1892, S.
363-382

Huber, Hans Dieter: Leerstelle, Unschdrfe und Medium. In: Stephan Berg, Re-
né Hirner und Bernd Schulz (Hg.): Unscharferelation. Fotografie als Di-
mension der Malerei. Ostfildern-Rult 2000, S. 84-87

Hudson, Kenneth: Museums for the 198oies. A Survey of Trends. Paris/Lon-
don 1977

Hiinnekens, Annette: Expanded Museum. Kulturelle Erinnerung und virtuelle
Realitdten. Bielefeld 2002

Huther, Jiirgen: Das Museum als Medienverbund. In: Hildegard Vieregg, Ma-
rie-Louise Schmeer-Sturm, Jutta Thinesse-Demel und Kurt Ulbricht: Mu-
seumspadagogik in neuer Sicht. Erwachsenenbildung im Museum. Ho-
hengehren 1994, Bd. |, S. 60-71

Huizinga, Johan: Herbst des Mittelalters. Stuttgart 1969

lligen, Volker und Dirk Schindelbeck: Jagd auf den Sarotti-Mohr. Von der Lei-
denschaft des Sammelns. Frankfurt a.M. 1997

Impey, Oliver und Arthur Macgregor: The Origins of Museums. The Cabinet of
Curiosities in Sixteenth- and Seventeenth-Century Europe. London 2001

JauB, Hans Robert: Spur und Aura (Bemerkungen zu Walter Benjamins »Pas-
sagen-Werk«). In: H. Pfeiffer, H.R. Jau und F. Gaillard: Art social und art
industrial. Funktionen der Kunst im Zeitalter des Industrialismus. Miin-
chen 1987, S. 19-47

Jeudy, Henry Pierre: Die Welt als Museum. Berlin 1987

Jordanova, Ludmilla: Objects of Knowledge: A Historical perspective on Mu-
seums. In: Vergo. New Museology (1989), S. 22-40

Jutte, Robert: Die Entdeckung des »inneren« Menschen 1500 - 1800. In: Ri-
chard van Diilmen: Erfindung des Menschen. Schopfungstrdume und
Korperbilder 1500 — 2000. Wien/Kdln/Weimar 1998, S. 241-258

Kivelitz, Christoph: Die Propagandaausstellung in europdischen Diktaturen.
Konfrontation und Vergleich: Nationalsozialismus in Deutschland, Fa-
schismus in Italien und die UdSSR der Stalinzeit. Bochum 1999

Klemm, Friedrich: Geschichte der naturwissenschaftlichen und technischen
Museen. Miinchen 1973

Kostering, Susanne: Natur zum Anschauen. Das Naturkundemuseum des

Deutschen Kaiserreichs 1871-1914. K6ln/Weimar/Wien 2003



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2I0

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Korff, Gottfried und Martin Roth (Hg.): Das historische Museum. Labor,
Schaubiihne, Identitdtsfabrik. Paris 1990, Einleitung

Korff, Gottfried: Museumsreisen (1991). In: Martina Eberspacher, Gudrun
Marlene Konig und Bernhard Tschofen (Hg.): Museumsdinge. Deponieren
— Exponieren. Kéln/Weimar/Wien 2002, S. 3-11

Ders.: Die »Ecomusées« in Frankreich — eine neue Art, die Alltagsgeschichte
einzuholen. In: Die Zukunft beginnt in der Vergangenheit. Museumsge-
schichte und Geschichtsmuseum. Herausgegeben von Mitarbeitern des
Historischen Museums Frankfurt. Frankfurt a.M. 1982, S. 78-88

Ders.: Objekt und Information im Widerstreit. In: Museumskunde Bd. 49, Heft
2 (1984), S. 83-93

Ders.: Aporien der Musealisierung. In: Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdno-
men Musealisierung: das Verschwinden der Gegenwart und die Rekon-
struktion der Erinnerung. Essen 1990, S. 57-72

Ders.: Notizen zur Dingbedeutsamkeit. In: 13 Dinge. Form. Funktion. Bedeu-
tung. Stuttgart 1992

Ders.: Zur Eigenart der Museumsdinge (1992). In: Martina Eberspacher, Gud-
run Marlene Kdnig und Bernhard Tschofen: Museumsdinge. Deponieren —
Exponieren. K6ln/Weimar/Wien 2002, S. 140-145

Ders.: Die Eigenart der Museumsdinge. Zur Materialitdt und Medialitdt des
Museums. In: Kirsten Fast (Hg.): Handbuch der museumspédagogischen
Ansatze. Opladen 1993, S. 17-28

Ders.: Zielpunkt: Neue Prachtigkeit? Notizen zur Geschichte kulturhistori-
scher Ausstellungen in der »alten« Bundesrepublik. In: Adolf W. Bier-
mann: Vom Elfenbeinturm zur Fu3gdangerzone: Drei Jahrzehnte deutsche
Museumsentwicklung. Versuch einer Bilanz und Standortbestimmung.
Opladen 1996, S. 53-84

Ders.: Speicher und/oder Generator. Zum Verhaltnis von Deponieren und Ex-
ponieren im Museum. In: Moritz Csaky und Peter Stadel (Hg.): Speicher
des Geddachtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive. Teil I: Absage an und
Wiederherstellung von Vergangenheit. Kompensation von Geschichtsver-
lust. Wien 2000

Ders.: Das Popularisierungsdilemma. In: Museumskunde 66 1/2001, S. 13-29

Ders: Staging Science. In: Museumskunde 2/2003, S. 67-72

Krdmer, Sybille: Vom Trugbild zum Topos. Uber fiktive Realitéten. In: Stefan
Iglhaut, Florian R6tzer und Elisabeth Schweeger (Hg.): lllusion und Simu-
lation — Begegnung mit der Realitat. Ostfildern 1995, S. 130-137

Kretschmer, Winfried: Geschichte der Weltausstellungen. Frankfurt/New York
1999

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Literatur 211

Kruse, Peter und Michael Stadler: Wirklichkeit. In: J6rg Sandkiihler, Arnim
Regenbogen u.a.: Europdische Enzyklopddie zu Philosophie und Wissen-
schaften. Hamburg 1990, S.892-903

Lange, Kurt und Max Hirmer: Agypten. Architektur, Plastik, Malerei in drei
Jahrtausenden. Miinchen 1985

Lepenies, Annette (Hg.): Alt & Jung. Das Abenteuer der Generationen. Basel/
Frankfurt a.M. 1997

Dies.: Wissen vermitteln im Museum. K6ln/Weimar/Wien 2003. (Schriften
des Deutschen Hygiene-Museums Dresden Bd. 1)

Lethen, Helmut: Versionen des Authentischen: Sechs Gemeinpldtze. In:
Hartmut Bohme und Klaus R. Scherpe (Hg.): Literatur und Kulturwissen-
schaften. Positionen, Theorien, Modelle. Reinbek bei Hamburg 1996, S.
205-231

Lévi-Strauss, Claude: Strukturale Anthropologie. Frankfurt a.M. 1967

Liebich, Heimo: Konzept fiir ein Miinchner Kinder- und Jugendmuseum. In:
Kirsten Fast (Hg.): Handbuch museumspddagogischer Ansdtze. Opladen
1995. (Berliner Schriften zur Museumskunde Bd. 9) S. 145-165

Locke, John: An essay concerning human understanding. Oxford 1975, Bd. I1/1

Liibbe, Hermann: Die Aufdringlichkeit der Geschichte. Graz/Wien 1989

Ders.: Zeit-Verhiltnisse. Uber die verdnderte Gegenwart von Zukunft und
Vergangenheit. In: Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdnomen Musealisie-
rung. Das Verschwinden der Gegenwart und die Konstruktion der Erinne-
rung. Essen 1990, S. 40-49

Lihrs, Otto: Vom Schauen und Anfassen. Technische Museen und ihr Wan-
del. In: Kultur & Technik 3/1992, S. 49-53

Macdonald, Sharon: Theorizing museums: an introduction. In: Dies. und Gor-
don Fyfe: Theorizing Museums. Representing identity and diversity in a
changing world. Oxford und Cambridge 1996, S. 1-18

Mai, Ekkehard: Expositionen. Geschichte und Kritik des Ausstellungswesens.
Miinchen/Berlin 1986

Malraux, André: Das imagindre Museum. Frankfurt a.M./New York 1987

Maroevig, Ivo: Introduction to Museology. The European Approach. Miinchen
1998

Ders.: Die Museumsausstellung als museologische Herausforderung. In: Mu-
seum Aktuell 83, August 2002, S. 3521-3526

Marquard, Odo: Wegwerfgesellschaft und Bewahrungskultur. In: Andreas
Groth (Hg.): Macrocosmos in Microcosmo: die Welt der Stube. Zur Ge-
schichte des Sammelns 1400 bis 1800. Opladen 1994, S. 909-918

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Materialien aus dem Institut fiir Museumskunde. Statistische Gesamterhe-
bung an den Museen der Bundesrepublik Deutschland fiir das Jahr 2000.
Heft 54. Berlin 2001

Materialien aus dem Institut fiir Museumskunde. Statistische Gesamterhe-
bung an den Museen der Bundesrepublik Deutschland fiir das Jahr 2000.
Heft 55. Berlin 2002

Mitchell, Timothy: Colonizing Egypt. Cambridge 1988

Montanari, Massimo: Der Hunger und der Uberfluss. Kulturgeschichte der Er-
ndhrung in Europa. Miinchen 1993

Mounin, George: Semiotic Praxis: Studies in Pertinence and in the Means of
Expression and Communication. New York 1985

Miiller-Dohm, Stephan und Klaus Neumann-Braun: Kulturinszenierungen —
Einleitende Betrachtungen iiber die Medien kultureller Sinnvermittlung.
In: Dies. (Hg.): Kulturinszenierungen. Frankfurt a.M. 1995, S. 9-23

Miller-Straten, Christian: Ist Geschichte musealisierbar? In: Museum aktuell.
Dezember 2001, Nr. 75, S. 3117-3121

Muensterberger, Werner: Sammeln. Eine unbandige Leidenschaft. Psycholo-
gische Perspektiven. Berlin 1995

Muttenthaler, Roswitha: »Kultur ist deshalb 6ffentlich, weil Bedeutung etwas
offentliches ist«. Referat im Rahmen der Enquete Aufgaben und Ziele
stddtischer Museen im 21. Jahrhundert zum Historischen Museum der
Stadt Wien, 10.04.2002. Im Internet unter: http://www.univie.ac.at/
ittroec/museologie/lesezimmer/Historisches_Museum_Wien.html

Ogden, Charles K. und Ivor A. Richards: The Meaning of Meaning. London
1969

Offe, Sabine: Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jiidische Museen
in Deutschland und Osterreich. Berlin/Wien 2000

Orzessek, Arno: Das Ding kehrt zuriick. In: Stiddeutsche Zeitung vom 11. Juli
2003

Paatsch, Ulrich: Konzept Inszenierung. Inszenierte Ausstellungen — ein neuer
Zugang fiir Bildung im Museum? Ein Leitfaden. Heidelberg 1990

Pauser, Wolfgang: Guten Morgen, du Schone. Die Presse, 7./8. September,
1991

Pearce, Susan S. (Hg.): Objects as meaning, or narrating the past. In: Dies.:
Objects of Knowledge. London 1990, S. 125-140

Dies.: Collecting as medium and message. In: Eilean Hooper-Greenhill: Mu-
seum, Media, Message. New York 1995, S. 15-23

Dies.: On Collecting. An Investigation into Collecting in the European Tradi-
tion. London/New York 1999

Pelz, Heidrun: Linguistik fiir Anfanger. Hamburg 1979



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Literatur

Plessen, Marie-Louise von: Duell der Sinne und der Dinge. Das Autorenmu-
seum. In: Gottfried Korff und Martin Roth: Das historische Museum. La-
bor, Schaubiihne, Identitatsfabrik. Frankfurt a.M./New York/Paris 1990,
S. 179-186

Plessner, Helmuth: Mit anderen Augen (1953). In: Ders.: Gesammelte Werke.
Bd. VIII. Frankfurt a.M. 1983, S. 88-104

Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Berlin 1988

Ders.: Museum und kulturelles Erbe. In: Gottfried Korff und Martin Roth (Hg.):
Das historische Museum. Labor, Schaubiihne, Identitédtsfabrik. Frankfurt
am Main/New York 1990 S. 41-65

Prosler, Martin: Museums and Globalization. In: Sharon Macdonald und Gor-
don Fyfe (Hg.): Theorizing Museums. Oxford/Cambridge 1996, S. 21-44

Ritter, Joachim: Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Ge-
sellschaft. In: Ders.: Subjektivitdat. 6 Aufsdtze. Frankfurt a.M. 1974, S.
105-140

Rémer, Stefan: Kiinstlerische Strategien des Fake. Kritik von Original und Fal-
schung. Kéln 2001

Roth, Martin: Heimatmuseum. Zur Geschichte einer deutschen Institution.
Berlin 1990 (Berliner Schriften zur Museumskunde Bd. 7)

Ders.: Scenographie. Zur Entstehung von neuen Bildwelten im Themenpark
der EXPO2000. In: Museumskunde 66 (1), S. 25-32

Riisen, Jérn: Was ist Geschichtskultur? Uberlegungen zu einer neuen Art,
tiber Geschichte nachzudenken. In: Klaus FiiBmann, Heinrich Theodor
Griitter und J6rn Riisen (Hg.): Historische Faszination. Geschichtskultur
heute. K6In/Weimar/Wien 1994, S. 3-26

Rumpf, Horst: Die Gebarde der Besichtigung. In: Land Karnten-Kulturreferat
(Hg.): Die Briicke. Karntner Kulturzeitschrift. Sonderbeilage. 4 (1988)

Schérer, Martin R.: 700 Jahre auf dem Tisch. Oder: Die 7 ausgestellten Aus-
stellungen. Vevey 1992

Ders.: Objekt-Geschichten — Histoire des Objets. Vevey 1995

Scheiner, Tereza Christina: The Ontological Bases of the Museum and of Mu-
seology. In: Hildegard K. Vieregg (Hg.): Museology and Philosophy. Miin-
chen 1999, (ICOFOM Study Series - ISS 31), S. 103-173

Schlaffer, Heinz: Die kurze Geschichte der deutschen Literatur. Miinchen/
Wien 2002

Schlosser, Julius von: Die Kunst- und Wunderkammern der Spédtrenaissance.
Ein Beitrag zu Geschichte des Sammelwesens. Braunschweig 1978 (Erst-
ausgabe 1908)

Schloz, Thomas: Die Geste des Sammelns. Eine Fundamentalspekulation —
Umgriff, Anthropologie, Etymographie, Entlass. Stuttgart 2000

~am 2:59:01.

213


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Schneede, Uwe M. (Hg.): Museum 2000 — Erlebnispark oder Bildungsstitte.
K6ln 2000

Schneider, Lambert und Christoph Hocker: Die Akropolis von Athen. Antikes
Heiligtum und modernes Reiseziel. Kéln 1990

Schober, Anna: Montierte Geschichten. Programmatisch inszenierte histori-
sche Ausstellungen. Wien 1994 (Veroffentlichungen des Ludwig-Boltz-
mann-Institutes fiir Geschichte der Gesellschaftswissenschaften Bd. 24)

Schulin, Ernst: Absage an und Wiederherstellung von Vergangenheit. In: Mo-
ritz Csaky und Peter Stachel (Hg.): Speicher des Gedachtnisses: Biblio-
theken, Museen, Archive. Teil 1: Absage an und Wiederherstellung von
Vergangenheit. Kompensation von Geschichtsverlust. Wien 2000

Schulte, Sabine: Das Deutsche Hygiene-Museum in Dresden von Wilhelm
Kreis: Biographie eines Museums der Weimarer Republik. Bonn 2001

Settgast, Jirgen (Hg.): Tutanchamun. Mainz 1980

Siepmann, Eckhard: Rdume gegen die Beschleunigung. Zu einer Poetik des
Museums (1995). http://www.werkbundarchiv-berlin.de/poetik1.html

Simonyi, Charles: Fliegender Teppich. Die Welt nach der Revolution der Sin-
ne. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 18.09.2000

Sloterdijk, Peter: Museum. Schule des Befremdens. FAZ-Magazin vom
17.03.1989, S. 55-66

Sombart, Werner: Die Ausstellung. In: Morgen. Wochenschrift fiir deutsche
Kultur. 28.02.1908

Sommer, Andreas Urs, Dagmar Winter und Miguel Skirl: Die Hortung. Eine
Philosophie des Sammelns. Diisseldorf 2000

Sommer, Manfred: Sammeln. Ein philosophischer Versuch. Frankfurt a.M.
1999

Stiftung Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland (Hg.): Tatig-
keitsbericht 2001-2002. Freiburg i. Br. 2003

Stransky, Zbynék: The language of exhibtions. In: Sofka 1991, S. 129-133

Sturm, Eva: Konservierte Welt. Museum und Musealisierung. Berlin 1991

Szeemann, Harald: Museum der Obsessionen. Berlin 1981

te Heesen, Anke: Das Naturalienkabinett und sein Behiltnis. Uberlegungen
zu einem Mobel im 18. Jahrhundert. In: Max-Planck-Institut fiir Wissen-
schaftsgeschichte. Preprint 50: Sammeln in der Frilhen Neuzeit. 1996, S.
29-56

Thimm, Katja: Pleitegeier Archaeopteryx. In: Der Spiegel. Nr. 44/28.10.2002,
S.172-175

Thompson, Michael: Theorie des Abfalls. Stuttgart 1982

~am 2:59:01.


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- Literatur

Treinen, Heiner: Strukturelle Konstanten in der Entwicklung des Museums-
wesens. In: Wolfgang Zacharias (Hg.): Zeitphdnomen Musealisierung.
Das Verschwinden der Gegenwart und die Konstruktion der Erinnerung.
Essen 1990, S. 151-166

Ders.: Ausstellungen und Kommunikationstheorie. In: Annette Noschka-Roos
und Petra Rosgen: Museums-Fragen. Museen und ihre Besucher. Heraus-
forderungen in der Zukunft. Internationales Symposion vom 22. bis 24.
November 1995 im Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutsch-
land. Berlin 1996, S. 60-72

Tudjman, Miroslav: Struktura kulturne informacije (The Structure of Cultural
Information). Zagreb 1983

Vandersleyen, Claude: Grabstatue. In: Lexikon der Agyptologie. Wiesbaden
1977 Bd. Il, S. 868-869

van Mensch, Peter: The characteristics of exhibitions. In: Museum aktuell 92
(2003), S. 3980-3985

Vieregg, Hildegard: Fiirstliche Wunderkammern und frithe Museen — Konzep-
tion und paddagogische Dimension. In: Hildegard Vieregg, Marie-Louise
Schmeer-Sturm, Jutta Thinesse-Demel, Kurt Ulbricht: Museumspddagogik
in neuer Sicht. Erwachsenenbildung im Museum. Hohengehren 1994,
Bd. 1, S. 6-31

Waidacher, Friedrich: Handbuch der Allgemeinen Museologie. Wien/Kdln/
Weimar 1993

Waldenfels, Bernhard: Der herausgeforderte Blick. Zur Orts- und Zeitbestim-
mung des Museums. In: Ders.: Der Stachel des Fremden. Frankfurt a.M.
1991, S. 225-242

Weber-Felber, Ulrike: Die Weltausstellungen des 19. Jahrhunderts — Medium
biirgerlicher Weltsicht. In: Margarete Erber-Groif3, Severin Heinisch, Hu-
bert C. Ehalt und Helmut Konrad (Hg.): Kult und Kultur des Ausstellens.
Beitrdge zur Praxis, Theorie und Didaktik des Museums. Wien 1992, S.
90-102

Weibel, Peter: Digitale Doubles. In: Stefan Iglhaut, Florian Rotzer und Elisa-
beth Schweeger: Illusion und Simulation. Begegnung mit der Realitat.
Ostfildern 1995, S. 192-207

Wirtz, Rainer: Strukturwandel oder Strukturbruch? Prozesse der Ent-Industri-
alisierung. In: Ders. (Hg.): Industrialisierung — Ent-Industrialisierung —
Musealisierung? Kéln 1998, S. 10-25

Wédrner, Martin: Vergniligung und Belehrung. Volkskultur auf den Weltaus-
stellungen 1851-1900. New York/Miinchen/Berlin 1999

~am 2:59:01.

215


https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

ALEXANDER KLEIN
Expositum

Wohlfromm, Anja: Museum als Medium. Neue Medien in Museen. Uberle-
gungen zu Strategien kultureller Reprdsentation und ihrer Beeinflussung
durch digitale Medien. Kéln 2002

Wyss, Beat: Das Museum, oder die Riickverzauberung entzauberter Dinge.
In: Museumskunde 63, 2/1998, S. 74-83

Zacharias, Wolfgang: Zur Einfiihrung. Zeitphdnomen Musealisierung. In:
Ders. (Hg.): Zeitphdanomen Musealisierung. Das Verschwinden der Ge-
genwart und die Konstruktion der Erinnerung. Essen 1990, S. 7-30



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

> BILDNACHWEISE

wn

" n

L n v

. 177: Konigsbiiste des Tutanchamun: Staatliche Museen zu Berlin — Preufi-
scher Kulturbesitz, Agyptisches Museum/bpk 2003

. 179: Das Theater des Marcellus: Federico Moriconi, Rom

.180 und Cover: Romische Sandale: Romisch-Germanisches Zentralmuse-

um, Mainz

182: Cape Cross Sdule: Deutsches Technikmuseum, Berlin

184: Lenin: Focus GmbH, Hamburg

186: Die Vasa: Vasa-Museum, Stockholm

188: Schwebende Kugel im Magnetfeld: Deutsches Museum, Miinchen

190: Die Deutsche Reichskrone: Schatzkammer Wien

.192: Der Zug der Tiere: Musée National d’Histoire Naturelle — La Grande
Galérie de I’Evolution, Paris

.194: Bisonjagd in den Great Plains: Ubersee-Museum, Bremen. Fotografin:
Gabriele Warnke

. 195: Sauriergelege: Naturmuseum Senckenberg, Frankfurt a.M.

. 196: Der Rodeo-Kreisel: Technorama The Swiss Science Center, Winterthur
(Schweiz)

. 197: Camera Virtuosa: Zentrum fiir Kunst und Medientechnologie, Karls-
ruhe

. 198: Seite aus dem Laborbuch des Klaus von Klitzing: Deutsches Museum
Bonn, Fotograf: Hans-Joachim Becker

. 200: Flur der Ausstellung »Kosmos im Kopf«: Stiftung Deutsches Hygiene-
Museum, Dresden. Fotograf: Volker Kreidler

. 202: Landschaftszimmer: Kulturstiftung Hansestadt Libeck/Heinrich-und-
Thomas-Mann-Zentrum (Buddenbrook-Haus)



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aktuelle Titel der Schriften
zum Kultur- und Museumsmanagement

Jana Scholze

Medium Ausstellung
Lektiiren musealer
Gestaltungen in Oxford,
Leipzig, Amsterdam und Berlin
April 2004, ca. 250 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-192-2

Alexander Klein
EXPOSITUM

Zum Verhaltnis von
Ausstellung und Wirklichkeit
Mirz 2004, 220 Seiten,

kart., 24,00 €,

ISBN: 3-89942-174-4

Stefan Hansen (Hg.)

Moments of Consistency -
Eine Geschichte der Werbung
Januar 2004, ca. 300 Seiten,

kart., Format 30 x 20 cm,
durchgehend vierfarbig bebildert,
ca. 29,80 €,

ISBN: 3-89942-173-6

Kathrein Weinhold
Selbstmanagement im
Kunstbetrieb

Handbuch fiir Kunstschaffende
2003, 200 Seiten,

kart., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-144-2

Hartmut John,

Jutta Thinesse-Demel (Hg.)
Lernort Museum —

neu verortet!

Ressourcen fiir soziale
Integration und individuelle
Entwicklung

Ein europdisches
Praxishandbuch

April 2004, 196 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 3-89942-155-8

Ralf Laumer (Hg.)
Verlags-PR

Ein Praxisleitfaden
2003, 202 Seiten,
kart., 19,80 €,

ISBN: 3-89942-139-6

Joachim Huber,

Karin von Lerber
Handhabung und Lagerung
von mobilem Kulturgut

Ein Handbuch fiir Museen,
kirchliche Institutionen,
Sammler und Archive

2003, 194 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-140-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

2:59:01.



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aktuelle Titel der Schriften
zum Kultur- und Museumsmanagement

Alexander Schug

History Marketing

Ein Leitfaden zum Umgang mit
Geschichte in Unternehmen
2003, 220 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-161-2

Hartmut John,

Susanne Kopp-Sievers (Hg.)
Stiftungen & Museen
Innovative Formen und
zukunftsorientierte Modelle
2003, 124 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 3-89942-143-4

Vera Schlemm

Database Marketing im
Kulturbetrieb

‘Wege zu einer individualisier-
ten Besucherbindung im
Theater

2003, 122 Seiten,

kart., 17,80 €,

ISBN: 3-89942-152-3

Petra Schneidewind,
Martin Trondle (Hg.)
Selbstmanagement im
Musikbetrieb

Handbuch fiir Musikschaffende

2003, 310 Seiten,
kart., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-133-7

Hartmut John (Hg.)
»Vergleichen lohnt sich!«
Benchmarking als effektives
Instrument des Museums-
managements

2003, 126 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 3-89942-135-3

Karin Knaut-Biihrmann,
Nathalie Woll

Linien, Formen und Farben
Mit Kindern unterwegs in
Kunstmuseen

2003, 64 Seiten,

kart., zahlr. farb. Abb., 9,80 €,
ISBN: 3-89942-113-2

Uwe Christian Dech
Sehenlernen im Museum

Ein Konzept zur Wahrnehmung
und Prasentation von
Exponaten

2003, 176 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 3-89942-132-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de



https://doi.org/10.14361/9783839401743
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover EXPOSITUM
	Inhalt
	Vorwort
	I. Einleitung
	II. Vom Zeug zum Alten Objekt
	II.1 Zeug
	II.2 Der Gegenstand
	II.3 Das Alte Objekt
	II.4 Die dunkle Vergangenheit des Alten Objektes

	III. Zeigen und Sammeln
	III.1 Zeigen
	III.2 Sammeln

	IV. Fundamentalkategorien des Exponates: Echtheit und Interaktivität
	IV.1 Echtheit
	IV.2 Interaktivität

	V. Ausstellen
	V.1 Die Ausstellung als Medienverbund
	V.2 Das Ausgestellte in seinem Zusammenhang
	V.3 Die Bedeutung des Exponates
	V.4 Typologie des Ausstellens

	VI. Sammeln und Ausstellen in historischer Perspektive
	VI.1 Die Anfänge
	VI.2 Die Geburt des Museums
	VI.3 Musealisierung in der Moderne

	VII. Schlussreflexionen
	EXPOSITUM – bebilderter Anhang
	Literatur
	Bildnachweise


