2. >Zeitreisec: Theorien und Strukturen
der Konstituierung von Zeiterfahrung

»(...) we should reinstate time at the centre of
studies of waiting.«

»Was ist die Zeit?«, fragte Augustinus bereits im 4. Jahrhundert nach Christus und fahrt
mit einer Erklirung fort, die gleichsam >zeitlos< wie paradigmatisch fiir die Schwierig-
keit der Analyse von Temporalphinomenen steht: »Wenn mich jemand fragt, so weif’
ich es; will ich es aber jemandem auf seine Frage hin erkliren, so weifS ich es nicht.«<*
Die Zeit mutet uns zunichst als Selbstverstindlichkeit, als unsichtbarer Hintergrund
und als implizites Orientierungs- und Hilfsmittel an. Sie bezeichnet im philosophi-
schen Verstindnis grundsitzlich eine durch das Bewusstsein wahrgenommene Form
von Abfolgen und Verinderungen sowie die referentielle Bestimmung von Stabilitit.
Zweifellos, wir >spitren« die Zeit. Ihre wie auch immer auszumachende >Anwesenheit«
mag unbestritten sein, dennoch ist sie im Kontext hochindustrialisierter Gesellschaften
derart tiberprisent bzw. verinnerlicht, dass ihre Problematisierung zunichst eine hohe
Hiirde der anscheinend unhinterfragbaren Selbstverstindlichkeit iberspringen muss.
Barbara Adam bemerkt zu dieser Problematik des Impliziten besonders trefflich:

»It is everywhere yet it eludes us. It is so deeply implicated in our existence that it is
almost invisible. This poses problems for understanding and analysis not only for the
ordinary members of society but also for those members who see it as their profes-
sional task to provide theories about this reality.<*

Uberspringt man nun aber die Hiirde jener Selbstverstindlichkeit — was mit diesem
er6ffnenden zeittheoretischen Kapitel beabsichtigt wird — wirft die Beschiftigung mit
dem Gegenstand »Zeit< bei niherer Betrachtung jedoch vielfiltige Fragen auf. Zu den ge-
schichtstrichtigsten Fragen itberhaupt zihlt dabei, wie bereits zu Eingang dieser Arbeit

1 Agnes Durrande-Moreau, »Waiting for service: ten years of empirical researchc, International Jour-
nal of Service Industry Management 10, Nr. 2 (1999): 182.

2 Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse (Miinchen: Kdsel, 1914), 282.

3 Barbara Adam, Time and Social Theory (Cambridge: Polity Press, 1990), 10.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

erwahnt, die Frage nach dem ontologischen Status der Zeit als Natur- und/oder Kul-
turobjekt. Eng mit dieser Positionsbestimmung verkniipft, bildet ein weiteres zentra-
les Erkenntnisinteresse die Frage danach, wie sich Zeiterfahrung und Zeitbewusstsein
des Menschen im Verhiltnis objektiver und subjektiver Zeitauffassungen konstituie-
ren. Wie wird Zeit zu einer wahrnehmbaren Gréf3e und welche kulturell divergierenden
Zeitauffassungsmuster zeichnen sich dabei ab?

Auch eine Analyse historischer Wartezeiterfahrungen und -rahmungen kann nur
schwerlich unabhingig von vorgingigen Uberlegungen zur generellen Konstituierung
von Zeit und lebensweltlicher Zeitwahrnehmung erfolgen. Daher sollen zunichst mit-
tels eines wissenschaftshistorischen Uberblicks grundlegende philosophische und sozi-
alwissenschaftliche Theoreme zur Zeitkonstitution und -wahrnehmung sowie zu Zeit-
funktionen und ihren kulturell divergierenden Auffassungen skizziert werden, um dar-
aus anschliefend ein zeittheoretisch informiertes Verstindnis von Wartezeiten zu ent-
wickeln. Zwar stehen im Mittelpunkt dieser Arbeit wohlgemerkt die historisch vari-
ierenden rdumlich-materiellen und subjektiven Verhandlungen des Wartephinomens,
dennoch erscheint dieser zeittheoretische Prolog notwendig, denn schliefilich kann erst
die Frage danach, ob und wie wir ein Zeitbewusstsein ausbilden, wie wir Zeit den-
ken bzw. welche Bedeutungen, Funktionen und Probleme mit ihr verbunden sind, die
Modalitit einer Zeit des Wartens als spezifisch (kritisches) Phinomen innerhalb der Zeit-
wahrnehmung herausstellen.* Entlang welcher Zeitbegriffe haben sich also die Zeitauf-
fassungen und die Konstituierung der Zeitwahrnehmung im Laufe von mehr als zwei
Jahrtausenden entwickelt? Die wandelnden Auffassungen werden dazu im Folgenden
nach philosophischer sowie sozialwissenschaftlicher Theoriebildung gefichert und an-
schlieRend — wo dies moglich und besonders ertragreich erscheint — jeweils im Sinne
eines systematischen Erkenntnisinteresses® beziiglich ihres Erklirungsgehalts fiir die
spezifische Charakteristik des Wartens untersucht und interpretiert.

Aus dem selektiven Querschnitt zeittheoretischer Debatten wird bereits schnell er-
sichtlich werden, welche auflerordentliche Diskurskraft und welche historisch gewach-
sene Komplexitit den Gegenstand »>Zeit« auszeichnet. Wenn auch im Folgenden Wert
auf die Erlangung eines geistesgeschichtlichen Grundverstindnisses itber den Zeitbe-
griff gelegt wird, soll an dieser Stelle relativierend vermerkt werden, dass mit den fol-
genden Abschnitten weniger eine vollumfassende >Geschichte der Zeit« als vielmehr die
Einordung des Wartephidnomens in einen grofieren zeittheoretischen und zeitphiloso-
phischen Rahmen bzw. eine qualitative Positionsbestimmung des Wartephinomens in
der Zeit angestrebt wird.

Zum einen soll dazu der chronologische Uberblick klassisch-philosophischer sowie
neuerer soziologisch-anthropologischer Zeittheorien die historische Entwicklung der
Beantwortung der Fragestellungen nach ontologischem Status und kulturell variieren-
der Konstituierung von Zeiterfahrung umreiflen. Zum anderen sollen die Grundlage

4 Vgl. Benz, (Erzihlte) Zeit des Wartens, 19.

5 Gemeint ist mit dieser >systematischen«< Betrachtung der Versuch einer gegeniiber der rein his-
torisch-hermeneutischen Betrachtung von Texten dezidiert>sproduktiven< Nutzung von Texten im
Hinblick auf die eigene (gegenwirtige) Problemstellung. Vgl. Helmut Seiffert, Einfiihrung in die
Wissenschaftstheorie 2: Phdnomenologie — Hermeneutik und historische Methode — Dialektik (Miinchen:
Beck’sche schwarze Reihe, 1996), 247ff.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

und das Erklirungspotential zur anschliefRenden Einordnung und Erkundung der be-
sonderen Charakteristik der Wartezeit als einem von vielen Temporalphinomenen ge-
bildet werden. Der Uberblick stellt sonach im doppelten Sinne eine >Zeitreise« dar, die
vom Ubergang eines anfinglich zyklischen zu einem immer stirker linear vermittelten
Zeitverstindnis gepragt ist und mit der Evolution von einem naturwissenschaftlichen
hin zu einem subjektimmanenten Zeitparadigma konvergiert.

2.1 Philosophische Zeittheorien

Zwei Modelle konkurrierten in der kondensierten Zusammenschau der zeitphilosophi-
schen Forschungstradition um die Erklirung der urspriinglichen, fundamentalen Zeit-
vorstellung: Ein mathematisch-quantitatives Modell und ein modal-qualitatives Modell.®
Aus Sicht des quantitativ-naturwissenschaftlichen Lagers, allen voran der Physik New-
ton'scher Prigung, wird Zeit als objektive und auRerhalb des Subjekts wirksame Grofe
verstanden, die als Grundkonstante zur Bestimmung von Bewegungen und Verinde-
rungen im Raum fungiert. Zeit ist hiernach real existent und wird in einer linearen
und quantifizierbaren Flusslogik begriffen. Auf der modal-qualitativen Seite hingegen
betonten zunichst neuzeitliche” und spiter moderne philosophische Perspektiven® die
Unzulinglichkeit rein objektiver Zeitvorstellungen fiir das Verstindnis und die Analy-
se menschlicher Zeiterfahrung. Vielmehr liefe sich Zeit aus jener Forschungstradition
heraus ohne ein die Zeit erfahrendes Subjekt schlichtweg nicht verstehen. In den Mit-
telpunkt zeitphilosophischer Debatten riickte damit seit der Neuzeit die unabdingbare
Subjektivitit der Zeit, die, gipfelnd im Denken Heideggers, zur Fundamentalkategorie
menschlichen >Daseins« erklirt wurde.

Sandbothe spricht in diesem Zusammenhang ferner von drei wesentlichen Posi-
tionsbestimmungen innerhalb der philosophiegeschichtlichen Beschiftigung mit Zeit.
Zum einen steht der Zeitbegriff im Zeichen einer Aufspaltung in eine nicht miteinander
vermittelbare Vielfalt heterogener Zeitkonzepte. Vertreter jener Pluralisierungstendenz —
wie etwa Paul Ricceur oder Henri Bergson — bezweifeln grundsitzlich die Reprisen-
tationsfihigkeit der Zeit, sei es im astronomisch-physikalischen oder im subjektiven
Sinne und verweisen auf die einzig mogliche Erschlieffung der Zeit in ihrer >Plurali-
tite, etwa im Medium sprachlicher Erzihlung oder dem unmittelbaren menschlichen
Bewusstsein. Eine zweite Tendenz propagiert die Historisierung und Relativierung der
Zeit. Grundgedanke dieser Relativierungstendenz bildet die Auffassung, dass das Zeit-
verstindnis als kulturell wandelbar und nicht als starr begriffen wird und die Zeit in
ihrer Rolle als praktische Weise des Weltumgangs jeweils epochal verschieden zu be-
handeln ist. Hierbei wird vom Grundgedanken ausgegangen, »dass die Rolle, welche
die Zeit fur das menschliche Selbst- und Weltverstindnis spielt, Aspekt eines kultu-
rell divergierenden und sich innerhalb einer Kultur unter kontingenten Bedingungen

6 Vgl. Karen Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit (Miinchen: Wilhelm Fink, 2008), 11.
7 So vor allem der Zeitbegriff Kants.
8 Etwa die Zeitbegriffe von Husserl, Bergson, Whitehead oder Heidegger.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

33


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

historisch wandelnden Systems von praktischen und technischen Gewohnheiten ist.«’
Drittens ist die jiingere zeitphilosophische Forschungstradition nach Sandbothe von
einer Vereinheitlichungs- und Universalisierungstendenz gepragt. Zeitaspekte bilden darin
die entscheidenden Dreh- und Angelpunkte, die gleichermafien fiir unsere alltigliche
Selbst- und Welterfahrung als auch fiir die wissenschaftliche Theoriebildung sinnstif-
tend wirken. Mit anderen Worten: Der Zeitaspekt wird hierbei als gleichermafen natur-
wissenschaftlich wie lebensweltlich evidente Wahrheit bzw. als »einheitliche und uni-
versale Grundstruktur begriffen, die sich der historischen Kontingenz und dem kultu-
rellen Wandel entzieht.«*° Im Zuge dieser vor allem naturwissenschaftlich motivierten
Vereinheitlichungstendenz wird nicht zuletzt eine Uberwindung der schier endlosen
ontologischen Auseinandersetzungen iiber den Status der Zeit als Kultur- oder Natur-
objekt angestrebt.”

Nichtsdestotrotz behilt der Zeitbegriff eine bedeutende Restmenge des Ritsel-
haften. Der Streit um subjektive und objektive Auffassungen von Zeit gilt heute trotz
der Bestrebungen einer Universalisierung, dhnlich wie zur Hochzeit der Ausein-
andersetzungen im frithen 20. Jahrhundert, keineswegs als entschieden, sondern ist
unbestimmt wie einst.”” Zwar hat die wissenschaftliche Beschiftigung mit dem Gegen-
stand >Zeit« seit Mitte der 1980er Jahre eine wahre Hochkonjunktur erfahren und wurde
Zeit vermehrt in den sozialwissenschaftlichen Disziplinen als analytischer Schliissel
zum Verstindnis von Gesellschaften und deren Entfremdungsproblematiken diskutiert
und theoretisiert. In der Folge dieser umfangreichen Beschiftigung entstand jedoch
der gegenwirtige Befund einer >Pluralitit heterogener Zeitkonzepte, der es abermals
problematisch erscheinen lisst, eine einheitliche Theoriebildung des Zeitbegriffes zu
erzeugen.”® Wissen wir also beziiglich der >Zeitfrage« womdéglich gegenwirtig doch
nicht bedeutend mehr als etwa die griechischen Philosophen?

2.1.1 Antike Zeittheorien

Platonische Zeittheorie: Zeit als Beschreibungsebene der >Ewigkeit«

Die erste und ilteste zusammenhingende Zeittheorie der europdischen Geistesge-
schichte geht auf Platon und seine im Spitdialog Timaios iiberlieferten Uberlegungen
zuriick. Zeit definiert Platon darin »als ein nach der Zahl (in bestimmten Maf3en) fort-
schreitendes Abbild der in Einheit beharrenden Ewigkeit.«'* Im Rahmen der Platonischen
Ideenlehre, die eine ewige Ideenwelt (jenseitige Wirklichkeiten bzw. das eigentlich

9 Mike Sandbothe, Die Verzeitlichung der Zeit: Grundtendenzen der modernen Zeitdebatte in Philosophie
und Wissenschaft (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998), 3.

10  Ebd.

11 Zuden Vertretern jener Uberwindung zihlen etwa der Philosoph Hermann Liibbe, der Naturwis-
senschaftler llya Prigogine oder auch die Soziologin Barbara Adam.

12 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 10.

13 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Verinderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 22f.; Antje Gimmler, Mi-
ke Sandbothe, und Walther Ch. Zimmerli, Die Wiederentdeckung der Zeit: Reflexionen — Analysen —
Konzepte (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1997), 1.

14 Platon, Samtliche Dialoge. Timaios und Kritias. Sophistes [u.a.] (Hamburg: Felix Meiner,1998), 55 [Her-
vorhebung des Verfassers, R.K.].

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Seiende) von einem irdischen Weltreich (Abbilder der Ideenwelt bzw. noch unvollkom-
menes Sein) unterscheidet, fungiert die gottliche Einfithrung der Zeit als ein bewegtes
Abbild der ewigen Ideenwelt und somit als vermittelndes Bindeglied zwischen Urbild
und der irdischen Welt. Zeit, so Platons Auffassung, wurde vom schaffenden Vater der
Schopfung (dem Demiurg) im Antrieb installiert, die irdische Welt dem Urbild noch
dhnlicher zu machen.” Die Einfithrung der Zeit fungiert somit als Medium fiir die
Wahrnehmung der in der irdischen Welt idealisierten Ewigkeit bzw. der Nachahmung
des Urbildes aus dem Ideenhimmel. Um dem Subjekt die perfekte Beharrlichkeit des
Seins der idealisierten Ideenwelt wahrnehmbar zu machen, musste dazu die Zeit
mittels eines der Beharrlichkeit oppositioniren, nie endenden Flusses nachgebildet
werden. Zeit und Ewigkeit werden somit nicht vollends voneinander getrennt, sondern
werden in eine Ahnlichkeitsbeziehung zueinander gebracht,® was schlielich in der
Aufstellung zweier Zeitbegriffe ufert, einem ewigen, zeitenthobenen und einem rein
zeitlichen. Entscheidend ist dabei, dass das zuvor vorherrschende Zeitverstindnis einer
(unbeweglichen) Ewigkeit mit diesem zweiten, rein zeitlichen Zeitbegriff nun erstmals
in Zahlen und in der Bewegung beschreibbar wird.

Jene Bewegung ist fitr Platon dabei unstrittig an die kreisférmige und zunichst
noch ungerichtete Bewegung von Himmelskorpern gekoppelt. Das MaR der Zeit wird
dabei also allein durch die Bewegungen der Sternenwelt bestimmt. Wenngleich die un-
endliche, kreisférmige Bewegung der Himmelskorper noch keine Unterscheidung in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft enthilt, transferiert diese >kosmologische Fun-
dierung<"” der Zeit die Ewigkeit in ein quantitatives Feld. Mit anderen Worten: Zeit wird
mit Platon angesichts des Abbilds der Bewegung von Himmelskérpern zu einem realen,
objektiven Geschehen, das durch das Subjekt (erstmals) sinnlich wahrnehmbar wird.
Die >kosmologische Fundierung« der Zeit und deren Nachvollziehbarkeit bedingen so-
mit eine enge Beziehung der Zeit zur Seele'®, was schlieflich als die philosophische Ge-
burtsstunde der an Bewegungen gekoppelten Zeitwahrnehmung interpretiert werden
konnte. Platon, wichtigster Schiiler des Sokrates, bricht mit der vorsokratischen Auffas-
sung einer rein zyklischen Zeitvorstellung (stindige Wiederkehr des Gleichen) insofern,
als dass sich die zyklische Zeitauffassung nunmebhr in die lineare Zeitvorstellung ein-
schreibt. Die Zeit ist zwar analog der rein zyklischen Zeitauffassung der Vorsokratiker
ewig, aber mit Platon wird diese erstmals als zihlbar, wahrnehmbar und fortschrei-
tend begriffen. Rhythmen und Umliufe der Himmelkorper, die eigentlich richtungslos
sind, werden nunmehr seriell abzihlbar, was philosophiegeschichtlich einen Ubergang
von der gestalttheoretischen zur reihentheoretischen Auffassung von Zeit markiert.”

15 Vgl. Platon, 55.

16  Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 7.

17 Vgl.ebd, 8.

18 Gemeint ist mit dem Begriff der Seele im Platonischen Verstindnis jedoch nicht die individuelle
menschliche Seele, sondern eine »Weltseele, die als eigenstindiger Organismus samtliche Ele-
mente des Kosmos in sich vereinigt. Der Mensch bzw. die Einzelseele lebt nach diesem Verstidndnis
in der Weltseele und partizipiert lediglich von ihr. Die Weltseele ist dadurch als belebendes Prin-
zip des menschlichen Kérpers gegeniiber der Einzelseele wesensgleich. Vgl. dazu Heinz Robert
Schlette, Weltseele: Geschichte und Hermeneutik (Frankfurt a.M.: ]. Knecht, 1993).

19 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 22.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

35


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Mit Platon, so resiimiert Gloy die Tragweite dieser frithesten aller Zeittheorien, »be-
ginnt das Problem der Realitit oder Idealitit, der Objektivitit oder Subjektivitit der
Zeit, d.h. die Frage nach ihrer Existenzweise aulerhalb des Subjekts in der realen Welt
oder innerhalb des Subjekts.«*° Jene drei Problemkomplexe des Platonischen Zeitbe-
griffs bilden seither den Ausgangspunkt nachfolgender Debatten, die jene Fragestel-
lungen entweder unterstiitzend ausbauten oder polemisierten.

Aristoteles: Zeit als Zahl der Bewegung

Wenn der Platonische Zeitbegriff den Beginn der an Bewegungen im Raum gekniipften
Vorstellungen von Zeit markierte, bildete die Aristotelische Zeittheorie deren konse-
quente Weiterentwicklung. Fiir Aristoteles ist der Begriff der Zeit fest an Verinderun-
gen und Bewegungen gebunden. Verinderungen geschehen dabei nur in der Zeit, d.h.
sie selbst ist bewegungslos. Schnellere oder langsamere Verinderungen konnen erst
durch die Zeit bestimmt werden. Folglich bezweifelt Aristoteles eine objektive Realitit
der punktuellen Zeit, da sie stets nur aus dem Vergangenen oder dem Kommenden zu
bestehen scheint.” Stattdessen konstituiert sich fiir ihn die Zeit erst als das Abzihl-
bare in Bezug auf ein Davor oder ein Danach und definiert sie folglich prominent als
»Mafs der Bewegung«**. Aristoteles betont damit deutlich ein relationales Verhiltnis
von Zeit und Bewegung, denn mithilfe der Zeit wird die Bewegung gemessen, aber zu-
gleich mittels der Bewegung auch die Zeit. Mit anderen Worten: Zeit ist fiir Aristoteles
ohne Verinderung und Bewegung nicht denkbar, weil das rein punktuelle >Jetzt< keinen
Seins-Status besitzt und daher nicht als Zeit denkbar ist.

Die zentrale Idee des Aristotelischen Zeitbegriffs bildet somit das Verstindnis eines
linearen Verlaufs von Zeit, die iiber Bewegungen und Verinderungen quantifizierbar
und messbar wird. Das Zeitbewusstsein ist fiir den wichtigsten Schiiler Platons nicht
auf ein stets fliichtiges oder noch bevorstehendes punktuelles >Jetzt« bezogen. Stattdes-
sen gruppiert Aristoteles vielmehr die Zeittermini um das >Jetzt< herum. Mit der daraus
resultierenden Grundlegung eines Raum-Zeit-Kontinuums gilt Aristoteles als Begriin-
der des physikalischen Zeitbegriffs. Dennoch bleibt die Zeit im Aristotelischen Verstind-
nis nicht vollends auf eine Maf3einheit reduziert. Vielmehr ist fiir ihn die Wahrnehmung
von Zeit nicht untrennbar an eine duflere Bewegung gekoppelt. Auch im Dunkeln oder
mit geschlossenen Augen, also ohne Wahrnehmung einer dufleren Bewegung, wiirde
es moglich sein, eine innere Bewegung der Zeit wahrzunehmen.” Mit diesem Beispiel
verlagert Aristoteles den Zeitbegriff aus der objektiven Welt in das Subjekt.* Nicht nur
die Bewegung steht im relationalen Verhiltnis zur Zeit, sondern schlief3lich auch ein
jene Relation wahrnehmendes, zihlendes Subjekt.

20 Ebd, 8.

21 ZurProblematik des Sein-Status des punktuellensJetzt«fiihrt Aristoteles aus: »Was aber aus Nicht-
seiendem besteht, scheint keinerlei Sein besitzen zu kénnen.« Aristoteles, Physikvorlesung, hg.
von Hellmut Flashar (Berlin: Akademie Verlag, 1995), 218a.

22 Ebd., 221b.

23 Vgl.ebd,, 219a.

24 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 8.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Augustinischer Zeitbegriff: Zeit als seelische Syntheseleistung

Wesentlich nachdriicklicher als beginnend mit den indirekten subjektivistischen An-
deutungen des Platon oder Aristoteles verlagerte im 4. Jahrhundert Augustinus von
Hippo den Schauplatz der Zeitverhandlung in das Subjekt bzw. in die menschliche See-
le. Nur in der menschlichen Seele seien die drei Zeitdimensionen von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft® mittels der Akte von Erinnerung, Wahrmehmung bzw. Erwar-
tung iiberhaupt realisierbar. Auerhalb der Seele wiirde die Zeit dagegen eindimensio-
nal bleiben.

Im Unterschied zu den Platonischen und Aristotelischen Zeitauffassungen existiert
die Zeit fiir den aus Algerien stammenden Religionsphilosophen Augustinus auferhalb
einer kosmologischen Fundierung. Sie ist folglich nicht mehr an die Rotationsbewe-
gung von Himmelskérpern gekniipft. Die Wahrnehmung von Zeit konne vielmehr nur
im Inneren der Subjekte ausgeprigt werden und sollte auch vorzugsweise dort erforscht
werden. Diese subjektbasierte Zeitwahrnehmung reift fiir Augustinus deshalb zur pri-
matischen Form des Zeitverstindnisses, weil nach seiner Auffassung die Zeit im Grunde
»zum Nichtsein hinstrebt«*®, d.h. sie eigentlich immer schon vorbei sei oder erst noch
bevorstiinde. Dadurch, dass Vergangenes und Zukiinftiges nicht definitiv nachweisbar
seien — weil sie schon waren oder noch nicht sind - ist die Zeit fir ihn nicht als ob-
jektive Grofle mess- oder quantifizierbar. Er begriindet diese insbesondere gegeniiber
Aristoteles oppositionire Haltung damit, dass eigentlich nur das Gegenwirtige (das
Seiende) messbar sei, dieses aber wiederum keinerlei riumliche Ausdehnung besitzt,
die in irgendeine Weise messbar wire.”” Diese Feststellung fithrt daher zum parado-
xalen Umstand, dass im Grunde nur etwas gemessen werden kann, was eigentlich nie
ist.”® Dennoch gesteht Augustinus der menschlichen Zeitwahrnehmung eine qualita-
tive Komponente der Zeitbestimmung bzw. der Bestimmung einer langen oder kurzen
Zeitdauer zu. So ist auch fiir Augustinus nicht zu bestreiten, dass die Zeit in irgendei-
ner Weise existent ist. Messbar werde die Zeit, selbst wenn die Zeiten des Zukiinftigen
oder Vergangenem eigentlich nicht mehr oder noch nicht sind, nur, indem sie im immer
schon verstreichenden Moment voriiber geht.

Um nun das Paradox einer Messbarkeit dessen, was eigentlich nie ist, zu 16sen und
zu verstehen warum dennoch zu Lebzeiten Augustinus’ bereits stets von drei Zeitdi-
mensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gesprochen wurde, von denen zu-
mindest die Vergangenheit und die Zukunft nie sind, fihrt Augustinus das Konzept der
sdreifachen Gegenwart< bzw. der »distentio animi, der Erstreckung und Ausdehnung
des Geistes, ein.

25  DieAuffassungderUnterscheidung dreier Zeitdimensionen sowie der Grundlegung eines Zeitflus-
ses verdeutlicht sich in folgender Aussage: »(...) alle Zeiten sind zukiinftig und werden zu vergan-
genen, sobald sie gekommen sind.« Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus
Bekenntnisse, 281.

26 Ebd, 283.

27 Ebd., 284f.

28 Diese wie andere zeitphilosophische Paradoxien werden gemeinhin als >Aporien der Zeit< be-
schrieben.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

37


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

»Es gibt drei Zeiten, eine Gegenwart in bezug auf die Vergangenheit, eine Gegenwart
in bezug auf die Gegenwart und eine Gegenwart in bezug auf die Zukunft. Denn in
unserer Seele sind die Zeiten in dieser Dreizahl vorhanden, anderswo aber finde ich
sie nicht.«*®

Gedichtnis, Wahrnehmung und Erwartung werden folglich zu den drei operativen
Instrumenten, um eine Quantitit von Zeit in Form der Vorstellung von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft zu ermdéglichen. Erst durch jene »triadische Aufficherung der
subjektiven Vorstellungskraft«*® stellt sich die >Gegenwirtigkeit< der Zeit und dessen
Quantifizierbarkeit ein.* Die >Gegenwirtigkeit« gilt somit als eine entscheidende
Grundbedingung zur Ausbildung der Zeitvorstellung. Eine zweite Bedingung bildet
die Gegenwirtigung der drei Zeitmodi in einem Modus der >Extensionalitits, der es
ermoglicht, das zu denken und vorzustellen, was sich objektiv nicht eindeutig messen
lasst.®?

Der >Ort< an dem diese Zeitvorstellung realisiert werden kann, ist dabei fiir Augus-
tin einzig und allein das Subjekt. Nur hier — und nicht in der auflerseelischen Welt -
konnen durch die Akte von Erinnerung, Wahrnehmung und Erwartung auch so noch
weit von der Gegenwart entfernt liegende Punkte iitberwunden und zu einer Zeitvor-
stellung synthetisiert werden. Geist und Seele werden zum Ort der Zeit. Mit anderen
Worten: Der Zeitfluss wird erst durch geistige Arbeit >real. Nicht die objektive Messung
ermoglicht die Vorstellung von Vergangenem oder Zukiinftigem, sondern die Fahigkeit
der menschlichen Psyche, wie Augustinus mit einem Beispiel der Kindheitserinnerung
aufzeigt, die faktisch zwar unwiederbringlich vergangen ist, aber in der memoria weiter
fortbesteht.

»Wenn wir Vergangenes der Wahrheit gemafd erzihlen, so werden aus dem Gedéacht-
nisse nicht etwa die Gegenstinde selber, die vergangen sind, hervorgeholt, sondern
die in Worte gefaten Bilder der Gegenstinde, die diese, da sie an den Sinnen vor-
iiberzogen, gleichsam als Spuren im Geiste zuriicklieflen.«*

Augustinus’ subjektbezogene Zeittheorie bricht demnach mit der klassisch hellenis-
tischen Wissenschaftstradition einer kosmologischen Zeitfundierung.** Die zuvor bei

29  Ebd., 288.

30  Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 114.

31 Vgl.ebd, 12.

32 Vgl. Benz, (Erzdhlte) Zeit des Wartens, 29.

33 Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse, 286.

34 Als Wegbereiter fiir den Ubergang zu einem subjektivistischen Zeitbegriff sei an dieser Stelle der
romische Neuplatoniker Plotin genannt, der in seiner Enneade 111,7 bereits 150 Jahre vor Augustinus
einen zeitphilosophischen Ansatz verfasste, der die Zeit als immanente Existenzweise der Psyche
definiert. Das noch diffuse Verhdltnis von Zeit und Seele bei Platon und Aristoteles wird mit Plotin
zugunsten einer Psychologisierung der Zeit entschieden, in dem die Zeit bei Plotin die »an sich
seiende Lebens- und Vollzugsform der Seele«darstellt. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 74 [Herv.
i. 0.]. Da Plotin jedoch noch an der kosmologischen Fundierung der Zeitwahrnehmung sowie an
der Existenz einer Weltseele festhilt, steht dessen Zeitbegriff noch nicht im Zeichen der weitaus
starkeren Augustinischen Subjektzentrierung. Vgl. ebd., 73ff.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Platon und Aristoteles postulierte Objektivitit der Zeit wird mit Augustinus entschei-
dend in Richtung einer Zeitvorstellung transferiert, in dessen Folge sich schlief3lich —
wiederum in starker Abgrenzung einer intersubjektiven Weltseele — jeder Mensch seine
eigene Zeit schaffen wiirde. Die Subjektivierung des Zeitverstindnisses wird dabei je-
doch nicht aus einem bestimmten Forschungsinteresse heraus motiviert, sondern aus
der Uberzeugung, die ungeldsten Aporien des Platonischen und Aristotelischen Zeitbe-
griffs mit dem Schritt der Verlagerung in das Subjekt (endlich) 16sen zu kénnen.

Nur ein Akteur bleibt fir Augustinus von der subjektiven Zeitvorstellung ausge-
klammert: Gott. Da Raum und Zeit ohnehin erst dem Willen Gottes, also der gottlichen
Schépfung entspringen, wiirde Gott selbst (und dessen Wort) jeder Zeitlichkeit entbeh-
ren und stattdessen den Charakter des »>Ewigenc« tragen. »Gottes Ewigkeit ist der Begrift
Zeit fremd«*, proklamiert Augustinus, was wiederum eine Analogie zum Ewigkeitsbe-
griff der Platonischen Ideenwelt aufzeigt bzw. an dessen Trennung eines zeitenthobe-
nen und eines rein zeitlichen Begriffs von Zeit ankniipft.

Synthese antiker Zeittheorien beziiglich der Ausbildung einer (Warte-)Zeiterfahrung

Im Hinblick auf den Gegenstand des Temporalphinomens des sWartens< muss konsta-
tiert werden, dass es ein Warten im Platonischen Zeitverstindnis noch nicht gegeben
haben konnte. Zeit wurde hierin allein als geschlossene Kreislaufbewegung (der Planeten)
verstanden, die keinerlei Entstehen und Vergehen, keine Zu- und Abnahme reprisen-
tiert, sondern einzig die Ewigkeit der Ideenwelt. Augenblickliche Erlebnisse sind nach
der Platonischen Zeitauffassung lediglich vergingliche Abbilder bzw. Nachahmungen
der dahinter liegenden unverinderlichen Ewigkeit. Mit anderen Worten: Zeit wurde
zwar als in Zahlen beschreibbare Bewegung verstanden, jedoch (noch) nicht in Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft geschieden, weshalb ein Warten als eine Antizipation
des Kommenden im Platonischen Verstindnis noch keine theoretische Begriindung er-
fahrt. Auch wenn das Prinzip der an die Bewegung gebundenen Zeit im Zeitverstindnis
des Aristoteles deutlich ausgebaut wird, gilt die Abwesenheit einer Theoretisierung von
Wartezeiten auch fiir den Platon-Schiiler.

Dennoch kann aus der knappen Riickschau antiker Zeitlehren als eine zentrale Er-
kenntnis fiir diese Arbeit destilliert werden, dass die Ausbildung einer Zeiterfahrung
offenbar in jedem Falle zunichst eines wahrnehmenden Subjekts benétigt. Wenn diese
Bedingung als Grundvoraussetzung der Zeitwahrnehmung generell gilt, so muss sie
ebenfalls fiir die Ausprigung und Wahrnehmung einer Wartezeit gelten. Zwar werden
durch Platon und Aristoteles noch keine spezifischen Zeitmodi erschlossen, sondern
vorerst nur die Moglichkeit einer an Bewegungen gekniipften schnellen und langsa-
men Zeit begriindet (Aristoteles). Dennoch lisst sich aber zunichst fiir die Suchbe-
wegung nach den Entstehungsbedingungen und Spezifika einer Wartezeit festhalten,
dass — auch wenn es selbstverstindlich anmuten mag - nur ein sich dariiber bewusst
seiendes Subjekt die Zeit itberhaupt und schliefilich auch den spezifischen Modus einer
Wartezeit erfahren kann.

35  Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse, 279.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

39


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Welche Schliisse lassen sich nun zudem aus der fiir das antike Denken disruptiven®®
Augustinischen Zeitauffassung hinsichtlich des im Mittelpunkt der Arbeit stehenden
Temporalphinomens des Wartens ziehen? Mit Augustinus, so lisst sich argumentie-
ren, erfolgt nicht nur die zeittheoretische Grundlegung der Subjektbezogenheit jeder
Zeiterfahrung, sondern zudem auch die Grundlegung einer Vorbedingung des Warte-
modus.” Gemeint ist die in den Bekenntnissen beschriebene seelische Kompetenz einer
Antizipation des Kommenden, noch Ausstehenden und noch nicht Seienden. Wie die
Fihigkeit zur Erinnerung, die es ermdglicht, lingst vergangene Zeitpunkte gegenwir-
tig erscheinen zu lassen, versucht Augustinus auch eine Konstruktion der Zukunftser-
wartung zu entwerfen, die eigentlich noch bevorstehende Momente gegenwirtig und
damit vorstellbar erscheinen lisst. Diese Erwartung (expectatio) bezeichnet Augustin
im Rahmen des konstitutiven Spektrums der Akte von Erinnerung und Wahrnehmung
als »geheimnisvolles Vorgefithl«<*®, das wiederum als Gegenwirtigung des Zukiinftigen
fungiert. Zur handlungstheoretischen Dimension der alltiglich praktizierten Zukunfts-
bezogenheit vermerkt Augustinus:

»Das aber weif ich sicher, daf wir sehr oft liber unsere zukiinftigen Handlungen im
voraus nachdenken und daf diese Uberlegung gegenwirtig ist, die Handlung dage-
gen, (iber die wir nachdenken, noch nicht ist, da sie in der Zukunft liegt. Wenn wir
uns aber an die Sache heranmachen und, was wir vorher iiberlegten, auszufithren be-
ginnen, dann tritt die Handlung ins Sein, weil sie dann nicht mehr zukiinftig, sondern
gegenwartig ist.«*

Jene zukunftsbezogene Gegenwirtigung wiirde ferner im Spektrum dreier Akte vollzo-
gen werden kénnen: 1) mittels prophetischer Zukunftsvision, 2) mittels zukunftsorien-
tierten Handelns (Pline, Entwiirfe, Projekte), und schlieflich 3) in Form naturgesetzli-
cher Prognosen (gesicherte Ableitungen auf Basis formulierter Grundsitze).*® Alle drei
Akte wiirden es ermdglichen, Zukiinftiges als Gegenwirtiges zu denken, was am Rande
bemerkt auch einer Grundlegung der historischen Zukunftsforschung entspricht, die
das Entwerfen von Visionen, Utopien und Szenarien immer auch als reflexive Akte zur
impliziten Verinderungen gegenwirtiger Zustinde interpretiert.*

36  Zwar werden Fragen der Psychologisierung und Subjektivierung der Zeit bereits bei Platon und
Aristoteles thematisiert, bspw. im Punkt, dass etwa die Zeitmessung eine zdhlende Seele voraus-
setzt (Aristoteles). Disruptiv dagegen erscheint die Augustinische Auffassung eines ausschliefSlich
im Inneren der Seele erlebbaren Zeitflusses. Die innovatorische Leistung Augustins, so Karen Gloy,
»besteht in der Entdeckung der subjektimmanenten Zeit, unangesehen dessen, was die Zeit dar-
Uber hinaus noch sein mag. Gegeniiber dem kosmologisch- astronomischen Interesse der Grie-
chen gilt sein [Augustinus, R.K.] Interesse dem epistemologischen und psychologischen Aspekt
der Zeit. So tritt bei ihm an die Stelle der Weltzeit die Ichzeit.« Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit,
98.

37  Dazuausfiihrlicher Kap. 2.4.

38  Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse, 287.

39 Ebd., 286f.

40  Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 113.

41 Augustin erklart den psychischen Mechanismus der Gegenwartigung des Zukinftigen folgender-
mafien: »Wenn man also von einem Schauen in die Zukunft redet, so meint man damit nicht ein
Schauen dessen, was noch nicht ist, also ein Schauen der eigentlichen Zukunft, sondern nur ih-

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Die Fihigkeit zum Zukunftsdenken sowie die daran anschlieflende mogliche Dis-
krepanzerfahrung im Abgleich zwischen Zukunftsziel (anvisiertes Sein) und Gegenwart
(noch nicht gegenwirtiges Sein) bilden somit zwei weitere wichtige Vorbedingungen
der Ausbildung des Zeitmodus >Warten< bzw. zum Verstindnis, wie Zeit zu Warte-
zeit wird. Auch wenn die Wahrnehmung von Wartezeiten bei Augustinus nicht explizit
thematisiert wird,** bilden dessen Bekenntnisse einen wichtigen Schritt zur geistesge-
schichtlichen Verortung und damit zur Herleitung des Temporalphinomens. Augusti-
nus gilt dariiber hinaus retrospektiv als geistiger »Vater des psychologischen Zeitbe-
griffs«®, der schliefilich richtungsweisenden Einfluss auf neuzeitliche (Kant) und mo-
derne Zeitbegriffe (etwa von Bergson oder Heidegger) ausiibte, die nun im Folgenden
skizziert werden sollen.

2.1.2 Neuzeitliche und moderne Zeittheorien

Mehr als ein Jahrtausend nach Augustinus postulierte Immanuel Kant in seiner 1781
erschienenen Kritik der reinen Vernunft ein neuzeitliches Zeitverstindnis, das Augusti-
nus’ psychologisches Zeitverstindnis wohl am prominentesten erweitern und zugleich
das in der Zwischenzeit durch Newton etablierte mathematisch-physikalische Zeitver-
stindnis* radikal infrage stellen sollte. Ausgehend von den Gegenstinden der Erfah-
rung bzw. der objektiven Welt, liegt das Interesse der Kantischen Transzendentalphi-
losophie auf den Erméglichungsgriinden der Wahrnehmung dieser Welt.* Fiir Kant

rer Ursachen und Anzeichen, die bereits sind; diese sind fiir den Seher nicht zukiinftig, sondern
gegenwartig, aus ihnen ersieht er die Zukunft und sagt sie vorher.« Augustinus, Des heiligen Kir-
chenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse, 287. Zum impliziten Gegenwartsbezug literarischer und
politischer Zukunftsstudien, James W. Carey, Communication as culture: essays on media and society,
Media and popular culture (Boston: Unwin Hyman, 1989), 174; Karlheinz Steinmiiller, »Zukunftsfor-
schung in Deutschland, Zeitschrift fiir Zukunftsforschung 1, Nr. 1 (2012): 6-19; Massimo Moraglio,
Hans-Liudger Dienel, und Robin Kellermann, »Didactical Functions of Dark and Bright Scenarios:
Examples from the European Transport Industry«, in Envisioning Uncertain Futures, hg. von Roman
Peperhove, Karlheinz Steinmdller, und Hans-Liudger Dienel (Wiesbaden: Springer, 2018), 83-103.

42 Im konzeptionellen Sinne des Religionsphilosophen wire die Vorstellung von Wartezeiten, ana-
log zur Vorstellung von Vergangenem und Zukinftigem, wohl zweifelsohne ebenfalls an die Be-
dingung der>Gegenwartigung« der Dinge gekniipft. Mehr noch kénnten Wartezeiten als Prototyp
der>Cegenwartigung<der Zeiterfahrung erscheinen, da Warten immer nur im»Jetzt<spirbar wird.
Warten, so liefSe sich vielleicht im Augustinischen Sinne fortfithren, erscheint damit als die Urform
der vergegenwirtigten Zukunftsvorstellung.

43 Vgl. Ulrich Duchrow, »Der sogenannte psychologische Zeitbegriff Augustins im Verhaltnis zur phy-
sikalischen und geschichtlichen Zeit«, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 63, Nr. 3 (1966): 267-88.

44 Isaac Newton definierte die Zeit in seinem 1676 erschienen Hauptwerk Philosophiae naturalis princi-
pia mathematic als absolute, reale, unendliche und gleichférmig flieflende GroRe, die Teil der
Schépfung ist. Die Zeit als auch der Raum seien leer und dienen als Medium der Aufnahme von
materiellen und zeitrelativen (Stunden, Wochen, Tage) >Fiillungenc. In der Folge ist die Zeit nach
Newton eindeutig metrisier- und quantifizierbar, was sie schlielich in den Stand einer physikali-
schen und damit subjektunabhingigen Zeit hebt. Newton wurde damit zum vielleicht prominen-
testen Vertreter einer objektivistischen Zeitauffassung, die von Kant und spater insbesondere von
Einstein kritisiert wurde. Vgl. Elias, Uber die Zeit, 12.

45  Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 182.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

41


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

existiert in diesem Rahmen die Zeit weder als eigenstindige, objektive, messbare Gro-
3¢ noch als Gegenwirtigung im Augustinischen Sinn. Stattdessen ist die Zeit fiir Kant
bereits a priori und somit der eigentlichen Erfahrung vorausgehend, in unser Bewusst-
sein eingebaut.

»Die Zeitist eine nothwendige Vorstellung, die allen Anschauungen zum Grunde liegt.
Man kann in Ansehung der Erscheinungen (iberhaupt die Zeit selbst nicht aufheben,
ob man zwar ganz wohl die Erscheinungen aus der Zeit wegnehmen kann. Die Zeit
ist also a priori gegeben. In ihr allein ist alle Wirklichkeit der Erscheinungen moglich.
Diese konnen insgesammt wegfallen, aber sie selbst (als die allgemeine Bedingung
ihrer Méglichkeit) kann nicht aufgehoben werden.«*

Die Zeit ist nach Kant »reine Form der sinnlichen Anschauung«*’, die der eigentlichen
Erfahrung voraus geht und Zeit erst entstehen ldsst. Zeit ist folglich von den Dingen los-
gelost zu betrachten. Die Wirklichkeit samt der Dinge, die uns umgeben, lisst sich da-
mit in Kants Verstindnis eigentlich gar nicht ohne Weiteres erkennen. Wir kennen die
Dinge nicht an sich, sondern kennen stattdessen nur wie sie uns erscheinen. Verkiirzt
ausgedriickt, >denkt« das Subjekt die Dinge mithilfe einer architektonischen Struktur
(den Kategorien) erst in die Welt >hinein¢, wobei Raum und Zeit die allgemeinen Mog-
lichkeiten der Erscheinungen bilden. Resultat dieses >Vollsubjektivismus« ist, dass die
Zeit als Form des inneren Sinnes einen Spiegel unseres Selbst und unseres inneren
Zustandes darstellt. Kant verweist dabei zugleich auf die Gestaltlosigkeit jenes Zeitbe-
wusstseins, weshalb wir uns stets der Analogie einer ins Unendliche fortgehenden Linie
behelfen, die zwar eindimensional bleibt, aber eine Positionsbestimmung des Nachein-
anders erméglicht.*®

Die Kantische Idee der Transzendenz gilt zwar als der bis heute wohl meistbespro-
chene und meistgedeutete philosophische Ansatz der neuzeitlichen Erkenntnistheorie,
zugleich konnte er aber das alltigliche Zeiterleben bislang nur schwer durchdringen.
Kaum ist fiir ein alltigliches Zeiterleben zu begreifen, wie Zeit (und auch der Raum)
uns als reine Verstandeskategorien und sinnliche Anschauungen und Erscheinungen,
aber ohne jede aulergeistige Realitit gegeniibertreten konnen. Auch sind die apriori-
schen Voraussetzungen jeder Erfahrungsbildung nicht ohne Weiteres nachvollziehbar.
Die Beziige auf Newton, der fiir Kant allein durch seine intensive geistige Beschiftigung
mit physikalischen Fragestellungen die naturgesetzlichen Grundsitze zu entschliisseln
vermochte, dienen eher als abstrakte Beweisfithrungen der Existenz apriorischer Ori-
entierungsmuster. Stattdessen sind fir das alltigliche Zeiterleben nach wie vor enge
Beziige zum absoluten Newton'schen Zeitbegriff erkennbar, die sich, vermittelt und re-
produziert im Sprachgebrauch, bis heute kaum zu verindern scheinen.

46  Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1781), Abschnitt Il, 31.

47  Ebd.

48  Kant vermerkt zur Behelfsgestalt des imaginierten Zeitpfeils: »Und, eben weil diese innre An-
schauung keine GCestalt giebt, suchen wir auch diesen Mangel durch Analogien zu ersetzen, und
stellen die Zeitfolge durch eine ins unendliche fortgehende Linie vor, in welcher das Mannigfaltige
eine Reihe ausmacht, die nur von einer Dimension ist, und schliessen aus den Eigenschaften die-
ser Linie auf alle Eigenschaften der Zeit, ausser dem einigen, dafS die Theile der erstern zugleich,
die der letztern aber jederzeit nach einander sind.« Ebd., 33.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Abschliefiend zur neuzeitlichen Zeitauffassung einer subjektiven Anschauungswei-
se sei im Hinblick auf die Verengung von Zeitbegriffen gefragt, ob das Wartephinomen
im Kantischen Verstindnis ebenfalls eine Art angeborener Erlebnisform darstellt. Ohne
an dieser Stelle eine philosophische Auseinandersetzung anstreben zu konnen, wiirde
Kant wahrscheinlich aber wohl auch den temporiren Aufschub der Wartezeit als ei-
ne apriorische Welterfahrung deklarieren. Dennoch wiirde sich hier die Frage stellen,
warum das Warten dann oftmals als Irritation bzw. als Anomalie aufgefasst wird. An
dieser Stelle muss daher offenbleiben, ob das Warten im Kantischen Sinne gewisser-
maflen einen Systemfehler des apriorischen Denkens darstellt oder ob der Wartemodus
ebenfalls eine Form der sinnlichen Anschauung bildet.

Henri Bergsons Zeitkonzept der >durée«

In noch stirkere Opposition zu Newton tritt in Bezug auf dessen Postulat der
Quantifizier- und Messbarkeit von Zeit zu Ende des 19. Jahrhunderts der franzé-
sische Philosoph Henri Bergson. Noch vor Husserls >Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins< und somit als erster Vertreter der modernen subjektivistischen
Zeitphilosophie, machte Bergson darauf aufmerksam, dass das Zeiterleben mit den
etablierten Methoden der Zeitmessung nicht vollends erklirt werden kénnte.* Statt-
dessen wiirde das alltagspraktisch erlernte Modell einer objektiven Zeit in den Augen
Bergsons dazu fithren, den Blick auf das eigentlich nichtfunktionale, spontane und
kontingente Wesen der Zeit zu verschleiern.

Entgegen der physikalischen (Uhr-)Zeit, die fragmentiert und in Abschnitte ein-
geteilt werde, sei die Zeit fir lebendige Dinge eine grundverschiedene. Bergson fithrt
dazu mit dem Begrift der »durées, der reinen Dauer, ein Konzept ein, das auf eine inne-
re Zeitlichkeit, kurzum auf ein rein qualitatives Zeitbewusstsein der swahrens, sreinenc
und >gelebten Dauer« verweist. Fiir ihn ist das konventionelle Zeitmaf} nur eine An-
zahl von virtuellen zeitlichen Ruhepunkten zwischen denen sich Beliebiges abspielen
kann. Die alltigliche Rede von einer Zeitdauer bezieht sich somit im Grunde stets nur
auf die Messabstinde einer Bewegung, nicht jedoch auf die qualitative Ausgestaltung
szwischen« jenen im Grunde unbeweglichen Messpunkten.

»Wenn wir in der Umgangssprache von Zeit reden, denken wir fiir gewohnlich an das
Mafs der Dauer und nicht an die Dauer selbst. Aber man fithlt und erlebt diese Dauer,
die die Wissenschaft eliminiert, die so schwierig zu erfassen und auszudriicken ist.
Sollten wir nicht einmal untersuchen, wie sie wirklich ist?«*°

Im Rahmen seiner Untersuchungen verliert die Zeit fiir Bergson »jeden blofR formalen
Charakter und wird zu einem konstitutiven schépferischen Prinzip der Wirklichkeit.«*
Die innere Zeitlichkeit konstituiert sich dabei nach Bergsons Auffassung im Unterbe-
wusstsein. Wahre Zeit ist somit nur erlebbar, aber nicht messbar, sie kann nicht ana-
lytisch oder sprachlich gefasst werden. Der einzige Zugang der Bewusstwerdung ist
fiir ihn die Intuition, die Bergson der Intelligenz als konventionellem Mechanismus der

49  Vgl. Benz, (Erzdhlte) Zeit des Wartens, 33.
50  Henri Bergson, Denken und schopferisches Werden: Aufsitze und Vortrige (Hamburg: EVA, 2008), 23.
51 Friedrich Kottje, »Zur Einfithrung«, ebd., 11.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

43


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Bewusstwerdung (von Zeit) gegeniiberstellt. Wihrend die Intuition eine Methode dar-
stellt, die uns quasi mit unverstelltem Blick zu den Dingen selbst fithren und damit den
Geist befreien wiirde,” versucht sich dagegen die Intelligenz stets einen festen Halt
zu suchen, der ihr mittels der physikalischen Zeitauffassung und etablierter sprachli-
cher Begriffe bereitgestellt werde, die jedoch Zeit nur als nebeneinandergesetzte Mo-
mentaufnahmen bzw. kiinstliche Rekonstruktionen eines Zeitflusses erscheinen lasse.”
Bergsons Zeitbegriff der »durée« stellt sich damit weitaus komplexer als die Konzepti-
on einer objektiv-mathematischen Zeit dar bzw. als dessen qualitative Erginzung. Die
(zeitliche) Wirklichkeit lasse sich mit der Bequemlichkeit absoluter Methoden demge-
geniiber letztlich nur partiell und unzureichend erfassen.

»Was also wirklich ist, das sind nicht die in Momentaufnahmen fixierten >Zustandes,
die wirim Verlauf der Verinderung aufnehmen, sondern das istim Gegenteil der Fluf,
das ist die Kontinuitit des Ubergangs, das ist die Verinderung selbst.«**

Die knappe Beleuchtung des Bergson’schen Plidoyers einer intuitiven Philosophie wird
hier nicht zuletzt deshalb vorgenommen, weil jener Ansatz einer der wenigen (im Grun-
de der einzige) unter den modernen philosophischen Ansitzen darstellt, der sich ex-
plizit dem Phinomen des Wartens widmet. Das Konzept der gelebten Dauer illustriert
Bergson in einem Gedankenexperiment bei dem Zucker in einem Wasserglas geschmol-
zen wird. Das Schmelzen des Zuckers steht dabei exemplarisch fir die Dauer, die sich
der intellektuellen Steuerung entzieht und die im Subjekt eine eigene Zeitlichkeit aus-
bildet. Die Dauer des Schmelzens bewegt das Subjekt dazu, den Blick nicht mehr wie
gemeinhin aktiv nach vorn zu richten, sondern erzeugt ein »abwartendes Wahrnehmen,
das den Bezug von Vergangenheit zu Gegenwart und Zukunft herstellt, das Akzeptieren
der wechselseitigen Bedingungen aller dreier Zeitsphiren.«*> Mithilfe dieses einfachen
Experiments gelingt es Bergson, darauf aufmerksam zu machen, dass es eine Zeitlich-
keit jenseits der mechanisierten Zeitmessung gibt: ein spannungsvolles Warten, eine
Konzentration auf das Geschehen, das keineswegs als Passivitit zu deuten ist, sondern
ein aktives Moment in Form der Anpassung an den Rhythmus des Ereignisses beinhal-
tet.

»[..] die Zeit, die ich warten muss, ist nicht mehr jene mathematische, die sich mit
der Geschichte des Universums auch dann noch decken wiirde, wenn diese auf einen
Schlag im Raum hingebreitet worden wére. Sie fallt zusammen mit meiner Ungeduld,
d.h. mit einem Teil meiner eignen Dauer, der weder willkiirlich ausdehnbar noch ab-

52 Bergson beschreibt den Zustand des intuitiven Erkennens als Zustand der vélligen Unvoreinge-
nommenbheit: »Nichts schiebt sich mehr dazwischen, keine Brechung der Strahlen durch das Pris-
ma, dessen eine Flache der Raum und dessen andere die Sprache ist.« Bergson, Denken und schop-
ferisches Werden, 44.

53 Vgl ebd. 26f., 88f.

54 Ebd., 27.

55  Ina Schmidt, Vom Leben zum Sein: der friihe Martin Heidegger und die Lebensphilosophie (Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann, 2005), 190.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

kirzbarist. Nicht mehr Gedachtes ist hier, sondern Gelebtes, nicht Relatives mehr, son-
dern Absolutes.«*¢

Der entscheidende Aspekt in der Aufldsung des Zuckers liegt also darin, dass analog
zum kontinuierlichen Diffusionsprozess einzelner Zuckerpartikel die Zeit nicht mehr
als Aneinanderreihung von an relativen Bezugssystemen ausgerichteten Zeitpunkten ge-
dacht und wahrgenommen wird, sondern als ganzheitliche Bewegung, als Verinderung
oder, mit Deleuzes zu sprechen, als »qualitativer Ubergang«.”’” Jener kontinuierliche
Ubergang bildet das Zeitempfinden aus, das Bergson mit dem Konzept der >durée« auf-
zuzeigen beabsichtigt und das fiir den franzosischen Philosophen interessanterweise in
einem Dauerzustand des spannungsvollen Wartens resultiert. Jenes Warten erwichst
dabei fiir Bergson nicht nur zu einer subjektbezogenen Grundverfassung im vorgestell-
ten Experiment, sondern schlechthin gar zu einer Grundverfassung des Universums.

»Auflerhalb des Organischen erscheint uns die anorganische Materie zweifellos als zer-
legbar in Systeme, (iber die die Zeit hinweggleitet, ohne in sie einzudringen, Systeme,
die von der Wissenschaft abhdngen und auf die sich der Verstand bezieht. Aber das
materielle Universum als Ganzes ndtigt unserem Bewufitsein die Spannung des War-
tens auf. Es befindet sich selbst in dieser Spannung.<’®

Abermals mit Bezug auf sein Zuckerwiirfel-Experiment betont Bergson an anderer Stel-
le, wie vielfiltig das Zeitbewusstsein im Gegensatz zur abstrakten, an relative Bezugs-
groflen gekoppelten Zeiterfahrung eigentlich zu begreifen ist.

»Diese Notwendigkeit, zu warten [auf die Auflésung des Zuckers, R.K ], ist die Tatsa-
che, die von Bedeutung ist. Sie driickt aus, dafd —wenn man aus dem Universum Syste-
me herausschneiden kann, fiir die die Zeit nur eine Abstraktion, eine Beziehung, eine
Zahl ist—doch das Universum selbst etwas anderes ist. Wenn wir es in seiner Gesamt-
heit umfassen kénnten, als unorganisch, aber durchwoben von organischen Wesen, so
wiirden wir sehen, wie es unaufhorlich ebenso neue, ebenso originelle, ebenso unvor-
hersehbare Formen annihme wie unsere BewuRtseinszustinde.«’

Bergsons Verstindnis des Wartens als qualitativer Ubergang und als aktives Erleben
wird im Rahmen dieser Arbeit als bedeutende theoretische Denkfigur aufgefasst,
die es erlaubt, das alltigliche Phinomen verkehrsinduzierten Wartens in einer an-
deren Daseinsqualitit zu fassen. Auch wenn die menschliche Grundverfassung des
spannungsvollen Wartens bei Bergson nicht per se als positive Erfahrung deklariert
wird, kann das Bergsom’sche Zeitkonzept der >durée« schlieflich dabei helfen, eine
Neukonzeption des (verkehrlichen) Wartens jenseits der antithetischen Wahrnehmung
als toter oder verlorener Zeit zu entwerfen.

56  Henri Bergson, Schipferische Entwicklung, 16.

57  Gilles Deleuze, Das Bewegungs-Bild (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1997), 23.
58  Bergson, Denken und schipferisches Werden, 45 (Herv. i. O.).

59  Ebd., 31f.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

45


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne
Zeittheorie bei Heidegger

»Das ontologische Vordringen zum »Ursprung« kommt nicht zu ontischen Selbstver-
standlichkeiten fiir den »gemeinen Verstand«, sondern ihm 6ffnet sich gerade die Frag-
wiirdigkeit alles Selbstverstindlichen.«®°

Die im Rahmen der modernen Philosophie wohl bislang tiefgreifendste Analyse zum
Zeitbegriff entstammt der fundamentalontologischen Forschung Martin Heideggers,
genauer dessen 1927 erschienenen Hauptwerk Sein und Zeit. Ausgangspunkt der letzt-
lich unvollendet gebliebenen Grundlegungen zur Bedeutung der Zeitlichkeit fiir die
menschliche Existenz bildet — dhnlich wie fiir Bergson — der kritische Befund einer
offensichtlichen Zeit- und Seinsvergessenheit der philosophischen Tradition seit der
Antike. Die grundlegende Frage nach dem Sinn des Seins wurde fir Heidegger tiber
lange Zeit trivialisiert, sanktioniert oder schlichtweg als undefinierbar oder selbstver-
standlich abgetan. Zu lange hitte die Philosophiegeschichte das Seiende (die konkreten
Erscheinungen) mit dem Sein (den Voraussetzungen der Erscheinungen) verwechselt.
Vor diesem Hintergrund sieht er die Notwendigkeit, die Frage nach dem Sein unter
dem folgenden Leitgedanken neu aufzurollen:

»Alle Ontologie, mag sie (iber ein noch so reiches und festverklammerstes Kategorien-
system verfiigen, bleibtim Grunde blind und eine Verkehrung ihrer eigensten Absicht,
wenn sie nicht zuvor den Sinn von Sein zureichend geklart und die Klarung als ihre Fun-
damentalaufgabe begriffen hat.<*'

Die Tiefensuche bzw. philosophische Anthropologie nach dem Ursprung des Seins fithrt
Heidegger zu einer fundamentalontologischen Konzeption von Zeit. Danach bildet zu-
nichst das Dasein, die zwischen Geburt und Tod sich aufspannende und in die Welt ge-
worfene Existenz, die grundlegende Seinsart jedes Menschen. Das Dasein ist jeglichem
Sein und damit jeglicher Form des Umgangs mit Zeit vorgingig und gilt fiir Heidegger
im Hinblick auf dessen Suche nach dem Sinn des Seins als primires Befragungsfeld.®
Jenes Dasein selbst besitzt jedoch keine Zeitlichkeit im Verstindnis des linearen Er-
lebens, sondern wir sind stattdessen stets schon »in der Zeit«. Diese iibergeordnete
Zeitlichkeit des Daseins ermdglicht itberhaupt erst das Erleben einer zeitlichen Ord-
nung bzw. das Erleben von Zeitmodi und -derivaten. Mit anderen Worten: Die Zeit
ist dem zeitlichen Erleben im zeittheoretischen Verstindnis Heideggers stets vorgin-
gig. Sie wird somit zur eigentlichen Bedingung der Moglichkeit des In-der-Welt-Seins
und muss nach dessen Worten »als der Horizont alles Seinsverstindnisses und jeder
Seinsauslegung ans Licht gebracht und genuin begriffen werden.«® Der fundamental-
ontologische Zeitbegriff gestattet fiir Heidegger ferner erst den Zugang, um das Sein
in all seiner Bestimmtheit — in Form der jeweiligen »Temporalitit des Seins«** — erfassen

60  Martin Heidegger, Sein und Zeit, 334.
61 Ebd., 11 [Herv.i.O.].

62 Vgl.ebd., 13f.

63 Ebd,17.

64 Ebd.,19.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

zu konnen. Als Methode seiner wie erwihnt unvollstindig gebliebenen Daseinsana-
lyse, die die Vielzahl der im Dasein fundierten Strukturen (Existenzialien) freizulegen
beabsichtigt, dient fir Heidegger eine durch die Phinomenologie Husserls inspirier-
te Hermeneutik, also die Auslegung alles Vorfindbaren mittels einer Rekonstruktion des
in einer Sache originir eingeschriebenen Sinns und dessen Reinterpretation.® Nicht
selten geht diese Reinterpretation dabei in eine Form der (gewaltsamen) Destruktion
traditioneller Denkmuster und Wissensbestinde iiber, bei der Tradition, Geschichte
und wissenschaftliche Disziplinen grundlegend hinterfragt werden miissen.

Welche handlungsrelevante Dynamik lisst sich nun aber im Zusammenhang zwi-
schen der fundamentalen Vorgingigkeit und Urspriinglichkeit der Zeit und der alltigli-
chen Lebenspraxis erkennen? Welchen Grundcharakter trigt nun das Dasein bzw. was
hilt es zusammen? Die Antwort liefert Heidegger in der Auffassung, dass die existen-
ziale Gesamtstruktur des Daseins durch die Sorge charakterisiert sei, dem planerischen,
steuernden und berechnenden, kurzum aktiven und umsichtigen Umgang mit der Zeit.
Dasein geht demnach einher mit permanenter Sorge, wobei der Terminus auch deshalb
gewihlt wurde, um auf den praktischen Umgang des Menschen mit der Welt zu ver-
weisen, der dem bloRRen Anschauen und Erkennen der Welt entgegengesetzt wird. Die
drei charakteristischen Merkmale dieser Sorge-Struktur liegen im Schon-in-der-Welt-
Sein (der geworfenen Faktizitit des Daseins in einen bereits bestehenden Zusammen-
hang), einem Sich-vorweg-Sein (der Existenzialitit bzw. dem Bewusstsein der zukunfts-
orientierten Notwendigkeit zum Ergreifen von Handlungsoptionen) und einem Seins-
bei (dem Verfallensein bzw. dem immer schon bei den besorgenden Dingen sein). Die
Einheit dieser Strukturelemente bildet fiir Heidegger den eigentlichen Sinn des Da-
seins bzw. »die konkrete Verfassung der Existenz«.*® Jene Strukturmomente bestim-
men schliefllich auch die verschiedenen Zeitmodi des Daseins (Ekstasen), die wiederum
gegen die philosophische Tradition als Zukunft, Gewesenheit und Gegenwart bezeichnet
werden.%’

Begriindet und motiviert werden die drei Strukturelemente der Sorge dabei durch
das Bewusstsein der uniiberholbaren Endlichkeit des eigenen Lebens, der permanenten
Aushandlung des Menschen mit dem Tod als ein permanentes Sein zum Tod. Die grund-
legende Voraussetzung aber, um sich itberhaupt erst auf den Tod ausrichten zu kénnen,
bildet dabei die Zeitlichkeit.*® Sie wird als urspriinglichstes Moment wiederum erst zur
Voraussetzung fiir die Ausbildung einer Sorgestruktur — Heidegger sagt zum »Sinn der
Sorge«®® — und gilt somit als grundlegender Unterbau der Existenz des Daseins.

»Wenn die Zeitlichkeit den urspriinglichen Seinssinn des Daseins ausmacht [...], dann
muf die Sorge »Zeit« brauchen und sonach mit»der Zeit« rechnen. Die Zeitlichkeit des
Daseins bildet »Zeitrechnung« aus. Die in ihr erfahrene »Zeit« ist der nachste phano-

65 Vgl.ebd.,37.

66  Ebd., 231

67  Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 185.
68  Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, 234f.

69 Ebd., 326.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

47


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

menale Aspekt der Zeitlichkeit. Aus ihr erwidchst das alltidglich-vulgire Zeitverstandnis
und dieses entfaltet sich zum traditionellen Zeitbegriff.<®

Aus dieser Aussage wird deutlich, dass Heidegger mit der urspriinglichen Zeit” etwas an-
deres meint als unseren herkdmmlichen Zeitbegrift. Vielmehr lisst sich letzterer erst
aus dem urspriinglichen Zeitbegriff ableiten und verstindlich machen. Trotz der fiir
jegliche Sorgestruktur grundlegenden Vorbedingung einer urspriinglichen Zeitlichkeit,
die fiir Heidegger als endlich und der Zukunft entspringend verstanden wird,”* gesteht
er aber dennoch ein, unterschiedliche Dimensionen und Stufen der Zeitlichkeit ableiten
zu mitssen. Die fundamentalontologische Rekonstruktion des Ursprungs aller Zeitlich-
keit bewegt ihn damit zur Argumentation eines Ubergangs von einer Zeitlichkeit in die
andere. Heidegger besetzt dazu auf der basalen Stufe das Dasein als urspriinglichs-
ter aller Zeitlichkeiten mit den Begriff der »Weltzeit« bzw. der »besorgten Zeit« und
fithrt am oberen Ende der Stufen des zeitlichen Daseins die Begriffe der »Vulgirzeit«
bzw. »Jetzt-Zeit« ein, die unserem alltagspraktischen Verstindnis einer mechanisierten
Uhrzeit entsprechen.

Wihrend die »besorgte Zeit« fiir Heidegger noch keine lineare Zeitfolge, sondern
ein aktives und sinnhaftes Moment der Datierung, Bedeutsambkeit, Gespanntheit und
Offentlichkeit beinhaltet, reduziert die »Vulgirzeit« — als Abstraktion von den Bedeu-
tungszusammenhingen der »besorgten Zeit« — die Zeit vollends zu einer im Aristoteli-
schen Verstindnis zihlbaren Zeitreihe.” Zeitlichkeit wird dabei nur noch als Aneinan-
derreihung von Jetzt-Punkten und als endlose Abfolge verstanden, die die eigentlichen
Charakteristika der »Weltzeit« verdecken und nivellieren wiirden. Der Grund fiir unsere
alltagspraktische Romanze mit der nunmehr als endlos verrinnend wahrgenommenen
»Vulgirzeit« sei der Umstand, dass wir unsere eigene Endlichkeit, den Tod, zu verdrin-
gen suchen.

»In der besorgten Flucht liegt die Flucht vor dem Tode, das heifdt ein Wegsehen von
dem Ende des in-der-Welt-Seins.«’*

Im Resultat seiner Ableitung der »Vulgirzeit« aus der urspriinglichen Zeitlichkeit er-
wachst letztlich eine deutlich erkennbare Enttduschung und Kulturkritik Heideggers.
Die »Vulgirzeit« hitte zwar ihr natiirliches Recht, sie hitte uns jedoch gleichwohl dazu
gebracht, die Eigentlichkeit der Zeit zu verdecken und zu nivellieren. Wir geben uns im
Alltag selbstvergessen den Dingen hin, leben uneigentlich, erheben uns damit iiber die
natiirlichen Dinge und finden kein Ende mehr. Trotz seiner Polemik gegen den vulgiren
Zeitbegriff geht es hier Heidegger nach Auffassung von Gloy jedoch »nicht um eine Sus-
pendierung der Uhrzeit, sondern um ihre angemessene Einstufung in die Hierarchie

der Zeitvorstellungen.«”

70  Ebd, 235.

71 Ebd, 329.

72 Vgl.ebd,, 331.

73 Vgl. Inga Rémer, Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricceur (Dordrecht: Springer, 2010), 192.
74  Heidegger, Sein und Zeit, 442.

75  Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 192.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Zwar bleibt im Anschluss an die Einstufungen von Welt- und Vulgirzeit die Her-
leitung eines allgemeinen Zeitbegriffs unvollendet, doch das Postulat einer Zentralitit
der Zeitlichkeit als vorgingige Verfassung der Daseinsganzheit markiert nichtsdesto-
trotz eine entscheidende Wegmarke der (Zeit-)Philosophie. Sie umfasst eine disrup-
tive Zeitauffassung, die bis in die Gegenwart hinein wirkungsmichtig bleibt und mit
der sich Heidegger schliefilich klar gegen den konventionellen, erstmals mit Aristoteles
aufkeimenden objekt- und raumbezogenen Zeitbegriff abzugrenzen versucht, die Zeit-
erfahrung vollends in den Bereich des Subjektes verlagert und schlief3lich die Zeitlich-
keit als Grundverfassung, Bedingung und erklirender Struktur der Moglichkeiten des
Daseins proklamiert. Somit wird der bereits zuvor mit der Phinomenologie Husserls
eingeleitete Bruch zwischen Physik und Philosophie hinsichtlich des ontologischen Sta-
tus der Zeit abermals verstirkt. Mit Heidegger wird dem antiken Geozentrismus wird
nunmehr eine radikale Form des Egozentrismus gegeniiberstellt.

Wiederum mit Bezug auf das Temporalphinomen des Wartens stellt sich nun die Frage,
welche Einblicke sich mit der fundamentalontologischen Philosophie Heideggers fiir
das Warten gewinnen lief3en. Sein und Zeit widmet sich in seinem zweiten Abschnitt der
Freilegung der existentialen Grundstruktur der Zeitlichkeit, allerdings bleibt hier ange-
sichts des abstrakten, philosophietheoretischen Blickwinkels eine tiefere Betrachtung
oder Einordnung alltiglicher Zeitmodi (etwa dem Warten) aus. Dennoch widmet sich
Heidegger im Rahmen der Zeitlichkeit der Alltiglichkeit randstindig dem Erwarten zu-
kiinfriger Ereignisse. Der Modus des Erwartens gilt ihm hier als Beweisfithrung dafiir,
dass sich auch das uneigentliche Dasein (einem Dasein, das sich nur den gegenwirtigen
Dingen und Titigkeiten widmet, sich aber nicht aus seiner Endlichkeit versteht) sich
im Kern aber gleichwohl auf ein eigentliches Dasein stiitzt, das sich seiner Endlichkeit
bewusst ist und darauthin im Rahmen seiner Moglichkeiten handelt. Wihrend das Ge-
genwirtigen als Verfolgung rein gegenwartsbezogener Alltagsgeschifte ein uneigentliches
Dasein verkorpert, witrde dagegen das Vorlaufen ein eigentliches Dasein begriinden, das
sich aus seiner eigenen Endlichkeit begreift. Jedes Antizipieren von Zukunft — und so
etwa auch der Modus des Wartens — witrde zwar im alltiglichen Kontext gegenwartsbe-
zogen wirken, das Antizipieren wire aber erst dadurch moglich, dass die urspriingliche
Zeitlichkeit als vorgingige Ur-Bedingung aller Méglichkeiten des Daseins fungiere.

»Das Gewadrtigen mufd schon je den Horizont und Umkreis erschlossen haben, aus dem
etwas erwartet werden kann. Das Erwarten ist ein im Gewdrtigen fundierter Modus der Zu-
kunft, die sich eigentlich zeitigt als Vorlaufen. Daher liegt im Vorlaufen ein urspriingliche-
res Sein zum Tode als im besorgten Erwarten seiner.«’®

Daraus schlussfolgernd lief3e sich also argumentieren, dass die alltiglichen Wartesi-
tuationen in der Perspektive Heideggers woméglich als wichtige funktionale Schliissel-
stellen zur Selbstbestimmung des eigentlichen Daseins dienen kénnten. Die erzwungene
Zeitbezogenheit im Warten, insbesondere im Langzeitwarten, beinhaltet eine unterbe-
wusste Erinnerung an die eigene Endlichkeit des Lebens, die in anderen Situationen

76  Heidegger, Sein und Zeit, 337.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

49


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

meist durch Aktivititen oder Auslagerungen auf das Man verdeckt werden wiirde. Dies
wiirde aber fiir Heidegger nur dazu fithren, das Dasein uneigentlich zu fithren. Nur wenn
die eigene Endlichkeit tatsichlich wahrgenommen und aktiv beriicksichtigt wird, sei
nach Heidegger ein wirkliches Dasein und eine Sorgestruktur moglich. Das eigentliche
Existieren wird Heidegger zufolge zuallererst moglich durch eine dieser Verdeckung
entgegenwirkende Besinnung des Daseins auf seinen eigenen Tod.”” Die modernen Er-
fahrungen der Zeitnot, des Lirms, des Gerennes und der iibermifigen Geschiftigkeit
sieht Heidegger folglich dezidiert als Konsequenz der Fixierung auf die uneigentliche
Zeit der Gegenwart.

»Keine Zeit haben heift, die Zeit in die schlechte Gegenwart des Alltags werfen.«’®

So liefRe sich argumentieren, dass es womdglich erst die im Warten wieder aktivierte
Erinnerung an den Tod und die eigene Verginglichkeit sind, die die Aufhebung des
uneigentlichen Daseins und die Erinnerung an das eigentliche Sein gewihrleisten und
der Wartezeit im Heidegger'schen Zeitdenken eine funktionale Schliisselstellung als
existenziellem Modus zukommen lassen kénnte.

2.1.3 Aporien der Zeit: Resiimee philosophischer Zeittheorien

Aus der komprimierten Gesamtschau philosophischer Zeittheorien von der Antike tiber
die Neuzeit bis zur Moderne wurden die polarisierenden Traditionslinien zwischen der
Anschauung von Zeit als objektiver, universaler Grofde einerseits und rein subjektiver
bzw. relativer Vermitteltheit andererseits deutlich. Wihrend die Auffassung von Zeit als
subjektimmanenter GréfRe beginnend mit Augustinus itber die apriorischen Uberlegun-
gen Kants und den bedeutenden Weiterentwicklungen von Husserl, Bergson oder Hei-
degger als noch vergleichsweise jung gilt, bildet die Auffassung von Zeit als einer linea-
ren, objektiven und in Form von Bewegungen messbaren Grofe die deutlich dltere Tra-
ditionslinie. Zeit wird im Resultat dieser ilteren Traditionslinie in eine Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft gegliedert. McTaggart bezeichnet jene kanonische Denkweise,
die den erlebten Fluss der Zeit und die Flichtigkeit des Gegenwartspunktes hervorhebt
in seiner 1908 erschienenen Systematisierung der widerstreitenden Denkstromungen
als Prisentismus. IThm stellt er den Eternalismus gegentiber, der keinen Gegenwartspunkt
kennt, sondern nur ein frither oder spiter. Zeit flieft darin nicht, sondern ist einzig
und allein relationales Konstrukt.”

Der Prasentismus bildet innerhalb der westlichen Zeitkultur den zentralen Bezugs-
rahmen und die Idealvorstellung menschlicher Sinnsetzungen. Jene Zeitkultur ist zwar
von Seiten der modernen Philosophie als auch von Seiten der Naturwissenschaften
selbst unter Druck geraten,® dennoch scheinen wir nach wie vor der Illusion einer

77 Vgl. Rémer, Das Zeitdenken bei Husser|, Heidegger und Ricceur, 145.

78  Martin Heidegger, Der Begriff der Zeit (Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 2004), 118. Vgl. dazu
auch Rosa, Beschleunigung: die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 450f.

79  Vgl.John M.E. McTaggart, »The Unreality of Time«, Mind 17, Nr. 68 (1908): 457-74.

80 Hier ist etwa der Chemienobelpreistrager Ilya Prigogine zu nennen, der bereits in den frithen
1970erJahrenim Rahmen seiner Theorie irreversibler Prozesse vermerkte, dass es die Physik selbst
sei, die beginne, die Trennung eines physikalischen und eines philosophischen Zeitbegriffs zu

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

objektiven Zeit verhaftet zu sein. So prominent und leidenschaftlich Autoren wie Berg-
son oder Heidegger auch ihre alternativen Zeitauffassungen als gelebter Dauer oder
untergriindiger Primdarstruktur prisentiert haben mogen, so sind doch die paradigma-
tischen Vorstellungen einer messbaren Uhrzeit oder eines Zeitflusses in den kollektiven
Zeitauffassungen letztlich zu sehr verankert geblieben. Mehr noch, je gréfRer die Kritik
des naturwissenschaftlichen Begriffs der messbaren Zeit wurde, desto durchdringen-
der wurde paradoxerweise die chronometrische Orientierung moderner Gesellschaf-
ten.

So bleibt auch heute noch die fiir den Gegenstand >Zeit« in philosophischer Betrach-
tung traditionelle Feststellung der Ritselhaftigkeit und Aporizitit bestehen. Zeit bleibt
etwa nicht nur fir Paul Ricceur das Mysterium, das sich der Reprisentation verwei-
gert, indem es unser Dasein auf eine fiir das Denken uneinholbare Weise umgreift.*
Auch Bergson verdeutlicht die allgemeine Erniichterung iiber die in der Philosophie nur
halbherzig und unprizise durchlaufene »Suche nach der verlorenen Zeit«®* und weist
darauf hin, dass die Literatur und die Poesie, wenn auch methodisch weniger versiert,
hier vielleicht bereits viel weiter seien.®

Zusammenfassend erschlief3t die jahrhundertealte philosophische Beschiftigung
mit der Zeit nach dem Phinomenologen Paul Ricceur drei unvermeidliche >Aporien
der Zeit«. Die erste Aporie betrifft die schon angesprochene Heterogenitit von subjek-
tiver und objektiver Zeit. Danach sind ein im Aristotelischen oder Newton’'schen Sinne
kosmologischer, objektiver Zeitbegriff und einer im Heidegger’'schen Sinne urspriingli-
cher, phinomenologischer Zeitbegriff nicht voneinander ableitbar, wenngleich sie eine
wechselseitige Abhingigkeit aufweisen.?

Die zweite Aporie der Zeit besteht nach Ricceur darin, dass die Zeit durch die Philoso-
phen, aber auch im Alltagsverstindnis, stets leichtfertig, unhinterfragt und verkiirzt als
>Kollektivsingular« verstanden wird, obwohl der Begriff im Grunde einen Plural erfor-
dert. Die scheinbare Ganzheit der Zeit wird und wurde zu oft schlichtweg als einzigartig
vorausgesetzt, obwohl sich diese Behauptung angesichts des Auseinanderbrechens der
Zeit in eine Vielzahl von Zeitmodi und -vorstellungen kaum glaubhaft nachvollziehen
lisst.®

Die dritte und schwierigste Aporie der Zeit aber betrifft ihre eigentliche Unerforsch-
lichkeit, weil sie immer schon uneinholbar vorgingig ist. So konne Zeit nie vollstindig
zum Objekt unserer Reflexion werden und wiirde somit stets eine Restgrofie der Uner-
forschlichkeit behalten.®® Diese Aporizitit wird erstmals durch Augustinus erfasst und
mithilfe der geistigen Syntheseleistung der bereits erwidhnten >dreifachen Gegenwart«

iberwinden. llya Prigogine, »Time, Irreversibility and Structure«, in The Physicist’s Conception of
Nature, hg. von Jagdish Mehra (Dordrecht: Springer, 1973), 561-93. Zur im Vergleich zu den Sozi-
alwissenschaften generell starker hinterfragenden Selbstverstandnis der Physik vgl. auch Adam,
Time and Social Theory, 48ff.

81 Vgl. Paul Ricceur, Die erzdhlte Zeit (Miinchen: Wilhelm Fink, 1991), 436.

82  Bergson, Denken und schopferisches Werden, 38.

83  Vgl.ebd.

84  Vgl. Ricceur, Die erziihlte Zeit, 16-36.

85 Vgl. ebd., 349ff.

86  Vgl. Romer, Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricceur, 284.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

51


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

zu lésen versucht. Zur Schwierigkeit der objektiven Reflexionsfihigkeit iiber die Zeit
trigt zudem das Paradox bei, dass das die Zeit wahrnehmende Subjekt zugleich im-
mer auch das Zeit generierende Subjekt ist. Ein Losungsweg dieser Problematik wird
dabei in der Refiguration der Zeiterfahrung in der Erzihlung (Ricceur) oder aber einer
Vermittlungsleistung mittels der Intuition (Bergson) gesehen.

Im Riickblick auf die lange philosophische Forschungstradition im Umgang mit
»Zeit« lasst sich also festhalten, dass weder ein rein phinomenologisch-subjektives noch
ein rein objektives Verstindnis von Zeit geniigen, um ein ganzheitliches und operatio-
nalisierbares Verstindnis von Zeit zu erlangen. Auch wenn im Laufe der Moderne die
Tendenz zum Primat einer subjektivistischen Zeitauffassung vorherrschte, mochte sich
bis dato keine der Positionen vollends durchsetzen. Die philosophische Dichotomie und
die daran gekniipften endlosen Debatten der beiden Lager (Subjektivisten vs. Objekti-
visten) erscheinen nur wenig gewinnbringend.

Wissen wir nun also kaum substantiell mehr tiber die Zeit als die griechischen Philo-
sophen? Die etwas iiberspitzte Eingangsfrage sollte mit einem >Nein« beantwortet wer-
den. Das Wissen iiber die Zeit ist opulent geworden, wenngleich um den Preis ihrer
Unentschiedenheit. Die Errungenschaften der modernen und jiingeren Philosophie-
geschichte sind gerade im grundsitzlichen Hinterfragen der Zulissigkeit rein natur-
wissenschaftlich-absoluter Zeitauffassungen zu suchen. Fraglos hat sich dadurch die
scheinbare Einfachheit und Eindeutigkeit eines Newtorn'schen Zeitbegriffes verkompli-
ziert, mit Blick auf Einsteins Relativititstheorie nicht zuletzt auch durch die Naturwis-
senschaften selbst. Wir wissen mehr und denken heute anders iiber die Zeit, obschon
diese Vielfalt das Verstindnis tiber sie keineswegs einfacher gemacht hat. Im Gegenteil,
die Ritselhaftigkeit der Zeit von der schon Augustinus sprach, hat gerade erst durch die
Erweiterung der Sichtweisen von Bergson oder Heidegger an Substanz gewonnen.

Im Alltagsverstindnis von Zeit lisst sich die Ritselhaftigkeit der Zeit jedoch ver-
gleichsweise weniger ablesen als in den skizzierten zeitphilosophischen Debatten. Hier
erscheinen die Langzeiteffekte neuzeitlich-objektivistischer Zeitbetrachtung — etwa in
sprachlichen Beziigen vom >Zeitraum« oder >Zeitfluss< — in bemerkenswerter Persis-
tenz. Zu stark wirken bis heute die Grundziige der Newton'schen oder Aristotelischen
Zeitauffassung im Vergleich zum Zeitverstindnis eines Heidegger oder Einsteins. Ers-
tere versprechen vielmehr eine einfachere und vor allem operationalisierbare Zeitlogik,
die fiir die permanenten Synchronisationsprozesse hochentwickelter Gesellschaften als
etabliert gelten und deshalb konsensual reproduziert werden. Zeit tritt hiernach den
Akteuren als solide Faktizitit gegeniiber. Zugleich sind aber auch deutliche Charakte-
ristika des subjektivistischen Lagers zu finden. Zeit vergeht zugleich doch scheinbar
schnell oder langsam, man empfindet das Bediirfnis seine seigene« Zeit zu brauchen
oder die Zeit anhalten zu miissen. Zeit wird demnach nicht nur als im Maf der Bewe-
gung reprasentierte und nutzbare GrofRe verstanden, sondern natiirlich ebenso auch
serlebt«. Mit Blick auf die aus der philosophischen Forschungstradition identifizierten,
schwerlich zu 16senden Aporien der Zeit lasst sich somit festhalten, dass die Auffassun-
gen tber Zeit nur duflerst langwellig wirksam werden. Die Verinnerlichung von Zeit,
vor allem deren Transformation, braucht Zeit und ist zudem stark kulturabhingig.

Welche sMitnahmenc lassen sich nun aber trotz der idiosynkratischen und zum Teil
stark widersprechenden Zeitbetrachtungen innerhalb der Philosophie beziiglich des

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

tieferen Verstindnisses einer Wartezeit ableiten? Dieser Beantwortung wird sich das
Kapitel 2.3 widmen. Diesem Schritt vorgelagert sollen zunichst noch der philosophi-
schen Betrachtung direkt angeschlossen die sozialwissenschaftlich-anthropologischen
Zeittheorien gegeniibergestellt werden. Schaffen jene Bearbeitungen des Zeitbegriffs
ein gegeniiber der philosophischen Betrachtung konsensfihigeres und operationali-
sierbares Theorieverstindnis tiber die Zeit und welche Aussagen halten Sie fir die Frage
der Besonderheit des Temporalphinomens >Warten« bereit?

2.2 Sozialwissenschaftliche und kulturanthropologische Zeittheorien

Neben den philosophischen und naturwissenschaftlichen®” Zeitbegriffen etablierte sich
im Laufe des 20. Jahrhunderts mit der Zeitsoziologie als auch der zeitsensitiven Kul-
turantrophologie eine dritte wichtige Siule der Erforschung von Temporalphinome-
nen. Die Betrachtung von Zeit aus Perspektive der Soziologie erkannte dabei — anders
als die Philosophie oder Teile der Naturwissenschaften — in zunehmendem Mafe die
Wirkmachtigkeit und sozialpragende Realitit der durch Uhren und Kalender verge-
genstindlichten »Vulgirzeit« als konstitutiv an. Jenseits des Widerstreits der ontologi-
schen Bestimmungen der Zeit als Kultur- oder Naturobjekt wird in der soziologischen
Betrachtung somit zunichst offenkundig angenommen, dass es eine strukturbildende
Faktizitit der Zeit im alltiglichen Erleben gibt.®®

Der Fokus soziologischer Zeitanalysen fillt folglich auf die gesellschaftlichen Funk-
tionen von Zeit und somit auf die grundlegenden Fragestellungen, welche konstitutive
und regulative Rolle die Zeit in unserem alltiglichen Welt- und Selbstverstindnis spielt
und entlang welcher subjektiver und intersubjektiver Dimensionen, Strukturen und
Institutionen die Zeitauffassung generiert und beeinflusst wird. Mit einem Wort: Die
soziologische Perspektive versucht die Zeit als soziales Phinomen zu erfassen und die
sich dynamisch verindernden Zeitverhiltnisse, Zeitordnungen und -rhythmen, die un-
ser Leben in unterschiedlichen Bereichen auf je unterschiedliche Weise bestimmen, zu
analysieren. Entscheidend ist hierbei, dass diese sich daraus ergebende >zeitliche Ord-
nung der sozialen Organisation« als von anderen zeitlichen Ordnungssystemen (etwa
aus biologischen oder physikalischen) ganzlich verschieden betrachtet werden muss:

»This [social, R.K.] order is clearly distinct from other temporal orders. Whereas the
physiotemporal and biotemporal orders, for example, are natural, and thus, inevitable,
the sociotemporal order is essentially a socially constructed artifact which rests upon
rather arbitrary social conventions.<®°

87  Hierzu zidhlen neben den bereits erwahnten physikalischen Ansitzen insbesondere auch die An-
sitze aus der Biologie, die sich traditionell mit den zeitlichen Ordnungen und Rhythmen beschif-
tigten, welche die Bewegungen und das Leben von Organismen regulieren.

88  Diese vor allem oftmals in empirischen Studien vorausgesetzte und unhinterfragte Selbstevidenz
der Zeit als quasi-objektive GroRe bildet bis heute einen wesentlichen Kritikpunkt gegeniiber zeit-
soziologischen Studien. Vgl. hier zu etwa Rosa, Beschleunigung: die Verinderung der Zeitstrukturen in
der Moderne, 23.

89  EviatarZerubavel, Hidden Rhythms: Schedules and Calendars in Social Life (Berkeley: Univ. of California
Press, 1985), Xii.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

53


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Wihrend die naturwissenschaftlichen Ansitze mehrheitlich die objektiven Qualititen
der Zeit zu beleuchten versuchen, sieht die soziologische bzw. sozialwissenschaftliche
Erforschung der Zeit ihre Aufgabe in der Entdeckung der subjektiven Qualititen, also
der zeitbezogenen Sinnstiftungen und Bedeutungszuschreibungen. In dhnlichem Duk-
tus fasst auch Werner Bergmann die allgemeine soziologische Beschiftigung mit dem
Phinomen der Zeit zusammen:

»Sociology is not interested in the structure and the psychological functions of tem-
poral perspectives as such, but in the relationship between temporal perspectives and
social roles, social classes, certain other social groups, specific cultural and social types,
social planning, and so on.«*°

Das Arbeitsprogramm, das aus diesem Diktum hervorgeht, ist betrichtlich, daher kon-
nen und sollen im Folgenden vier spezifische Aspekte bzw. Fragestellungen zeitsozio-
logischer Forschung herausgegriffen werden. Diese umfassen die frithen theoretischen
Grundlagenwerke, die gesellschaftliche Funktion der Zeit, die Dimensionen und Struk-
turelemente des Zeiterlebens sowie die Frage nach Evolution, Einflussfaktoren und
Charakteristik der modernen Zeitvorstellung. Diese vier Leitperspektiven dienen als
Achse entlang der im Folgenden die Erlangung eines Grundverstindnisses der gesell-
schaftlichen Funktionen von Zeit erzeugt und zum anderen ein Verstindnis der zeithis-
torischen Abhingigkeit von Zeiterfahrungen erreicht werden soll. Jene Leitperspektiven
informieren zudem wiederum die anschlief}ende Ableitung von Entstehungsbedingun-
gen und qualitativ-inhaltlichen Ausformungen des Wartens als spezifisches Temporal-
phinomen in der Zeit.

2.2.1 Grundlegungen zum Zeitbegriff im Rahmen
klassisch-soziologischer Theoriebildung

Eine der frithesten soziologischen Arbeiten zum Zeitbegriff geht auf Emile Durkheim und
dessen 1912 erschienenes Werk Die elementaren Formen des religiosen Lebens zuriick. Darin
wurden drei fiir ein weiterfithrendes sozialwissenschaftliches Zeitverstindnis wegwei-
sende Aspekte herausgearbeitet: 1) Zeit wird dezidiert als Produkt kollektiven Denkens
verstanden, 2) Zeit wird als soziale Tatsache verstanden, die auf individueller wie auf
Gruppen- und Gesellschaftsebene wirksam wird, und 3) werden Zeitmesssysteme wie
Kalender und Uhren nicht mehr alleinig als astronomisch-physikalische Messinstru-
mente aufgefasst, sondern als Reprisentation sozialer Aktivititen und Rhythmen.”
Durkheim prigte mit seinen Arbeiten den Terminus der »sozialen Zeit«, welche au-
Rerhalb des individuellen Bewusstseins als intersubjektive und itberindividuelle Ord-
nungsgrofe konstitutiv fir das gesellschaftliche Zusammenleben werde. Das Postulat

90  Werner Bergmann, »The problem of time in sociology: An overview of the literature on the state
of theory and research on thesSociology of Time<, 1900-82«, Time & Society 1, Nr. 1 (1992): 85.

91 Vgl. Andrea Maurer, »Stand und Perspektiven der zeitsoziologischen Forschung, in Soziologie in
Deutschland und die Transformation grofSer gesellschaftlicher Systeme, hg. von Hansglnter Meyer (Ber-
lin: Akademie Verlag, 1992), 591.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

der Existenz einer sozialen Zeit stellt sich somit gegen eine idealistische Zeitvorstel-
lung Kantischer Prigung (Zeit als Kategorie der Gedankenwelt) als auch gegen eine
empiristische Zeitvorstellung (Zeit als objektiv-messbare GrofRe). Anders als in einer
astronomisch-physikalischen Zeitordnung werde die Orientierungsfunktion in der so-
zialen Zeitordnung vielmehr entlang kollektiver gesellschaftlicher Rhythmen (z.B. Feste
und Rituale) erméglicht. Individuen einer Gesellschaft agieren fiir Durkheim daher nie
unabhingig von einer sie umgebenden >Weltzeit« und einer >Sozialzeit«. Das dialekti-
sche Verhiltnis zwischen Zeit und sozialen Rhythmen verdeutlicht sich fiir Durkheim
etwa exemplarisch an der Institution des Kalenders. Einerseits reprisentieren Kalen-
der den Rhythmus sozialer und kollektiver Aktivititen, andererseits sichern sie zugleich
deren Regelmifligkeit. Zusammenfassend wird Zeit mit Durkheim erstmals als sozial
fundiertes und kollektiv wirksames Konstrukt theoretisiert, das den Weg fiir alle wei-
teren sozialwissenschaftlichen Zeitanalysen ebnete und bis heute einen ihrer zentra-
len Bezugspunkte bildet.”” Gleichwohl muss jedoch konstatiert werden, dass fiir Durk-
heim weder individuelle Zeiterfahrungen noch die personlichen Konstruktionen von
Zeit Problematisierungen des Theorems der sozialen Zeit bildeten.*

Durkheims pionierhafte Zeitanalyse iibte in der Folge nicht nur starken Einfluss
auf die franzosische Annales-Schule um Bloch, Febvre und Braudel aus, sondern wur-
de im US-amerikanischen Raum insbesondere durch die Soziologen Sorokin und Mer-
ton aufgegriffen. Sie stellten das Konzept der sozialen Zeit ebenfalls der astronomisch-
mathematischen gegeniiber, betonten aber noch stirker als Durkheim die qualitative
Andersartigkeit der sozialen Zeit, die nicht kontinuierlich flieRt oder beliebig teilbar
sei, sondern stetig durch (kritische) Ereignisse beeinflusst und kollektiv neu ausge-
handelt werden wiirde. In der Folge sei die soziale Zeit variabel und kontingent bzw.
eher zyklisch als linear. Sie stellten fest, dass die Zeitbestimmung im alltiglichen Han-
deln wesentlich hiufiger an sozialen Referenzpunkten und weniger an astronomischen
festgemacht werde und somit eine kalendarisch-astronomische Referenz nur sinnhaft
werden kénne, wenn sie in eine soziale Zeit transformiert wird.** Sorokin und Merton
vertraten in diesem Zusammenhang die These, dass die Evolution der astronomischen
Zeitmessung iiberhaupt gar erst aus dem Zweck jener sozialen Zeitbestimmung ent-
springt, welche die sozialen Prozesse zu synchronisieren versucht:

92 Wie tiefgreifend die Rezeption der Durkheim’schen Grundlegung des soziologischen Zeitbegriffs
tatsdchlichist, zeigt sich etwa bspw. in Helga Nowotnys knapp 80 Jahre spater entstandenem Essay
»Eigenzeiteng, in dem die Zeit abermals in sichtlichem Duktus Durkheims als »Grundelement zur
Strukturierung zwischenmenschlicher Beziehungen« beschrieben wird; Nowotny, Eigenzeit, 148.

93  Vgl. Simonetta Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, Time & Society 10, Nr. 1 (Marz
2001): 6.

94 Vgl. Pitirim A. Sorokin und Robert K. Merton, »Social time: A methodological and functional anal-
ysis«, American Journal of Sociology 42, Nr. 5 (1937): 619. Darauf aufbauend wurden speziell in den
1980er Jahren mitden einflussreichen Arbeiten von Eviatar Zerubavel die soziale Konstruktion der
Wochenzeit oder die Entstehung der standardisiert-kalendarischen Zeitbestimmung vertieft, vgl.
Eviatar Zerubavel, The seven day circle: the history and meaning of the week (Chicago: University of
Chicago Press, 1989); Eviatar Zerubavel, »The standardization of time: A sociohistorical perspec-
tive«, American Journal of Sociology 88, Nr.1 (1982): 1-23.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

55


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

»Thus, the social function of time reckoning and designation as a necessary means of
co-ordinating social activity was the very stimulus to astronomical time systems, the
introduction of which was made imperative by the inadequacy of local systems with
the spread of contact and organized interaction and the resulting lack of uniformity in
the rhythms of social activities.«*

Ausgehend von einem Grundverstindnis von Zeit als einem »social fact«*® sehen Soro-
kin und Merton schlieflich in den zeitlichen MafReinheiten von Wochen, Monaten und
Jahren keine natiirlichen Einheiten, sondern im tieferen Sinne soziale Konstrukte, de-
ren symbolischer Wert stirker sei als deren empirischer.”” Ihre Studie eréffnete in An-
schluss an Durkheim eine wichtige Perspektive zum Verstindnis der zahlreichen Di-
mensionen sozialzeitlicher Ordnungen, die noch anderer Stelle dieses Kapitels Erwih-
nung finden werden.

Neben diesen genannten Klassikern der sozialwissenschaftlichen Zeitforschung
entstand der wohl bislang gr68te Theoriekomplex im Rahmen Niklas Luhmanns moder-
ner Systemtheorie. Die Zeit bildet darin nicht allein den eigentlichen Erkenntnisgegen-
stand (wie etwa in der Philosophie), sondern wird als qualitative Erklirungsgrofie und
Rahmen systemtheoretischer Fragestellungen eingesetzt. Sie wird in Luhmanns Schaf-
fen zum fundamentalen Gegenstand sozialwissenschaftlicher Theoriebildung erklirt
und als fortwihrender Prozess der »Interpretation der Realitit im Hinblick auf eine
Differenz von Vergangenheit und Zukunft«*® definiert, der das systematische Orien-
tierungsparadigma moderner Gesellschaften begriindet. Das von Luhmann postulierte
Strukturprinzip der »funktionalen Differenzierung« fithrt unter temporalanalytischen
Gesichtspunkten betrachtet unter anderem dazu, dass die aus der Differenzierung
resultierenden gesellschaftlichen Teilsysteme zunehmend eigene Zeitstrukturen ent-
wickeln wiirden.”® Mit dem Aufkommen der biirgerlichen Gesellschaft zwischen dem
17. und 19. Jahrhundert hitten sich die Zeitstrukturen dabei nicht nur vervielfiltigt,
sondern sich insgesamt »drastisch in Richtung auf héhere Komplexitit verindert«'*®
und wiirden seitdem dauerhaft auf jede soziale Struktur und Begrifflichkeit einwirken.
Luhmann beschreibt diesen Modernisierungsprozess der zunehmenden funktionalen
Differenzierung als einen Prozess, der mit einer fortlaufenden Temporalisierung von
Komplexitit einhergeht. Die der steigenden Differenzierung inhdrenten Komplexitits-
steigerungen wiitrden demnach nur kompensiert werden kénnen, indem nicht alle
Entscheidungen gleichzeitig getroffen, sondern Entscheidungen in unterschiedlichen
gesellschaftlichen Teilbereichen (insbesondere in Organisationen) in sequentielle Fol-
gen verlagert werden, um noch zielorientiert bearbeitet werden zu kénnen. Zeitaspekte

95  Sorokin und Merton, »Social time: A methodological and functional analysis«, 628.

96  Ebd.

97 Vgl.ebd., 619, 624f.

98  Niklas Luhmann, »Die Zukunft kann nicht beginnen. Temporalstrukturen der modernen Gesell-
schaft«, in Vor der Jahrtausendwende: Bericht zur Lage der Zukunft, hg. von Peter Sloterdijk (Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1990), 124.

99  Niklas Luhmann, »Temporalisierung von Komplexitit. Zur Semantik neuzeitlicher Zeitbegriffe,
in Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, hg. von
ders. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1980), 235-300.

100 Luhmann, »Die Zukunft kann nicht beginnenc, 122f.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

dienen fiir Luhmann damit als qualitative ErklirungsgréfRe als auch zum Indikator der
wachsenden funktionalen Differenzierung hochentwickelter Gesellschaften.

Luhmanns systemtheoretische Zugriff auf den Begrift der Zeit lisst sich vor diesem
Hintergrund zweifelsohne als eine der theoretischen Erklirungsmuster fiir die Produk-
tion von Wartezeiten heranziehen. Da sich die systemtheoretische Betrachtung von Zeit
als konstitutives Element der modernen Gesellschaft jedoch nur schwerlich auf die sub-
jektive Erfahrungsebene von Zeit im Allgemeinen und der Erfahrung von Wartezeit im
Besonderen heben lisst, kann Luhmanns Werk beziiglich der Frage nach der konkreten
Ausprigung von Zeiterfahrung an dieser Stelle keine relevanten Erkenntnisse beitra-
gen.

2.2.2 Gesellschaftliche und soziale Funktionen der Zeit

Die Frage nach den gesellschaftlichen und sozialen Funktionen der Zeit bildet zweifel-
los den elementaren Interessensschwerpunkt zeitsoziologischer Forschung, der auch
fiir die hier im Mittelpunkt stehenden Wartephinomene zunichst der Klirung bedarf.
Exemplarisch soll zur Beantwortung dieser Kernfrage Norbert Elias’ 1984 erschienenes
Werk »Uber die Zeit« herausgehoben werden, das im Rahmen seiner allgemeinen Zivi-
lisationstheorie entstand. Erniichtert von den klassischen philosophischen Erklirungs-
angeboten zum Zeitphinomen, die aus Elias’ Sicht entweder dem Objektivismus oder
dem Subjektivismus zuzurechnen sind,’ zielt seine Analyse darauf ab, die Zeit zuvor-
derst in ihrer Funktion als soziales Symbolsystem ins Licht zu riicken, das jedoch zu-
gleich Beziige zum physikalisch-mathematischen Zeitbegriff aufweist. Die Zeit ist fir
ihn — in Analogie zu Durkheim - folglich weder apriorische Gegebenheit des mensch-
lichen Geistes, noch eigenstindige Naturgréfle, denn, so Elias, »Wo immer man mit
»Zeit< operiert, sind in der Tat immer Menschen in ihrer s>Umwelt, also soziale und phy-
sikalische Abliufe zugleich im Spiel.«** Mittels der Zeit werden in erster Linie funktio-
nale und soziale Bediirfnisse befriedigt, die historischen Wandlungsprozessen unterlie-
gen und infolgedessen rekonstruiert bzw. — im Sinne der Uberwindung einer irrefiih-
renden >Verritselung« der Zeit — dechiffriert werden sollten. Entgegen jener vorherr-
schenden >Verritselung« legt Elias den Fokus seiner wissenssoziologischen Untersu-
chung daher auf die Orientierungs- und Regulierungsfunktionen der Zeit, kurz, ihren
instrumentellen Charakter. Fiir ihn ist das menschliche Zeitverstindnis Ausdruck einer
menschlichen Syntheseleistung, die nur aus bestimmten sozialen Entwicklungen her-
aus zu verstehen ist. Diese Syntheseleistungen werden aus dem Motiv heraus durchge-
fithrt, um durch Zeitbestimmungen Positionen und Abliufe vergleichbar zu machen, die
ohne jene Bestimmung im unaufhorlichen Fluss der Geschehensabfolgen schlichtweg
nicht vergleichbar wiren oder sich nicht nebeneinanderstellen lieRen. Der Mechanis-
mus jeder Zeitbestimmung besteht demnach darin, dass dem unauthérlich schwinden-
den Fluss der Ereignisse eine zweite Geschehensabfolge in Form eines standardisierten

101 Elias moniert: »Das Problem der Zeit erscheint haufig als ein Problem der Physiker und der Meta-
physiker. Dadurch hat man beim Nachdenken iber die Zeit den Grund unter den Fiif3en verloren.«
Elias, Uber die Zeit, 17.

102 Ebd,, 19.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

57


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Bezugssystems mit wiederkehrenden Ablaufmustern (z.B. Bewegungen von Himmels-
korpern durch einen bestimmten Punkt oder Zeigerbewegungen durch einen Punkt auf
dem Ziffernblatt) gegeniibergestellt wird, der die endlose Folge des Nacheinanders ge-
wissermaflen reinfingt«. Ausgehend von der Funktionsweise der Zeitbestimmung de-
finiert Elias die Zeit wie folgt:

»Der Ausdruck >Zeit< verweist also auf dieses >In-Beziehung-Setzen< von Positionen
oder Abschnitten zweier oder mehrerer kontinuierlich bewegter Geschehensablaufe
[z.B. durch Uhren, Kalender, Naturabfolgen, R.K.]. Die Geschehensabliufe selbst
sind wahrnehmbar. Die Beziehung stellt eine Verarbeitung von Wahrnehmungen
durch wissende Menschen dar. Sie findet ihren Ausdruck in einem kommunizierbaren
sozialen Symbol, dem Begriff >Zeit¢, der innerhalb einer bestimmten Cesellschaft
das erlebbare, aber nicht mit Sinnen wahrnehmbare Erinnerungsbild mit Hilfe eines
wahrnehmbaren Lautmusters von einem Menschen zum anderen tragen kann.«'®

Resultat dieses standardisierten >Einfangens«< kontinuierlicher Geschehensabfolgen ist
die Produktion von lesbaren und kommunizierbaren Sinneinheiten, die dadurch er-
moglicht wird, weil konkrete Positionsbestimmungen im stindigen >Nacheinander« so-
zialer und natiirlicher Ablaufe iiberhaupt sichtbar und damit vergleichbar gemacht wer-
den konnen. Die daraus resultierende Sinnstiftung bildet nach Elias erst die Grund-
lage gesellschaftlicher Kernfunktionen der Koordination und Vereinheitlichung bzw.
der Synchronisation verschiedenster gesellschaftlicher Akteure. Elias verdeutlicht hierbei
eindrucksvoll, dass die Zeit vornehmlich als Symbolproduzent und damit als soziales
Konstrukt zu verstehen ist, das funktional darauf ausgerichtet ist, notwendige Ori-
entierungen zu schaffen. Bereits die mit der erstmaligen Systematisierung von Him-
melskérperbewegungen eingeleitete Frithform der Zeitmessung ist fiir ihn dabei nicht
unabhingig von gesellschaftlicher Normierung von Bezugsabliufen zu denken. Mit an-
deren Worten: Zeitmessung und Zeitbestimmung erfolgten fiir die lingste Zeit stets
soziozentrisch und in symbolhafter Absicht, das soziale Leben zu organisieren. Erst
mit Galilei und Newton schob sich in den sozialen Zeitbegriff ein rein physikalischer
Zeitbegriff, der sich immer mehr vom sozialen und menschenzentrierten Anwendungs-
bezug der Zeitbestimmung losloste und schlieflich den Charakter der Zeit als einer
quantifizierbaren GrofRe forcierte. Trotz einer seit der Neuzeit wachsenden Bedeutung
des physikalischen Zeitbegriffs beantwortet Elias die Frage nach der alltagspraktischen
Moglichkeit zur Wirkungsweise von Zeit wie folgt:

»Die menschengeschaffenen Symbole der sich wandelnden Ziffernblatter von Uhren,
104

die wechselnden Kalenderdaten sind die Zeit. Es ist jetzt 13 Uhr 10. Das ist die Zeit.«
Die Zeitfunktion der symbolischen Orientierung mittels Syntheseleistung mit der die
Positionen im endlosen Nacheinander in Beziehung gesetzt werden konnen, erfolgt
bspw. immer genau dann, wenn wir auf die Uhr sehen. Hier zeigt sich fiir Elias ganz

103 Ebd., 20.
104 Ebd., 24 [Herv.i.O.].

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

unverkennbar der instrumentelle Charakter der Zeit, weshalb er mit Blick auf die sprach-
lich begrenzten Angebote zur Zeitbestimmung das Verb »zeiten« (analog dem engli-
schen »timing«) vorschligt, aus dem die aktive Titigkeit einer Positionsbestimmung
auch sprachlich klarer hervorgehen wiirde.'® Die zeitimmanente Funktion der Sinn-
stiftung mittels symbolischer Syntheseleistungen wird jedoch nicht selbstevident wirk-
sam, sondern muss erlernt werden, wobei das Erlernen und Verinnerlichen zeitlicher
Bezugsrahmen nie freiwillig, sondern fiir Elias im Grunde als »Fremdzwang«**® zu ver-
stehen ist. Der Zivilisationszwang der Verinnerlichung der Zeitsynchronisation wiirde

197 reifen und einen Teil des sozialen Habitus ausbilden.

schlieRlich zur »zweiten Natur«
In diesem Sinne erweitert Elias seine oben genannte Kerndefinition der Zeit als Funk-
tion des Zusammenlebens schliefllich um die Bedingung einer erst sozial zu erlernenden
Synthese.’*®

Die Rekonstruktion dieser Lernprozesse'®

und der auf einem zeitbezogenen Wis-
sensschatz basierenden Handlungen fithrt Elias zu weitreichenden (historischen) Ana-
lysen und Vergleichen zur Entstehung von Zeitmessung und Kalenderentwicklung, die
im Befund einer historisch rasant wachsenden zeitlichen Selbstregulierung und Zeit-
sensibilitit ufern."® Zwar wiirden bereits in archaischen Gesellschaftsformen zeitliche
Regulierungssysteme auffindbar sein, die Affekt- und Triebimpulse zu kontrollieren
vermochten, doch die zeitliche Selbst- und Fremdregulierung hochentwickelter Gesell-
schaften wiirde aufgrund der stark erweiterten gesellschaftlichen Differenzierung das

" Die zunehmende Komple-

primire Symptom des Zivilisationsprozesses ausbilden.
xitit der Gesellschaften und die wachsenden Interdependenzketten sind dabei jedoch
nicht als statisch zu betrachten, sondern erfordern eine stetige Verfeinerung der zeit-
lichen Synchronisationsprozesse.

Elias betonte in einem Brief an Pierre Bourdieu aus den spiten 1970er Jahren, dass
die Forschung tiber die Zeit zu den schwierigsten Aufgaben seiner wissenschaftlichen

> Dennoch ist es ihm gelungen, die Komplexitit der Aus-

Laufbahn tiberhaupt zihle.
bildung des menschlichen Zeitbewusstseins in nachvollziehbarer Form vom Schleier
des Metaphysischen und Transzendentalen zu befreien und die intrinsischen Funktio-
nen, Motive und Entstehungslinien der Zeit offenzulegen. Diese konnen und sollen hier
nicht vollends aufgezeigt werden, aber bilden einen weiteren wichtigen theoretischen
Bezugsrahmen fiir die zeittheoretische Herleitung des Wartephinomens und dessen
zeitgeschichtliche Verortung in der Moderne. So ist das allgemeine Unbehagen in der

Erfahrung von Wartezeiten mit Riickgriff auf Elias zum einen evolutionir durch die

105 Vgl ebd,, 58.

106 Ebd, 20.

107 Ebd., 172.

108 Vgl. Elias, Uber die Zeit, 42.

109 Elias sieht in Abgrenzung traditioneller erkenntnistheoretischer Herangehensweisen den fiir ihn
einzig fruchtbaren analytischen Zugang zum Gegenstand >Zeit<in einer auf Temporalphdnomene
bezogenen »Theorie des menschlichen Wissens«. Vgl. ebd., 14.

1o Vgl ebd,, 36.

111 Vgl. ebd.

112 Vgl. Inken Hasselbusch, Norbert Elias und Pierre Bourdieu im Vergleich. Eine Untersuchung zu Theorie-
entwicklung, Begrifflichkeit und Rezeption. (Karlsruhe: PH Karlsruhe, 2014), 254.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

59


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Zunahme der zeitbezogenen Selbst- und Fremdregulation in hochentwickelten Gesell-
schaften zu erkliren, aber auch qualitativ durch die wachsende soziale Steuerungs-
funktion von Uhren auf das Zeitempfinden. Das Warten lisst sich damit im Zuge des
Elias’schen Zivilisationsprozesses als eines der kritischsten temporalen Nebenprodukte
extrahieren, das einerseits den analytischen Blick auf die Mechanismen der offenlegt
und andererseits selbst Produkt der in komplexen Gesellschaften zuweilen limitierten
Synchronisationsfihigkeit ist.

2.2.3 Dimensionen, Ebenen und Strukturen
des subjektiven und sozialen Zeiterlebens

Ausgehend vom funktionalen Verstindnis der Zeit als Symbol- und Orientierungsin-
stitution im sozialen Miteinander bilden Fragen nach den Dimensionen, Ebenen und
Strukturen alltiglichen Zeiterlebens einen weiteren Komplex, der bis heute das Interes-
se sozialwissenschaftlicher Zeitforschung prigt. Als wegweisender Theoriebaustein fiir
die Operationalisierung eines lebensweltlichen Zeitbegrifts soll hier besonders die Arbeit
von Schiitz und Luckmann angefithrt werden, die Durkheims Konzept der sozialen Zeit
um ein umfassenderes Verstindnis zu erginzen versuchten. Inspiriert durch die neuer-
liche Rezeption philosophisch-phinomenologischer Perspektiven von Husserl, Bergson
und Heidegger pladierten Schiitz und Luckmann in den spiten 1970er Jahren fiir eine
Abwendung vom naturwissenschaftlichen Zeitbegriff und argumentierten fiir die kom-
plexere Vertiefung der subjektiven Zeitperspektive« Im Rahmen ihrer Aufdeckung der
elementaren Strukturen des alltiglichen Erlebens als der vornehmlichen und ausge-
zeichneten Wirklichkeit des Menschen gliedern Schiitz und Luckmann das Phinomen
der lebensweltlichen Zeit in drei Dimensionen, die durch das Individuum jeweils ge-
lebt und erfahren werden konnen: Welizeit, subjektive Zeit und intersubjektive (soziale)
Zeit. Die »Weltzeit« beschreibt die irreversible, lineare Fortdauer der Welt, die folglich
fir das Individuum unaufhaltsam, tibergeordnet und nicht modifizierbar ist. Resul-
tat des Bewusstseins tiber die Weltzeit ist das Realisieren der eigenen Endlichkeit und
einer daran gekniipften Notwendigkeit zur aktiven Lebensplanung, die zum Grundmo-
tiv des Daseins wird."® Die Handlungen innerhalb der Lebensplanung kénnen jedoch
nicht gleichzeitig, sondern miissen zwangsliufig in einer zeitlichen Abfolge, im Prin-

U4 organisiert werden. Zudem umfasst der irreversible Charakter

zip »first things first«
der Weltzeit das Bewusstsein dariiber, in einen geschichtlichen Kontext bzw. eine Si-
tuation hineingeboren zu werden, wodurch die Sozialwelt immer auch zwangsliufig
als »geschichtlich« (z.B. als Erfahrung des eigenen Daseins innerhalb einer Generatio-
nenfolge) erlebt wird."®

Demgegeniiber beschreibt die »subjektive Zeit« eine in Anlehnung an Husser] und
Bergson thematisierte »innere« Dauer, verstanden als »zeitliche Artikulation des Be-

wusstseinsstroms«." Diese subjektive Zeit artikuliert sich nicht in homogenen Maf3-

113 Hier werden Schiitz’ und Luckmanns Beziige zu Heideggers »Sorgestruktur« deutlich sichtbar.
114  Alfred Schiitz und Thomas Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979),

77.
115 Vgl. ebd.
116 Ebd., 8o.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

einheiten, sondern nur in nicht-homogenen Gréflen-Einheiten des Sinns. Hiermit ist
gemeint, dass die »Einheiten« der subjektiven Zeitlichkeit vielmehr aus Erfahrungen
und Erwartungshaltungen bestehen, nicht aber aus messbaren Grofien oder (riumli-
chen) Ausdehnungen. Die subjektive Zeitwahrnehmung wiirde somit nur im relationa-
len Zusammenspiel gegenwirtiger und vergangener Erfahrungen sowie antizipierter
Erwartungen ausgeprigt werden und sich artikulieren kénnen."” Die Rhythmik der re-
lationalen Bezugnahmen auf Vergangenheit, gegenwirtiger Impression und zukunfts-
bezogener Antizipation wird dabei fiir Schiitz und Luckmann von der vorherrschen-
den »Bewusstseinsspannung« geprigt, die schlieRlich die GréfRenordnungen des sub-

8 Diese variierende Rhythmik mag erst begriinden,

jektiven Zeiterlebens bestimmen.
warum auch kleinste Zeitspannen manchmal wie eine Ewigkeit anmuten und andere
wiederum nur sehr kurz. In der Folge dieser variierenden Rhythmik bzw. der »Zirkula-
ritit im Bewusstseinsstrom« miisste der Tagesablauf individuell, ergo rhythmisierend
gestaltet werden. Weil sich das Bewusstseinserleben eben nicht einfach in gleichmif3ig
homogene Raumzeit-Elemente teilen lisst, verlaufen auch Tagesabliufe nicht linear
wie die kontinuierliche Weltzeit, sondern folgen deshalb bspw. Phasen hoherer oder
niedriger Leistungsfihigkeit. Die theoretischen Abgrenzungen zwischen Weltzeit und
subjektiver Zeit gelten als wichtige Weiterentwicklung des Durkhein’schen Konzepts
einer sozialen Zeit und bilden eine Erklirungsgrundlage zum Verstindnis (und zur
Komplexitit) menschlicher Zeiterfahrung, die nicht zuletzt auch fir ein Verstindnis
des Erlebens von Wartezeiten duflerst wichtig erscheint.

Zusitzlich zur Gestaltung des rhythmisierten Tagesablaufs begreifen Schiitz und
Luckmann unter dem Topos der subjektiven Zeit aber auch die langwelligeren Zeit-
zusammenhinge, die sich als biografische Zeitlichkeit im »Lebenslauf« artikulieren.
Hierbei wird auf die gesellschaftliche Relevanz von Zeiteinheiten rekurriert, die keine
Kategorien der inneren Dauer darstellen, sondern Kategorien, die intersubjektiv aus-
geformt, festgelegt und gesellschaftlich lesbar sind. Sie umfassen die formalen Struk-
turen von Kindheit, Reife, Alter usw., die dem Einzelnen auferlegt werden und verin-
nerlicht werden miissen. Dieser groRere Zeitzusammenhang bildet zusammengesetzt
den individuellen Lebenslauf, der dem rhythmisierten Tagesablauf iibergeordnet ist,
aber ebenso wie der Tagesablauf zirkuliren Motiven folgt (Wochenenden, Jahre, Mei-
lensteine). Zusammenfassend wirken im Rahmen der subjektiven Zeiterfahrung des
Menschen die biografische Zeit des Lebenslaufs und die Tagesrhythmik fiir Schiitz und
Luckmann nicht getrennt voneinander, sondern in folgendem MafRe wechselseitig zu-
sammen:

»Einerseits ist die biographische Artikulation dem Tagesrhythmus iibergeordnet. [...] An-
dererseits sind aber die Interpretationen und Entwiirfe, deren Sinnspannweit der Le-
benslauf ist, in den Tageslauf der inneren Dauer eingefiigt.«""’

Die dritte elementare Zeitdimension der lebensweltlichen Zeiterfahrung bildet nach
Schiitz und Luckmann schlieflich die »intersubjektive Zeit«. Sie besorgt die Synchro-

117 Vgl ebd., 83.
118 Vgl. ebd., 84.
119  Schiitz und Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, 86 [Herv. i. O.].

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

61


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

nisation und Anpassung der einzelnen individuellen Rhythmen an die soziale Umwelt.
Sei es als direkt koordinierte Synchronisation mit dem Gegeniiber oder durch abstra-
hierte und objektivierte Formen der Synchronisation (Kalender, Uhrzeiten), nur mittels
dieser Anpassungen wird iiberhaupt erst eine soziale bzw. gemeinsame Zeit ermoglicht.

Resiimierend stellt sich demnach die lebensweltliche Zeiterfahrung nach Schiitz
und Luckmann im Zusammenspiel der drei Zeitdimensionen von Weltzeit, subjektiver
und intersubjektiver Zeit als »temporally-structured reality«**° dar, bei der sich jedoch
die Zeitdimensionen nicht vollends getrennt und berithrungslos gegeniiberstehen. Viel-
mehr wird die tatsichliche Komplexitit der menschlichen Zeiterfahrung fiir Schittz und
Luckmann als Uberkreuzung jener Dimensionen gedeutet:

»Die Struktur der lebensweltlichen Zeit baut sich auf in Uberschneidungen der sub-
jektiven Zeit des Bewufstseinsstroms, der inneren Dauer, mit der Rhythmik des Kor-
pers wie der >biologischen Zeit« Giberhaupt, mit dem Jahreszeiten wie der Welt-Zeit
(berhaupt und dem Kalender, derssozialen Zeit<. Wir leben in all diesen Dimensionen
zugleich.«'*'

Diese Feststellung mag in ihrer Universalitit unbefriedigend wirken, doch sie verdeut-
licht, dass nicht allein eine innere, subjektive Zeitlichkeit die Zeitstruktur der belebten
Welt formt, sondern offenbar erst ihre Wechselwirkung mit gesellschaftlich ausgehan-
delten, tibergeordneten Zeitmafien zum Zweck der sozialen Synchronisation und Ko-
ordination.

Als im Kontext dieser Arbeit besonders interessant erscheint dabei Schiitz’ und
Luckmanns weiterfiihrende Feststellung, dass innerhalb der Uberschneidungen der
Zeitdimensionen niemals eine Gleichzeitigkeit herrschen konne, niemals absolute
Kongruenz. Stattdessen wiirde die resultierende Inkongruenz dem Menschen folglich
die unausweichliche Grundverfassung des Wartens auferlegen. Das Warten, ob in der
Schwangerschaft, der Landwirtschaft oder im Heilungsprozess, verstehen Schiitz und
Luckmann als subjektives Korrelat der Inkongruenz verschiedener Zeitdimensionen
bzw. als einen Nachweis der Notwendigkeit zur Orchestrierung der drei diagnosti-
zierten Zeitdimensionen. Das Warten formt somit schlieflich die Daseinsform in der
wir »einer uns auferlegten Zeitstruktur«*** begegnen, die, wenn auch nicht dauerhaft
bewusst reflektiert, das Resultat der Uberkreuzung jener drei Zeitdimensionen dar-
stellt. Diese Erkenntnis ist fir die weiterfithrende Analyse der Wartezeit von grofler
Bedeutung, da mit Riickgriff auf Schiitz und Luckmann argumentiert werden kann,
dass Wartezeiten zwar individuell erfahren, aber zugleich erst in der Kopplung an
iibergeordnete Zeitregime qualitativ aufgeladen werden.

Ahnlich wie Schiitz und Luckmann differenziert auch Anthony Giddens die Ausbildung
von akteursbezogenen Zeitperspektiven in drei Zeitebenen: der Alltagszeit, der biografi-

120 Bergmann, »The problem of time in sociology«, 84.
121 Schiitz und Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, 75.
122 Ebd., 76.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

schen und der historischen Zeit."”® Die Alltagszeit umfasst die tagtigliche Bewerkstelli-
gung primirer Routinen in Form der Synchronisation der Rhythmen von Arbeit, Frei-
zeit, Schlafen sowie der Reproduktion und Rekonstitution sozialer Strukturen. Die bio-
grafische Zeitebene wirft die zeitliche Perspektive auf die gesamte Lebenszeit und um-
fasst punktuelle Abgleichsmomente bzw. darauthin die angepasste Taktung von All-
tagsroutinen in Bezug auf iibergeordnete biografische Zielorientierungen. Schlieflich
ist das Erleben der Alltags- und Lebenszeit nach Giddens stets zudem immer in einen
noch weiter tibergreifenden, intersubjektiven und epochalen Kontext einer jeweiligen
historischen Zeit eingebettet. Alle drei Zeitebenen — in anderer Form auch artikuliert
als Dasein, durée und longue durée — miissen dabei zusammenwirken und stindig durch
Narrationen harmonisiert werden.

Die Frage nach der Architektur des menschlichen Zeiterlebens beschiftigte auch
Eviatar Zerubavel. Er sieht die wesentlichen Strukturelemente der Organisation des So-
ziallebens in der zeitbezogenen Bestimmung von Dauer (quantitative oder qualitati-
ve Zeitrahmen in denen Ereignisse stattfinden), Timing (Datierung eines Ereignisses),
Tempo (Ereignisdichte) und Sequenz (Trennung in Abfolgen des Davor und Danach) so-
zialer Ereignisse.”* Diese Elemente wirken institutionalisiert vor allem in Form von
Zeitpldnen (timetables) zusammen, die fiir Zerubavel daher als pridestinierte Objekte
zur Untersuchung der sozialen Zeitorganisation gelten. Den Prozess der aktiven Rea-
lisierung von Zeitplinen mithilfe der vier Strukturelemente bezeichnet Zerubavel als
Terminisierung (scheduling), die jedoch einer Vielzahl von natiirlichen (bspw. Jahres-
zeiten), sozialen oder moralischen (bspw. Erwartung von Piinktlichkeit) Bedingungen
unterworfen ist.'”

Ahnlich wie Zerubavel sieht auch Helga Nowotny die Strukturierung zwischen-
menschlicher Beziehungen im strategischen Einsatz zeitlicher »Intervalle«. Sie umfas-
sen die vielfiltigen Variationen und Kombinationen von Zeit(setzungen) im Spektrum
von befristen, versprechen, beschleunigen, verlangsamen und — nicht zuletzt — dem warten

und warten lassen.’

Jene oft konfliktbehafteten Zeitstrategien symbolisieren die Maske
mit der die Zeit im gesellschaftlichen Leben auftritt und immer neu verhandelt wird.
Sie bezeugen die unablissige Suche nach dem richtigen Moment, der in Macht,
Kontrolle und reale Vorteile iibersetzt werden soll. Die Intervalle werden deshalb auch
hiufig von der Sphire zwischenmenschlicher Beziehungen in die Sphire der Institu-
tionen transportiert. Die zeitliche Wahrnehmung im institutionellen Zusammenhang
tritt uns — anders als die soziale Zeit — jedoch wesentlich z3hfliissiger gegeniiber. In
diesem Zuge werden Wartezeiten zu einem wichtigen Indikator im Verstindnis des
Wertes von Zeit innerhalb einer Organisation, denn in ihnen zeigt sich das »Intervall«
in seiner Einbettung in Machtstrukturen.

123 Vgl. Anthony Giddens, »Time and social organization, in Social theory and modern sociology, hg. von
ders. (Stanford: Stanford University Press, 1987), 144ff.

124 Vgl. Eviatar Zerubavel, »Timetables and Scheduling: On the Social Organization of Timex, Sociolog-
ical Inquiry 46, Nr. 2 (April 1976): 89ff.

125 Vgl ebd., 91ff.

126 Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 147f.

127 Vgl.ebd.,151. Vgl. auch Schwartz, »Waiting, exchange, and power: The distribution of time in social
systems«.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

63


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne
2.2.4 Evolution und Charakteristik des modernen Zeithewusstseins

Der vierte Leitaspekt, der fuir ein Grundverstindnis soziologischer Theoretisierungen
des Zeitbegriffs aufgezeigt werden soll, behandelt die Frage nach der Entstehung und
spezifischen Charakteristik des modernen Zeitbewusstseins, das besonders stark von
den Dogmen der kapitalistischen Okonomie beeinflusst wurde und wird. Fiir die Be-
antwortung werden beginnend mit einer Typologie der Evolution des Zeitbewusstseins
(Rammstedt) zwei dltere (Weber, Marx) und zwei neuere (zeit-)soziologische Haupt-
werke (Rosa, Nowotny) herangezogen, die Beitrige zur Offenlegung des historischen
Entstehungsprozesses liefern konnen bzw. Gegenwartsdiagnosen des modernen Zeit-
bewusstseins anstellen. Erst auf diesem kontextuellen Verstandnis soll die daran an-
schlieRende Engfiihrung auf die historische Analyse verkehrsinduzierter Wartephino-
mene aufsetzen.

Wie hat sich das Verstindnis von Zeit auf dem Weg in die Moderne entwickelt? Otthein
Rammstedt unterscheidet in einem 1975 erschienenen, weit rezipierten Aufsatz idealty-
pisch vereinfacht vier Zeitbewusstseinsformen, die sich evolutionir ausbreiteten und
jeweils mit korrespondierenden Formen der rationalen Zeiterfahrung einhergingen:

1) Einfache und funktional noch nicht ausdifferenzierte Gesellschaften besitzen ein
»occasionales Zeitbewusstsein«, bei dem die rationale Form der Zeiterfahrung tenden-
ziell nur zwischen einem >Jetzt« und einem >Nicht-Jetzt« unterscheidet. Zeit wird
dabei nicht als kontinuierlich messbare Bewegung verstanden, sondern »als er-
lebte Folge von nicht-kontinuierlichen Ereignissen.«*® Das Zeitbewusstsein setzt
sich demnach aus nicht-alltiglichen, zeitlich grofiriumigen Ereignissen zusam-
men, wodurch Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit nicht scharf voneinander
getrennt werden, sondern vergangene und zukiinftige Ereignisse in einer gestreck-
ten Gegenwart gleichwertig integriert werden. Synchronisationen unabhingig von-
einander stattfindender sozialer Handlungen werden im occasionalen Zeitbewusst-
sein archaischer Gesellschaften unmdéglich, da keine gesetzmiflige (numerische)
Abfolge von Zeitverinderungen ermoglicht wird. Vielmehr bleibt die ausgeweitete
Gegenwart das einzig denkbare Zeitsystem, da die Form der Zeit immer an einen
konkreten Inhalt gebunden bleibt. Da ein occasionales Zeitbewusstsein den Natur-
abliufen kein eigenstindiges Bezugssystem gegeniiberstellt, konnen gesellschaftli-
che Verinderungen noch nicht von Verinderungen der natiirlichen Umwelt unter-
schieden werden.

2) Segmentire, frith stindische Gesellschaften (wie etwa die Stadtstaaten der griechi-
schen Antike) zeigen nach Rammstedt die tendenzielle Dominanz eines »zyklischen
Zeitbewusstseins« auf. In diesem wiirde die Zeit infolge der Messung immer glei-
cher Bewegungen als Kreislauf stets wiederkehrender Prozesse erfahren werden.

128 Otthein Rammstedt, »AlltagsbewufStsein von Zeit«, Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsycho-
logie 27, Nr. 1 (1975): 50.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4)

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Zwar erfolgt dabei eine grundsitzliche Differenzierung in ein >Vorher< und >Nach-
her¢, doch Vergangenheit und Zukunft sind darin strukturgleich, weil die Erinne-
rung an die Vergangenheit der Vorhersage der Zukunft entspricht, sodass Erfah-
rungsraum und Erwartungshorizont faktisch deckungsgleich sind."® Der Mensch
des zyklischen Zeitbewusstseins erfihrt sich noch eins mit den Naturrhythmen.
Er erfihrt noch keine Subjekt-Objekt-Spaltung, keine reflektierende Distanzierung
vom Sein.”°

In einem dritten evolutioniren Schritt der Zeitbewusstseinsausbildung brach-
ten die seit der Neuzeit stirker ausdifferenzierten Gesellschaftsformen nach
Rammstedt ein »lineares Zeitbewusstsein mit festgelegter Zukunft« hervor. Zeit
wird darin als ein irreversibler und progressiver Ablauf auf ein finales teleologisches
Ziel hin erfahren bzw. als Linie aus der Vergangenheit durch die Gegenwart in
die Zukunft (Zeitpfeil-Logik). Die Ungerichtetheit des zyklisches Zeitbewusstseins
erhilt mit der Linearzeit nun eine eindeutige (Ziel)richtung. Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft werden dabei erstmals zu dominanten Differenzierungsgréflen
und prigen entsprechend die Zeiterfahrung. Die temporale Differenzierung wird
nicht zuletzt deshalb konstitutiv, weil durch sie erst der Fortschritt zur Erreichung

des Telos erfahrbar gemacht werden kann™'

bzw. erst eine »Synchronizitit allen
Geschehens als gleichzeitige Ungleichzeitigkeit im Hinblick auf das gemeinsame
Ziel<!® organisiert werden kann. Als charakeeristisch fiir das lineare Zeitbe-
wusstsein mit festgelegter Zukunft sieht Rammstedt den erstmaligen Zwang zur
Verinnerlichung der Zeitrechnung bzw. der Uhrzeit, um strukturierend auf das
Erreichen des gesellschaftlichen Ziels einzuwirken. So erfolgt erstmals eine genaue
Einordung aller Ereignisse an einen bestimmten Ort und in einem bestimmten
Verhiltnis zueinander. Stellvertretend fiir die linear-teleologische Zeitauffassung
gelten etwa der Marxismus (Errichtung des Sozialismus) oder das Christentum

(Erlésung).

Fir die Hochmoderne mit ihren funktional stark ausdifferenzierten Gesellschafts-
formen attestiert Rammstedt schliefilich ein »lineares Zeitbewusstsein mit offener Zu-
kunft«. Hierbei ist der Ausgang der Zukunft nicht mehr auf ein gemeinsames Ziel
ausgerichtet, sondern die Zukunft bleibt offen und ist dadurch permanent unge-
wiss. Zeit wird zum leeren objektiven Medium, in das beliebige Inhalte einsor-
tiert werden kénnen. Durch das damit erhohte »Méglichkeitspotenzial« der Zukunft

129

130
131

132

Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 27.; dazu auch vgl. Rein-
hart Koselleck, Vergangene Zukunft: zur Semantik geschichtlicher Zeiten (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
2000).

Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 29.

Gloy verdeutlich in Ergdnzung zu Rammstedt die Weiterentwicklung der »Linearzeit« um eine re-
flexive Messbarkeit des Fortschritts mit folgender Feststellung: »Wahrend die zyklische Zeit qua-
litativ bestimmt war und sich die Zeitgestalten in qualitativer Hinsicht unterschieden, erlaubt die
unendliche, homogene, kontinuierliche Struktur der Linearzeit deren durchgangige Quantifizie-
rung.«, ebd., 30.

Rammstedt, »Alltagsbewufitsein von Zeit«, 54.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

65


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

(es gibt sozusagen mehrere mogliche >Zukiinfteq) steigt zugleich die Gegenwarts-
bezogenheit, denn die Zukunft entscheidet sich quasi (bereits) in der Gegenwart
durch eine Selektion der zukunftsrelevanten Moglichkeiten. Ferner wird anders als
im teleologischen Zeitbewusstsein akzeptiert, dass es ein Nebeneinander mehrerer
Wirklichkeiten bzw. Zielstellungen gibt, was insgesamt zu einer massiven Kom-
plexititssteigerung des Systems fithrt. Entscheidend fir die Zeiterfahrung jener
modernen Gesellschaftssysteme ist nun, dass das Handeln weniger auf ein teleo-
logisches Ganzes ausgerichtet werden muss. Das Resultat sind eine Individualisie-
rung bzw. Privatisierung der modernen Zeiterfahrung sowie die Ausbildung eines
immanenten Verinderungsdrangs bis hin zur Entfremdung des Zeitbewusstseins.

Rammstedt zeigt mit der diachronen Systematisierung von vier Zeitbewusstseinsfor-
men, dass die Zeit keineswegs epocheniibergreifend ein natiirlicher Bestandteil von Ge-
sellschaften war, sondern dass Formen von Zeitbewusstsein mit stark variierenden Auf-
fassungen iiber Rationalitit korrelieren. Zeitbewusstsein und Zeitwahrnehmung stellen
danach in hochstem MaRe kulturabhingige Grofien dar, die sich mit der jeweiligen Sozial-
und Wirtschaftsstruktur laufend verindern konnen und ihren Niederschlag vor allem
im sich wandelnden Sprachgebrauch iiber Zeit hinterlassen. Wie jede idealtypische Ge-
neralisierung hat auch Rammstedts Darstellung der evolutioniren Verinderungen des
Zeitbewusstseins jedoch ihre Problemlagen, doch seine Typologie verdeutlicht dennoch,
dass innerhalb einer Epoche keineswegs entweder alleinig zyklische oder lineare Zeit-
vorstellungen vorherrschen miissen, sondern er betont, dass diese jeweils nebeneinan-

133 existieren kénnen. So kénnen

der bzw. — nach Ansicht Nowotnys — auch ineinander
auch in hochmodernen Kulturen occasionale Zeitbewusstseinsformen auftreten, etwa
unter dem Einfluss von Drogen oder in existenziell bedrohlichen Extremsituationen, in
denen sich der lineare Zeitfluss zum Eindruck des Stillstandes wandeln kann. Hierzu
zihlen mitunter auch Momente des langen Wartens.

Wenngleich das Zeitbewusstsein aus Sicht Rammstedts (als auch zuvor von Durk-
heim) strikt als kulturabhingige Grof3e verstanden werden muss, erscheint die Auf-
gabe der Ausbildung eines wie auch immer gearteten gesellschaftlichen Zeitbewusst-
seins generell als alternativlos. Die Bestimmung eines spezifischen gesellschaftlichen
Zeitbewusstseins kann allein deshalb nicht umgangen werden, weil mit ihm das sich
anthropologisch manifestierte Grundbediirfnis einhergeht, »die wahrgenommenen Ver-
dnderungen zeitlich zu ordnen und als zeitlich geordnet zu betrachten.«*> Welche der idealty-
pischen Formen auch vorherrschen mégen, jede Zeitbewusstseinsform entspricht fir
sich genommen also dem menschlichen Ur-Bediirfnis nach subjektiver wie kollektiver
Sinnstiftung.

133 Nowotny sieht einen uralten und zugleich unrealistischen Dualismus des Denkens iiber Zeit in
entweder geraden Linien oder wiederkehrenden Bewegungen, doch konstatiert: »Jede Konzeption
von Zeit mufd die Idee des irreversiblen Wandels unterbringen und die Idee der Wiederholung.«
Nowotny, Eigenzeit, 59.

134 Rammstedt bezeichnet die Relevanz der Auspriagung eines Zeitbewusstseins gar als »ldeologie
des sozialen Geschehens«, Rammstedt, »Alltagsbewufitsein von Zeit, 59.

135 Ebd., 58 [Hervorhebung des Verfassers, R.K.].

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Rammstedt folgend bewegt sich das Zeitbewusstsein der westlichen Moderne — und
somit auch der raum-zeitliche Bezugsrahmen dieser Arbeit — entsprechend im Modus
einer »linearen Zeitlogik mit offener Zukunft«. Wodurch ist diese vorherrschende Be-
ziehung des Menschen gegeniiber der Zeit aber im Detail charakterisiert und woraus
hat sich dieses bis heute noch grundlegend wirksame Zeitverstindnis historisch ent-
wickelt? Eine Analyse gesellschaftstheoretischer Standardwerke soll im Folgenden die
Grundziige jener Charakteristik ausfindig machen.

Karl Marx

Einen der frithsten Zuginge zur Beantwortung der Frage nach Evolution und Charak-
teristika des modernen Zeitbewusstseins erdffnet zweifelsohne Karl Marx’ geschliffene
Analyse der kapitalistischen Produktionsweise. Marx’ Lebenswerk der kontinuierlichen
Entzauberung des Kapitalismus als angeblicher Naturgesetzlichkeit und Naturgege-
benheit erschlieft den Faktor Zeit explizit als analytische Grofie zur Bestimmung des
Wertes einer Ware. Die Zentralitit der >Zeit< verdeutlicht sich fiir Marx bereits im ers-
ten Band seines dreiteiligen Kompendiums itber das Kapital im Zusammenhang der
Bestimmung eines Warenwerts:

»Ein Gebrauchswert oder Gut hat also nur einen Wert, weil abstrakt menschliche Ar-
beitin ihm vergegenstindlicht oder materialisiert ist. Wie nun die Gr6Re seines Werts
messen? Durch das Quantum der in ihm enthaltenen >swertbildenden Substanz¢, der
Arbeit. Die Quantitit der Arbeit selbst mifst sich an ihrer Zeitdauer, und die Arbeits-
zeit besitzt wieder ihren Mafdstab an bestimmten Zeitteilen, wie Stunde, Tag usw.«'*®

Nach Marx’ Auffassung ist die Substanz eines jeglichen Wertes durch die sich darin
kristallisierte Arbeit definiert. Als GrofRenmaf} dieser Arbeitsleistung dient wiederum
die Arbeitszeit. Der Faktor der (Arbeits-)Zeit wird in Marx’ Werk folglich gleichbedeu-
tend mit dem Wert eines Gutes, denn der Wert eines Gutes bemisst sich allein an der
Zeit, die fir dessen Produktion benétigt wurde. Ausgehend von jener Grundiberle-
gung, dass jegliche Warenwerte »nur bestimmte Mafle festgeronnener Arbeitszeit«"’
sind, wird (Arbeits-)Zeit in der marxistischen Theorie neben Kapital, Boden und Arbeit
folglich zum Produktionsfaktor und zu einer indirekten Leitperspektive marxistischen
Denkens.

(Arbeits-)Zeit wird aber nicht nur zum Indikator bzw. zur Bemessungsgrundlage
eines Warenwertes, sie selbst wird auch zum aktiven Wettbewerbsfaktor, denn Zeitge-
winne versprechen im 6konomischen System des Kapitalismus in direkte Marktvorteile
umgewandelt werden zu kénnen. Jene GesetzmiRigkeit erklirt fiir Marx den fir die
Moderne so charakteristischen Drang nach technischen Beschleunigungsinnovationen,
denn mit jeder Beschleunigung werden permanent wettbewerbliche Verbesserungen
assoziiert. Resultat dieser zeitgebundenen Triebbewegung bildet fir Marx die disruptive
Erfahrung des spiten 18. und vor allem des 19. Jahrhunderts in dem alles »Stindische

136  Karl Marx und Friedrich Engels, Das Kapital — Kritik der politischen Okonomie (Erstes Buch: Der Produk-
tionsprozefd des Kapitals) (Berlin: Dietz Verlag, 1962), 53.
137 Ebd, 54.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

67


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

und Stehende in Aufldsung« und alles Heilige dem Stadium seiner Entweihung begrif-
fen sei.”s®

Hochrelevant fiir die subjektzentrierte Zeiterfahrung in der Moderne ist hier Marx’
Analyse, dass mit der Verinnerlichung der zeitlichen Logik im Bereich der Produktions-
arbeit eine Unterwerfung des Proletariats unter das Zeitdiktat der Maschinen verbun-
den sei. Die Umwalzung der Produktionsprozesse von handwerklicher (Manufaktur)
auf maschinelle Arbeitsweisen (Fabrik) lief die Maschine zum Dreh- und Angelpunkt
der Titigkeiten der Arbeiterklasse werden. Die Maschine wurde dabei nicht nur »zum
systematisch angewandten Mittel, mehr Arbeit in derselben Zeit zu erpressenc, sie be-
wirkte bzw. erzwang zudem erstmals in der Geschichte eine an die kontinuierliche und
gleichférmige Bewegung der Maschine angepasste und zeitdisziplinierte Arbeitsweise."
Auch wenn die aus der Maschinenarbeit resultierende Beschleunigung des Lebenstem-
pos der Arbeiterklasse eher ein untergeordneter Nebenaspekt der marxistischen Theo-
riebildung bleibt, werden etwa mit der Verdichtung und Intensivierung der Arbeitszeit (im
Resultat der Einfithrung des Normalarbeitstages) zeitrelevante Aspekte angefiihrt, die
aufgrund ihrer lebensweltlichen Reichweite wohl zweifellos ein Grundcharakteristikum
der modernen Zeiterfahrung seit dem frithen 19. Jahrhundert begriindet haben diirften.

Zusammenfassend wird Zeit im Rahmen des marxistischen Theoriegebiudes von
Wertschopfungs- und Wettbewerbsmechanismen erstmals zum knappen Gut und zur
Ressource erklart. Charakteristisch fiir das Zeitbewusstsein der Moderne ist mit Rekurs
auf Marx also eine durch die 6konomische Ordnung des Kapitalismus evozierte Zen-
tralitit der Zeit im Produktionsprozess, die sich von der Rhythmisierung des Lebens in
definierte Arbeitstaglingen, iiber einen Zwang der Arbeiterschaft zur Verinnerlichung
der Uhrzeit und sich im Kontext der »Produktion von relativem Mehrwert« bis hin zur
»Zusammenpressung einer grofiren Masse Arbeit in eine gegebene Zeitperiode«*° staf-
felt.

Max Weber

Weitere Antworten zur Frage nach den Besonderheiten des modernen westlichen Zeit-
bewusstseins lassen sich aus Max Webers prominenten wissens- und religionssozio-
logischen Ausfithrungen zum historisch gewachsenen Zusammenhang zwischen den
ethisch-religiésen Grundmotiven des Protestantismus und der Ausprigung eines »ka-
pitalistischen Geistes« gewinnen. In Erginzung zu Marx’ reflektierender Denktradition
zum Kapitalismus erkennt Weber als konstitutives Charakteristikum des Kapitalismus,
aber auch der modernen Kultur iiberhaupt, eine aus der christlichen Askese geborene
»rationale Lebensfithrung«."" Im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit, so arbeitet
Weber mithilfe der Analyse von Arbeiten fithrender protestantischer Theologen des 16.
und 17. Jahrhunderts heraus, hitten sich die vormals innerweltlichen Ansitze der As-
kese (z.B. das Klosterleben) allmihlich in einen nach auflen getragenen Utilitarismus

138  Karl Marx und Friedrich Engels, »Manifest der Kommunistischen Partei, in Karl Marx und Friedrich

Engels, Werke (Berlin: Dietz Verlag, 1972), 465.
139 Vgl. Marx und Engels, Das Kapital, 433f.

140 Ebd., 432.
141 Vgl. Max Weber, Die protestantische Ethik und der »Geist« des Kapitalismus (Wiesbaden: Springer VS,
2016),170.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

aufgelost und eine neuartige »Berufsethik« begriindet, die in der »Berufsarbeit« das
hochste asketische Mittel schlechthin sah. Abweichend vom Katholizismus erhielt die
weltliche Alltagsarbeit im Zuge des Protestantismus somit eine zutiefst religiose Be-
deutung, welche die rationale Ausiibung des »Berufs« als das

»einzige Mittel Gott wohlgefillig zu leben, nicht eine Uberbietung der innerweltlichen
Sittlichkeit durch ménchische Askese, sondern ausschliefilich die Erfiillung der inner-
weltlichen Pflichten kennt, wie sie sich aus der Lebensstellung des einzelnen ergeben,
die dadurch eben sein »Beruf« wird.«'**

Zeit erhilt im Zuge dieser Entwicklung eine indirekt zentrale Bedeutung. Das Resul-
tat der Ausbildung der historisch beispiellosen Berufsethik (insbesondere in Person des
kapitalistischen Unternehmers) besteht unter anderem in einer >Okonomisierung der
Zeits, die jedoch weniger existenziell als vielmehr religios begriindet wird. Die religiése
Motivlage fir die Wahrnehmung der Zeit als 6konomischem Wert ist fiir Weber daraus
zu erkliren, dass, allen voran die Stromung des Calvinismus, in der méglichst rationa-
len und berufsmifiigen Mehrung des (privaten) Reichtums analog auch eine anzustre-
bende Mehrung des Ruhmes Gottes sah. Die Zielsetzung der ins Weltliche transferier-
ten asketischen Lebensfithrung bildete demzufolge das groftmogliche >Erwirtschaftenc
gottlichen Ruhmes innerhalb der gegebenen Begrenztheit der eigenen Lebenszeit. Als
wesentliches Charakteristikum der modernen Zeiterfahrung ist mit Bezug auf Weber
folglich eine Grunderfahrung der Zeitknappheit zu nennen. Diese Knappheit besteht
zum einen aufgrund der Wahrnehmung der eigenen Endlichkeit, mehr noch aber auf-
grund des skizzierten protestantischen Heilsversprechens, dessen Erfiillung direkt an
den Grad der perfektionierten Berufs-Rationalitit gekniipft wurde. Die fiir den Kapita-
lismus konstitutive sozialethische Verpflichtung des Einzelnen zu moglichst rationaler
Berufsarbeit erzwang somit formlich eine stirkere Bewusstwerdung der Zeit.

Je mehr nun die rastlose, stetige, systematische und zeitdisziplinierte Berufsarbeit
zum religiésen Dogma des Protestantismus wurde, desto stirker formierte sich das
korrespondierende Dogma der Vermeidung jeglicher Verschwendung von Zeit. Mit Re-
kurs auf die Direktiven calvinistischer Theologen vermerkt Weber:

»Die Zeitspanne des Lebens ist unendlich kurz und kostbar, um die eigene Berufung
>festzumachen«. Zeitverlust durch Geselligkeit, >faules Geredes, Luxus, selbst durch
mehr als der Gesundheit notigen Schlaf — 6 bis hochstens 8 Stunden — ist sittlich
absolut verwerflich.«'*®

Insbesondere der Calvinismus verachtete die Zeitvergeudung als »erste und prinzipi-
ell schwerste aller Siinden.«*** Aquivalent zur Ausbildung des Imperativs zum Handeln
und zum aktiven Tun im Beruf werden in der protestantischen Berufsethik Kontem-
plation' und Miiiggang nicht nur rechtfertigungspflichtig, sie werden als Gefahr fiir

142 Ebd., 64 [Herv.i.0].

143 Ebd., 143f.

144 Weber, Die protestantische Ethik, 143.

145 Kontemplation ist fiir die protestantische Berufsethik niemals als Selbstzweck zuldssig, denn »sie
ist Gott minder wohlgefillig, als das aktive Tun seines Willens im Beruf.« Ebd., 144f. [Herv.i. O.].

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

69


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

die methodische Systematik der Lebensfithrung und schlie8lich gar strafend als »Sym-
ptom fehlenden Gnadenstandes«*® nach Ableben des Einzelnen eingestuft. Zeit wird
somit im protestantischen Europa der Neuzeit erstmals offen zum kostbaren Gut bzw.
zum spirituellen Wert stilisiert, »weil jede verlorene Stunde der Arbeit im Dienst des
Ruhmes Gottes entzogen ist.«**” Weil Zeit >kostbar« ist, kann sie nunmehr auch >ver-
loren< werden. Um Zeitverschwendungen, etwa durch Kontemplation, zu verhindern,
besteht ein weiteres zeitrelevantes Charakteristikum der protestantischen Berufsethik
folglich im Zwang zur stindigen Uberpriifung der eigenen Leistung gegen einen arti-
fiziellen Referenzrahmen, der in Form der Uhrzeit stark an Bedeutung gewinnt. Weber
sieht dabei in der zunehmend engeren Taktung von Schligen der Kirchturmuhren im
Viertelstundentakt eine neue Qualitit gegeniiber dem Mittelalter, in dem zwar bereits
das Klosterleben durch Glockenschlige zeitlich getaktet war, dies jedoch in noch we-

sentlich grofieren Zeiteinheiten und im Sinne des Klosterlebens.™®

Demgegeniiber be-
steht der qualitative Wandel der neuzeitlichen Taktverdichtung darin, dass damit das
Maf} der kapitalistischen Entwicklung selbst gemessen wird. Mit anderen Worten: Die
Zeit transformiert sich zu einem von der menschlichen Erfahrung stirker abgetrennten
Abstraktionslevel, in dessen Folge die Zeit dem Menschen nicht mehr dienen, sondern
ihn zunehmend diktieren wiirde.

Zusammenfassend wird mit Webers historischer Analyse deutlich, wie eng das mo-
derne Zeitbewusstsein an das jeweilig vorherrschende 6konomische Prinzip gekniipft
und dieses wiederum - im Unterschied zu marxistischen Interpretationen — seinen
Ursprung in religiésen Motivlagen findet. Webers Absicht bestand dennoch dezidiert
nicht darin, eindeutige Kausalititen zu belegen, vielmehr lag seine Absicht darin, ei-
ne sich gegenseitig bedingende Koevolution zwischen Protestantismus und der Heraus-
bildung des skapitalistischen Geistes< aufzuzeigen. Die Kennzeichen dieses durch den
>kapitalistischen Geist« gepriagten und bis heute wirksamen Zeitbewusstseins liegen in
einer erzwungenen Verinnerlichung der Uhrzeit, der intensiven Sensibilitit des Zeitflusses, der
Wahrnehmung der Begrenztheit und Knappheit von Zeit sowie in der sich daraus ergeben-
den handlungspraktischen Primisse ihrer moglichst rationalen Nutzung. Affektkontrolle,
Selbstbeherrschung und nicht zuletzt Zeitdisziplin. Sie bildeten aus Webers Sicht zusam-
mengenommen die Grundpfeiler einer methodisch reglementierten Lebensfithrung, in
der die rationale Lebensfithrung zur Existenzberechtigung des Menschen erklart wur-
de. Die Zeit wurde damit im Zuge der protestantischen Berufsethik zur relationalen
und zugleich das eigene und das Sozialleben disziplinierenden GroRe, die sich in ih-

146 Ebd., 148.

147 Ebd., 144.

148 Zur Einfihrung von Uhrwerkmechanismen im klosterlichen Leben bemerkt der Historiker Ger-
hard Dohrn-van Rossum, dass das blofie Vorhandensein der frithen Uhrwerke allein noch keine
Revolution des Zeitbewusstseins bedingt habe. Trotz einer gewissen Zeitstruktur war und blieb
das Klosterleben auch nach Einfithrung von (oftmals notorisch unzuverldssigen) Uhrwerken zeit-
lich ungleich und elastisch. Idealisierte Vorstellungen eines durch Uhren organisierten Klosterle-
bens als »Uhrwerk-Gemeinschaften« seien daher unsinnig und stellten lediglich moderne Riick-
projektionen dar. Gerhard Dohr-van Rossum, »Schlaguhr und Zeitorganisation, in Im Netz der Zeit:
menschliches Zeiterleben interdisplindr, hg. von Rudolf Wendorff (Stuttgart: S. Hirzel, 1989), 49-60.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

ren immer feineren MafReinheiten immer mehr von sozialen Bediirfnissen abzutrennen
und dafir als Entwicklungsmesser zu verselbststindigen schien.

Entscheidend fir die alltags- und lebensweltliche Erfahrungswelt der Moderne ist
dabei Webers abschliefiende Diagnose, dass die Strahlkraft und Expansion dieses fiir
die Produktivitat katalytischen Heilsversprechens keineswegs allein auf das Unterneh-
mertum beschrankt blieb, sondern sich der Imperativ des puritanischen Geistes auf
den modernen Menschen generell ausgebreitet und »den Lebensstil aller einzelnen (...)

nichtnur den der direkt 6konomisch Erwerbstitigen«*

gepragt hitte. Trotz des Ver-
blassens ehemals religidser Motive hinter der weltlichen Berufsarbeit, iibertrug sich
die dogmatische Pflicht zur Behandlung der Arbeit als >Beruf« gleichsam von Unter-
nehmern auf die gemeine Arbeiterschaft. In der Konsequenz wurde Zeit in kapita-
listischen Gesellschaftsformen fest und quasi-religios als knappe Ressource interna-

5 Die dem

lisiert, die méglichst von allen Akteuren produktiv genutzt werden muss.
Kapitalismus inhdrente Zielstellung der maximalen Akkumulation von Reichtum um-
schreibt Weber mit seiner berithmten Metaphorik der verhingnisvollen Ausprigung

eines »stahlharten Gehiuses«**

, das zwar im Laufe der Zeit seiner religiésen Grund-
motivation beraubt wurde, aber dennoch nicht verlassen werden konne. Mit anderen
Worten: Es gibt fir Weber schlichtweg keine kulturelle Alternative zum (zeitsensitiven)
Rationalismus.

Weber stellt erniichtert fest, dass »die Sorge um die dufleren Giiter dieser Welt zu-
nehmende und schliefdlich unentrinnbare Macht iiber den Menschen, wie niemals zu-
vor in der Geschichte«™ entwickelt habe, so sind damit nicht nur materielle Giiter oder
Kapitalbildung gemeint, sondern nicht zuletzt ist es doch auch die Zeit selbst, die zu
einem duferen Gut der Welt emporstieg und sich verselbststindigte. Auch wenn Weber
die >Vergesellschaftung« des >kapitalistischen Geistes« zeitlich nicht genauer eingrenzt,
wird Zeit im koevolutiondren Zusammenhang der sich sikularisierenden protestanti-
schen Berufsethik wohl spitestens im Ubergang vom 19. ins 20. Jahrhundert zu einem
gesamtgesellschaftlichen Problem.

Hartmut Rosa

Webers Diagnose der Rationalisierung auf Grundlage einer asketischen Berufsidee be-
schreibt ein konstitutives und epochal auf individueller wie institutioneller Ebene wirk-
maichtiges Element des Modernisierungsprozesses. Die Zeit bleibt fiir Weber darin je-
doch insgesamt nur sekundire Beschreibungsebene der Verinderungsprozesse. Einen
dezidiert temporalanalytischen Blick auf die Modernisierungsprozesse nimmt stattdes-
sen Hartmut Rosa ein. Ausgehend von der Uberzeugung, dass Modernisierung »nicht
nur ein vielschichtiger Prozess in der Zeit ist, sondern zuerst und vor allem auch ei-
ne strukturell und kulturell héchst bedeutsame Transformation der Temporalstruk-

149 Weber, Die protestantische Ethik, 171. Er vermerkt an selber Stelle, dass dieser gesamtgesellschaft-
liche Imperativim Ubrigen so lange wirken wiirde »bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffs ver-
glitht ist.«

150 Zum Imperativ der>Vergesellschaftung«der rationalen Berufsethik vermerkt Weber schlicht: »Der

Puritaner wollte Berufsmensch sein, —wir miissen es.«, ebd.
151 Ebd.
152 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

n


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

turen und -horizonte selbst beinhaltet«’>

, riickt Rosa die den Modernisierungspro-
zessen innewohnende zeitliche Struktur in den Mittelpunkt. Danach finden die zen-
tralen Modernisierungsprozesse von Rationalisierung, Differenzierung, Naturbeherrschung
und Produktivkraftentfaltung nicht nur zu einer bestimmten Zeit statt, sondern lassen
sich zudem hinsichtlich ihrer Verinderungsrichtung beschreiben, die nach Rosas Auf-
fassung bestmoglich mit dem Begriff der Beschleunigung erfasst werden kann.™ Rosa
unterscheidet dazu technische, soziale und kulturelle Beschleunigungsformen, die kom-
plex und bisweilen paradox zusammenwirken und schlief3lich im allgemeinen Befund
einer aus Subjektsicht wahrgenommenen Zeitkrise ufern.”® Symptomatisch fiir die cha-
rakteristische Grunderfahrung des modernen Zeitbewusstseins ist fiir Rosa folglich die
Doppeldiagnose der generellen Beschleunigungserfahrung, also der Verkiirzung von
Ablosungszyklen, bei gleichzeitiger Wahrnehmung des gefiihlten Stillstandes. Dies hat
zur Folge, dass in der Alltagsperspektive moderner Gesellschaften ein oftmals parado-
xales Grundgefiihl herrscht, durch immer effizientere Prozesse Zeit in immer grofleren
Mengen einzusparen und doch gleichzeitig das Gefithl des chronischen Zeitmangels zu
haben.

Jene Beschleunigungserfahrung, die jeglichem sozialen Wandel unterliegt, definiert
Rosa als »Steigerung der Verfallsraten von handlungsorientierenden Erfahrungen und Erwar-
tungen und als Verkiirzung der fiir die jeweiligen Funktions-, Wert- und Handlungssphdren als
Gegenwart zu bestimmenden Zeitriume.«<>® Warum aber verfillt die Moderne dem Grund-
mechanismus ihrer permanenten Beschleunigung, Dynamisierung und Mobilisierung
und warum wird damit die Gegenwart zunehmend als >schrumpfend< wahrgenommen?
Den Grund fiir diese Tendenzen sieht Rosa zum einen in der moderne-immanenten
VerheifSung der durch Beschleunigungen erzielten »Erweiterung des Moglichkeitshori-
zontes«, zum anderen im Zwang des modernen Individuums, sich der hohen Dynamik
der technischen, sozialen und kulturellen Umwelt in Form der eigenen Steigerungsleis-
tung anzupassen.”” In diesem Zusammenhang diagnostiziert Rosa ein entscheidendes
Grundparadox des Zusammenhangs von Zeit und Moderne:

»Die Erhohung des >sTempos des Lebens, die Zeitknappheit der Moderne, entsteht
nicht weil, sondern obwohl auf nahezu allen Gebieten des sozialen Lebens enorme Zeit-
gewinne durch Beschleunigung verzeichnet werden.<*®

In Erginzung zu Webers zentraler Moderne-Diagnose der (zeitsensitiven) Rationalisie-
rung bleibt an dieser Stelle festzuhalten, dass die Beschleunigung von Prozessen und
Ereignissen ein zweites zentrales Grundcharakteristikum des modernen Zeitbewusst-
seins darstellt. Es ist die Wahrnehmung, dass salles immer schneller wirds, die nicht
minder konstitutiv ist wie das Ethos der rationalen Arbeit. Rosa untermauert an die-
ser Stelle, dass das Beschleunigungselement zudem nicht erst ein kulturelles Phino-
men der Spit- oder Postmoderne, sondern durchaus ein Symptom in all ihren Phasen,

153 Rosa, Beschleunigung: die Verinderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 24.

154 Vgl. ebd.
155  Ebd., 15f.
156 Ebd., 133 [Herv.i.0.].
157 Ebd.,13f.

158 Ebd., 117.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

angefangen von der ersten Beschleunigungs- bzw. Dynamisierungswelle zu Mitte des
18. Jahrhunderts iiber die Industrialisierung bis hin zur Gegenwart, darstellt. Somit er-
scheint das Prinzip der Dynamisierung der Kultur der Moderne von Beginn an inhirent
zu sein und dies erstaunlicherweise »noch bevor es sich in ihren materiellen Struktu-
ren bemerkbar macht.«® So lisst sich mit Rosa das fiir diese Arbeit fruchtbare Substrat
ableiten, dass das Zeitbewusstsein der Moderne demnach nicht nur im Kontext tech-
nisch bedingter Beschleunigungen in der Gesellschaft, sondern zudem in Form sozialer
Beschleunigungsprozesse auch als Beschleunigung der Gesellschaft selbst erfahren wurde
und nach wie vor erfahren wird.'®

Helga Nowotny

Als vierte selektive Quelle zur Identifikation der Charakteristik des modernen Zeitbe-
wusstseins soll Helga Nowotnys Essay »Eigenzeiten« angefithrt werden, der sich der
Entstehung und Strukturierung des Zeitbewusstseins widmet. Ihre sozialwissenschaft-
liche Analyse des Agierens mit und der Wirkung von Zeit interessiert sich dabei fir
die Verinderungen des Zeitbegriffes und des Zeiterlebens sowie den Konflikten im Zu-
sammenhang mit der Zeit entlang der epochalen Transformationen von der Industrie-
zur Informationsgesellschaft. Ein zentraler Befund Nowotnys fiir die hier im Mittel-
punkt stehende Frage nach der Ausbildung und der Charakteristik des modernen Zeit-
bewusstseins besteht dabei in der durch Kommunikationstechnologien ermdglichten
Erfahrung der »Gleichzeitigkeit«, die das allgemeine Zeitempfinden bis heute stark
beeinflusst. Gleichzeitigkeit — verstanden als die Wahrnehmung von Ereignissen und
Prozessen, die zeitgleich an entfernten Orten der Erde stattfinden — bewirkt nach An-
sicht Nowotnys auf Subjektebene in historisch wachsendem Mafle den Wunsch nach
Erlangung von Zeitsouverinitit in Form der Abgrenzung einer »eigenen Zeit« von der
weltumspannenden, technisch vermittelten Gleichzeitigkeit.

Starker als bei Rosa oder zuvor bei Elias — wenngleich sichtlich inspiriert von dessen
Postulat der Zeit als einem zutiefst symbolischen Koordinations- und Ordnungspro-
dukt - liegt Nowotnys Schwerpunkt auf der individuellen Erfahrungsebene des Zeiter-
lebens, die jeder Mensch in sich trigt. Jene »Eigenzeiten« ringen aus Sicht Nowotnys
seit dem 19. Jahrhundert um ihre gesellschaftliche Anerkennung im standardisierten
System der intersubjektiven und unwandelbaren Weltzeit. Neben dem verinnerlich-
ten Streben des Menschen der modernen Industriegesellschaft, sein gesellschaftliches
Dasein mittels seiner (beruflichen) Niitzlichkeit auszuweisen, formierte sich demzu-
folge parallel ein allméihliches Bediirfnis und die allmihliche Anerkennung einer »frei-
en« Zeitgestaltung. Dieses Ringen zeigt sich etwa in Form der ersten Forderungen der
Industriearbeiterschaft nach notwendigen, institutionalisierten Erholungszeiten und
erstreckt sich iber das biirgerliche Dogma der »Zeit im Privaten« bis hin zum mas-
senhaften Heraustreten der subjektiven Zeiten in die Offentlichkeit, insbesondere im
Rahmen von Unterhaltungsangeboten (Kino). Interessant erscheint hierbei der Zusam-
menhang zwischen Gleichzeitigkeit und Herausbildung von Eigenzeiten. So fiihrte erst
die Tendenz zur prozessualen >Vergleichzeitlichung« der Welt zur >Entdeckung:« einer

159 Ebd., 86.
160 Vgl.ebd., 133.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

13


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

inneren, subjektiven Zeitlichkeit, zunichst in elitir-avantgardistischen Kreisen, heute
jedoch gesellschaftlich iibergreifend.” Mit Blick auf den von Ulrich Beck und Martin
Mulsow postulierten Bruch zwischen einer >Erstenc und einer >Zweiten< Moderne im
Laufe des 20. Jahrhunderts erscheinen die Eigenzeiten als Prozess der Tendenz zur Sin-
gularisierung zuvor pluralisierter Prozesse und damit als eine von vielen fiir die Zwei-
te Moderne charakteristischen Entdifferenzierungsprozesse.’®* Der prozentuale Anteil
jener »Eigenzeiten« hat im Laufe der letzten zwei Jahrhunderte stark zugenommen,
jedoch folgt aus Sicht der Psychologin Schrider-Naef auch die Gestaltung der freien
Zeit einer gesellschaftlich stark standardisierten Erwartungshaltung, jene Zeit mog-
lichst >sinnvoll« zu nutzen.*®

Gleichwohl bleibt die Erfahrung absoluter Gleichzeitigkeit seit Bestitigung Ein-
steins Relativititstheorie bereits physikalisch illusionir. Die Gleichzeitigkeit ist ledig-
lich approximativ. Dennoch prigt sie entscheidend unsere Zeitwahrnehmung im Ar-
beitsalltag, im Kommunikationsverhalten und in unseren sozialen Handlungen. Sie
formiert einen Anschlusszwang und einen Imperativ, der nicht wenige >Auflenseiter«
entstehen lisst, so etwa Arbeitslose oder Entwicklungslinder, die jeweils >eine ande-
re Zeit« innehaben. So bleibt die technisch evozierte Gleichzeitigkeit auch eine soziale
Hlusion, damit ihr eine Vielzahl neuer Ungleichheiten ausgepragt werden. Makrosozio-
logisch betrachtet sei die moderne Gesellschaft folglich gepragt durch das »Vorhanden-
sein unterschiedlicher und widerspriichlicher Formen des Bewuf3tseins in der gleichen
Zeit«.'®* Resultat sei eine zeitliche Ko-Prisenz von Eigenzeiten, »die durch die Illusion
und die Norm der Gleichzeitigkeit technisch zusammengehalten und doch zeitlich dif-
ferenziert wird.«'® So entsteht der Eindruck, dass einige Menschen scheinbar >viek Zeit
und manche nur sehr wenig haben. Hier entwickelt Nowotnys temporalanalytische Ge-
sellschaftsbetrachtung eine politische Dimension, denn das daraus resultierende wach-
sende Nebeneinander unterschiedlicher Eigenzeiten kann zu sozialen Spaltungen fiih-
ren, bei der »weite Teile der Bevdlkerung zeitlich zuriickgelassen werden.«'*® Benétigt
wird fiir das gesellschaftliche Zusammenleben also nicht zuletzt auch eine Balance zwi-
schen der Vielzahl von Eigenzeiten, kurzum, ein Konsens in Form eines zeitlichen Mit-
einanders. Die Balance zwischen Eigen- und Fremdzeiten kann jedoch keineswegs rein
technologisch erzeugt werden: »Technologien allein«, so Nowotny, »kénnen niemals
Zeit herstellen, genauso wenig, wie dies Uhren kénnen, die Zeit zeigen. Dazu bedarf
es der Interaktion zwischen Menschen, aus der heraus Koordinationsmechanismen er-
wachsen, funktional instrumentell, die aber auch als symbolische Orientierungsmittel
verwendet werden.«'¥

161 Insbesondere die Psychologie und die phanomenologische Philosophie, aber auch Kunst und Li-
teratur, zahlten im Ubergang vom 19. ins 20. Jahrhundert zu den Triebfedern jener >Entdeckung«
des von der objektiven Zeit abweichenden inneren Zeitbewusstseins. Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 22f.;
dazu zur Rolle von Kunst und Kultur Kern, The culture of time and space, 1880-1918.

162 Vgl. Ulrich Beck und Martin Mulsow, Vergangenheit und Zukunft der Moderne (Berlin: Suhrkamp,
2014), 26.

163 Vgl. Regula D. Schrader-Naef, »Zeit als Belastung?«, in Im Netz der Zeit, 21.

164 Nowotny, Eigenzeit, 35.

165 Ebd., 43.
166 Ebd.
167 Ebd., 40.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Nowotny sieht zudem einen weiteren Einflussfaktor auf die Verinderung der Zeit-
erfahrung des spiten 20. Jahrhunderts in einer diagnostizierten Verschiebung der Be-
ziehung zwischen Gegenwart und Zukunft. Nowotny argumentiert dabei fiir ein Ver-
schwinden der Zukunft, die in der Langzeitbetrachtung zunehmend durch die Katego-

rie der »erstreckten Gegenwart«'¢®

ersetzt werden witrde. Damit meint Nowotny eine
allgemeine Vereinnahmung der Gegenwart, bei der die Zukunft niher an die Gegen-
wart riicken wiirde, was gravierende Folgen fiir die Ausbildung der Zeitwahrnehmung
hitte. Diese werden zusammenfassend mit einem wachsenden Zeitdruck auf die Gegen-
wart beschrieben, wobei Problemlésungen nicht mehr wie noch in der Neuzeit auf die

169

Zukunft als Erwartungshorizont geschoben werden kénnen,'* sondern zunehmend im

Jetzt gefunden werden miissten.”°

Nowotnys These der Vergegenwirtigung der Zukunft'”* nihrt zudem noch eine wei-
tere makrosoziologische Einflussgrofie auf die Zeiterfahrung: die fortschreitende Indi-
vidualisierung der Zeiterfahrung und deren Fragmentierung in immer kleineren Ein-
heiten, die sich in Kurzzeitperspektiven und einer »Sehnsucht nach dem Augenblick«
niederschlagen. So wird die Zeitwahrnehmung der westlichen Welt nicht selten vom
Wunsch nach einer »Uchronie«, dem Verfolgen alternativer Zeitordnungen und Zeit-
nutzungen, die dem Zwang der von auflen aufgezwingten Zeit (sei es ausgetibt durch
Organisationen oder die Gesellschaft) entgegenwirken, getragen.””> Wohl auch dem
Entrinnen des Bewusstwerdens der eigenen Endlichkeit geschuldet, die sich aber nie
auflosen kann.

Zusammenfassend zeichnet Nowotny ein temporalanalytisches Gesellschaftsbild, in
dem die Eigenzeit (die individuelle Ich-Zeit) sich stets mit der Fremd-Zeit (der Zeit der
anderen) neu arrangieren muss. Hierin wiirde eine Tendenz zur Sozialisierung der Ei-
genzeit innerhalb der Weltzeit bestehen. Zeit wird zwar zunehmend flexibilisiert, bleibt
dabei jedoch eng an die soziale Zeit gekniipft, denn trotz individualisierter Zeitmuster
kann sich kein Mensch aus den Zeitstrukturen l6sen, die ihn mit anderen verbinden. Ei-
genzeit wird vielmehr erst durch die anderen ermoglicht. Zeit, verstanden als kollektives
Ordnungs- und Symbolsystem, wird damit fiir Nowotny zum analytischen Brennglas
gesellschaftlicher Verinderungsdynamiken. Die wissenschaftlich-technische Innovati-
on bildet fir sie dabei indes die groite Triebfeder fiir die Verinderung der menschli-
chen Zeiterfahrung.

Zwar thematisiert Nowotny nicht explizit die Erfahrung von Wartezeiten, dennoch
lasst sich aus threm Befund des Zuwachses der Erfahrung von »Gleichzeitigkeit« ver-
muten, dass erst innerhalb dieses Prozesses die Entdeckung und Erfahrung davon ab-
weichender Zeitlichkeiten stirker als zuvor hervortreten konnte. Mit anderen Worten:

168 Ebd., 53.

169 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft.

170 Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 54.

171 Hartmut Rosa argumentiert hier vor dem Hintergrund der primatischen Grunderfahrung sozia-
ler Beschleunigung abweichend von einer »Gegenwartsschrumpfung«, wonach Vergangenheit und
Zukunft jeweils in immer kiirzeren Abstanden neu bewertet werden miissen. Vgl. Rosa, Beschleu-
nigung: die Verinderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 133f.

172 Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 145.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

75


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Je mehr im Laufe des 20. Jahrhunderts die Erscheinung der durch Kommunikations-
technologien bef6érderten »Gleichzeitigkeit« von Ereignissen sowie eine »erstreckte Ge-
genwart« die allgemeine Zeiterfahrung stirker auf eine Unmittelbarkeit hin ausrichten
liefSen, desto eher diirften die scheinbaren Anomalien — selbst in Form relativ kurzer
situativer Wartesituationen — an Erfahrbarkeit und Problematisierung gewonnen ha-
ben.

2.2.5 Kulturanthropologische Zeitstudien

Rammstedts idealtypisches Evolutionsschema der Zeitauffassungen akzentuierte zwei-
felsfrei das westliche Primat einer seit der Neuzeit etablierten, stark zukunftsorien-
tierten Zeitauffassung mitsamt einer Gliederung von Verinderungen im System von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Als Abschluss der theoretischen Grundlegun-
gen und Vorklirungen zum Zeitbegriff soll nun aber gleichwohl betont werden, dass
jenem P-P-F-Modell'” abweichende kulturelle Zeitvorstellungen gegeniibergestellt wer-
den kénnen (und miissen). Fragestellungen der kulturellen Vielfalt von Zeitvorstellun-
gen sowie der kulturellen Varianz der Messung und Wahrnehmung von Zeit werden da-
bei traditionell durch die Kulturanthropologie besetzt. Der anthropologische Fokus auf
Temporalphinomene liegt folglich darauf, zeitbezogene Sinnstiftungen mittels phino-
menologischer und ethnologischer Methoden in ihrer jeweiligen Abhingigkeit von ge-
sellschaftlichen Sozialstrukturen zu erkennen und zu vergleichen.

Von der Vielzahl interkultureller Zeitstudien, die den Fokus auf kulturbasierte Be-
deutungen und Zeitformen legen, sollen hier einige zentrale Arbeiten Erwihnung fin-
den. Sie werden deshalb aufgefiihrt, weil mit ihnen eine Grundintention einhergeht, die
sich durch diese Arbeit zieht. Der Analysefokus von verkehrsinduzierten Wartephino-
menen liegt zunichst eindeutig im Kontext der westeuropdischen Eisenbahnkontextes
und folglich im Rahmen der vierten evolutioniren Stufe der Rammstedt'schen Typolo-
gie. Damit soll jedoch keineswegs das Bewusstsein fiir die mitunter gravierenden kultu-
rellen Unterschiede in den Zeitauffassungen iibergangen werden, die nicht selten vom
allzu dominanten westlichen Modell der >linearen Zeitauffassung mit offener Zukunft«
abweichen und fiir die es an dieser Stelle gleichwohl zu sensibilisieren gilt."*

Edward T. Hall

Als einer der Hauptakteure dieser zeitbezogenen Sensibilisierungsarbeit kann Edward T.
Hall gelten. Seine Studie >The Dance of Life« stiitzte sich auf die leitende Annahme, dass
das westliche Denken zu stark von der Diktion einer absoluten Zeit im Newton'schen
Sinne gepragt sei. Stattdessen gebe es eine Vielzahl von Kulturen, die sich schlichtweg
nicht unter Kategorien der linearen und absoluten Zeitauffassung subsumieren las-
sen und sich westlichen Zeitauffassungen gegeniiber (noch) resistent zeigen. Die Ge-

173 P-P-F steht fiir Past — Present — Future.

174 Zum sich hier anschlieflenden umfangreichen Themenkomplex der Kolonialisierung des westli-
chen Zeitmodells, der Tendenz zur Missionierung anderer Kulturen zur Verinnerlichung eines li-
nearen Zeitverstindnisses, sei an dieser Stelle bspw. auf die traverse (2016, Nr. 3) mit ihrer Schwer-
punktpunktausgabe »Zeiterfahrung — Untersuchungen tiber Beschleunigung und Entschleuni-
gung von Geschichte« verwiesen.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

fahr der impliziten Vergleichsfolien auf Grundlage der westlichen Zeitauffassung sieht
Hall folglich nicht nur in der Ubersimplifizierung andersartiger Zeitkulturen, sondern
auch in der Eliminierung der eigentlichen Vielfalt alternativer Zeitkonzepte, die jedoch
erst beim Verlassen der traditionell westlichen Zeitauffassung erkennbar werden.” Mit
Blick auf die Temporalkulturen vermerkt Hall kritisch und mahnend:

»(...)  am convinced that the West has made a great mistake in writing off the very spe-
cial knowledge and abilities of the rest of the world simply because they don’t conform
to our standards for scientific paradigms.«'7¢

Halls konzeptionell vielleicht wichtigster Beitrag liegt in der Kategorisierung der Viel-
falt kultureller Zeitauffassungen. Er unterscheidet grundsitzlich monochrone (M-Zeit)
und polychrone (P-Zeit) Kulturen zeitlicher Orientierung. Mitglieder monochroner Zeit-
kulturen sind stark an der Objektivitit der Uhrzeit orientiert und tendieren zur Orien-
tierung an Terminen, mitunter auch auf Kosten sozialer Beziehungen oder der Kom-
munikation. Die Arbeitsweise erfolgt wenig spontan, sondern in linearer Abfolge bis hin
zu einem definierten Ende. Die monochronische Zeitauffassung ist ferner dadurch cha-
rakterisiert, dass so stark erlernt und kulturell verinnerlicht wird, dass sie schlieRlich
als einzig logische und als natiirliche Weise der Organisation des Lebens erscheint. Die
Gefahr der westlichen Zeitauffassung, welche die Welt in segmentierte Einheiten auf-
teilt, besteht fir Hall in der potentiellen Entfremdung vom Selbst und der Reduzierung
des situativen Kontextes. Auch wenn Mitglieder des monochronischen Zeitverstind-
nisses die Segmentierung in Zeiteinheiten als natiirliche Realitit begreifen, entspricht
diese jedoch etwa keineswegs der Natiitlichkeit biologischen Rhythmen."”” In dieser
Charakterisierung entspricht die M-Zeit-Kultur im Wesentlichen der Auffassung der
westlichen Zeitkultur.

Mitglieder von polychronen Zeitkulturen (bspw. in der arabischen oder lateiname-
rikanischen Welt) dagegen sind fiir Hall durch starke Beziehung zu ihren Mitmenschen
und deren Bediirfnisse gekennzeichnet. Ihre Zeitauffassung ist durch geringeren Fo-
kus auf die lineare Abfolge von Ereignissen und Zeiteinteilungen in ihrer Charakrteristik
insgesamt situativer und flexibler, jedoch im Falle der Bearbeitung von komplexen Vor-
gingen anfillig fiir Unproduktivitit oder gar Chaos."”® Hall sieht eine Vielzahl mensch-
licher und ethnischer Konflikte in der Unvereinbarkeit jener beiden Zeitkulturen:

»Basic systems such as monochronic and polychronic time patterns are like oil
and water and do not mix under ordinary circumstances. In a schedule-dominated
monochronic culture like ours, ethnic groups which focus their energies on the primary
groups and primary relationships, such as the family and human relationships, find it
almostimpossible to adjust to rigid schedules and tight time compartments.«'”?

175  Vgl. Hall, The Dance of Life, 5.

176  Ebd., 90.

177 Vgl. ebd,, 49.

178 »Matters in a polychronic cultures seem in a constant state of flux. Nothing is solid or firm, par-
ticularly plans for the future; even important plans may be changed right up to the minute of
execution.« Ebd., 47.

179 Ebd.,185.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

T


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Exemplarisch fiir das Aufeinandertreffen konstratierender und zuweilen unvereinba-
rer Zeitauffassungen fiihrt Hall jene der amerikanischen Ureinwohner und des >wei-
Ben< Amerikas an. Die in Arizona beheimateten Hopi-Indianer und Navajo-Indianer -
bei denen Hall einige Jahre seines Lebens verbrachte — betrachten die Zeit nicht als ein
vermitteltes Kontinuum von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Sie keine sprach-
lichen Ausdriicke, die einen Zeitfluss >spiirbar< erscheinen liefden, weil dem Prozess
des Zeitvergehens — im Gegensatz zum westlichen Zeitverstindnis — kein numerischer
Wert beigemessen werden kann. Sprachwissenschaftlich betrachtet, besitzen ihre Ver-
ben keinerlei Zeitformen, die Jahreszeiten sind keine Substantive, sondern Adverbien.
Sommer oder Winter sind demnach kein Faktum, sondern sind Zustinde. Die sprachli-
che Artikulation von Zeitphinomenen wird also nicht an einen Zeitfluss gekniipft, son-
dern im Fall der Najavo und Hopi vielmehr um Ablauf und Rhythmik wichtiger sakraler
zeremonieller Tinze. So leben fir Hall die Hopi und Navajo zusammenfassend in ei-
nem Zustand einer »eternal present«’®°. Das Aufeinandertreffen dieser Zeitauffassung
mit der westlichen ist dabei durchaus konfliktreich. Die divergierende Synchronisati-
on sozialer Titigkeiten produziert Probleme der Unpiinktlichkeit und Unzuverlissigkeit
und damit zu weitreichenden und sich vertiefenden Missverstindnissen gegeniiber der
indigenen Bevolkerung. So werden nicht zuletzt auch Wartezeiten stark abweichend
wahrgenommen. Wihrend die von hoher Wertschitzung der Geschwindigkeit geprig-
te westliche Wahrnehmung von Zeit deren Ersparnis anstrebt, korrespondiert dagegen
in der indianischen Zeitauffassung die Zeit, in der >nichts< passiert, nicht mit Verlus-
ten, sondern mit sakraler Notwendigkeit. Folglich appelliert Hall im Zusammenhang
mit der kulturell divergierenden von Wartezeiten:

»Whites tend to think that because nothing overt is happening, nothing is going on.
With many cultures there are long periods during which people are making up their
minds or waiting for a consensus to be achieved. We would de well to pay more atten-
tion to these things.«'®

Resultierend aus dem Befund unzihliger Unvereinbarkeiten kultureller Zeitauffassun-
gen besteht fiir Hall eine zentrale Herausforderung der Menschheit darin, die jeweilige
Zeitkultur des Gegeniibers verstehen zu lernen, um Missverstindnisse im gegenseiti-
gen Austausch abzubauen.

Um dem Vorwurf einer wiederum zu stark simplifizierenden Kategorisierung von
polychronischer und monochronischer zu entgehen, weist Hall zudem auf die Verflech-
tungen von M-Zeit und P-Zeit hin, die auch innerhalb eines quasi-homogenen Kultur-
kreises nachweisbar seien. Zwar zeige sich oberflichlich eine Dominanz der mono-
chronischen Zeitauffassung in Bereichen der Wirtschaft, Politik und Verwaltung, doch
fiir den privaten Bereich diagnostiziert Hall durchaus das Nebeneinander monochro-
nischer und polychronischer Zeitauffassungen, etwa im Bereich der Kindererziehung,
die traditionell eher der Verantwortung der Mutter stand und darin stirker von poly-
chronisch, also von gleichzeitig zu bearbeitenden Titigkeiten, geprigt sei. Zudem sei-
en auch in der westlichen Welt kulturabhingige Zeitpolitiken zu beobachten, so besitzt

180 Hall, The Dance of Life, 37.
181 Ebd., 42f.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Frankreich eine stark zentralistische Zeitpolitik, bei der die zeitbezogenen organisa-
tionalen und institutionellen Entscheidungen in der Hand nur weniger Akteure liege.
Anders dagegen seien die USA (als auch Deutschland) von einer stirker dezentralen
Zeitpolitik geprigt, bei der die zeitrelevanten Entscheidungen weniger innerhalb eines
klar zu identifizierenden Machtzentrums zu verorten seien.’

Robert Levine

Stellvertretend fiir eine Vielzahl weiterer Arbeiten, die alternative Muster der Zeit-
auffassung analysierten, ist der Sozialpsychologe Robert Levine zu nennen. Levine
unterscheidet die weltweite Diversitit unterschiedlicher Zeitauffassungen aggregiert
zwischen >Uhrzeitkulturen« und >Ereigniszeitkulturenc. In Ereigniszeitkulturen werden
oftmals soziale Aktivititen genutzt, um Zeiten festzulegen, wihrend in Uhrzeitkulturen
in umgekehrter Weise die Objektivitit der Uhrzeit genutzt wird, um soziale Aktiviti-
ten zu organisieren.”®> Als stellvertretende Kulturen einer Ereigniszeit-Orientierung
fithrt Levine mit Ruckgriff auf anthropologisch-ethnologische Vorarbeiten etwa die

85 oder die Zeitbestimmung

Micmac-Indianer in Ostkanada™, die Nuer im Sudan
des Kachin-Volkes™ im nérdlichen Myanmar und Teilen Chinas auf. Mit Bezug auf
das Kachin-Volkes sieht Levine einen beispielhaften Indikator fur die interkulturelle
Varianz der Zeitauffassungen gegeniiber der westlichen Zeitauffassung in sprachli-
chen Niederschligen bzw. deren Abwesenheit: »Wihrend die meisten Menschen der
westlichen Welt die Zeit als objektive Gegebenheit betrachten und ein Substantiv dafiir
gefunden haben, verwenden die Kachin ihre Begriffe fiir Zeit eher wie Adverbien.<'”
In Ubereinstimmung mit Hall konstatiert auch Levine, dass oftmals gar kein einheit-
licher Begriff von Zeit besteht, sondern diese, wie etwa bei den Sioux-Indianern, nur
indirekt bezeichnet wird. So gibt es bspw. bei den Sioux keinen expliziten Ausdruck fir
»spitc oder das >Warten<.”®® Die Zeitbestimmung jener Volksgruppen der Ereigniszeit-
Orientierung ist insgesamt stirker an sozialen Aktivititen orientiert und ist damit weit
weniger exakt als die uhrzeitliche Bestimmung. Sie kann diese ungenauere Zeitbestim-
mung aus Levines Sicht jedoch nur deshalb realisieren, weil der Regelungsanspruch
ihres Zusammenlebens wesentlich weniger komplex ist als in uhrzeitlich orientierten
Gesellschaften.

Trotz einer durch die Globalisierungsprozesse vermuteten Ausbreitung des uhrzeit-
lichen Orientierungsparadigmas betont Levine fiir einige Teile der Welt die persistente
Dominanz von Ereigniszeiten gegeniiber Uhrzeiten. Levine forciert damit ein fiir die
Analyse von Zeitphinomen wichtiges Verstindnis dariiber, dass die ereigniszeitlichen
Paradigmen vielerorts (noch) in starkem Kontrast zur Zeitauffassung der westlichen

182 Vgl. ebd., 110f.

183  Vgl. Levine, Eine Landkarte der Zeit, 135.

184  Vgl. Philip K. Bock, »Social structure and language structurex, Journal of Anthropological Research 42,
Nr. 3 (1986): 427-37.

185 Vgl. Robert H. Lauer, Temporal man: The meaning and uses of social time (New York: Praeger, 1981),
22f,; Vgl. E. E. Evans-Pritchard, The Nuer (Oxford: Oxford University Press, 1940).

186 Vgl. E. R. Leach, Rethinking anthropology (London: Athlone P, 1966).

187 Levine, Eine Landkarte der Zeit, 180.

188 Vgl. ebd., 137.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

79


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Welt stehen. Diese Dominanz sieht Levine insbesondere auch in Gestalt des unter-
schiedlichen Lebenstempos. Im Rahmen der empirischen Untersuchung unterschiedli-
cher Lebenstempi in 31 Nationen schlussfolgte Levine auf Grundlage seiner Erhebun-
gen, dass Klima, Einwohnerzahl und kulturelle Werte die fundamentalen anthropologi-
schen Einflussfaktoren fiir das lokale Lebenstempo bilden. Wirmeres Klima und héhere
Einwohnerzahlen korrelieren dabei mit einem deutlich erhdhten Lebenstempo. Zudem
seien am Individuum orientierte Gesellschaften tendenziell sschneller« als jene, die vor-
wiegend am Kollektiv orientiert seien. Als wichtigste Determinante zur Bestimmung
des Tempos eines Ortes sieht Levine aber die Wirtschaft des jeweiligen Ortes. Ange-
sichts dieser Zusammenhinge weist Levine das weltweit hichste Lebenstempo in den
westeuropiischen Staaten, das langsamste Lebenstempo in tropischen Staaten nach.*®

Neben der dichotomen Unterscheidung von ereignis- oder uhrzeitlichen Orientie-
rungen verdeutlicht Levine auch die noch in der Spitmoderne erfolgenden Unterschie-
de der kalendarischen Zeitbestimmung entlang von Naturphinomenen, so etwa bei den
Luval in Sambia, die das Jahr in zwolf Vegetationsperioden teilen, den Bahan auf Bor-
neo, die acht Jahresabschnitte je nach biuerlicher Tatigkeit kennen oder den Mursi in
Athiopien, deren Kalender verhandelbar ist, da er je nach Auftreten wichtiger Ereig-
nisse in der Landwirtschaft schwankt.”® Erginzend zeigen die Studien von Bohannan
oder Tedlock zur Zeitkultur der Tiv in Nigeria® oder der Quiché-Indianer in Guate-
% die aus westlicher Perspektive paradoxale Erkenntnis von Zeitkulturen, die Zeit
zwar gewissermafien als fortlaufend betrachten, aber die sich ergebenden Zeiteinheiten

mala

zugleich als unhintergehbar und statisch betrachten.

Als dritte wichtige Kontrastfolie zur westlichen Zeitauffassung diirfte schliellich
auch die ethnologische Feldforschung zur balinesischen (Zeit-)Kultur von Clifford Gertz
zu nennen sein. In seinem 1966 erschienen Essay >Person, time and conduct in Ba-
lic deckte der Kulturantrophologe auf, dass die Zeitwahrnehmung paradoxerweise zur
sEnttemporalisierung«der eigenen Lebenszeit neigt. Stattdessen zielt ein spezielles Sys-
tem der Namensgebung und Kommunikation darauf ab, mit der Zeit der jeweils ande-
ren Person zu verschmelzen, woraufhin die Subjekte >entpersonalisiertc werden. Ge-
ertz zeigt, wie jene personellen Selbstwahrnehmungen an ein iibergeordnetes Zeitver-
stindnis gekniipft sind, die Zeit nicht als linear, sondern als punktuell und fragmentiert
wahrnehmen. Zeit wird in der balinesischen Kultur tendenziell als simultan bzw. rein
punktuell erfahren, was Geertz schlieRlich zusammenfassend als »contemporized view
of time«™” bezeichnet. Geertz sensibilisiert zusammenfassend dafiir, dass kulturell eta-

189 Die Schweiz, Irland und Deutschland nehmen danach die ersten drei Positionen der Nationen mit
dem schnellsten Lebenstempo ein. Das langsamste Tempo dagegen wurde fiir Mexiko, Indonesien
und Brasilien erhoben. Vgl. ebd.,180. An dieser Stelle seijedoch gleichsam auf einige methodische
Defizite dieser hiufig zitierten Untersuchung verwiesen, die unter anderem in einer nur sehr ge-
ringen Stichprobengrofle, fehlender Kontrollgruppenmessungen, teils fragwiirdiger Indikatoren
oder fehlender Kontextualisierungen der Erhebungssituationen zu beanstanden sind.

190 Vgl. Levine, Eine Landkarte der Zeit, 99.

191 Paul Bohannan, »Concepts of time among the Tiv of Nigeria«, Southwestern Journal of Anthropology
9, Nr. 3 (1953): 251-62.

192 Barbara Tedlock, Time and the highland Maya (Albuquerque: University of New Mexico Press, 1992).

193 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures. Selected Essays by Clifford Geertz. (New York: Basic
Books, Inc.,1973), 392.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

blierte Zeitsysteme keineswegs zwangsliufig der Messung von Verliufen dienen miis-
sen, sondern zuweilen allein der Unterscheidung und Klassifizierung von spezifischen
(Feier-)tagen als gewissermaflen autarken und selbst-subsistierenden Zeiteinheiten.”*

Neben diesen hier kurz vorgestellten, auf die unvoreingenommene Kontrastierung
des westlichen Zeitmodells abhebenden kulturanthropologischen Studien, erzeugten
jedoch viele andere Studien lediglich archetypische Grobkategorisierungen des Zeitbe-
wusstseins. Diese erfolgten meist entlang der dichotomen Linien traditionell vs. modern
oder agrarisch vs. industriell.™ Solche Kategorisierungen stellen jedoch oftmals zu ein-
fache, stereotypische und nicht zuletzt kulturimperialistische Generalisierungen dar,
die jegliche Interrelationen oder eigentliche Komplexititen fritherer (als auch gegen-
wartiger) Zeitauffassungen schlichtweg iibergehen. Bergmann vermerkt dazu kritisch:
»Using this schematization, one achieves only very rough and stereotyped characteri-
zations that modern societies are more future-oriented, while primitive societies are
determined more by tradition (...).<***Jenseits dieser vereinzelt simplifizierenden Lang-
zeitkategorisierungen besticht die Vielzahl zeitanthropologischer Studien jedoch ins-
gesamt durch die Erzeugung von gleichberechtigten Kontrastfolien zum Narrativ der
rastlosen westlichen Welt. Mitnichten sieht jede Kultur demnach die Zeit als eine quan-
titative Ressource, die gespart, kontrolliert, genutzt oder verkauft werden kann. Dazu
verdeutlicht eine Vielzahl der Studien, dass bei weitem nicht jede Kultur die Zeitsphi-
ren von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in dhnlich abstrahierter Form kon-
zeptualisiert oder Begrifflichkeit fiir die Modalititen der Zeit aufweist und bendtigt.
Zeitwahrnehmung, Zeitfunktionen oder auch die Zeitmessung — so die Postulate von
Hall, Levine oder Geertz — sind vielmehr historisch gewachsene Konstrukte und sind
ferner stets als kulturabhingige GréfRen zu verstehen.

2.3 Wasiist die Zeit? Fiinf Kernbefunde fiir einen Orientierungsrahmen

Die Beschiftigung mit dem Temporalphinomen Warten kann, so die einfithrende
Uberzeugung der vorangegangenen Ausfithrungen, nicht ohne eine Betrachtung der
Zeit als Gegenstand philosophischer und sozialwissenschaftlicher Auseinanderset-
zungen auskommen. Ziel dieses Kapitels sollte es daher sein, einen grundlegenden
Einblick in die Frage nach Funktionen, Strukturen und der Evolution des Zeitbegrifts
sowie der Ausbildung von Zeiterfahrungen im Kontext der westlichen Moderne zu
gewinnen, um die anschlieRende historische Erkundung des Wartephinomens im
Verkehrskontext auf eine zeittheoretisch informierte Grundlage zu stellen.

194 MitBlickauf die punktuelle Charakteristik des balinesischen Kalendersystems vermerkt Geertz an
gleicher Stelle pointiert: »They don't tell you what time it is; they tell you what kind of time it is.«
Ebd., 393.

195 Vgl. etwa A. Irving Hallowell, »Temporal Orientation In Western Civilization And In A Pre-Literate
Society«, American Anthropologist 39, Nr. 4 (1937): 647-70. Dazu auch Leonard W. Doob, Patterning
of Time (New York: Yale University Press, 1972).

196 Bergmann, »The problem of time in sociology«, 94.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

81


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Das zuriickliegende Panorama philosophischer, sozialwissenschaftlicher und an-
thropologischer Zeitforschungen konnte (und sollte) dazu gewiss nur einen Ausschnitt
der immensen Breite und Komplexitit der Zuginge verdeutlichen. Ausgehend von
Durkheims Theoretisierung der Zeit als einer zuvorderst >sozialen« Gréf3e, die Produkt
als auch Diktat sozialer Verhiltnisse ist, iiber die simultane Verschrinkung erlebter
Zeitdimensionen (Schiitz/Luckmann, Giddens) bis hin zur Konzeptualisierung der
sozialen Zeit als symbolische Synthese- und Orientierungsleistung (Elias) versuchten
Soziologie und Anthropologie ihrerseits die von der Philosophie bereits in langer Tradi-
tion aufgeworfenen Ritsel um die Zeit auf verschiedenartigen Wegen zu entschliisseln.
Theoretisierende Pionierarbeiten und daran ankniipfende Synthesen beeinflussten
sich dabei immer wieder wechselseitig, wobei die 1970er und 1980cer Jahre eine wahre
Blittephase der Beschiftigung mit Zeitfragen und -phinomenen markierten. Aus der
sozialwissenschaftlichen Betrachtung heraus lief$ sich deutlich extrahieren, dass Zeit
und Zeitbestimmung primir auf die Hauptfunktionen der Integration, Koordination
und Regulation sozialer Titigkeiten abzielen und diese Funktionen parallel zu wach-
sender gesellschaftlicher Komplexitit stirker in den Vordergrund des Bewusstseins
riicken.

Die zeitphilosophischen Betrachtungen verlagerten das Zeitverstindnis seit dem
frithen 20. Jahrhundert zunehmend vom zyklischen zu einem immer stirker linear ver-
mittelten bzw. von einem naturwissenschaftlichen zu einem subjektimmanenten Zeit-
verstindnis. Dieser durch die phinomenologische und fundamentalontologische Philo-
sophie Husserls, Bergsons oder Heideggers historisch begriindete >Subjektivismus der
Zeitauffassung« inspirierte seinerseits die sich etablierenden Sozialwissenschaften fort-
laufend dazu, die Auffassung einer an die Subjektivitit und einer Sozialzeit gekniipften
Wandelbarkeit von Zeitauffassungen zu untersuchen. Im Verstindnis der >Subjektivis-
ten« wird eine historische Variabilitit von Zeit und damit schlief3lich auch ihre eigentli-
che Kontingenz der sozialen Konstruktion und ihrer Wahrnehmung angenommen, die
in starkem Kontrast zur physikalischen Perspektive einer nicht wandelbaren, quanti-
tativen Grof3e steht. So wird zusammenfassend im kulturanthropologischen und so-
ziologischen Verstindnis eine deutliche Abhingigkeit der Zeiterfahrung von kulturel-
len Einfliissen betont. Zeitauffassungen sind demnach weder definitiv festgelegt, noch
als angeborene, natiirliche oder apriorische Bedingung der Méglichkeit der Erkenntnis
ausgeprigt. Vielmehr wiirde es sich bei der Ausprigung von Zeitauffassungen immer
»um geschichtlich (bewufStseinsgeschichtlich), wissenschaftlich wie kulturell bedingte
Sicht- und Interpretationsweisen«**” handeln.

Wenngleich die Zeiterfahrung auch historisch variiert, prigt sich jegliche Zeiter-
fahrung - im Rekurs auf die evolutionire Typologie Rammstedts — erst entlang der
polaren Beziehungssetzungen von Kontinuitit vs. Diskontinuitit sowie in Bezug auf die
Wahrnehmung einer zyklischen Wiederkehr und der Erfahrung aus. Elias sieht in der zi-
vilisationsgeschichtlichen Riickschau die Natur der Zeit treffend als die Sehnsucht der
Menschen »nach etwas Dauerndem hinter dem unaufhérlichen Wandel aller beobacht-
baren Daten, aus der Suche nach etwas Unverginglichem und Zeitlosem hinter ithrem

197  Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 35.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

verginglichen Leben«.”®® Die Zeit(erfahrung) wird iiber die historische Variabilitit die-
ser Suche nach Dauerhaftigkeit hinaus zusammenfassend im Spektrum eines semanti-
sches Codesystems, als manipulierbare Groéfe der sozialen Praxis (mittels Beschleuni-
gungen, Verlangsamungen oder Variationen der Dauer von Ereignissen), als Ressource,
als mehrschichtiges Ordnungs- und Bezugssystem (auf individueller, interpersoneller
und auf Makroebene) sowie als Ausdrucksmittel von Machtverhiltnissen, Priorititen
und Hierarchien) theoretisiert. Dariiber hinaus lassen sich in der Gesamtschau die sozi-
alwissenschaftlichen Auseinandersetzungen des Begreifens von Zeit in Auseinanderset-
zungen Uber Zeitphinomene, Zeitmodelle, Zeitverhiltnisse und Zeiterfahrungen systematisie-
ren.” Nach Maurer werden vier grofRe Themenbereiche untergliedert: kulturkritische
Abhandlungen, kulturhistorische Arbeiten, Arbeitszeitstudien und geschlechtsspezifi-
sche Zeitstrukturanalysen.**® Bergmann kategorisierte die soziologischen Zeitstudien
ferner in sechs thematische Unterbereiche: 1) Zeitperspektiven und Zeitorientierung, 2)
zeitliche Ordnungen der Sozialstruktur (Zeitmessung und Kalendererstellung), 3) Zeit-
strukturen spezifischer Sozialsysteme und Berufsgruppen, 4) Evolution der Zeitwahr-
nehmung, 5) Zeit und der Bezug zum sozialen Wandel, 6) Zeit als Gegenstand sozial-
wissenschaftlicher Theoriebildung.**!

Grundproblematik: keine einheitliche Theoriebildung

Die knappe Zusammenschau verdeutlichte dabei zugleich das schwerwiegendste Pro-
blem der Zeitforschung: die Heterogenitit ihrer Ansitze. Zahllose Begriffsbestimmun-
gen, Konzeptualisierungen, Abstraktionslevel und Strukturelemente der Zeit haben ein
bis heute kaum iiberwundenes Kohisions-Defizit verursacht, das einer einheitlichen
Theoriebildung und einer allseits befriedigenden Definition des Zeitbegriffs entgegen-
steht. So stehen sich etwa im dufersten Falle eine phinomenologisch inspirierte Sicht-
weise {iber die Zeit und eine funktionalistische Sichtweise der Zeit als Orientierungspa-
radigma und Strukturprinzip moderner Gesellschaften (Luhmann) erkenntnistheore-
tisch weitestgehend unberiihrt gegeniiber. Hartmut Rosa vermerkt dazu kritisch, dass
bislang weder ein theoretischer oder praxisrelevanter Erkenntnisgewinn aus der Fiille
der Studien erkennbar sei, noch die Erkenntnisse zu einer systematischen Zeitsozio-
logie zusammengefiigt worden wiren. Zwar postuliert die Mehrheit der Studien, dass
soziale Phinomene temporal rekonstruiert und beschrieben werden kénnen, jedoch
bleibt diese Feststellung nach Ansicht Rosas meist eigenartig konsequenzlos.*** Das
Grundproblem der Beschiftigung mit der Zeit-Thematik ufert damit schliefilich in der
Diagnose, dass die Sozialwissenschaften die Zeit zwar als »unverzichtbaren Grundbe-
griff ihrer Theoriebildung«*** begriinden wollen, zugleich aber bislang die Integration
der heterogenen Ansitze in bereits bestehende Perspektiven vermissen liefen. So wird

198  Elias, Uber die Zeit, 162.

199 Vgl. Sabine Schmidt-Lauff, Zeit und Bildung. Anniherungen an eine zeittheoretische Grundlegung
(Miinster: Waxmann Verlag, 2012).

200 Vgl. Maurer, »Stand und Perspektiven der zeitsoziologischen Forschung, 595.

201 Vgl. Werner Bergmann, »The problem of time in sociology«, 81.

202 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 19.

203 Rosa, Beschleunigung: die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 22.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

83


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

trotz der seit den 1970er Jahren stark wachsenden sozialwissenschaftlichen Beschifti-
gung mit dem Zeitphinomen registriert, dass die meisten Studien rein »solipistisch«***
argumentierten und im Resultat mitunter gar ein »conceptual chaos«*® begriindet hit-
ten.

Das Dilemma sozial- und geisteswissenschaftlicher Thematisierungen wird ferner
darin gesehen, dass die Zeitphilosophie auf der einen Seite die Zeit mit ihrer dichoto-
men Einteilung in apriorischer Erfahrung oder quantitativer Naturgréfe immer tiefer
sverritselt< hitte, wihrend die empirischen Studien die Zeit auf der anderen Seite allzu
leicht als selbstevidente Gréfle hinnehmen und sie nicht theoretisch hinterfragen.>*®
Ontologische Fragen wiirden dabei weitegehend ausgeklammert. Stattdessen wird die
Zeit entweder als soziale Tatsache oder Ergebnis eines sozialen Konstitutionsprozesses
betrachtet. Ahnlich sieht auch Barbara Adam die Griinde einer unzureichenden Theo-
riebildung in der Verharrung und im Ausfechten denkgeschichtlicher Positionskimpfe.
Zu sehr sei innerhalb der Betrachtung des Zeitbegriffs auf Dualismen und Dichoto-
mien fixiert worden (Naturzeit vs. sozialer Zeit, apriorische Zeit vs. quantitative Grofe,
Spaltung von Struktur und Akteur etc.), zu wenig dagegen sei eine Beachtung der en-
gen Verbindungen zwischen sozialer und natirlicher Zeit versucht worden. So besteht
fiir Adam mit Rickblick auf die lange Tradition sozialwissenschaftlicher Zeitforschung
zusammenfassend der Befund, dass die Zeit in der Sozialtheorie noch immer nicht
ausreichend verstanden oder behandelt worden sei.>*’

Die Liste der Erklirungsversuche und der Klagen iiber die Heterogenitit der Zeitfor-
schung liefe sich leicht erweitern. Der selbstkritische Befund der verwirrenden Hetero-
genitit bildet jedoch fiir sich genommen ebenfalls eine bedeutsame kultursoziologische
Erkenntnis. Sie lisst auf eine wachsende Verunsicherung im Umgang mit der Zeit in der
Spitmoderne schliefien, die im Terminus der >Zeitkrise« ihren stirksten Ausdruck zu
finden scheint.>*® Unser Verhiltnis zur Zeit erscheint darin alles andere als eindeutig,
sondern als konfliktreich, zwiespiltig, bisweilen gestért und insgesamt mehrdeutig.>*

Das Ritsel der Zeit lisst sich allein auf Grundlage der Riickschau auf die sozial- und
geisteswissenschaftlichen Bemithungen also mitnichten vollends l6sen. Zugleich aber
zeigte das skizzierte wissenschaftshistorische Panorama eine Reihe von wichtigen Fix-
punkten auf, welche die Abstraktheit und Fliichtigkeit der Zeit einzugrenzen vermogen.
Dazu soll im Folgenden erértert werden, welche Kohirenzen sich innerhalb der Hete-
rogenitit des philosophischen sowie sozialwissenschaftlich-anthropologischen Zeitver-
stindnisses erkennen lassen. Welche Orientierungspunkte und gemeinsame Erkennt-
nisnenner lassen sich auf Basis der Riickschau ausgewihlter Arbeiten der zeitbezoge-
nen sozialwissenschaftlichen Forschungstradition festhalten und extrahieren, welche

204 Werner Bergmann, »Das Problem der Zeit in der Soziologie. Ein Literaturiberblick zum Stand der
zeitsoziologischen Theorie und Forschung.«, Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 35,
Nr.3 (1983): 462.

205 Adam, Time and Social Theory, 15.

206 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 22.

207 Vgl. Adam, Time and Social Theory, 14.

208 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Verinderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 451.

209 Vgl. Schrider-Naef, »Zeit als Belastung?«.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

die Diversitit der Ansitze rudimentir zusammenhalten? Wie konnten diese Schnitt-
mengen schlief3lich fiir ein Verstindnis des Wartens sowie der anschlieRenden Lings-
schnittbetrachtung der historischen Verhandlung (verkehrsinduzierter) Wartephino-
mene nutzbar gemacht werden? Das Anliegen des folgenden Abschnittes besteht sonach
darin, weder eine weitere (isolierte) Definition des Zeitbegriffs beizusteuern, noch in
die »mystery trap«*'° einer eigentlichen Unlésbarkeit der Zeitfrage zu tappen, sondern
basale Bereiche der Theoriebildung herauszugreifen, die einen Orientierungsrahmen
fiir die historische Analyse des spezifischen Temporalphinomens sWarten« besondere
Beachtung ermdglichen konnen.

Fiinf Kernbefunde zum Zeitverstandnis

Zu aller erst lisst sich festhalten, dass das »conceptual chaos« der Zeitforschung zu-
mindest durch einen itbergeordneten anthropologischen Befund zum Verstindnis der
Zeit zusammengehalten wird, der sich meist implizit durch die Vielfalt der Zeitbetrach-
tungen zieht. Die Konstruktion und Reflektion iiber die Zeit reprisentieren den uralten
Wunsch des Menschen nach einer vom Bewusstsein wahrnehmbaren Form von Abfol-
gen und Verinderungen, den Wunsch einer systematischen Einordnung des Daseins
mittels Vergleichbarkeiten und relativer Fixierungen sowie den Wunsch nach Bestim-
mung von Synchronisation, Simultanitit mittels der Messbarkeit von Zeit. Die Grund-
problematik der schwierigen Orientierung und einheitlichen Theoriebildung entlang
dieses Ur-Bediirfnisses mag insgesamt auch darin begriindet sein, dass wir uns in der
Zeit nicht wie im Raum bewegen konnen, »der auch bestehen bleibt, wenn wir ihn
verlassen haben.«*" Jenseits dieser alle Arbeiten durchziehenden anthropologischen
Grundmotivation sollen nun aber folgende finf Orientierungspunkte als Destillate und
zentrale Mitnahmen aus den zeittheoretischen Betrachtungen gelten.

1) Ontologischer Status: Kein »tempus absolutums, sondern hybrides Wesen der Zeit
Ein erster wichtiger Orientierungspunkt besteht in dem insbesondere durch die
phinomenologische Philosophie vertretenen Grundsatz, dass eine einheitliche, ob-
jektive Zeitwahrnehmung, ein stempus absolutums, schlichtweg nicht existiert. Zeit
wird weder im Newton'schen Verstindnis vollends als quantitative Messgrofie ver-
innerlicht, noch ist das jeweilige subjektiv-individuelle Zeitempfinden intersubjek-
tiv iibertragbar. Die Existenz einer rein >objektiven Zeit< ist damit fur die lebens-
weltliche Praxis zunichst einmal als illusionir zu bezeichnen, wenngleich sie einen
wichtigen Bezugspunkt bildet. Folglich ist >die Zeit« demnach dezidiert als hybrides
Konstrukt zu verstehen, als Natur- und Kulturobjekt zugleich. Zwar ist die Zeit ei-
nerseits durch eine solide Faktizitit (als physikalische MessgréfRe und Einheit von
Stunden und Sekunden) gekennzeichnet, anderseits jedoch ist sie kulturell varia-
bel, sozial geprigt und schlieflich individuell variativ wirksam. Die erste Folgerung
zum Grundverstindnis von der Zeit lautet somit, dass sie mehr als nur das ist, was

210 Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, 6.
211 Theo Rudolf Payk, »Zeit — Lebensbedingung, Anschauungsweise oder Tauschung?«, in Im Netz der
Zeit, 77.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

85


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

2)

3)

uns Uhren und andere Messgerite >anzeigenc. Eine Beschreibung von Zeitphino-
menen muss daher deutlich tiber ihre objektive Messbarkeit hinausgehen.

Dialektische Ausbildung der Zeitwahrnehmung

Ausgehend von der Hybridizitit der Zeit als Natur- und Kulturobjekt kann die
Ausbildung einer Wahrnehmung von Zeitphidnomenen gleichsam nicht als iso-
liert betrachtet werden. Zeitwahrnehmungen werden vielmehr erst im Dreieck
einer intersubjektiven Ebene (Zeitkultur, sWeltzeit(), einer subjektiv-individuellen
(Personlichkeit, »Seele<) und einer objektiven Ebene (Uhrzeit, Kalenderzeit) ausge-
bildet. Zeiterfahrungen zeigen eine variierende Rhythmik des Bewusstseinsstroms
(Schiitz/Luckmann) und kénnen damit stets nur kontextuell erklirt bzw. individuell
rekonstruiert werden. Auch wenn uns die bildhafte Vorstellung der Zeit als einem
linearen Fluss die Suggestion einer allumfassenden, objektiven Referenzgréfe
bereitet, wird die Zeit, so stellt erstmals Augustinus fest, auf alltagspraktischer
Ebene subjektiv (und kulturell) mitunter stark abweichend von der Uhrzeit erlebt
und verinnerlicht. Zugleich ist anzumerken, dass die Auffassung eines linearen,
kontinuierlichen Fortschreitens von Zeit trotz des zeitphilosophischen Primats
einer subjektimmanenten Zeitauffassung eine wesentlich lingere Tradition auf-
weist und wohl daher nach wie vor stark kulturprigend ist. Die Zeitwahrnehmung
innerhalb der westlichen Kultur erfolgt im Schnittpunkt einer objektiven Bezugs-
grofle und einer subjektiven Wahrnehmung, die sich entweder kontrastiv oder
affirmativ zum objektiven Modell verhilt und damit das objektive Bezugssystem
subjektiv modifiziert. Die wahrgenommene Zeiterfahrung resultiert aus genau
jenem Verhiltnis. Wie kaum ein Zweiter hat Norbert Elias diesen dialektischen
Zusammenhang im menschlichen Umgang mit der Zeit zu betonen versucht. Den
Ort der Aushandlung dieses Verhiltnisses bildet somit folglich das menschliche
Subjekt bzw. das menschliche Gehirn.*”* Dies bedeutet, dass sich die Zeit aus
der neuzeitlichen Forschungstradition heraus somit niemals ohne das die Zeit
erfahrende Subjekt verstehen lisst.

Wirkungsfeld und Ort der Entfaltung: Zeit als >soziale« Zeit

Der dritte wichtige Orientierungspunkt besteht in der durch die Sozialwissenschaf-
ten etablierten Uberzeugung, dass die Zeit insbesondere als ein soziales System und
somit im Rahmen der Erzeugung und Nutzung von Zeitstrukturen verstehbar ge-
macht werden kann. Zeit und Zeitbestimmung werden demnach als Resultate sozia-
ler Organisation verstanden. Die Erfahrbarkeit von Zeit konstituiert sich darin erst
in sozialen Zusammenhingen und wird in der Ausbildung von Rhythmen, Takten
oder Plinen analytisch greifbar sowie iiber Zeitbestimmungen, Zeitstrategien, Tem-
pi oder Beschleunigungen qualitativ in Form der Verinderungen des Umgangs mit
der Zeit beschreib- und analysierbar. Die Zeit bildet folglich ein zentrales Element
des Soziallebens. Die dritte Folgerung zum Grundverstindnis iiber den komplexen
Gegenstand der Zeit umfasst damit, dass die Zeit als ein sozialer und anthropo-

212

Vgl. Benz, (Erzihlte) Zeit des Wartens, 25.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4)

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

logischer >Fakt< begriffen werden muss. Aus diesem Grund muss sie gleichsam als
Dreh- und Angelpunkt sozialwissenschaftlicher Theoriebildung gelten.*”

Funktionen: Zeit als Orientierungs-, Kommunikations- und Synchronisationsleistung

Die vierte elementare Erkenntnis kniipft direkt an die zweite an und nimmt
abermals Bezug auf Norbert Elias. Wenn die Zeit ein soziales System darstellt,
muss sie zuvorderst in ihren Funktionen einer symbolischen Form sowie als ein
Orientierungs- und Kontrollmittel gelesen werden. Zeit wird in diesem Verstind-
nis durch ihren instrumentellen Charakter definiert, der zudem nicht apriorisch
vorhanden ist, sondern erst erlernt werden muss. Das Erlernen erfolgt um den
Preis des Fremdzwangs, der Selbstdisziplinierung und der Affektkontrolle, er-
moglicht anschliefend jedoch integrative Synchronisationsleistungen und die
Kommunizierbarkeit des sozialen Symbols >Zeit«. Elias’ leitende Betrachtung der
>symbolischen Natur der Zeit« er6ffnet den aufschlussreichsten und damit viel-
leicht vielversprechendsten Zugang, um die subjektive Fliichtigkeit des Zeitbegrifts
objektiv-definitorisch einzufangen. Die Arbeit folgt mit dessen Zeitkonzeption
einem Grundverstindnis, nach der die Zeit als soziales Konstrukt zum Ziel gesell-
schaftlicher Orientierungsfunktionen verstanden wird, das jedoch gleichwohl an
die Aristotelischen Auffassung einer kosmologischen, an Bewegungen im Raume
gekoppelten Griitndung bezogen bleibt. Zeit strukturiert das In-der-Welt-Sein,
macht Vergleiche und Verinderungen erleb- und kommunizierbar. In ihr spie-
gelt sich der menschliche Wunsch, die endlose Abfolge von Ereignissen in eine
sinnhafte Ordnung zu transferieren. Die Zeit fungiert nach diesem wesentli-
chen Begriffsverstindnis demnach als ein quasi-linguistisches Bedeutungs- und
Bezugssystem.***

Mit Riickgriff auf Norbert Elias und dessen fiir diese Arbeit als am aufschlussreichsten

geltenden Zugang zum Verstindnis der sozialen Zeit vermerkt Simonetta Tabboni zu

deren Funktion und Wirkungsweise treffend:

»(...) what we sum up in the word >timec«is the attribution of meaning to change, done
by human collectivities but capable of individual construction, and its organization in
terms of goals and other affirmation of values. The creation of time might be a uniquely
social way of pronouncing on the >-meaning of life«. It simultaneously satisfies organi-
zational goals —establishing when to work, when to play, when to pray- and moral ob-
jectives for the collectivity — deciding what is most important to achieve in life (...).«<*"

Zusammenfassend wird im Zuge dieser Arbeit somit Zeit als soziales, kommunikatives,

verhaltensregulierendes und Orientierung und Vergleichbarkeit stiftendes Symbol und

Zeichen der Syntheseleistung betrachtet. Dieser Ansatz ermdglicht es nicht zuletzt, die

Dichotomie zwischen physikalischer und sozialer Zeit zu iberwinden und die unter

213
214

215

Vgl. Adam, Time and Social Theory, 14.

Vgl. Eviatar Zerubavel, »The language of time: Toward a semiotics of temporality«, The Sociological
Quarterly 28, Nr. 3 (1987): 354.

Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, 9 [Hervorhebung des Verfassers, R.K.].

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

87


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Punkt 2 angesprochene, wechselseitige Charakteristik der Zeit als Natur- und Sozial-
grofde zu erkennen.

5)  Zeitqualititen: Charakteristik westlicher Zeitkultur

Der fiinfte leitende Orientierungspunkt betrifft die Erkenntnis, durch welche Cha-
rakteristik die Zeitauffassung der westlichen Welt geprigt ist und welchen Verin-
derungsdynamiken sie unterliegt. Die Riickschau zeitphilosophischer, zeitsoziolo-
gischer und vor allem die Kontrastierung zeitanthropologischer Studien identifi-
zierte die westliche Zeitauffassung als konzeptionelle Dreiteilung von Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft und entsprechender Parameter der Bestimmung ei-
nes >Davors, >Jetzt« und eines >Nachher«. Diese Dreiteilung bildet den Bezugsrah-
men jeglicher Sinnsetzungen der westlichen Kultur. Die Zeit wird dabei als kul-
turell tradiert, als linearer Verlauf bzw. kontinuierlicher Fluss von der Vergangen-
heit tiber eine (stets fliichtige) Gegenwart hin zur Zukunft idealisiert. Genihrt wird
die Vorstellung eines linearen Verlaufs dabei durch die Wahrnehmung des biologi-
schen Alterns oder durch Wachstumsprozesse. Indem simtliche vom Bewusstsein
wahrnehmbare Verinderungen gegen ein >objektives« Bezugssystem der Uhrzeit ge-
halten werden, verspricht sich die westliche Kultur die Ausbildung von Ordnung
und Sinnhaftigkeit. Der in dieser Zeitauffassung idealisierte Zeitpfeil verliuft da-
bei zwar gerichtet, direktional und irreversibel, nicht jedoch in eine teleologisch
definierte, sondern in eine explizit offene Zukunft, die folglich in der Gegenwart
(und auf Grundlage der Vergangenheit) aktiv gestaltet werden muss.

Beginnend in der Neuzeit wurde die Zeit im Zuge der industriellen Rationalisie-
rungsbestrebungen und intrinsischen Effizienzbestrebungen qualitativ zur knappen
Ressource, zum Wert und nicht zuletzt zur monetarisierbaren Ware aufgeladen.
Die Wahrnehmung der Begrenztheit und Knappheit von Zeit resultiert in der hand-
lungspraktischen Primisse ihrer moglichst rationalen Nutzung. Die zeitsensiblen
Produktionsverhiltnisse eines skapitalistischen Geistes< erzwangen eine Verinnerli-
chung der Uhrzeit und die Entwicklung einer intensiven Sensibilitit fir den Zeitfluss.
Nicht nur Organisationen, auch Staaten haben damit ein zentrales Interesse an Fragen
der Zeitnutzung, der Zeitbestimmung und der Kontrolle iiber sie. Zeit wird folglich als
Machtinstrument gebraucht, weshalb in der Folge Zeitbudgets ungleich verteilt sein
kénnen.

Systemtheoretisch betrachtet, steht die Entwicklung des westlichen Zeitbewusst-
seins in der Tradition sich aufgrund wachsender Komplexitit immer stirker erweitern-
der Synchronisationsanforderungen. Zeit wurde das entscheidende Organisationsprin-
zip. Das darin vielleicht prigendste Charakteristikum des modernen Verhiltnisses zur
Zeit besteht in der Wahrnehmung einer allgemeinen Beschleunigung, die durch Effi-
zienzversprechen angetrieben und aufgrund anschlieffender Uberkompensation aber-
mals erforderlich wird. Das westliche Zeitverstindnis wird ferner in der Doppeldia-
gnose einer wahrgenommenen Beschleunigung und einer resultierenden Zeitkrise ver-
standen. Auf individueller Ebene ist die Entwicklung der Moderne dazu vom Kampf um
die Abgrenzung und Etablierung von Eigenzeiten, einer allgemeinen Sehnsucht nach
dem Augenblick, der Individualisierung der Zeiterfahrung und deren Fragmentierung

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

in immer kleineren Einheiten sowie der Gleichzeitigkeit und der Vergegenwirtigung
der Zukunft gepragt.

Zusammenfassend bt die Zeit im westlichen Kulturkontext eine starke Zentrali-
tit aus. Das durch Bergson vertretene Postulat eines rein qualitativen Zeitbegriffs der
reinen, gelebten Dauer scheint, mit Blick auf die Entwicklungen und daran gekniipf-
ten Zwange zur Zeitrationalitit der letzten zwei Jahrhunderte, schlichtweg ferner denn
je. Das Zeit-Mensch bzw. das Zeit-Gesellschaft-Verhiltnis gilt vielleicht auch deshalb
gemeinhin als gestort und zwiespiltig.

Trotz eines Primats jener westlichen Zeitvorstellung sind jedoch weitere, hetero-
gene Formen der zeitgebundenen Sinnstiftung wirksam. Anthropologische Positionen
haben deutlich gezeigt, dass die Orientierungs- und Kommunikationsfunktionen der
Zeit auch andersartig realisiert werden konnen. Zwar stellen jegliche V6lker basale Be-
ziige zum Umgang mit Zeit her, diese stehen jedoch in Abhingigkeit von kulturellen
Leitbildern und Sozialstrukturen und resultieren in zum Teil ginzlich unterschiedli-
chen Zeitauffassungen hinsichtlich Tempi, Modalititen, Messgenauigkeit, Synchroni-
sationsbediirfnissen oder der stark variierenden Auffassungen iiber Rationalitit.

Mit der Extrahierung der funf theoretischen Kernbefunde zum ontologischen Status,
der Erfahrbarkeit, dem Wirkungsfeld, den Hauptfunktionen sowie der Charakteristik
der westlichen Zeitkultur soll nun der zeittheoretische Komplex auf den Spezialfall des
Wartens >in der Zeit« verengt werden. Mit anderen Worten: Was macht vor dem Hinter-
grund des herausgearbeiteten philosophischen und sozialwissenschaftlich-anthropolo-
gischen Grundverstindnisses von Zeit sowie der abgeleiteten fiinf Kernbefunde die Zeit
auf individueller und systemischer Ebene zur Wartezeit und was macht sie qualitativ
iiberhaupt zu einem zeitlichen Sonderfall?

2.4 Von der Zeit zur Wartezeit: Versuch einer Theoretisierung

2.4.1 Individuell-subjektive Grundbedingungen fiir die Erfahrung
von Wartezeiten

Basierend auf den beiden ersten Kernbefunden zum Zeitverstindnis bildet sich jede
Form der Zeitwahrnehmung (zumindest im westlichen Kulturkreis) im wechselseitigen
Verhiltnis zwischen subjektiver Erfahrung von Rhythmen und Abfolgen aus, die gegen
eine objektive Referenzgrofe der mechanisierten Uhr- oder Kalenderzeit gehalten wer-
den. Im Regelfall wird diese dialektische Verhandlung als Abfolge von Einzelereignissen
und damit als sinnstiftender Verlauf spiirbar. Weist dieses komplexe dialektische Ver-
hiltnis nun aber ein Ungleichgewicht auf, das statt der Wahrnehmung einer >Fiillung:
des Verlaufs mit Einzelereignissen eine gefiihlte >Leere« der Zeit verursacht, wird Zeit
zur Wartezeit. Die >Leere« des Wartens wird demnach durch eine Stérung des subjektiv-
individuellen, verinnerlichten Umgangs mit der Zeit verursacht, die es plétzlich nicht
mehr wie gewohnt zulisst, die individuelle Zeitkonzeption an eine objektive Zeitkon-
zeption zu kniipfen. Der Spezialfall einer Wartezeit wird also immer dann wahrgenom-
men, sobald eine Inkongruenz in der dialektischen Verhandlung der Zeitkonzeptionen

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

89


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

auftritt. Mit anderen Worten: Einzelereignisse konnen nicht mehr im Schema der Folge
eines >Vorher« und >Nachher< ausgemacht werden, das Ordnungsversprechen des Zeit-
flusses ist unterbrochen bzw. ist der Zeitfluss aufgrund einer »Nicht-Anwendbarkeit der
Parameter einer chronologischen Sukzessionslogik«*® nur noch schwerlich oder gar
nicht mehr erkennbar. In der Folge sind auch die sonst iiblich herangezogenen rium-
lichen Orientierungsgroflen abwesend, weshalb die individuelle Erfahrung des War-
tens oftmals semantisch mit dem raumassoziativen Begriff des gefithlten »Stillstands«
aufgeladen wird. Zudem wird die seit der Antike etablierte Vorstellung der Zeit an im
Raum gekniipfte Bewegungen im Modus des Wartens empfindlich gestort, womit die
Zeit folglich ihrer riumlichen Ausdruckskraft entbehrt. Kurzum, die Ableitungszusam-
menhinge zwischen subjektivem Zeitempfinden und objektiven Bezugsgrofien werden
im Warten gestort. Eine solche zeittheoretische Identifizierung der Wartezeit als pro-
blematischer Moment der Inkongruenz kann dadurch die mitunter starken psychologi-
schen Modalititen wartender Menschen erkliren, die von Langeweile und Verdruss bis
hin zu Angstzustinden reichen. Inkongruenz, fehlende Abfolge von Ereignispunkten
sowie die Nicht-Anwendbarkeit riumlicher Orientierungsmuster bedingen damit zu-
sammen auf der individuell-subjektiven Ebene die Erfahrung des Spezialfalls Warten
in der Zeit.

Folglich sollen an dieser Stelle mit Riickgriff aus der Phalanx zeittheoretischer Studien
finf Grundbedingungen fiir die Erfahrung von Wartezeiten destilliert werden, wobei sich die
ersten drei Grundbedingungen aus philosophischen Betrachtungen, die vierte Grund-
bedingung aus der zeitsoziologischen und die fiinfte aus der zeitanthropologischen
Forschung ableitet.

1) Wartezeit braucht ein die Zeit wahrnehmendes Subjekt
Erstens erfordert jedes Warten zunichst ein das die Zeit wahrnehmendes Subjekt,
welches tiber die generelle Fihigkeit einer Zeitwahrnehmung verfiigt.

»Warten existiert nicht ohne das wahrnehmende Subjekt, ebenso wenig wie die Zeit
ohne ein wahrnehmendes Subjekt Objekt von Reflexion sein kann.«*”

Die Begriindung dieser aus alltagspraktischer Sicht offenkundig erscheinenden
Vorbedingung leisteten bereits im Ansatz Platon und Aristoteles. Insbesondere
aber war es Augustinus’ Zeittheorie der >dreifachen Gegenwartc, der die Zeitwahr-
nehmung als subjektimmanente Leistung herleitete.

2) Nur gefihlte Zeit kann zu einem Modus des Wartens werden
Zweitens muss als Vorbedingung gelten, dass Zeit nicht im Sinne Newtons als vom
Menschen unabhingige, objektive und externe Naturgréfie verstanden werden
kann, denn

216 Benz, (Erzihlte) Zeit des Wartens, 42.
217 Ebd., 44.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4)

5)

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

»Wihrend das Warten die Zeit als solche bewusst und fithlbar macht, kann um-
gekehrt nur bewusst gefithlte Zeit kann tiberhaupt zu einem Modus des Wartens
werden.«*®

Notwendigkeit von Ereignis und antizipierendem Bewusstsein

Drittens wird Zeit erst dann zur Wartezeit, wenn ein zu erwartendes Ereignis be-
steht. Wihrend die beiden erstgenannten Grundbedingungen den Grundvoraus-
setzungen der Ausprigung jeglicher Zeitwahrnehmung entsprechen, bildet diese
dritte eine Sonderbedingung fiir den Spezialfall des Temporalphinomens Warten
aus. Nur in der Erwartung kann das Bewusstsein eine Synthese aus der Wahrneh-
mung eines aktuellen Zustandes im Abgleich mit einer referenziellen Gegengrofie
(Ereignis) und dessen momentaner Abstinenz leisten. Die seelische Kompetenz ei-
ner Antizipation des Kommenden (Expectatio), noch Ausstehenden und noch nicht
Seienden ist — mit Riickgriff auf Augustinus — demnach nur in einem von Aufmerk-
samkeit durchzogenen Geist moglich.

Notwendigkeit zweier Zeiterfahrungsebenen

Viertens besteht die Notwendigkeit einer Existenz zweier Zeiterfahrungsebenen (ob-
jektiv/subjektiv-individuell). Nur unter dieser Voraussetzung kann es itberhaupt so
etwas wie eine subjektiv gefithlte Leere geben, die sich im bereits skizzierten Storfall
des Abgleichs der wahrgenommenen Folge von Einzelereignissen gegen einen ob-
jektiven Bezugsrahmen ausbildet. Der temporale Spezialfall der Wartezeit kommt
somit nicht ohne Betrachtung einer objektiven und subjektiven Vermitteltheit von
Wartezeit sowie nicht ohne eine an den Raum gebundene Vorstellung der Zeit aus.

Kulturelle Prigung von Zeit- und Wartezeiterfahrung

Fiinftens zeigte die Betrachtung von mit dem westlichen Kulturkreis konstratieren-
der Zeitauffassungen die Grundbedingung auf, dass der Modus der Wartezeit vor-
zugsweise im Rahmen eines linearen Zeitverstindnisses und einer Kopplung mit
der Okonomisierung der Zeitnutzung itberhaupt erst als spezifischer Modus wahr-
genommen wird. So existieren neben der linearen Zeitauffassung auch kulturell
etablierte Zeitsysteme, die keineswegs zwangsliufig der Messung von Verliufen
dienen miissen oder in denen Zeit zyklisch gedacht wird. Erst wenn die Zeit als
linearer Verlauf verinnerlicht wird, kann aber die Storung der dialektischen Aus-
bildung von Zeiterfahrung im Verfahren subjektiver Eindriicke und dem Abgleich
gegeniiber einer objektiv Referenzgrofie iiberhaupt stattfinden. Nicht wenige Vol-
ker kennen keine explizite Begrifflichkeit fiir die Zeit. Diese Volker kennen folglich
moglicherweise auch kein im Sinne der westlichen Zeitkultur konnotiertes Dasein
im Modus des Wartens.

In Erginzung dieser fiinf ontologischen Vorbedingungen zur Ausbildung des Wartemo-

dus zeigten sich in der Aufarbeitung einiger Wegmarken des zeitphilosophischen Den-

kens zudem punktuelle Hinweise zur weiteren Qualifizierung des Warte-Phinomens.

218 Benz, (Erzihlte) Zeit des Wartens, 43.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

91


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Platon und Aristoteles lassen noch keine explizite Thematisierung des Wartens erken-
nen, vielmehr lagen zunichst die Versuche zum Verstindnis von Zeit in der Veranschau-
lichung mittels von Bewegungen im Raum. In der Spitantike lisst Augustinus jedoch
erstmals eine indirekte Verhandlung des Wartens im Rahmen seiner Zeitkonzeption der
dreifachen Gegenwart erkennen, die unter anderem einen einzig und allein in der Seele
realisierbaren erwartenden Zeitmodus umfasst. Das Warten wird hier jedoch noch kei-
neswegs qualitativ beschrieben. Eine Problematisierung des Zustands ist nicht erkenn-
bar, vielmehr erscheint im Modus des Wartens eine Voraussetzung der >Vergegenwarti-
gung« des Zukiinftigen gesehen zu werden. Weit mehr als der spitantike Vordenker des
Antizipierens thematisierte Henri Bergson das Warten im Zuge seines rein qualitativen
Zeitverstindnisses. Indem Bergson das Warten als Inbegriff des qualitativen Ubergangs
und des aktiven Erlebens begreift, wird dieser spezifische Modus fir ihn zur zentralen
Erklirungsgrofie der Subjektivitit von Zeit, ja Bergson instrumentalisiert gar das War-
ten mithilfe seines vielzitierten Zuckerwiirfel-Experiments der >gelebten Dauer«. Auch
wenn hier das Warten per se noch keine psychologische Problematisierung erfihrt, wird
es als »spannungsvoller Zustand« deklariert, der aus Sicht Bergson jedoch nicht punk-
tuell wirksam werde, sondern als >menschliche Grundverfassung« schlechthin zu gelten
habe.

2.4.2  Urspriinge und Entstehungsbedingungen des Wartens

Aussagen zu Ursprung und Entstehungsbedingungen von Wartezeiten lassen sich aus
den philosophischen Zeitbetrachtungen in nur sehr begrenztem Mafie gewinnen. Zwar
nutzen etwa Heidegger und Bergson das Warten entweder direkt oder indirekt als Be-
weisfithrung ihrer jeweiligen Zeitkonzeptualisierungen, jedoch werden — anders als in
der sozialwissenschaftlichen Auseinandersetzung — keine systemischen Katalysatoren
oder qualitativen Einblicke hinsichtlich der konkreten Erfahrung formuliert.

Heidegger nutzt den Modus des Erwartens — dhnlich wie Bergson — im Rahmen sei-
nes fundamentalontologischen Zeitansatzes als einen Beleg dafiir, dass sich auch das
uneigentliche Dasein im Kern aber auf ein eigentliches Dasein stiitzt, das sich seiner End-
lichkeit bewusst ist und daraufhin im Rahmen seiner Moglichkeiten handelt. Alltigliche
Wartesituationen konnten aus der Perspektive Heideggers somit womoglich als wich-
tige funktionale Schliisselstellen zur Selbstbestimmung des eigentlichen Daseins inter-
pretiert werden. Das Warten in Alltagssituationen konnte somit nach Heidegger’'schen
Lesart die im uneigentlichen Dasein stets verdringte Erinnerung an die eigene Verging-
lichkeit reaktivieren und damit die Erinnerung an das fiir erstrebenswerte, existenzielle
eigentliche Sein ermdglichen.

Bergson hingegen nutzt den Modus des Wartens ganz explizit als Veranschauli-
chungsfolie der Abldsung vom mechanisierten Zeitdenken. Die Zeit wird, verdeutlicht
durch das Zuckerwiirfel-Experiment, nicht mehr, wie iblich, als Aneinanderreihung
unbelebter Zeitpunkte gedacht wird, sondern als qualitative Verinderung, die durch
Anpassung des Geistes an den Rhythmus des Ereignisses ein aktives Moment aufweist.

Gleichwohl wird jenseits dieser abstrakten >Auskiinfte«< nur wenig iiber den erlebten
Modus des Wartens selbst bekannt. Konkretere sMitnahmenc fiir eine Theoretisierung
der Wartezeit hinsichtlich ihrer Urspriinge und Entstehungsbedingungen erméglichen

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

dagegen erst die zeitsoziologischen und kulturanthropologischen Studien. Sie behan-

deln weniger die philosophische Frage der eigentlichen Erkenntnisbedingungen der

Wahrnehmung von (Warte)zeit, sondern beleuchten stattdessen die inhaltlichen Aus-

formungen, die Strukturbedingungen und subjektiven Zuschreibungen. Aus der Riick-

schau dieser Studien sollen nun folglich sechs Kernpunkte extrahiert werden, die fir eine

Theoretisierung der Wartezeit hilfreich erscheinen.

1)

2)

4)

»Sozialer« Ursprung von Wartezeiten

Erstens lasst sich mit Ritckgriff auf Sorokin und Mertons Postulat der Zeit als sozialer
Orientierungsfunktion, in der alltigliches Handeln weit 6fter an sozialen Referenz-
punkten als an astronomischen festgemacht werden wiirde, die Vermutung folgern,
dass im Laufe der Zeit auch Wartezeiten stirker durch soziale Referenzpunkte als
durch natiirliche Referenzpunkte verursacht worden sein diirften.

Warten reprisentiert eine elementare Zeitstrategie

Die Ausfithrungen von Nowotny zeigten zweitens, dass das Warten (und warten las-
sen) als nur eine von vielen Zeitstrategien zur Strukturierung sozialer Beziehungen
dient. Nowotny sensibilisiert dabei fiir die zentrale Erkenntnis, dass Wartezeiten
ein soziales Ausdrucksfeld der Ungleichverteilung von Zeitbudgets reprisentieren.
Die Perspektive des Wartens als abhingige Variable von Machtverhiltnissen wird
hierbei durch Nowotnys frappierende Feststellung illustriert: »Die Sprache hat kei-
nen Ausdruck fiir den, der warten 1if3t, sondern nur fiir den Wartenden.«**

Warten muss serlernt« werden

Drittens lasst sich mit Rekurs auf Elias’ Uberlegungen fiir das Phinomen des War-
tens schlielen, dass analog zur Notwendigkeit des Erlernens der Zeitnutzung zum
Zweck der Positionsbestimmung auch im Besonderen das Warten der Notwendig-
keit des Erlernens unterliegt. Das Warten lisst sich damit im Zuge des Zivilisations-
prozesses als eines der kritischsten sTemporalprodukte« extrahieren, das einerseits
den analytischen Blick auf die Mechanismen der Zeitproduktion im Sinne Elias of-
fenlegt und andererseits selbst Produkt der in komplexen Gesellschaften zuweilen
limitierten Synchronisationsfihigkeit ist.

Inkongruenz von Zeitebenen

Eine entscheidende Entstehungsbedingung von Wartezeiten sehen Schiitz und
Luckmann im Auftreten von Inkongruenzen zwischen verschiedenen Zeitebenen.
Da aus ihrer Sicht das Zeiterleben in der Verschrinkung dreier Zeitebenen realisiert
wird, die dauernd rhythmisiert und zusammengehalten werden miissen, entstehen
Wartesituationen besonders an den Reibungspunkten der Zeitebenen von Weltzeit,
subjektiver und intersubjektiver Zeit, die Ausdruck von Inkongruenzen sind und
dem Menschen folglich die unausweichliche Grundverfassung des Wartens aufer-
legen. Damit wird jedoch auch deutlich, dass das Warten - in Korrespondenz zu

219 Nowotny, Eigenzeit, 148.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

93


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

5)

Henri Bergsons >durée« — als aktive Tatigkeit der Harmonisierung jener Zeitebenen
zu betrachten sein sollte.

Resultat der Inkongruenz zwischen Temporalsystemen

Luhmanns Systemtheorie liefert eine zwar abstrakte, aber zugleich gewichtige Er-
klirung der systemischen Entstehungsbedingungen von Wartezeiten in der mo-
dernen westlichen Kultur. Indem er die Zeit als entscheidende qualitative Erkli-
rungsgrofRe begreift und die fortschreitende Differenzierung gesellschaftlicher Teil-
systeme in der korrespondierenden Ausbildung differenzierter Temporalsysteme
versteht, entstehen Wartezeiten in hochentwickelten und komplexen Gesellschaf-
ten insbesondere aufgrund temporaler Inkongruenzen der verschiedenen Teilsys-
teme. Ahnlich verortet auch Bergmann die (moderne) Entstehungsbedingung der
Wartezeit in der fehlerhaften Synchronisierung der gesellschaftlichen Teilsysteme:
»If all social behaviour were embedded in one single time order, as is the approx-
imate case in primitive, less differentiated societies, there would be no problem
of temporal synchronization; the flow of time would unobtrusively accompany the
course of behaviour. Only when, through social differentiation, individual and social
time must be distributed among various areas of behaviour do problems of coor-
dination arise. The results of this lack of synchronization are the scarcity of time,
waiting time and >time out«.«**° Je stirker die Ausdifferenzierung der gesellschaft-
lichen Teilsysteme fortschreitet, desto stirker wird demnach auch ihre Anfilligkeit,
an den Berithrungspunkten zu anderen Teilsystemen aufgrund unterschiedlicher
Rhythmen, Abliufen und arbeitsbezogener Zeitauffassungen Wartezeiten zu pro-
duzieren. Als Beispiel sei hierfiir etwa der temporal betrachtet eher schwergingige
Biirokratieapparat angefiihrt, der bei Bearbeitung von Anfragen der beschleunigten
Startup-Szene eine deutliche Inkongruenz zwischen den vorherrschenden Tempo-
ralsystemen offenbart.

Zeitkulturelle Inkongruenzen

Wartezeiten, so zeigte die kulturanthropologische Perspektive, sind in hohem Ma-
e nicht nur sozialstrukturell- sondern ebenso kulturabhingig. Sie entstehen damit
insbesondere an den Schnittstellen variierender Zeitwahrnehmungen. So vertritt
etwa Stuart Hall die These, dass ein Aufeinandertreffen monochroner (M-Zeit) und
polychroner (P-Zeit) Kulturen zeitlicher Orientierung zu divergierender Synchroni-
sation sozialer Tatigkeiten fithren und Probleme von Unpiinktlichkeit, Unzuverlis-
sigkeit und damit von Wartezeiten produzieren wiirde. Aber auch innerhalb dersel-
ben Zeitkultur wiirden divergierende Zeitauffassungen bestehen, die Inkongruen-
zen in sozialen Austauschbeziehungen hervorrufen und in Wartezeiten resultieren
konnen. Die Kulturanthropologie liefert damit komplementir zur Luhmann’schen
Systemtheorie der heterogenen Temporalstrukturen gesellschaftlicher Teilsysteme
ein aus der jeweiligen Kultur abgeleitetes Verstindnis zeitbezogener Inkongruen-
zen. Ahnlich wie komplexe Aufgabe Synchronisation der gesellschaftlichen Teilsys-
teme sieht die kulturanthropologische Perspektive auf Zeitphinomene die zentrale

220 Bergmann, »The problem of time in sociology«, 108.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. »Zeitreise«: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung

Herausforderung folglich darin, die jeweilige Zeitkultur des Gegeniibers verstehen
zu lernen, um Missverstindnisse (und schliefdlich Wartezeiten) im gegenseitigen
Austausch abzubauen.

Mit diesem Kapitel konnten aus der geistes- und sozialwissenschaftlichen Konzeptua-
lisierungsgeschichte der Zeit nunmehr finf grundlegende Erkenntnisse fir die Frage
des Verstindnisses von Zeit aus der heterogenen Forschungslandschaft extrahiert so-
wie eine Reihe von Urspriingen und Entstehungsbedingungen fiir die Auspragung von
Wartezeiten auf individueller und systemischer Ebene abgeleitet werden. Diese Per-
spektiven bilden den konzeptionellen Rahmen fiir die nun anschlieflende Spurensuche
der historisch variierenden Verhandlung von verkehrlich bedingten Wartezeiten seit
dem 19. Jahrhundert.

Damit wird nun der aporizitire und steinige Pfad geistesgeschichtlicher Theoreti-
sierungen des Zeitbegriffs verlassen. Zu solch einem Schritt bemerkt Simonetta Tab-
boni zuversichtlich.

»Unlike the philosopher, the sociologist can undertake the more modest task of tracing
in collective life the nature of that human experience which we call temporal and the
consequences of working through that experience: norms and ways of organizing time
invented to satisfy prevailing needs, individual choices, and the values and priority
meanings that are attributed to it.<**

Tabboni bezieht ihre Aussage zwar disziplinir auf die Soziologie, doch es wird hier als
nicht weniger ertragreich erachtet, einen >mafivollen< Ubertrag auf die kulturgeschicht-
liche Betrachtung des Zeitphinomens Warten zu vollziehen. Genau dieser Schritt soll
nun im Anschluss erfolgen. Dazu wird im folgenden Kapitel zunichst das Warten als
zeitgeschichtliches Temporalphinomen der Moderne sverortetc, um daran anschlie-
Bend die Untersuchung zeithistorisch auf die konkreten Analysestringe der baulich-
betrieblichen und rezeptionsgeschichtlichen Verhandlung von verkehrsinduzierten
Wartezeiten zu verengen.

221 Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, 6.

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

95


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:

:44, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Kxmmm


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

