
2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen

der Konstituierung von Zeiterfahrung

»(…) we should reinstate time at the centre of

studies of waiting.«1

»Was ist die Zeit?«, fragte Augustinus bereits im 4. Jahrhundert nach Christus und fährt

mit einer Erklärung fort, die gleichsam ›zeitlos‹ wie paradigmatisch für die Schwierig-

keit der Analyse von Temporalphänomenen steht: »Wenn mich jemand fragt, so weiß

ich es; will ich es aber jemandem auf seine Frage hin erklären, so weiß ich es nicht.«2

Die Zeit mutet uns zunächst als Selbstverständlichkeit, als unsichtbarer Hintergrund

und als implizites Orientierungs- und Hilfsmittel an. Sie bezeichnet im philosophi-

schen Verständnis grundsätzlich eine durch das Bewusstsein wahrgenommene Form

von Abfolgen und Veränderungen sowie die referentielle Bestimmung von Stabilität.

Zweifellos, wir ›spüren‹ die Zeit. Ihre wie auch immer auszumachende ›Anwesenheit‹

mag unbestritten sein, dennoch ist sie im Kontext hochindustrialisierter Gesellschaften

derart überpräsent bzw. verinnerlicht, dass ihre Problematisierung zunächst eine hohe

Hürde der anscheinend unhinterfragbaren Selbstverständlichkeit überspringen muss.

Barbara Adam bemerkt zu dieser Problematik des Impliziten besonders trefflich:

»It is everywhere yet it eludes us. It is so deeply implicated in our existence that it is

almost invisible. This poses problems for understanding and analysis not only for the

ordinary members of society but also for those members who see it as their profes-

sional task to provide theories about this reality.«3

Überspringt man nun aber die Hürde jener Selbstverständlichkeit – was mit diesem

eröffnenden zeittheoretischen Kapitel beabsichtigt wird – wirft die Beschäftigung mit

demGegenstand ›Zeit‹ bei näherer Betrachtung jedoch vielfältige Fragen auf. Zu den ge-

schichtsträchtigsten Fragen überhaupt zählt dabei, wie bereits zu Eingang dieser Arbeit

1 Agnes Durrande-Moreau, »Waiting for service: ten years of empirical research«, International Jour-

nal of Service Industry Management 10, Nr. 2 (1999): 182.

2 Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse (München: Kösel, 1914), 282.

3 Barbara Adam, Time and Social Theory (Cambridge: Polity Press, 1990), 10.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

erwähnt, die Frage nach dem ontologischen Status der Zeit als Natur- und/oder Kul-

turobjekt. Eng mit dieser Positionsbestimmung verknüpft, bildet ein weiteres zentra-

les Erkenntnisinteresse die Frage danach, wie sich Zeiterfahrung und Zeitbewusstsein

des Menschen im Verhältnis objektiver und subjektiver Zeitauffassungen konstituie-

ren.Wie wird Zeit zu einer wahrnehmbaren Größe und welche kulturell divergierenden

Zeitauffassungsmuster zeichnen sich dabei ab?

Auch eine Analyse historischer Wartezeiterfahrungen und -rahmungen kann nur

schwerlich unabhängig von vorgängigen Überlegungen zur generellen Konstituierung

von Zeit und lebensweltlicher Zeitwahrnehmung erfolgen. Daher sollen zunächst mit-

tels eines wissenschaftshistorischen Überblicks grundlegende philosophische und sozi-

alwissenschaftliche Theoreme zur Zeitkonstitution und -wahrnehmung sowie zu Zeit-

funktionen und ihren kulturell divergierenden Auffassungen skizziert werden, um dar-

aus anschließend ein zeittheoretisch informiertes Verständnis von Wartezeiten zu ent-

wickeln. Zwar stehen im Mittelpunkt dieser Arbeit wohlgemerkt die historisch vari-

ierenden räumlich-materiellen und subjektiven Verhandlungen des Wartephänomens,

dennoch erscheint dieser zeittheoretische Prolog notwendig, denn schließlich kann erst

die Frage danach, ob und wie wir ein Zeitbewusstsein ausbilden, wie wir Zeit den-

ken bzw. welche Bedeutungen, Funktionen und Probleme mit ihr verbunden sind, die

Modalität einer Zeit desWartens als spezifisch (kritisches) Phänomen innerhalb der Zeit-

wahrnehmung herausstellen.4 Entlang welcher Zeitbegriffe haben sich also die Zeitauf-

fassungen und die Konstituierung der Zeitwahrnehmung im Laufe von mehr als zwei

Jahrtausenden entwickelt? Die wandelnden Auffassungen werden dazu im Folgenden

nach philosophischer sowie sozialwissenschaftlicher Theoriebildung gefächert und an-

schließend – wo dies möglich und besonders ertragreich erscheint – jeweils im Sinne

eines systematischen Erkenntnisinteresses5 bezüglich ihres Erklärungsgehalts für die

spezifische Charakteristik des Wartens untersucht und interpretiert.

Aus dem selektiven Querschnitt zeittheoretischer Debatten wird bereits schnell er-

sichtlich werden, welche außerordentliche Diskurskraft und welche historisch gewach-

sene Komplexität den Gegenstand ›Zeit‹ auszeichnet. Wenn auch im Folgenden Wert

auf die Erlangung eines geistesgeschichtlichen Grundverständnisses über den Zeitbe-

griff gelegt wird, soll an dieser Stelle relativierend vermerkt werden, dass mit den fol-

genden Abschnitten weniger eine vollumfassende ›Geschichte der Zeit‹ als vielmehr die

Einordung des Wartephänomens in einen größeren zeittheoretischen und zeitphiloso-

phischen Rahmen bzw. eine qualitative Positionsbestimmung des Wartephänomens in

der Zeit angestrebt wird.

Zum einen soll dazu der chronologische Überblick klassisch-philosophischer sowie

neuerer soziologisch-anthropologischer Zeittheorien die historische Entwicklung der

Beantwortung der Fragestellungen nach ontologischem Status und kulturell variieren-

der Konstituierung von Zeiterfahrung umreißen. Zum anderen sollen die Grundlage

4 Vgl. Benz, (Erzählte) Zeit des Wartens, 19.

5 Gemeint ist mit dieser ›systematischen‹ Betrachtung der Versuch einer gegenüber der rein his-

torisch-hermeneutischen Betrachtung von Texten dezidiert ›produktiven‹ Nutzung von Texten im

Hinblick auf die eigene (gegenwärtige) Problemstellung. Vgl. Helmut Seiffert, Einführung in die

Wissenschaftstheorie 2: Phänomenologie – Hermeneutik und historische Methode – Dialektik (München:

Beck’sche schwarze Reihe, 1996), 247ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 33

und das Erklärungspotential zur anschließenden Einordnung und Erkundung der be-

sonderen Charakteristik der Wartezeit als einem von vielen Temporalphänomenen ge-

bildet werden. Der Überblick stellt sonach im doppelten Sinne eine ›Zeitreise‹ dar, die

vom Übergang eines anfänglich zyklischen zu einem immer stärker linear vermittelten

Zeitverständnis geprägt ist und mit der Evolution von einem naturwissenschaftlichen

hin zu einem subjektimmanenten Zeitparadigma konvergiert.

2.1 Philosophische Zeittheorien

Zwei Modelle konkurrierten in der kondensierten Zusammenschau der zeitphilosophi-

schen Forschungstradition um die Erklärung der ursprünglichen, fundamentalen Zeit-

vorstellung: Ein mathematisch-quantitatives Modell und ein modal-qualitatives Modell.6

Aus Sicht des quantitativ-naturwissenschaftlichen Lagers, allen voran der Physik New-

ton’scher Prägung, wird Zeit als objektive und außerhalb des Subjekts wirksame Größe

verstanden, die als Grundkonstante zur Bestimmung von Bewegungen und Verände-

rungen im Raum fungiert. Zeit ist hiernach real existent und wird in einer linearen

und quantifizierbaren Flusslogik begriffen. Auf der modal-qualitativen Seite hingegen

betonten zunächst neuzeitliche7 und später moderne philosophische Perspektiven8 die

Unzulänglichkeit rein objektiver Zeitvorstellungen für das Verständnis und die Analy-

se menschlicher Zeiterfahrung. Vielmehr ließe sich Zeit aus jener Forschungstradition

heraus ohne ein die Zeit erfahrendes Subjekt schlichtweg nicht verstehen. In den Mit-

telpunkt zeitphilosophischer Debatten rückte damit seit der Neuzeit die unabdingbare

Subjektivität der Zeit, die, gipfelnd im Denken Heideggers, zur Fundamentalkategorie

menschlichen ›Daseins‹ erklärt wurde.

Sandbothe spricht in diesem Zusammenhang ferner von drei wesentlichen Posi-

tionsbestimmungen innerhalb der philosophiegeschichtlichen Beschäftigung mit Zeit.

Zum einen steht der Zeitbegriff im Zeichen einer Aufspaltung in eine nicht miteinander

vermittelbare Vielfalt heterogener Zeitkonzepte. Vertreter jener Pluralisierungstendenz –

wie etwa Paul Ricœur oder Henri Bergson – bezweifeln grundsätzlich die Repräsen-

tationsfähigkeit der Zeit, sei es im astronomisch-physikalischen oder im subjektiven

Sinne und verweisen auf die einzig mögliche Erschließung der Zeit in ihrer ›Plurali-

tät‹, etwa im Medium sprachlicher Erzählung oder dem unmittelbaren menschlichen

Bewusstsein. Eine zweite Tendenz propagiert die Historisierung und Relativierung der

Zeit. Grundgedanke dieser Relativierungstendenz bildet die Auffassung, dass das Zeit-

verständnis als kulturell wandelbar und nicht als starr begriffen wird und die Zeit in

ihrer Rolle als praktische Weise des Weltumgangs jeweils epochal verschieden zu be-

handeln ist. Hierbei wird vom Grundgedanken ausgegangen, »dass die Rolle, welche

die Zeit für das menschliche Selbst- und Weltverständnis spielt, Aspekt eines kultu-

rell divergierenden und sich innerhalb einer Kultur unter kontingenten Bedingungen

6 Vgl. Karen Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit (München: Wilhelm Fink, 2008), 11.

7 So vor allem der Zeitbegriff Kants.

8 Etwa die Zeitbegriffe von Husserl, Bergson, Whitehead oder Heidegger.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

historisch wandelnden Systems von praktischen und technischen Gewohnheiten ist.«9

Drittens ist die jüngere zeitphilosophische Forschungstradition nach Sandbothe von

einer Vereinheitlichungs- und Universalisierungstendenz geprägt. Zeitaspekte bilden darin

die entscheidenden Dreh- und Angelpunkte, die gleichermaßen für unsere alltägliche

Selbst- und Welterfahrung als auch für die wissenschaftliche Theoriebildung sinnstif-

tendwirken.Mit anderenWorten: Der Zeitaspektwird hierbei als gleichermaßen natur-

wissenschaftlich wie lebensweltlich evidente Wahrheit bzw. als »einheitliche und uni-

versale Grundstruktur begriffen, die sich der historischen Kontingenz und dem kultu-

rellen Wandel entzieht.«10 Im Zuge dieser vor allem naturwissenschaftlich motivierten

Vereinheitlichungstendenz wird nicht zuletzt eine Überwindung der schier endlosen

ontologischen Auseinandersetzungen über den Status der Zeit als Kultur- oder Natur-

objekt angestrebt.11

Nichtsdestotrotz behält der Zeitbegriff eine bedeutende Restmenge des Rätsel-

haften. Der Streit um subjektive und objektive Auffassungen von Zeit gilt heute trotz

der Bestrebungen einer Universalisierung, ähnlich wie zur Hochzeit der Ausein-

andersetzungen im frühen 20. Jahrhundert, keineswegs als entschieden, sondern ist

unbestimmt wie einst.12 Zwar hat die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Gegen-

stand ›Zeit‹ seit Mitte der 1980er Jahre eine wahre Hochkonjunktur erfahren und wurde

Zeit vermehrt in den sozialwissenschaftlichen Disziplinen als analytischer Schlüssel

zum Verständnis von Gesellschaften und deren Entfremdungsproblematiken diskutiert

und theoretisiert. In der Folge dieser umfangreichen Beschäftigung entstand jedoch

der gegenwärtige Befund einer ›Pluralität heterogener Zeitkonzepte‹, der es abermals

problematisch erscheinen lässt, eine einheitliche Theoriebildung des Zeitbegriffes zu

erzeugen.13 Wissen wir also bezüglich der ›Zeitfrage‹ womöglich gegenwärtig doch

nicht bedeutend mehr als etwa die griechischen Philosophen?

2.1.1 Antike Zeittheorien

Platonische Zeittheorie: Zeit als Beschreibungsebene der ›Ewigkeit‹

Die erste und älteste zusammenhängende Zeittheorie der europäischen Geistesge-

schichte geht auf Platon und seine im Spätdialog Timaios überlieferten Überlegungen

zurück. Zeit definiert Platon darin »als ein nach der Zahl (in bestimmten Maßen) fort-

schreitendes Abbild der in Einheit beharrenden Ewigkeit.«14 Im Rahmen der Platonischen

Ideenlehre, die eine ewige Ideenwelt (jenseitige Wirklichkeiten bzw. das eigentlich

9 Mike Sandbothe, Die Verzeitlichung der Zeit: Grundtendenzen der modernen Zeitdebatte in Philosophie

undWissenschaft (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998), 3.

10 Ebd.

11 Zu den Vertretern jener Überwindung zählen etwa der Philosoph Hermann Lübbe, der Naturwis-

senschaftler Ilya Prigogine oder auch die Soziologin Barbara Adam.

12 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 10.

13 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in derModerne, 22f.; Antje Gimmler, Mi-

ke Sandbothe, und Walther Ch. Zimmerli, Die Wiederentdeckung der Zeit: Reflexionen – Analysen –

Konzepte (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1997), 1.

14 Platon, Sämtliche Dialoge. Timaios und Kritias. Sophistes [u.a.] (Hamburg: Felix Meiner, 1998), 55 [Her-

vorhebung des Verfassers, R.K.].

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 35

Seiende) von einem irdischen Weltreich (Abbilder der Ideenwelt bzw. noch unvollkom-

menes Sein) unterscheidet, fungiert die göttliche Einführung der Zeit als ein bewegtes

Abbild der ewigen Ideenwelt und somit als vermittelndes Bindeglied zwischen Urbild

und der irdischen Welt. Zeit, so Platons Auffassung, wurde vom schaffenden Vater der

Schöpfung (dem Demiurg) im Antrieb installiert, die irdische Welt dem Urbild noch

ähnlicher zu machen.15 Die Einführung der Zeit fungiert somit als Medium für die

Wahrnehmung der in der irdischen Welt idealisierten Ewigkeit bzw. der Nachahmung

des Urbildes aus dem Ideenhimmel. Um dem Subjekt die perfekte Beharrlichkeit des

Seins der idealisierten Ideenwelt wahrnehmbar zu machen, musste dazu die Zeit

mittels eines der Beharrlichkeit oppositionären, nie endenden Flusses nachgebildet

werden. Zeit und Ewigkeit werden somit nicht vollends voneinander getrennt, sondern

werden in eine Ähnlichkeitsbeziehung zueinander gebracht,16 was schließlich in der

Aufstellung zweier Zeitbegriffe ufert, einem ewigen, zeitenthobenen und einem rein

zeitlichen. Entscheidend ist dabei, dass das zuvor vorherrschende Zeitverständnis einer

(unbeweglichen) Ewigkeit mit diesem zweiten, rein zeitlichen Zeitbegriff nun erstmals

in Zahlen und in der Bewegung beschreibbar wird.

Jene Bewegung ist für Platon dabei unstrittig an die kreisförmige und zunächst

noch ungerichtete Bewegung von Himmelskörpern gekoppelt. Das Maß der Zeit wird

dabei also allein durch die Bewegungen der Sternenwelt bestimmt.Wenngleich die un-

endliche, kreisförmige Bewegung der Himmelskörper noch keine Unterscheidung in

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft enthält, transferiert diese ›kosmologische Fun-

dierung‹17 der Zeit die Ewigkeit in ein quantitatives Feld.Mit anderenWorten: Zeit wird

mit Platon angesichts des Abbilds der Bewegung vonHimmelskörpern zu einem realen,

objektiven Geschehen, das durch das Subjekt (erstmals) sinnlich wahrnehmbar wird.

Die ›kosmologische Fundierung‹ der Zeit und deren Nachvollziehbarkeit bedingen so-

mit eine enge Beziehung der Zeit zur Seele18, was schließlich als die philosophische Ge-

burtsstunde der an Bewegungen gekoppelten Zeitwahrnehmung interpretiert werden

könnte. Platon,wichtigster Schüler des Sokrates, brichtmit der vorsokratischen Auffas-

sung einer rein zyklischen Zeitvorstellung (ständigeWiederkehr des Gleichen) insofern,

als dass sich die zyklische Zeitauffassung nunmehr in die lineare Zeitvorstellung ein-

schreibt. Die Zeit ist zwar analog der rein zyklischen Zeitauffassung der Vorsokratiker

›ewig‹, aber mit Platon wird diese erstmals als zählbar, wahrnehmbar und fortschrei-

tend begriffen. Rhythmen und Umläufe der Himmelkörper, die eigentlich richtungslos

sind, werden nunmehr seriell abzählbar, was philosophiegeschichtlich einen Übergang

von der gestalttheoretischen zur reihentheoretischen Auffassung von Zeit markiert.19

15 Vgl. Platon, 55.

16 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 7.

17 Vgl. ebd., 8.

18 Gemeint ist mit dem Begriff der Seele im Platonischen Verständnis jedoch nicht die individuelle

menschliche Seele, sondern eine ›Weltseele‹, die als eigenständiger Organismus sämtliche Ele-

mente des Kosmos in sich vereinigt. DerMensch bzw. die Einzelseele lebt nach diesemVerständnis

in der Weltseele und partizipiert lediglich von ihr. Die Weltseele ist dadurch als belebendes Prin-

zip des menschlichen Körpers gegenüber der Einzelseele wesensgleich. Vgl. dazu Heinz Robert

Schlette,Weltseele: Geschichte und Hermeneutik (Frankfurt a.M.: J. Knecht, 1993).

19 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Mit Platon, so resümiert Gloy die Tragweite dieser frühesten aller Zeittheorien, »be-

ginnt das Problem der Realität oder Idealität, der Objektivität oder Subjektivität der

Zeit, d.h. die Frage nach ihrer Existenzweise außerhalb des Subjekts in der realen Welt

oder innerhalb des Subjekts.«20 Jene drei Problemkomplexe des Platonischen Zeitbe-

griffs bilden seither den Ausgangspunkt nachfolgender Debatten, die jene Fragestel-

lungen entweder unterstützend ausbauten oder polemisierten.

Aristoteles: Zeit als Zahl der Bewegung

Wenn der Platonische Zeitbegriff den Beginn der an Bewegungen im Raum geknüpften

Vorstellungen von Zeit markierte, bildete die Aristotelische Zeittheorie deren konse-

quente Weiterentwicklung. Für Aristoteles ist der Begriff der Zeit fest an Veränderun-

gen und Bewegungen gebunden. Veränderungen geschehen dabei nur in der Zeit, d.h.

sie selbst ist bewegungslos. Schnellere oder langsamere Veränderungen können erst

durch die Zeit bestimmt werden. Folglich bezweifelt Aristoteles eine objektive Realität

der punktuellen Zeit, da sie stets nur aus dem Vergangenen oder dem Kommenden zu

bestehen scheint.21 Stattdessen konstituiert sich für ihn die Zeit erst als das Abzähl-

bare in Bezug auf ein Davor oder ein Danach und definiert sie folglich prominent als

»Maß der Bewegung«22. Aristoteles betont damit deutlich ein relationales Verhältnis

von Zeit und Bewegung, denn mithilfe der Zeit wird die Bewegung gemessen, aber zu-

gleich mittels der Bewegung auch die Zeit. Mit anderen Worten: Zeit ist für Aristoteles

ohne Veränderung und Bewegung nicht denkbar, weil das rein punktuelle ›Jetzt‹ keinen

Seins-Status besitzt und daher nicht als Zeit denkbar ist.

Die zentrale Idee des Aristotelischen Zeitbegriffs bildet somit das Verständnis eines

linearen Verlaufs von Zeit, die über Bewegungen und Veränderungen quantifizierbar

und messbar wird. Das Zeitbewusstsein ist für den wichtigsten Schüler Platons nicht

auf ein stets flüchtiges oder noch bevorstehendes punktuelles ›Jetzt‹ bezogen. Stattdes-

sen gruppiert Aristoteles vielmehr die Zeittermini um das ›Jetzt‹ herum.Mit der daraus

resultierenden Grundlegung eines Raum-Zeit-Kontinuums gilt Aristoteles als Begrün-

der des physikalischen Zeitbegriffs. Dennoch bleibt die Zeit im Aristotelischen Verständ-

nis nicht vollends auf eineMaßeinheit reduziert. Vielmehr ist für ihn dieWahrnehmung

von Zeit nicht untrennbar an eine äußere Bewegung gekoppelt. Auch im Dunkeln oder

mit geschlossenen Augen, also ohne Wahrnehmung einer äußeren Bewegung, würde

es möglich sein, eine innere Bewegung der Zeit wahrzunehmen.23 Mit diesem Beispiel

verlagert Aristoteles den Zeitbegriff aus der objektiven Welt in das Subjekt.24 Nicht nur

die Bewegung steht im relationalen Verhältnis zur Zeit, sondern schließlich auch ein

jene Relation wahrnehmendes, zählendes Subjekt.

20 Ebd., 8.

21 Zur Problematik des Sein-Status des punktuellen ›Jetzt‹ führt Aristoteles aus: »Was aber ausNicht-

seiendem besteht, scheint keinerlei Sein besitzen zu können.« Aristoteles, Physikvorlesung, hg.

von Hellmut Flashar (Berlin: Akademie Verlag, 1995), 218a.

22 Ebd., 221b.

23 Vgl. ebd., 219a.

24 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 37

Augustinischer Zeitbegriff: Zeit als seelische Syntheseleistung

Wesentlich nachdrücklicher als beginnend mit den indirekten subjektivistischen An-

deutungen des Platon oder Aristoteles verlagerte im 4. Jahrhundert Augustinus von

Hippo den Schauplatz der Zeitverhandlung in das Subjekt bzw. in die menschliche See-

le. Nur in der menschlichen Seele seien die drei Zeitdimensionen von Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft25 mittels der Akte von Erinnerung, Wahrnehmung bzw. Erwar-

tung überhaupt realisierbar. Außerhalb der Seele würde die Zeit dagegen eindimensio-

nal bleiben.

Im Unterschied zu den Platonischen und Aristotelischen Zeitauffassungen existiert

die Zeit für den aus Algerien stammenden Religionsphilosophen Augustinus außerhalb

einer kosmologischen Fundierung. Sie ist folglich nicht mehr an die Rotationsbewe-

gung von Himmelskörpern geknüpft. Die Wahrnehmung von Zeit könne vielmehr nur

im Inneren der Subjekte ausgeprägtwerden und sollte auch vorzugsweise dort erforscht

werden. Diese subjektbasierte Zeitwahrnehmung reift für Augustinus deshalb zur pri-

matischen Formdes Zeitverständnisses,weil nach seiner Auffassung die Zeit imGrunde

»zum Nichtsein hinstrebt«26, d.h. sie eigentlich immer schon vorbei sei oder erst noch

bevorstünde. Dadurch, dass Vergangenes und Zukünftiges nicht definitiv nachweisbar

seien – weil sie schon waren oder noch nicht sind – ist die Zeit für ihn nicht als ob-

jektive Größe mess- oder quantifizierbar. Er begründet diese insbesondere gegenüber

Aristoteles oppositionäre Haltung damit, dass eigentlich nur das Gegenwärtige (das

Seiende) messbar sei, dieses aber wiederum keinerlei räumliche Ausdehnung besitzt,

die in irgendeine Weise messbar wäre.27 Diese Feststellung führt daher zum parado-

xalen Umstand, dass im Grunde nur etwas gemessen werden kann, was eigentlich nie

ist.28 Dennoch gesteht Augustinus der menschlichen Zeitwahrnehmung eine qualita-

tive Komponente der Zeitbestimmung bzw. der Bestimmung einer langen oder kurzen

Zeitdauer zu. So ist auch für Augustinus nicht zu bestreiten, dass die Zeit in irgendei-

ner Weise existent ist. Messbar werde die Zeit, selbst wenn die Zeiten des Zukünftigen

oder Vergangenem eigentlich nicht mehr oder noch nicht sind, nur, indem sie im immer

schon verstreichenden Moment vorüber geht.

Um nun das Paradox einer Messbarkeit dessen, was eigentlich nie ist, zu lösen und

zu verstehen warum dennoch zu Lebzeiten Augustinus’ bereits stets von drei Zeitdi-

mensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gesprochen wurde, von denen zu-

mindest die Vergangenheit und die Zukunft nie sind, führt Augustinus das Konzept der

›dreifachen Gegenwart‹ bzw. der ›distentio animi‹, der Erstreckung und Ausdehnung

des Geistes, ein.

25 DieAuffassungderUnterscheidungdreier Zeitdimensionen sowiederGrundlegungeines Zeitflus-

ses verdeutlicht sich in folgender Aussage: »(…) alle Zeiten sind zukünftig und werden zu vergan-

genen, sobald sie gekommen sind.« Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus

Bekenntnisse, 281.

26 Ebd., 283.

27 Ebd., 284f.

28 Diese wie andere zeitphilosophische Paradoxien werden gemeinhin als ›Aporien der Zeit‹ be-

schrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

»Es gibt drei Zeiten, eine Gegenwart in bezug auf die Vergangenheit, eine Gegenwart

in bezug auf die Gegenwart und eine Gegenwart in bezug auf die Zukunft. Denn in

unserer Seele sind die Zeiten in dieser Dreizahl vorhanden, anderswo aber finde ich

sie nicht.«29

Gedächtnis, Wahrnehmung und Erwartung werden folglich zu den drei operativen

Instrumenten, um eine Quantität von Zeit in Form der Vorstellung von Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft zu ermöglichen. Erst durch jene »triadische Auffächerung der

subjektiven Vorstellungskraft«30 stellt sich die ›Gegenwärtigkeit‹ der Zeit und dessen

Quantifizierbarkeit ein.31 Die ›Gegenwärtigkeit‹ gilt somit als eine entscheidende

Grundbedingung zur Ausbildung der Zeitvorstellung. Eine zweite Bedingung bildet

die Gegenwärtigung der drei Zeitmodi in einem Modus der ›Extensionalität‹, der es

ermöglicht, das zu denken und vorzustellen, was sich objektiv nicht eindeutig messen

lässt.32

Der ›Ort‹ an dem diese Zeitvorstellung realisiert werden kann, ist dabei für Augus-

tin einzig und allein das Subjekt. Nur hier – und nicht in der außerseelischen Welt –

können durch die Akte von Erinnerung, Wahrnehmung und Erwartung auch so noch

weit von der Gegenwart entfernt liegende Punkte überwunden und zu einer Zeitvor-

stellung synthetisiert werden. Geist und Seele werden zum Ort der Zeit. Mit anderen

Worten: Der Zeitfluss wird erst durch geistige Arbeit ›real‹. Nicht die objektiveMessung

ermöglicht die Vorstellung von Vergangenem oder Zukünftigem, sondern die Fähigkeit

der menschlichen Psyche, wie Augustinus mit einem Beispiel der Kindheitserinnerung

aufzeigt, die faktisch zwar unwiederbringlich vergangen ist, aber in dermemoriaweiter

fortbesteht.

»Wenn wir Vergangenes der Wahrheit gemäß erzählen, so werden aus dem Gedächt-

nisse nicht etwa die Gegenstände selber, die vergangen sind, hervorgeholt, sondern

die in Worte gefaßten Bilder der Gegenstände, die diese, da sie an den Sinnen vor-

überzogen, gleichsam als Spuren im Geiste zurückließen.«33

Augustinus’ subjektbezogene Zeittheorie bricht demnach mit der klassisch hellenis-

tischen Wissenschaftstradition einer kosmologischen Zeitfundierung.34 Die zuvor bei

29 Ebd., 288.

30 Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 114.

31 Vgl. ebd., 112.

32 Vgl. Benz, (Erzählte) Zeit des Wartens, 29.

33 Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse, 286.

34 Als Wegbereiter für den Übergang zu einem subjektivistischen Zeitbegriff sei an dieser Stelle der

römische Neuplatoniker Plotin genannt, der in seiner Enneade III,7 bereits 150 Jahre vor Augustinus

einen zeitphilosophischen Ansatz verfasste, der die Zeit als immanente Existenzweise der Psyche

definiert. Das noch diffuse Verhältnis von Zeit und Seele bei Platon und Aristoteles wirdmit Plotin

zugunsten einer Psychologisierung der Zeit entschieden, in dem die Zeit bei Plotin die »an sich

seiende Lebens- und Vollzugsform der Seele« darstellt. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 74 [Herv.

i. O.]. Da Plotin jedoch noch an der kosmologischen Fundierung der Zeitwahrnehmung sowie an

der Existenz einer Weltseele festhält, steht dessen Zeitbegriff noch nicht im Zeichen der weitaus

stärkeren Augustinischen Subjektzentrierung. Vgl. ebd., 73ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 39

Platon und Aristoteles postulierte Objektivität der Zeit wird mit Augustinus entschei-

dend in Richtung einer Zeitvorstellung transferiert, in dessen Folge sich schließlich –

wiederum in starker Abgrenzung einer intersubjektivenWeltseele – jeder Mensch seine

eigene Zeit schaffen würde. Die Subjektivierung des Zeitverständnisses wird dabei je-

doch nicht aus einem bestimmten Forschungsinteresse heraus motiviert, sondern aus

der Überzeugung, die ungelösten Aporien des Platonischen und Aristotelischen Zeitbe-

griffs mit dem Schritt der Verlagerung in das Subjekt (endlich) lösen zu können.

Nur ein Akteur bleibt für Augustinus von der subjektiven Zeitvorstellung ausge-

klammert: Gott. Da Raum und Zeit ohnehin erst demWillen Gottes, also der göttlichen

Schöpfung entspringen, würde Gott selbst (und dessenWort) jeder Zeitlichkeit entbeh-

ren und stattdessen den Charakter des ›Ewigen‹ tragen. »Gottes Ewigkeit ist der Begriff

Zeit fremd«35, proklamiert Augustinus, was wiederum eine Analogie zum Ewigkeitsbe-

griff der Platonischen Ideenwelt aufzeigt bzw. an dessen Trennung eines zeitenthobe-

nen und eines rein zeitlichen Begriffs von Zeit anknüpft.

Synthese antiker Zeittheorien bezüglich der Ausbildung einer (Warte-)Zeiterfahrung

Im Hinblick auf den Gegenstand des Temporalphänomens des ›Wartens‹ muss konsta-

tiert werden, dass es ein Warten im Platonischen Zeitverständnis noch nicht gegeben

haben konnte. Zeit wurde hierin allein als geschlossene Kreislaufbewegung (der Planeten)

verstanden, die keinerlei Entstehen und Vergehen, keine Zu- und Abnahme repräsen-

tiert, sondern einzig die Ewigkeit der Ideenwelt. Augenblickliche Erlebnisse sind nach

der Platonischen Zeitauffassung lediglich vergängliche Abbilder bzw. Nachahmungen

der dahinter liegenden unveränderlichen Ewigkeit. Mit anderen Worten: Zeit wurde

zwar als in Zahlen beschreibbare Bewegung verstanden, jedoch (noch) nicht in Vergan-

genheit, Gegenwart und Zukunft geschieden, weshalb ein Warten als eine Antizipation

des Kommenden im Platonischen Verständnis noch keine theoretische Begründung er-

fährt. Auch wenn das Prinzip der an die Bewegung gebundenen Zeit im Zeitverständnis

des Aristoteles deutlich ausgebaut wird, gilt die Abwesenheit einer Theoretisierung von

Wartezeiten auch für den Platon-Schüler.

Dennoch kann aus der knappen Rückschau antiker Zeitlehren als eine zentrale Er-

kenntnis für diese Arbeit destilliert werden, dass die Ausbildung einer Zeiterfahrung

offenbar in jedem Falle zunächst eines wahrnehmenden Subjekts benötigt. Wenn diese

Bedingung als Grundvoraussetzung der Zeitwahrnehmung generell gilt, so muss sie

ebenfalls für die Ausprägung und Wahrnehmung einer Wartezeit gelten. Zwar werden

durch Platon und Aristoteles noch keine spezifischen Zeitmodi erschlossen, sondern

vorerst nur die Möglichkeit einer an Bewegungen geknüpften schnellen und langsa-

men Zeit begründet (Aristoteles). Dennoch lässt sich aber zunächst für die Suchbe-

wegung nach den Entstehungsbedingungen und Spezifika einer Wartezeit festhalten,

dass – auch wenn es selbstverständlich anmuten mag – nur ein sich darüber bewusst

seiendes Subjekt die Zeit überhaupt und schließlich auch den spezifischenModus einer

Wartezeit erfahren kann.

35 Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse, 279.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Welche Schlüsse lassen sich nun zudem aus der für das antike Denken disruptiven36

Augustinischen Zeitauffassung hinsichtlich des im Mittelpunkt der Arbeit stehenden

Temporalphänomens des Wartens ziehen? Mit Augustinus, so lässt sich argumentie-

ren, erfolgt nicht nur die zeittheoretische Grundlegung der Subjektbezogenheit jeder

Zeiterfahrung, sondern zudem auch die Grundlegung einer Vorbedingung des Warte-

modus.37 Gemeint ist die in den Bekenntnissen beschriebene seelische Kompetenz einer

Antizipation des Kommenden, noch Ausstehenden und noch nicht Seienden. Wie die

Fähigkeit zur Erinnerung, die es ermöglicht, längst vergangene Zeitpunkte gegenwär-

tig erscheinen zu lassen, versucht Augustinus auch eine Konstruktion der Zukunftser-

wartung zu entwerfen, die eigentlich noch bevorstehende Momente gegenwärtig und

damit vorstellbar erscheinen lässt. Diese Erwartung (expectatio) bezeichnet Augustin

im Rahmen des konstitutiven Spektrums der Akte von Erinnerung und Wahrnehmung

als »geheimnisvolles Vorgefühl«38, das wiederum als Gegenwärtigung des Zukünftigen

fungiert. Zur handlungstheoretischenDimension der alltäglich praktizierten Zukunfts-

bezogenheit vermerkt Augustinus:

»Das aber weiß ich sicher, daß wir sehr oft über unsere zukünftigen Handlungen im

voraus nachdenken und daß diese Überlegung gegenwärtig ist, die Handlung dage-

gen, über die wir nachdenken, noch nicht ist, da sie in der Zukunft liegt. Wenn wir

uns aber an die Sache heranmachen und, was wir vorher überlegten, auszuführen be-

ginnen, dann tritt die Handlung ins Sein, weil sie dann nicht mehr zukünftig, sondern

gegenwärtig ist.«39

Jene zukunftsbezogene Gegenwärtigung würde ferner im Spektrum dreier Akte vollzo-

gen werden können: 1) mittels prophetischer Zukunftsvision, 2) mittels zukunftsorien-

tierten Handelns (Pläne, Entwürfe, Projekte), und schließlich 3) in Form naturgesetzli-

cher Prognosen (gesicherte Ableitungen auf Basis formulierter Grundsätze).40 Alle drei

Akte würden es ermöglichen, Zukünftiges als Gegenwärtiges zu denken, was am Rande

bemerkt auch einer Grundlegung der historischen Zukunftsforschung entspricht, die

das Entwerfen von Visionen, Utopien und Szenarien immer auch als reflexive Akte zur

impliziten Veränderungen gegenwärtiger Zustände interpretiert.41

36 Zwar werden Fragen der Psychologisierung und Subjektivierung der Zeit bereits bei Platon und

Aristoteles thematisiert, bspw. im Punkt, dass etwa die Zeitmessung eine zählende Seele voraus-

setzt (Aristoteles). Disruptiv dagegen erscheint die Augustinische Auffassung eines ausschließlich

im Inneren der Seele erlebbaren Zeitflusses. Die innovatorische Leistung Augustins, so Karen Gloy,

»besteht in der Entdeckung der subjektimmanenten Zeit, unangesehen dessen, was die Zeit dar-

über hinaus noch sein mag. Gegenüber dem kosmologisch- astronomischen Interesse der Grie-

chen gilt sein [Augustinus, R.K.] Interesse dem epistemologischen und psychologischen Aspekt

der Zeit. So tritt bei ihm an die Stelle der Weltzeit die Ichzeit.« Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit,

98.

37 Dazu ausführlicher Kap. 2.4.

38 Augustinus, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse, 287.

39 Ebd., 286f.

40 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 113.

41 Augustin erklärt den psychischen Mechanismus der Gegenwärtigung des Zukünftigen folgender-

maßen: »Wenn man also von einem Schauen in die Zukunft redet, so meint man damit nicht ein

Schauen dessen, was noch nicht ist, also ein Schauen der eigentlichen Zukunft, sondern nur ih-

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 41

Die Fähigkeit zum Zukunftsdenken sowie die daran anschließende mögliche Dis-

krepanzerfahrung im Abgleich zwischen Zukunftsziel (anvisiertes Sein) und Gegenwart

(noch nicht gegenwärtiges Sein) bilden somit zwei weitere wichtige Vorbedingungen

der Ausbildung des Zeitmodus ›Warten‹ bzw. zum Verständnis, wie Zeit zu Warte-

zeit wird. Auch wenn die Wahrnehmung von Wartezeiten bei Augustinus nicht explizit

thematisiert wird,42 bilden dessen Bekenntnisse einen wichtigen Schritt zur geistesge-

schichtlichen Verortung und damit zur Herleitung des Temporalphänomens. Augusti-

nus gilt darüber hinaus retrospektiv als geistiger »Vater des psychologischen Zeitbe-

griffs«43, der schließlich richtungsweisenden Einfluss auf neuzeitliche (Kant) und mo-

derne Zeitbegriffe (etwa von Bergson oder Heidegger) ausübte, die nun im Folgenden

skizziert werden sollen.

2.1.2 Neuzeitliche und moderne Zeittheorien

Mehr als ein Jahrtausend nach Augustinus postulierte Immanuel Kant in seiner 1781

erschienenen Kritik der reinen Vernunft ein neuzeitliches Zeitverständnis, das Augusti-

nus’ psychologisches Zeitverständnis wohl am prominentesten erweitern und zugleich

das in der Zwischenzeit durch Newton etablierte mathematisch-physikalische Zeitver-

ständnis44 radikal infrage stellen sollte. Ausgehend von den Gegenständen der Erfah-

rung bzw. der objektiven Welt, liegt das Interesse der Kantischen Transzendentalphi-

losophie auf den Ermöglichungsgründen der Wahrnehmung dieser Welt.45 Für Kant

rer Ursachen und Anzeichen, die bereits sind; diese sind für den Seher nicht zukünftig, sondern

gegenwärtig, aus ihnen ersieht er die Zukunft und sagt sie vorher.« Augustinus, Des heiligen Kir-

chenvaters AureliusAugustinus Bekenntnisse, 287. Zum implizitenGegenwartsbezug literarischer und

politischer Zukunftsstudien, James W. Carey, Communication as culture: essays on media and society,

Media and popular culture (Boston: Unwin Hyman, 1989), 174; Karlheinz Steinmüller, »Zukunftsfor-

schung in Deutschland«, Zeitschrift für Zukunftsforschung 1, Nr. 1 (2012): 6-19; Massimo Moraglio,

Hans-Liudger Dienel, und Robin Kellermann, »Didactical Functions of Dark and Bright Scenarios:

Examples from the European Transport Industry«, in Envisioning Uncertain Futures, hg. von Roman

Peperhove, Karlheinz Steinmüller, und Hans-Liudger Dienel (Wiesbaden: Springer, 2018), 83-103.

42 Im konzeptionellen Sinne des Religionsphilosophen wäre die Vorstellung von Wartezeiten, ana-

log zur Vorstellung von Vergangenem und Zukünftigem, wohl zweifelsohne ebenfalls an die Be-

dingung der ›Gegenwärtigung‹ der Dinge geknüpft. Mehr noch könnten Wartezeiten als Prototyp

der ›Gegenwärtigung‹ der Zeiterfahrung erscheinen, daWarten immer nur im ›Jetzt‹ spürbar wird.

Warten, so ließe sich vielleicht imAugustinischen Sinne fortführen, erscheint damit als die Urform

der vergegenwärtigten Zukunftsvorstellung.

43 Vgl. Ulrich Duchrow, »Der sogenannte psychologische Zeitbegriff Augustins imVerhältnis zur phy-

sikalischen und geschichtlichen Zeit«, Zeitschrift für Theologie und Kirche 63, Nr. 3 (1966): 267-88.

44 Isaac Newton definierte die Zeit in seinem 1676 erschienenHauptwerk Philosophiae naturalis princi-

pia mathematic als absolute, reale, unendliche und gleichförmig fließende Größe, die Teil der

Schöpfung ist. Die Zeit als auch der Raum seien leer und dienen als Medium der Aufnahme von

materiellen und zeitrelativen (Stunden, Wochen, Tage) ›Füllungen‹. In der Folge ist die Zeit nach

Newton eindeutig metrisier- und quantifizierbar, was sie schließlich in den Stand einer physikali-

schen und damit subjektunabhängigen Zeit hebt. Newton wurde damit zum vielleicht prominen-

testen Vertreter einer objektivistischen Zeitauffassung, die von Kant und später insbesondere von

Einstein kritisiert wurde. Vgl. Elias, Über die Zeit, 12.

45 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 182.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

existiert in diesem Rahmen die Zeit weder als eigenständige, objektive, messbare Grö-

ße noch als Gegenwärtigung im Augustinischen Sinn. Stattdessen ist die Zeit für Kant

bereits a priori und somit der eigentlichen Erfahrung vorausgehend, in unser Bewusst-

sein eingebaut.

»Die Zeit ist eine nothwendige Vorstellung, die allen Anschauungen zumGrunde liegt.

Man kann in Ansehung der Erscheinungen überhaupt die Zeit selbst nicht aufheben,

ob man zwar ganz wohl die Erscheinungen aus der Zeit wegnehmen kann. Die Zeit

ist also a priori gegeben. In ihr allein ist alle Wirklichkeit der Erscheinungen möglich.

Diese können insgesammt wegfallen, aber sie selbst (als die allgemeine Bedingung

ihrer Möglichkeit) kann nicht aufgehoben werden.«46

Die Zeit ist nach Kant »reine Form der sinnlichen Anschauung«47, die der eigentlichen

Erfahrung voraus geht und Zeit erst entstehen lässt. Zeit ist folglich von denDingen los-

gelöst zu betrachten. Die Wirklichkeit samt der Dinge, die uns umgeben, lässt sich da-

mit in Kants Verständnis eigentlich gar nicht ohne Weiteres erkennen. Wir kennen die

Dinge nicht an sich, sondern kennen stattdessen nur wie sie uns erscheinen. Verkürzt

ausgedrückt, ›denkt‹ das Subjekt die Dinge mithilfe einer architektonischen Struktur

(den Kategorien) erst in die Welt ›hinein‹, wobei Raum und Zeit die allgemeinen Mög-

lichkeiten der Erscheinungen bilden. Resultat dieses ›Vollsubjektivismus‹ ist, dass die

Zeit als Form des inneren Sinnes einen Spiegel unseres Selbst und unseres inneren

Zustandes darstellt. Kant verweist dabei zugleich auf die Gestaltlosigkeit jenes Zeitbe-

wusstseins, weshalb wir uns stets der Analogie einer ins Unendliche fortgehenden Linie

behelfen, die zwar eindimensional bleibt, aber eine Positionsbestimmung des Nachein-

anders ermöglicht.48

Die Kantische Idee der Transzendenz gilt zwar als der bis heute wohl meistbespro-

chene und meistgedeutete philosophische Ansatz der neuzeitlichen Erkenntnistheorie,

zugleich konnte er aber das alltägliche Zeiterleben bislang nur schwer durchdringen.

Kaum ist für ein alltägliches Zeiterleben zu begreifen, wie Zeit (und auch der Raum)

uns als reine Verstandeskategorien und sinnliche Anschauungen und Erscheinungen,

aber ohne jede außergeistige Realität gegenübertreten können. Auch sind die apriori-

schen Voraussetzungen jeder Erfahrungsbildung nicht ohne Weiteres nachvollziehbar.

Die Bezüge aufNewton, der für Kant allein durch seine intensive geistige Beschäftigung

mit physikalischen Fragestellungen die naturgesetzlichen Grundsätze zu entschlüsseln

vermochte, dienen eher als abstrakte Beweisführungen der Existenz apriorischer Ori-

entierungsmuster. Stattdessen sind für das alltägliche Zeiterleben nach wie vor enge

Bezüge zum absoluten Newton’schen Zeitbegriff erkennbar, die sich, vermittelt und re-

produziert im Sprachgebrauch, bis heute kaum zu verändern scheinen.

46 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1781), Abschnitt II, 31.

47 Ebd.

48 Kant vermerkt zur Behelfsgestalt des imaginierten Zeitpfeils: »Und, eben weil diese innre An-

schauung keine Gestalt giebt, suchen wir auch diesen Mangel durch Analogien zu ersetzen, und

stellen die Zeitfolge durch eine ins unendliche fortgehende Linie vor, in welcher dasMannigfaltige

eine Reihe ausmacht, die nur von einer Dimension ist, und schliessen aus den Eigenschaften die-

ser Linie auf alle Eigenschaften der Zeit, ausser dem einigen, daß die Theile der erstern zugleich,

die der letztern aber jederzeit nach einander sind.« Ebd., 33.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 43

Abschließend zur neuzeitlichen Zeitauffassung einer subjektiven Anschauungswei-

se sei im Hinblick auf die Verengung von Zeitbegriffen gefragt, ob dasWartephänomen

im Kantischen Verständnis ebenfalls eine Art angeborener Erlebnisform darstellt. Ohne

an dieser Stelle eine philosophische Auseinandersetzung anstreben zu können, würde

Kant wahrscheinlich aber wohl auch den temporären Aufschub der Wartezeit als ei-

ne apriorische Welterfahrung deklarieren. Dennoch würde sich hier die Frage stellen,

warum das Warten dann oftmals als Irritation bzw. als Anomalie aufgefasst wird. An

dieser Stelle muss daher offenbleiben, ob das Warten im Kantischen Sinne gewisser-

maßen einen Systemfehler des apriorischen Denkens darstellt oder ob derWartemodus

ebenfalls eine Form der sinnlichen Anschauung bildet.

Henri Bergsons Zeitkonzept der ›durée‹

In noch stärkere Opposition zu Newton tritt in Bezug auf dessen Postulat der

Quantifizier- und Messbarkeit von Zeit zu Ende des 19. Jahrhunderts der franzö-

sische Philosoph Henri Bergson. Noch vor Husserls ›Phänomenologie des inneren

Zeitbewusstseins‹ und somit als erster Vertreter der modernen subjektivistischen

Zeitphilosophie, machte Bergson darauf aufmerksam, dass das Zeiterleben mit den

etablierten Methoden der Zeitmessung nicht vollends erklärt werden könnte.49 Statt-

dessen würde das alltagspraktisch erlernte Modell einer objektiven Zeit in den Augen

Bergsons dazu führen, den Blick auf das eigentlich nichtfunktionale, spontane und

kontingente Wesen der Zeit zu verschleiern.

Entgegen der physikalischen (Uhr-)Zeit, die fragmentiert und in Abschnitte ein-

geteilt werde, sei die Zeit für lebendige Dinge eine grundverschiedene. Bergson führt

dazu mit dem Begriff der ›durée‹, der reinen Dauer, ein Konzept ein, das auf eine inne-

re Zeitlichkeit, kurzum auf ein rein qualitatives Zeitbewusstsein der ›wahren‹, ›reinen‹

und ›gelebten Dauer‹ verweist. Für ihn ist das konventionelle Zeitmaß nur eine An-

zahl von virtuellen zeitlichen Ruhepunkten zwischen denen sich Beliebiges abspielen

kann. Die alltägliche Rede von einer Zeitdauer bezieht sich somit im Grunde stets nur

auf die Messabstände einer Bewegung, nicht jedoch auf die qualitative Ausgestaltung

›zwischen‹ jenen im Grunde unbeweglichen Messpunkten.

»Wenn wir in der Umgangssprache von Zeit reden, denken wir für gewöhnlich an das

Maß der Dauer und nicht an die Dauer selbst. Aber man fühlt und erlebt diese Dauer,

die die Wissenschaft eliminiert, die so schwierig zu erfassen und auszudrücken ist.

Sollten wir nicht einmal untersuchen, wie sie wirklich ist?«50

Im Rahmen seiner Untersuchungen verliert die Zeit für Bergson »jeden bloß formalen

Charakter und wird zu einem konstitutiven schöpferischen Prinzip derWirklichkeit.«51

Die innere Zeitlichkeit konstituiert sich dabei nach Bergsons Auffassung im Unterbe-

wusstsein. Wahre Zeit ist somit nur erlebbar, aber nicht messbar, sie kann nicht ana-

lytisch oder sprachlich gefasst werden. Der einzige Zugang der Bewusstwerdung ist

für ihn die Intuition, die Bergson der Intelligenz als konventionellem Mechanismus der

49 Vgl. Benz, (Erzählte) Zeit des Wartens, 33.

50 Henri Bergson, Denken und schöpferisches Werden: Aufsätze und Vorträge (Hamburg: EVA, 2008), 23.

51 Friedrich Kottje, »Zur Einführung«, ebd., 11.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Bewusstwerdung (von Zeit) gegenüberstellt. Während die Intuition eine Methode dar-

stellt, die uns quasi mit unverstelltem Blick zu den Dingen selbst führen und damit den

Geist befreien würde,52 versucht sich dagegen die Intelligenz stets einen festen Halt

zu suchen, der ihr mittels der physikalischen Zeitauffassung und etablierter sprachli-

cher Begriffe bereitgestellt werde, die jedoch Zeit nur als nebeneinandergesetzte Mo-

mentaufnahmen bzw. künstliche Rekonstruktionen eines Zeitflusses erscheinen lasse.53

Bergsons Zeitbegriff der ›durée‹ stellt sich damit weitaus komplexer als die Konzepti-

on einer objektiv-mathematischen Zeit dar bzw. als dessen qualitative Ergänzung. Die

(zeitliche) Wirklichkeit lasse sich mit der Bequemlichkeit absoluter Methoden demge-

genüber letztlich nur partiell und unzureichend erfassen.

»Was also wirklich ist, das sind nicht die in Momentaufnahmen fixierten ›Zustände‹,

die wir im Verlauf der Veränderung aufnehmen, sondern das ist im Gegenteil der Fluß,

das ist die Kontinuität des Übergangs, das ist die Veränderung selbst.«54

Die knappe Beleuchtung des Bergson’schen Plädoyers einer intuitiven Philosophie wird

hier nicht zuletzt deshalb vorgenommen,weil jener Ansatz einer der wenigen (imGrun-

de der einzige) unter den modernen philosophischen Ansätzen darstellt, der sich ex-

plizit dem Phänomen des Wartens widmet. Das Konzept der gelebten Dauer illustriert

Bergson in einemGedankenexperiment bei demZucker in einemWasserglas geschmol-

zen wird. Das Schmelzen des Zuckers steht dabei exemplarisch für die Dauer, die sich

der intellektuellen Steuerung entzieht und die im Subjekt eine eigene Zeitlichkeit aus-

bildet. Die Dauer des Schmelzens bewegt das Subjekt dazu, den Blick nicht mehr wie

gemeinhin aktiv nach vorn zu richten, sondern erzeugt ein »abwartendesWahrnehmen,

das den Bezug von Vergangenheit zu Gegenwart und Zukunft herstellt, das Akzeptieren

der wechselseitigen Bedingungen aller dreier Zeitsphären.«55 Mithilfe dieses einfachen

Experiments gelingt es Bergson, darauf aufmerksam zu machen, dass es eine Zeitlich-

keit jenseits der mechanisierten Zeitmessung gibt: ein spannungsvolles Warten, eine

Konzentration auf das Geschehen, das keineswegs als Passivität zu deuten ist, sondern

ein aktives Moment in Form der Anpassung an den Rhythmus des Ereignisses beinhal-

tet.

»[…] die Zeit, die ich warten muss, ist nicht mehr jene mathematische, die sich mit

der Geschichte des Universums auch dann noch decken würde, wenn diese auf einen

Schlag im Raum hingebreitet worden wäre. Sie fällt zusammenmit meiner Ungeduld,

d.h. mit einem Teil meiner eignen Dauer, der weder willkürlich ausdehnbar noch ab-

52 Bergson beschreibt den Zustand des intuitiven Erkennens als Zustand der völligen Unvoreinge-

nommenheit: »Nichts schiebt sich mehr dazwischen, keine Brechung der Strahlen durch das Pris-

ma, dessen eine Fläche der Raum und dessen andere die Sprache ist.« Bergson, Denken und schöp-

ferisches Werden, 44.

53 Vgl. ebd. 26f., 88f.

54 Ebd., 27.

55 Ina Schmidt, Vom Leben zum Sein: der frühe Martin Heidegger und die Lebensphilosophie (Würzburg:

Königshausen & Neumann, 2005), 190.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 45

kürzbar ist. Nichtmehr Gedachtes ist hier, sondern Gelebtes, nicht Relativesmehr, son-

dern Absolutes.«56

Der entscheidende Aspekt in der Auflösung des Zuckers liegt also darin, dass analog

zum kontinuierlichen Diffusionsprozess einzelner Zuckerpartikel die Zeit nicht mehr

als Aneinanderreihung von an relativen Bezugssystemen ausgerichteten Zeitpunkten ge-

dacht und wahrgenommenwird, sondern als ganzheitliche Bewegung, als Veränderung

oder, mit Deleuzes zu sprechen, als »qualitativer Übergang«.57 Jener kontinuierliche

Übergang bildet das Zeitempfinden aus, das Bergson mit dem Konzept der ›durée‹ auf-

zuzeigen beabsichtigt und das für den französischen Philosophen interessanterweise in

einem Dauerzustand des spannungsvollen Wartens resultiert. Jenes Warten erwächst

dabei für Bergson nicht nur zu einer subjektbezogenen Grundverfassung im vorgestell-

ten Experiment, sondern schlechthin gar zu einer Grundverfassung des Universums.

»Außerhalb desOrganischen erscheint uns die anorganischeMaterie zweifellos als zer-

legbar in Systeme, über die die Zeit hinweggleitet, ohne in sie einzudringen, Systeme,

die von der Wissenschaft abhängen und auf die sich der Verstand bezieht. Aber das

materielle Universum als Ganzes nötigt unserem Bewußtsein die Spannung des War-

tens auf. Es befindet sich selbst in dieser Spannung.«58

Abermalsmit Bezug auf sein Zuckerwürfel-Experiment betont Bergson an anderer Stel-

le, wie vielfältig das Zeitbewusstsein im Gegensatz zur abstrakten, an relative Bezugs-

größen gekoppelten Zeiterfahrung eigentlich zu begreifen ist.

»Diese Notwendigkeit, zu warten [auf die Auflösung des Zuckers, R.K.], ist die Tatsa-

che, die von Bedeutung ist. Sie drückt aus, daß – wennman aus demUniversum Syste-

me herausschneiden kann, für die die Zeit nur eine Abstraktion, eine Beziehung, eine

Zahl ist – doch das Universum selbst etwas anderes ist. Wenn wir es in seiner Gesamt-

heit umfassen könnten, als unorganisch, aber durchwoben von organischenWesen, so

würden wir sehen, wie es unaufhörlich ebenso neue, ebenso originelle, ebenso unvor-

hersehbare Formen annähme wie unsere Bewußtseinszustände.«59

Bergsons Verständnis des Wartens als qualitativer Übergang und als aktives Erleben

wird im Rahmen dieser Arbeit als bedeutende theoretische Denkfigur aufgefasst,

die es erlaubt, das alltägliche Phänomen verkehrsinduzierten Wartens in einer an-

deren Daseinsqualität zu fassen. Auch wenn die menschliche Grundverfassung des

spannungsvollen Wartens bei Bergson nicht per se als positive Erfahrung deklariert

wird, kann das Bergson’sche Zeitkonzept der ›durée‹ schließlich dabei helfen, eine

Neukonzeption des (verkehrlichen) Wartens jenseits der antithetischen Wahrnehmung

als toter oder verlorener Zeit zu entwerfen.

56 Henri Bergson, Schöpferische Entwicklung, 16.

57 Gilles Deleuze, Das Bewegungs-Bild (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1997), 23.

58 Bergson, Denken und schöpferisches Werden, 45 (Herv. i. O.).

59 Ebd., 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Zeittheorie bei Heidegger

 

»Das ontologische Vordringen zum »Ursprung« kommt nicht zu ontischen Selbstver-

ständlichkeiten für den »gemeinenVerstand«, sondern ihmöffnet sich geradedie Frag-

würdigkeit alles Selbstverständlichen.«60

Die im Rahmen der modernen Philosophie wohl bislang tiefgreifendste Analyse zum

Zeitbegriff entstammt der fundamentalontologischen Forschung Martin Heideggers,

genauer dessen 1927 erschienenen Hauptwerk Sein und Zeit. Ausgangspunkt der letzt-

lich unvollendet gebliebenen Grundlegungen zur Bedeutung der Zeitlichkeit für die

menschliche Existenz bildet – ähnlich wie für Bergson – der kritische Befund einer

offensichtlichen Zeit- und Seinsvergessenheit der philosophischen Tradition seit der

Antike. Die grundlegende Frage nach dem Sinn des Seins wurde für Heidegger über

lange Zeit trivialisiert, sanktioniert oder schlichtweg als undefinierbar oder selbstver-

ständlich abgetan. Zu lange hätte die Philosophiegeschichte das Seiende (die konkreten

Erscheinungen) mit dem Sein (den Voraussetzungen der Erscheinungen) verwechselt.

Vor diesem Hintergrund sieht er die Notwendigkeit, die Frage nach dem Sein unter

dem folgenden Leitgedanken neu aufzurollen:

»Alle Ontologie, mag sie über ein noch so reiches und festverklammerstes Kategorien-

system verfügen, bleibt imGrunde blind und eine Verkehrung ihrer eigensten Absicht,

wenn sie nicht zuvor den Sinn von Sein zureichend geklärt und die Klärung als ihre Fun-

damentalaufgabe begriffen hat.«61

Die Tiefensuche bzw. philosophische Anthropologie nach demUrsprung des Seins führt

Heidegger zu einer fundamentalontologischen Konzeption von Zeit. Danach bildet zu-

nächst das Dasein, die zwischen Geburt und Tod sich aufspannende und in die Welt ge-

worfene Existenz, die grundlegende Seinsart jedes Menschen. Das Dasein ist jeglichem

Sein und damit jeglicher Form des Umgangs mit Zeit vorgängig und gilt für Heidegger

im Hinblick auf dessen Suche nach dem Sinn des Seins als primäres Befragungsfeld.62

Jenes Dasein selbst besitzt jedoch keine Zeitlichkeit im Verständnis des linearen Er-

lebens, sondern wir sind stattdessen stets schon »in der Zeit«. Diese übergeordnete

Zeitlichkeit des Daseins ermöglicht überhaupt erst das Erleben einer zeitlichen Ord-

nung bzw. das Erleben von Zeitmodi und -derivaten. Mit anderen Worten: Die Zeit

ist dem zeitlichen Erleben im zeittheoretischen Verständnis Heideggers stets vorgän-

gig. Sie wird somit zur eigentlichen Bedingung der Möglichkeit des In-der-Welt-Seins

und muss nach dessen Worten »als der Horizont alles Seinsverständnisses und jeder

Seinsauslegung ans Licht gebracht und genuin begriffen werden.«63 Der fundamental-

ontologische Zeitbegriff gestattet für Heidegger ferner erst den Zugang, um das Sein

in all seiner Bestimmtheit – in Form der jeweiligen »Temporalität des Seins«64 – erfassen

60 Martin Heidegger, Sein und Zeit, 334.

61 Ebd., 11 [Herv. i. O.].

62 Vgl. ebd., 13f.

63 Ebd., 17.

64 Ebd., 19.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 47

zu können. Als Methode seiner wie erwähnt unvollständig gebliebenen Daseinsana-

lyse, die die Vielzahl der im Dasein fundierten Strukturen (Existenzialien) freizulegen

beabsichtigt, dient für Heidegger eine durch die Phänomenologie Husserls inspirier-

te Hermeneutik, also die Auslegung alles Vorfindbaren mittels einer Rekonstruktion des

in einer Sache originär eingeschriebenen Sinns und dessen Reinterpretation.65 Nicht

selten geht diese Reinterpretation dabei in eine Form der (gewaltsamen) Destruktion

traditioneller Denkmuster und Wissensbestände über, bei der Tradition, Geschichte

und wissenschaftliche Disziplinen grundlegend hinterfragt werden müssen.

Welche handlungsrelevante Dynamik lässt sich nun aber im Zusammenhang zwi-

schen der fundamentalen Vorgängigkeit und Ursprünglichkeit der Zeit und der alltägli-

chen Lebenspraxis erkennen? Welchen Grundcharakter trägt nun das Dasein bzw. was

hält es zusammen? Die Antwort liefert Heidegger in der Auffassung, dass die existen-

ziale Gesamtstruktur des Daseins durch die Sorge charakterisiert sei, dem planerischen,

steuernden und berechnenden, kurzum aktiven und umsichtigen Umgangmit der Zeit.

Dasein geht demnach einher mit permanenter Sorge, wobei der Terminus auch deshalb

gewählt wurde, um auf den praktischen Umgang des Menschen mit der Welt zu ver-

weisen, der dem bloßen Anschauen und Erkennen der Welt entgegengesetzt wird. Die

drei charakteristischen Merkmale dieser Sorge-Struktur liegen im Schon-in-der-Welt-

Sein (der geworfenen Faktizität des Daseins in einen bereits bestehenden Zusammen-

hang), einem Sich-vorweg-Sein (der Existenzialität bzw. dem Bewusstsein der zukunfts-

orientierten Notwendigkeit zum Ergreifen von Handlungsoptionen) und einem Seins-

bei (dem Verfallensein bzw. dem immer schon bei den besorgenden Dingen sein). Die

Einheit dieser Strukturelemente bildet für Heidegger den eigentlichen Sinn des Da-

seins bzw. »die konkrete Verfassung der Existenz«.66 Jene Strukturmomente bestim-

men schließlich auch die verschiedenen Zeitmodi des Daseins (Ekstasen), die wiederum

gegen die philosophische Tradition als Zukunft, Gewesenheit und Gegenwart bezeichnet

werden.67

Begründet und motiviert werden die drei Strukturelemente der Sorge dabei durch

das Bewusstsein der unüberholbaren Endlichkeit des eigenen Lebens, der permanenten

Aushandlung des Menschen mit dem Tod als ein permanentes Sein zum Tod. Die grund-

legende Voraussetzung aber, um sich überhaupt erst auf den Tod ausrichten zu können,

bildet dabei die Zeitlichkeit.68 Sie wird als ursprünglichstes Moment wiederum erst zur

Voraussetzung für die Ausbildung einer Sorgestruktur –Heidegger sagt zum »Sinn der

Sorge«69 – und gilt somit als grundlegender Unterbau der Existenz des Daseins.

»Wenn die Zeitlichkeit den ursprünglichen Seinssinn des Daseins ausmacht […], dann

muß die Sorge »Zeit« brauchen und sonachmit »der Zeit« rechnen. Die Zeitlichkeit des

Daseins bildet »Zeitrechnung« aus. Die in ihr erfahrene »Zeit« ist der nächste phäno-

65 Vgl. ebd., 37.

66 Ebd., 231.

67 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 185.

68 Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, 234f.

69 Ebd., 326.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

menale Aspekt der Zeitlichkeit. Aus ihr erwächst das alltäglich-vulgäre Zeitverständnis

und dieses entfaltet sich zum traditionellen Zeitbegriff.«70

Aus dieser Aussage wird deutlich, dass Heidegger mit der ursprünglichen Zeit71 etwas an-

deres meint als unseren herkömmlichen Zeitbegriff. Vielmehr lässt sich letzterer erst

aus dem ursprünglichen Zeitbegriff ableiten und verständlich machen. Trotz der für

jegliche Sorgestruktur grundlegenden Vorbedingung einer ursprünglichen Zeitlichkeit,

die für Heidegger als endlich und der Zukunft entspringend verstanden wird,72 gesteht

er aber dennoch ein, unterschiedliche Dimensionen und Stufen der Zeitlichkeit ableiten

zu müssen. Die fundamentalontologische Rekonstruktion des Ursprungs aller Zeitlich-

keit bewegt ihn damit zur Argumentation eines Übergangs von einer Zeitlichkeit in die

andere. Heidegger besetzt dazu auf der basalen Stufe das Dasein als ursprünglichs-

ter aller Zeitlichkeiten mit den Begriff der »Weltzeit« bzw. der »besorgten Zeit« und

führt am oberen Ende der Stufen des zeitlichen Daseins die Begriffe der »Vulgärzeit«

bzw. »Jetzt-Zeit« ein, die unserem alltagspraktischen Verständnis einer mechanisierten

Uhrzeit entsprechen.

Während die »besorgte Zeit« für Heidegger noch keine lineare Zeitfolge, sondern

ein aktives und sinnhaftes Moment der Datierung, Bedeutsamkeit, Gespanntheit und

Öffentlichkeit beinhaltet, reduziert die »Vulgärzeit« – als Abstraktion von den Bedeu-

tungszusammenhängen der »besorgten Zeit« – die Zeit vollends zu einer im Aristoteli-

schen Verständnis zählbaren Zeitreihe.73 Zeitlichkeit wird dabei nur noch als Aneinan-

derreihung von Jetzt-Punkten und als endlose Abfolge verstanden, die die eigentlichen

Charakteristika der »Weltzeit« verdecken und nivellierenwürden.Der Grund für unsere

alltagspraktische Romanze mit der nunmehr als endlos verrinnend wahrgenommenen

»Vulgärzeit« sei der Umstand, dass wir unsere eigene Endlichkeit, den Tod, zu verdrän-

gen suchen.

»In der besorgten Flucht liegt die Flucht vor dem Tode, das heißt ein Wegsehen von

dem Ende des in-der-Welt-Seins.«74

Im Resultat seiner Ableitung der »Vulgärzeit« aus der ursprünglichen Zeitlichkeit er-

wächst letztlich eine deutlich erkennbare Enttäuschung und Kulturkritik Heideggers.

Die »Vulgärzeit« hätte zwar ihr natürliches Recht, sie hätte uns jedoch gleichwohl dazu

gebracht, die Eigentlichkeit der Zeit zu verdecken und zu nivellieren.Wir geben uns im

Alltag selbstvergessen den Dingen hin, leben uneigentlich, erheben uns damit über die

natürlichenDinge und finden kein Endemehr. Trotz seiner Polemik gegen den vulgären

Zeitbegriff geht es hier Heidegger nach Auffassung von Gloy jedoch »nicht um eine Sus-

pendierung der Uhrzeit, sondern um ihre angemessene Einstufung in die Hierarchie

der Zeitvorstellungen.«75

70 Ebd., 235.

71 Ebd., 329.

72 Vgl. ebd., 331.

73 Vgl. Inga Römer, Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricœur (Dordrecht: Springer, 2010), 192.

74 Heidegger, Sein und Zeit, 442.

75 Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 49

Zwar bleibt im Anschluss an die Einstufungen von Welt- und Vulgärzeit die Her-

leitung eines allgemeinen Zeitbegriffs unvollendet, doch das Postulat einer Zentralität

der Zeitlichkeit als vorgängige Verfassung der Daseinsganzheit markiert nichtsdesto-

trotz eine entscheidende Wegmarke der (Zeit-)Philosophie. Sie umfasst eine disrup-

tive Zeitauffassung, die bis in die Gegenwart hinein wirkungsmächtig bleibt und mit

der sich Heidegger schließlich klar gegen den konventionellen, erstmals mit Aristoteles

aufkeimenden objekt- und raumbezogenen Zeitbegriff abzugrenzen versucht, die Zeit-

erfahrung vollends in den Bereich des Subjektes verlagert und schließlich die Zeitlich-

keit als Grundverfassung, Bedingung und erklärender Struktur der Möglichkeiten des

Daseins proklamiert. Somit wird der bereits zuvor mit der Phänomenologie Husserls

eingeleitete Bruch zwischen Physik und Philosophie hinsichtlich des ontologischen Sta-

tus der Zeit abermals verstärkt. Mit Heidegger wird dem antiken Geozentrismus wird

nunmehr eine radikale Form des Egozentrismus gegenüberstellt.

 

Wiederummit Bezug auf das Temporalphänomen desWartens stellt sich nun die Frage,

welche Einblicke sich mit der fundamentalontologischen Philosophie Heideggers für

dasWarten gewinnen ließen. Sein und Zeit widmet sich in seinem zweiten Abschnitt der

Freilegung der existentialen Grundstruktur der Zeitlichkeit, allerdings bleibt hier ange-

sichts des abstrakten, philosophietheoretischen Blickwinkels eine tiefere Betrachtung

oder Einordnung alltäglicher Zeitmodi (etwa dem Warten) aus. Dennoch widmet sich

Heidegger im Rahmen der Zeitlichkeit der Alltäglichkeit randständig dem Erwarten zu-

künftiger Ereignisse. Der Modus des Erwartens gilt ihm hier als Beweisführung dafür,

dass sich auch das uneigentliche Dasein (einem Dasein, das sich nur den gegenwärtigen

Dingen und Tätigkeiten widmet, sich aber nicht aus seiner Endlichkeit versteht) sich

im Kern aber gleichwohl auf ein eigentliches Dasein stützt, das sich seiner Endlichkeit

bewusst ist und daraufhin im Rahmen seiner Möglichkeiten handelt. Während das Ge-

genwärtigen als Verfolgung rein gegenwartsbezogener Alltagsgeschäfte ein uneigentliches

Dasein verkörpert, würde dagegen das Vorlaufen ein eigentliches Dasein begründen, das

sich aus seiner eigenen Endlichkeit begreift. Jedes Antizipieren von Zukunft – und so

etwa auch derModus desWartens –würde zwar im alltäglichen Kontext gegenwartsbe-

zogen wirken, das Antizipieren wäre aber erst dadurch möglich, dass die ursprüngliche

Zeitlichkeit als vorgängige Ur-Bedingung aller Möglichkeiten des Daseins fungiere.

»Das Gewärtigenmuß schon je denHorizont undUmkreis erschlossen haben, aus dem

etwas erwartet werden kann. Das Erwarten ist ein im Gewärtigen fundierter Modus der Zu-

kunft, die sich eigentlich zeitigt als Vorlaufen. Daher liegt im Vorlaufen ein ursprüngliche-

res Sein zum Tode als im besorgten Erwarten seiner.«76

Daraus schlussfolgernd ließe sich also argumentieren, dass die alltäglichen Wartesi-

tuationen in der Perspektive Heideggers womöglich als wichtige funktionale Schlüssel-

stellen zur Selbstbestimmung des eigentlichenDaseins dienen könnten. Die erzwungene

Zeitbezogenheit imWarten, insbesondere im Langzeitwarten, beinhaltet eine unterbe-

wusste Erinnerung an die eigene Endlichkeit des Lebens, die in anderen Situationen

76 Heidegger, Sein und Zeit, 337.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

meist durch Aktivitäten oder Auslagerungen auf dasMan verdeckt werden würde. Dies

würde aber fürHeidegger nur dazu führen, das Dasein uneigentlich zu führen.Nurwenn

die eigene Endlichkeit tatsächlich wahrgenommen und aktiv berücksichtigt wird, sei

nach Heidegger ein wirkliches Dasein und eine Sorgestruktur möglich. Das eigentliche

Existieren wird Heidegger zufolge zuallererst möglich durch eine dieser Verdeckung

entgegenwirkende Besinnung des Daseins auf seinen eigenen Tod.77 Die modernen Er-

fahrungen der Zeitnot, des Lärms, des Gerennes und der übermäßigen Geschäftigkeit

sieht Heidegger folglich dezidiert als Konsequenz der Fixierung auf die uneigentliche

Zeit der Gegenwart.

»Keine Zeit haben heißt, die Zeit in die schlechte Gegenwart des Alltags werfen.«78

So ließe sich argumentieren, dass es womöglich erst die im Warten wieder aktivierte

Erinnerung an den Tod und die eigene Vergänglichkeit sind, die die Aufhebung des

uneigentlichen Daseins und die Erinnerung an das eigentliche Sein gewährleisten und

der Wartezeit im Heidegger’schen Zeitdenken eine funktionale Schlüsselstellung als

existenziellem Modus zukommen lassen könnte.

2.1.3 Aporien der Zeit: Resümee philosophischer Zeittheorien

Aus der komprimierten Gesamtschau philosophischer Zeittheorien von der Antike über

die Neuzeit bis zur Moderne wurden die polarisierenden Traditionslinien zwischen der

Anschauung von Zeit als objektiver, universaler Größe einerseits und rein subjektiver

bzw. relativer Vermitteltheit andererseits deutlich.Während die Auffassung von Zeit als

subjektimmanenter Größe beginnendmit Augustinus über die apriorischenÜberlegun-

gen Kants und den bedeutenden Weiterentwicklungen von Husserl, Bergson oder Hei-

degger als noch vergleichsweise jung gilt, bildet die Auffassung von Zeit als einer linea-

ren, objektiven und in Form von Bewegungen messbaren Größe die deutlich ältere Tra-

ditionslinie. Zeit wird im Resultat dieser älteren Traditionslinie in eine Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft gegliedert. McTaggart bezeichnet jene kanonische Denkweise,

die den erlebten Fluss der Zeit und die Flüchtigkeit des Gegenwartspunktes hervorhebt

in seiner 1908 erschienenen Systematisierung der widerstreitenden Denkströmungen

als Präsentismus. Ihm stellt er den Eternalismus gegenüber, der keinen Gegenwartspunkt

kennt, sondern nur ein früher oder später. Zeit fließt darin nicht, sondern ist einzig

und allein relationales Konstrukt.79

Der Präsentismus bildet innerhalb der westlichen Zeitkultur den zentralen Bezugs-

rahmen und die Idealvorstellung menschlicher Sinnsetzungen. Jene Zeitkultur ist zwar

von Seiten der modernen Philosophie als auch von Seiten der Naturwissenschaften

selbst unter Druck geraten,80 dennoch scheinen wir nach wie vor der Illusion einer

77 Vgl. Römer, Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricœur, 145.

78 Martin Heidegger, Der Begriff der Zeit (Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 2004), 118. Vgl. dazu

auch Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 450f.

79 Vgl. John M.E. McTaggart, »The Unreality of Time«,Mind 17, Nr. 68 (1908): 457-74.

80 Hier ist etwa der Chemienobelpreisträger Ilya Prigogine zu nennen, der bereits in den frühen

1970er Jahren imRahmen seiner Theorie irreversibler Prozesse vermerkte, dass es die Physik selbst

sei, die beginne, die Trennung eines physikalischen und eines philosophischen Zeitbegriffs zu

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 51

objektiven Zeit verhaftet zu sein. So prominent und leidenschaftlich Autoren wie Berg-

son oder Heidegger auch ihre alternativen Zeitauffassungen als gelebter Dauer oder

untergründiger Primärstruktur präsentiert haben mögen, so sind doch die paradigma-

tischen Vorstellungen einer messbaren Uhrzeit oder eines Zeitflusses in den kollektiven

Zeitauffassungen letztlich zu sehr verankert geblieben. Mehr noch, je größer die Kritik

des naturwissenschaftlichen Begriffs der messbaren Zeit wurde, desto durchdringen-

der wurde paradoxerweise die chronometrische Orientierung moderner Gesellschaf-

ten.

So bleibt auch heute noch die für den Gegenstand ›Zeit‹ in philosophischer Betrach-

tung traditionelle Feststellung der Rätselhaftigkeit und Aporizität bestehen. Zeit bleibt

etwa nicht nur für Paul Ricœur das Mysterium, das sich der Repräsentation verwei-

gert, indem es unser Dasein auf eine für das Denken uneinholbare Weise umgreift.81

Auch Bergson verdeutlicht die allgemeine Ernüchterung über die in der Philosophie nur

halbherzig und unpräzise durchlaufene »Suche nach der verlorenen Zeit«82 und weist

darauf hin, dass die Literatur und die Poesie, wenn auch methodisch weniger versiert,

hier vielleicht bereits viel weiter seien.83

Zusammenfassend erschließt die jahrhundertealte philosophische Beschäftigung

mit der Zeit nach dem Phänomenologen Paul Ricœur drei unvermeidliche ›Aporien

der Zeit‹. Die erste Aporie betrifft die schon angesprochene Heterogenität von subjek-

tiver und objektiver Zeit. Danach sind ein im Aristotelischen oder Newton’schen Sinne

kosmologischer, objektiver Zeitbegriff und einer im Heidegger’schen Sinne ursprüngli-

cher, phänomenologischer Zeitbegriff nicht voneinander ableitbar, wenngleich sie eine

wechselseitige Abhängigkeit aufweisen.84

Die zweite Aporie der Zeit besteht nach Ricœur darin, dass die Zeit durch die Philoso-

phen, aber auch im Alltagsverständnis, stets leichtfertig, unhinterfragt und verkürzt als

›Kollektivsingular‹ verstanden wird, obwohl der Begriff im Grunde einen Plural erfor-

dert.Die scheinbare Ganzheit der Zeit wird undwurde zu oft schlichtweg als einzigartig

vorausgesetzt, obwohl sich diese Behauptung angesichts des Auseinanderbrechens der

Zeit in eine Vielzahl von Zeitmodi und -vorstellungen kaum glaubhaft nachvollziehen

lässt.85

Die dritte und schwierigste Aporie der Zeit aber betrifft ihre eigentliche Unerforsch-

lichkeit, weil sie immer schon uneinholbar vorgängig ist. So könne Zeit nie vollständig

zum Objekt unserer Reflexion werden und würde somit stets eine Restgröße der Uner-

forschlichkeit behalten.86 Diese Aporizität wird erstmals durch Augustinus erfasst und

mithilfe der geistigen Syntheseleistung der bereits erwähnten ›dreifachen Gegenwart‹

überwinden. Ilya Prigogine, »Time, Irreversibility and Structure«, in The Physicist’s Conception of

Nature, hg. von Jagdish Mehra (Dordrecht: Springer, 1973), 561-93. Zur im Vergleich zu den Sozi-

alwissenschaften generell stärker hinterfragenden Selbstverständnis der Physik vgl. auch Adam,

Time and Social Theory, 48ff.

81 Vgl. Paul Ricœur, Die erzählte Zeit (München: Wilhelm Fink, 1991), 436.

82 Bergson, Denken und schöpferisches Werden, 38.

83 Vgl. ebd.

84 Vgl. Ricœur, Die erzählte Zeit, 16-36.

85 Vgl. ebd., 349ff.

86 Vgl. Römer, Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricœur, 284.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

zu lösen versucht. Zur Schwierigkeit der objektiven Reflexionsfähigkeit über die Zeit

trägt zudem das Paradox bei, dass das die Zeit wahrnehmende Subjekt zugleich im-

mer auch das Zeit generierende Subjekt ist. Ein Lösungsweg dieser Problematik wird

dabei in der Refiguration der Zeiterfahrung in der Erzählung (Ricœur) oder aber einer

Vermittlungsleistung mittels der Intuition (Bergson) gesehen.

Im Rückblick auf die lange philosophische Forschungstradition im Umgang mit

›Zeit‹ lässt sich also festhalten, dass weder ein rein phänomenologisch-subjektives noch

ein rein objektives Verständnis von Zeit genügen, um ein ganzheitliches und operatio-

nalisierbares Verständnis von Zeit zu erlangen. Auch wenn im Laufe der Moderne die

Tendenz zum Primat einer subjektivistischen Zeitauffassung vorherrschte,mochte sich

bis dato keine der Positionen vollends durchsetzen.Die philosophische Dichotomie und

die daran geknüpften endlosen Debatten der beiden Lager (Subjektivisten vs. Objekti-

visten) erscheinen nur wenig gewinnbringend.

Wissenwir nun also kaum substantiell mehr über die Zeit als die griechischen Philo-

sophen? Die etwas überspitzte Eingangsfrage sollte mit einem ›Nein‹ beantwortet wer-

den. Das Wissen über die Zeit ist opulent geworden, wenngleich um den Preis ihrer

Unentschiedenheit. Die Errungenschaften der modernen und jüngeren Philosophie-

geschichte sind gerade im grundsätzlichen Hinterfragen der Zulässigkeit rein natur-

wissenschaftlich-absoluter Zeitauffassungen zu suchen. Fraglos hat sich dadurch die

scheinbare Einfachheit und Eindeutigkeit eines Newton’schen Zeitbegriffes verkompli-

ziert, mit Blick auf Einsteins Relativitätstheorie nicht zuletzt auch durch die Naturwis-

senschaften selbst. Wir wissen mehr und denken heute anders über die Zeit, obschon

diese Vielfalt das Verständnis über sie keineswegs einfacher gemacht hat. Im Gegenteil,

die Rätselhaftigkeit der Zeit von der schon Augustinus sprach, hat gerade erst durch die

Erweiterung der Sichtweisen von Bergson oder Heidegger an Substanz gewonnen.

Im Alltagsverständnis von Zeit lässt sich die Rätselhaftigkeit der Zeit jedoch ver-

gleichsweise weniger ablesen als in den skizzierten zeitphilosophischen Debatten. Hier

erscheinen die Langzeiteffekte neuzeitlich-objektivistischer Zeitbetrachtung – etwa in

sprachlichen Bezügen vom ›Zeitraum‹ oder ›Zeitfluss‹ – in bemerkenswerter Persis-

tenz. Zu stark wirken bis heute die Grundzüge der Newton’schen oder Aristotelischen

Zeitauffassung im Vergleich zum Zeitverständnis eines Heidegger oder Einsteins. Ers-

tere versprechen vielmehr eine einfachere und vor allem operationalisierbare Zeitlogik,

die für die permanenten Synchronisationsprozesse hochentwickelter Gesellschaften als

etabliert gelten und deshalb konsensual reproduziert werden. Zeit tritt hiernach den

Akteuren als solide Faktizität gegenüber. Zugleich sind aber auch deutliche Charakte-

ristika des subjektivistischen Lagers zu finden. Zeit vergeht zugleich doch scheinbar

schnell oder langsam, man empfindet das Bedürfnis seine ›eigene‹ Zeit zu brauchen

oder die Zeit anhalten zu müssen. Zeit wird demnach nicht nur als im Maß der Bewe-

gung repräsentierte und nutzbare Größe verstanden, sondern natürlich ebenso auch

›erlebt‹. Mit Blick auf die aus der philosophischen Forschungstradition identifizierten,

schwerlich zu lösenden Aporien der Zeit lässt sich somit festhalten, dass die Auffassun-

gen über Zeit nur äußerst langwellig wirksam werden. Die Verinnerlichung von Zeit,

vor allem deren Transformation, braucht Zeit und ist zudem stark kulturabhängig.

Welche ›Mitnahmen‹ lassen sich nun aber trotz der idiosynkratischen und zum Teil

stark widersprechenden Zeitbetrachtungen innerhalb der Philosophie bezüglich des

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 53

tieferen Verständnisses einer Wartezeit ableiten? Dieser Beantwortung wird sich das

Kapitel 2.3 widmen. Diesem Schritt vorgelagert sollen zunächst noch der philosophi-

schen Betrachtung direkt angeschlossen die sozialwissenschaftlich-anthropologischen

Zeittheorien gegenübergestellt werden. Schaffen jene Bearbeitungen des Zeitbegriffs

ein gegenüber der philosophischen Betrachtung konsensfähigeres und operationali-

sierbaresTheorieverständnis über die Zeit und welche Aussagen halten Sie für die Frage

der Besonderheit des Temporalphänomens ›Warten‹ bereit?

2.2 Sozialwissenschaftliche und kulturanthropologische Zeittheorien

Neben den philosophischen und naturwissenschaftlichen87 Zeitbegriffen etablierte sich

im Laufe des 20. Jahrhunderts mit der Zeitsoziologie als auch der zeitsensitiven Kul-

turantrophologie eine dritte wichtige Säule der Erforschung von Temporalphänome-

nen. Die Betrachtung von Zeit aus Perspektive der Soziologie erkannte dabei – anders

als die Philosophie oder Teile der Naturwissenschaften – in zunehmendem Maße die

Wirkmächtigkeit und sozialprägende Realität der durch Uhren und Kalender verge-

genständlichten »Vulgärzeit« als konstitutiv an. Jenseits des Widerstreits der ontologi-

schen Bestimmungen der Zeit als Kultur- oder Naturobjekt wird in der soziologischen

Betrachtung somit zunächst offenkundig angenommen, dass es eine strukturbildende

Faktizität der Zeit im alltäglichen Erleben gibt.88

Der Fokus soziologischer Zeitanalysen fällt folglich auf die gesellschaftlichen Funk-

tionen von Zeit und somit auf die grundlegenden Fragestellungen, welche konstitutive

und regulative Rolle die Zeit in unserem alltäglichen Welt- und Selbstverständnis spielt

und entlang welcher subjektiver und intersubjektiver Dimensionen, Strukturen und

Institutionen die Zeitauffassung generiert und beeinflusst wird. Mit einem Wort: Die

soziologische Perspektive versucht die Zeit als soziales Phänomen zu erfassen und die

sich dynamisch verändernden Zeitverhältnisse, Zeitordnungen und -rhythmen, die un-

ser Leben in unterschiedlichen Bereichen auf je unterschiedliche Weise bestimmen, zu

analysieren. Entscheidend ist hierbei, dass diese sich daraus ergebende ›zeitliche Ord-

nung der sozialen Organisation‹ als von anderen zeitlichen Ordnungssystemen (etwa

aus biologischen oder physikalischen) gänzlich verschieden betrachtet werden muss:

»This [social, R.K.] order is clearly distinct from other temporal orders. Whereas the

physiotemporal and biotemporal orders, for example, are natural, and thus, inevitable,

the sociotemporal order is essentially a socially constructed artifact which rests upon

rather arbitrary social conventions.«89

87 Hierzu zählen neben den bereits erwähnten physikalischen Ansätzen insbesondere auch die An-

sätze aus der Biologie, die sich traditionell mit den zeitlichen Ordnungen und Rhythmen beschäf-

tigten, welche die Bewegungen und das Leben von Organismen regulieren.

88 Diese vor allem oftmals in empirischen Studien vorausgesetzte und unhinterfragte Selbstevidenz

der Zeit als quasi-objektive Größe bildet bis heute einenwesentlichen Kritikpunkt gegenüber zeit-

soziologischen Studien. Vgl. hier zu etwa Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in

der Moderne, 23.

89 Eviatar Zerubavel,HiddenRhythms: Schedules and Calendars in Social Life (Berkeley: Univ. of California

Press, 1985), xii.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Während die naturwissenschaftlichen Ansätze mehrheitlich die objektiven Qualitäten

der Zeit zu beleuchten versuchen, sieht die soziologische bzw. sozialwissenschaftliche

Erforschung der Zeit ihre Aufgabe in der Entdeckung der subjektiven Qualitäten, also

der zeitbezogenen Sinnstiftungen und Bedeutungszuschreibungen. In ähnlichemDuk-

tus fasst auch Werner Bergmann die allgemeine soziologische Beschäftigung mit dem

Phänomen der Zeit zusammen:

»Sociology is not interested in the structure and the psychological functions of tem-

poral perspectives as such, but in the relationship between temporal perspectives and

social roles, social classes, certain other social groups, specific cultural and social types,

social planning, and so on.«90

Das Arbeitsprogramm, das aus diesem Diktum hervorgeht, ist beträchtlich, daher kön-

nen und sollen im Folgenden vier spezifische Aspekte bzw. Fragestellungen zeitsozio-

logischer Forschung herausgegriffen werden. Diese umfassen die frühen theoretischen

Grundlagenwerke, die gesellschaftliche Funktion der Zeit, die Dimensionen und Struk-

turelemente des Zeiterlebens sowie die Frage nach Evolution, Einflussfaktoren und

Charakteristik der modernen Zeitvorstellung. Diese vier Leitperspektiven dienen als

Achse entlang der im Folgenden die Erlangung eines Grundverständnisses der gesell-

schaftlichen Funktionen von Zeit erzeugt und zum anderen ein Verständnis der zeithis-

torischen Abhängigkeit von Zeiterfahrungen erreicht werden soll. Jene Leitperspektiven

informieren zudemwiederum die anschließende Ableitung von Entstehungsbedingun-

gen und qualitativ-inhaltlichen Ausformungen des Wartens als spezifisches Temporal-

phänomen in der Zeit.

2.2.1 Grundlegungen zum Zeitbegriff im Rahmen 

klassisch-soziologischer Theoriebildung

Eine der frühesten soziologischen Arbeiten zumZeitbegriff geht aufÉmileDurkheim und

dessen 1912 erschienenes Werk Die elementaren Formen des religiösen Lebens zurück. Darin

wurden drei für ein weiterführendes sozialwissenschaftliches Zeitverständnis wegwei-

sende Aspekte herausgearbeitet: 1) Zeit wird dezidiert als Produkt kollektiven Denkens

verstanden, 2) Zeit wird als soziale Tatsache verstanden, die auf individueller wie auf

Gruppen- und Gesellschaftsebene wirksam wird, und 3) werden Zeitmesssysteme wie

Kalender und Uhren nicht mehr alleinig als astronomisch-physikalische Messinstru-

mente aufgefasst, sondern als Repräsentation sozialer Aktivitäten und Rhythmen.91

Durkheim prägte mit seinen Arbeiten den Terminus der »sozialen Zeit«, welche au-

ßerhalb des individuellen Bewusstseins als intersubjektive und überindividuelle Ord-

nungsgröße konstitutiv für das gesellschaftliche Zusammenleben werde. Das Postulat

90 Werner Bergmann, »The problem of time in sociology: An overview of the literature on the state

of theory and research on the ›Sociology of Time‹, 1900-82«, Time & Society 1, Nr. 1 (1992): 85.

91 Vgl. Andrea Maurer, »Stand und Perspektiven der zeitsoziologischen Forschung«, in Soziologie in

Deutschland und die Transformation großer gesellschaftlicher Systeme, hg. vonHansgünterMeyer (Ber-

lin: Akademie Verlag, 1992), 591.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 55

der Existenz einer sozialen Zeit stellt sich somit gegen eine idealistische Zeitvorstel-

lung Kantischer Prägung (Zeit als Kategorie der Gedankenwelt) als auch gegen eine

empiristische Zeitvorstellung (Zeit als objektiv-messbare Größe). Anders als in einer

astronomisch-physikalischen Zeitordnung werde die Orientierungsfunktion in der so-

zialen Zeitordnung vielmehr entlang kollektiver gesellschaftlicher Rhythmen (z.B. Feste

und Rituale) ermöglicht. Individuen einer Gesellschaft agieren für Durkheim daher nie

unabhängig von einer sie umgebenden ›Weltzeit‹ und einer ›Sozialzeit‹. Das dialekti-

sche Verhältnis zwischen Zeit und sozialen Rhythmen verdeutlicht sich für Durkheim

etwa exemplarisch an der Institution des Kalenders. Einerseits repräsentieren Kalen-

der den Rhythmus sozialer und kollektiver Aktivitäten, andererseits sichern sie zugleich

deren Regelmäßigkeit. Zusammenfassend wird Zeit mit Durkheim erstmals als sozial

fundiertes und kollektiv wirksames Konstrukt theoretisiert, das den Weg für alle wei-

teren sozialwissenschaftlichen Zeitanalysen ebnete und bis heute einen ihrer zentra-

len Bezugspunkte bildet.92 Gleichwohl muss jedoch konstatiert werden, dass für Durk-

heim weder individuelle Zeiterfahrungen noch die persönlichen Konstruktionen von

Zeit Problematisierungen des Theorems der sozialen Zeit bildeten.93

Durkheims pionierhafte Zeitanalyse übte in der Folge nicht nur starken Einfluss

auf die französische Annales-Schule um Bloch, Febvre und Braudel aus, sondern wur-

de im US-amerikanischen Raum insbesondere durch die Soziologen Sorokin und Mer-

ton aufgegriffen. Sie stellten das Konzept der sozialen Zeit ebenfalls der astronomisch-

mathematischen gegenüber, betonten aber noch stärker als Durkheim die qualitative

Andersartigkeit der sozialen Zeit, die nicht kontinuierlich fließt oder beliebig teilbar

sei, sondern stetig durch (kritische) Ereignisse beeinflusst und kollektiv neu ausge-

handelt werden würde. In der Folge sei die soziale Zeit variabel und kontingent bzw.

eher zyklisch als linear. Sie stellten fest, dass die Zeitbestimmung im alltäglichen Han-

deln wesentlich häufiger an sozialen Referenzpunkten und weniger an astronomischen

festgemacht werde und somit eine kalendarisch-astronomische Referenz nur sinnhaft

werden könne, wenn sie in eine soziale Zeit transformiert wird.94 Sorokin und Merton

vertraten in diesem Zusammenhang die These, dass die Evolution der astronomischen

Zeitmessung überhaupt gar erst aus dem Zweck jener sozialen Zeitbestimmung ent-

springt, welche die sozialen Prozesse zu synchronisieren versucht:

92 Wie tiefgreifend die Rezeption der Durkheim’schen Grundlegung des soziologischen Zeitbegriffs

tatsächlich ist, zeigt sich etwabspw. inHelgaNowotnys knapp80 Jahre später entstandenemEssay

»Eigenzeiten«, in dem die Zeit abermals in sichtlichem Duktus Durkheims als »Grundelement zur

Strukturierung zwischenmenschlicher Beziehungen« beschrieben wird; Nowotny, Eigenzeit, 148.

93 Vgl. Simonetta Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, Time & Society 10, Nr. 1 (März

2001): 6.

94 Vgl. Pitirim A. Sorokin und Robert K. Merton, »Social time: A methodological and functional anal-

ysis«, American Journal of Sociology 42, Nr. 5 (1937): 619. Darauf aufbauend wurden speziell in den

1980er Jahrenmit den einflussreichen Arbeiten von Eviatar Zerubavel die soziale Konstruktion der

Wochenzeit oder die Entstehung der standardisiert-kalendarischen Zeitbestimmung vertieft, vgl.

Eviatar Zerubavel, The seven day circle: the history and meaning of the week (Chicago: University of

Chicago Press, 1989); Eviatar Zerubavel, »The standardization of time: A sociohistorical perspec-

tive«, American Journal of Sociology 88, Nr. 1 (1982): 1-23.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

»Thus, the social function of time reckoning and designation as a necessary means of

co-ordinating social activity was the very stimulus to astronomical time systems, the

introduction of which was made imperative by the inadequacy of local systems with

the spread of contact and organized interaction and the resulting lack of uniformity in

the rhythms of social activities.«95

Ausgehend von einem Grundverständnis von Zeit als einem »social fact«96 sehen Soro-

kin und Merton schließlich in den zeitlichen Maßeinheiten von Wochen, Monaten und

Jahren keine natürlichen Einheiten, sondern im tieferen Sinne soziale Konstrukte, de-

ren symbolischer Wert stärker sei als deren empirischer.97 Ihre Studie eröffnete in An-

schluss an Durkheim eine wichtige Perspektive zum Verständnis der zahlreichen Di-

mensionen sozialzeitlicher Ordnungen, die noch anderer Stelle dieses Kapitels Erwäh-

nung finden werden.

Neben diesen genannten Klassikern der sozialwissenschaftlichen Zeitforschung

entstand der wohl bislang größte Theoriekomplex im Rahmen Niklas Luhmannsmoder-

ner Systemtheorie. Die Zeit bildet darin nicht allein den eigentlichen Erkenntnisgegen-

stand (wie etwa in der Philosophie), sondern wird als qualitative Erklärungsgröße und

Rahmen systemtheoretischer Fragestellungen eingesetzt. Sie wird in Luhmanns Schaf-

fen zum fundamentalen Gegenstand sozialwissenschaftlicher Theoriebildung erklärt

und als fortwährender Prozess der »Interpretation der Realität im Hinblick auf eine

Differenz von Vergangenheit und Zukunft«98 definiert, der das systematische Orien-

tierungsparadigma moderner Gesellschaften begründet. Das von Luhmann postulierte

Strukturprinzip der »funktionalen Differenzierung« führt unter temporalanalytischen

Gesichtspunkten betrachtet unter anderem dazu, dass die aus der Differenzierung

resultierenden gesellschaftlichen Teilsysteme zunehmend eigene Zeitstrukturen ent-

wickeln würden.99 Mit dem Aufkommen der bürgerlichen Gesellschaft zwischen dem

17. und 19. Jahrhundert hätten sich die Zeitstrukturen dabei nicht nur vervielfältigt,

sondern sich insgesamt »drastisch in Richtung auf höhere Komplexität verändert«100

und würden seitdem dauerhaft auf jede soziale Struktur und Begrifflichkeit einwirken.

Luhmann beschreibt diesen Modernisierungsprozess der zunehmenden funktionalen

Differenzierung als einen Prozess, der mit einer fortlaufenden Temporalisierung von

Komplexität einhergeht. Die der steigenden Differenzierung inhärenten Komplexitäts-

steigerungen würden demnach nur kompensiert werden können, indem nicht alle

Entscheidungen gleichzeitig getroffen, sondern Entscheidungen in unterschiedlichen

gesellschaftlichen Teilbereichen (insbesondere in Organisationen) in sequentielle Fol-

gen verlagert werden, um noch zielorientiert bearbeitet werden zu können. Zeitaspekte

95 Sorokin und Merton, »Social time: A methodological and functional analysis«, 628.

96 Ebd.

97 Vgl. ebd., 619, 624f.

98 Niklas Luhmann, »Die Zukunft kann nicht beginnen. Temporalstrukturen der modernen Gesell-

schaft«, in Vor der Jahrtausendwende: Bericht zur Lage der Zukunft, hg. von Peter Sloterdijk (Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 1990), 124.

99 Niklas Luhmann, »Temporalisierung von Komplexität. Zur Semantik neuzeitlicher Zeitbegriffe«,

in Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zurWissenssoziologie der modernen Gesellschaft, hg. von

ders. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1980), 235-300.

100 Luhmann, »Die Zukunft kann nicht beginnen«, 122f.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 57

dienen für Luhmann damit als qualitative Erklärungsgröße als auch zum Indikator der

wachsenden funktionalen Differenzierung hochentwickelter Gesellschaften.

Luhmanns systemtheoretische Zugriff auf den Begriff der Zeit lässt sich vor diesem

Hintergrund zweifelsohne als eine der theoretischen Erklärungsmuster für die Produk-

tion vonWartezeiten heranziehen.Da sich die systemtheoretische Betrachtung von Zeit

als konstitutives Element der modernen Gesellschaft jedoch nur schwerlich auf die sub-

jektive Erfahrungsebene von Zeit im Allgemeinen und der Erfahrung von Wartezeit im

Besonderen heben lässt, kann LuhmannsWerk bezüglich der Frage nach der konkreten

Ausprägung von Zeiterfahrung an dieser Stelle keine relevanten Erkenntnisse beitra-

gen.

2.2.2 Gesellschaftliche und soziale Funktionen der Zeit

Die Frage nach den gesellschaftlichen und sozialen Funktionen der Zeit bildet zweifel-

los den elementaren Interessensschwerpunkt zeitsoziologischer Forschung, der auch

für die hier im Mittelpunkt stehenden Wartephänomene zunächst der Klärung bedarf.

Exemplarisch soll zur Beantwortung dieser Kernfrage Norbert Elias’ 1984 erschienenes

Werk »Über die Zeit« herausgehoben werden, das im Rahmen seiner allgemeinen Zivi-

lisationstheorie entstand. Ernüchtert von den klassischen philosophischen Erklärungs-

angeboten zum Zeitphänomen, die aus Elias’ Sicht entweder dem Objektivismus oder

dem Subjektivismus zuzurechnen sind,101 zielt seine Analyse darauf ab, die Zeit zuvor-

derst in ihrer Funktion als soziales Symbolsystem ins Licht zu rücken, das jedoch zu-

gleich Bezüge zum physikalisch-mathematischen Zeitbegriff aufweist. Die Zeit ist für

ihn – in Analogie zu Durkheim – folglich weder apriorische Gegebenheit des mensch-

lichen Geistes, noch eigenständige Naturgröße, denn, so Elias, »Wo immer man mit

›Zeit‹ operiert, sind in der Tat immer Menschen in ihrer ›Umwelt‹, also soziale und phy-

sikalische Abläufe zugleich im Spiel.«102 Mittels der Zeit werden in erster Linie funktio-

nale und soziale Bedürfnisse befriedigt, die historischenWandlungsprozessen unterlie-

gen und infolgedessen rekonstruiert bzw. – im Sinne der Überwindung einer irrefüh-

renden ›Verrätselung‹ der Zeit – dechiffriert werden sollten. Entgegen jener vorherr-

schenden ›Verrätselung‹ legt Elias den Fokus seiner wissenssoziologischen Untersu-

chung daher auf die Orientierungs- und Regulierungsfunktionen der Zeit, kurz, ihren

instrumentellen Charakter. Für ihn ist das menschliche Zeitverständnis Ausdruck einer

menschlichen Syntheseleistung, die nur aus bestimmten sozialen Entwicklungen her-

aus zu verstehen ist. Diese Syntheseleistungen werden aus demMotiv heraus durchge-

führt, um durch Zeitbestimmungen Positionen und Abläufe vergleichbar zu machen, die

ohne jene Bestimmung im unaufhörlichen Fluss der Geschehensabfolgen schlichtweg

nicht vergleichbar wären oder sich nicht nebeneinanderstellen ließen. Der Mechanis-

mus jeder Zeitbestimmung besteht demnach darin, dass dem unaufhörlich schwinden-

den Fluss der Ereignisse eine zweite Geschehensabfolge in Form eines standardisierten

101 Elias moniert: »Das Problem der Zeit erscheint häufig als ein Problem der Physiker und der Meta-

physiker. Dadurch hat man beimNachdenken über die Zeit den Grund unter den Füßen verloren.«

Elias, Über die Zeit, 17.

102 Ebd., 19.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Bezugssystems mit wiederkehrenden Ablaufmustern (z.B. Bewegungen von Himmels-

körpern durch einen bestimmten Punkt oder Zeigerbewegungen durch einen Punkt auf

dem Ziffernblatt) gegenübergestellt wird, der die endlose Folge des Nacheinanders ge-

wissermaßen ›einfängt‹. Ausgehend von der Funktionsweise der Zeitbestimmung de-

finiert Elias die Zeit wie folgt:

»Der Ausdruck ›Zeit‹ verweist also auf dieses ›In-Beziehung-Setzen‹ von Positionen

oder Abschnitten zweier oder mehrerer kontinuierlich bewegter Geschehensabläufe

[z.B. durch Uhren, Kalender, Naturabfolgen, R.K.]. Die Geschehensabläufe selbst

sind wahrnehmbar. Die Beziehung stellt eine Verarbeitung von Wahrnehmungen

durch wissende Menschen dar. Sie findet ihren Ausdruck in einem kommunizierbaren

sozialen Symbol, dem Begriff ›Zeit‹, der innerhalb einer bestimmten Gesellschaft

das erlebbare, aber nicht mit Sinnen wahrnehmbare Erinnerungsbild mit Hilfe eines

wahrnehmbaren Lautmusters von einemMenschen zum anderen tragen kann.«103

Resultat dieses standardisierten ›Einfangens‹ kontinuierlicher Geschehensabfolgen ist

die Produktion von lesbaren und kommunizierbaren Sinneinheiten, die dadurch er-

möglicht wird, weil konkrete Positionsbestimmungen im ständigen ›Nacheinander‹ so-

zialer und natürlicher Abläufe überhaupt sichtbar und damit vergleichbar gemacht wer-

den können. Die daraus resultierende Sinnstiftung bildet nach Elias erst die Grund-

lage gesellschaftlicher Kernfunktionen der Koordination und Vereinheitlichung bzw.

der Synchronisation verschiedenster gesellschaftlicher Akteure. Elias verdeutlicht hierbei

eindrucksvoll, dass die Zeit vornehmlich als Symbolproduzent und damit als soziales

Konstrukt zu verstehen ist, das funktional darauf ausgerichtet ist, notwendige Ori-

entierungen zu schaffen. Bereits die mit der erstmaligen Systematisierung von Him-

melskörperbewegungen eingeleitete Frühform der Zeitmessung ist für ihn dabei nicht

unabhängig von gesellschaftlicher Normierung von Bezugsabläufen zu denken.Mit an-

deren Worten: Zeitmessung und Zeitbestimmung erfolgten für die längste Zeit stets

soziozentrisch und in symbolhafter Absicht, das soziale Leben zu organisieren. Erst

mit Galilei und Newton schob sich in den sozialen Zeitbegriff ein rein physikalischer

Zeitbegriff, der sich immermehr vom sozialen undmenschenzentrierten Anwendungs-

bezug der Zeitbestimmung loslöste und schließlich den Charakter der Zeit als einer

quantifizierbaren Größe forcierte. Trotz einer seit der Neuzeit wachsenden Bedeutung

des physikalischen Zeitbegriffs beantwortet Elias die Frage nach der alltagspraktischen

Möglichkeit zur Wirkungsweise von Zeit wie folgt:

»Die menschengeschaffenen Symbole der sich wandelnden Ziffernblätter von Uhren,

die wechselnden Kalenderdaten sind die Zeit. Es ist jetzt 13 Uhr 10. Das ist die Zeit.«104

Die Zeitfunktion der symbolischen Orientierung mittels Syntheseleistung mit der die

Positionen im endlosen Nacheinander in Beziehung gesetzt werden können, erfolgt

bspw. immer genau dann, wenn wir auf die Uhr sehen. Hier zeigt sich für Elias ganz

103 Ebd., 20.

104 Ebd., 24 [Herv. i. O.].

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 59

unverkennbar der instrumentelle Charakter der Zeit, weshalb er mit Blick auf die sprach-

lich begrenzten Angebote zur Zeitbestimmung das Verb »zeiten« (analog dem engli-

schen »timing«) vorschlägt, aus dem die aktive Tätigkeit einer Positionsbestimmung

auch sprachlich klarer hervorgehen würde.105 Die zeitimmanente Funktion der Sinn-

stiftung mittels symbolischer Syntheseleistungen wird jedoch nicht selbstevident wirk-

sam, sondern muss erlernt werden, wobei das Erlernen und Verinnerlichen zeitlicher

Bezugsrahmen nie freiwillig, sondern für Elias im Grunde als »Fremdzwang«106 zu ver-

stehen ist. Der Zivilisationszwang der Verinnerlichung der Zeitsynchronisation würde

schließlich zur »zweiten Natur«107 reifen und einen Teil des sozialen Habitus ausbilden.

In diesem Sinne erweitert Elias seine oben genannte Kerndefinition der Zeit als Funk-

tion des Zusammenlebens schließlich um die Bedingung einer erst sozial zu erlernenden

Synthese.108

Die Rekonstruktion dieser Lernprozesse109 und der auf einem zeitbezogenen Wis-

sensschatz basierenden Handlungen führt Elias zu weitreichenden (historischen) Ana-

lysen und Vergleichen zur Entstehung von Zeitmessung und Kalenderentwicklung, die

im Befund einer historisch rasant wachsenden zeitlichen Selbstregulierung und Zeit-

sensibilität ufern.110 Zwar würden bereits in archaischen Gesellschaftsformen zeitliche

Regulierungssysteme auffindbar sein, die Affekt- und Triebimpulse zu kontrollieren

vermochten, doch die zeitliche Selbst- und Fremdregulierung hochentwickelter Gesell-

schaften würde aufgrund der stark erweiterten gesellschaftlichen Differenzierung das

primäre Symptom des Zivilisationsprozesses ausbilden.111 Die zunehmende Komple-

xität der Gesellschaften und die wachsenden Interdependenzketten sind dabei jedoch

nicht als statisch zu betrachten, sondern erfordern eine stetige Verfeinerung der zeit-

lichen Synchronisationsprozesse.

Elias betonte in einem Brief an Pierre Bourdieu aus den späten 1970er Jahren, dass

die Forschung über die Zeit zu den schwierigsten Aufgaben seiner wissenschaftlichen

Laufbahn überhaupt zähle.112 Dennoch ist es ihm gelungen, die Komplexität der Aus-

bildung des menschlichen Zeitbewusstseins in nachvollziehbarer Form vom Schleier

des Metaphysischen und Transzendentalen zu befreien und die intrinsischen Funktio-

nen,Motive und Entstehungslinien der Zeit offenzulegen. Diese können und sollen hier

nicht vollends aufgezeigt werden, aber bilden einen weiteren wichtigen theoretischen

Bezugsrahmen für die zeittheoretische Herleitung des Wartephänomens und dessen

zeitgeschichtliche Verortung in der Moderne. So ist das allgemeine Unbehagen in der

Erfahrung von Wartezeiten mit Rückgriff auf Elias zum einen evolutionär durch die

105 Vgl. ebd., 58.

106 Ebd., 20.

107 Ebd., 172.

108 Vgl. Elias, Über die Zeit, 42.

109 Elias sieht in Abgrenzung traditioneller erkenntnistheoretischer Herangehensweisen den für ihn

einzig fruchtbaren analytischen Zugang zum Gegenstand ›Zeit‹ in einer auf Temporalphänomene

bezogenen »Theorie des menschlichen Wissens«. Vgl. ebd., 14.

110 Vgl. ebd., 36.

111 Vgl. ebd.

112 Vgl. Inken Hasselbusch, Norbert Elias und Pierre Bourdieu im Vergleich. Eine Untersuchung zu Theorie-

entwicklung, Begrifflichkeit und Rezeption. (Karlsruhe: PH Karlsruhe, 2014), 254.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Zunahme der zeitbezogenen Selbst- und Fremdregulation in hochentwickelten Gesell-

schaften zu erklären, aber auch qualitativ durch die wachsende soziale Steuerungs-

funktion von Uhren auf das Zeitempfinden. Das Warten lässt sich damit im Zuge des

Elias’schen Zivilisationsprozesses als eines der kritischsten temporalen Nebenprodukte

extrahieren, das einerseits den analytischen Blick auf die Mechanismen der offenlegt

und andererseits selbst Produkt der in komplexen Gesellschaften zuweilen limitierten

Synchronisationsfähigkeit ist.

2.2.3 Dimensionen, Ebenen und Strukturen

des subjektiven und sozialen Zeiterlebens

Ausgehend vom funktionalen Verständnis der Zeit als Symbol- und Orientierungsin-

stitution im sozialen Miteinander bilden Fragen nach den Dimensionen, Ebenen und

Strukturen alltäglichen Zeiterlebens einen weiteren Komplex, der bis heute das Interes-

se sozialwissenschaftlicher Zeitforschung prägt. Als wegweisender Theoriebaustein für

die Operationalisierung eines lebensweltlichen Zeitbegriffs soll hier besonders die Arbeit

von Schütz und Luckmann angeführt werden, die Durkheims Konzept der sozialen Zeit

um ein umfassenderes Verständnis zu ergänzen versuchten. Inspiriert durch die neuer-

liche Rezeption philosophisch-phänomenologischer Perspektiven von Husserl, Bergson

und Heidegger plädierten Schütz und Luckmann in den späten 1970er Jahren für eine

Abwendung vom naturwissenschaftlichen Zeitbegriff und argumentierten für die kom-

plexere Vertiefung der subjektiven Zeitperspektive« Im Rahmen ihrer Aufdeckung der

elementaren Strukturen des alltäglichen Erlebens als der vornehmlichen und ausge-

zeichneten Wirklichkeit des Menschen gliedern Schütz und Luckmann das Phänomen

der lebensweltlichen Zeit in drei Dimensionen, die durch das Individuum jeweils ge-

lebt und erfahren werden können: Weltzeit, subjektive Zeit und intersubjektive (soziale)

Zeit. Die »Weltzeit« beschreibt die irreversible, lineare Fortdauer der Welt, die folglich

für das Individuum unaufhaltsam, übergeordnet und nicht modifizierbar ist. Resul-

tat des Bewusstseins über die Weltzeit ist das Realisieren der eigenen Endlichkeit und

einer daran geknüpften Notwendigkeit zur aktiven Lebensplanung, die zum Grundmo-

tiv des Daseins wird.113 Die Handlungen innerhalb der Lebensplanung können jedoch

nicht gleichzeitig, sondern müssen zwangsläufig in einer zeitlichen Abfolge, im Prin-

zip »first things first«114, organisiert werden. Zudem umfasst der irreversible Charakter

der Weltzeit das Bewusstsein darüber, in einen geschichtlichen Kontext bzw. eine Si-

tuation hineingeboren zu werden, wodurch die Sozialwelt immer auch zwangsläufig

als »geschichtlich« (z.B. als Erfahrung des eigenen Daseins innerhalb einer Generatio-

nenfolge) erlebt wird.115

Demgegenüber beschreibt die »subjektive Zeit« eine in Anlehnung an Husserl und

Bergson thematisierte »innere« Dauer, verstanden als »zeitliche Artikulation des Be-

wusstseinsstroms«.116 Diese subjektive Zeit artikuliert sich nicht in homogenen Maß-

113 Hier werden Schütz’ und Luckmanns Bezüge zu Heideggers »Sorgestruktur« deutlich sichtbar.

114 Alfred Schütz und Thomas Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979),

77.

115 Vgl. ebd.

116 Ebd., 80.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 61

einheiten, sondern nur in nicht-homogenen Größen-Einheiten des Sinns. Hiermit ist

gemeint, dass die »Einheiten« der subjektiven Zeitlichkeit vielmehr aus Erfahrungen

und Erwartungshaltungen bestehen, nicht aber aus messbaren Größen oder (räumli-

chen) Ausdehnungen. Die subjektive Zeitwahrnehmung würde somit nur im relationa-

len Zusammenspiel gegenwärtiger und vergangener Erfahrungen sowie antizipierter

Erwartungen ausgeprägt werden und sich artikulieren können.117 Die Rhythmik der re-

lationalen Bezugnahmen auf Vergangenheit, gegenwärtiger Impression und zukunfts-

bezogener Antizipation wird dabei für Schütz und Luckmann von der vorherrschen-

den »Bewusstseinsspannung« geprägt, die schließlich die Größenordnungen des sub-

jektiven Zeiterlebens bestimmen.118 Diese variierende Rhythmik mag erst begründen,

warum auch kleinste Zeitspannen manchmal wie eine Ewigkeit anmuten und andere

wiederum nur sehr kurz. In der Folge dieser variierenden Rhythmik bzw. der »Zirkula-

rität im Bewusstseinsstrom« müsste der Tagesablauf individuell, ergo rhythmisierend

gestaltet werden.Weil sich das Bewusstseinserleben eben nicht einfach in gleichmäßig

homogene Raumzeit-Elemente teilen lässt, verlaufen auch Tagesabläufe nicht linear

wie die kontinuierliche Weltzeit, sondern folgen deshalb bspw. Phasen höherer oder

niedriger Leistungsfähigkeit. Die theoretischen Abgrenzungen zwischen Weltzeit und

subjektiver Zeit gelten als wichtige Weiterentwicklung des Durkheim’schen Konzepts

einer sozialen Zeit und bilden eine Erklärungsgrundlage zum Verständnis (und zur

Komplexität) menschlicher Zeiterfahrung, die nicht zuletzt auch für ein Verständnis

des Erlebens von Wartezeiten äußerst wichtig erscheint.

Zusätzlich zur Gestaltung des rhythmisierten Tagesablaufs begreifen Schütz und

Luckmann unter dem Topos der subjektiven Zeit aber auch die langwelligeren Zeit-

zusammenhänge, die sich als biografische Zeitlichkeit im »Lebenslauf« artikulieren.

Hierbei wird auf die gesellschaftliche Relevanz von Zeiteinheiten rekurriert, die keine

Kategorien der inneren Dauer darstellen, sondern Kategorien, die intersubjektiv aus-

geformt, festgelegt und gesellschaftlich lesbar sind. Sie umfassen die formalen Struk-

turen von Kindheit, Reife, Alter usw., die dem Einzelnen auferlegt werden und verin-

nerlicht werden müssen. Dieser größere Zeitzusammenhang bildet zusammengesetzt

den individuellen Lebenslauf, der dem rhythmisierten Tagesablauf übergeordnet ist,

aber ebenso wie der Tagesablauf zirkulären Motiven folgt (Wochenenden, Jahre, Mei-

lensteine). Zusammenfassend wirken im Rahmen der subjektiven Zeiterfahrung des

Menschen die biografische Zeit des Lebenslaufs und die Tagesrhythmik für Schütz und

Luckmann nicht getrennt voneinander, sondern in folgendem Maße wechselseitig zu-

sammen:

»Einerseits ist die biographische Artikulation dem Tagesrhythmus übergeordnet. […] An-

dererseits sind aber die Interpretationen und Entwürfe, deren Sinnspannweit der Le-

benslauf ist, in den Tageslauf der inneren Dauer eingefügt.«119

Die dritte elementare Zeitdimension der lebensweltlichen Zeiterfahrung bildet nach

Schütz und Luckmann schließlich die »intersubjektive Zeit«. Sie besorgt die Synchro-

117 Vgl. ebd., 83.

118 Vgl. ebd., 84.

119 Schütz und Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, 86 [Herv. i. O.].

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

nisation und Anpassung der einzelnen individuellen Rhythmen an die soziale Umwelt.

Sei es als direkt koordinierte Synchronisation mit dem Gegenüber oder durch abstra-

hierte und objektivierte Formen der Synchronisation (Kalender, Uhrzeiten), nur mittels

dieser Anpassungenwird überhaupt erst eine soziale bzw. gemeinsame Zeit ermöglicht.

Resümierend stellt sich demnach die lebensweltliche Zeiterfahrung nach Schütz

und Luckmann im Zusammenspiel der drei Zeitdimensionen von Weltzeit, subjektiver

und intersubjektiver Zeit als »temporally-structured reality«120 dar, bei der sich jedoch

die Zeitdimensionen nicht vollends getrennt und berührungslos gegenüberstehen. Viel-

mehrwird die tatsächliche Komplexität dermenschlichen Zeiterfahrung für Schütz und

Luckmann als Überkreuzung jener Dimensionen gedeutet:

»Die Struktur der lebensweltlichen Zeit baut sich auf in Überschneidungen der sub-

jektiven Zeit des Bewußtseinsstroms, der inneren Dauer, mit der Rhythmik des Kör-

pers wie der ›biologischen Zeit‹ überhaupt, mit dem Jahreszeiten wie der Welt-Zeit

überhaupt und dem Kalender, der ›sozialen Zeit‹. Wir leben in all diesen Dimensionen

zugleich.«121

Diese Feststellung mag in ihrer Universalität unbefriedigend wirken, doch sie verdeut-

licht, dass nicht allein eine innere, subjektive Zeitlichkeit die Zeitstruktur der belebten

Welt formt, sondern offenbar erst ihre Wechselwirkung mit gesellschaftlich ausgehan-

delten, übergeordneten Zeitmaßen zum Zweck der sozialen Synchronisation und Ko-

ordination.

Als im Kontext dieser Arbeit besonders interessant erscheint dabei Schütz’ und

Luckmanns weiterführende Feststellung, dass innerhalb der Überschneidungen der

Zeitdimensionen niemals eine Gleichzeitigkeit herrschen könne, niemals absolute

Kongruenz. Stattdessen würde die resultierende Inkongruenz dem Menschen folglich

die unausweichliche Grundverfassung des Wartens auferlegen. Das Warten, ob in der

Schwangerschaft, der Landwirtschaft oder im Heilungsprozess, verstehen Schütz und

Luckmann als subjektives Korrelat der Inkongruenz verschiedener Zeitdimensionen

bzw. als einen Nachweis der Notwendigkeit zur Orchestrierung der drei diagnosti-

zierten Zeitdimensionen. Das Warten formt somit schließlich die Daseinsform in der

wir »einer uns auferlegten Zeitstruktur«122 begegnen, die, wenn auch nicht dauerhaft

bewusst reflektiert, das Resultat der Überkreuzung jener drei Zeitdimensionen dar-

stellt. Diese Erkenntnis ist für die weiterführende Analyse der Wartezeit von großer

Bedeutung, da mit Rückgriff auf Schütz und Luckmann argumentiert werden kann,

dass Wartezeiten zwar individuell erfahren, aber zugleich erst in der Kopplung an

übergeordnete Zeitregime qualitativ aufgeladen werden.

 

Ähnlich wie Schütz und Luckmann differenziert auch Anthony Giddens die Ausbildung

von akteursbezogenen Zeitperspektiven in drei Zeitebenen: der Alltagszeit, der biografi-

120 Bergmann, »The problem of time in sociology«, 84.

121 Schütz und Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, 75.

122 Ebd., 76.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 63

schen und der historischen Zeit.123 Die Alltagszeit umfasst die tagtägliche Bewerkstelli-

gung primärer Routinen in Form der Synchronisation der Rhythmen von Arbeit, Frei-

zeit, Schlafen sowie der Reproduktion und Rekonstitution sozialer Strukturen. Die bio-

grafische Zeitebene wirft die zeitliche Perspektive auf die gesamte Lebenszeit und um-

fasst punktuelle Abgleichsmomente bzw. daraufhin die angepasste Taktung von All-

tagsroutinen in Bezug auf übergeordnete biografische Zielorientierungen. Schließlich

ist das Erleben der Alltags- und Lebenszeit nach Giddens stets zudem immer in einen

noch weiter übergreifenden, intersubjektiven und epochalen Kontext einer jeweiligen

historischen Zeit eingebettet. Alle drei Zeitebenen – in anderer Form auch artikuliert

als Dasein, durée und longue durée – müssen dabei zusammenwirken und ständig durch

Narrationen harmonisiert werden.

Die Frage nach der Architektur des menschlichen Zeiterlebens beschäftigte auch

Eviatar Zerubavel. Er sieht die wesentlichen Strukturelemente der Organisation des So-

ziallebens in der zeitbezogenen Bestimmung von Dauer (quantitative oder qualitati-

ve Zeitrahmen in denen Ereignisse stattfinden), Timing (Datierung eines Ereignisses),

Tempo (Ereignisdichte) und Sequenz (Trennung in Abfolgen des Davor und Danach) so-

zialer Ereignisse.124 Diese Elemente wirken institutionalisiert vor allem in Form von

Zeitplänen (timetables) zusammen, die für Zerubavel daher als prädestinierte Objekte

zur Untersuchung der sozialen Zeitorganisation gelten. Den Prozess der aktiven Rea-

lisierung von Zeitplänen mithilfe der vier Strukturelemente bezeichnet Zerubavel als

Terminisierung (scheduling), die jedoch einer Vielzahl von natürlichen (bspw. Jahres-

zeiten), sozialen oder moralischen (bspw. Erwartung von Pünktlichkeit) Bedingungen

unterworfen ist.125

Ähnlich wie Zerubavel sieht auch Helga Nowotny die Strukturierung zwischen-

menschlicher Beziehungen im strategischen Einsatz zeitlicher »Intervalle«. Sie umfas-

sen die vielfältigen Variationen und Kombinationen von Zeit(setzungen) im Spektrum

von befristen, versprechen, beschleunigen, verlangsamen und – nicht zuletzt – dem warten

und warten lassen.126 Jene oft konfliktbehafteten Zeitstrategien symbolisieren die Maske

mit der die Zeit im gesellschaftlichen Leben auftritt und immer neu verhandelt wird.

Sie bezeugen die unablässige Suche nach dem richtigen Moment, der in Macht,

Kontrolle und reale Vorteile übersetzt werden soll. Die Intervalle werden deshalb auch

häufig von der Sphäre zwischenmenschlicher Beziehungen in die Sphäre der Institu-

tionen transportiert. Die zeitliche Wahrnehmung im institutionellen Zusammenhang

tritt uns – anders als die soziale Zeit – jedoch wesentlich zähflüssiger gegenüber. In

diesem Zuge werden Wartezeiten zu einem wichtigen Indikator im Verständnis des

Wertes von Zeit innerhalb einer Organisation, denn in ihnen zeigt sich das »Intervall«

in seiner Einbettung in Machtstrukturen.127

123 Vgl. Anthony Giddens, »Time and social organization«, in Social theory andmodern sociology, hg. von

ders. (Stanford: Stanford University Press, 1987), 144ff.

124 Vgl. Eviatar Zerubavel, »Timetables and Scheduling: On the Social Organization of Time«, Sociolog-

ical Inquiry 46, Nr. 2 (April 1976): 89ff.

125 Vgl. ebd., 91ff.

126 Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 147f.

127 Vgl. ebd., 151. Vgl. auch Schwartz, »Waiting, exchange, and power: The distribution of time in social

systems«.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

2.2.4 Evolution und Charakteristik des modernen Zeitbewusstseins

Der vierte Leitaspekt, der für ein Grundverständnis soziologischer Theoretisierungen

des Zeitbegriffs aufgezeigt werden soll, behandelt die Frage nach der Entstehung und

spezifischen Charakteristik des modernen Zeitbewusstseins, das besonders stark von

den Dogmen der kapitalistischen Ökonomie beeinflusst wurde und wird. Für die Be-

antwortung werden beginnend mit einer Typologie der Evolution des Zeitbewusstseins

(Rammstedt) zwei ältere (Weber, Marx) und zwei neuere (zeit-)soziologische Haupt-

werke (Rosa, Nowotny) herangezogen, die Beiträge zur Offenlegung des historischen

Entstehungsprozesses liefern können bzw. Gegenwartsdiagnosen des modernen Zeit-

bewusstseins anstellen. Erst auf diesem kontextuellen Verständnis soll die daran an-

schließende Engführung auf die historische Analyse verkehrsinduzierter Wartephäno-

mene aufsetzen.

 

Wie hat sich das Verständnis von Zeit auf demWeg in die Moderne entwickelt? Otthein

Rammstedt unterscheidet in einem 1975 erschienenen, weit rezipierten Aufsatz idealty-

pisch vereinfacht vier Zeitbewusstseinsformen, die sich evolutionär ausbreiteten und

jeweils mit korrespondierenden Formen der rationalen Zeiterfahrung einhergingen:

1) Einfache und funktional noch nicht ausdifferenzierte Gesellschaften besitzen ein

»occasionales Zeitbewusstsein«, bei dem die rationale Form der Zeiterfahrung tenden-

ziell nur zwischen einem ›Jetzt‹ und einem ›Nicht-Jetzt‹ unterscheidet. Zeit wird

dabei nicht als kontinuierlich messbare Bewegung verstanden, sondern »als er-

lebte Folge von nicht-kontinuierlichen Ereignissen.«128 Das Zeitbewusstsein setzt

sich demnach aus nicht-alltäglichen, zeitlich großräumigen Ereignissen zusam-

men, wodurch Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit nicht scharf voneinander

getrennt werden, sondern vergangene und zukünftige Ereignisse in einer gestreck-

ten Gegenwart gleichwertig integriert werden. Synchronisationen unabhängig von-

einander stattfindender sozialer Handlungen werden im occasionalen Zeitbewusst-

sein archaischer Gesellschaften unmöglich, da keine gesetzmäßige (numerische)

Abfolge von Zeitveränderungen ermöglicht wird. Vielmehr bleibt die ausgeweitete

Gegenwart das einzig denkbare Zeitsystem, da die Form der Zeit immer an einen

konkreten Inhalt gebunden bleibt. Da ein occasionales Zeitbewusstsein den Natur-

abläufen kein eigenständiges Bezugssystem gegenüberstellt, können gesellschaftli-

che Veränderungen noch nicht von Veränderungen der natürlichen Umwelt unter-

schieden werden.

 

2) Segmentäre, früh ständische Gesellschaften (wie etwa die Stadtstaaten der griechi-

schen Antike) zeigen nach Rammstedt die tendenzielle Dominanz eines »zyklischen

Zeitbewusstseins« auf. In diesem würde die Zeit infolge der Messung immer glei-

cher Bewegungen als Kreislauf stets wiederkehrender Prozesse erfahren werden.

128 Otthein Rammstedt, »Alltagsbewußtsein von Zeit«, Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsycho-

logie 27, Nr. 1 (1975): 50.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 65

Zwar erfolgt dabei eine grundsätzliche Differenzierung in ein ›Vorher‹ und ›Nach-

her‹, doch Vergangenheit und Zukunft sind darin strukturgleich, weil die Erinne-

rung an die Vergangenheit der Vorhersage der Zukunft entspricht, sodass Erfah-

rungsraum und Erwartungshorizont faktisch deckungsgleich sind.129 Der Mensch

des zyklischen Zeitbewusstseins erfährt sich noch eins mit den Naturrhythmen.

Er erfährt noch keine Subjekt-Objekt-Spaltung, keine reflektierende Distanzierung

vom Sein.130

 

3) In einem dritten evolutionären Schritt der Zeitbewusstseinsausbildung brach-

ten die seit der Neuzeit stärker ausdifferenzierten Gesellschaftsformen nach

Rammstedt ein »lineares Zeitbewusstsein mit festgelegter Zukunft« hervor. Zeit

wird darin als ein irreversibler und progressiver Ablauf auf ein finales teleologisches

Ziel hin erfahren bzw. als Linie aus der Vergangenheit durch die Gegenwart in

die Zukunft (Zeitpfeil-Logik). Die Ungerichtetheit des zyklisches Zeitbewusstseins

erhält mit der Linearzeit nun eine eindeutige (Ziel)richtung. Vergangenheit, Gegen-

wart und Zukunft werden dabei erstmals zu dominanten Differenzierungsgrößen

und prägen entsprechend die Zeiterfahrung. Die temporale Differenzierung wird

nicht zuletzt deshalb konstitutiv, weil durch sie erst der Fortschritt zur Erreichung

des Telos erfahrbar gemacht werden kann131 bzw. erst eine »Synchronizität allen

Geschehens als gleichzeitige Ungleichzeitigkeit im Hinblick auf das gemeinsame

Ziel«132 organisiert werden kann. Als charakteristisch für das lineare Zeitbe-

wusstsein mit festgelegter Zukunft sieht Rammstedt den erstmaligen Zwang zur

Verinnerlichung der Zeitrechnung bzw. der Uhrzeit, um strukturierend auf das

Erreichen des gesellschaftlichen Ziels einzuwirken. So erfolgt erstmals eine genaue

Einordung aller Ereignisse an einen bestimmten Ort und in einem bestimmten

Verhältnis zueinander. Stellvertretend für die linear-teleologische Zeitauffassung

gelten etwa der Marxismus (Errichtung des Sozialismus) oder das Christentum

(Erlösung).

 

4) Für die Hochmoderne mit ihren funktional stark ausdifferenzierten Gesellschafts-

formen attestiert Rammstedt schließlich ein »lineares Zeitbewusstsein mit offener Zu-

kunft«. Hierbei ist der Ausgang der Zukunft nicht mehr auf ein gemeinsames Ziel

ausgerichtet, sondern die Zukunft bleibt offen und ist dadurch permanent unge-

wiss. Zeit wird zum leeren objektiven Medium, in das beliebige Inhalte einsor-

tiert werden können.Durch das damit erhöhte »Möglichkeitspotenzial« der Zukunft

129 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in derModerne, 27.; dazu auch vgl. Rein-

hart Koselleck, Vergangene Zukunft: zur Semantik geschichtlicher Zeiten (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

2000).

130 Vgl. Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 29.

131 Gloy verdeutlich in Ergänzung zu Rammstedt die Weiterentwicklung der »Linearzeit« um eine re-

flexive Messbarkeit des Fortschritts mit folgender Feststellung: »Während die zyklische Zeit qua-

litativ bestimmt war und sich die Zeitgestalten in qualitativer Hinsicht unterschieden, erlaubt die

unendliche, homogene, kontinuierliche Struktur der Linearzeit deren durchgängige Quantifizie-

rung.«, ebd., 30.

132 Rammstedt, »Alltagsbewußtsein von Zeit«, 54.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

(es gibt sozusagen mehrere mögliche ›Zukünfte‹) steigt zugleich die Gegenwarts-

bezogenheit, denn die Zukunft entscheidet sich quasi (bereits) in der Gegenwart

durch eine Selektion der zukunftsrelevanten Möglichkeiten. Ferner wird anders als

im teleologischen Zeitbewusstsein akzeptiert, dass es ein Nebeneinander mehrerer

Wirklichkeiten bzw. Zielstellungen gibt, was insgesamt zu einer massiven Kom-

plexitätssteigerung des Systems führt. Entscheidend für die Zeiterfahrung jener

modernen Gesellschaftssysteme ist nun, dass das Handeln weniger auf ein teleo-

logisches Ganzes ausgerichtet werden muss. Das Resultat sind eine Individualisie-

rung bzw. Privatisierung der modernen Zeiterfahrung sowie die Ausbildung eines

immanenten Veränderungsdrangs bis hin zur Entfremdung des Zeitbewusstseins.

Rammstedt zeigt mit der diachronen Systematisierung von vier Zeitbewusstseinsfor-

men, dass die Zeit keineswegs epochenübergreifend ein natürlicher Bestandteil von Ge-

sellschaften war, sondern dass Formen von Zeitbewusstseinmit stark variierenden Auf-

fassungen über Rationalität korrelieren. Zeitbewusstsein und Zeitwahrnehmung stellen

danach in höchstemMaße kulturabhängigeGrößen dar, die sichmit der jeweiligen Sozial-

und Wirtschaftsstruktur laufend verändern können und ihren Niederschlag vor allem

im sich wandelnden Sprachgebrauch über Zeit hinterlassen.Wie jede idealtypische Ge-

neralisierung hat auch Rammstedts Darstellung der evolutionären Veränderungen des

Zeitbewusstseins jedoch ihre Problemlagen, doch seine Typologie verdeutlicht dennoch,

dass innerhalb einer Epoche keineswegs entweder alleinig zyklische oder lineare Zeit-

vorstellungen vorherrschen müssen, sondern er betont, dass diese jeweils nebeneinan-

der bzw. – nach Ansicht Nowotnys – auch ineinander133 existieren können. So können

auch in hochmodernen Kulturen occasionale Zeitbewusstseinsformen auftreten, etwa

unter dem Einfluss von Drogen oder in existenziell bedrohlichen Extremsituationen, in

denen sich der lineare Zeitfluss zum Eindruck des Stillstandes wandeln kann. Hierzu

zählen mitunter auch Momente des langen Wartens.

Wenngleich das Zeitbewusstsein aus Sicht Rammstedts (als auch zuvor von Durk-

heim) strikt als kulturabhängige Größe verstanden werden muss, erscheint die Auf-

gabe der Ausbildung eines wie auch immer gearteten gesellschaftlichen Zeitbewusst-

seins generell als alternativlos.134 Die Bestimmung eines spezifischen gesellschaftlichen

Zeitbewusstseins kann allein deshalb nicht umgangen werden, weil mit ihm das sich

anthropologisch manifestierte Grundbedürfnis einhergeht, »die wahrgenommenen Ver-

änderungen zeitlich zu ordnen und als zeitlich geordnet zu betrachten.«135 Welche der idealty-

pischen Formen auch vorherrschen mögen, jede Zeitbewusstseinsform entspricht für

sich genommen also dem menschlichen Ur-Bedürfnis nach subjektiver wie kollektiver

Sinnstiftung.

133 Nowotny sieht einen uralten und zugleich unrealistischen Dualismus des Denkens über Zeit in

entweder geraden Linien oderwiederkehrendenBewegungen, doch konstatiert: »JedeKonzeption

von Zeit muß die Idee des irreversiblen Wandels unterbringen und die Idee der Wiederholung.«

Nowotny, Eigenzeit, 59.

134 Rammstedt bezeichnet die Relevanz der Ausprägung eines Zeitbewusstseins gar als »Ideologie

des sozialen Geschehens«, Rammstedt, »Alltagsbewußtsein von Zeit«, 59.

135 Ebd., 58 [Hervorhebung des Verfassers, R.K.].

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 67

 

Rammstedt folgend bewegt sich das Zeitbewusstsein der westlichen Moderne – und

somit auch der raum-zeitliche Bezugsrahmen dieser Arbeit – entsprechend im Modus

einer »linearen Zeitlogik mit offener Zukunft«. Wodurch ist diese vorherrschende Be-

ziehung des Menschen gegenüber der Zeit aber im Detail charakterisiert und woraus

hat sich dieses bis heute noch grundlegend wirksame Zeitverständnis historisch ent-

wickelt? Eine Analyse gesellschaftstheoretischer Standardwerke soll im Folgenden die

Grundzüge jener Charakteristik ausfindig machen.

Karl Marx

Einen der frühsten Zugänge zur Beantwortung der Frage nach Evolution und Charak-

teristika des modernen Zeitbewusstseins eröffnet zweifelsohne Karl Marx’ geschliffene

Analyse der kapitalistischen Produktionsweise. Marx’ Lebenswerk der kontinuierlichen

Entzauberung des Kapitalismus als angeblicher Naturgesetzlichkeit und Naturgege-

benheit erschließt den Faktor Zeit explizit als analytische Größe zur Bestimmung des

Wertes einer Ware. Die Zentralität der ›Zeit‹ verdeutlicht sich für Marx bereits im ers-

ten Band seines dreiteiligen Kompendiums über das Kapital im Zusammenhang der

Bestimmung eines Warenwerts:

»Ein Gebrauchswert oder Gut hat also nur einen Wert, weil abstrakt menschliche Ar-

beit in ihm vergegenständlicht oder materialisiert ist. Wie nun die Größe seinesWerts

messen? Durch das Quantum der in ihm enthaltenen ›wertbildenden Substanz‹, der

Arbeit. Die Quantität der Arbeit selbst mißt sich an ihrer Zeitdauer, und die Arbeits-

zeit besitzt wieder ihren Maßstab an bestimmten Zeitteilen, wie Stunde, Tag usw.«136

Nach Marx’ Auffassung ist die Substanz eines jeglichen Wertes durch die sich darin

kristallisierte Arbeit definiert. Als Größenmaß dieser Arbeitsleistung dient wiederum

die Arbeitszeit. Der Faktor der (Arbeits-)Zeit wird in Marx’ Werk folglich gleichbedeu-

tend mit dem Wert eines Gutes, denn der Wert eines Gutes bemisst sich allein an der

Zeit, die für dessen Produktion benötigt wurde. Ausgehend von jener Grundüberle-

gung, dass jegliche Warenwerte »nur bestimmte Maße festgeronnener Arbeitszeit«137

sind, wird (Arbeits-)Zeit in der marxistischen Theorie neben Kapital, Boden und Arbeit

folglich zum Produktionsfaktor und zu einer indirekten Leitperspektive marxistischen

Denkens.

(Arbeits-)Zeit wird aber nicht nur zum Indikator bzw. zur Bemessungsgrundlage

eines Warenwertes, sie selbst wird auch zum aktiven Wettbewerbsfaktor, denn Zeitge-

winne versprechen im ökonomischen System des Kapitalismus in direkte Marktvorteile

umgewandelt werden zu können. Jene Gesetzmäßigkeit erklärt für Marx den für die

Moderne so charakteristischen Drang nach technischen Beschleunigungsinnovationen,

denn mit jeder Beschleunigung werden permanent wettbewerbliche Verbesserungen

assoziiert. Resultat dieser zeitgebundenen Triebbewegung bildet für Marx die disruptive

Erfahrung des späten 18. und vor allem des 19. Jahrhunderts in dem alles »Ständische

136 Karl Marx und Friedrich Engels,Das Kapital – Kritik der politischen Ökonomie (Erstes Buch: Der Produk-

tionsprozeß des Kapitals) (Berlin: Dietz Verlag, 1962), 53.

137 Ebd., 54.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

und Stehende in Auflösung« und alles Heilige dem Stadium seiner Entweihung begrif-

fen sei.138

Hochrelevant für die subjektzentrierte Zeiterfahrung in der Moderne ist hier Marx’

Analyse, dass mit der Verinnerlichung der zeitlichen Logik im Bereich der Produktions-

arbeit eine Unterwerfung des Proletariats unter das Zeitdiktat der Maschinen verbun-

den sei. Die Umwälzung der Produktionsprozesse von handwerklicher (Manufaktur)

auf maschinelle Arbeitsweisen (Fabrik) ließ die Maschine zum Dreh- und Angelpunkt

der Tätigkeiten der Arbeiterklasse werden. Die Maschine wurde dabei nicht nur »zum

systematisch angewandten Mittel, mehr Arbeit in derselben Zeit zu erpressen«, sie be-

wirkte bzw. erzwang zudem erstmals in der Geschichte eine an die kontinuierliche und

gleichförmige Bewegung der Maschine angepasste und zeitdisziplinierte Arbeitsweise.139

Auch wenn die aus der Maschinenarbeit resultierende Beschleunigung des Lebenstem-

pos der Arbeiterklasse eher ein untergeordneter Nebenaspekt der marxistischen Theo-

riebildung bleibt, werden etwamit der Verdichtung und Intensivierung der Arbeitszeit (im

Resultat der Einführung des Normalarbeitstages) zeitrelevante Aspekte angeführt, die

aufgrund ihrer lebensweltlichen Reichweite wohl zweifellos ein Grundcharakteristikum

dermodernen Zeiterfahrung seit dem frühen 19. Jahrhundert begründet haben dürften.

Zusammenfassend wird Zeit im Rahmen des marxistischen Theoriegebäudes von

Wertschöpfungs- und Wettbewerbsmechanismen erstmals zum knappen Gut und zur

Ressource erklärt. Charakteristisch für das Zeitbewusstsein derModerne ist mit Rekurs

auf Marx also eine durch die ökonomische Ordnung des Kapitalismus evozierte Zen-

tralität der Zeit im Produktionsprozess, die sich von der Rhythmisierung des Lebens in

definierte Arbeitstaglängen, über einen Zwang der Arbeiterschaft zur Verinnerlichung

der Uhrzeit und sich im Kontext der ›Produktion von relativem Mehrwert‹ bis hin zur

»Zusammenpressung einer größrenMasse Arbeit in eine gegebene Zeitperiode«140 staf-

felt.

Max Weber

Weitere Antworten zur Frage nach den Besonderheiten des modernen westlichen Zeit-

bewusstseins lassen sich aus Max Webers prominenten wissens- und religionssozio-

logischen Ausführungen zum historisch gewachsenen Zusammenhang zwischen den

ethisch-religiösen Grundmotiven des Protestantismus und der Ausprägung eines »ka-

pitalistischen Geistes« gewinnen. In Ergänzung zuMarx’ reflektierender Denktradition

zum Kapitalismus erkenntWeber als konstitutives Charakteristikum des Kapitalismus,

aber auch der modernen Kultur überhaupt, eine aus der christlichen Askese geborene

»rationale Lebensführung«.141 Im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit, so arbeitet

Weber mithilfe der Analyse von Arbeiten führender protestantischer Theologen des 16.

und 17. Jahrhunderts heraus, hätten sich die vormals innerweltlichen Ansätze der As-

kese (z.B. das Klosterleben) allmählich in einen nach außen getragenen Utilitarismus

138 Karl Marx und Friedrich Engels, »Manifest der Kommunistischen Partei«, in Karl Marx und Friedrich

Engels, Werke (Berlin: Dietz Verlag, 1972), 465.

139 Vgl. Marx und Engels, Das Kapital, 433f.

140 Ebd., 432.

141 Vgl. Max Weber, Die protestantische Ethik und der »Geist« des Kapitalismus (Wiesbaden: Springer VS,

2016), 170.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 69

aufgelöst und eine neuartige »Berufsethik« begründet, die in der »Berufsarbeit« das

höchste asketische Mittel schlechthin sah. Abweichend vom Katholizismus erhielt die

weltliche Alltagsarbeit im Zuge des Protestantismus somit eine zutiefst religiöse Be-

deutung, welche die rationale Ausübung des »Berufs« als das

»einzigeMittel Gott wohlgefällig zu leben, nicht eine Überbietung der innerweltlichen

Sittlichkeit durch mönchische Askese, sondern ausschließlich die Erfüllung der inner-

weltlichen Pflichten kennt, wie sie sich aus der Lebensstellung des einzelnen ergeben,

die dadurch eben sein »Beruf« wird.«142

Zeit erhält im Zuge dieser Entwicklung eine indirekt zentrale Bedeutung. Das Resul-

tat der Ausbildung der historisch beispiellosen Berufsethik (insbesondere in Person des

kapitalistischen Unternehmers) besteht unter anderem in einer ›Ökonomisierung der

Zeit‹, die jedoch weniger existenziell als vielmehr religiös begründet wird. Die religiöse

Motivlage für die Wahrnehmung der Zeit als ökonomischemWert ist für Weber daraus

zu erklären, dass, allen voran die Strömung des Calvinismus, in der möglichst rationa-

len und berufsmäßigen Mehrung des (privaten) Reichtums analog auch eine anzustre-

bende Mehrung des Ruhmes Gottes sah. Die Zielsetzung der ins Weltliche transferier-

ten asketischen Lebensführung bildete demzufolge das größtmögliche ›Erwirtschaften‹

göttlichen Ruhmes innerhalb der gegebenen Begrenztheit der eigenen Lebenszeit. Als

wesentliches Charakteristikum der modernen Zeiterfahrung ist mit Bezug auf Weber

folglich eine Grunderfahrung der Zeitknappheit zu nennen. Diese Knappheit besteht

zum einen aufgrund der Wahrnehmung der eigenen Endlichkeit, mehr noch aber auf-

grund des skizzierten protestantischen Heilsversprechens, dessen Erfüllung direkt an

den Grad der perfektionierten Berufs-Rationalität geknüpft wurde. Die für den Kapita-

lismus konstitutive sozialethische Verpflichtung des Einzelnen zu möglichst rationaler

Berufsarbeit erzwang somit förmlich eine stärkere Bewusstwerdung der Zeit.

Je mehr nun die rastlose, stetige, systematische und zeitdisziplinierte Berufsarbeit

zum religiösen Dogma des Protestantismus wurde, desto stärker formierte sich das

korrespondierende Dogma der Vermeidung jeglicher Verschwendung von Zeit. Mit Re-

kurs auf die Direktiven calvinistischer Theologen vermerkt Weber:

»Die Zeitspanne des Lebens ist unendlich kurz und kostbar, um die eigene Berufung

›festzumachen‹. Zeitverlust durch Geselligkeit, ›faules Gerede‹, Luxus, selbst durch

mehr als der Gesundheit nötigen Schlaf – 6 bis höchstens 8 Stunden – ist sittlich

absolut verwerflich.«143

Insbesondere der Calvinismus verachtete die Zeitvergeudung als »erste und prinzipi-

ell schwerste aller Sünden.«144 Äquivalent zur Ausbildung des Imperativs zum Handeln

und zum aktiven Tun im Beruf werden in der protestantischen Berufsethik Kontem-

plation145 und Müßiggang nicht nur rechtfertigungspflichtig, sie werden als Gefahr für

142 Ebd., 64 [Herv. i. O.].

143 Ebd., 143f.

144 Weber, Die protestantische Ethik, 143.

145 Kontemplation ist für die protestantische Berufsethik niemals als Selbstzweck zulässig, denn »sie

ist Gottminder wohlgefällig, als das aktive Tun seines Willens im Beruf.« Ebd., 144f. [Herv. i. O.].

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

die methodische Systematik der Lebensführung und schließlich gar strafend als »Sym-

ptom fehlenden Gnadenstandes«146 nach Ableben des Einzelnen eingestuft. Zeit wird

somit im protestantischen Europa der Neuzeit erstmals offen zum kostbaren Gut bzw.

zum spirituellen Wert stilisiert, »weil jede verlorene Stunde der Arbeit im Dienst des

Ruhmes Gottes entzogen ist.«147 Weil Zeit ›kostbar‹ ist, kann sie nunmehr auch ›ver-

loren‹ werden. Um Zeitverschwendungen, etwa durch Kontemplation, zu verhindern,

besteht ein weiteres zeitrelevantes Charakteristikum der protestantischen Berufsethik

folglich im Zwang zur ständigen Überprüfung der eigenen Leistung gegen einen arti-

fiziellen Referenzrahmen, der in Form der Uhrzeit stark an Bedeutung gewinnt. Weber

sieht dabei in der zunehmend engeren Taktung von Schlägen der Kirchturmuhren im

Viertelstundentakt eine neue Qualität gegenüber dem Mittelalter, in dem zwar bereits

das Klosterleben durch Glockenschläge zeitlich getaktet war, dies jedoch in noch we-

sentlich größeren Zeiteinheiten und im Sinne des Klosterlebens.148 Demgegenüber be-

steht der qualitative Wandel der neuzeitlichen Taktverdichtung darin, dass damit das

Maß der kapitalistischen Entwicklung selbst gemessen wird. Mit anderen Worten: Die

Zeit transformiert sich zu einem von dermenschlichen Erfahrung stärker abgetrennten

Abstraktionslevel, in dessen Folge die Zeit dem Menschen nicht mehr dienen, sondern

ihn zunehmend diktieren würde.

Zusammenfassend wird mit Webers historischer Analyse deutlich, wie eng das mo-

derne Zeitbewusstsein an das jeweilig vorherrschende ökonomische Prinzip geknüpft

und dieses wiederum – im Unterschied zu marxistischen Interpretationen – seinen

Ursprung in religiösen Motivlagen findet. Webers Absicht bestand dennoch dezidiert

nicht darin, eindeutige Kausalitäten zu belegen, vielmehr lag seine Absicht darin, ei-

ne sich gegenseitig bedingende Koevolution zwischen Protestantismus und der Heraus-

bildung des ›kapitalistischen Geistes‹ aufzuzeigen. Die Kennzeichen dieses durch den

›kapitalistischen Geist‹ geprägten und bis heute wirksamen Zeitbewusstseins liegen in

einer erzwungenen Verinnerlichung der Uhrzeit, der intensiven Sensibilität des Zeitflusses, der

Wahrnehmung der Begrenztheit und Knappheit von Zeit sowie in der sich daraus ergeben-

den handlungspraktischen Prämisse ihrer möglichst rationalen Nutzung. Affektkontrolle,

Selbstbeherrschung und nicht zuletzt Zeitdisziplin. Sie bildeten aus Webers Sicht zusam-

mengenommen die Grundpfeiler einer methodisch reglementierten Lebensführung, in

der die rationale Lebensführung zur Existenzberechtigung des Menschen erklärt wur-

de. Die Zeit wurde damit im Zuge der protestantischen Berufsethik zur relationalen

und zugleich das eigene und das Sozialleben disziplinierenden Größe, die sich in ih-

146 Ebd., 148.

147 Ebd., 144.

148 Zur Einführung von Uhrwerkmechanismen im klösterlichen Leben bemerkt der Historiker Ger-

hard Dohrn-van Rossum, dass das bloße Vorhandensein der frühen Uhrwerke allein noch keine

Revolution des Zeitbewusstseins bedingt habe. Trotz einer gewissen Zeitstruktur war und blieb

das Klosterleben auch nach Einführung von (oftmals notorisch unzuverlässigen) Uhrwerken zeit-

lich ungleich und elastisch. Idealisierte Vorstellungen eines durch Uhren organisierten Klosterle-

bens als »Uhrwerk-Gemeinschaften« seien daher unsinnig und stellten lediglich moderne Rück-

projektionen dar. Gerhard Dohr-van Rossum, »Schlaguhr und Zeitorganisation«, in ImNetz der Zeit:

menschliches Zeiterleben interdisplinär, hg. von Rudolf Wendorff (Stuttgart: S. Hirzel, 1989), 49-60.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 71

ren immer feinerenMaßeinheiten immermehr von sozialen Bedürfnissen abzutrennen

und dafür als Entwicklungsmesser zu verselbstständigen schien.

Entscheidend für die alltags- und lebensweltliche Erfahrungswelt der Moderne ist

dabei Webers abschließende Diagnose, dass die Strahlkraft und Expansion dieses für

die Produktivität katalytischen Heilsversprechens keineswegs allein auf das Unterneh-

mertum beschränkt blieb, sondern sich der Imperativ des puritanischen Geistes auf

den modernen Menschen generell ausgebreitet und »den Lebensstil aller einzelnen (…)

nichtnur den der direkt ökonomisch Erwerbstätigen«149geprägt hätte. Trotz des Ver-

blassens ehemals religiöser Motive hinter der weltlichen Berufsarbeit, übertrug sich

die dogmatische Pflicht zur Behandlung der Arbeit als ›Beruf‹ gleichsam von Unter-

nehmern auf die gemeine Arbeiterschaft. In der Konsequenz wurde Zeit in kapita-

listischen Gesellschaftsformen fest und quasi-religiös als knappe Ressource interna-

lisiert, die möglichst von allen Akteuren produktiv genutzt werden muss.150 Die dem

Kapitalismus inhärente Zielstellung der maximalen Akkumulation von Reichtum um-

schreibt Weber mit seiner berühmten Metaphorik der verhängnisvollen Ausprägung

eines »stahlharten Gehäuses«151, das zwar im Laufe der Zeit seiner religiösen Grund-

motivation beraubt wurde, aber dennoch nicht verlassen werden könne. Mit anderen

Worten: Es gibt für Weber schlichtweg keine kulturelle Alternative zum (zeitsensitiven)

Rationalismus.

Weber stellt ernüchtert fest, dass »die Sorge um die äußeren Güter dieser Welt zu-

nehmende und schließlich unentrinnbare Macht über den Menschen, wie niemals zu-

vor in der Geschichte«152 entwickelt habe, so sind damit nicht nur materielle Güter oder

Kapitalbildung gemeint, sondern nicht zuletzt ist es doch auch die Zeit selbst, die zu

einem äußeren Gut derWelt emporstieg und sich verselbstständigte. Auch wennWeber

die ›Vergesellschaftung‹ des ›kapitalistischen Geistes‹ zeitlich nicht genauer eingrenzt,

wird Zeit im koevolutionären Zusammenhang der sich säkularisierenden protestanti-

schen Berufsethik wohl spätestens im Übergang vom 19. ins 20. Jahrhundert zu einem

gesamtgesellschaftlichen Problem.

Hartmut Rosa

Webers Diagnose der Rationalisierung auf Grundlage einer asketischen Berufsidee be-

schreibt ein konstitutives und epochal auf individueller wie institutioneller Ebene wirk-

mächtiges Element des Modernisierungsprozesses. Die Zeit bleibt für Weber darin je-

doch insgesamt nur sekundäre Beschreibungsebene der Veränderungsprozesse. Einen

dezidiert temporalanalytischen Blick auf dieModernisierungsprozesse nimmt stattdes-

sen Hartmut Rosa ein. Ausgehend von der Überzeugung, dass Modernisierung »nicht

nur ein vielschichtiger Prozess in der Zeit ist, sondern zuerst und vor allem auch ei-

ne strukturell und kulturell höchst bedeutsame Transformation der Temporalstruk-

149 Weber, Die protestantische Ethik, 171. Er vermerkt an selber Stelle, dass dieser gesamtgesellschaft-

liche Imperativ im Übrigen so lange wirken würde »bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffs ver-

glüht ist.«

150 Zum Imperativ der ›Vergesellschaftung‹ der rationalen Berufsethik vermerktWeber schlicht: »Der

Puritaner wollte Berufsmensch sein, – wirmüssen es.«, ebd.

151 Ebd.

152 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

turen und -horizonte selbst beinhaltet«153, rückt Rosa die den Modernisierungspro-

zessen innewohnende zeitliche Struktur in den Mittelpunkt. Danach finden die zen-

tralen Modernisierungsprozesse von Rationalisierung, Differenzierung, Naturbeherrschung

und Produktivkraftentfaltung nicht nur zu einer bestimmten Zeit statt, sondern lassen

sich zudem hinsichtlich ihrer Veränderungsrichtung beschreiben, die nach Rosas Auf-

fassung bestmöglich mit dem Begriff der Beschleunigung erfasst werden kann.154 Rosa

unterscheidet dazu technische, soziale und kulturelle Beschleunigungsformen, die kom-

plex und bisweilen paradox zusammenwirken und schließlich im allgemeinen Befund

einer aus Subjektsicht wahrgenommenen Zeitkrise ufern.155 Symptomatisch für die cha-

rakteristische Grunderfahrung des modernen Zeitbewusstseins ist für Rosa folglich die

Doppeldiagnose der generellen Beschleunigungserfahrung, also der Verkürzung von

Ablösungszyklen, bei gleichzeitiger Wahrnehmung des gefühlten Stillstandes. Dies hat

zur Folge, dass in der Alltagsperspektive moderner Gesellschaften ein oftmals parado-

xales Grundgefühl herrscht, durch immer effizientere Prozesse Zeit in immer größeren

Mengen einzusparen und doch gleichzeitig das Gefühl des chronischen Zeitmangels zu

haben.

Jene Beschleunigungserfahrung, die jeglichem sozialenWandel unterliegt, definiert

Rosa als »Steigerung der Verfallsraten von handlungsorientierenden Erfahrungen und Erwar-

tungen und als Verkürzung der für die jeweiligen Funktions-, Wert- und Handlungssphären als

Gegenwart zu bestimmenden Zeiträume.«156 Warum aber verfällt die Moderne dem Grund-

mechanismus ihrer permanenten Beschleunigung, Dynamisierung und Mobilisierung

und warumwird damit die Gegenwart zunehmend als ›schrumpfend‹ wahrgenommen?

Den Grund für diese Tendenzen sieht Rosa zum einen in der moderne-immanenten

Verheißung der durch Beschleunigungen erzielten »Erweiterung des Möglichkeitshori-

zontes«, zum anderen im Zwang des modernen Individuums, sich der hohen Dynamik

der technischen, sozialen und kulturellen Umwelt in Form der eigenen Steigerungsleis-

tung anzupassen.157 In diesem Zusammenhang diagnostiziert Rosa ein entscheidendes

Grundparadox des Zusammenhangs von Zeit und Moderne:

»Die Erhöhung des ›Tempos des Lebens‹, die Zeitknappheit der Moderne, entsteht

nichtweil, sondern obwohl auf nahezu allen Gebieten des sozialen Lebens enorme Zeit-

gewinne durch Beschleunigung verzeichnet werden.«158

In Ergänzung zuWebers zentraler Moderne-Diagnose der (zeitsensitiven) Rationalisie-

rung bleibt an dieser Stelle festzuhalten, dass die Beschleunigung von Prozessen und

Ereignissen ein zweites zentrales Grundcharakteristikum des modernen Zeitbewusst-

seins darstellt. Es ist die Wahrnehmung, dass ›alles immer schneller wird‹, die nicht

minder konstitutiv ist wie das Ethos der rationalen Arbeit. Rosa untermauert an die-

ser Stelle, dass das Beschleunigungselement zudem nicht erst ein kulturelles Phäno-

men der Spät- oder Postmoderne, sondern durchaus ein Symptom in all ihren Phasen,

153 Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 24.

154 Vgl. ebd.

155 Ebd., 15f.

156 Ebd., 133 [Herv. i. O.].

157 Ebd., 13f.

158 Ebd., 117.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 73

angefangen von der ersten Beschleunigungs- bzw. Dynamisierungswelle zu Mitte des

18. Jahrhunderts über die Industrialisierung bis hin zur Gegenwart, darstellt. Somit er-

scheint das Prinzip der Dynamisierung der Kultur derModerne von Beginn an inhärent

zu sein und dies erstaunlicherweise »noch bevor es sich in ihren materiellen Struktu-

ren bemerkbarmacht.«159 So lässt sichmit Rosa das für diese Arbeit fruchtbare Substrat

ableiten, dass das Zeitbewusstsein der Moderne demnach nicht nur im Kontext tech-

nisch bedingter Beschleunigungen in der Gesellschaft, sondern zudem in Form sozialer

Beschleunigungsprozesse auch als Beschleunigung der Gesellschaft selbst erfahren wurde

und nach wie vor erfahren wird.160

Helga Nowotny

Als vierte selektive Quelle zur Identifikation der Charakteristik des modernen Zeitbe-

wusstseins soll Helga Nowotnys Essay »Eigenzeiten« angeführt werden, der sich der

Entstehung und Strukturierung des Zeitbewusstseins widmet. Ihre sozialwissenschaft-

liche Analyse des Agierens mit und der Wirkung von Zeit interessiert sich dabei für

die Veränderungen des Zeitbegriffes und des Zeiterlebens sowie den Konflikten im Zu-

sammenhang mit der Zeit entlang der epochalen Transformationen von der Industrie-

zur Informationsgesellschaft. Ein zentraler Befund Nowotnys für die hier im Mittel-

punkt stehende Frage nach der Ausbildung und der Charakteristik des modernen Zeit-

bewusstseins besteht dabei in der durch Kommunikationstechnologien ermöglichten

Erfahrung der »Gleichzeitigkeit«, die das allgemeine Zeitempfinden bis heute stark

beeinflusst. Gleichzeitigkeit – verstanden als die Wahrnehmung von Ereignissen und

Prozessen, die zeitgleich an entfernten Orten der Erde stattfinden – bewirkt nach An-

sicht Nowotnys auf Subjektebene in historisch wachsendem Maße den Wunsch nach

Erlangung von Zeitsouveränität in Form der Abgrenzung einer »eigenen Zeit« von der

weltumspannenden, technisch vermittelten Gleichzeitigkeit.

Stärker als bei Rosa oder zuvor bei Elias –wenngleich sichtlich inspiriert von dessen

Postulat der Zeit als einem zutiefst symbolischen Koordinations- und Ordnungspro-

dukt – liegt Nowotnys Schwerpunkt auf der individuellen Erfahrungsebene des Zeiter-

lebens, die jeder Mensch in sich trägt. Jene »Eigenzeiten« ringen aus Sicht Nowotnys

seit dem 19. Jahrhundert um ihre gesellschaftliche Anerkennung im standardisierten

System der intersubjektiven und unwandelbaren Weltzeit. Neben dem verinnerlich-

ten Streben des Menschen der modernen Industriegesellschaft, sein gesellschaftliches

Dasein mittels seiner (beruflichen) Nützlichkeit auszuweisen, formierte sich demzu-

folge parallel ein allmähliches Bedürfnis und die allmähliche Anerkennung einer ›frei-

en‹ Zeitgestaltung. Dieses Ringen zeigt sich etwa in Form der ersten Forderungen der

Industriearbeiterschaft nach notwendigen, institutionalisierten Erholungszeiten und

erstreckt sich über das bürgerliche Dogma der »Zeit im Privaten« bis hin zum mas-

senhaften Heraustreten der subjektiven Zeiten in die Öffentlichkeit, insbesondere im

Rahmen von Unterhaltungsangeboten (Kino). Interessant erscheint hierbei der Zusam-

menhang zwischen Gleichzeitigkeit und Herausbildung von Eigenzeiten. So führte erst

die Tendenz zur prozessualen ›Vergleichzeitlichung‹ der Welt zur ›Entdeckung‹ einer

159 Ebd., 86.

160 Vgl. ebd., 133.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

inneren, subjektiven Zeitlichkeit, zunächst in elitär-avantgardistischen Kreisen, heute

jedoch gesellschaftlich übergreifend.161 Mit Blick auf den von Ulrich Beck und Martin

Mulsow postulierten Bruch zwischen einer ›Ersten‹ und einer ›Zweiten‹ Moderne im

Laufe des 20. Jahrhunderts erscheinen die Eigenzeiten als Prozess der Tendenz zur Sin-

gularisierung zuvor pluralisierter Prozesse und damit als eine von vielen für die Zwei-

te Moderne charakteristischen Entdifferenzierungsprozesse.162 Der prozentuale Anteil

jener »Eigenzeiten« hat im Laufe der letzten zwei Jahrhunderte stark zugenommen,

jedoch folgt aus Sicht der Psychologin Schräder-Naef auch die Gestaltung der freien

Zeit einer gesellschaftlich stark standardisierten Erwartungshaltung, jene Zeit mög-

lichst ›sinnvoll‹ zu nutzen.163

Gleichwohl bleibt die Erfahrung absoluter Gleichzeitigkeit seit Bestätigung Ein-

steins Relativitätstheorie bereits physikalisch illusionär. Die Gleichzeitigkeit ist ledig-

lich approximativ. Dennoch prägt sie entscheidend unsere Zeitwahrnehmung im Ar-

beitsalltag, im Kommunikationsverhalten und in unseren sozialen Handlungen. Sie

formiert einen Anschlusszwang und einen Imperativ, der nicht wenige ›Außenseiter‹

entstehen lässt, so etwa Arbeitslose oder Entwicklungsländer, die jeweils ›eine ande-

re Zeit‹ innehaben. So bleibt die technisch evozierte Gleichzeitigkeit auch eine soziale

Illusion, damit ihr eine Vielzahl neuer Ungleichheiten ausgeprägt werden.Makrosozio-

logisch betrachtet sei die moderne Gesellschaft folglich geprägt durch das »Vorhanden-

sein unterschiedlicher und widersprüchlicher Formen des Bewußtseins in der gleichen

Zeit«.164 Resultat sei eine zeitliche Ko-Präsenz von Eigenzeiten, »die durch die Illusion

und die Norm der Gleichzeitigkeit technisch zusammengehalten und doch zeitlich dif-

ferenziert wird.«165 So entsteht der Eindruck, dass einigeMenschen scheinbar ›viel‹ Zeit

und manche nur sehr wenig haben. Hier entwickelt Nowotnys temporalanalytische Ge-

sellschaftsbetrachtung eine politische Dimension, denn das daraus resultierende wach-

sende Nebeneinander unterschiedlicher Eigenzeiten kann zu sozialen Spaltungen füh-

ren, bei der »weite Teile der Bevölkerung zeitlich zurückgelassen werden.«166 Benötigt

wird für das gesellschaftliche Zusammenleben also nicht zuletzt auch eine Balance zwi-

schen der Vielzahl von Eigenzeiten, kurzum, ein Konsens in Form eines zeitlichen Mit-

einanders. Die Balance zwischen Eigen- und Fremdzeiten kann jedoch keineswegs rein

technologisch erzeugt werden: »Technologien allein«, so Nowotny, »können niemals

Zeit herstellen, genauso wenig, wie dies Uhren können, die Zeit zeigen. Dazu bedarf

es der Interaktion zwischen Menschen, aus der heraus Koordinationsmechanismen er-

wachsen, funktional instrumentell, die aber auch als symbolische Orientierungsmittel

verwendet werden.«167

161 Insbesondere die Psychologie und die phänomenologische Philosophie, aber auch Kunst und Li-

teratur, zählten im Übergang vom 19. ins 20. Jahrhundert zu den Triebfedern jener ›Entdeckung‹

des von der objektiven Zeit abweichenden inneren Zeitbewusstseins. Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 22f.;

dazu zur Rolle von Kunst und Kultur Kern, The culture of time and space, 1880-1918.

162 Vgl. Ulrich Beck und Martin Mulsow, Vergangenheit und Zukunft der Moderne (Berlin: Suhrkamp,

2014), 26.

163 Vgl. Regula D. Schräder-Naef, »Zeit als Belastung?«, in Im Netz der Zeit, 21.

164 Nowotny, Eigenzeit, 35.

165 Ebd., 43.

166 Ebd.

167 Ebd., 40.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 75

Nowotny sieht zudem einen weiteren Einflussfaktor auf die Veränderung der Zeit-

erfahrung des späten 20. Jahrhunderts in einer diagnostizierten Verschiebung der Be-

ziehung zwischen Gegenwart und Zukunft. Nowotny argumentiert dabei für ein Ver-

schwinden der Zukunft, die in der Langzeitbetrachtung zunehmend durch die Katego-

rie der »erstreckten Gegenwart«168 ersetzt werden würde. Damit meint Nowotny eine

allgemeine Vereinnahmung der Gegenwart, bei der die Zukunft näher an die Gegen-

wart rücken würde, was gravierende Folgen für die Ausbildung der Zeitwahrnehmung

hätte. Diese werden zusammenfassendmit einemwachsenden Zeitdruck auf die Gegen-

wart beschrieben, wobei Problemlösungen nicht mehr wie noch in der Neuzeit auf die

Zukunft als Erwartungshorizont geschoben werden können,169 sondern zunehmend im

Jetzt gefunden werden müssten.170

NowotnysThese der Vergegenwärtigung der Zukunft171 nährt zudem noch eine wei-

tere makrosoziologische Einflussgröße auf die Zeiterfahrung: die fortschreitende Indi-

vidualisierung der Zeiterfahrung und deren Fragmentierung in immer kleineren Ein-

heiten, die sich in Kurzzeitperspektiven und einer »Sehnsucht nach dem Augenblick«

niederschlagen. So wird die Zeitwahrnehmung der westlichen Welt nicht selten vom

Wunsch nach einer »Uchronie«, dem Verfolgen alternativer Zeitordnungen und Zeit-

nutzungen, die dem Zwang der von außen aufgezwängten Zeit (sei es ausgeübt durch

Organisationen oder die Gesellschaft) entgegenwirken, getragen.172 Wohl auch dem

Entrinnen des Bewusstwerdens der eigenen Endlichkeit geschuldet, die sich aber nie

auflösen kann.

Zusammenfassend zeichnet Nowotny ein temporalanalytisches Gesellschaftsbild, in

dem die Eigenzeit (die individuelle Ich-Zeit) sich stets mit der Fremd-Zeit (der Zeit der

anderen) neu arrangieren muss. Hierin würde eine Tendenz zur Sozialisierung der Ei-

genzeit innerhalb derWeltzeit bestehen. Zeit wird zwar zunehmend flexibilisiert, bleibt

dabei jedoch eng an die soziale Zeit geknüpft, denn trotz individualisierter Zeitmuster

kann sich keinMensch aus den Zeitstrukturen lösen, die ihnmit anderen verbinden. Ei-

genzeit wird vielmehr erst durch die anderen ermöglicht. Zeit, verstanden als kollektives

Ordnungs- und Symbolsystem, wird damit für Nowotny zum analytischen Brennglas

gesellschaftlicher Veränderungsdynamiken. Die wissenschaftlich-technische Innovati-

on bildet für sie dabei indes die größte Triebfeder für die Veränderung der menschli-

chen Zeiterfahrung.

Zwar thematisiert Nowotny nicht explizit die Erfahrung von Wartezeiten, dennoch

lässt sich aus ihrem Befund des Zuwachses der Erfahrung von »Gleichzeitigkeit« ver-

muten, dass erst innerhalb dieses Prozesses die Entdeckung und Erfahrung davon ab-

weichender Zeitlichkeiten stärker als zuvor hervortreten konnte. Mit anderen Worten:

168 Ebd., 53.

169 Vgl. Koselleck, Vergangene Zukunft.

170 Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 54.

171 Hartmut Rosa argumentiert hier vor dem Hintergrund der primatischen Grunderfahrung sozia-

ler Beschleunigung abweichend von einer »Gegenwartsschrumpfung«, wonach Vergangenheit und

Zukunft jeweils in immer kürzeren Abständen neu bewertet werden müssen. Vgl. Rosa, Beschleu-

nigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 133f.

172 Vgl. Nowotny, Eigenzeit, 145.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Je mehr im Laufe des 20. Jahrhunderts die Erscheinung der durch Kommunikations-

technologien beförderten »Gleichzeitigkeit« von Ereignissen sowie eine »erstreckte Ge-

genwart« die allgemeine Zeiterfahrung stärker auf eine Unmittelbarkeit hin ausrichten

ließen, desto eher dürften die scheinbaren Anomalien – selbst in Form relativ kurzer

situativer Wartesituationen – an Erfahrbarkeit und Problematisierung gewonnen ha-

ben.

2.2.5 Kulturanthropologische Zeitstudien

Rammstedts idealtypisches Evolutionsschema der Zeitauffassungen akzentuierte zwei-

felsfrei das westliche Primat einer seit der Neuzeit etablierten, stark zukunftsorien-

tierten Zeitauffassung mitsamt einer Gliederung von Veränderungen im System von

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Als Abschluss der theoretischen Grundlegun-

gen und Vorklärungen zum Zeitbegriff soll nun aber gleichwohl betont werden, dass

jenem P-P-F-Modell173 abweichende kulturelle Zeitvorstellungen gegenübergestellt wer-

den können (und müssen). Fragestellungen der kulturellen Vielfalt von Zeitvorstellun-

gen sowie der kulturellen Varianz derMessung undWahrnehmung von Zeit werden da-

bei traditionell durch die Kulturanthropologie besetzt. Der anthropologische Fokus auf

Temporalphänomene liegt folglich darauf, zeitbezogene Sinnstiftungen mittels phäno-

menologischer und ethnologischer Methoden in ihrer jeweiligen Abhängigkeit von ge-

sellschaftlichen Sozialstrukturen zu erkennen und zu vergleichen.

Von der Vielzahl interkultureller Zeitstudien, die den Fokus auf kulturbasierte Be-

deutungen und Zeitformen legen, sollen hier einige zentrale Arbeiten Erwähnung fin-

den. Sie werden deshalb aufgeführt,weilmit ihnen eine Grundintention einhergeht, die

sich durch diese Arbeit zieht. Der Analysefokus von verkehrsinduzierten Wartephäno-

menen liegt zunächst eindeutig im Kontext der westeuropäischen Eisenbahnkontextes

und folglich im Rahmen der vierten evolutionären Stufe der Rammstedt’schen Typolo-

gie. Damit soll jedoch keineswegs das Bewusstsein für diemitunter gravierenden kultu-

rellen Unterschiede in den Zeitauffassungen übergangen werden, die nicht selten vom

allzu dominanten westlichen Modell der ›linearen Zeitauffassung mit offener Zukunft‹

abweichen und für die es an dieser Stelle gleichwohl zu sensibilisieren gilt.174

Edward T. Hall

Als einer derHauptakteure dieser zeitbezogenen Sensibilisierungsarbeit kannEdwardT.

Hall gelten. Seine Studie ›The Dance of Life‹ stützte sich auf die leitende Annahme, dass

das westliche Denken zu stark von der Diktion einer absoluten Zeit im Newton’schen

Sinne geprägt sei. Stattdessen gebe es eine Vielzahl von Kulturen, die sich schlichtweg

nicht unter Kategorien der linearen und absoluten Zeitauffassung subsumieren las-

sen und sich westlichen Zeitauffassungen gegenüber (noch) resistent zeigen. Die Ge-

173 P-P-F steht für Past – Present – Future.

174 Zum sich hier anschließenden umfangreichen Themenkomplex der Kolonialisierung des westli-

chen Zeitmodells, der Tendenz zur Missionierung anderer Kulturen zur Verinnerlichung eines li-

nearen Zeitverständnisses, sei an dieser Stelle bspw. auf die traverse (2016, Nr. 3) mit ihrer Schwer-

punktpunktausgabe »Zeiterfahrung – Untersuchungen über Beschleunigung und Entschleuni-

gung von Geschichte« verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 77

fahr der impliziten Vergleichsfolien auf Grundlage der westlichen Zeitauffassung sieht

Hall folglich nicht nur in der Übersimplifizierung andersartiger Zeitkulturen, sondern

auch in der Eliminierung der eigentlichen Vielfalt alternativer Zeitkonzepte, die jedoch

erst beim Verlassen der traditionell westlichen Zeitauffassung erkennbar werden.175Mit

Blick auf die Temporalkulturen vermerkt Hall kritisch und mahnend:

»(…) I am convinced that theWest hasmade a greatmistake in writing off the very spe-

cial knowledge and abilities of the rest of the world simply because they don’t conform

to our standards for scientific paradigms.«176

Halls konzeptionell vielleicht wichtigster Beitrag liegt in der Kategorisierung der Viel-

falt kultureller Zeitauffassungen. Er unterscheidet grundsätzlich monochrone (M-Zeit)

und polychrone (P-Zeit) Kulturen zeitlicher Orientierung. Mitglieder monochroner Zeit-

kulturen sind stark an der Objektivität der Uhrzeit orientiert und tendieren zur Orien-

tierung an Terminen, mitunter auch auf Kosten sozialer Beziehungen oder der Kom-

munikation.Die Arbeitsweise erfolgt wenig spontan, sondern in linearer Abfolge bis hin

zu einem definierten Ende.Diemonochronische Zeitauffassung ist ferner dadurch cha-

rakterisiert, dass so stark erlernt und kulturell verinnerlicht wird, dass sie schließlich

als einzig logische und als natürliche Weise der Organisation des Lebens erscheint. Die

Gefahr der westlichen Zeitauffassung, welche die Welt in segmentierte Einheiten auf-

teilt, besteht für Hall in der potentiellen Entfremdung vom Selbst und der Reduzierung

des situativen Kontextes. Auch wenn Mitglieder des monochronischen Zeitverständ-

nisses die Segmentierung in Zeiteinheiten als natürliche Realität begreifen, entspricht

diese jedoch etwa keineswegs der Natürlichkeit biologischen Rhythmen.177 In dieser

Charakterisierung entspricht die M-Zeit-Kultur im Wesentlichen der Auffassung der

westlichen Zeitkultur.

Mitglieder von polychronen Zeitkulturen (bspw. in der arabischen oder lateiname-

rikanischenWelt) dagegen sind für Hall durch starke Beziehung zu ihren Mitmenschen

und deren Bedürfnisse gekennzeichnet. Ihre Zeitauffassung ist durch geringeren Fo-

kus auf die lineare Abfolge von Ereignissen und Zeiteinteilungen in ihrer Charakteristik

insgesamt situativer und flexibler, jedoch im Falle der Bearbeitung von komplexen Vor-

gängen anfällig für Unproduktivität oder gar Chaos.178 Hall sieht eine Vielzahl mensch-

licher und ethnischer Konflikte in der Unvereinbarkeit jener beiden Zeitkulturen:

»Basic systems such as monochronic and polychronic time patterns are like oil

and water and do not mix under ordinary circumstances. In a schedule-dominated

monochronic culture like ours, ethnic groupswhich focus their energies on the primary

groups and primary relationships, such as the family and human relationships, find it

almost impossible to adjust to rigid schedules and tight time compartments.«179

175 Vgl. Hall, The Dance of Life, 5.

176 Ebd., 90.

177 Vgl. ebd., 49.

178 »Matters in a polychronic cultures seem in a constant state of flux. Nothing is solid or firm, par-

ticularly plans for the future; even important plans may be changed right up to the minute of

execution.« Ebd., 47.

179 Ebd., 185.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Exemplarisch für das Aufeinandertreffen konstratierender und zuweilen unvereinba-

rer Zeitauffassungen führt Hall jene der amerikanischen Ureinwohner und des ›wei-

ßen‹ Amerikas an. Die in Arizona beheimateten Hopi-Indianer und Navajo-Indianer –

bei denen Hall einige Jahre seines Lebens verbrachte – betrachten die Zeit nicht als ein

vermitteltes Kontinuum von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Sie keine sprach-

lichen Ausdrücke, die einen Zeitfluss ›spürbar‹ erscheinen ließen, weil dem Prozess

des Zeitvergehens – im Gegensatz zum westlichen Zeitverständnis – kein numerischer

Wert beigemessen werden kann. Sprachwissenschaftlich betrachtet, besitzen ihre Ver-

ben keinerlei Zeitformen, die Jahreszeiten sind keine Substantive, sondern Adverbien.

Sommer oderWinter sind demnach kein Faktum, sondern sind Zustände. Die sprachli-

che Artikulation von Zeitphänomenen wird also nicht an einen Zeitfluss geknüpft, son-

dern im Fall der Najavo und Hopi vielmehr um Ablauf und Rhythmik wichtiger sakraler

zeremonieller Tänze. So leben für Hall die Hopi und Navajo zusammenfassend in ei-

nem Zustand einer »eternal present«180. Das Aufeinandertreffen dieser Zeitauffassung

mit der westlichen ist dabei durchaus konfliktreich. Die divergierende Synchronisati-

on sozialer Tätigkeiten produziert Probleme der Unpünktlichkeit undUnzuverlässigkeit

und damit zu weitreichenden und sich vertiefendenMissverständnissen gegenüber der

indigenen Bevölkerung. So werden nicht zuletzt auch Wartezeiten stark abweichend

wahrgenommen. Während die von hoher Wertschätzung der Geschwindigkeit gepräg-

te westliche Wahrnehmung von Zeit deren Ersparnis anstrebt, korrespondiert dagegen

in der indianischen Zeitauffassung die Zeit, in der ›nichts‹ passiert, nicht mit Verlus-

ten, sondern mit sakraler Notwendigkeit. Folglich appelliert Hall im Zusammenhang

mit der kulturell divergierenden von Wartezeiten:

»Whites tend to think that because nothing overt is happening, nothing is going on.

With many cultures there are long periods during which people are making up their

minds or waiting for a consensus to be achieved. We would de well to pay more atten-

tion to these things.«181

Resultierend aus dem Befund unzähliger Unvereinbarkeiten kultureller Zeitauffassun-

gen besteht für Hall eine zentrale Herausforderung der Menschheit darin, die jeweilige

Zeitkultur des Gegenübers verstehen zu lernen, um Missverständnisse im gegenseiti-

gen Austausch abzubauen.

Um dem Vorwurf einer wiederum zu stark simplifizierenden Kategorisierung von

polychronischer undmonochronischer zu entgehen, weist Hall zudem auf die Verflech-

tungen von M-Zeit und P-Zeit hin, die auch innerhalb eines quasi-homogenen Kultur-

kreises nachweisbar seien. Zwar zeige sich oberflächlich eine Dominanz der mono-

chronischen Zeitauffassung in Bereichen der Wirtschaft, Politik und Verwaltung, doch

für den privaten Bereich diagnostiziert Hall durchaus das Nebeneinander monochro-

nischer und polychronischer Zeitauffassungen, etwa im Bereich der Kindererziehung,

die traditionell eher der Verantwortung der Mutter stand und darin stärker von poly-

chronisch, also von gleichzeitig zu bearbeitenden Tätigkeiten, geprägt sei. Zudem sei-

en auch in der westlichen Welt kulturabhängige Zeitpolitiken zu beobachten, so besitzt

180 Hall, The Dance of Life, 37.

181 Ebd., 42f.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 79

Frankreich eine stark zentralistische Zeitpolitik, bei der die zeitbezogenen organisa-

tionalen und institutionellen Entscheidungen in der Hand nur weniger Akteure liege.

Anders dagegen seien die USA (als auch Deutschland) von einer stärker dezentralen

Zeitpolitik geprägt, bei der die zeitrelevanten Entscheidungen weniger innerhalb eines

klar zu identifizierenden Machtzentrums zu verorten seien.182

Robert Levine

Stellvertretend für eine Vielzahl weiterer Arbeiten, die alternative Muster der Zeit-

auffassung analysierten, ist der Sozialpsychologe Robert Levine zu nennen. Levine

unterscheidet die weltweite Diversität unterschiedlicher Zeitauffassungen aggregiert

zwischen ›Uhrzeitkulturen‹ und ›Ereigniszeitkulturen‹. In Ereigniszeitkulturen werden

oftmals soziale Aktivitäten genutzt, umZeiten festzulegen,während in Uhrzeitkulturen

in umgekehrter Weise die Objektivität der Uhrzeit genutzt wird, um soziale Aktivitä-

ten zu organisieren.183 Als stellvertretende Kulturen einer Ereigniszeit-Orientierung

führt Levine mit Rückgriff auf anthropologisch-ethnologische Vorarbeiten etwa die

Micmac-Indianer in Ostkanada184, die Nuer im Sudan185 oder die Zeitbestimmung

des Kachin-Volkes186 im nördlichen Myanmar und Teilen Chinas auf. Mit Bezug auf

das Kachin-Volkes sieht Levine einen beispielhaften Indikator für die interkulturelle

Varianz der Zeitauffassungen gegenüber der westlichen Zeitauffassung in sprachli-

chen Niederschlägen bzw. deren Abwesenheit: »Während die meisten Menschen der

westlichen Welt die Zeit als objektive Gegebenheit betrachten und ein Substantiv dafür

gefunden haben, verwenden die Kachin ihre Begriffe für Zeit eher wie Adverbien.«187

In Übereinstimmung mit Hall konstatiert auch Levine, dass oftmals gar kein einheit-

licher Begriff von Zeit besteht, sondern diese, wie etwa bei den Sioux-Indianern, nur

indirekt bezeichnet wird. So gibt es bspw. bei den Sioux keinen expliziten Ausdruck für

›spät‹ oder das ›Warten‹.188 Die Zeitbestimmung jener Volksgruppen der Ereigniszeit-

Orientierung ist insgesamt stärker an sozialen Aktivitäten orientiert und ist damit weit

weniger exakt als die uhrzeitliche Bestimmung. Sie kann diese ungenauere Zeitbestim-

mung aus Levines Sicht jedoch nur deshalb realisieren, weil der Regelungsanspruch

ihres Zusammenlebens wesentlich weniger komplex ist als in uhrzeitlich orientierten

Gesellschaften.

Trotz einer durch die Globalisierungsprozesse vermuteten Ausbreitung des uhrzeit-

lichen Orientierungsparadigmas betont Levine für einige Teile der Welt die persistente

Dominanz von Ereigniszeiten gegenüber Uhrzeiten. Levine forciert damit ein für die

Analyse von Zeitphänomen wichtiges Verständnis darüber, dass die ereigniszeitlichen

Paradigmen vielerorts (noch) in starkem Kontrast zur Zeitauffassung der westlichen

182 Vgl. ebd., 110f.

183 Vgl. Levine, Eine Landkarte der Zeit, 135.

184 Vgl. Philip K. Bock, »Social structure and language structure«, Journal of Anthropological Research 42,

Nr. 3 (1986): 427-37.

185 Vgl. Robert H. Lauer, Temporal man: The meaning and uses of social time (New York: Praeger, 1981),

22f.; Vgl. E. E. Evans-Pritchard, The Nuer (Oxford: Oxford University Press, 1940).

186 Vgl. E. R. Leach, Rethinking anthropology (London: Athlone P., 1966).

187 Levine, Eine Landkarte der Zeit, 180.

188 Vgl. ebd., 137.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Welt stehen. Diese Dominanz sieht Levine insbesondere auch in Gestalt des unter-

schiedlichen Lebenstempos. Im Rahmen der empirischen Untersuchung unterschiedli-

cher Lebenstempi in 31 Nationen schlussfolgte Levine auf Grundlage seiner Erhebun-

gen, dass Klima, Einwohnerzahl und kulturelleWerte die fundamentalen anthropologi-

schen Einflussfaktoren für das lokale Lebenstempo bilden.Wärmeres Klima und höhere

Einwohnerzahlen korrelieren dabei mit einem deutlich erhöhten Lebenstempo. Zudem

seien am Individuum orientierte Gesellschaften tendenziell ›schneller‹ als jene, die vor-

wiegend am Kollektiv orientiert seien. Als wichtigste Determinante zur Bestimmung

des Tempos eines Ortes sieht Levine aber die Wirtschaft des jeweiligen Ortes. Ange-

sichts dieser Zusammenhänge weist Levine das weltweit höchste Lebenstempo in den

westeuropäischen Staaten, das langsamste Lebenstempo in tropischen Staaten nach.189

Neben der dichotomen Unterscheidung von ereignis- oder uhrzeitlichen Orientie-

rungen verdeutlicht Levine auch die noch in der Spätmoderne erfolgenden Unterschie-

de der kalendarischen Zeitbestimmung entlang vonNaturphänomenen, so etwa bei den

Luval in Sambia, die das Jahr in zwölf Vegetationsperioden teilen, den Bahan auf Bor-

neo, die acht Jahresabschnitte je nach bäuerlicher Tätigkeit kennen oder den Mursi in

Äthiopien, deren Kalender verhandelbar ist, da er je nach Auftreten wichtiger Ereig-

nisse in der Landwirtschaft schwankt.190 Ergänzend zeigen die Studien von Bohannan

oder Tedlock zur Zeitkultur der Tiv in Nigeria191 oder der Quiché-Indianer in Guate-

mala192 die aus westlicher Perspektive paradoxale Erkenntnis von Zeitkulturen, die Zeit

zwar gewissermaßen als fortlaufend betrachten, aber die sich ergebenden Zeiteinheiten

zugleich als unhintergehbar und statisch betrachten.

Als dritte wichtige Kontrastfolie zur westlichen Zeitauffassung dürfte schließlich

auch die ethnologische Feldforschung zur balinesischen (Zeit-)Kultur von Clifford Gertz

zu nennen sein. In seinem 1966 erschienen Essay ›Person, time and conduct in Ba-

li‹ deckte der Kulturantrophologe auf, dass die Zeitwahrnehmung paradoxerweise zur

›Enttemporalisierung‹ der eigenen Lebenszeit neigt. Stattdessen zielt ein spezielles Sys-

tem der Namensgebung und Kommunikation darauf ab, mit der Zeit der jeweils ande-

ren Person zu verschmelzen, woraufhin die Subjekte ›entpersonalisiert‹ werden. Ge-

ertz zeigt, wie jene personellen Selbstwahrnehmungen an ein übergeordnetes Zeitver-

ständnis geknüpft sind, die Zeit nicht als linear, sondern als punktuell und fragmentiert

wahrnehmen. Zeit wird in der balinesischen Kultur tendenziell als simultan bzw. rein

punktuell erfahren, was Geertz schließlich zusammenfassend als »contemporized view

of time«193 bezeichnet. Geertz sensibilisiert zusammenfassend dafür, dass kulturell eta-

189 Die Schweiz, Irland und Deutschland nehmen danach die ersten drei Positionen der Nationenmit

dem schnellsten Lebenstempo ein. Das langsamste Tempo dagegenwurde fürMexiko, Indonesien

undBrasilien erhoben. Vgl. ebd., 180. Andieser Stelle sei jedoch gleichsamauf einigemethodische

Defizite dieser häufig zitierten Untersuchung verwiesen, die unter anderem in einer nur sehr ge-

ringen Stichprobengröße, fehlender Kontrollgruppenmessungen, teils fragwürdiger Indikatoren

oder fehlender Kontextualisierungen der Erhebungssituationen zu beanstanden sind.

190 Vgl. Levine, Eine Landkarte der Zeit, 99.

191 Paul Bohannan, »Concepts of time among the Tiv of Nigeria«, Southwestern Journal of Anthropology

9, Nr. 3 (1953): 251-62.

192 Barbara Tedlock, Time and the highlandMaya (Albuquerque: University of NewMexico Press, 1992).

193 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures. Selected Essays by Clifford Geertz. (New York: Basic

Books, Inc., 1973), 392.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 81

blierte Zeitsysteme keineswegs zwangsläufig der Messung von Verläufen dienen müs-

sen, sondern zuweilen allein der Unterscheidung und Klassifizierung von spezifischen

(Feier-)tagen als gewissermaßen autarken und selbst-subsistierenden Zeiteinheiten.194

Neben diesen hier kurz vorgestellten, auf die unvoreingenommene Kontrastierung

des westlichen Zeitmodells abhebenden kulturanthropologischen Studien, erzeugten

jedoch viele andere Studien lediglich archetypische Grobkategorisierungen des Zeitbe-

wusstseins. Diese erfolgten meist entlang der dichotomen Linien traditionell vs. modern

oder agrarisch vs. industriell.195 Solche Kategorisierungen stellen jedoch oftmals zu ein-

fache, stereotypische und nicht zuletzt kulturimperialistische Generalisierungen dar,

die jegliche Interrelationen oder eigentliche Komplexitäten früherer (als auch gegen-

wärtiger) Zeitauffassungen schlichtweg übergehen. Bergmann vermerkt dazu kritisch:

»Using this schematization, one achieves only very rough and stereotyped characteri-

zations that modern societies are more future-oriented, while primitive societies are

determined more by tradition (…).«196Jenseits dieser vereinzelt simplifizierenden Lang-

zeitkategorisierungen besticht die Vielzahl zeitanthropologischer Studien jedoch ins-

gesamt durch die Erzeugung von gleichberechtigten Kontrastfolien zum Narrativ der

rastlosen westlichenWelt.Mitnichten sieht jede Kultur demnach die Zeit als eine quan-

titative Ressource, die gespart, kontrolliert, genutzt oder verkauft werden kann. Dazu

verdeutlicht eine Vielzahl der Studien, dass bei weitem nicht jede Kultur die Zeitsphä-

ren von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in ähnlich abstrahierter Form kon-

zeptualisiert oder Begrifflichkeit für die Modalitäten der Zeit aufweist und benötigt.

Zeitwahrnehmung, Zeitfunktionen oder auch die Zeitmessung – so die Postulate von

Hall, Levine oder Geertz – sind vielmehr historisch gewachsene Konstrukte und sind

ferner stets als kulturabhängige Größen zu verstehen.

2.3 Was ist die Zeit? Fünf Kernbefunde für einen Orientierungsrahmen

Die Beschäftigung mit dem Temporalphänomen Warten kann, so die einführende

Überzeugung der vorangegangenen Ausführungen, nicht ohne eine Betrachtung der

Zeit als Gegenstand philosophischer und sozialwissenschaftlicher Auseinanderset-

zungen auskommen. Ziel dieses Kapitels sollte es daher sein, einen grundlegenden

Einblick in die Frage nach Funktionen, Strukturen und der Evolution des Zeitbegriffs

sowie der Ausbildung von Zeiterfahrungen im Kontext der westlichen Moderne zu

gewinnen, um die anschließende historische Erkundung des Wartephänomens im

Verkehrskontext auf eine zeittheoretisch informierte Grundlage zu stellen.

194 Mit Blick auf die punktuelle Charakteristik des balinesischen Kalendersystems vermerkt Geertz an

gleicher Stelle pointiert: »They don’t tell you what time it is; they tell you what kind of time it is.«

Ebd., 393.

195 Vgl. etwa A. Irving Hallowell, »Temporal Orientation In Western Civilization And In A Pre-Literate

Society«, American Anthropologist 39, Nr. 4 (1937): 647-70. Dazu auch Leonard W. Doob, Patterning

of Time (New York: Yale University Press, 1972).

196 Bergmann, »The problem of time in sociology«, 94.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Das zurückliegende Panorama philosophischer, sozialwissenschaftlicher und an-

thropologischer Zeitforschungen konnte (und sollte) dazu gewiss nur einen Ausschnitt

der immensen Breite und Komplexität der Zugänge verdeutlichen. Ausgehend von

Durkheims Theoretisierung der Zeit als einer zuvorderst ›sozialen‹ Größe, die Produkt

als auch Diktat sozialer Verhältnisse ist, über die simultane Verschränkung erlebter

Zeitdimensionen (Schütz/Luckmann, Giddens) bis hin zur Konzeptualisierung der

sozialen Zeit als symbolische Synthese- und Orientierungsleistung (Elias) versuchten

Soziologie und Anthropologie ihrerseits die von der Philosophie bereits in langer Tradi-

tion aufgeworfenen Rätsel um die Zeit auf verschiedenartigenWegen zu entschlüsseln.

Theoretisierende Pionierarbeiten und daran anknüpfende Synthesen beeinflussten

sich dabei immer wieder wechselseitig, wobei die 1970er und 1980er Jahre eine wahre

Blütephase der Beschäftigung mit Zeitfragen und -phänomenen markierten. Aus der

sozialwissenschaftlichen Betrachtung heraus ließ sich deutlich extrahieren, dass Zeit

und Zeitbestimmung primär auf die Hauptfunktionen der Integration, Koordination

und Regulation sozialer Tätigkeiten abzielen und diese Funktionen parallel zu wach-

sender gesellschaftlicher Komplexität stärker in den Vordergrund des Bewusstseins

rücken.

Die zeitphilosophischen Betrachtungen verlagerten das Zeitverständnis seit dem

frühen 20. Jahrhundert zunehmend vom zyklischen zu einem immer stärker linear ver-

mittelten bzw. von einem naturwissenschaftlichen zu einem subjektimmanenten Zeit-

verständnis.Dieser durch die phänomenologische und fundamentalontologische Philo-

sophie Husserls, Bergsons oder Heideggers historisch begründete ›Subjektivismus der

Zeitauffassung‹ inspirierte seinerseits die sich etablierenden Sozialwissenschaften fort-

laufend dazu, die Auffassung einer an die Subjektivität und einer Sozialzeit geknüpften

Wandelbarkeit von Zeitauffassungen zu untersuchen. Im Verständnis der ›Subjektivis-

ten‹ wird eine historische Variabilität von Zeit und damit schließlich auch ihre eigentli-

che Kontingenz der sozialen Konstruktion und ihrer Wahrnehmung angenommen, die

in starkem Kontrast zur physikalischen Perspektive einer nicht wandelbaren, quanti-

tativen Größe steht. So wird zusammenfassend im kulturanthropologischen und so-

ziologischen Verständnis eine deutliche Abhängigkeit der Zeiterfahrung von kulturel-

len Einflüssen betont. Zeitauffassungen sind demnach weder definitiv festgelegt, noch

als angeborene, natürliche oder apriorische Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis

ausgeprägt. Vielmehr würde es sich bei der Ausprägung von Zeitauffassungen immer

»um geschichtlich (bewußtseinsgeschichtlich), wissenschaftlich wie kulturell bedingte

Sicht- und Interpretationsweisen«197 handeln.

Wenngleich die Zeiterfahrung auch historisch variiert, prägt sich jegliche Zeiter-

fahrung – im Rekurs auf die evolutionäre Typologie Rammstedts – erst entlang der

polaren Beziehungssetzungen von Kontinuität vs. Diskontinuität sowie in Bezug auf die

Wahrnehmung einer zyklischen Wiederkehr und der Erfahrung aus. Elias sieht in der zi-

vilisationsgeschichtlichen Rückschau die Natur der Zeit treffend als die Sehnsucht der

Menschen »nach etwas Dauerndem hinter dem unaufhörlichen Wandel aller beobacht-

baren Daten, aus der Suche nach etwas Unvergänglichem und Zeitlosem hinter ihrem

197 Gloy, Philosophiegeschichte der Zeit, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 83

vergänglichen Leben«.198 Die Zeit(erfahrung) wird über die historische Variabilität die-

ser Suche nach Dauerhaftigkeit hinaus zusammenfassend im Spektrum eines semanti-

sches Codesystems, als manipulierbare Größe der sozialen Praxis (mittels Beschleuni-

gungen, Verlangsamungen oder Variationen der Dauer von Ereignissen), als Ressource,

als mehrschichtiges Ordnungs- und Bezugssystem (auf individueller, interpersoneller

und auf Makroebene) sowie als Ausdrucksmittel von Machtverhältnissen, Prioritäten

undHierarchien) theoretisiert.Darüber hinaus lassen sich in der Gesamtschau die sozi-

alwissenschaftlichen Auseinandersetzungen des Begreifens von Zeit in Auseinanderset-

zungen über Zeitphänomene,Zeitmodelle,Zeitverhältnisse und Zeiterfahrungen systematisie-

ren.199 Nach Maurer werden vier große Themenbereiche untergliedert: kulturkritische

Abhandlungen, kulturhistorische Arbeiten, Arbeitszeitstudien und geschlechtsspezifi-

sche Zeitstrukturanalysen.200 Bergmann kategorisierte die soziologischen Zeitstudien

ferner in sechs thematische Unterbereiche: 1) Zeitperspektiven und Zeitorientierung, 2)

zeitliche Ordnungen der Sozialstruktur (Zeitmessung und Kalendererstellung), 3) Zeit-

strukturen spezifischer Sozialsysteme und Berufsgruppen, 4) Evolution der Zeitwahr-

nehmung, 5) Zeit und der Bezug zum sozialen Wandel, 6) Zeit als Gegenstand sozial-

wissenschaftlicher Theoriebildung.201

Grundproblematik: keine einheitliche Theoriebildung

Die knappe Zusammenschau verdeutlichte dabei zugleich das schwerwiegendste Pro-

blem der Zeitforschung: die Heterogenität ihrer Ansätze. Zahllose Begriffsbestimmun-

gen, Konzeptualisierungen, Abstraktionslevel und Strukturelemente der Zeit haben ein

bis heute kaum überwundenes Kohäsions-Defizit verursacht, das einer einheitlichen

Theoriebildung und einer allseits befriedigenden Definition des Zeitbegriffs entgegen-

steht. So stehen sich etwa im äußersten Falle eine phänomenologisch inspirierte Sicht-

weise über die Zeit und eine funktionalistische Sichtweise der Zeit als Orientierungspa-

radigma und Strukturprinzip moderner Gesellschaften (Luhmann) erkenntnistheore-

tisch weitestgehend unberührt gegenüber. Hartmut Rosa vermerkt dazu kritisch, dass

bislang weder ein theoretischer oder praxisrelevanter Erkenntnisgewinn aus der Fülle

der Studien erkennbar sei, noch die Erkenntnisse zu einer systematischen Zeitsozio-

logie zusammengefügt worden wären. Zwar postuliert die Mehrheit der Studien, dass

soziale Phänomene temporal rekonstruiert und beschrieben werden können, jedoch

bleibt diese Feststellung nach Ansicht Rosas meist eigenartig konsequenzlos.202 Das

Grundproblem der Beschäftigung mit der Zeit-Thematik ufert damit schließlich in der

Diagnose, dass die Sozialwissenschaften die Zeit zwar als »unverzichtbaren Grundbe-

griff ihrer Theoriebildung«203 begründen wollen, zugleich aber bislang die Integration

der heterogenen Ansätze in bereits bestehende Perspektiven vermissen ließen. So wird

198 Elias, Über die Zeit, 162.

199 Vgl. Sabine Schmidt-Lauff, Zeit und Bildung. Annäherungen an eine zeittheoretische Grundlegung

(Münster: Waxmann Verlag, 2012).

200 Vgl. Maurer, »Stand und Perspektiven der zeitsoziologischen Forschung«, 595.

201 Vgl. Werner Bergmann, »The problem of time in sociology«, 81.

202 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 19.

203 Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

trotz der seit den 1970er Jahren stark wachsenden sozialwissenschaftlichen Beschäfti-

gungmit dem Zeitphänomen registriert, dass die meisten Studien rein »solipistisch«204

argumentierten und im Resultat mitunter gar ein »conceptual chaos«205 begründet hät-

ten.

Das Dilemma sozial- und geisteswissenschaftlicher Thematisierungen wird ferner

darin gesehen, dass die Zeitphilosophie auf der einen Seite die Zeit mit ihrer dichoto-

men Einteilung in apriorischer Erfahrung oder quantitativer Naturgröße immer tiefer

›verrätselt‹ hätte, während die empirischen Studien die Zeit auf der anderen Seite allzu

leicht als selbstevidente Größe hinnehmen und sie nicht theoretisch hinterfragen.206

Ontologische Fragen würden dabei weitegehend ausgeklammert. Stattdessen wird die

Zeit entweder als soziale Tatsache oder Ergebnis eines sozialen Konstitutionsprozesses

betrachtet. Ähnlich sieht auch Barbara Adam die Gründe einer unzureichenden Theo-

riebildung in der Verharrung und im Ausfechten denkgeschichtlicher Positionskämpfe.

Zu sehr sei innerhalb der Betrachtung des Zeitbegriffs auf Dualismen und Dichoto-

mien fixiert worden (Naturzeit vs. sozialer Zeit, apriorische Zeit vs. quantitative Größe,

Spaltung von Struktur und Akteur etc.), zu wenig dagegen sei eine Beachtung der en-

gen Verbindungen zwischen sozialer und natürlicher Zeit versucht worden. So besteht

für Adammit Rückblick auf die lange Tradition sozialwissenschaftlicher Zeitforschung

zusammenfassend der Befund, dass die Zeit in der Sozialtheorie noch immer nicht

ausreichend verstanden oder behandelt worden sei.207

 

Die Liste der Erklärungsversuche und der Klagen über die Heterogenität der Zeitfor-

schung ließe sich leicht erweitern.Der selbstkritische Befund der verwirrendenHetero-

genität bildet jedoch für sich genommen ebenfalls eine bedeutsame kultursoziologische

Erkenntnis. Sie lässt auf einewachsende Verunsicherung imUmgangmit der Zeit in der

Spätmoderne schließen, die im Terminus der ›Zeitkrise‹ ihren stärksten Ausdruck zu

finden scheint.208 Unser Verhältnis zur Zeit erscheint darin alles andere als eindeutig,

sondern als konfliktreich, zwiespältig, bisweilen gestört und insgesamt mehrdeutig.209

Das Rätsel der Zeit lässt sich allein auf Grundlage der Rückschau auf die sozial- und

geisteswissenschaftlichen Bemühungen also mitnichten vollends lösen. Zugleich aber

zeigte das skizzierte wissenschaftshistorische Panorama eine Reihe von wichtigen Fix-

punkten auf,welche die Abstraktheit und Flüchtigkeit der Zeit einzugrenzen vermögen.

Dazu soll im Folgenden erörtert werden, welche Kohärenzen sich innerhalb der Hete-

rogenität des philosophischen sowie sozialwissenschaftlich-anthropologischen Zeitver-

ständnisses erkennen lassen. Welche Orientierungspunkte und gemeinsame Erkennt-

nisnenner lassen sich auf Basis der Rückschau ausgewählter Arbeiten der zeitbezoge-

nen sozialwissenschaftlichen Forschungstradition festhalten und extrahieren, welche

204 Werner Bergmann, »Das Problem der Zeit in der Soziologie. Ein Literaturüberblick zum Stand der

zeitsoziologischen Theorie und Forschung.«, Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 35,

Nr. 3 (1983): 462.

205 Adam, Time and Social Theory, 15.

206 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 22.

207 Vgl. Adam, Time and Social Theory, 14.

208 Vgl. Rosa, Beschleunigung: die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne, 451.

209 Vgl. Schräder-Naef, »Zeit als Belastung?«.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 85

die Diversität der Ansätze rudimentär zusammenhalten? Wie könnten diese Schnitt-

mengen schließlich für ein Verständnis des Wartens sowie der anschließenden Längs-

schnittbetrachtung der historischen Verhandlung (verkehrsinduzierter) Wartephäno-

mene nutzbar gemacht werden? Das Anliegen des folgenden Abschnittes besteht sonach

darin, weder eine weitere (isolierte) Definition des Zeitbegriffs beizusteuern, noch in

die »mystery trap«210 einer eigentlichen Unlösbarkeit der Zeitfrage zu tappen, sondern

basale Bereiche der Theoriebildung herauszugreifen, die einen Orientierungsrahmen

für die historische Analyse des spezifischen Temporalphänomens ›Warten‹ besondere

Beachtung ermöglichen können.

Fünf Kernbefunde zum Zeitverständnis

Zu aller erst lässt sich festhalten, dass das »conceptual chaos« der Zeitforschung zu-

mindest durch einen übergeordneten anthropologischen Befund zum Verständnis der

Zeit zusammengehalten wird, der sichmeist implizit durch die Vielfalt der Zeitbetrach-

tungen zieht. Die Konstruktion und Reflektion über die Zeit repräsentieren den uralten

Wunsch des Menschen nach einer vom Bewusstsein wahrnehmbaren Form von Abfol-

gen und Veränderungen, den Wunsch einer systematischen Einordnung des Daseins

mittels Vergleichbarkeiten und relativer Fixierungen sowie den Wunsch nach Bestim-

mung von Synchronisation, Simultanität mittels der Messbarkeit von Zeit. Die Grund-

problematik der schwierigen Orientierung und einheitlichen Theoriebildung entlang

dieses Ur-Bedürfnisses mag insgesamt auch darin begründet sein, dass wir uns in der

Zeit nicht wie im Raum bewegen können, »der auch bestehen bleibt, wenn wir ihn

verlassen haben.«211 Jenseits dieser alle Arbeiten durchziehenden anthropologischen

Grundmotivation sollen nun aber folgende fünf Orientierungspunkte als Destillate und

zentrale Mitnahmen aus den zeittheoretischen Betrachtungen gelten.

1) Ontologischer Status: Kein ›tempus absolutum‹, sondern hybrides Wesen der Zeit

Ein erster wichtiger Orientierungspunkt besteht in dem insbesondere durch die

phänomenologische Philosophie vertretenen Grundsatz, dass eine einheitliche, ob-

jektive Zeitwahrnehmung, ein ›tempus absolutum‹, schlichtweg nicht existiert. Zeit

wird weder im Newton’schen Verständnis vollends als quantitative Messgröße ver-

innerlicht, noch ist das jeweilige subjektiv-individuelle Zeitempfinden intersubjek-

tiv übertragbar. Die Existenz einer rein ›objektiven Zeit‹ ist damit für die lebens-

weltliche Praxis zunächst einmal als illusionär zu bezeichnen, wenngleich sie einen

wichtigen Bezugspunkt bildet. Folglich ist ›die Zeit‹ demnach dezidiert als hybrides

Konstrukt zu verstehen, als Natur- und Kulturobjekt zugleich. Zwar ist die Zeit ei-

nerseits durch eine solide Faktizität (als physikalische Messgröße und Einheit von

Stunden und Sekunden) gekennzeichnet, anderseits jedoch ist sie kulturell varia-

bel, sozial geprägt und schließlich individuell variativ wirksam. Die erste Folgerung

zum Grundverständnis von der Zeit lautet somit, dass sie mehr als nur das ist, was

210 Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, 6.

211 Theo Rudolf Payk, »Zeit – Lebensbedingung, Anschauungsweise oder Täuschung?«, in Im Netz der

Zeit, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

uns Uhren und andere Messgeräte ›anzeigen‹. Eine Beschreibung von Zeitphäno-

menen muss daher deutlich über ihre objektive Messbarkeit hinausgehen.

 

2) Dialektische Ausbildung der Zeitwahrnehmung

Ausgehend von der Hybridizität der Zeit als Natur- und Kulturobjekt kann die

Ausbildung einer Wahrnehmung von Zeitphänomenen gleichsam nicht als iso-

liert betrachtet werden. Zeitwahrnehmungen werden vielmehr erst im Dreieck

einer intersubjektiven Ebene (Zeitkultur, ›Weltzeit‹), einer subjektiv-individuellen

(Persönlichkeit, ›Seele‹) und einer objektiven Ebene (Uhrzeit, Kalenderzeit) ausge-

bildet. Zeiterfahrungen zeigen eine variierende Rhythmik des Bewusstseinsstroms

(Schütz/Luckmann) und können damit stets nur kontextuell erklärt bzw. individuell

rekonstruiert werden. Auch wenn uns die bildhafte Vorstellung der Zeit als einem

linearen Fluss die Suggestion einer allumfassenden, objektiven Referenzgröße

bereitet, wird die Zeit, so stellt erstmals Augustinus fest, auf alltagspraktischer

Ebene subjektiv (und kulturell) mitunter stark abweichend von der Uhrzeit erlebt

und verinnerlicht. Zugleich ist anzumerken, dass die Auffassung eines linearen,

kontinuierlichen Fortschreitens von Zeit trotz des zeitphilosophischen Primats

einer subjektimmanenten Zeitauffassung eine wesentlich längere Tradition auf-

weist und wohl daher nach wie vor stark kulturprägend ist. Die Zeitwahrnehmung

innerhalb der westlichen Kultur erfolgt im Schnittpunkt einer objektiven Bezugs-

größe und einer subjektiven Wahrnehmung, die sich entweder kontrastiv oder

affirmativ zum objektiven Modell verhält und damit das objektive Bezugssystem

subjektiv modifiziert. Die wahrgenommene Zeiterfahrung resultiert aus genau

jenem Verhältnis. Wie kaum ein Zweiter hat Norbert Elias diesen dialektischen

Zusammenhang im menschlichen Umgang mit der Zeit zu betonen versucht. Den

Ort der Aushandlung dieses Verhältnisses bildet somit folglich das menschliche

Subjekt bzw. das menschliche Gehirn.212 Dies bedeutet, dass sich die Zeit aus

der neuzeitlichen Forschungstradition heraus somit niemals ohne das die Zeit

erfahrende Subjekt verstehen lässt.

 

3) Wirkungsfeld und Ort der Entfaltung: Zeit als ›soziale‹ Zeit

Der dritte wichtige Orientierungspunkt besteht in der durch die Sozialwissenschaf-

ten etablierten Überzeugung, dass die Zeit insbesondere als ein soziales System und

somit im Rahmen der Erzeugung und Nutzung von Zeitstrukturen verstehbar ge-

machtwerden kann.Zeit und Zeitbestimmungwerden demnach als Resultate sozia-

ler Organisation verstanden. Die Erfahrbarkeit von Zeit konstituiert sich darin erst

in sozialen Zusammenhängen und wird in der Ausbildung von Rhythmen, Takten

oder Plänen analytisch greifbar sowie über Zeitbestimmungen,Zeitstrategien, Tem-

pi oder Beschleunigungen qualitativ in Form der Veränderungen des Umgangs mit

der Zeit beschreib- und analysierbar. Die Zeit bildet folglich ein zentrales Element

des Soziallebens. Die dritte Folgerung zum Grundverständnis über den komplexen

Gegenstand der Zeit umfasst damit, dass die Zeit als ein sozialer und anthropo-

212 Vgl. Benz, (Erzählte) Zeit des Wartens, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 87

logischer ›Fakt‹ begriffen werden muss. Aus diesem Grund muss sie gleichsam als

Dreh- und Angelpunkt sozialwissenschaftlicher Theoriebildung gelten.213

 

4) Funktionen: Zeit als Orientierungs-, Kommunikations- und Synchronisationsleistung

Die vierte elementare Erkenntnis knüpft direkt an die zweite an und nimmt

abermals Bezug auf Norbert Elias. Wenn die Zeit ein soziales System darstellt,

muss sie zuvorderst in ihren Funktionen einer symbolischen Form sowie als ein

Orientierungs- und Kontrollmittel gelesen werden. Zeit wird in diesem Verständ-

nis durch ihren instrumentellen Charakter definiert, der zudem nicht apriorisch

vorhanden ist, sondern erst erlernt werden muss. Das Erlernen erfolgt um den

Preis des Fremdzwangs, der Selbstdisziplinierung und der Affektkontrolle, er-

möglicht anschließend jedoch integrative Synchronisationsleistungen und die

Kommunizierbarkeit des sozialen Symbols ›Zeit‹. Elias’ leitende Betrachtung der

›symbolischen Natur der Zeit‹ eröffnet den aufschlussreichsten und damit viel-

leicht vielversprechendsten Zugang, um die subjektive Flüchtigkeit des Zeitbegriffs

objektiv-definitorisch einzufangen. Die Arbeit folgt mit dessen Zeitkonzeption

einem Grundverständnis, nach der die Zeit als soziales Konstrukt zum Ziel gesell-

schaftlicher Orientierungsfunktionen verstanden wird, das jedoch gleichwohl an

die Aristotelischen Auffassung einer kosmologischen, an Bewegungen im Raume

gekoppelten Gründung bezogen bleibt. Zeit strukturiert das In-der-Welt-Sein,

macht Vergleiche und Veränderungen erleb- und kommunizierbar. In ihr spie-

gelt sich der menschliche Wunsch, die endlose Abfolge von Ereignissen in eine

sinnhafte Ordnung zu transferieren. Die Zeit fungiert nach diesem wesentli-

chen Begriffsverständnis demnach als ein quasi-linguistisches Bedeutungs- und

Bezugssystem.214

Mit Rückgriff auf Norbert Elias und dessen für diese Arbeit als am aufschlussreichsten

geltenden Zugang zum Verständnis der sozialen Zeit vermerkt Simonetta Tabboni zu

deren Funktion und Wirkungsweise treffend:

»(…) what we sum up in the word ›time‹ is the attribution of meaning to change, done

by human collectivities but capable of individual construction, and its organization in

termsof goals andother affirmation of values. The creation of timemight be auniquely

social way of pronouncing on the ›meaning of life‹. lt simultaneously satisfies organi-

zational goals – establishing when to work, when to play, when to pray- and moral ob-

jectives for the collectivity – deciding what is most important to achieve in life (…).«215

Zusammenfassend wird im Zuge dieser Arbeit somit Zeit als soziales, kommunikatives,

verhaltensregulierendes und Orientierung und Vergleichbarkeit stiftendes Symbol und

Zeichen der Syntheseleistung betrachtet. Dieser Ansatz ermöglicht es nicht zuletzt, die

Dichotomie zwischen physikalischer und sozialer Zeit zu überwinden und die unter

213 Vgl. Adam, Time and Social Theory, 14.

214 Vgl. Eviatar Zerubavel, »The language of time: Toward a semiotics of temporality«, The Sociological

Quarterly 28, Nr. 3 (1987): 354.

215 Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, 9 [Hervorhebung des Verfassers, R.K.].

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Punkt 2 angesprochene, wechselseitige Charakteristik der Zeit als Natur- und Sozial-

größe zu erkennen.

5) Zeitqualitäten: Charakteristik westlicher Zeitkultur

Der fünfte leitende Orientierungspunkt betrifft die Erkenntnis, durch welche Cha-

rakteristik die Zeitauffassung der westlichen Welt geprägt ist und welchen Verän-

derungsdynamiken sie unterliegt. Die Rückschau zeitphilosophischer, zeitsoziolo-

gischer und vor allem die Kontrastierung zeitanthropologischer Studien identifi-

zierte die westliche Zeitauffassung als konzeptionelle Dreiteilung von Vergangen-

heit, Gegenwart und Zukunft und entsprechender Parameter der Bestimmung ei-

nes ›Davor‹, ›Jetzt‹ und eines ›Nachher‹. Diese Dreiteilung bildet den Bezugsrah-

men jeglicher Sinnsetzungen der westlichen Kultur. Die Zeit wird dabei als kul-

turell tradiert, als linearer Verlauf bzw. kontinuierlicher Fluss von der Vergangen-

heit über eine (stets flüchtige) Gegenwart hin zur Zukunft idealisiert. Genährt wird

die Vorstellung eines linearen Verlaufs dabei durch die Wahrnehmung des biologi-

schen Alterns oder durch Wachstumsprozesse. Indem sämtliche vom Bewusstsein

wahrnehmbare Veränderungen gegen ein ›objektives‹ Bezugssystem der Uhrzeit ge-

halten werden, verspricht sich die westliche Kultur die Ausbildung von Ordnung

und Sinnhaftigkeit. Der in dieser Zeitauffassung idealisierte Zeitpfeil verläuft da-

bei zwar gerichtet, direktional und irreversibel, nicht jedoch in eine teleologisch

definierte, sondern in eine explizit offene Zukunft, die folglich in der Gegenwart

(und auf Grundlage der Vergangenheit) aktiv gestaltet werden muss.

Beginnend in der Neuzeit wurde die Zeit im Zuge der industriellen Rationalisie-

rungsbestrebungen und intrinsischen Effizienzbestrebungen qualitativ zur knappen

Ressource, zum Wert und nicht zuletzt zur monetarisierbaren Ware aufgeladen.

Die Wahrnehmung der Begrenztheit und Knappheit von Zeit resultiert in der hand-

lungspraktischen Prämisse ihrer möglichst rationalen Nutzung. Die zeitsensiblen

Produktionsverhältnisse eines ›kapitalistischen Geistes‹ erzwangen eine Verinnerli-

chung der Uhrzeit und die Entwicklung einer intensiven Sensibilität für den Zeitfluss.

Nicht nur Organisationen, auch Staaten haben damit ein zentrales Interesse an Fragen

der Zeitnutzung, der Zeitbestimmung und der Kontrolle über sie. Zeit wird folglich als

Machtinstrument gebraucht, weshalb in der Folge Zeitbudgets ungleich verteilt sein

können.

Systemtheoretisch betrachtet, steht die Entwicklung des westlichen Zeitbewusst-

seins in der Tradition sich aufgrund wachsender Komplexität immer stärker erweitern-

der Synchronisationsanforderungen. Zeit wurde das entscheidende Organisationsprin-

zip. Das darin vielleicht prägendste Charakteristikum des modernen Verhältnisses zur

Zeit besteht in der Wahrnehmung einer allgemeinen Beschleunigung, die durch Effi-

zienzversprechen angetrieben und aufgrund anschließender Überkompensation aber-

mals erforderlich wird. Das westliche Zeitverständnis wird ferner in der Doppeldia-

gnose einer wahrgenommenen Beschleunigung und einer resultierenden Zeitkrise ver-

standen. Auf individueller Ebene ist die Entwicklung derModerne dazu vomKampf um

die Abgrenzung und Etablierung von Eigenzeiten, einer allgemeinen Sehnsucht nach

dem Augenblick, der Individualisierung der Zeiterfahrung und deren Fragmentierung

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 89

in immer kleineren Einheiten sowie der Gleichzeitigkeit und der Vergegenwärtigung

der Zukunft geprägt.

Zusammenfassend übt die Zeit im westlichen Kulturkontext eine starke Zentrali-

tät aus. Das durch Bergson vertretene Postulat eines rein qualitativen Zeitbegriffs der

reinen, gelebten Dauer scheint, mit Blick auf die Entwicklungen und daran geknüpf-

ten Zwänge zur Zeitrationalität der letzten zwei Jahrhunderte, schlichtweg ferner denn

je. Das Zeit-Mensch bzw. das Zeit-Gesellschaft-Verhältnis gilt vielleicht auch deshalb

gemeinhin als gestört und zwiespältig.

Trotz eines Primats jener westlichen Zeitvorstellung sind jedoch weitere, hetero-

gene Formen der zeitgebundenen Sinnstiftung wirksam. Anthropologische Positionen

haben deutlich gezeigt, dass die Orientierungs- und Kommunikationsfunktionen der

Zeit auch andersartig realisiert werden können. Zwar stellen jegliche Völker basale Be-

züge zum Umgang mit Zeit her, diese stehen jedoch in Abhängigkeit von kulturellen

Leitbildern und Sozialstrukturen und resultieren in zum Teil gänzlich unterschiedli-

chen Zeitauffassungen hinsichtlich Tempi, Modalitäten, Messgenauigkeit, Synchroni-

sationsbedürfnissen oder der stark variierenden Auffassungen über Rationalität.

 

Mit der Extrahierung der fünf theoretischen Kernbefunde zum ontologischen Status,

der Erfahrbarkeit, dem Wirkungsfeld, den Hauptfunktionen sowie der Charakteristik

der westlichen Zeitkultur soll nun der zeittheoretische Komplex auf den Spezialfall des

Wartens ›in der Zeit‹ verengt werden.Mit anderenWorten: Was macht vor demHinter-

grund des herausgearbeiteten philosophischen und sozialwissenschaftlich-anthropolo-

gischen Grundverständnisses von Zeit sowie der abgeleiteten fünf Kernbefunde die Zeit

auf individueller und systemischer Ebene zur Wartezeit und was macht sie qualitativ

überhaupt zu einem zeitlichen Sonderfall?

2.4 Von der Zeit zur Wartezeit: Versuch einer Theoretisierung

2.4.1 Individuell-subjektive Grundbedingungen für die Erfahrung

von Wartezeiten

Basierend auf den beiden ersten Kernbefunden zum Zeitverständnis bildet sich jede

Form der Zeitwahrnehmung (zumindest im westlichen Kulturkreis) im wechselseitigen

Verhältnis zwischen subjektiver Erfahrung von Rhythmen und Abfolgen aus, die gegen

eine objektive Referenzgröße der mechanisierten Uhr- oder Kalenderzeit gehalten wer-

den. Im Regelfall wird diese dialektische Verhandlung als Abfolge von Einzelereignissen

und damit als sinnstiftender Verlauf spürbar. Weist dieses komplexe dialektische Ver-

hältnis nun aber ein Ungleichgewicht auf, das statt der Wahrnehmung einer ›Füllung‹

des Verlaufs mit Einzelereignissen eine gefühlte ›Leere‹ der Zeit verursacht, wird Zeit

zurWartezeit. Die ›Leere‹ desWartens wird demnach durch eine Störung des subjektiv-

individuellen, verinnerlichten Umgangs mit der Zeit verursacht, die es plötzlich nicht

mehr wie gewohnt zulässt, die individuelle Zeitkonzeption an eine objektive Zeitkon-

zeption zu knüpfen. Der Spezialfall einerWartezeit wird also immer dann wahrgenom-

men, sobald eine Inkongruenz in der dialektischen Verhandlung der Zeitkonzeptionen

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

auftritt.Mit anderenWorten: Einzelereignisse können nicht mehr im Schema der Folge

eines ›Vorher‹ und ›Nachher‹ ausgemacht werden, das Ordnungsversprechen des Zeit-

flusses ist unterbrochen bzw. ist der Zeitfluss aufgrund einer »Nicht-Anwendbarkeit der

Parameter einer chronologischen Sukzessionslogik«216 nur noch schwerlich oder gar

nicht mehr erkennbar. In der Folge sind auch die sonst üblich herangezogenen räum-

lichen Orientierungsgrößen abwesend, weshalb die individuelle Erfahrung des War-

tens oftmals semantisch mit dem raumassoziativen Begriff des gefühlten ›Stillstands‹

aufgeladen wird. Zudem wird die seit der Antike etablierte Vorstellung der Zeit an im

Raum geknüpfte Bewegungen im Modus des Wartens empfindlich gestört, womit die

Zeit folglich ihrer räumlichen Ausdruckskraft entbehrt. Kurzum, die Ableitungszusam-

menhänge zwischen subjektivem Zeitempfinden und objektiven Bezugsgrößen werden

im Warten gestört. Eine solche zeittheoretische Identifizierung der Wartezeit als pro-

blematischer Moment der Inkongruenz kann dadurch die mitunter starken psychologi-

schen Modalitäten wartender Menschen erklären, die von Langeweile und Verdruss bis

hin zu Angstzuständen reichen. Inkongruenz, fehlende Abfolge von Ereignispunkten

sowie die Nicht-Anwendbarkeit räumlicher Orientierungsmuster bedingen damit zu-

sammen auf der individuell-subjektiven Ebene die Erfahrung des Spezialfalls Warten

in der Zeit.

 

Folglich sollen an dieser Stelle mit Rückgriff aus der Phalanx zeittheoretischer Studien

fünf Grundbedingungen für die Erfahrung von Wartezeiten destilliert werden, wobei sich die

ersten drei Grundbedingungen aus philosophischen Betrachtungen, die vierte Grund-

bedingung aus der zeitsoziologischen und die fünfte aus der zeitanthropologischen

Forschung ableitet.

1) Wartezeit braucht ein die Zeit wahrnehmendes Subjekt

Erstens erfordert jedes Warten zunächst ein das die Zeit wahrnehmendes Subjekt,

welches über die generelle Fähigkeit einer Zeitwahrnehmung verfügt.

 

»Warten existiert nicht ohne das wahrnehmende Subjekt, ebenso wenig wie die Zeit

ohne ein wahrnehmendes Subjekt Objekt von Reflexion sein kann.«217

 

Die Begründung dieser aus alltagspraktischer Sicht offenkundig erscheinenden

Vorbedingung leisteten bereits im Ansatz Platon und Aristoteles. Insbesondere

aber war es Augustinus’ Zeittheorie der ›dreifachen Gegenwart‹, der die Zeitwahr-

nehmung als subjektimmanente Leistung herleitete.

 

2) Nur gefühlte Zeit kann zu einem Modus des Wartens werden

Zweitens muss als Vorbedingung gelten, dass Zeit nicht im Sinne Newtons als vom

Menschen unabhängige, objektive und externe Naturgröße verstanden werden

kann, denn

 

216 Benz, (Erzählte) Zeit des Wartens, 42.

217 Ebd., 44.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 91

»Während das Warten die Zeit als solche bewusst und fühlbar macht, kann um-

gekehrt nur bewusst gefühlte Zeit kann überhaupt zu einem Modus des Wartens

werden.«218

 

3) Notwendigkeit von Ereignis und antizipierendem Bewusstsein

Drittens wird Zeit erst dann zur Wartezeit, wenn ein zu erwartendes Ereignis be-

steht. Während die beiden erstgenannten Grundbedingungen den Grundvoraus-

setzungen der Ausprägung jeglicher Zeitwahrnehmung entsprechen, bildet diese

dritte eine Sonderbedingung für den Spezialfall des Temporalphänomens Warten

aus. Nur in der Erwartung kann das Bewusstsein eine Synthese aus der Wahrneh-

mung eines aktuellen Zustandes im Abgleich mit einer referenziellen Gegengröße

(Ereignis) und dessen momentaner Abstinenz leisten. Die seelische Kompetenz ei-

ner Antizipation des Kommenden (Expectatio), noch Ausstehenden und noch nicht

Seienden ist – mit Rückgriff auf Augustinus – demnach nur in einem von Aufmerk-

samkeit durchzogenen Geist möglich.

 

4) Notwendigkeit zweier Zeiterfahrungsebenen

Viertens besteht die Notwendigkeit einer Existenz zweier Zeiterfahrungsebenen (ob-

jektiv/subjektiv-individuell). Nur unter dieser Voraussetzung kann es überhaupt so

etwaswie eine subjektiv gefühlte Leere geben, die sich imbereits skizzierten Störfall

des Abgleichs der wahrgenommenen Folge von Einzelereignissen gegen einen ob-

jektiven Bezugsrahmen ausbildet. Der temporale Spezialfall der Wartezeit kommt

somit nicht ohne Betrachtung einer objektiven und subjektiven Vermitteltheit von

Wartezeit sowie nicht ohne eine an den Raum gebundene Vorstellung der Zeit aus.

 

5) Kulturelle Prägung von Zeit- und Wartezeiterfahrung

Fünftens zeigte die Betrachtung von mit dem westlichen Kulturkreis konstratieren-

der Zeitauffassungen die Grundbedingung auf, dass der Modus der Wartezeit vor-

zugsweise im Rahmen eines linearen Zeitverständnisses und einer Kopplung mit

der Ökonomisierung der Zeitnutzung überhaupt erst als spezifischer Modus wahr-

genommen wird. So existieren neben der linearen Zeitauffassung auch kulturell

etablierte Zeitsysteme, die keineswegs zwangsläufig der Messung von Verläufen

dienen müssen oder in denen Zeit zyklisch gedacht wird. Erst wenn die Zeit als

linearer Verlauf verinnerlicht wird, kann aber die Störung der dialektischen Aus-

bildung von Zeiterfahrung im Verfahren subjektiver Eindrücke und dem Abgleich

gegenüber einer objektiv Referenzgröße überhaupt stattfinden. Nicht wenige Völ-

ker kennen keine explizite Begrifflichkeit für die Zeit. Diese Völker kennen folglich

möglicherweise auch kein im Sinne der westlichen Zeitkultur konnotiertes Dasein

im Modus des Wartens.

In Ergänzung dieser fünf ontologischen Vorbedingungen zur Ausbildung desWartemo-

dus zeigten sich in der Aufarbeitung einiger Wegmarken des zeitphilosophischen Den-

kens zudem punktuelle Hinweise zur weiteren Qualifizierung des Warte-Phänomens.

218 Benz, (Erzählte) Zeit des Wartens, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Platon und Aristoteles lassen noch keine explizite Thematisierung des Wartens erken-

nen, vielmehr lagen zunächst die Versuche zumVerständnis von Zeit in der Veranschau-

lichung mittels von Bewegungen im Raum. In der Spätantike lässt Augustinus jedoch

erstmals eine indirekte Verhandlung desWartens imRahmen seiner Zeitkonzeption der

dreifachen Gegenwart erkennen, die unter anderem einen einzig und allein in der Seele

realisierbaren erwartenden Zeitmodus umfasst. Das Warten wird hier jedoch noch kei-

neswegs qualitativ beschrieben. Eine Problematisierung des Zustands ist nicht erkenn-

bar, vielmehr erscheint imModus desWartens eine Voraussetzung der ›Vergegenwärti-

gung‹ des Zukünftigen gesehen zu werden.Weit mehr als der spätantike Vordenker des

Antizipierens thematisierte Henri Bergson dasWarten im Zuge seines rein qualitativen

Zeitverständnisses. IndemBergson dasWarten als Inbegriff des qualitativenÜbergangs

und des aktiven Erlebens begreift, wird dieser spezifische Modus für ihn zur zentralen

Erklärungsgröße der Subjektivität von Zeit, ja Bergson instrumentalisiert gar das War-

ten mithilfe seines vielzitierten Zuckerwürfel-Experiments der ›gelebten Dauer‹. Auch

wenn hier das Warten per se noch keine psychologische Problematisierung erfährt, wird

es als ›spannungsvoller Zustand‹ deklariert, der aus Sicht Bergson jedoch nicht punk-

tuell wirksam werde, sondern als ›menschliche Grundverfassung‹ schlechthin zu gelten

habe.

2.4.2 Ursprünge und Entstehungsbedingungen des Wartens

Aussagen zu Ursprung und Entstehungsbedingungen von Wartezeiten lassen sich aus

den philosophischen Zeitbetrachtungen in nur sehr begrenztemMaße gewinnen. Zwar

nutzen etwa Heidegger und Bergson das Warten entweder direkt oder indirekt als Be-

weisführung ihrer jeweiligen Zeitkonzeptualisierungen, jedoch werden – anders als in

der sozialwissenschaftlichen Auseinandersetzung – keine systemischen Katalysatoren

oder qualitativen Einblicke hinsichtlich der konkreten Erfahrung formuliert.

Heidegger nutzt den Modus des Erwartens – ähnlich wie Bergson – im Rahmen sei-

nes fundamentalontologischen Zeitansatzes als einen Beleg dafür, dass sich auch das

uneigentliche Dasein im Kern aber auf ein eigentliches Dasein stützt, das sich seiner End-

lichkeit bewusst ist und daraufhin imRahmen seinerMöglichkeiten handelt. Alltägliche

Wartesituationen könnten aus der Perspektive Heideggers somit womöglich als wich-

tige funktionale Schlüsselstellen zur Selbstbestimmung des eigentlichen Daseins inter-

pretiert werden. Das Warten in Alltagssituationen könnte somit nach Heidegger’schen

Lesart die im uneigentlichen Dasein stets verdrängte Erinnerung an die eigene Vergäng-

lichkeit reaktivieren und damit die Erinnerung an das für erstrebenswerte, existenzielle

eigentliche Sein ermöglichen.

Bergson hingegen nutzt den Modus des Wartens ganz explizit als Veranschauli-

chungsfolie der Ablösung vom mechanisierten Zeitdenken. Die Zeit wird, verdeutlicht

durch das Zuckerwürfel-Experiment, nicht mehr, wie üblich, als Aneinanderreihung

unbelebter Zeitpunkte gedacht wird, sondern als qualitative Veränderung, die durch

Anpassung des Geistes an den Rhythmus des Ereignisses ein aktivesMoment aufweist.

Gleichwohl wird jenseits dieser abstrakten ›Auskünfte‹ nur wenig über den erlebten

Modus des Wartens selbst bekannt. Konkretere ›Mitnahmen‹ für eine Theoretisierung

der Wartezeit hinsichtlich ihrer Ursprünge und Entstehungsbedingungen ermöglichen

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 93

dagegen erst die zeitsoziologischen und kulturanthropologischen Studien. Sie behan-

deln weniger die philosophische Frage der eigentlichen Erkenntnisbedingungen der

Wahrnehmung von (Warte)zeit, sondern beleuchten stattdessen die inhaltlichen Aus-

formungen, die Strukturbedingungen und subjektiven Zuschreibungen. Aus der Rück-

schau dieser Studien sollen nun folglich sechs Kernpunkte extrahiert werden, die für eine

Theoretisierung der Wartezeit hilfreich erscheinen.

1) ›Sozialer‹ Ursprung von Wartezeiten

Erstens lässt sichmit Rückgriff auf Sorokin undMertons Postulat der Zeit als sozialer

Orientierungsfunktion, in der alltägliches Handeln weit öfter an sozialen Referenz-

punkten als an astronomischen festgemacht werden würde, die Vermutung folgern,

dass im Laufe der Zeit auch Wartezeiten stärker durch soziale Referenzpunkte als

durch natürliche Referenzpunkte verursacht worden sein dürften.

 

2) Warten repräsentiert eine elementare Zeitstrategie

Die Ausführungen von Nowotny zeigten zweitens, dass das Warten (und warten las-

sen) als nur eine von vielen Zeitstrategien zur Strukturierung sozialer Beziehungen

dient. Nowotny sensibilisiert dabei für die zentrale Erkenntnis, dass Wartezeiten

ein soziales Ausdrucksfeld der Ungleichverteilung von Zeitbudgets repräsentieren.

Die Perspektive des Wartens als abhängige Variable von Machtverhältnissen wird

hierbei durch Nowotnys frappierende Feststellung illustriert: »Die Sprache hat kei-

nen Ausdruck für den, der warten läßt, sondern nur für den Wartenden.«219

 

3) Warten muss ›erlernt‹ werden

Drittens lässt sich mit Rekurs auf Elias’ Überlegungen für das Phänomen des War-

tens schließen, dass analog zur Notwendigkeit des Erlernens der Zeitnutzung zum

Zweck der Positionsbestimmung auch im Besonderen das Warten der Notwendig-

keit des Erlernens unterliegt. DasWarten lässt sich damit im Zuge des Zivilisations-

prozesses als eines der kritischsten ›Temporalprodukte‹ extrahieren, das einerseits

den analytischen Blick auf die Mechanismen der Zeitproduktion im Sinne Elias of-

fenlegt und andererseits selbst Produkt der in komplexen Gesellschaften zuweilen

limitierten Synchronisationsfähigkeit ist.

 

4) Inkongruenz von Zeitebenen

Eine entscheidende Entstehungsbedingung von Wartezeiten sehen Schütz und

Luckmann im Auftreten von Inkongruenzen zwischen verschiedenen Zeitebenen.

Da aus ihrer Sicht das Zeiterleben in der Verschränkung dreier Zeitebenen realisiert

wird, die dauernd rhythmisiert und zusammengehalten werden müssen, entstehen

Wartesituationen besonders an den Reibungspunkten der Zeitebenen vonWeltzeit,

subjektiver und intersubjektiver Zeit, die Ausdruck von Inkongruenzen sind und

dem Menschen folglich die unausweichliche Grundverfassung des Wartens aufer-

legen. Damit wird jedoch auch deutlich, dass das Warten – in Korrespondenz zu

219 Nowotny, Eigenzeit, 148.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Im Zwischenraum der beschleunigten Moderne

Henri Bergsons ›durée‹ – als aktive Tätigkeit der Harmonisierung jener Zeitebenen

zu betrachten sein sollte.

 

5) Resultat der Inkongruenz zwischen Temporalsystemen

Luhmanns Systemtheorie liefert eine zwar abstrakte, aber zugleich gewichtige Er-

klärung der systemischen Entstehungsbedingungen von Wartezeiten in der mo-

dernen westlichen Kultur. Indem er die Zeit als entscheidende qualitative Erklä-

rungsgröße begreift und die fortschreitendeDifferenzierung gesellschaftlicher Teil-

systeme in der korrespondierenden Ausbildung differenzierter Temporalsysteme

versteht, entstehen Wartezeiten in hochentwickelten und komplexen Gesellschaf-

ten insbesondere aufgrund temporaler Inkongruenzen der verschiedenen Teilsys-

teme. Ähnlich verortet auch Bergmann die (moderne) Entstehungsbedingung der

Wartezeit in der fehlerhaften Synchronisierung der gesellschaftlichen Teilsysteme:

»If all social behaviour were embedded in one single time order, as is the approx-

imate case in primitive, less differentiated societies, there would be no problem

of temporal synchronization; the flow of time would unobtrusively accompany the

course of behaviour.Only when, through social differentiation, individual and social

time must be distributed among various areas of behaviour do problems of coor-

dination arise. The results of this lack of synchronization are the scarcity of time,

waiting time and ›time out‹.«220 Je stärker die Ausdifferenzierung der gesellschaft-

lichen Teilsysteme fortschreitet, desto stärker wird demnach auch ihre Anfälligkeit,

an den Berührungspunkten zu anderen Teilsystemen aufgrund unterschiedlicher

Rhythmen, Abläufen und arbeitsbezogener Zeitauffassungen Wartezeiten zu pro-

duzieren. Als Beispiel sei hierfür etwa der temporal betrachtet eher schwergängige

Bürokratieapparat angeführt, der bei Bearbeitung von Anfragen der beschleunigten

Startup-Szene eine deutliche Inkongruenz zwischen den vorherrschenden Tempo-

ralsystemen offenbart.

 

6) Zeitkulturelle Inkongruenzen

Wartezeiten, so zeigte die kulturanthropologische Perspektive, sind in hohem Ma-

ße nicht nur sozialstrukturell- sondern ebenso kulturabhängig. Sie entstehen damit

insbesondere an den Schnittstellen variierender Zeitwahrnehmungen. So vertritt

etwa Stuart Hall die These, dass ein Aufeinandertreffen monochroner (M-Zeit) und

polychroner (P-Zeit) Kulturen zeitlicher Orientierung zu divergierender Synchroni-

sation sozialer Tätigkeiten führen und Probleme von Unpünktlichkeit, Unzuverläs-

sigkeit und damit vonWartezeiten produzieren würde. Aber auch innerhalb dersel-

ben Zeitkultur würden divergierende Zeitauffassungen bestehen, die Inkongruen-

zen in sozialen Austauschbeziehungen hervorrufen und in Wartezeiten resultieren

können. Die Kulturanthropologie liefert damit komplementär zur Luhmann’schen

Systemtheorie der heterogenen Temporalstrukturen gesellschaftlicher Teilsysteme

ein aus der jeweiligen Kultur abgeleitetes Verständnis zeitbezogener Inkongruen-

zen. Ähnlich wie komplexe Aufgabe Synchronisation der gesellschaftlichen Teilsys-

teme sieht die kulturanthropologische Perspektive auf Zeitphänomene die zentrale

220 Bergmann, »The problem of time in sociology«, 108.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. ›Zeitreise‹: Theorien und Strukturen der Konstituierung von Zeiterfahrung 95

Herausforderung folglich darin, die jeweilige Zeitkultur des Gegenübers verstehen

zu lernen, um Missverständnisse (und schließlich Wartezeiten) im gegenseitigen

Austausch abzubauen.

Mit diesem Kapitel konnten aus der geistes- und sozialwissenschaftlichen Konzeptua-

lisierungsgeschichte der Zeit nunmehr fünf grundlegende Erkenntnisse für die Frage

des Verständnisses von Zeit aus der heterogenen Forschungslandschaft extrahiert so-

wie eine Reihe von Ursprüngen und Entstehungsbedingungen für die Ausprägung von

Wartezeiten auf individueller und systemischer Ebene abgeleitet werden. Diese Per-

spektiven bilden den konzeptionellen Rahmen für die nun anschließende Spurensuche

der historisch variierenden Verhandlung von verkehrlich bedingten Wartezeiten seit

dem 19. Jahrhundert.

Damit wird nun der aporizitäre und steinige Pfad geistesgeschichtlicher Theoreti-

sierungen des Zeitbegriffs verlassen. Zu solch einem Schritt bemerkt Simonetta Tab-

boni zuversichtlich.

»Unlike the philosopher, the sociologist can undertake themoremodest task of tracing

in collective life the nature of that human experience which we call temporal and the

consequences of working through that experience: norms andways of organizing time

invented to satisfy prevailing needs, individual choices, and the values and priority

meanings that are attributed to it.«221

Tabboni bezieht ihre Aussage zwar disziplinär auf die Soziologie, doch es wird hier als

nicht weniger ertragreich erachtet, einen ›maßvollen‹ Übertrag auf die kulturgeschicht-

liche Betrachtung des Zeitphänomens Warten zu vollziehen. Genau dieser Schritt soll

nun im Anschluss erfolgen. Dazu wird im folgenden Kapitel zunächst das Warten als

zeitgeschichtliches Temporalphänomen der Moderne ›verortet‹, um daran anschlie-

ßend die Untersuchung zeithistorisch auf die konkreten Analysestränge der baulich-

betrieblichen und rezeptionsgeschichtlichen Verhandlung von verkehrsinduzierten

Wartezeiten zu verengen.

221 Tabboni, »The Idea of Social Time in Norbert Elias«, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455890-002 - am 13.02.2026, 09:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455890-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

