Kapitel X

Analogie versus Univozitit des Seienden

Das ordnungsbestimmende und den logischen Be-
reich charakterisierende Moment ist die Intentio-
nalitit, die Hingeltung, die Aussagbarkeit. Der logi-
sche Bereich ist nicht wie der reale analog, sondern
univok.

M. Heidegger

§ |. Seiendes im Sinne des Realen und im Sinne des Wahren

Brentano ist der festen Uberzeugung, mit seiner »Transzendental-
philosophie« Kants Einwande gegen die Metaphysik als Wissen-
schaft entkriftet zu haben.

Die Apologetik geschlossen, wie Kant den transcendentalen Theil der
<unsrer> Metaphysik genannt haben wuerde. Wir gehn zu Untersuchun-
gen ueber, die in seiner Sprache als transcendent zu bezeichnen waeren. Er
selbst bleibt hier stehn und thut von dem Standpunkt des Ergebnisses sei-
ner kritischen Untersuchungen Einsprache gegen unser Weiterschreiten.
Allein sein Resultat ist nicht das unsere. Er endigt skeptisch mit der Uner-
kennbarkeit des Dings an sich, mit der Subjectivitaet unserer Principien.
Wir im Gegentheil haben gesehn, dass wir Principien haben, an deren
Giltigkeit sich nicht zweifeln ldsst, <und> wenn auch nicht <bei> allem
dem, was man gewohnlich unmittelbar und unbedingt glaubt vertrauen zu
duerfen, dieses Vertrauen gerechtfertigt erschien, so blieb doch genug, um
das Wesentliche mittelbar wieder zu gewinnen.!

Brentanos Aufbau setzt bei der »Ontologie« an, die auf eine Darle-
gung der kategorialen Strukturen des »Seienden als solchen« zielt.2

1M 96, Bl. 31945.

2 »Von Ontologie sprechen wir in weiterem und engerm Sinn. In weiterem ist sie die
ganze Metaphysik als Wissenschaft von dem Seienden als solchen. Im engern dage-
gen begreift sie weder die kritische Untersuchung der (Erkenntniss)principien, welche
die Angriffe des Skepticismus abwehrt und ihr naturgemass vorausgeht, noch von
den darlegenden Untersuchungen, die Theologie und Kosmologie, die sich aus ihr er-
geben, in sich. [...] So scheidet sich die Ontologie im engern Sinne als Theil der Meta-
physik von den andern Theilen ab, sie ist dasselbe, was eben universeller Theil der

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 253

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

In der »Ontologie« nimmt Brentano seine Analysen iiber die
mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles wieder auf,
d.h. die Frage nach den mannigfaltigen Erscheinungsweisen des
Seienden in der Sprache. Es ist die Aufgabe der Ontologie, die vie-
len Bedeutungen des Seienden abzugrenzen, und zwar die eigentli-
chen von den uneigentlichen zu trennen.?

Im Unterschied zu seiner Dissertation konzentriert Brentano
nun seine Aufmerksamkeit auf nur zwei der vorher in vier Klassen
unterteilten Bedeutungen. Er verzichtet nicht nur auf die Analyse
des »zufillig Seienden«, das er schon in seinem Erstlingswerk als
»uneigentliche«* Seinsweise bezeichnet hatte, sondern auch auf die
Unterscheidung zwischen dem der Méglichkeit und der Wirklich-
keit nach Seienden, die er zuvor zu den eigentlichen Bedeutungen
des »Seienden als solchen« gerechnet hatte. Das Gebiet des Realen
deckt sich nun vollkommen mit demjenigen des Wirklichen; das
Maogliche betrachtet Brentano jetzt als bloBe Fiktion und fiihrt es auf
das v wg @Aneés zuriick.’

Metaphysik genannt wurde; sie erortert die allgemeinen Eigenthuemlichkeiten alles
Seienden.« Ebda., Bl. 31945f.

3 »Die Ontologie hat vor allem von den Bedeutungen des Seienden zu sprechen. Alles,
was auf den Namen des Seienden Anspruch macht, lasst sie an sich vorueberziehn,
um das, was im eigentlichen Sinne genannt wird, und Gegenstand der Metaphysik ist,
von dem Uebrigen, was den Namen traegt, zu scheiden. Denn offenbar wird nicht al-
les im gleichen und vieles in sehr uneigentlichem Sinne ein Seiendes genannt, wie wir
ja auch das Nichts ein Seiendes nennen, indem wir sagen, es sei ein Nichts-seiendes.
Aber auch von vielem andern, was wir seiend nennen, fragt es sich, ob es eigentlich
den Namen verdient: Ist, wenn der Léwe ein Seiendes ist, auch die Natur des Lowen
ein Seiendes? Ist das Grosse ein Seiendes oder die Grijsse oder beide, und wenn beide,
sind sie eins und in einem Sinne? Ist der Blinde ein Seiendes oder nur der Sehende? Ist
bloss das Individuelle oder ist auch das Allgemeine ein Seiendes, und wenn, ist es sei-
end in demselben Sinne? Ist das Heer ein Seiendes oder sind es nur die einzelnen Sol-
daten? Ist der ganze Mensch ein Seiendes oder sind es auch seine Theile <(und wenn
die Theile, sind es auch die Grianzen?)> wie Kopf und Fuss, Leib und Geist? Ist das
Gewesene ein Seiendes? Es scheint, sogar nothwendig, aber dennoch ist vieles Gewe-
sene vernichtet. Ist das Mogliche ein Seiendes? Ist es das Geliebte? Gedachte? Es
scheint in dem Liebenden und Denkenden zu sein, aber es fragt sich wie und in wel-
chem Sinne?« Ebda., S. 69.

4+ MBS, S. 21.

5 »*Potentialia® Was wie: Kraft, Fahigkeit <(aufzunehmen oder verwandelt zu wer-
den)>, <Verstand>, (habituelle) Kenntniss, (habituelle) Tugend u.s.f. eigentlich blosse
Moglichkeit eines realen Seins bezeichnet. Auch Freiheit und Nothwendigkeit der
Handlungen und Thaten scheinen dahin zu rechnen. An reales Seiende geknuepft,
sind sie doch in sich selber nichts (wie die Privationen). Dasselbe gilt von anderem,
was bloss dem Ausdrucke nach mit realem, wirklichem Sein zusammen stimmt, wie

254 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

Das Seiende wird einerseits im Sinne des Wahren ausgesagt,
namlich um die Wahrheit eines Satzes zu bezeichnen, andererseits
im Sinne des Realen, also in einer logischen und realen Bedeutung.®
Es ist nicht moglich, diese beiden Bedeutungen durch Definition
abzugrenzen, denn das Seiende stellt etwas Transspezifisches und
Transgenerisches dar, das iiber jegliche ontische Bestimmung hin-
ausgeht. Insofern alles ist, entzieht sich nichts der Seins-,Pradika-
tion” — nicht einmal das Nichtseiende. Um diesen Unterschied zu
erldutern, bedient sich Brentano einer Reihe von Paradebeispielen.

Als Beispiel des Seienden im Sinne des Wahren — und des
Nichtseienden im Sinne des Falschen - gilt jede Aussage, insofern
deren affirmative oder negative Qualitat als Zeichen der jeweiligen
Wabhrheit oder Falschheit betrachtet wird. Das ,ist” der Kopula be-
deutet in diesem Falle nichts anderes, als daf8 der Satz wahr ist, ,,ist
nicht”, da8 der Satz nicht wahr, also falsch ist. So bedeutet ,,ist” im
Satz ,Der Baum ist griin” lediglich, daf man behauptet, fir wahr
hélt, ,daBl der Baum griin ist”; ,ist nicht” in ,Der Baum ist nicht
griin”, daf man verwirft, fiir falsch halt, ,da8 der Baum griin ist”. In
beiden Fillen bezeichnet die Kopula kein reales Pradikat, sondern
ist bloles Zeichen der Bejahung bzw. Verneinung. Als Beispiel des
Realen kann hingegen jedes »sachliche«, »wesenhafte« Pradikat
gelten (wie Mensch, groB, weiB, hier, etc.), d.h. alles, was im Sinne
des Aristoteles unter eine der Kategorien fallt.”

In dieser Unterscheidung beruft sich Brentano nicht nur auf
Aristoteles, sondern auch auf Thomas von Aquin, der an einer Stel-
le der Summa theologica, ausgehend von seiner bekannten These der

wenn einer sagt, die Eidechse sehe im Gegensatz zur Schnecke, der der Gesichtssinn
mangelt.« M 96, Bl. 31966.

6 »Vor allem ist klar, dass wir ein zweifaches Seiendes unterscheiden muessen, dessen
Bedeutungen schon Aristoteles gesondert hat, indem er das év d¢ @aingés von dem dv
&w s Sawiag schied. Das Seiende wird gebraucht einmal <(als Bezeichnung der
Zustimmung)> <Ausdruck der Bejahung> im Sinne des Wahren, < d.h. als Bezeich-
nung dafuer, dass etwas wahr sei>, dann im Sinne des Sachlichen Seienden, also in
einer logischen und realen Bedeutung.« Ebda., Bl. 31948.

7 »Als Beispiel fuer die erstere kann jede affirmative Aussage dienen, z.B. wenn ich
sage: der Baum ist gruen, so bezeichnet das seiend in der Copula ,ist” nichts anderes
als dass ich zustimme, ist Ausdruck meiner Bejahung, und wenn ich sage: Etwas ist,
s0 bezeichne ich mit dem seiend (denn in dem ,ist” steckt ja auch hier ein seiend (= ist
seiend)), dass ich zustimme, es ist Ausdruck meiner Bejahung. [...] Dagegen dient als
Beispiel fuer das reale Seiende jedes sachliche <(Einfache)>, wesenhafte Praedicat
<Bestimmung (der etwas beigelegt wird)> (eines unbedingten affirmativen Satzes),
wie Mensch, gross, hier.« ebda.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 255

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

Trennung von Sein und Wesen beim Geschopf und ihrer realen Iden-
titat in Gott, den Satz Deus est analysiert. Da in Gott Sein und We-
sen koinzidieren, kann die behauptete Existenz Gottes nicht dessen
wirkliche Existenz sein, sondern lediglich das ens tamquam verum.

ad secundum dicendum, quod esse dupliciter dicitur. Uno modo significat
actum essendi; alio modo significat compositionem propositionis, quam
anima adinvenit conjungens praedicatum subjecto. Primo igitur modo acci-
piendo esse, non possumus scire esse Dei sicut nec ejus essentiam, sed so-
lum secundo modo. Scimus enim quod haec propositio, quam formamus de
Deo, cum dicimus: Deus est, vera est; et hoc scimus ex eius effectibus [...].8

Fiir Brentano grenzt in dieser Passage Thomas von Aquin trotz sei-
ner abwegigen Unterscheidung von Sein und Wesen die beiden Be-
deutungen des Ausdrucks ,ist” — im Sinne des Aristoteles - ganz
deutlich voneinander ab.?

§ 2. Wahrheit und Urteil

Schon in seiner Dissertation hatte Brentano jene Bedeutung des
»Wahrseins (6v w¢ dinfés)« thematisiert, die das Urteil als blofle
Funktion seiner affirmativen bzw. negativen Qualitét betrachtet. Be-
deutet ,existieren” lediglich, etwas anzuerkennen und somit in den
Gegenstandsbereich zuzulassen, so ist alles, was grammatikalisch
die Rolle des Subjekts in einem Satz einnehmen kann, eo ipso dem
Identititsprinzip unterworfen. Indem man sich auf diese Bedeu-
tung des Seienden stiitzt, schreibt man selbst Negationen und Pri-
vationen, falls sie Subjekte wahrer affirmativer Urteile sind, das
Sein zu - ja sogar das Nichtseiende kann in das Gebiet des Seienden
zurlickgefiihrt werden. Unter Berufung auf Aristoteles hebt Brenta-
no somit die Univozitat des »Seienden im Sinne des Wahren« her-
vor und ordnet hierbei die negativen Urteile (die von den affirmati-

8 Sum. theol., 1, q. 3, ad 2 (M 96, S. 74).

9 »Was dieses ,ist” in dem Satze ,Gott ist” bezeichnet, bezeichnet es auch in jedem
andern Existentialsatze, nicht mehr und nicht weniger, es enthaelt keinerlei Realitaet.
Klar hat dies Aristoteles selbst, von dem <doch> jene <beiden> Begriffsbestimmun-
gen stammen, erkannt, und ausgesprochen (wie De Interpretatione 1, und spaeter De
Anima 111, 6. Metaphysik, 8, 10) und er beschrankt darum selbst an letzterer Stelle die
offenbar ungenaue nur im Hinblick auf die Mehrzahl der Faelle gegebene Bestim-
mung, indem er eine Wahrheit, die nicht unter sie falle, anerkennt.« M 96, Bl. 31947,

256 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

ven mit negativem Pradikat zu unterscheiden sind) dem ebenfalls
univoken und komplementiren Gebiet des »Nichtseienden im Sin-
ne des Falschen« zu.10

Die Reduktion von Wahrheit und Falschheit auf ein bloSes lo-
gisches Korrelat des Urteils hatte in der Dissertation nicht zuletzt
die Funktion, der Logik ein irreales Gegenstandsgebiet zuzuschrei-
ben. Obwohl den Nichtrealen und den Gedankendingen auflerhalb
des Geistes keine Realitat zukommt, weisen sie eine gewisse Objek-
tivitat auf, die allerdings von der vollen metaphysischen Wirklich-
keit der Kategorien streng zu trennen ist.

In den Metaphysikvorlesungen geht Brentanos Unterscheidung
von realem Seienden und Seiendem im Sinne des Wahren mit sei-
ner neuen Urteilslehre einher, fiir die er allerdings schon in der Dis-
sertation gerade durch seine Auffassung des Seienden im Sinne des
Wahren den Weg vorbereitet hatte. Es handelt sich um seine theti-
sche Urteilsauffassung, die das kategorische Urteil auf das existen-
tielle zuriickfiihrt. Das Urteil verliert seine traditionelle Funktion als
vorstellungsverbindende Tatigkeit und wird zum psychischen An-
erkennungs- oder Verwerfungsakt eines Vorstellungsinhaltes.!!

Bei seiner Aufgabe der pradikativen zugunsten der thetischen
Urteilsauffassung verarbeitet Brentano auch Kants Auseinanderset-
zung mit der ,Seinsfrage”, die dieser in Bezug auf den ontologi-
schen Gottesbeweis in der Transzendentalen Dialektik entwickelt.!?
Hierin betont Kant die Widerspriichlichkeit jeder Position, die in
der durchgingigen Pradikatsbestimmtheit eines Dinges das Sein als
mitenthalten auffaf3t.

10 MBS, S. 21-39. Vgl. hier Teil I, Kap. 3.1, § 2.

' »Der Satz: ein Baum ist gruen, ist wahr, wenn Baum und gruen in der Wirklichkeit
<den Dingen> zusammentreffen, falsch wenn sie in keinem Dinge vereinigt sind (und
das Nichtvereinigtsein soll ja wohl mit der Trennung bezeichnet werden, denn ein
getrenntes Bestehn beider ist offenbar nicht gefordert). (Umgekehrtes gilt dann bei
dem Satze: ein Baum ist nicht gruen, er ist wahr, wenn ein Baum <nicht> mit gruener
Farbe verbunden ist.) In diesem Falle also kénnten die letzteren Bestimmungen allen-
falls genuegen. Nicht so bei dem Satze: ein Baum ist. Der sprachliche Ausdruck ist
hier wohl eine Composition, nicht aber der inwohnende Gedanke. Ich habe nur eine
Vorstellung, die eines Baums, und dieser stimme ich zu, und das <reine> Zeichen die-
ser Zustimmung ohne jede Beimischung eines realen Inhalts ist das ,ist”, das sprach-
lich aber nicht dem Gedanken nach Praedicat ist. <Das Urtheil ist eine Position nicht
Composition>.« M 96, Bl. 31949.

12,80 ist denn auch in der Wirklichkeit von dem Zusammentreffen einer | Wirklich-
keit mit einer andern, in Folge dessen die Affirmation wahr sein soll, nicht die Rede.
(Kant hat dies mit Recht gegen Anselmus geltend gemacht).« Ebda., Bl. 31949f.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 257

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

Sein ist offenbar kein reales Pradikat, d.i. ein Begriff von irgend etwas, was
zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen konne. Es ist blof8 die Position
eines Dinges, oder gewisser Bestimmungen an sich selbst. Im logischen Ge-
brauche ist es lediglich die Kopula eines Urteils.13

In dieser Behauptung verdichtet sich Kants Kritik gegen den Haupt-
pfeiler, auf den sich die traditionelle Metaphysik jahrhundertelang
gestiitzt hatte, gegen die reale Unterscheidung von Sein und We-
sen, Moglichkeit und Wirklichkeit. Brentano macht sich dieses Ar-
gument génzlich zueigen, geht aber noch weiter, indem er die schon
erwdhnte Unterscheidung zwischen Vorstellung und Urteil einfiihrt.
Wihrend der Gegenstand in der Vorstellung lediglich (in qualitativ
unbestimmter Weise) prasent ist, wird er im Urteil bejaht oder ver-
neint, d.h. als existierend anerkannt oder als nicht existierend ver-
worfen. Dies bedeutet, daB es nur auf der Urteilsebene einen Sinn
macht, die Frage nach dem ,Sein des Seienden” aufzuwerfen. Die
eine Sache beschreibenden Pridikate sind alle in ihrem Vorstellungs-
inhalt enthalten; erst durch das Urteil, das eine eigentiimliche, auf
der Vorstellung aufbauende intentionale Beziehung aufweist, wird
die Sache samt ihren Pradikaten als seiend bzw. existierend gesetzt.

Obwohl diese Urteilsauffassung deutlich von Aristoteles ab-
weicht, bleibt Brentanos Zugang zur Seinsfrage seinem ,Meister”
verpflichtet. Denn das Seiende, von dem die Ontologie ausgeht, ist
nicht das ,Sein der Dinge”, nicht das ,Sein des Seienden”, sondern
das ,ist”, das im Satz vorkommt und das Brentano nun als Existenz-
operator auffafit. Das ,ist” hat fiir ihn eine doppelte Bedeutung: Es
kann sowohl die Wahrheit des Satzes bezeichnen, unabhingig vom
Vorstellungsinhalt, den das Urteil bejaht, als auch das wirkliche Vor-
handensein des Urteilsinhaltes selbst. Die eine Bedeutung schlief3t
aber die andere nicht aus. Wenn etwas real ist, spricht nichts dage-
gen, das ,ist” zugleich auch als Zeichen der Wahrheit dieses Urteils
zu betrachten.

Brentano greift nicht zuféllig auf das Beispiel »Gott ist« zuriick,
um das Verhiltnis zwischen realem Seienden und Seiendem im
Sinne des Wahren zu erldutern. Das in diesem Satz in Frage kom-
mende Sein ist nicht das Sein Gottes, sondern in erster Linie das ,,ist”
als Ausdruck der Bejahung. Gott als solcher ist natiirlich eine reale
Entitdt, ja sogar die eminenteste, aber sein ,Sein” wird hier nicht in
diesem Sinne thematisiert. Es geht vielmehr um jenes Sein, das al-

131, Kant, KrV, A598, B626.

258 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

lem, was als Subjekt oder Pradikat in einem Satz fungiert, zukommt
und es zum , Existierenden” macht. Solch ein ,Sein” kann sogar ein
Nichtseiendes auszeichnen, insofern es ein Nichtseiendes ,,ist”.14

Das Seiende im Sinne des Wahren ist somit streng vom Realen
abzugrenzen, da es selbst imagindren und willkiirlichen Entitdten
zukommt. Es

ist nicht eigentlich Gegenstand der Metaphysik, denn diese hat ja nicht von
etwas was speciell in unserm Geiste ist, sondern im Allgemeinen von allen
Dingen zu handeln und sie aus ihren Gruenden zu erkennen. <Der Logiker
und zum Theil der Psychologe sprechen ex professo von ihm.>15

Wihrend namlich der Metaphysiker das Seiende als Seiendes, d.h.
als Reales ansieht, betrachtet der Logiker das Seiende, als ob es wahr
wire, also selbst in seinen kontrafaktischen und willkiirlichen Mo-
difikationen. Trotzdem widmet Brentano dem Seienden im Sinne
des Wahren eine grof8 angelegte Untersuchung und macht es somit
de facto zum Gegenstand der Ontologie. Es gehort namlich insofern
zu ihrem Forschungsgebiet, als seine Analyse dazu beitragt, den ei-
gentlichen Gegenstand der Metaphysik - das Seiende im Sinne des
Realen - noch schérfer zu umgrenzen.!6

4 »Alles also, was in einem affirmativen Satze <die Stelle des> Praedicats oder auch
des Subjectes <einnehmen darf>, kann ein Seiendes in dem Sinne <des Wahren> ge-
nannt werden. <So konnen wir> z.B. <sagen> Gott ist, d.h. <er> ist seiend, <oder er ist
ein Seiendes>. Dies ,ein Seiendes” und (da die Sprache Gott mit ihm identificirt) Gott,
sind <(hier)> Seiende im Sinne des Wahren, d.h. dass sie seiend <ein Seiendes> genannt
werden, bezeichnet (die Wahrheit der dadurch ausgesprochenen Behauptung) die Af-
firmation (Annahme, Anerkennung), die Zustimmung zu der Vorstellung, von der es
sich fragt, ob ihr zugestimmt oder ob sie verworfen werden soll <sie Zustimmung
oder Verwerfung verdient>. Freilich ist Gott auch ein reelles Seiende (<freilich in einem>
eminenten Sinne), aber darum handelt es sich hier nicht, denn, um ein andres Beispiel zu
waehlen, ich kann <ebensogut> auch sagen: Die Diagonale ist incommensurabel, d.i. in-
commensurabel seiend, d.i. ein Incommensurabelseiendes, <oder:> Ein Nichtweisses ist
ein Nichtweisses, d.i. ein Nichtweiss-seiendes. In beiden Faellen steht im Praedicat
kein Seiendes im realen Sinne, und doch wird es und durch die Beilegung auch das
Subject seiend genannt, beide im Sinne des Wahren, wenn auch in dem einen Falle das
Subject auch in einem realen Sinne den Namen verdienen sollte.« M 96, Bl. 31948.

15 Ebda.

16 » Aber dennoch wird es nicht ohne Vortheil sein, einen kurzen Blick darauf zu wer-
fen a) wegen der Verwechslung bei der Homonymie, die leichter erkannt wird, wenn
wir von dem, was zu unterscheiden ist, beides scharf ins Auge fassen, b) wegen der
hdufigen Anwendung von solchem, was (bloss) im Sinne des Wahren ein Seiendes ist
zur Bestimmung von realen Eigenthuemlichkeiten, z.B. unvernuentftiges Thier, krum-
me Linie, blindes Auge. Ein Auge, von dem es wahr ist, dass es nicht sieht.« Ebda.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A= 259

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude
§ 3. Die Wahrheit als yerkennendes Urteil«

Brentanos Begriff des Seienden im Sinne des Wahren setzt eine
Wabhrheitsauffassung voraus, die vollkommen in der Urteilstatig-
keit begriindet ist:

Die Wahrheit sowohl wie die ihr entgegenstehende Falschheit findet sich
im Urtheile und da dieses bejahend oder verneinend ist in der Bejahung
und Verneinung <Zustimmung und Verwerfung>. Mit Recht kann man sie
so bestimmen: Die Wahrheit <oder Erkenntniss(?)> ist die Guete oder Voll-
kommenheit des Urtheils, wie die Schénheit die Guete <oder Vollkommen-
heit> der Vorstellung und die Tugend (im sittlichen Sinne) die Guete <oder
Vollkommenheit> des Willens (des Begehrens) ist. Wahr ist das Urtheil,
welches einer Vorstellung zustimmt <eine Vorstellung bejaht>, welches die
Zustimmung, oder welches eine Vorstellung verwirft <verneint>, welches
Verwerfung verdient <des Verwerfens werth ist>.17

Diese Bestimmung der Wahrheit als »Giite oder Vollkommenheit
des Urteils« ist nichts anderes als das psychologische Pendant zu
jener Auffassung des Seienden im Sinne des Wahren, die dieses als
bloBes logisches Korrelat des Urteils betrachtet.!®

Brentano ist aber noch nicht bereit, auf eine ontologische, zur
bloBen Urteilszuschreibung komplementiren Wahrheitsauffassung
zu verzichten."” Da diese Auffassung, die paradigmatisch durch das
scholastische Prinzip der adaequatio rei et intellectus®® verkorpert
wird, wesentliche Schwierigkeiten bereitet, ist sie einer griindlichen
Uberpriifung zu unterziehen.

Die klassische Korrespondenzlehre bedarf einer Korrektur bzw.
einer Neubestimmung des Korrespondenzbegriffes. Diese Revision
wird durch Brentanos neue Urteilsauffassung notwendig, nach der
das Existenz-,Pradikat” keine sachliche Bestimmung mehr ist, son-
dern blof8 den psychischen Akt der Zustimmung ausdriickt.?! Na-
tiirlich kann unter diesen Bedingungen eine Ubereinstimmung zwi-

17 Ebda., Bl. 31949.

18 De an., 111 8, 432 a 11; Metaph., IV 8,1012 b 8; VI 4, 1027 b 20 (MBS, S. 22f.).

19 Metaph., V 29,1024 b 7 (MBS, S. 23f.).

20 Brentano bezieht sich auch auf die von Ueberweg vorgeschlagene Wahrheitsdefini-
tion als »Uebereinstimmung des Erkenntnissinhaltes mit der Wirklichkeit«. M 96, Bl.
31949. Vgl. F. Ueberweg, System der Logik, a.a.0., 5. 4: »Man pflegt die materiale (oder
reale) Wahrheit und die (formale) Richtigkeit zu unterscheiden. Die materiale Wahr-
heit im absoluten Sinne oder die Wahrheit schlechthin ist die Uebereinstimmung des
Erkenntnissinhaltes mit der Wirklichkeit.«

21 Vgl. hier, F&n. 11.

260 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

schen Urteil und Realitdt nur im uneigentlichen Sinne stattfinden,
indem dem Gegenstand der Vorstellung, die dem Urteil zugrunde-
liegt, etwas Reales entspricht. Die Korrespondenz findet , mittelbar”
statt, d.h. durch Vermittlung der Vorstellung.?

Doch auch nach dieser Korrektur erweist sich das Korrespon-
denzprinzip fiir einige Urteilsklassen als inaddquat, und zwar vor
allem fiir die negativen Urteile. Bei diesen Urteilen, die ein Ding
entweder absolut leugnen oder ihm eine Bestimmung absprechen,
kann man tiberhaupt nicht von einer Ubereinstimmung zwischen
Urteil und Realitit sprechen, da die hierfiir erforderliche Realitat
gar nicht vorhanden ist.2 Aber auch bei einigen affirmativen Urtei-
len ist der Korrespondenzgedanke verfehlt — bei den Urteilen iiber
Vergangenes und Zukiinftiges, bei den hypothetischen und dis-
junktiven Urteilen, bei den Urteilen iiber Moglichkeit, Unmdoglich-
keit, Notwendigkeit etc.

Brentano sieht folglich den traditionellen Korrespondenzge-
danken »unloslichen Schwierigkeiten«®* ausgesetzt. Was bedeutet
eigentlich »Ubereinstimmung des Verstandes mit der Sache«? Be-
trifft die Ubereinstimmung das Urteil oder aber die dem Urteil zu-
grundeliegende Vorstellung? Bezieht sie sich auf das Urteil, dann
kann die Korrespondenz hochstens metaphorisch stattfinden, denn
.ist” und ,ist nicht” oder das, was diese bezeichnen, liegen nicht in
den Dingen. Ist sie hingegen auf die Vorstellung bezogen, so erge-
ben sich beziiglich der negativen Urteile unlésbare Schwierigkeiten.
Brentano schlagt daher folgende Losung vor:

Uebereinstimmend mit der Realitaet <der Sache> nennen wir jenes Urtheil,
welches einer mit der Sache uebereinstimmenden Vorstellung zustimmt,
oder eine <damit> nicht uebereinstimmende (insofern sie <damit> nicht
uebereinstimmt) verwirft.2s

22 »Der Vorstellung des Baumes, der ich zustimme, entspricht der wirkliche Baum.« M
96, Bl. 31950.

3 »Allein auch diese Bestimmung scheint nicht allgemein genug gegeben, wenn wir
auf andre <wahre> Urtheile blicken, wie auf die Negationen: Es gibt kein Chamaleon,
keinen Jupiter u.s.w., wo ist hier die Wirklichkeit, die bei diesem wahren Gedanken,
sei es mit der Vorstellung, sei es mit dem Urtheile uebereinstimmte? Dasselbe gilt von
~Jupiter ist nicht machtig”. Ja <eigentlich> auch von dem Satze: dieser Baum ist nicht
blau. Denn mit meiner Vorstellung wenigstens, stimmt die Sache nicht ueberein. Ich
stelle ja den Baum blau vor und verwerfe diese Vorstellung. Mit dem Urtheil aber, wie
sollte mit diesem die Sache zusammenstimmen?« Ebda., Bl. 31950.

% Ebda., Bl. 31951.

25 Ebda.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 261

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

Doch auch diese Formulierung erscheint nicht ganz passend. Sie trifft
zwar auf die negativen Urteile zu, ist aber hinsichtlich der Urteile
tiber Vergangenes und Zukiinftiges nicht anwendbar. Die Vorstel-
lung, die einem Urteil iiber Vergangenes und Zukiinftiges zugrunde-
liegt, entspricht ebensowenig einer Realitidt wie die Vorstellung, die
einem negativen Urteil zugrundeliegt. Ein als vergangen oder zu-
kiinftig vorgestellter Gegenstand wird anders als ein gegenwértiger
vorgestellt. Der Unterschied betrifft den Vorstellungsinhalt,¢ und
»die Verschiedenheit des Vorgestellten verlangt auch eine andre Wei-
se der Zustimmung«.? Ahnliches gilt fiir die Urteile iiber Mglich-
keit, Unméglichkeit, Notwendigkeit etc.; auch sie sind »modifizierte«
Affirmationen.?® Die hypothetischen und disjunktiven Urteile berei-
ten hingegen keine besonderen Schwierigkeiten, da sie dann als wahr
gelten, wenn die Vorstellung, die einem der sie zusammensetzenden
Elementarurteile zugundeliegt, mit der Realitat korrespondiert.

% Brentano bezieht sich hier auf seine Theorie der »Proterasthese« oder »urspriingli-
chen Assoziation«, durch die er das Zeitbewuftsein erklart. Die Proteristhese ist ein
anschaulicher Vorstellungsakt, der sich unmittelbar an eine entsprechende Wahr-
nehmungsvorstellung anschlieft. Durch diese Tatigkeit der produktiven Phantasie
bleibt das Wahrgenommene nur kurze Zeit im BewuBtsein, wobei es eine zeitliche
Modifikation erfahrt. Die Proterasthese, aus der die Zeitlichkeit hervorgeht, erweist
sich somit als modifizierende Instanz, die die Wahrnehmungsgegenstiande von realen
in nichtreale umwandelt. Der spate Brentano verandert im Zuge seiner reistischen
Wende auch seine urspriingliche Theorie der Proterdsthese. Er gibt die These auf, da@
die Proterasthese die Vorstellungsinhalte selbst betrifft. Die modifizierende Tatigkeit
der Proterasthese bezieht sich nun nicht mehr auf den Inhalt der psychischen Phéno-
mene, sondern auf unsere Auffassungs- bzw. (nach der endgiiltigen Zeitlehre Brenta-
nos) Vorstellungsmodi derselben. Uber das ZeitbewuBtsein bei Brentano vgl. O. Kraus,
»~Zur Phianomenognosie des Zeitbewufitseins”, Archiv fiir die gesamte Psychologie 75
(1930), S. 1-22; A. Kastil, , Zeitanschauung und Zeitbegriffe”, in: R. Fiirth (Hrsg.), Na-
turwissenschaft und Metaphysik. Abhandlungen zum Gediichtnis des 100. Geburtstages von
Franz Brentano, Briinn-Leipzig: Rohrer 1939, S. 81-107; F. Costa, ,La théorie du temps
chez Brentano”, Revue de Métaphysique et de Morale 67 (1962), S. 450-474; ]. Gotschl,
»Brentanos Analyse des Zeitbegriffs”, Grazer Philosophische Studien 5 (1978), S. 225-248;
R.M. Chisholm, ,Brentano’s Analysis of the Consciousness of Time”, Midwest Studies
in Philosophy 6 (1981), S. 3-16; 1. Miller, ,,Brentano’s Account of Our Temporal Aware-
ness”, in ders., Husserl, Perception, and Temporal Awareness, Cambridge (Mass.)-London:
The MIT Press 1984, S. 103-115; F. Volpi, ,Il problema della coscienza del tempo in
Brentano”, in: G. Mucciarelli (a cura di), Vittorio Benussi nella storia della psicologia ita-
liana, Bologna: Pitagora Editrice 1987, S. 65-104; ders., ,The Experience of Temporal
Objects and the Constitution of Time-consciousness by Brentano”, The Object and its
Identity. Topoi Supplement 4 (1989), S. 127-140.

2 M 96, Bl. 31952.

2 Ebda., Bl. 31953.

262 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

So zeigt sich denn, dass die Erklarung: die Wahrheit ist die Uebereinstim-
mung des Verstandes mit der Sache u. dgl. entweder falsch, oder sehr un-
deutlich und uneigentlich zu verstehn, wechselnd je nach dem Charakter
des Urtheils. Irren wuerde wer die Wahrheit in eine Relation des Denken-
den zu einem Dinge setzte, denn haufig wenigstens besteht weder diese
Relation noch das Ding.2®

Die sich immer mehr verdichtenden Schwierigkeiten der Korre-
spondenztheorie fithren Brentano dazu, sie schliellich ganz aufzu-
geben. Er entzieht sich somit den strittigen ontologischen Konse-
quenzen, denen er sich bei einer folgerichtigen Verteidigung ausge-
setzt hitte. Denn Brentano ist in dieser Phase seines Denkens noch
nicht bereit, ontologische Vermittler wie Sachverhalte oder Urteils-
inhalte (,die Existenz von ...”, ,die Méglichkeit von ...”, ,die Not-
wendigkeit von ...”, etc.) einzuftihren, um die Giiltigkeit der Formel
adaequatio rei et intellectus zu verteidigen. Aufgrund der Schwierig-
keiten, die sich daraus ergeben, einen onto-logischen Wahrheitsbegriff
neben einen psycho-logischen zu stellen, entscheidet sich Brentano fiir
eine voll und ganz auf die Erkenntnistatigkeit begriindete Wahr-
heitsauffassung. Seine Wahrheitsbestimmung lautet nun: »erkennen-
des Urteil«.3® Anstatt des Korrespondenzgedankens lafit Brentano
nun das richtige Urteil als letztes Wahrheitskriterium gelten, also ein
Prinzip, das jegliche ,duflere” Adadquation aufhebt und die Wahr-
heit im psychischen Akt des richtig Urteilenden restlos auflgst.

§ 4. Ontologischer vs. gnoseologischer Wahrheitsbegriff

Einen genau entgegengesetzten Standpunkt nimmt Brentano dann
zwanzig Jahre spiter ein. Sein nie ganz aufgegebener Vorsatz, ne-
ben den psychologischen Wahrheitsbegriff einen ontologischen zu
stellen, flihrt ihn gegen Ende der 80er Jahre dazu, gerade jenen
Schritt zu unternehmen, den er wiahrend seiner Wiirzburger Zeit
bewufSt vermieden hatte. Sein neuer Zugang zum Wahrheitspro-
blem wird aus den Abhandlungen und Fragmenten der ersten Ab-
teilung (»Die frithere Lehre«) von Wahrheit und Evidenz ersichtlich.3!

29 Ebda., Bl. 31965.
¥ »Dagegen kann man die Wahrheit auch noch bestimmen als ein erkennendes
Urtheil. Und kann sie durch Beispiele nach den verschiednen Modis des Urtheils ver-
deutlichen.« Ebda.
3 Vgl. WE, S. 1-69.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 263

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

Hierin setzt sich Brentano erneut fiir eine kohérente Verteidigung
der Korrespondenztheorie ein.3

Wie in den Wiirzburger Metaphysikvorlesungen bekraftigt
Brentano immer noch die Inadaquatheit des Korrespondenzgedan-
kens sowohl hinsichtlich der negativen Urteile als auch der affirmati-
ven Urteile {iber Nicht-Dinge. Bei diesen letzteren handelt es sich um
Urteile tiber ein Kollektiv, iiber ein Teil oder eine Grenze eines Din-
ges, iiber Vergangenes oder Zukiinftiges, tiber die Unmoglichkeit
oder den Mangel eines Dinges, iiber »gewisse ewige Wahrheiten,
wie z.B. die mathematischen Gesetze« — also iiber »lauter Gegenstan-
de, die selber keine Dinge sind«.* Doch anstatt wie friiher das Kor-
respondenzprinzip der Wahrheit aufzugeben, schligt Brentano nun
eine erweiterte Deutung desselben vor, die die angesprochenen
Schwierigkeiten aufheben kann. Er dehnt den Umfang des Gebietes
aus, auf das sich das Urteil bezieht. Es handelt sich um das Gebiet
des »Irgend etwas«, »ein Terminus, der auf Gott und die Welt, auf
jedes Ding und Unding«* angewendet werden kann. Dieser prinzi-
piell unendliche Bereich gliedert sich in zwei Teile: in die Sphére
des Existierenden, dem das affirmative Urteil entspricht, und in jene
des Nichtexistierenden, mit dem das negative Urteil korrespondiert.
Das Existierende, das sowohl Reales als auch Nichtreales umfafit,
entspricht fiir Brentano dem Aristotelischen 6v ¢ aAnés. Denn

Aristoteles, da er die Bedeutungen des Seienden schied, unterschied das Sei-
enden im Sinne des Wesenhaften (Substanz und wesenhafte Eigenschaften)
und Seiendes im Sinne des Wahren, tatsachlich Gegebenen. Der Begriff be-
darf einer Erlauterung. Er steht dem des Wesenhaften nicht so gegeniiber,
daf der eine den andern ausschlgsse. Im Gegenteil, kein Wesenhaftes wire
ein Wesenhaftes, wenn es nicht auch etwas tatsdchlich Gegebenes wire.?

Bezogen auf diesen Bereich bedeutet »iibereinstimmen« »entspre-
chend sein, passend sein, dazu stimmen, damit harmonieren«.%

3 Vgl. ebda., S. 7-15.

¥ Ebda., S. 23.

3 Ebda., S. 24. Bemerkenswert ist hier die Ahnlichkeit von Brentanos Begriff des »Ir-
gend etwas« mit dem universalissimum von Duns Scotus, die beide sowohl das ge-
samte Reale (»Gott und die Welt«) als auch das Nichtreale bzw. ens rationis (»Ding
und Unding«) umfassen. Vgl. hierzu M. Antonelli, ,Univocita dell’essere ed intenzio-
nalitd del conoscere. Saggio critico sulla genesi e sulle fonti del pensiero di Franz
Brentano”, a.a.0.

35 WE, S. 30.

3 Ebda., S. 25.

264 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

Brentanos Umkehrung des urspriinglich Aristotelischen An-
satzes konnte nicht radikaler erfolgt sein. Seine Wahrheitsauffas-
sung als innere Urteilsbestimmung verbunden mit seinem Bemii-
hen, ihr eine ontologische Deutung zur Seite zu stellen, fithren ihn
nun zum schlichten Ergebnis, daf3 alles existiert — heifit doch ,exi-
stieren”, daB etwas anerkannt und somit in den Gegenstandsbe-
reich zugelassen wird. Diese Option bringt eine univoke Auffas-
sung des Existierenden mit sich. Das dv & adnéés wird nun zu jener
univoken Seinsbedeutung, unter die sowohl Reales als auch Nicht-
reales fallen, zu jener {ibergeordneten Gattung, die beide umfaft.
Brentano sagt ausdriicklich, daf} das Seiende im Sinne des Wahren
die primare und allumfassende Seinsbedeutung ist, der die Funkti-
on des einheitlichen Fundaments aller anderen Seinsbedeutungen
zukommt.¥ In seiner Dissertation und dann noch ausgepragter in
den Wiirzburger Metaphysikvorlesungen hatte Brentano das Seien-
de im Sinne des Wahren als uneigentliche Bedeutung des Seienden
vom Realen scharf getrennt und auf die Tatigkeit des urteilenden
Subjektes zuriickgefiihrt. Nun steigt das dv @ aAnéés zur hochsten,
streng univoken Seinsbedeutung empor, die Reales und Nichtreales
als gleichberechtigte Klassen von Entitdten umfagt.

§ 5. Die Entwicklung von Brentanos ontologischer Auffassung

Die hier erlangten Ergebnisse verlangen eine weitreichende Revision
der philosophiegeschichtlichen Schemata, in die bisher die philoso-
phische Entwicklung Brentanos eingeordnet wurde. Denn diese Dar-
stellungen basieren auf einer ungenauen Interpretation von Brenta-
nos urspriinglicher Deutung des Aristotelischen dv w dAnfés sowie
seines »immanenten« bzw. »intentionalen Gegenstandes« der psychi-
schen Phanomene. In traditioneller Sicht habe der frithe Brentano ei-
ne analoge Seinsauffassung vertreten, um die klassische Relations-
lehre, die die Existenz beider Relationsglieder verlangt, beizubehalten
und um die Korrespondenztheorie der Wahrheit — durch Einfiih-
rung von Irrealia ~ auch bei negativen und anderen problematischen
Urteilsféllen bestehen zu lassen. Nach dieser frithen Phase sei Anfang
dieses Jahrhunderts nach einer »kopernikanischen Wendung«% der

¥ Vgl. ebda,, S. 30.
¥ Vgl. O. Kraus, ,Die kopernikanische Wendung’ in Brentanos Erkenntnis- und

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A~ 265

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

»Reismus« eingetreten. Brentano habe dementsprechend seine ur-
spriingliche ontologische Deutung des immanenten Objektes auf-
gegeben und diesem eine blof fiktionale bzw. synsemantische
Funktion zugesprochen, die intentionale Beziehung nicht mehr als
Koexistenzrelation, sondern als etwas »einem Relativen Ahnliches«
oder »Relativliches«® betrachtet und schliefflich den Korrespon-
denzgedanken zugunsten eines ganz auf die Evidenz begriindeten
Wabhrheitskriteriums fallengelassen.

Diese herkommliche Rekonstruktion der philosophischen Ent-
wicklung Brentanos erweist sich als verfehlt. Die Unhaltbarkeit der
ontologischen Deutung des immanenten Objekts beim frithen Bren-
tano wird erst im weiteren Verlauf dieser Arbeit nachgewiesen. Die
iibrigen ihm zugeschriebenen Thesen haben sich aber schon im
Rahmen der bisherigen Untersuchung als unhaltbar erwiesen. Denn
Brentano laBt bereits Anfang der 70er Jahre die Korrespondenz-
theorie der Wahrheit fallen, um sie dann erst gegen Ende der 80er
Jahre konsequent zu verteidigen. Seine Offensive am Anfang dieses
Jahrhunderts gegen ontologische Vermittler wie Sachverhalte, Ob-
jektive, Urteilsinhalte etc. und sein Verzicht auf das Adaquations-
prinzip zugunsten eines ganzlich auf die Evidenz gegriindeten
»gnoseologischen Wahrheitsbegriffs«# markieren die Distanzierung
von seiner ontologischen Einstellung der 80er Jahre und seine
Riickbesinnung auf diejenige der frithen 70er Jahre. Brentanos
»Reismus« - die Etikette, unter der allgemein die »Wende« seines
Denkens im 20. Jahrhundert zusammengefa8t wird — erweist sich
somit nicht so sehr als eine »Abkehr vom Nichtrealen«,* sondern
vielmehr als »Riickkehr zum Realen«, zur restriktiven Ontologie
der frithen 70er Jahre.+

Wertlehre”, Philosophische Hefte 1 (1929), S. 133-141; wiederabgedruckt in: ders., Wege
und Abwege der Philosophie, Prag: Univ.-Buchhandlung Calve 1934, S. 62-76.

¥ PeS I, S. 134

#Vgl. A. Kastil, ,Ontologischer und gnoseologischer Wahrheitsbegriff”, in: O. Eng-
lander et al. (Hrsg.), Philosophie der Gegenwart. Vortrige und Reden anlafilich des 8. inter-
nationalen Philosophenkongresses in Prag, gehalten von Mitgliedern der Brentano-Gesell-
schaft, Prag: Univ.-Buchhandlung Calve 1934, S. 23-34.

41Vgl. F. Brentano, Die Abkehr vom Nichtrealen, mit Einleitung u. Anmerkungen hrsg.
v. F. Mayer-Hillebrand, Bern: Francke 1966 (Abkiirzung: AN).

#T. Kotarbiriski hat den Ausdruck »Reismus« gepragt, um jegliche philosophische
Auffassung zu bezeichnen, die die Dinge als die einzigen existierenden Entititen an-
sieht. Hiermit wollte er vor allem seine eigene philosophische Position kennzeichnen,
die die Entitaten zweiter Ordnung, Universalien, auf die Entitaten erster Ordnung,

266 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

Dies macht deutlich, welche Verzerrungen beim Versuch ent-
stehen konnen, das Denken eines Autors in zu scharf abgegrenzte
Phasen einzuteilen. Es gibt namlich nur einen einzigen Brentano,
der aus zwei sich gegenseitig ergianzenden Perspektiven argumen-
tiert, aus der onto-logischen und der psycho-logischen, die sich beide
in seinem Werk diachronisch nachweisen lassen. Strebt man trotz-
dem eine Periodisierung an — mit allen Risiken, die sich daraus er-
geben —, so muR die hergebrachte These eines »frithen« und »spaten
Brentano« revidiert und eine Drei-Phasen-Einteilung vorgenommen
werden, wobei Brentanos ontologischer von seinem psychologi-
schen Reismus auseinanderzuhalten ist.

Der ontologische Reismus ist die metaphysische Lehre, nach
der nur das Reale existiert, nach der nur die Dinge im eigentlichen
Sinne ,,sind”. Der psychologische Reismus hingegen behauptet, daf8
nur das Reale - mit dem Existierenden nicht zu verwechseln -
moglicher Gegenstand intentionaler Einstellungen ist. Man kann
einen ontologischen Reismus vertreten und zugleich dem Gebiet
der Gegenstinde, auf die sich unser Denken richtet, offen gegen-
iberstehen. Diesen Standpunkt vetritt der junge Brentano; zur on-
tologisch-reistischen Option gesellt sich noch nicht der psychologi-
sche Reismus. Im Friihwerk Brentanos — wie schon angedeutet - ist
das Nichtreale moglicher Gegenstand intentionaler Akte, was dann
in der Psychologie vom empirischen Standpunkt ganz deutlich zum
Ausdruck kommt. In einer zweiten Phase, die schon sein Haupt-
werk einleitet und die in den 80er und 90er Jahren ihren Héhepunkt
erreicht, vertritt Brentano eine pluralistische Ontologie, die neben
dem Realen dem Nichtrealen einen ebenbiirtigen Platz einrdumt.
Demnach ist, existiert sowohl das Reale als auch das Nichtreale,
und beide gelten als mégliche Objekte psychischer Einstellungen. In
der herkémmlich als reistisch bezeichneten Phase vertritt Brentano
schliellich einen sowohl ontologischen als auch psychologischen
Reismus: Nur das Reale existiert, und nur das Reale ist moglicher
intentionaler Gegenstand psychischer Akte.

d.h. auf die Dinge schlechthin reduziert. In der Brentano-Forschung hat sich dieser
Ausdruck als Bezeichnung fiir das Spatwerk Brentanos durchgesetzt. Vgl. T. Ko-
tarbiniski, ,,Franz Brentano comme réiste”, Revue Internationale de Philosophie 20 (1966),
S. 459-476; engl. Ubers. in: L.L. McAlister (ed.), a.a.0., S. 194-203. Man beachte aber den
markanten Unterschied zwischen der Position Brentanos und derjenigen Kotarbin-
skis: Wahrend fiir Kotarbiriski nur die physikalischen Korper Dinge sind, gibt es fiir
Brentano nicht nur physische, sondern auch psychische Dinge.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 267

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

268

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

§ 6. Das Nichtreale

Um Mifverstindnisse zu vermeiden, sei angemerkt, da8 das év ag
aAnBé¢ mit dem Nichtrealen zu keiner Deckung kommt, da das Sei-
ende im Sinne des Wahren das gesamte Gebiet dessen umfafit, was
mit Wahrheit behauptet werden kann. Das Nichtreale stellt somit
fiir Brentano lediglich einen Restbegriff dar, da es das Komplement
des Realen ist. Reales und Nichtreales als mogliche Inhalte wahrer
affirmativer Urteile machen das Gebiet des Existierenden aus; die-
sem stellt sich dasjenige des Nichtexistierenden als dessen Kom-
plement zur Seite.

Das Nichtreale als Restklasse ist somit selbst in der ontologisch
»starken” Deutung, die ihm Brentano in den 80er Jahren zuschreibt,
nicht mit dem »Idealen« der Eidetik von Husserl oder mit dem
»Abstrakten« Freges gleichzusetzen. Aus demselben Grund kann es
auch nicht definiert werden. Deshalb beschrankt sich Brentano dar-
auf, Beispiele zur Begriffserlauterung des Nichtrealen zu geben:

- willkiirliche Fiktionen (Jupiter, Kentaur);

- wissenschaftliche Fiktionen (das unendlich Kleine, der leere Raum,
die Grenzen eines Kontinuums);

- Sinnesfiktionen (Farbe, Ton);

- die Scheinpriddikate der Zustimmung und Verwerfung (seiend,
notwendig, mdglich);

- Negativa und Privativa (Nichts, blind);

- Potentialia (Kraft, Fahigkeit);

- Vergangenes und Zukiinftiges;

- die verba mentis (das Vorgestellte, Beurteilte);

- das »Abgebildete, Gemalte als solches«;

- die Pradikabilien (Gattung, Art, Pradikat);

- Kollektiva und Divisiva;

- einige Klassen von Relationen (Relationen zu dem, was nicht ist;
Relationen zu sich selbst; Relation von Gott zur Kreatur);

— die denominativa mere extrinseca (gesattelt, bewaffnet, eingerahmt).+3

4 Vgl. M 96, Bl. 31966, 31964, 31991f. Man kann sich fragen, weshalb Brentano Fiktio-
nen wie z.B. Jupiter oder den Kentauren und physische Phanomene wie Farbe oder
Ton unter die Nichtrealen einreiht, die er in spateren Werken eindeutig als Realia
deutet. Brentanos Begriff des Realen geht auf den Aristotelischen des »Seienden als
solchen«, d.h. auf die Substanz und ihre Akzidenzien zuriick. Ein »Reales« bzw. »We-
senhaftes« oder - wie sich Brentano in seiner reistischen Phase mit Vorliebe ausdriickt —

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel X: Analogie versus Univozitit des Seienden

Bei ndherer Betrachtung tritt ein gemeinsamer Zug dieser Beispiele
klar hervor. Es handelt sich hierbei um Entititen, die — direkt oder
indirekt — Ergebnis eines modifizierenden Eingriffs des Subjektes
sind und die deshalb nur in ihrer Korrelation zu den jeweiligen in-
tentionalen Akten thematisierbar sind. Gerade durch seine subjek-
tive Farbung ist das Nichtreale aus dem Gebiet des Seienden im ei-
gentlichen Sinne auszuschliefen, denn die Metaphysik hat »nicht
von etwas, was speciell in unserm Geiste ist, sondern im Allgemei-
nen von allen Dingen zu handeln und sie aus ihren Gruenden zu
erkennen«.* Das Nichtreale kann zwar mittelbar auf das Reale zu-
riickgefiihrt werden, betrifft letzteres aber nur, insofern dieses durch
die modifizierende Linse des erkennenden Subjektes erfaft wird.
Die Nichtrealen sind immerhin ,etwas” und somit dem Iden-
titdtsprinzip unterworfen; sie lassen sich also nicht leicht in steno-
graphische Abbreviaturen auflosen. Ihr Ausschlu aus dem Gebiet
der Metaphysik hangt davon ab, daf8 diese das »Seiende als sol-
ches«, also unabhingig von seinem ErfafStwerden betrachtet. Nur
»der Logiker und zum Theil der Psychologe sprechen ex professo
von ihm«, wihrend sich der Metaphysiker mit ihm nur indirekt

ein »Ding« ist eine konkrete, individuelle Entitat, sei sie existierend oder nicht existie-
rend. Denn die Frage hinsichtlich der Realitat bzw. Nichtrealitat einer Entitat ist fiir
Brentano von der Frage nach deren Existenz streng zu trennen. »Existierendes« heif3t
lediglich »richtig Anerkanntes«, und dies kann sowohl ein Reales als auch ein Nicht-
reales sein. Ein Reales ist zum Beispiel ein Korper, eine Seele, ein psychisches Phano-
men; aber auch ein Kentaur oder ein physisches Phdnomen sind Realia, da sie, wiirden
sie existieren, Korper waren. Wenn Brentano in den Metaphysikvorlesungen Fiktionen
und physische Phanomene dem Gebiet des Nichtrealen zurechnet, scheint er die Exi-
stenz als notwendige Bedingung des Realen anzusehen. Diese Unstimmigkeit ergibt
sich aus der doppelten Perspektive, der psychologischen und der ontologischen, von
der aus der Begriff des Realen aufgefaB8t werden kann. Vom psychologischen Stand-
punkt aus betrachtet, ist all das real, was empirischer Herkunft ist, d.h. auf eine sinnli-
che Anschauung zuriickgefiihrt werden kann. In diesem Sinne ist nicht nur ein Ton
oder eine Farbe real, sondern auch ein Kentaur, ein goldener Berg, ja selbst ein rundes
Viereck. Denn obwohl diese Entitaten nicht existieren, ja z.T. sogar unmoglich sind,
setzen sie sich aus realen Bestandteilen zusammen, die durch einen Vorstellungsakt
synthetisch verbunden werden. Vom ontologischen Standpunkt aus gesehen scheint
fiir Brentano hingegen all das real zu sein, was wirken und gewirkt werden kann.
Denn im Unterschied zum Realen hat das Nichtreale keine eigentliche Ursache. Sein
Entstehen und Vergehen ist immer ein Mitentstehen und -vergehen und somit von den
kausalen Verdnderungen abhingig, die zwischen realen Dingen stattfinden. Vgl. z.B. DP,
S. 21: »Der gedachte Mensch hat [...] keine eigentliche Ursache und kann nicht eigent-
lich eine Wirkung tiben, sondern indem der Bewuftseinsakt, das Denken des Men-
schen gewirkt wird, ist der gedachte Mensch, sein nichtreales Korrelat, mit da.«

4 M 96, Bl. 31948.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 269

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dritter Teil: Das metaphysische Gebiude

auseinandersetzt, und zwar mit dem Ziel, das Nichtreale aus sei-
nem eigentlichen Forschungsgebiet auszuschlieBen.

Der Metaphysiker hat somit eine komplexe, scheinbar wider-
spriichliche Aufgabe zu losen. Das Seiende als vorpradikative Ver-
ankerung der Erfahrung kann nur in jener relationalen Struktur
thematisiert werden, die die intentionalen Modalititen umfaft,
durch die sich das Seiende dem Subjekt offenbart. Die ontologische
Forschung gestaltet sich somit als intentionale Analyse des Seinsbe-
griffes, als Phanomenologie der mannigfachen Ausdrucks- und Er-
scheinungsweisen des Seienden. Andererseits scheint es Aufgabe
des Metaphysikers zu sein, diese Ausgangssituation aufzuheben,
um zum Seienden als solchen, frei von jeglicher subjektiven Far-
bung, zu gelangen. Diese Aporie spiegelt jenen relationalen Ur-
grund wider, von dem aus die Seinsfrage ihren Sinn erhalt. Die
Seinsanalyse ist von der kategorialen Analyse der Erfahrung nicht
zu trennen, da ein intentionaler Urkonnex besteht, der Sein und
Denken verbindet aber zugleich auch deren Verschiedenheit besie-
gelt. Manifestiert sich das Seiende nur durch die intentionalen Akte,
die es als Seiendes erfassen, so setzen diese Akte wiederum das Sei-
ende als solches voraus - als deren feste Verankerung.

270 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.c ‘am 18.01.2028, 08:40:53.


https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Seiendes im Sinne des Realen und im Sinne des Wahren
	§ 2. Wahrheit und Urteil
	§ 3. Die Wahrheit als »erkennendes Urteil«
	§ 4. Ontologischer vs. gnoseologischer Wahrheitsbegriff
	§ 5. Die Entwicklung von Brentanos ontologischer Auffassung
	§ 6. Das Nichtreale

