
Kapitel X

Analogie versus Univozität des Seienden

Das ordnungsbestimmende und den logischen Be­
reich charakterisierende Moment ist die Intentio­
nalität, die Hingeltung, die Aussagbarkeit. Der logi­
sche Bereich ist nicht wie der reale analog, sondern 
univok.

M. Heidegger

§ I. Seiendes im Sinne des Realen und im Sinne des Wahren

Brentano ist der festen Überzeugung, mit seiner »Transzendental­
philosophie« Kants Einwände gegen die Metaphysik als Wissen­
schaft entkräftet zu haben.
Die Apologetik geschlossen, wie Kant den transcendentalen Theil der 
<unsrer> Metaphysik genannt haben wuerde. Wir gehn zu Untersuchun­
gen ueber, die in seiner Sprache als transcendent zu bezeichnen waeren. Er 
selbst bleibt hier stehn und thut von dem Standpunkt des Ergebnisses sei­
ner kritischen Untersuchungen Einsprache gegen unser Weiterschreiten. 
Allein sein Resultat ist nicht das unsere. Er endigt skeptisch mit der Uner­
kennbarkeit des Dings an sich, mit der Subjectivitaet unserer Principien. 
Wir im Gegentheil haben gesehn, dass wir Principien haben, an deren 
Giltigkeit sich nicht zweifeln lässt, <und> wenn auch nicht <bei> allem 
dem, was man gewöhnlich unmittelbar und unbedingt glaubt vertrauen zu 
duerfen, dieses Vertrauen gerechtfertigt erschien, so blieb doch genug, um 
das Wesentliche mittelbar wieder zu gewinnen.1

Brentanos Aufbau setzt bei der »Ontologie« an, die auf eine Darle­
gung der kategorialen Strukturen des »Seienden als solchen« zielt.2

1 M 96, Bl. 31945.
2 »Von Ontologie sprechen wir in weiterem und engerm Sinn. In weiterem ist sie die 
ganze Metaphysik als Wissenschaft von dem Seienden als solchen. Im engem dage­
gen begreift sie weder die kritische Untersuchung der (Erkenntniss)principien, welche 
die Angriffe des Skepticismus abwehrt und ihr naturgemäss vorausgeht, noch von 
den darlegenden Untersuchungen, die Theologie und Kosmologie, die sich aus ihr er­
geben, in sich. [...] So scheidet sich die Ontologie im engem Sinne als Theil der Meta­
physik von den andern Theilen ab, sie ist dasselbe, was eben universeller Theil der

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 253

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

In der »Ontologie« nimmt Brentano seine Analysen über die 
mannigfache Bedeutung des Seienden nach Aristoteles wieder auf, 
d.h. die Frage nach den mannigfaltigen Erscheinungsweisen des 
Seienden in der Sprache. Es ist die Aufgabe der Ontologie, die vie­
len Bedeutungen des Seienden abzugrenzen, und zwar die eigentli­
chen von den uneigentlichen zu trennen.* 3

Im Unterschied zu seiner Dissertation konzentriert Brentano 
nun seine Aufmerksamkeit auf nur zwei der vorher in vier Klassen 
unterteilten Bedeutungen. Er verzichtet nicht nur auf die Analyse 
des »zufällig Seienden«, das er schon in seinem Erstlingswerk als 
»uneigentliche«4 Seinsweise bezeichnet hatte, sondern auch auf die 
Unterscheidung zwischen dem der Möglichkeit und der Wirklich­
keit nach Seienden, die er zuvor zu den eigentlichen Bedeutungen 
des »Seienden als solchen« gerechnet hatte. Das Gebiet des Realen 
deckt sich nun vollkommen mit demjenigen des Wirklichen; das 
Mögliche betrachtet Brentano jetzt als bloße Fiktion und führt es auf 
das cbg zurück.5

Metaphysik genannt wurde; sie erörtert die allgemeinen Eigenthuemlichkeiten alles 
Seienden.« Ebda., Bl. 31945f.
3 »Die Ontologie hat vor allem von den Bedeutungen des Seienden zu sprechen. Alles, 
was auf den Namen des Seienden Anspruch macht, lässt sie an sich vorueberziehn, 
um das, was im eigentlichen Sinne genannt wird, und Gegenstand der Metaphysik ist, 
von dem Uebrigen, was den Namen traegt, zu scheiden. Denn offenbar wird nicht al­
les im gleichen und vieles in sehr uneigentlichem Sinne ein Seiendes genannt, wie wir 
ja auch das Nichts ein Seiendes nennen, indem wir sagen, es sei ein Nichts-seiendes. 
Aber auch von vielem andern, was wir seiend nennen, fragt es sich, ob es eigentlich 
den Namen verdient: Ist, wenn der Löwe ein Seiendes ist, auch die Natur des Löwen 
ein Seiendes? Ist das Grosse ein Seiendes oder die Grösse oder beide, und wenn beide, 
sind sie eins und in einem Sinne? Ist der Blinde ein Seiendes oder nur der Sehende? Ist 
bloss das Individuelle oder ist auch das Allgemeine ein Seiendes, und wenn, ist es sei­
end in demselben Sinne? Ist das Heer ein Seiendes oder sind es nur die einzelnen Sol­
daten? Ist der ganze Mensch ein Seiendes oder sind es auch seine Theile <(und wenn 
die Theile, sind es auch die Gränzen?)> wie Kopf und Fuss, Leib und Geist? Ist das 
Gewesene ein Seiendes? Es scheint, sogar nothwendig, aber dennoch ist vieles Gewe­
sene vernichtet. Ist das Mögliche ein Seiendes? Ist es das Geliebte? Gedachte? Es 
scheint in dem Liebenden und Denkenden zu sein, aber es fragt sich wie und in wel­
chem Sinne?« Ebda., S. 69.
4 MBS, S. 21.
5 »*Potentialia* Was wie: Kraft, Fähigkeit <(aufzunehmen oder verwandelt zu wer­
den)^ <Verstand>, (habituelle) Kenntniss, (habituelle) Tugend u.s.f. eigentlich blosse 
Möglichkeit eines realen Seins bezeichnet. Auch Freiheit und Nothwendigkeit der 
Handlungen und Thaten scheinen dahin zu rechnen. An reales Seiende geknuepft, 
sind sie doch in sich selber nichts (wie die Privationen). Dasselbe gilt von anderem, 
was bloss dem Ausdrucke nach mit realem, wirklichem Sein zusammen stimmt, wie 

254 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

Das Seiende wird einerseits im Sinne des Wahren ausgesagt, 
nämlich um die Wahrheit eines Satzes zu bezeichnen, andererseits 
im Sinne des Realen, also in einer logischen und realen Bedeutung.6 
Es ist nicht möglich, diese beiden Bedeutungen durch Definition 
abzugrenzen, denn das Seiende stellt etwas Transspezifisches und 
Transgenerisches dar, das über jegliche ontische Bestimmung hin­
ausgeht. Insofern alles ist, entzieht sich nichts der Seins-„Prädika- 
tion" - nicht einmal das Nichtseiende. Um diesen Unterschied zu 
erläutern, bedient sich Brentano einer Reihe von Paradebeispielen.

Als Beispiel des Seienden im Sinne des Wahren - und des 
Nichtseienden im Sinne des Falschen - gilt jede Aussage, insofern 
deren affirmative oder negative Qualität als Zeichen der jeweiligen 
Wahrheit oder Falschheit betrachtet wird. Das „ist" der Kopula be­
deutet in diesem Falle nichts anderes, als daß der Satz wahr ist, „ist 
nicht", daß der Satz nicht wahr, also falsch ist. So bedeutet „ist" im 
Satz „Der Baum ist grün" lediglich, daß man behauptet, für wahr 
hält, „daß der Baum grün ist"; „ist nicht" in „Der Baum ist nicht 
grün", daß man verwirft, für falsch hält, „daß der Baum grün ist". In 
beiden Fällen bezeichnet die Kopula kein reales Prädikat, sondern 
ist bloßes Zeichen der Bejahung bzw. Verneinung. Als Beispiel des 
Realen kann hingegen jedes »sachliche«, »wesenhafte« Prädikat 
gelten (wie Mensch, groß, weiß, hier, etc.), d.h. alles, was im Sinne 
des Aristoteles unter eine der Kategorien fällt.7

In dieser Unterscheidung beruft sich Brentano nicht nur auf 
Aristoteles, sondern auch auf Thomas von Aquin, der an einer Stel­
le der Summa theologica, ausgehend von seiner bekannten These der 

wenn einer sagt, die Eidechse sehe im Gegensatz zur Schnecke, der der Gesichtssinn 
mangelt.« M 96, Bl. 31966.
6 »Vor allem ist klar, dass wir ein zweifaches Seiendes unterscheiden muessen, dessen 
Bedeutungen schon Aristoteles gesondert hat, indem er das öv dx; äfaifä; von dem öv

Tffc Öiavo'ux; schied. Das Seiende wird gebraucht einmal <(als Bezeichnung der 
Zustimmung)> <Ausdruck der Bejahung> im Sinne des Wahren, < d.h. als Bezeich­
nung dafuer, dass etwas wahr sei>, dann im Sinne des Sachlichen Seienden, also in 
einer logischen und realen Bedeutung.« Ebda., Bl. 31948.
7 »Als Beispiel fuer die erstere kann jede affirmative Aussage dienen, z.B. wenn ich 
sage: der Baum ist gruen, so bezeichnet das seiend in der Copula „ist" nichts anderes 
als dass ich zustimme, ist Ausdruck meiner Bejahung, und wenn ich sage: Etwas ist, 
so bezeichne ich mit dem seiend (denn in dem „ist" steckt ja auch hier ein seiend (= ist 
seiend)), dass ich zustimme, es ist Ausdruck meiner Bejahung. [...] Dagegen dient als 
Beispiel fuer das reale Seiende jedes sachliche <(Einfache)>, wesenhafte Praedicat 
Bestimmung (der etwas beigelegt wird)> (eines unbedingten affirmativen Satzes), 
wie Mensch, gross, hier.« ebda.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 255

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Trennung von Sein und Wesen beim Geschöpf und ihrer realen Iden­
tität in Gott, den Satz Deus est analysiert. Da in Gott Sein und We­
sen koinzidieren, kann die behauptete Existenz Gottes nicht dessen 
wirkliche Existenz sein, sondern lediglich das ens tamquam verum.

ad secundum dicendum, quod esse dupliciter dicitur. Uno modo significat 
actum essendi; alio modo significat compositionem propositionis, quam 
anima adinvenit conjungens praedicatum subjecto. Primo igitur modo acci- 
piendo esse, non possumus scire esse Dei sicut nec ejus essentiam, sed so- 
lum secundo modo. Scimus enim quod haec propositio, quam formamus de 
Deo, cum dicimus: Deus est, vera est; et hoc scimus ex eius effectibus [...].8

Für Brentano grenzt in dieser Passage Thomas von Aquin trotz sei­
ner abwegigen Unterscheidung von Sein und Wesen die beiden Be­
deutungen des Ausdrucks „istz/ - im Sinne des Aristoteles - ganz 
deutlich voneinander ab.9

§ 2. Wahrheit und Urteil

Schon in seiner Dissertation hatte Brentano jene Bedeutung des 
»Wahrseins (öv cbg äXqOeg)« thematisiert, die das Urteil als bloße 
Funktion seiner affirmativen bzw. negativen Qualität betrachtet. Be­
deutet „existieren" lediglich, etwas anzuerkennen und somit in den 
Gegenstandsbereich zuzulassen, so ist alles, was grammatikalisch 
die Rolle des Subjekts in einem Satz einnehmen kann, eo ipso dem 
Identitätsprinzip unterworfen. Indem man sich auf diese Bedeu­
tung des Seienden stützt, schreibt man selbst Negationen und Pri- 
vationen, falls sie Subjekte wahrer affirmativer Urteile sind, das 
Sein zu - ja sogar das Nichtseiende kann in das Gebiet des Seienden 
zurückgeführt werden. Unter Berufung auf Aristoteles hebt Brenta­
no somit die Univozität des »Seienden im Sinne des Wahren« her­
vor und ordnet hierbei die negativen Urteile (die von den affirmati­

8 Sum. theol., I, q. 3, ad 2 (M 96, S. 74).
9 »Was dieses „ist" in dem Satze „Gott ist" bezeichnet, bezeichnet es auch in jedem 
andern Existentialsatze, nicht mehr und nicht weniger, es enthaelt keinerlei Realitaet. 
Klar hat dies Aristoteles selbst, von dem <doch> jene <beiden> Begriffsbestimmun­
gen stammen, erkannt, und ausgesprochen (wie De Interpretation 1, und spaeter De 
Anima III, 6. Metaphysik, 0, 10) und er beschränkt darum selbst an letzterer Stelle die 
offenbar ungenaue nur im Hinblick auf die Mehrzahl der Faelle gegebene Bestim­
mung, indem er eine Wahrheit, die nicht unter sie falle, anerkennt.« M 96, Bl. 31947.

256 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

ven mit negativem Prädikat zu unterscheiden sind) dem ebenfalls 
univoken und komplementären Gebiet des »Nichtseienden im Sin­
ne des Falschen« zu.10

Die Reduktion von Wahrheit und Falschheit auf ein bloßes lo­
gisches Korrelat des Urteils hatte in der Dissertation nicht zuletzt 
die Funktion, der Logik ein irreales Gegenstandsgebiet zuzuschrei­
ben. Obwohl den Nichtrealen und den Gedankendingen außerhalb 
des Geistes keine Realität zukommt, weisen sie eine gewisse Objek­
tivität auf, die allerdings von der vollen metaphysischen Wirklich­
keit der Kategorien streng zu trennen ist.

In den Metaphysikvorlesungen geht Brentanos Unterscheidung 
von realem Seienden und Seiendem im Sinne des Wahren mit sei­
ner neuen Urteilslehre einher, für die er allerdings schon in der Dis­
sertation gerade durch seine Auffassung des Seienden im Sinne des 
Wahren den Weg vorbereitet hatte. Es handelt sich um seine theti- 
sche Urteilsauffassung, die das kategorische Urteil auf das existen­
tielle zurückführt. Das Urteil verliert seine traditionelle Funktion als 
vorstellungsverbindende Tätigkeit und wird zum psychischen An- 
erkennungs- oder Verwerfungsakt eines Vorstellungsinhaltes.11

Bei seiner Aufgabe der prädikativen zugunsten der thetischen 
Urteilsauffassung verarbeitet Brentano auch Kants Auseinanderset­
zung mit der „Seinsfrage", die dieser in Bezug auf den ontologi­
schen Gottesbeweis in der Transzendentalen Dialektik entwickelt.12 
Hierin betont Kant die Widersprüchlichkeit jeder Position, die in 
der durchgängigen Prädikatsbestimmtheit eines Dinges das Sein als 
mitenthalten auffaßt.

10 MBS, S. 21-39. Vgl. hier Teil I, Kap. 3.1, § 2.
11 »Der Satz: ein Baum ist gruen, ist wahr, wenn Baum und gruen in der Wirklichkeit 
<den Dingen> Zusammentreffen, falsch wenn sie in keinem Dinge vereinigt sind (und 
das Nichtvereinigtsein soll ja wohl mit der Trennung bezeichnet werden, denn ein 
getrenntes Bestehn beider ist offenbar nicht gefordert). (Umgekehrtes gilt dann bei 
dem Satze: ein Baum ist nicht gruen, er ist wahr, wenn ein Baum <nicht> mit gruener 
Farbe verbunden ist.) In diesem Falle also könnten die letzteren Bestimmungen allen­
falls genuegen. Nicht so bei dem Satze: ein Baum ist. Der sprachliche Ausdruck ist 
hier wohl eine Composition, nicht aber der inwohnende Gedanke. Ich habe nur eine 
Vorstellung, die eines Baums, und dieser stimme ich zu, und das <reine> Zeichen die­
ser Zustimmung ohne jede Beimischung eines realen Inhalts ist das „ist", das sprach­
lich aber nicht dem Gedanken nach Praedicat ist. <Das Urtheil ist eine Position nicht 
Composition>.« M 96, Bl. 31949.
12 »So ist denn auch in der Wirklichkeit von dem Zusammentreffen einer || Wirklich­
keit mit einer andern, in Folge dessen die Affirmation wahr sein soll, nicht die Rede. 
(Kant hat dies mit Recht gegen Anselmus geltend gemacht).« Ebda., Bl. 31949E

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 257

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Sein ist offenbar kein reales Prädikat, d.i. ein Begriff von irgend etwas, was 
zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen könne. Es ist bloß die Position 
eines Dinges, oder gewisser Bestimmungen an sich selbst. Im logischen Ge­
brauche ist es lediglich die Kopula eines Urteils.13

In dieser Behauptung verdichtet sich Kants Kritik gegen den Haupt­
pfeiler, auf den sich die traditionelle Metaphysik jahrhundertelang 
gestützt hatte, gegen die reale Unterscheidung von Sein und We­
sen, Möglichkeit und Wirklichkeit. Brentano macht sich dieses Ar­
gument gänzlich zueigen, geht aber noch weiter, indem er die schon 
erwähnte Unterscheidung zwischen Vorstellung und Urteil einführt. 
Während der Gegenstand in der Vorstellung lediglich (in qualitativ 
unbestimmter Weise) präsent ist, wird er im Urteil bejaht oder ver­
neint, d.h. als existierend anerkannt oder als nicht existierend ver­
worfen. Dies bedeutet, daß es nur auf der Urteilsebene einen Sinn 
macht, die Frage nach dem „Sein des Seienden" aufzuwerfen. Die 
eine Sache beschreibenden Prädikate sind alle in ihrem Vorstellungs­
inhalt enthalten; erst durch das Urteil, das eine eigentümliche, auf 
der Vorstellung aufbauende intentionale Beziehung aufweist, wird 
die Sache samt ihren Prädikaten als seiend bzw. existierend gesetzt.

Obwohl diese Urteilsauffassung deutlich von Aristoteles ab­
weicht, bleibt Brentanos Zugang zur Seinsfrage seinem „Meister" 
verpflichtet. Denn das Seiende, von dem die Ontologie ausgeht, ist 
nicht das „Sein der Dinge", nicht das „Sein des Seienden", sondern 
das „ist", das im Satz vorkommt und das Brentano nun als Existenz­
operator auffaßt. Das „ist" hat für ihn eine doppelte Bedeutung: Es 
kann sowohl die Wahrheit des Satzes bezeichnen, unabhängig vom 
Vorstellungsinhalt, den das Urteil bejaht, als auch das wirkliche Vor­
handensein des Urteilsm/ni/tes selbst. Die eine Bedeutung schließt 
aber die andere nicht aus. Wenn etwas real ist, spricht nichts dage­
gen, das „ist" zugleich auch als Zeichen der Wahrheit dieses Urteils 
zu betrachten.

Brentano greift nicht zufällig auf das Beispiel »Gott ist« zurück, 
um das Verhältnis zwischen realem Seienden und Seiendem im 
Sinne des Wahren zu erläutern. Das in diesem Satz in Frage kom­
mende Sein ist nicht das Sein Gottes, sondern in erster Linie das „ist" 
als Ausdruck der Bejahung. Gott als solcher ist natürlich eine reale 
Entität, ja sogar die eminenteste, aber sein „Sein" wird hier nicht in 
diesem Sinne thematisiert. Es geht vielmehr um jenes Sein, das al- 

13 I. Kant, KrV, A598, B626.

258 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

lern, was als Subjekt oder Prädikat in einem Satz fungiert, zukommt 
und es zum „Existierenden" macht. Solch ein „Sein" kann sogar ein 
Nichtseiendes auszeichnen, insofern es ein Nichtseiendes „ist".14

Das Seiende im Sinne des Wahren ist somit streng vom Realen 
abzugrenzen, da es selbst imaginären und willkürlichen Entitäten 
zukommt. Es
ist nicht eigentlich Gegenstand der Metaphysik, denn diese hat ja nicht von 
etwas was speciell in unserm Geiste ist, sondern im Allgemeinen von allen 
Dingen zu handeln und sie aus ihren Gruenden zu erkennen. <Der Logiker 
und zum Theil der Psychologe sprechen ex professo von ihm.>15

Während nämlich der Metaphysiker das Seiende als Seiendes, d.h. 
als Reales ansieht, betrachtet der Logiker das Seiende, als ob es wahr 
wäre, also selbst in seinen kontrafaktischen und willkürlichen Mo­
difikationen. Trotzdem widmet Brentano dem Seienden im Sinne 
des Wahren eine groß angelegte Untersuchung und macht es somit 
de facto zum Gegenstand der Ontologie. Es gehört nämlich insofern 
zu ihrem Forschungsgebiet, als seine Analyse dazu beiträgt, den ei­
gentlichen Gegenstand der Metaphysik - das Seiende im Sinne des 
Realen - noch schärfer zu umgrenzen.16

14 »Alles also, was in einem affirmativen Satze <die Stelle des> Praedicats oder auch 
des Subjectes <einnehmen darf>, kann ein Seiendes in dem Sinne <des Wahren> ge­
nannt werden. <So können wir> z.B. <sagen> Gott ist, d.h. <er> ist seiend, <oder er ist 
ein Seiendes>. Dies „ein Seiendes" und (da die Sprache Gott mit ihm identificirt) Gott, 
sind <(hier)> Seiende im Sinne des Wahren, d.h. dass sie seiend <ein Seiendes> genannt 
werden, bezeichnet (die Wahrheit der dadurch ausgesprochenen Behauptung) die Af­
firmation (Annahme, Anerkennung), die Zustimmung zu der Vorstellung, von der es 
sich fragt, ob ihr zugestimmt oder ob sie verworfen werden soll <sie Zustimmung 
oder Verwerfung verdient>. Freilich ist Gott auch ein reelles Seiende (<freilich in einem> 
eminenten Sinne), aber darum handelt es sich hier nicht, denn, um ein andres Beispiel zu 
waehlen, ich kann <ebensogut> auch sagen: Die Diagonale ist incommensurabel, d.i. in- 
commensurabel seiend, d.i. ein Incommensurabelseiendes, <oder:> Ein Nichtweisses ist 
ein Nichtweisses, d.i. ein Nichtweiss-seiendes. In beiden Faellen steht im Praedicat 
kein Seiendes im realen Sinne, und doch wird es und durch die Beilegung auch das 
Subject seiend genannt, beide im Sinne des Wahren, wenn auch in dem einen Falle das 
Subject auch in einem realen Sinne den Namen verdienen sollte.« M 96, Bl. 31948.
15 Ebda.
16 »Aber dennoch wird es nicht ohne Vortheil sein, einen kurzen Blick darauf zu wer­
fen a) wegen der Verwechslung bei der Homonymie, die leichter erkannt wird, wenn 
wir von dem, was zu unterscheiden ist, beides scharf ins Auge fassen, b) wegen der 
häufigen Anwendung von solchem, was (bloss) im Sinne des Wahren ein Seiendes ist 
zur Bestimmung von realen Eigenthuemlichkeiten, z.B. unvemuenftiges Thier, krum­
me Linie, blindes Auge. Ein Auge, von dem es wahr ist, dass es nicht sieht.« Ebda.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 259

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

§ 3. Die Wahrheit als »erkennendes Urteil«

Brentanos Begriff des Seienden im Sinne des Wahren setzt eine 
Wahrheitsauffassung voraus, die vollkommen in der Urteilstätig­
keit begründet ist:
Die Wahrheit sowohl wie die ihr entgegenstehende Falschheit findet sich 
im Urtheile und da dieses bejahend oder verneinend ist in der Bejahung 
und Verneinung <Zustimmung und Verwerfung>. Mit Recht kann man sie 
so bestimmen: Die Wahrheit <oder Erkenntniss(?)> ist die Guete oder Voll­
kommenheit des Urtheils, wie die Schönheit die Guete <oder Vollkommen­
heit der Vorstellung und die Tugend (im sittlichen Sinne) die Guete <oder 
Vollkommenheit des Willens (des Begehrens) ist. Wahr ist das Urtheil, 
welches einer Vorstellung zustimmt <eine Vorstellung bejaht, welches die 
Zustimmung, oder welches eine Vorstellung verwirft <verneint, welches 
Verwerfung verdient <des Verwerfens werth ist>.17

Diese Bestimmung der Wahrheit als »Güte oder Vollkommenheit 
des Urteils« ist nichts anderes als das psychologische Pendant zu 
jener Auffassung des Seienden im Sinne des Wahren, die dieses als 
bloßes logisches Korrelat des Urteils betrachtet.18

Brentano ist aber noch nicht bereit, auf eine ontologische, zur 
bloßen Urteilszuschreibung komplementären Wahrheitsauffassung 
zu verzichten.19 Da diese Auffassung, die paradigmatisch durch das 
scholastische Prinzip der adaequatio rei et intellectus20 verkörpert 
wird, wesentliche Schwierigkeiten bereitet, ist sie einer gründlichen 
Überprüfung zu unterziehen.

Die klassische Korrespondenzlehre bedarf einer Korrektur bzw. 
einer Neubestimmung des Korrespondenzbegriffes. Diese Revision 
wird durch Brentanos neue Urteilsauffassung notwendig, nach der 
das Existenz-„Prädikat" keine sachliche Bestimmung mehr ist, son­
dern bloß den psychischen Akt der Zustimmung ausdrückt.21 Na­
türlich kann unter diesen Bedingungen eine Übereinstimmung zwi- 

17 Ebda., Bl. 31949.
18 De an., III 8,432 a 11; Metaph., IV 8,1012 b 8; VI4,1027 b 20 (MBS, S. 22f.).
19 Metaph., V 29,1024 b 7 (MBS, S. 23f.).
20 Brentano bezieht sich auch auf die von Ueberweg vorgeschlagene Wahrheitsdefini­
tion als »Uebereinstimmung des Erkenntnissinhaltes mit der Wirklichkeit«. M 96, Bl. 
31949. Vgl. F. Ueberweg, System der Logik, a.a.O., S. 4: »Man pflegt die materiale (oder 
reale) Wahrheit und die (formale) Richtigkeit zu unterscheiden. Die materiale Wahr­
heit im absoluten Sinne oder die Wahrheit schlechthin ist die Uebereinstimmung des 
Erkenntnissinhaltes mit der Wirklichkeit.«
21 Vgl. hier, Fßn. 11.

260 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

sehen Urteil und Realität nur im uneigentlichen Sinne stattfinden, 
indem dem Gegenstand der Vorstellung, die dem Urteil zugrunde­
liegt, etwas Reales entspricht. Die Korrespondenz findet „mittelbar" 
statt, d.h. durch Vermittlung der Vorstellung.22

Doch auch nach dieser Korrektur erweist sich das Korrespon­
denzprinzip für einige Urteilsklassen als inadäquat, und zwar vor 
allem für die negativen Urteile. Bei diesen Urteilen, die ein Ding 
entweder absolut leugnen oder ihm eine Bestimmung absprechen, 
kann man überhaupt nicht von einer Übereinstimmung zwischen 
Urteil und Realität sprechen, da die hierfür erforderliche Realität 
gar nicht vorhanden ist.23 Aber auch bei einigen affirmativen Urtei­
len ist der Korrespondenzgedanke verfehlt - bei den Urteilen über 
Vergangenes und Zukünftiges, bei den hypothetischen und dis­
junktiven Urteilen, bei den Urteilen über Möglichkeit, Unmöglich­
keit, Notwendigkeit etc.

Brentano sieht folglich den traditionellen Korrespondenzge­
danken »unlöslichen Schwierigkeiten«24 ausgesetzt. Was bedeutet 
eigentlich »Übereinstimmung des Verstandes mit der Sache«? Be­
trifft die Übereinstimmung das Urteil oder aber die dem Urteil zu­
grundeliegende Vorstellung? Bezieht sie sich auf das Urteil, dann 
kann die Korrespondenz höchstens metaphorisch stattfinden, denn 
„ist" und „ist nicht" oder das, was diese bezeichnen, liegen nicht in 
den Dingen. Ist sie hingegen auf die Vorstellung bezogen, so erge­
ben sich bezüglich der negativen Urteile unlösbare Schwierigkeiten. 
Brentano schlägt daher folgende Lösung vor:
Uebereinstimmend mit der Realitaet <der Sache> nennen wir jenes Urtheil, 
welches einer mit der Sache uebereinstimmenden Vorstellung zustimmt, 
oder eine <damit> nicht uebereinstimmende (insofern sie <damit> nicht 
uebereinstimmt) verwirft.25

22 »Der Vorstellung des Baumes, der ich zustimme, entspricht der wirkliche Baum.« M 
96, Bl. 31950.
23 »Allein auch diese Bestimmung scheint nicht allgemein genug gegeben, wenn wir 
auf andre <wahre> Urtheile blicken, wie auf die Negationen: Es gibt kein Chamäleon, 
keinen Jupiter u.s.w., wo ist hier die Wirklichkeit, die bei diesem wahren Gedanken, 
sei es mit der Vorstellung, sei es mit dem Urtheile uebereinstimmte? Dasselbe gilt von 
„Jupiter ist nicht mächtig". Ja <eigentlich> auch von dem Satze: dieser Baum ist nicht 
blau. Denn mit meiner Vorstellung wenigstens, stimmt die Sache nicht ueberein. Ich 
stelle ja den Baum blau vor und verwerfe diese Vorstellung. Mit dem Urtheil aber, wie 
sollte mit diesem die Sache zusammenstimmen?« Ebda., Bl. 31950.
24 Ebda., Bl. 31951.
25 Ebda.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 261

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Doch auch diese Formulierung erscheint nicht ganz passend. Sie trifft 
zwar auf die negativen Urteile zu, ist aber hinsichtlich der Urteile 
über Vergangenes und Zukünftiges nicht anwendbar. Die Vorstel­
lung, die einem Urteil über Vergangenes und Zukünftiges zugrunde­
liegt, entspricht ebensowenig einer Realität wie die Vorstellung, die 
einem negativen Urteil zugrundeliegt. Ein als vergangen oder zu­
künftig vorgestellter Gegenstand wird anders als ein gegenwärtiger 
vorgestellt. Der Unterschied betrifft den Vorstellungsinhalt,26 und 
»die Verschiedenheit des Vorgestellten verlangt auch eine andre Wei­
se der Zustimmung«.27 Ähnliches gilt für die Urteile über Möglich­
keit, Unmöglichkeit, Notwendigkeit etc.; auch sie sind »modifizierte« 
Affirmationen.28 Die hypothetischen und disjunktiven Urteile berei­
ten hingegen keine besonderen Schwierigkeiten, da sie dann als wahr 
gelten, wenn die Vorstellung, die einem der sie zusammensetzenden 
Elementarurteile zugundeliegt, mit der Realität korrespondiert.

26 Brentano bezieht sich hier auf seine Theorie der »Proterästhese« oder »ursprüngli­
chen Assoziation«, durch die er das Zeitbewußtsein erklärt. Die Proterästhese ist ein 
anschaulicher Vorstellungsakt, der sich unmittelbar an eine entsprechende Wahr­
nehmungsvorstellung anschließt. Durch diese Tätigkeit der produktiven Phantasie 
bleibt das Wahrgenommene nur kurze Zeit im Bewußtsein, wobei es eine zeitliche 
Modifikation erfährt. Die Proterästhese, aus der die Zeitlichkeit hervorgeht, erweist 
sich somit als modifizierende Instanz, die die Wahmehmungsgegenstände von realen 
in nichtreale umwandelt. Der späte Brentano verändert im Zuge seiner reistischen 
Wende auch seine ursprüngliche Theorie der Proterästhese. Er gibt die These auf, daß 
die Proterästhese die Vorstellungsinhalte selbst betrifft. Die modifizierende Tätigkeit 
der Proterästhese bezieht sich nun nicht mehr auf den Inhalt der psychischen Phäno­
mene, sondern auf unsere Auffassungs- bzw. (nach der endgültigen Zeitlehre Brenta­
nos) Vorstellungsmodi derselben. Über das Zeitbewußtsein bei Brentano vgl. O. Kraus, 
„Zur Phänomenognosie des Zeitbewußtseins", Archiv für die gesamte Psychologie 75 
(1930), S. 1-22; A. Kastil, „Zeitanschauung und Zeitbegriffe", in: R. Fürth (Hrsg.), Na­
turwissenschaft und Metaphysik. Abhandlungen zum Gedächtnis des 100. Geburtstages von 
Franz Brentano, Brünn-Leipzig: Rohrer 1939, S. 81-107; F. Costa, „La theorie du temps 
chez Brentano", Revue de Metaphysique et de Morale 07 (1962), S. 450-474; J. Götschl, 
„Brentanos Analyse des Zeitbegriffs", Grazer Philosophische Studien 5 (1978), S. 225-248; 
R.M. Chisholm, „Brentano's Analysis of the Consciousness of Time", Midwest Studies 
in Philosophy 6 (1981), S. 3-16; I. Miller, „Brentano's Account of Our Temporal Aware- 
ness", in ders., Husserl, Perception, and Temporal Awareness, Cambridge (Mass.)-London: 
The MIT Press 1984, S. 103-115; F. Volpi, „II problema della coscienza del tempo in 
Brentano", in: G. Mucciarelli (a cura di), Vittorio Benussi nella storia della psicologia ita- 
liana, Bologna: Pitagora Editrice 1987, S. 65-104; ders., „The Experience of Temporal 
Objects and the Constitution of Time-consciousness by Brentano", The Object and its 
Identity. Topoi Supplement 4 (1989), S. 127-140.
27 M 96, Bl. 31952.
28 Ebda., Bl. 31953.

262 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

So zeigt sich denn, dass die Erklärung: die Wahrheit ist die Uebereinstim- 
mung des Verstandes mit der Sache u. dgl. entweder falsch, oder sehr un­
deutlich und uneigentlich zu verstehn, wechselnd je nach dem Charakter 
des Urtheils. Irren wuerde wer die Wahrheit in eine Relation des Denken­
den zu einem Dinge setzte, denn häufig wenigstens besteht weder diese 
Relation noch das Ding.29

Die sich immer mehr verdichtenden Schwierigkeiten der Korre­
spondenztheorie führen Brentano dazu, sie schließlich ganz aufzu­
geben. Er entzieht sich somit den strittigen ontologischen Konse­
quenzen, denen er sich bei einer folgerichtigen Verteidigung ausge­
setzt hätte. Denn Brentano ist in dieser Phase seines Denkens noch 
nicht bereit, ontologische Vermittler wie Sachverhalte oder Urteils­
inhalte („die Existenz von ...", „die Möglichkeit von , „die Not­
wendigkeit von ...", etc.) einzuführen, um die Gültigkeit der Formel 
adaequatio rei et intellectus zu verteidigen. Aufgrund der Schwierig­
keiten, die sich daraus ergeben, einen onto-logischen Wahrheitsbegriff 
neben einen psycho-logischen zu stellen, entscheidet sich Brentano für 
eine voll und ganz auf die Erkenntnistätigkeit begründete Wahr­
heitsauffassung. Seine Wahrheitsbestimmung lautet nun: »erkennen­
des Urteil«.30 Anstatt des Korrespondenzgedankens läßt Brentano 
nun das richtige Urteil als letztes Wahrheitskriterium gelten, also ein 
Prinzip, das jegliche „äußere" Adäquation aufhebt und die Wahr­
heit im psychischen Akt des richtig Urteilenden restlos auflöst.

§ 4. Ontologischer vs. gnoseologischer Wahrheitsbegriff

Einen genau entgegengesetzten Standpunkt nimmt Brentano dann 
zwanzig Jahre später ein. Sein nie ganz auf gegebener Vorsatz, ne­
ben den psychologischen Wahrheitsbegriff einen ontologischen zu 
stellen, führt ihn gegen Ende der 80er Jahre dazu, gerade jenen 
Schritt zu unternehmen, den er während seiner Würzburger Zeit 
bewußt vermieden hatte. Sein neuer Zugang zum Wahrheitspro­
blem wird aus den Abhandlungen und Fragmenten der ersten Ab­
teilung (»Die frühere Lehre«) von Wahrheit und Evidenz ersichtlich.31 

29 Ebda., Bl. 31965.
30 »Dagegen kann man die Wahrheit auch noch bestimmen als ein erkennendes 
Urtheil. Und kann sie durch Beispiele nach den verschiednen Modis des Urtheils ver­
deutlichen.« Ebda.
31 Vgl. WE, S. 1-69.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 263

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

Hierin setzt sich Brentano erneut für eine kohärente Verteidigung 
der Korrespondenztheorie ein.32

Wie in den Würzburger Metaphysikvorlesungen bekräftigt 
Brentano immer noch die Inadäquatheit des Korrespondenzgedan­
kens sowohl hinsichtlich der negativen Urteile als auch der affirmati­
ven Urteile über Nicht-Dinge. Bei diesen letzteren handelt es sich um 
Urteile über ein Kollektiv, über ein Teil oder eine Grenze eines Din­
ges, über Vergangenes oder Zukünftiges, über die Unmöglichkeit 
oder den Mangel eines Dinges, über »gewisse ewige Wahrheiten, 
wie z.B. die mathematischen Gesetze« - also über »lauter Gegenstän­
de, die selber keine Dinge sind«.33 Doch anstatt wie früher das Kor­
respondenzprinzip der Wahrheit aufzugeben, schlägt Brentano nun 
eine erweiterte Deutung desselben vor, die die angesprochenen 
Schwierigkeiten aufheben kann. Er dehnt den Umfang des Gebietes 
aus, auf das sich das Urteil bezieht. Es handelt sich um das Gebiet 
des »Irgend etwas«, »ein Terminus, der auf Gott und die Welt, auf 
jedes Ding und Unding«34 angewendet werden kann. Dieser prinzi­
piell unendliche Bereich gliedert sich in zwei Teile: in die Sphäre 
des Existierenden, dem das affirmative Urteil entspricht, und in jene 
des Nichtexistierenden, mit dem das negative Urteil korrespondiert. 
Das Existierende, das sowohl Reales als auch Nichtreales umfaßt, 
entspricht für Brentano dem Aristotelischen öv (bg äkrßEQ. Denn
Aristoteles, da er die Bedeutungen des Seienden schied, unterschied das Sei­
enden im Sinne des Wesenhaften (Substanz und wesenhafte Eigenschaften) 
und Seiendes im Sinne des Wahren, tatsächlich Gegebenen. Der Begriff be­
darf einer Erläuterung. Er steht dem des Wesenhaften nicht so gegenüber, 
daß der eine den andern ausschlösse. Im Gegenteil, kein Wesenhaftes wäre 
ein Wesenhaftes, wenn es nicht auch etwas tatsächlich Gegebenes wäre.35

Bezogen auf diesen Bereich bedeutet »übereinstimmen« »entspre­
chend sein, passend sein, dazu stimmen, damit harmonieren«.36

32 Vgl. ebda., S. 7-15.
33 Ebda., S. 23.
34 Ebda., S. 24. Bemerkenswert ist hier die Ähnlichkeit von Brentanos Begriff des »Ir­
gend etwas« mit dem universalissimum von Duns Scotus, die beide sowohl das ge­
samte Reale (»Gott und die Welt«) als auch das Nichtreale bzw. ens rationis (»Ding 
und Unding«) umfassen. Vgl. hierzu M. Antonelli, „Univocitä dell'essere ed intenzio- 
nalitä del conoscere. Saggio critico sulla genesi e sulle fonti del pensiero di Franz 
Brentano", a.a.O.
35 WE, S. 30.
36 Ebda., S. 25.

264 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

Brentanos Umkehrung des ursprünglich Aristotelischen An­
satzes könnte nicht radikaler erfolgt sein. Seine Wahrheitsauffas­
sung als innere Urteilsbestimmung verbunden mit seinem Bemü­
hen, ihr eine ontologische Deutung zur Seite zu stellen, führen ihn 
nun zum schlichten Ergebnis, daß alles existiert - heißt doch „exi­
stieren", daß etwas anerkannt und somit in den Gegenstandsbe­
reich zugelassen wird. Diese Option bringt eine univoke Auffas­
sung des Existierenden mit sich. Das öv cbg äArjOeg wird nun zu jener 
univoken Seinsbedeutung, unter die sowohl Reales als auch Nicht­
reales fallen, zu jener übergeordneten Gattung, die beide umfaßt. 
Brentano sagt ausdrücklich, daß das Seiende im Sinne des Wahren 
die primäre und allumfassende Seinsbedeutung ist, der die Funkti­
on des einheitlichen Fundaments aller anderen Seinsbedeutungen 
zukommt.37 In seiner Dissertation und dann noch ausgeprägter in 
den Würzburger Metaphysikvorlesungen hatte Brentano das Seien­
de im Sinne des Wahren als uneigentliche Bedeutung des Seienden 
vom Realen scharf getrennt und auf die Tätigkeit des urteilenden 
Subjektes zurückgeführt. Nun steigt das öv dx; zur höchsten, 
streng univoken Seinsbedeutung empor, die Reales und Nichtreales 
als gleichberechtigte Klassen von Entitäten umfaßt.

§ 5. Die Entwicklung von Brentanos ontologischer Auffassung

Die hier erlangten Ergebnisse verlangen eine weitreichende Revision 
der philosophiegeschichtlichen Schemata, in die bisher die philoso­
phische Entwicklung Brentanos eingeordnet wurde. Denn diese Dar­
stellungen basieren auf einer ungenauen Interpretation von Brenta­
nos ursprünglicher Deutung des Aristotelischen öv cog aXriOeg sowie 
seines »immanenten« bzw. »intentionalen Gegenstandes« der psychi­
schen Phänomene. In traditioneller Sicht habe der frühe Brentano ei­
ne analoge Seinsauffassung vertreten, um die klassische Relations­
lehre, die die Existenz beider Relationsglieder verlangt, beizubehalten 
und um die Korrespondenztheorie der Wahrheit - durch Einfüh­
rung von Irrealia - auch bei negativen und anderen problematischen 
Urteilsfällen bestehen zu lassen. Nach dieser frühen Phase sei Anfang 
dieses Jahrhunderts nach einer »kopemikanischen Wendung«38 der 

37 Vgl. ebda., S. 30.
38 Vgl. O. Kraus, „Die ,kopernikanische Wendung7 in Brentanos Erkenntnis- und 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 265

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

»Reismus« eingetreten. Brentano habe dementsprechend seine ur­
sprüngliche ontologische Deutung des immanenten Objektes auf­
gegeben und diesem eine bloß fiktionale bzw. synsemantische 
Funktion zugesprochen, die intentionale Beziehung nicht mehr als 
Koexistenzrelation, sondern als etwas »einem Relativen Ähnliches« 
oder »Relativliches«39 betrachtet und schließlich den Korrespon­
denzgedanken zugunsten eines ganz auf die Evidenz begründeten 
Wahrheitskriteriums fallengelassen.

Diese herkömmliche Rekonstruktion der philosophischen Ent­
wicklung Brentanos erweist sich als verfehlt. Die Unhaltbarkeit der 
ontologischen Deutung des immanenten Objekts beim frühen Bren­
tano wird erst im weiteren Verlauf dieser Arbeit nachgewiesen. Die 
übrigen ihm zugeschriebenen Thesen haben sich aber schon im 
Rahmen der bisherigen Untersuchung als unhaltbar erwiesen. Denn 
Brentano läßt bereits Anfang der 70er Jahre die Korrespondenz­
theorie der Wahrheit fallen, um sie dann erst gegen Ende der 80er 
Jahre konsequent zu verteidigen. Seine Offensive am Anfang dieses 
Jahrhunderts gegen ontologische Vermittler wie Sachverhalte, Ob­
jektive, Urteilsinhalte etc. und sein Verzicht auf das Adäquations- 
prinzip zugunsten eines gänzlich auf die Evidenz gegründeten 
»gnoseologischen Wahrheitsbegriffs«40 markieren die Distanzierung 
von seiner ontologischen Einstellung der 80er Jahre und seine 
Rückbesinnung auf diejenige der frühen 70er Jahre. Brentanos 
»Reismus« - die Etikette, unter der allgemein die »Wende« seines 
Denkens im 20. Jahrhundert zusammengefaßt wird - erweist sich 
somit nicht so sehr als eine »Abkehr vom Nichtrealen«,41 sondern 
vielmehr als »Rückkehr zum Realen«, zur restriktiven Ontologie 
der frühen 70er Jahre.42

Wertlehre", Philosophische Hefte 1 (1929), S. 133-141; wiederabgedruckt in: ders., Wege 
und Abwege der Philosophie, Prag: Univ.-Buchhandlung Calve 1934, S. 62-76.
39 PeS II, S. 134.
40 Vgl. A. Kastil, „Ontologischer und gnoseologischer Wahrheitsbegriff", in: O. Eng­
länder et al. (Hrsg.), Philosophie der Gegenwart. Vorträge und Reden anläßlich des 8. inter­
nationalen Philosophenkongresses in Prag, gehalten von Mitgliedern der Brentano-Gesell­
schaft, Prag: Univ.-Buchhandlung Calve 1934, S. 23-34.
41 Vgl. F. Brentano, Die Abkehr vom Nichtrealen, mit Einleitung u. Anmerkungen hrsg. 
v. F. Mayer-Hillebrand, Bem: Francke 1966 (Abkürzung: AN).
42 T. Kotarbiriski hat den Ausdruck »Reismus« geprägt, um jegliche philosophische 
Auffassung zu bezeichnen, die die Dinge als die einzigen existierenden Entitäten an­
sieht. Hiermit wollte er vor allem seine eigene philosophische Position kennzeichnen, 
die die Entitäten zweiter Ordnung, Universalien, auf die Entitäten erster Ordnung, 

266 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

Dies macht deutlich, welche Verzerrungen beim Versuch ent­
stehen können, das Denken eines Autors in zu scharf abgegrenzte 
Phasen einzuteilen. Es gibt nämlich nur einen einzigen Brentano, 
der aus zwei sich gegenseitig ergänzenden Perspektiven argumen­
tiert, aus der onto-logischen und der psycho-logischen, die sich beide 
in seinem Werk diachronisch nachweisen lassen. Strebt man trotz­
dem eine Periodisierung an - mit allen Risiken, die sich daraus er­
geben -, so muß die hergebrachte These eines »frühen« und »späten 
Brentano« revidiert und eine Drei-Phasen-Einteilung vorgenommen 
werden, wobei Brentanos ontologischer von seinem psychologi­
schen Reismus auseinanderzuhalten ist.

Der ontologische Reismus ist die metaphysische Lehre, nach 
der nur das Reale existiert, nach der nur die Dinge im eigentlichen 
Sinne „sind". Der psychologische Reismus hingegen behauptet, daß 
nur das Reale - mit dem Existierenden nicht zu verwechseln - 
möglicher Gegenstand intentionaler Einstellungen ist. Man kann 
einen ontologischen Reismus vertreten und zugleich dem Gebiet 
der Gegenstände, auf die sich unser Denken richtet, offen gegen­
überstehen. Diesen Standpunkt vetritt der junge Brentano; zur on- 
tologisch-reistischen Option gesellt sich noch nicht der psychologi­
sche Reismus. Im Frühwerk Brentanos - wie schon angedeutet - ist 
das Nichtreale möglicher Gegenstand intentionaler Akte, was dann 
in der Psychologie vom empirischen Standpunkt ganz deutlich zum 
Ausdruck kommt. In einer zweiten Phase, die schon sein Haupt­
werk einleitet und die in den 80er und 90er Jahren ihren Höhepunkt 
erreicht, vertritt Brentano eine pluralistische Ontologie, die neben 
dem Realen dem Nichtrealen einen ebenbürtigen Platz einräumt. 
Demnach ist, existiert sowohl das Reale als auch das Nichtreale, 
und beide gelten als mögliche Objekte psychischer Einstellungen. In 
der herkömmlich als reistisch bezeichneten Phase vertritt Brentano 
schließlich einen sowohl ontologischen als auch psychologischen 
Reismus: Nur das Reale existiert, und nur das Reale ist möglicher 
intentionaler Gegenstand psychischer Akte.

d.h. auf die Dinge schlechthin reduziert. In der Brentano-Forschung hat sich dieser 
Ausdruck als Bezeichnung für das Spätwerk Brentanos durchgesetzt. Vgl. T. Ko- 
tarbihski, „Franz Brentano comme reiste", Revue Internationale de Philosophie 20 (1966), 
S. 459-476; engl. Übers, in: L.L. McAlister (ed.), a.a.O., S. 194-203. Man beachte aber den 
markanten Unterschied zwischen der Position Brentanos und derjenigen Kotarbiri- 
skis: Während für Kotarbihski nur die physikalischen Körper Dinge sind, gibt es für 
Brentano nicht nur physische, sondern auch psychische Dinge.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 267

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

§ 6. Das Nichtreale

Um Mißverständnisse zu vermeiden, sei angemerkt, daß das öv cbg 
äkrß&Q mit dem Nichtrealen zu keiner Deckung kommt, da das Sei­
ende im Sinne des Wahren das gesamte Gebiet dessen umfaßt, was 
mit Wahrheit behauptet werden kann. Das Nichtreale stellt somit 
für Brentano lediglich einen Restbegriff dar, da es das Komplement 
des Realen ist. Reales und Nichtreales als mögliche Inhalte wahrer 
affirmativer Urteile machen das Gebiet des Existierenden aus; die­
sem stellt sich dasjenige des Nichtexistierenden als dessen Kom­
plement zur Seite.

Das Nichtreale als Restklasse ist somit selbst in der ontologisch 
„starken" Deutung, die ihm Brentano in den 80er Jahren zuschreibt, 
nicht mit dem »Idealen« der Eidetik von Husserl oder mit dem 
»Abstrakten« Freges gleichzusetzen. Aus demselben Grund kann es 
auch nicht definiert werden. Deshalb beschränkt sich Brentano dar­
auf, Beispiele zur Begriffserläuterung des Nichtrealen zu geben:

- willkürliche Fiktionen (Jupiter, Kentaur);
- wissenschaftliche Fiktionen (das unendlich Kleine, der leere Raum, 

die Grenzen eines Kontinuums);
- Sinnesfiktionen (Farbe, Ton);
- die Scheinprädikate der Zustimmung und Verwerfung (seiend, 

notwendig, möglich);
- Negativa und Privativa (Nichts, blind);
- Potentialia (Kraft, Fähigkeit);
- Vergangenes und Zukünftiges;
- die verba mentis (das Vorgestellte, Beurteilte);
- das »Abgebildete, Gemalte als solches«;
- die Prädikabilien (Gattung, Art, Prädikat);
- Kollektiva und Divisiva;
- einige Klassen von Relationen (Relationen zu dem, was nicht ist; 

Relationen zu sich selbst; Relation von Gott zur Kreatur);
- die denominativa mere extrinseca (gesattelt, bewaffnet, eingerahmt).  43

43 Vgl. M 96, Bl. 31966, 31964, 31991f. Man kann sich fragen, weshalb Brentano Fiktio­
nen wie z.B. Jupiter oder den Kentauren und physische Phänomene wie Farbe oder 
Ton unter die Nichtrealen einreiht, die er in späteren Werken eindeutig als Realia 
deutet. Brentanos Begriff des Realen geht auf den Aristotelischen des »Seienden als 
solchen«, d.h. auf die Substanz und ihre Akzidenzien zurück. Ein »Reales« bzw. »We­
senhaftes« oder - wie sich Brentano in seiner reistischen Phase mit Vorliebe ausdrückt -

268 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel X: Analogie versus Univozität des Seienden

Bei näherer Betrachtung tritt ein gemeinsamer Zug dieser Beispiele 
klar hervor. Es handelt sich hierbei um Entitäten, die - direkt oder 
indirekt - Ergebnis eines modifizierenden Eingriffs des Subjektes 
sind und die deshalb nur in ihrer Korrelation zu den jeweiligen in­
tentionalen Akten thematisierbar sind. Gerade durch seine subjek­
tive Färbung ist das Nichtreale aus dem Gebiet des Seienden im ei­
gentlichen Sinne auszuschließen, denn die Metaphysik hat »nicht 
von etwas, was speciell in unserm Geiste ist, sondern im Allgemei­
nen von allen Dingen zu handeln und sie aus ihren Gruenden zu 
erkennen«.44 Das Nichtreale kann zwar mittelbar auf das Reale zu­
rückgeführt werden, betrifft letzteres aber nur, insofern dieses durch 
die modifizierende Linse des erkennenden Subjektes erfaßt wird.

Die Nichtrealen sind immerhin „etwas" und somit dem Iden­
titätsprinzip unterworfen; sie lassen sich also nicht leicht in steno­
graphische Abbreviaturen auflösen. Ihr Ausschluß aus dem Gebiet 
der Metaphysik hängt davon ab, daß diese das »Seiende als sol­
ches«, also unabhängig von seinem Erfaßtwerden betrachtet. Nur 
»der Logiker und zum Theil der Psychologe sprechen ex professo 
von ihm«, während sich der Metaphysiker mit ihm nur indirekt 

ein »Ding« ist eine konkrete, individuelle Entität, sei sie existierend oder nicht existie­
rend. Denn die Frage hinsichtlich der Realität bzw. Nichtrealität einer Entität ist für 
Brentano von der Frage nach deren Existenz streng zu trennen. »Existierendes« heißt 
lediglich »richtig Anerkanntes«, und dies kann sowohl ein Reales als auch ein Nicht­
reales sein. Ein Reales ist zum Beispiel ein Körper, eine Seele, ein psychisches Phäno­
men; aber auch ein Kentaur oder ein physisches Phänomen sind Realia, da sie, würden 
sie existieren, Körper wären. Wenn Brentano in den Metaphysikvorlesungen Fiktionen 
und physische Phänomene dem Gebiet des Nichtrealen zurechnet, scheint er die Exi­
stenz als notwendige Bedingung des Realen anzusehen. Diese Unstimmigkeit ergibt 
sich aus der doppelten Perspektive, der psychologischen und der ontologischen, von 
der aus der Begriff des Realen aufgefaßt werden kann. Vom psychologischen Stand­
punkt aus betrachtet, ist all das real, was empirischer Herkunft ist, d.h. auf eine sinnli­
che Anschauung zurückgeführt werden kann. In diesem Sinne ist nicht nur ein Ton 
oder eine Farbe real, sondern auch ein Kentaur, ein goldener Berg, ja selbst ein rundes 
Viereck. Denn obwohl diese Entitäten nicht existieren, ja z.T. sogar unmöglich sind, 
setzen sie sich aus realen Bestandteilen zusammen, die durch einen Vorstellungsakt 
synthetisch verbunden werden. Vom ontologischen Standpunkt aus gesehen scheint 
für Brentano hingegen all das real zu sein, was wirken und gewirkt werden kann. 
Denn im Unterschied zum Realen hat das Nichtreale keine eigentliche Ursache. Sein 
Entstehen und Vergehen ist immer ein Mitentstehen und -vergehen und somit von den 
kausalen Veränderungen abhängig, die zwischen realen Dingen stattfinden. Vgl. z.B. DP, 
S. 21: »Der gedachte Mensch hat [...] keine eigentliche Ursache und kann nicht eigent­
lich eine Wirkung üben, sondern indem der Bewußtseinsakt, das Denken des Men­
schen gewirkt wird, ist der gedachte Mensch, sein nichtreales Korrelat, mit da.« 
44 M 96, Bl. 31948.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 269

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritter Teil: Das metaphysische Gebäude

auseinandersetzt, und zwar mit dem Ziel, das Nichtreale aus sei­
nem eigentlichen Forschungsgebiet auszuschließen.

Der Metaphysiker hat somit eine komplexe, scheinbar wider­
sprüchliche Aufgabe zu lösen. Das Seiende als vorprädikative Ver­
ankerung der Erfahrung kann nur in jener relationalen Struktur 
thematisiert werden, die die intentionalen Modalitäten umfaßt, 
durch die sich das Seiende dem Subjekt offenbart. Die ontologische 
Forschung gestaltet sich somit als intentionale Analyse des Seinsbe- 
griffes, als Phänomenologie der mannigfachen Ausdrucks- und Er­
scheinungsweisen des Seienden. Andererseits scheint es Aufgabe 
des Metaphysikers zu sein, diese Ausgangssituation aufzuheben, 
um zum Seienden als solchen, frei von jeglicher subjektiven Fär­
bung, zu gelangen. Diese Aporie spiegelt jenen relationalen Ur­
grund wider, von dem aus die Seinsfrage ihren Sinn erhält. Die 
Seinsanalyse ist von der kategorialen Analyse der Erfahrung nicht 
zu trennen, da ein intentionaler Urkonnex besteht, der Sein und 
Denken verbindet aber zugleich auch deren Verschiedenheit besie­
gelt. Manifestiert sich das Seiende nur durch die intentionalen Akte, 
die es als Seiendes erfassen, so setzen diese Akte wiederum das Sei­
ende als solches voraus - als deren feste Verankerung.

270 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253 - am 16.01.2026, 08:40:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Seiendes im Sinne des Realen und im Sinne des Wahren
	§ 2. Wahrheit und Urteil
	§ 3. Die Wahrheit als »erkennendes Urteil«
	§ 4. Ontologischer vs. gnoseologischer Wahrheitsbegriff
	§ 5. Die Entwicklung von Brentanos ontologischer Auffassung
	§ 6. Das Nichtreale

