
FORUM

Alexander Thattamannil-Klug

Othering – zu »Anderen« gemacht
Ein in der Friedenspädagogik vernachlässigtes Phänomen

In vielen Weiterbildungen zum Abbau von Vorurteilen und interkulturellen Trai-
nings wird die Begegnung mit den »Anderen« thematisiert. Diese Ansätze sind auch 
in der Friedenspädagogik weit verbreitet. Dabei wird die Existenz »Anderer« und 
damit die Existenz eines »Wir« vorausgesetzt. Die Rassismusforschung widmet sich 
dem Prozess der Herstellung dieser beiden Kategorien »die Anderen« und »Wir«, 
der als Othering beschrieben wird. Dieses Othering zeigt sich schon bei alltäglichen 
und vermeintlich harmlosen Kommunikationspraxen, kann jedoch gerade aufgrund 
seiner Alltäglichkeit weitreichende psychische Belastungen zur Folge haben. Für 
die Friedenserziehung (soziale Praxis) sind Kenntnisse über diese alltäglichen Aus-
handlungen von Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit mit der damit verbundenen 
Ausübung und Legitimierung von Dominanz wichtig, zum einen um die eigene Pra-
xis kritisch reflektieren zu können und zum anderen um Othering in der Bildungs-
arbeit thematisieren zu können. Für die Friedenspädagogik (wissenschaftliche Pra-
xis) können diese Kenntnisse Auswirkungen auf Forschungsfragen, Forschungs-
themen und Theoriebildung haben.

Schlagworte: Friedenspädagogik, Rassismus, Othering, Gewalt, kumulatives Trauma, 
Empowerment

Einleitung

Das Konzept »die Anderen« ist ohne Frage in der Friedenspädagogik und der Frie-
denserziehung1 von zentraler Bedeutung. Dabei bewegt sich die Friedenspädagogik in

1.

1 Ich unterscheide zwischen Friedenerziehung (als soziale Praxis) und Friedenspädagogik (als wissen-
schaftliche Disziplin bzw. wissenschaftliche Praxis). Diese Unterscheidung wurde erstmals von Her-
mann Röhrs (z. B. 1970: XI) vorgenommen und später von Werner Wintersteiner (2000: 15-17; 2011:
345) aufgegriffen.

Zeitschrift für Friedens- und Konfliktforschung 4. Jg. (2015), Heft 1, S. 147 – 162 147

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


Feldern, in denen das Konzept »die Anderen« unterschiedlich gefüllt wird. Es können
drei Bedeutungen unterschieden werden: 1.) Die Anderen als Vertreter_innen einer
jeweils andern Konfliktpartei. 2.) Die oder der Andere als jeder andere Mensch. Die
Aussage, dass alle Menschen einander »Andere« sind, mag zunächst banal wirken. Sie
hat jedoch weitreichende pädagogische Konsequenzen und wurde so zum Ausgangs-
punkt  von  Werner  Wintersteiners  Konzeption  der  Friedenspädagogik  als  eine
»Pädagogik des Anderen [sic!] Menschen« (Wintersteiner 2000: 166).2 Dieser Bei-
trag möchte sich jedoch hauptsächlich einer dritten Bedeutung des Begriffs »Andere«
widmen: »Andere« als Bezeichnung für Menschen, die von der »Dominanzgesell-
schaft« (Rommelspacher 1995) als anders, also normabweichend, angesehen, be-
schrieben und angesprochen werden. Durch diese Praxis werden sie also erst zu »An-
deren« gemacht, als »Andere« konstruiert. Auf diese Konstruktionen als »Andere«
und die dahinterstehenden machtvollen Normen und Normierungen haben verschie-
dene soziale Bewegungen immer wieder aufmerksam gemacht: Beispiele sind die
Frauenbewegung mit ihrer Kritik am Denken vom Menschen als Mann, die Schwarze
Deutsche Bewegung mit ihrer Kritik daran, dass Deutsch-Sein weiß3 gedacht wird
(z. B. Oguntoye et al. 2006), und die Behindertenbewegung, welche die gewaltförmi-
gen Auswirkungen der dominanten Normvorstellungen geistiger und körperlicher
Verfasstheit anprangerte (Köbsell 2007).

Der Umgang mit dieser dritten Variante des Begriffs der »Anderen« erfordert aus 
zwei Gründen Aufmerksamkeit von Friedenspädagog_innen. Es geht erstens um 
das Ziel, ein möglichst umfassendes Bild eines Konfliktes zu bekommen. Wird in 
Wissenschaft oder erzieherischer Praxis auf dominanzgesellschaftliche Kategori-
sierungen zurückgegriffen, um beispielsweise einen Konflikt zu beschreiben, wer-
den die Kategorien als gegeben angenommen. Damit wird die dominanzgesell-
schaftliche Praxis der Kategorisierung akzeptiert und legitimiert. Dabei ist oft –
zumindest bei den großen Diskriminierungsmustern wie Rassismus, Sexismus, Be-
hindertenfeindlichkeit etc. – die Konstruktion und die Durchsetzung der Gültigkeit 
von Kategorisierungen bereits Teil bzw. Schauplatz eines Konfliktes. Möchten wir 
also ein Konfliktfeld umfassend besprechen, kann es notwendig sein, den Prozess 
der sozialen Konstruktion von Gruppen und den Prozess der Subjektivierung von 
Individuen zum Thema zu machen. Dass Gruppen als sozial konstruiert angesehen

2 Wintersteiner  bezieht sich in seiner Arbeit auf   Überlegungen  des  französischen  Philosophen 
Emmanuel Lévinas.

3 Die Bezeichnung weiß (genauso wie Schwarz bzw. People of Color) ist keine biologische Kategorie,
sondern eine soziale Kategorie. Es ist also keine Farbbezeichnung, sondern beschreibt eine gesellschaft-
liche Positionierung innerhalb des Systems Rassismus. Um diese andere Bedeutung kenntlich zu ma-
chen, werden diese Begriffe in diesem Beitrag kursiv geschrieben.

Forum

148

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


werden, ist zwar mittlerweile die Regel, jedoch gibt es Probleme mit der Über-
setzung dieser Erkenntnis in die wissenschaftliche oder soziale Praxis. Wie einzelne
Personen z. B. gelernt haben, dass sie zu der einen oder anderen sozial konstruierten
Gruppe gehören, wird (nicht nur) in der Friedenspädagogik selten thematisiert. Ich
möchte an dieser Stelle die These formulieren, dass das Ausblenden von Othering-
Prozessen in der Friedenspädagogik unter anderem mit der gängigen Vorstellung
von Konflikt zusammenhängt, welche die Existenz von zwei oder mehreren Grup-
pen bzw. Parteien bereits voraussetzt und die damit die Frage nach der Konstruktion
dieser Gruppen zwar nicht unmöglich macht, ihr aber eine Hürde in den Weg stellt.

Der zweite Grund, weshalb diese Variante des Begriffs der »Anderen« Aufmerk-
samkeit erfordert, erschließt sich direkt aus dem friedenspädagogischen Vorhaben,
Gewalt zu erforschen und zu ihrem Abbau auf allen gesellschaftlichen Ebenen bei-
zutragen. Die Rassismusforschung zeigt auf, dass das Ansprechen als »Andere«
(Othering) ein Gewaltpotenzial4 birgt. Zudem verdeckt es die Konstruktion der ent-
sprechenden Norm (im Kontext Rassismus also Weiß-Sein). Damit ist Othering ein
Mittel, um bestehende Dominanzverhältnisse aufrechtzuerhalten.

In diesem Beitrag möchte ich die Relevanz des Phänomens Othering für Frie-
denspädagogik und Friedenserziehung besprechen. Hierfür wird exemplarisch
Othering im Kontext Rassismus besprochen, indem für das Thema relevante Er-
gebnisse der deutschsprachigen Rassismusforschung vorgestellt werden. Ist im Fol-
genden von Othering die Rede, ist damit immer rassistisches Othering gemeint.
Nach der Vorstellung des zugrundeliegenden Rassismusverständnisses und der Be-
schreibung des Phänomens Othering, werde ich auf mögliche Konsequenzen einer
friedenspädagogischen Rezeption der Rassismusforschung eingehen.

4 Mit Gewaltpotenzial ist gemeint, dass sich Othering je nach Situation und Kontext unterschiedlich
gewaltsam auswirken kann. In jedem Fall jedoch knüpft es an gesellschaftlich wirkmächtige (z. B.
rassistische) Diskurse an und reproduziert diese. So besitzt Othering das Potenzial psychisch zu
verletzen, indem Anerkennung und Dazugehörigkeit verweigert und Dominanz ausgeübt wird. Die
Auswirkungen können sich zu gravierenden psychischen Belastungen kumulieren (genauer wird
dies im 3. Kapitel dieses Beitrags ausgeführt). Für den in diesem Artikel verwendeten Gewaltbegriff
sind also die Intentionen der handelnden Person nicht von Bedeutung, sehr wohl jedoch die (gesell-
schaftlichen wie individuellen) Auswirkungen des Handelns. Besonders in Hinblick auf individuelle
Erfahrungen ist es für die Friedenspädagogik wichtig, einen offenen Gewaltbegriff zu verwenden.
Der Friedenspädagoge Reiner Steinweg weist auf die Schwierigkeit einer eindeutigen Gewaltdefi-
nition für die Friedenspädagogik hin. Auf der einen Seite gäbe es zwar Phänomene, die von allen
als Gewalt anerkannt würden und somit eindeutig identifizierbar seien (z. B. Mord oder Körperver-
letzung). »Alle anderen Formen, die als Gewalteinwirkung empfunden wurden, unterliegen Inter-
pretationen […]. Sie wegen dieser Uneindeutigkeit definitorisch auszugrenzen, würde die Friedens-
pädagogik in einen eklatanten Gegensatz zur Subjektivität ihrer Adressaten bringen« (Steinweg
2008: 102).

Alexander Thattamannil-Klug

ZeFKo 4 (2015): 1 149

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


Rassismusverständnis

Rassismus kann mit den Worten der Psychologin und Pädagogin Birgit Rommel-
spacher »als ein System von Diskursen und Praxen, das historisch entwickelte und
aktuelle Machtverhältnisse legitimiert und reproduziert« (Rommelspacher 2011:
29), begriffen werden. Dabei werden Gruppen als grundsätzlich verschieden und
unvereinbar5 konstruiert, indem Kategorien wie »Rasse«, Nation, Kultur, Ethnie
oder auch Religion herangezogen werden. Die Gruppen werden in sich homogeni-
siert, die so beschreibbaren angeblichen Unterschiede zwischen den Gruppen wer-
den naturalisiert und es wird eine Hierarchisierung zwischen den Gruppen vorge-
nommen (Rommelspacher 2011: 29). Dieser Prozess der Markierung, Naturalisie-
rung und Homogenisierung wird auch als Rassifizierung bezeichnet (z. B. Terkes-
sidis 2004: 98-100 oder Eggers 2009: 56-57). Einen zentralen Aspekt der Rassifi-
zierung stellt der Prozess des Othering dar (vgl. z. B. Attia 2014), der später aus-
führlicher beschrieben wird.

Das (globale) Phänomen Rassismus privilegiert dabei weiße Menschen, also die-
jenigen Menschen, die in der durch den Rassismus konstruierten Hierarchie an der
Spitze stehen. Es ist nicht so, dass sie nicht von Rassismus betroffen sind – sie
profitieren davon. In diesem Zusammenhang wird auch von einer »weiße[n] Ideo-
logie« (Arndt 2011: 40; Hervorh. im Orig.) gesprochen. Damit ist sowohl gemeint,
dass der Rassismus in der Form, wie wir ihn heute vorfinden, eine Erfindung von
Weißen darstellt, als auch eine weiße Herrschaft bzw. Dominanz herstellt und legi-
timiert. Rassismus kann dabei als übergeordnetes Konzept verstanden werden, unter
dem verschiedene Rassismen (Rassismus gegen Schwarze, antimuslimischer Ras-
sismus, Rassismus gegen Sinti und Roma etc.) subsumiert werden.6

Der dargestellten Auffassung von Rassismus folgend, kann gesagt werden, dass
Rassismus durch eben jene dem Rassismus inhärenten Diskurse und Praxen auf die
Individuen einwirkt. Mit der Erziehungswissenschaftlerin Maisha Eggers kann der
Prozess der Rassialisierung als ein dreifacher verstanden werden: »als Konstrukti-
onsprozess, als Vermittlungsprozess und als Prägungsprozess« (Eggers 2009: 56).
»Rassistisches Wissen« (Terkessidis 2004: 94) wird erworben und vermittelt, die
eigene Positionierung innerhalb der gesellschaftlichen Hierarchie (bezüglich der

2.

5 Diese Unvereinbarkeit zeigte sich unter anderem darin, dass die Notwendigkeit bestand, für Men-
schen, die nicht widerspruchsfrei in die vorherrschenden Kategorien eingeordnet werden konnten,
neue Kategorien zu konstruieren (z. B. »Mulatte«, vgl. Arndt/Theuerkauf 2004), deren Kontinuität
bis heute in Begriffen wie »Mischling« (Wollrad 2005: 141-146) oder »Mischehen« (Dietrich 2011)
fortwirken.

6 Susan Arndt bevorzugt die Perspektive, dass Rassismus die »gemeinsame strukturelle und diskursive
Schnittmenge« (Arndt 2011: 38) verschiedener Rassismen beschreibt.

Forum

150

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


rassistischen Ordnung), die paradoxerweise keineswegs immer eindeutig bestimm-
bar ist,7 wird erlernt. In diesem Zusammenhang sprechen die Pädagog_innen Paul
Mecheril und Karin Scherschel auch von einem »Kontext der Subjektivierung«:

»Die Ordnung des Rassismus kann als Kontext der Subjektivierung verstanden
werden, also als strukturierter und strukturierender Raum, in dem aus Indivi-
duen ›Subjekte‹ werden, deren Handlungsfähigkeit und Selbstverständnis ver-
mittels der Erfahrungen, die sie in dem rassistischen Raum machen, an die
Struktur des Kontextes gebunden bleiben, diese aufnehmen, bestätigen, oder
auch transformieren und modifizieren« (Mecheril/Scherschel 2011: 54).

In diesem strukturierten und strukturierenden Raum machen Menschen entweder
die Erfahrung, als dem dominanzgesellschaftlichen »Wir« zugehörig angesprochen
zu werden oder aus dem dominanzgesellschaftlichen »Wir« ausgeschlossen zu wer-
den. Auf gesellschaftlicher Ebene führen diese Erfahrungen im Stile einer sich selbst
erfüllenden Prophezeiung tatsächlich zu unterschiedlichen Gruppen: Menschen oh-
ne Rassismuserfahrungen und Menschen mit Rassismuserfahrungen. Dadurch er-
zeugt Rassismus, der von einem »natürlichen Anders-Sein« ausgeht, unterschied-
liche Erfahrungsräume und produziert so wirkliche Unterschiede zwischen Weißen
auf der einen und Rassismuserfahrenen8 auf der anderen Seite (Terkessidis 2004:
9-11).9 Damit ist ein grundlegendes Dilemma beschrieben, das sowohl Antidiskri-
minierungsarbeit im Bildungsbereich als auch Forschungsarbeiten zum Thema Dis-
kriminierung innewohnt. Trotz dekonstruktivistischer Bemühungen muss auf die

7 So können beispielsweise ein Schwarzer deutscher Christ und ein deutscher Muslim of Color un-
terschiedliche Positionen in der jeweils wirkmächtigen Hierarchie einnehmen, je nachdem ob anti-
muslimischer Rassismus oder Rassismus gegen Schwarze bestimmend für die konkrete Situation ist.

8 Von Rassismuserfahrenen zu sprechen, verweist nicht nur auf die Gemeinsamkeit, Rassismus er-
fahren (im Sinne von selbst erlebt) zu haben, sondern beschreibt auch, dass Erfahrungen mit Ras-
sismus gemacht wurden, also Wissen angeeignet wurde, auf das zugegriffen werden kann. Der Be-
griff beschreibt so auch einen Erfahrungsreichtum, der zu gewissen Kompetenzen und Einsichten
führt bzw. führen kann. Maisha Eggers schreibt dazu: »Ich spreche von rassismuserfahrenen Sub-
jekten, um hervorzuheben, dass ein Leben unter Bedingungen rassistischer Normalität zu einer spe-
zifischen Auseinandersetzung mit der sozialen Wirklichkeit zwingt. Daraus können Lebenskompe-
tenzen erwachsen. Rassismuserfahrung betrachte ich als Expertise, wenn sie in einer reflexiven Le-
bensführung eingebettet ist« (Eggers 2013: 12).

9 Das heißt selbstverständlich nicht, dass nicht auch weiße Personen Diskriminierungserfahrungen
machen können, z. B. abelistische, (hetero)sexistische, klassistische oder adultistische Diskriminie-
rungserfahrungen. Sie können jedoch keine Rassismuserfahrungen (rassistische Diskriminierungs-
erfahrungen) machen. Ebenso wenig bedeutet dies, dass die Erfahrungen von Menschen, die aus
dem dominanzgesellschaftlichen »Wir« ausgeschlossen werden, immer vergleichbar oder sogar
gleichzusetzen sind. Hier erweist sich die durch die Dominanzgesellschaft vorgenommene rassisti-
sche Hierarchisierung mitsamt den Erfahrungen, welche durch sie hervorgerufen werden, als sehr
komplex.

Alexander Thattamannil-Klug

ZeFKo 4 (2015): 1 151

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


produzierten Unterschiede verwiesen werden, um Diskriminierung und mit ihr ein-
hergehende Benachteiligungen wie Privilegierungen besprechbar zu machen. Die
Erfahrungsunterschiede, über die sich Kategorien wie weiß und rassismuserfah-
ren definieren, gehen ja aus rassistischen Unterscheidungspraktiken hervor. Sie
knüpfen somit an diese rassistischen Unterscheidungspraktiken an und reproduzie-
ren Teile der rassistischen Diskurse, für deren Besprechung sie benötigt werden.10

Gleichzeitig verweist diese Perspektive (Rassismus als Kontext der Subjektivie-
rung) auf zwei für die Friedenspädagogik wichtige Punkte: 1.) Rassismus wirkt auf
die Selbstverständnisse und Selbstbilder von Menschen ein. Gefühle der Über- und
Unterlegenheit können internalisiert werden und sich »habituell einschreiben« (Me-
cheril/Scherschel 2011: 53). 2.) Es existiert die Möglichkeit der Transformation und
Veränderung. Die Lernprozesse im rassistischen System sind keine Automatismen.
Es bietet sich also durchaus Raum für politische wie pädagogische Arbeit, worauf
ich im letzten Kapitel dieses Beitrages eingehen werde.

Othering

Für die oben beschriebenen Prozesse, aus einem kollektiven (nationalen, ethni-
schen/kulturellen oder »rassischen«) »Wir« ausgeschlossen zu werden und dadurch
als Negativfolie des dominanzgesellschaftlichen »Wir« fungieren zu müssen (siehe
unten), wird der Begriff des Othering11 verwendet. Erst durch Prozesse und Erfah-
rungen des Othering lernt eine Person, dass sie nicht selbstverständlich zu besagtem
»Wir« gehört. Es handelt sich dabei um einen nicht selten als gewaltvoll erlebten
Akt der Kommunikation,12 der die geanderte Person auf den ihr (von der Domi-
nanzgesellschaft bzw. einem weißen Individuum als dessen Vertretung) zugestan-
denen Platz verweist. Die Geschlechter- und Rassismusforscherin Grada Kilomba
bezeichnet dies im Kontext des Rassismus gegen Schwarze als »Situierung von
Schwarzen (Placing the Black)« (Ferreira 2003: 146; Hervorh. im Orig.).

Othering geschieht dabei häufig nicht mit verletzender Intention, was jedoch für
die in diesem Beitrag dargestellten Auswirkungen von Othering keine Rolle spielt.
Das vermutlich bekannteste Beispiel, dessen Wirkungsweise zum Grundlagen-

3.

10 Werden beispielsweise Schulbücher in Hinblick auf Repräsentation von Rassismuserfahrenen un-
tersucht, wird Wissen über »rassistisches Wissen« genutzt, um die Figuren in dem Schulbuch als
vermutlich rassismuserfahren oder vermutlich weiß zu lesen.

11 »Der Literaturwissenschaftler Edward Said hat in den 1970er-Jahren mit dem Konzept des
Othering eine Möglichkeit aufgezeigt, den Diskurs des Fremdmachens als eine gewaltvolle hege-
moniale Praxis zu beschreiben« (Castro Varela/Mecheril 2010: 42).

12 Vgl. z. B. die als »Urszenen« rassistischer Ausgrenzung beschriebenen Situationen in Mark Ter-
kessidis' Monographie »Die Banalität des Rassismus« (2004: Kap. 3.2).

Forum

152

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


wissen gesellschaftstheoretischer Rassismusforschung13 gehört, stellt die Her-
kunftsfrage dar. 14 Als Herkunftsfragen werden Fragen bezeichnet, die darauf ab-
zielen, die »wahre« bzw. »natürliche« Herkunft einer Person zu ermitteln, welche
von der fragenden Person als nicht-deutsch identifiziert wird.15 Die Behandlung
dieser vielen, vermutlich harmlos erscheinenden Fragen stellt keinesfalls eine Ba-
gatellisierung des Rassismus dar. Sie soll auch nicht den Blick weg von den vielen
Todesopfern rassistischer Gewalt lenken. An ihr soll die Wirkungsweise von
Othering-Prozessen deutlich gemacht und aufgezeigt werden, wie stark rassistische
Logiken den bundesdeutschen Alltag durchziehen.16

Die direkteste und wohl gängigste Herkunftsfrage lautet: »Woher kommst
Du?«17 Die Herkunftsfragen bzw. Herkunftsdialoge unterscheiden sich von anderen
Situationen, in denen nach der Heimat des Gegenübers gefragt wird, in erster Linie
darin, dass eine Antwort wie »Göttingen« oder »Braunschweig« nicht akzeptiert
wird. Es wird weiter nachgefragt, mit dem Ziel eine Antwort zu erhalten, welche
die Annahme bestätigt, dass das Gegenüber nicht »richtig deutsch« sei und seine
»eigentliche Heimat« woanders liege. Ziel dieser Frage ist es, Auskunft über die
Migrationsgeschichte des Gegenübers oder seiner bzw. ihrer Familienangehörigen
zu bekommen. Die rassistische Hierarchie bemächtigt dabei die weiße Person dazu,
dies nicht nur als Bitte zu formulieren, sondern de facto Forderungen zu stellen und
eine Auskunft zu verlangen, deren Ausbleiben sanktioniert werden kann – z. B. mit
Vorwürfen der Überempfindlichkeit oder der Frage, ob die Person denn nicht stolz
auf ihre vermeintliche Herkunft sei (vgl. z. B. Thattamannil 2013: 367).18 In jedem
Fall wird die gefragte Person jedoch aus Deutschland »rhetorisch ausgeschlossen«
(Thattamannil 2013: 365) – sie wird aus dem deutschen dominanzgesellschaftli-
chem »Wir« ausgeschlossen. Sie wird durch den Herkunftsdialog zu einer »Ande-
ren« gemacht, nachdem sie von der fragenden Person unter Zuhilfenahme rassisti-
schen Wissens als »Andere« gelesen wurde, unabhängig davon wie die Person sich

13 Zur Möglichkeit der Unterscheidung zwischen verschiedenen Strömungen der Rassismusfor-
schung (grob: Rassismus als Ideologie- oder Diskurs-System auf der einen und Rassismus als
Vorurteil auf der anderen Seite) siehe beispielsweise Mecheril/Scherschel (2011: 42-50).

14 Vgl. z. B. Battaglia (1995: 19); Terkessidis (2004: 180-185); Kilomba (2008: Kap. 5); Thattamannil
(2013: 364-366) und Melter (2006: 40).

15 So stellt die Herkunftsfrage eine Praxis dar, durch die die Kontinuitäten gesellschaftlich etablierten
Denkens in »Rasse«-Kategorien deutlich wird.

16 Vergleiche zur Relevanz der Betrachtung solch alltäglicher Othering-Prozesse auch Velho (2010)
oder Kilomba (2008).

17 Etwas subtiler kann sich der Herkunftsdialog zeigen, wenn z. B. nach der Herkunft des Namens
gefragt wird.

18 Das Entwickeln von Umgangsstrategien und den Fähigkeiten, sich gegen solche Forderungen zu
wehren, wird unter anderem in Empowerment-Workshops thematisiert (siehe letztes Kapitel dieses
Beitrags).

Alexander Thattamannil-Klug

ZeFKo 4 (2015): 1 153

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


selbst positioniert. Othering findet also auch schon in alltäglichen Situationen statt,
die von Vielen als unproblematisch angesehen werden.

Auf der einen Seite stellt Othering also selbst eine rassistische Handlung dar. Auf
der anderen Seite ruft Othering jedoch erst die sozial wirkmächtigen Unterschei-
dungen hervor, auf die sich weitere rassistische Handlungen berufen können. Jeder
interpersonalen rassistischen Handlung wohnt also notwendigerweise Othering in-
ne, sei es eine Beleidung, eine Defizitzuschreibung oder vermeintlich wohlmeinen-
des Interesse an einer »exotische[n] Geschichte« (Ferreira 2003: 148). So ist
»Othering als Voraussetzung und Konstante in der Normalität der sehr heterogenen
Formen von Rassismuserfahrungen« (Velho 2010: 115; Hervorh. des Verf.) zu ver-
stehen, das rassistische Diskriminierung gleichzeitig ermöglicht und darstellt. Eine
konsequente Berücksichtigung dieser Gleichzeitigkeit erscheint unerlässlich, möch-
te die Friedenspädagogik rassistische Gewalterfahrungen und Dynamiken verste-
hen. Eine dieser Dynamiken ist die Erzeugung einseitiger Sichtbarkeit, die durch
Othering hervorgerufen wird:

»Das im Kontext von Rassismuserfahrungen zum/zur Anderen gemacht wer-
den produziert beständige Sichtbarkeit – eine Sichtbarkeit der dadurch Mino-
risierten, während die, die diese minorisierten Anderen erst produzieren oder
konstruieren, unmarkiert bleiben« (Velho 2010: 116).

Diese Sichtbarkeit, von der die Psychologin Astride Velho spricht, bezieht sich auf
die Person als Vertreter_in der geanderten Gruppe. Gleichzeitig wird sie, weil sie
als Stellvertreter_in einer ganzen imaginierten Gruppe angerufen wird, in ihrer In-
dividualität unsichtbar (Velho 2010: 117):

»Dies geschieht in der Regel unspektakulär, etwa indem Menschen, die hier
leben, gefragt werden, was sie von diesem oder jenem Ereignis halten, das in
ihrem Heimatland (gemeint ist nicht Deutschland) geschieht oder von ihren
Landsleuten (gemeint sind nicht weiße Deutsche) gesagt oder angestellt wur-
de« (Attia 2014).

Bei Weißen verhält es sich genau umgekehrt: Die Gruppenzugehörigkeit wird un-
sichtbar (gemacht), während ihre Individualität unangetastet bleibt.19 Die Norm
(hier Weiß-Sein), an der das vermeintliche »Anders-Sein« gemessen bzw. die durch

19 Der psychologische Effekt, dass die jeweilige »Eigengruppe« heterogener erscheint als die jewei-
ligen »Fremdgruppen«, scheint unter Berücksichtigung gesellschaftlicher Macht- und Dominanz-
verhältnisse in dieser allgemeinen Formulierung also nicht für den Rassismus zuzutreffen, da durch
das »System an Diskursen und Praxen« (Rommelspacher 2011: 29) die weiße Gruppe als vielfältig
beschrieben wird, während die nicht-weißen Gruppen stereotyp homogenisiert werden (vgl. hierzu
in der Sozialpsychologie auch Kessler/Mummendey 2007: 511).

Forum

154

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


den Herkunftsdialog (re)produziert wird, wird also in der Regel nur indirekt mit-
kommuniziert.20 Gleichwohl wird mit jeder Situation des Othering eine Bestätigung
der Norm eingefordert bzw. selbst vorgenommen, weshalb diese Funktionsweise
zum festen Bestandteil vieler Definitionen von Othering gehört (vgl. etwa Attia
2014; Castro Varela/Mecheril 2010: 42).

Gerade die einseitige Sichtbarkeit bei gleichzeitiger Nicht-Anerkennung der In-
dividualität ist das gewalttätige Moment des Othering. Die Gewalt besteht darin,
dass geanderte Menschen dazu gedrängt werden, sich selbst als »Andere« zu be-
trachten, und dass sie als Negativfolie von Weiß-Sein genutzt werden:

»Every time I am placed as ›Other‹ […] I am inevitably experiencing racism,
for I am being forced to become the embodiment of what the white subject
does not want to be acquainted with. I become the ›Other‹ of whiteness, not
the self – and therefore I am being denied the right to exist as equal« (Kilomba
2008: 44).

Lassen sich die Personen darauf ein, dass sie als andere beschrieben werden, führt
dies auf lange Sicht zu einer Identifizierung mit den Bildern, die über »die Anderen«
existieren. »Der Verzicht auf das Selbst kommt einer Internalisierung des Selbst als
Anderes, […] einer symbolischen Auslöschung gleich« (Velho 2010: 121).

Rassismus beginnt also nicht erst bei Beschimpfungen oder direkter physischer
Gewalt, auch nicht bei strukturellen Benachteiligungen. Rassismus beginnt bereits
bei dem Angesprochen werden als »Andere«.21 Othering, so beschreibt Velho, kann
(je nach individuellen Umgangsstrategien) Auswirkungen haben, welche als Trau-
matisierung beschrieben werden können. Velho verweist dabei auf das Konzept des
kumulativen Traumas, das sich gut für die Beschreibung alltagsrassistischer Erfah-
rungen verwenden lasse, die jede für sich genommen meist nicht die Intensität
besitzen, ein Trauma auszulösen, jedoch durch ihre Alltäglichkeit dazu führen kön-
nen, dass sich die, das Ich schwächenden Erfahrungen zu einem Trauma kumulie-
ren.22 Dabei spricht sich Velho dafür aus, den Traumabegriff nicht inflationär zu

20 Wie wirkungsvoll jedoch diese indirekte Kommunikation ist, zeigen z. B. die Studien der kritischen
Weißseinsforschung, vgl. hierzu Eggers et al. (2009).

21 Wobei zu bedenken ist, dass nicht jedes Othering zwangsläufig von den Geanderten als Gewalt
wahrgenommen werden muss.

22 Velho zitiert Gottfried Fischer und Peter Riedesser, die in ihrem Lehrbuch zu Psychotraumatologie
ein kumulatives Trauma definieren als »eine Abfolge von traumatischen Ereignissen oder Um-
ständen, die jedes für sich subliminal bleiben können, in ihrer zeitlichen Abfolge und Häufung
jedoch die restitutiven Kräfte des Ich so sehr schwächen, dass insgesamt eine oft sogar schwer-
traumatische Verlaufsgestalt entsteht. Immer von Neuem wird die ›Erholungsphase‹ unterbrochen.
Die ständige Wiederholung durchbricht die Abwehrbarriere und hinterlässt tiefe Spuren im Per-
sönlichkeitssystem« (zitiert nach Velho 2011: 22).

Alexander Thattamannil-Klug

ZeFKo 4 (2015): 1 155

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


gebrauchen und »alle, die Rassismuserfahrungen machen, zu Traumatisierten zu
erklären. Denn das sind sie beileibe nicht, da viele Personen enorme Bewältigungs-
kapazitäten, Ressourcen und Widerstandspotentiale besitzen« (Velho 2011: 24).
Eben jene Widerstandspotenziale gilt es in der Friedenserziehung zu fördern bzw.
in der Rolle weißer Handelnder zumindest dafür zu sorgen, dass in friedenserzie-
herischen Räumen die Bewältigungskapazitäten und Ressourcen von Geanderten
nicht weiter belastet werden.

Ausblick – Folgerungen für Friedenpädagogik und -erziehung

Durch Berücksichtigung der Erkenntnisse der Rassismusforschung besteht für Frie-
denspädagogik und Friedenserziehung die Chance auf Weiterentwicklung. So könn-
ten neue Ziele für friedenserzieherische Lehr-Lern-Settings (sowohl für die Schule
als auch in außerschulischen Bildungsräumen) formuliert bzw. alte Ziele umfor-
muliert werden. Es könnte beispielsweise das Ziel gefasst werden, in einer Schul-
klasse eine gemeinsame Sprache zu entwickeln, die auf Othering zu verzichten ver-
sucht. In der Friedenspädagogik könnten durch die Rezeption der Erkenntnisse aus
der Rassismusforschung neue Analysekategorien oder Forschungsfragen entwickelt
werden, beispielsweise wenn bei der Beforschung einer friedenserzieherischen Bil-
dungsveranstaltung danach gefragt wird, ob und wie Othering-Prozesse stattfanden
bzw. besprochen werden konnten.

Der Arbeitskreis Friedenspädagogik der Arbeitsgemeinschaft für Friedens- und
Konfliktforschung (AFK) ist mit der Jahrestagung 201423 in eine Auseinander-
setzung gestartet, in der alte Konzepte z. B. aus der interkulturellen Pädagogik,
welche einen festen Platz im friedenspädagogischen Diskurs haben, mittels Rezep-
tionen aus der aktuellen Rassismusforschung hinterfragt und ggf. umgestaltet wer-
den sollen. Bereits 2013 hat in der Arbeitsgemeinschaft Friedenspädagogik e. V. in
München eine erste Auseinandersetzung mit dem Praxisansatz der White Awaren-
ess bzw. der Critical Whiteness begonnen und auf der letztjährigen Jubiläumsfeier
zum 40-jährigen Bestehen des Vereins war die Vertreterin der postkolonialen Stu-
dien und kritischen Migrationsforschung Maria do Mar Castro Varela als Rednerin
geladen. An einigen Orten hat also eine Auseinandersetzung der (vorwiegend wei-
ßen) Praktiker_innen und Forscher_innen mit White Awareness, postkolonialen
Theorien oder Rassismustheorien bereits begonnen.

Es gilt aber auch, sich auf die Suche zu begeben nach bereits vorhandenen Kon-
zepten, welche Rassismuserfahrenen behilflich sein können, die oben erwähnten

4.

23 Die Tagung fand am 6. und 7. Oktober 2014 unter dem Titel »Die Konstruktionen der ›Anderen‹.
Herausforderungen und Aufgaben für die Friedenspädagogik« in Marburg statt.

Forum

156

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


Widerstandspotenziale (Kapitel 3) zu stärken bzw. auszubilden. Eine Möglichkeit
diese Widerstandspotenziale zu stärken, stellen die sogenannten Empowerment-
Konzepte dar, die sich seit Mitte der 1980er Jahre im Zuge der Schwarzen deutschen
Bewegung entwickelten (Can 2011). Sie waren und sind, wie Halil Can schreibt,
ein Gegenentwurf zu »dem paternalistischen Defizit-Ansatz der etablierten Versor-
gungssysteme« (Can 2011: 588; Hervorh. im Orig.) zur Integrationsförderung. Sie
haben zum Ziel, Rassismuserfahrene zu ermächtigen, mit eigenen Ohnmachtsge-
fühlen und Ausgrenzungserfahrungen umzugehen, die eigenen Ressourcen und
Stärken wahrzunehmen und politisch aktiv werden zu können sowie eine eventuell
internalisierte Opferrolle abzustreifen (Can 2011). Jedoch ist diese Empowerment-
Arbeit nicht etwas, das von den mir bekannten friedenspädagogischen Vereinen und
Institutionen ausgeübt werden kann, geschweige denn sollte. Denn bei Empower-
ment-Trainings ist es vorgesehen, dass in einem »geschützten« Raum (in Bezug auf
Rassismus also einen Raum ohne Weiße) gearbeitet wird, es sich also auch bei den
Trainer_innen um People of Color24 (PoC) handelt.25 Da die deutschsprachige Frie-
denserziehung jedoch hauptsächlich aus Weißen besteht, kann dieses Konzept nur
mittels Kooperation mit Empowerment-Trainer_innen in die friedenspädagogische
Arbeit eingebunden werden. Zudem sind die in Deutschland etablierten PoC-
Empowerment-Strukturen Teil der sozial-politischen Selbstorganisation von PoC.
Hier könnte eine (noch) weiß dominierte Friedenspädagogik versuchen zur Bünd-
nispartnerin zu werden. Genauer formuliert: Weiße Friedenspädagog_innen könn-
ten den Versuch des Power-Sharing unternehmen, also der »Macht- und Privilegi-
enteilung […] seitens der privilegierten Mehrheitsgesellschaft« (Can 2011: 589).
Ansprechpartner_innen könnten z. B. der Verein Phoenix e. V., der seit langem
Empowerment-Trainings anbietet und einen großen Pool an erfahrenen Trainer_in-

24 In Empowerment-Kontexten wird häufig der Begriff People of Color verwendet. People of Color
(oder abgekürtzt PoC bzw. mit anderen Bezeichnungen verbunden wie z. B. »Wissenschafler_in-
nen of Color«) ist eine politische Selbstbezeichnung und verweist auf das verbindende Moment
des erlebten Rassismus (z. B. Dean 2011: 598 oder Ha 2007). So kann der Begriff PoC behilflich
sein, über die durch den Rassismus produzierten Gruppen in einer nicht-essenzialisierenden Weise
zu sprechen oder zu schreiben.

25 Um der komplexen Hierarchisierung, die der Rassismus und andere Diskriminierungsmuster vor-
nehmen, sowie den aus ihr entstandenen Erfahrungsräumen und Machtdifferenzen gerecht zu wer-
den, sind sogar gelegentlich stärker zugeschnittene Empowerment-Seminare Teil des Angebots,
wie z. B. Empowerment-Workshops für Frauen of Color, in denen der Intersektionalität von Ras-
sismus und Sexismus Rechnung getragen werden soll. Auch gibt es Seminar-Konzepte, bei denen
phasenweise sowohl in gemeinsamen wie auch in getrennten/geschützten Räumen gearbeitet wird
(Can 2013).

Alexander Thattamannil-Klug

ZeFKo 4 (2015): 1 157

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


nen besitzt, oder die Initiative Schwarzer Menschen in Deutschland (ISD) e. V. sein,
die gerne bei der Vermittlung von Empowerment-Trainer_innen behilflich ist. 26

Eine gewissenhafte Rezeption der Rassismusforschung hätte auch Auswirkungen
auf wissenschaftliches Arbeiten. Zwar ist es mittlerweile etablierte Lehrmeinung,
dass Forschung und Wissenschaft nicht den Anspruch auf Objektivität erheben
können, sich nicht in einem herrschaftsfreien Raum abspielen und durch diese Do-
minanz legitimiert und reproduziert werden kann und wird. Jedoch scheint es noch
ein zähes Ringen um die Übersetzung dieser Erkenntnisse in die Forschungspraxis
zu geben.27 Eine konsequente Rezeption dieser Erkenntnisse würde für die Wis-
senschaft ein erhöhtes Maß an Reflexivität bedeuten, die beispielsweise auf die
Überlegung abzielt, inwiefern durch Forschungsfragen und -settings Othering statt-
findet. Auch hier gibt es bereits Arbeiten und Ansätze, welche auf friedenspädago-
gische Forschungsfragen übertragen werden könnten – etwa in der kritischen Mi-
grationsforschung (z. B. Mecheril et al. 2013). Auch unter dem Schlagwort der
Dekolonisierung existieren schon Ansätze, die eigene Forschungsmethode in Hin-
blick auf die Reproduktion von Dominanzverhältnissen zu überprüfen und zu ver-
ändern (z. B. Kaltmerer/Corona Berkin 2012). Auch kann durch solche Methoden
versucht werden, die aus der sozialen Positionierung innerhalb des Rassismus her-
vorgebrachte Subjektivität der Forschungsposition kritisch und gewinnbringend in
den Forschungsprozess mit einzubinden.

Eventuell ließen sich mithilfe der Erkenntnisse der Rassismusforschung sogar
neue Perspektiven auf das Themenfeld »Konflikt« im Allgemeinen gewinnen, in-
dem das Erlernen von Individuen, einer Konfliktpartei zugehörig zu sein, als Teil
und Schauplatz des Konfliktes begriffen wird. Hieraus könnten sich zum Beispiel
folgende Fragen ergeben: Wie verläuft die Konstituierung der Gruppen? Wer be-
schreibt eigentlich die Gruppenunterschiede? Wie erlernen Individuen ihre Grup-
penzugehörigkeiten? Was bedeutet es für die Individuen und den Verlauf des Kon-
fliktes, wenn die Existenz unterschiedlicher Gruppen hinterfragt, geleugnet oder
bestätigt wird? Ob es in diesem Sinne möglich ist, Teile der Ergebnisse aus der
Rassismusforschung über rassistische Subjektivierungsprozesse zu verallgemei-
nern und auf Konflikte im Allgemeinen zu übertragen, wird sich jedoch erst bei
genauerer Auseinandersetzung zeigen.

26 Siehe hierzu die Homepage von Phoenix e. V. unter http://www.phoenix-ev.org/ sowie die Home-
page der ISD e. V. unter http://isdonline.de/ (letzter Zugriff: 2.3.2015).

27 Auf der Tagung »What the FuK?! Kritische Perspektiven in der/auf die Friedens- und Konflikt-
forschung« 2014 gab es hierfür wertvolle Impulse, beispielsweise in dem Workshop »Dekoloni-
sierung von Forschungsmethodologien« unter Leitung der Friedensforscherin Mechthild Exo.

Forum

158

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


Literatur

Arndt, Susan 2011: Rassismus, in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja (Hrsg.):
Wie Rassismus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissens-
archiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, Münster, 37-43.

Arndt, Susan/Theuerkauf, Inger 2004: »Mulatte/Mulattin«, in: Arndt, Susan/Horn-
scheid, Antja (Hrsg.): Afrika und die deutsche Sprache. Ein kritisches Nach-
schlagewerk, Münster, 173-175.

Attia, Iman 2014: Rassismus (nicht) beim Namen nennen, in: http://www.bpb.de/
apuz/180854/rassismus-nicht-beim-namen-nennen?p=all; 2.1.2014.

Battaglia, Santina 1995: Interaktive Konstruktion von Fremdheit. Alltagskommu-
nikationen von Menschen binationaler Abstammung, in: Journal für Psychologie
3: 3, 16-22.

Can, Halil 2011: Empowerment – Selbstermächtigung in People of Color-Räumen,
in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja (Hrsg.): Wie Rassismus aus Wörtern
spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein
kritisches Nachschlagewerk, Münster, 587-590.

Can, Halil 2013: Empowerment aus der People of Color-Perspektive. Reflexionen
und Empfehlungen zur Durchführung von Empowerment-Workshops gegen
Rassismus, in: http://bit.ly/1R8FAPL; 2.1.2014.

Castro Varela, Maria do mar/Mecheril, Paul 2010: Grenze und Bewegung. Migra-
tionswissenschaftliche Klärungen, in: Mecheril, Paul/ Castro Varela, María do
Mar/Dirim, İnci/Kalpaka, Annita/Melter, Claus (Hrsg.): Migrationspädagogik,
Weinheim, 23-53.

Dean, Jasmin 2011: Person/People of Colo(u)r, in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard,
Nadja (Hrsg.): Wie Rassismus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus
im Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, Münster,
597-607.

Dietrich, Anette 2011: »Mischehe«, in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja
(Hrsg.): Wie Rassismus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im
Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, Münster,
644-649.

Eggers, Maureen Maisha 2009: Rassifizierte Machtdifferenz als Deutungsperspek-
tive in der Kritischen Weißseinsforschung in Deutschland, in: Eggers et al. 2009,
56-72.

Eggers, Maureen Maisha 2013: Diskriminierung an Berliner Schulen benennen –
Von Rassismus zu Inklusion, in: Migrationsrat Berlin-Brandenburg (Hrsg.): Le-
ben nach Migration, in: http://bit.ly/1JNILLR; 2.1.2014.

Alexander Thattamannil-Klug

ZeFKo 4 (2015): 1 159

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


Eggers, Maureen Maisha/Kilomba, Grada/Piesche, Peggy/Arndt, Susan (Hrsg.)
2009: Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weißseinsforschung in Deutsch-
land, 2. Auflage, Münster.

Ferreira, Grada 2003: Die Kolonisierung des Selbst – der Platz des Schwarzen, in:
Steyerl, Hito/Rodriguet, Encarnación Gutiérrez (Hrsg.): Spricht die Subalterne
deutsch? Migration und postkoloniale Kritik, Münster, 146-165.

Ha, Kein Nghi 2007: People of Color – Koloniale Ambivalenzen und historische
Kämpfe, in Ha, Kein Nghi/al Samarai, Nicola Lauré/Mysorekar, Sheila (Hrsg.):
Re/visionen. Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Rassismus,
Kulturpolitik und Widerstand in Deutschland, Münster, 31-40.

Kaltmeier, Olaf/Corona Berkin, Sarah (Hrsg.) 2012: Methoden dekolonisieren.
Eine Werkzeugkiste zur Demokratisierung der Sozial- und Kulturwissenschaf-
ten, Münster.

Kessler, Thomas/Mummendey, Amélie 2007: Vorurteile und Beziehungen zwischen
sozialen Gruppen, in: Jonas, Klaus/Stroebe, Wolfgang/Hewstone, Miles (Hrsg.):
Sozialpsychologie. Eine Einführung, 5. Auflage, Heidelberg, 487-531.

Kilomba, Grada 2008: Plantation Memories. Episodes of Everyday Racism,
Münster.

Köbsell, Swantje 2007: Gegen Aussonderung – für Selbstvertretung: zur Geschichte
der Behindertenbewegung in Deutschland, in: http://bit.ly/1EcbMrJ; 24.7.2014.

Mecheril, Paul/Scherschel, Karin 2011: Rassismus und »Rasse«, in: Melter, Claus/
Mecheril, Paul (Hrsg.): Rassismuskritik. Band 1: Rassismustheorie und -for-
schung, Schwalbach, 39-58.

Mecheril, Paul/Thomas-Olade, Oscar/Melter, Claus/Arens, Susanne/Romaner, Eli-
sabeth (Hrsg.) 2013: Migrationsforschung als Kritik? Spielräume kritischer Mi-
grationsforschung, Wiesbaden.

Melter, Claus 2006: Rassismuserfahrungen in der Jugendhilfe. Eine empirische
Studie zu Kommunikationspraxen in der Sozialen Arbeit, Münster.

Oguntoye, Katharina/Ayim, May/Schulz, Dagmar 2006: Farbe bekennen. Afro-
deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte, 3. Auflage, Berlin.

Röhrs, Hermann 1970: Einleitung: Grundzüge einer Friedenspädagogik, in: ders.
(Hrsg.): Friedenspädagogik, Frankfurt a. M.,VII-XII.

Rommelspacher, Birgit 1995: Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht,
Berlin.

Rommelspacher, Birgit 2011: Was ist eigentlich Rassismus?, in: Melter, Claus/Me-
cheril, Paul (Hrsg.): Rassismuskritik. Band 1: Rassismustheorie und -forschung,
Schwalbach, 25-38.

Forum

160

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147


Steinweg, Reiner 2008: Gewalt und Gewaltfreiheit in der Friedenspädagogik, in:
Grasse, Renate/Gruber, Bettina/Gugel, Günther (Hrsg.): Friedenspädagogik.
Grundlagen, Praxisansätze, Perspektiven, Reinbek bei Hamburg, 99-122.

Terkessidis, Mark 2004: Die Banalität des Rassismus, Bielefeld.
Thattamannil, Pia 2013: Alltäglicher Rassismus in Deutschland. Delegitimiertes

Wissen im legitimen Wissen der Gesellschaft, in: Johler, Reinhard/Marchetti,
Christian/Tschofen, Bernhard/Weith, Carmen (Hrsg.): Kultur_Kultur. Denken.
Forschen. Handeln, Münster, 362-368.

Velho, Astride 2010: (Un-)Tiefen der Macht. Subjektivierung unter den Bedingun-
gen von Rassismusforschung in der Migrationsgesellschaft, in: Broden, Anne/
Mecheril, Paul (Hrsg.): Rassismus bildet, Bielefeld, 113-137.

Velho, Astride 2011: Un/Tiefen der Macht. Auswirkungen von Rassismuserfahrun-
gen auf die Gesundheit, das Befinden und die Subjektivität. Ansätze für eine
reflexive Berufspraxis, in: AMIGRA (Hrsg.): Alltagsrassismus und rassistische
Diskriminierung. Auswirkungen auf die psychische und körperliche Gesundheit
(Dokumentation der Fachtagung vom 12.10.2010), in: http://bit.ly/1KlJuKX;
24.7.2014.

Wintersteiner, Werner 2000: Pädagogik des Anderen. Baustein für eine Friedens-
pädagogik in der Postmoderne, 3. unv. Auflage, Münster.

Wintersteiner, Werner 2011: Von der »internationalen Verständigung« zur »Erzie-
hung für eine Kultur des Friedens«. Etappen und Diskurse der Friedenspädago-
gik seit 1945, in: Schlotter, Peter/Wisotzki, Simone (Hrsg.): Friedens- und Kon-
fliktforschung, Baden-Baden, 345-380.

Wollrad, Eske 2005: Weißsein im Widerspruch. Feministische Perspektiven auf
Rassismus, Kultur und Religion, Königstein.

Der Autor

Alexander Thattamannil-Klug ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Schulpädagogik
an der Philipps-Universität Marburg.
E-Mail: thattamannil-klug@uni-marburg.de

Alexander Thattamannil-Klug

ZeFKo 4 (2015): 1 161

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

