FORUM

Alexander Thattamannil-Klug

Othering — zu »Anderen« gemacht

Ein in der Friedenspiddagogik vernachlissigtes Phinomen

In vielen Weiterbildungen zum Abbau von Vorurteilen und interkulturellen Trai-
nings wird die Begegnung mit den »Anderen« thematisiert. Diese Ansdtze sind auch
in der Friedenspddagogik weit verbreitet. Dabei wird die Existenz »Anderer« und
damit die Existenz eines »Wir« vorausgesetzt. Die Rassismusforschung widmet sich
dem Prozess der Herstellung dieser beiden Kategorien »die Anderen« und » Wir«,
der als Othering beschrieben wird. Dieses Othering zeigt sich schon bei alltdglichen
und vermeintlich harmlosen Kommunikationspraxen, kann jedoch gerade aufgrund
seiner Alltdglichkeit weitreichende psychische Belastungen zur Folge haben. Fiir
die Friedenserziehung (soziale Praxis) sind Kenntnisse iiber diese alltdglichen Aus-
handlungen von Zugehorigkeit und Nicht-Zugehdrigkeit mit der damit verbundenen
Ausitibung und Legitimierung von Dominanz wichtig, zum einen um die eigene Pra-
xis kritisch reflektieren zu konnen und zum anderen um Othering in der Bildungs-
arbeit thematisieren zu kénnen. Fiir die Friedenspddagogik (wissenschaftliche Pra-
xis) konnen diese Kenntnisse Auswirkungen auf Forschungsfragen, Forschungs-
themen und Theoriebildung haben.

Schlagworte: Friedenspiddagogik, Rassismus, Othering, Gewalt, kumulatives Trauma,

Empowerment

1. Einleitung

Das Konzept »die Anderen« ist ohne Frage in der Friedenspiddagogik und der Frie-
denserziehung! vonzentraler Bedeutung. Dabeibewegtsichdie Friedenspadagogikin

1 Ichunterscheide zwischen Friedenerziehung (als soziale Praxis) und Friedenspddagogik (als wissen-
schaftliche Disziplin bzw. wissenschaftliche Praxis). Diese Unterscheidung wurde erstmals von Her-
mann Rohrs (z. B. 1970: XI) vorgenommen und spéter von Werner Wintersteiner (2000: 15-17;2011:
345) aufgegriffen.

Zeitschrift fiir Friedens- und Konfliktforschung 4. Jg. (2015), Heft 1, S. 147 — 162 147

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Forum

Feldern, in denen das Konzept »die Anderen«unterschiedlich gefiillt wird. Es konnen
drei Bedeutungen unterschieden werden: 1.) Die Anderen als Vertreter _innen einer
jeweils andern Konfliktpartei. 2.) Die oder der Andere als jeder andere Mensch. Die
Aussage, dassalle Menscheneinander » Andere«sind, mag zundchstbanal wirken. Sie
hat jedoch weitreichende padagogische Konsequenzen und wurde so zum Ausgangs-
punkt von Werner Wintersteiners Konzeption der Friedenspddagogik als eine
»Pédagogik des Anderen [sic!] Menschen« (Wintersteiner 2000: 166).2 Dieser Bei-
tragmochte sichjedoch hauptsichlich einer dritten Bedeutung des Begriffs » Andere«
widmen: »Andere« als Bezeichnung fiir Menschen, die von der »Dominanzgesell-
schaft« (Rommelspacher 1995) als anders, also normabweichend, angesehen, be-
schrieben und angesprochen werden. Durch diese Praxis werden sie also erst zu » An-
deren« gemacht, als »Andere« konstruiert. Auf diese Konstruktionen als » Andere«
und die dahinterstehenden machtvollen Normen und Normierungen haben verschie-
dene soziale Bewegungen immer wieder aufmerksam gemacht: Beispiele sind die
Frauenbewegung mitihrer Kritik am Denken vom Menschen als Mann, die Schwarze
Deutsche Bewegung mit ihrer Kritik daran, dass Deutsch-Sein weif3? gedacht wird
(z.B. Oguntoye et al. 2006), und die Behindertenbewegung, welche die gewaltformi-
gen Auswirkungen der dominanten Normvorstellungen geistiger und korperlicher
Verfasstheit anprangerte (Kobsell 2007).

Der Umgang mit dieser dritten Variante des Begriffs der » Anderen« erfordert aus
zwei Griinden Aufmerksamkeit von Friedenspddagog innen. Es geht erstens um
das Ziel, ein moglichst umfassendes Bild eines Konfliktes zu bekommen. Wird in
Wissenschaft oder erzieherischer Praxis auf dominanzgesellschaftliche Kategori-
sierungen zuriickgegriffen, um beispielsweise einen Konflikt zu beschreiben, wer-
den die Kategorien als gegeben angenommen. Damit wird die dominanzgesell-
schaftliche Praxis der Kategorisierung akzeptiert und legitimiert. Dabei ist oft —
zumindest bei den groflen Diskriminierungsmustern wie Rassismus, Sexismus, Be-
hindertenfeindlichkeit etc. — die Konstruktion und die Durchsetzung der Giiltigkeit
von Kategorisierungen bereits Teil bzw. Schauplatz eines Konfliktes. Mdchten wir
also ein Konfliktfeld umfassend besprechen, kann es notwendig sein, den Prozess
der sozialen Konstruktion von Gruppen und den Prozess der Subjektivierung von
Individuen zum Thema zu machen. Dass Gruppen als sozial konstruiert angesehen

2 Wintersteiner bezieht sich in seiner Arbeit auf Uberlegungen des franzésischen Philosophen
Emmanuel Lévinas.

3 Die Bezeichnung weiff (genauso wie Schwarz bzw. People of Color) ist keine biologische Kategorie,
sonderneinesoziale Kategorie. Esistalsokeine Farbbezeichnung,sondernbeschreibteine gesellschaft-
liche Positionierung innerhalb des Systems Rassismus. Um diese andere Bedeutung kenntlich zu ma-
chen, werden diese Begriffe in diesem Beitrag kursiv geschrieben.

148

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Alexander Thattamannil-Klug

werden, ist zwar mittlerweile die Regel, jedoch gibt es Probleme mit der Uber-
setzung dieser Erkenntnis in die wissenschaftliche oder soziale Praxis. Wie einzelne
Personen z. B. gelernt haben, dass sie zu der einen oder anderen sozial konstruierten
Gruppe gehoren, wird (nicht nur) in der Friedenspddagogik selten thematisiert. Ich
mochte an dieser Stelle die These formulieren, dass das Ausblenden von Othering-
Prozessen in der Friedenspddagogik unter anderem mit der gidngigen Vorstellung
von Konflikt zusammenhéangt, welche die Existenz von zwei oder mehreren Grup-
pen bzw. Parteien bereits voraussetzt und die damit die Frage nach der Konstruktion
dieser Gruppen zwar nicht unmdoglich macht, ihr aber eine Hiirde in den Weg stellt.

Der zweite Grund, weshalb diese Variante des Begriffs der »Anderen« Aufmerk-
samkeit erfordert, erschlieBt sich direkt aus dem friedenspddagogischen Vorhaben,
Gewalt zu erforschen und zu ihrem Abbau auf allen gesellschaftlichen Ebenen bei-
zutragen. Die Rassismusforschung zeigt auf, dass das Ansprechen als » Andere«
(Othering) ein Gewaltpotenzial® birgt. Zudem verdeckt es die Konstruktion der ent-
sprechenden Norm (im Kontext Rassismus also Weif3-Sein). Damit ist Othering ein
Mittel, um bestehende Dominanzverhaltnisse aufrechtzuerhalten.

In diesem Beitrag mochte ich die Relevanz des Phanomens Othering fiir Frie-
denspddagogik und Friedenserzichung besprechen. Hierfir wird exemplarisch
Othering im Kontext Rassismus besprochen, indem fiir das Thema relevante Er-
gebnisse der deutschsprachigen Rassismusforschung vorgestellt werden. Ist im Fol-
genden von Othering die Rede, ist damit immer rassistisches Othering gemeint.
Nach der Vorstellung des zugrundeliegenden Rassismusverstiandnisses und der Be-
schreibung des Phdnomens Othering, werde ich auf mogliche Konsequenzen einer
friedenspiddagogischen Rezeption der Rassismusforschung eingehen.

4 Mit Gewaltpotenzial ist gemeint, dass sich Othering je nach Situation und Kontext unterschiedlich
gewaltsam auswirken kann. In jedem Fall jedoch kniipft es an gesellschaftlich wirkméchtige (z. B.
rassistische) Diskurse an und reproduziert diese. So besitzt Othering das Potenzial psychisch zu
verletzen, indem Anerkennung und Dazugehdorigkeit verweigert und Dominanz ausgeiibt wird. Die
Auswirkungen konnen sich zu gravierenden psychischen Belastungen kumulieren (genauer wird
dies im 3. Kapitel dieses Beitrags ausgefiihrt). Fiir den in diesem Artikel verwendeten Gewaltbegriff
sind also die Intentionen der handelnden Person nicht von Bedeutung, sehr wohl jedoch die (gesell-
schaftlichen wie individuellen) Auswirkungen des Handelns. Besonders in Hinblick aufindividuelle
Erfahrungen ist es fiir die Friedenspadagogik wichtig, einen offenen Gewaltbegriff zu verwenden.
Der Friedenspadagoge Reiner Steinweg weist auf die Schwierigkeit einer eindeutigen Gewaltdefi-
nition fiir die Friedenspddagogik hin. Auf der einen Seite gibe es zwar Phdnomene, die von allen
als Gewalt anerkannt wiirden und somit eindeutig identifizierbar seien (z. B. Mord oder Korperver-
letzung). »Alle anderen Formen, die als Gewalteinwirkung empfunden wurden, unterliegen Inter-
pretationen [...]. Sie wegen dieser Uneindeutigkeit definitorisch auszugrenzen, wiirde die Friedens-
padagogik in einen eklatanten Gegensatz zur Subjektivitdt ihrer Adressaten bringen« (Steinweg
2008: 102).

ZeFKo 4 (2015): 1 149

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Forum

2. Rassismusverstandnis

Rassismus kann mit den Worten der Psychologin und Pidagogin Birgit Rommel-
spacher »als ein System von Diskursen und Praxen, das historisch entwickelte und
aktuelle Machtverhéltnisse legitimiert und reproduziert« (Rommelspacher 2011:
29), begriffen werden. Dabei werden Gruppen als grundsétzlich verschieden und
unvereinbar® konstruiert, indem Kategorien wie »Rasse«, Nation, Kultur, Ethnie
oder auch Religion herangezogen werden. Die Gruppen werden in sich homogeni-
siert, die so beschreibbaren angeblichen Unterschiede zwischen den Gruppen wer-
den naturalisiert und es wird eine Hierarchisierung zwischen den Gruppen vorge-
nommen (Rommelspacher 2011: 29). Dieser Prozess der Markierung, Naturalisie-
rung und Homogenisierung wird auch als Rassifizierung bezeichnet (z. B. Terkes-
sidis 2004: 98-100 oder Eggers 2009: 56-57). Einen zentralen Aspekt der Rassifi-
zierung stellt der Prozess des Othering dar (vgl. z. B. Attia 2014), der spéter aus-
fithrlicher beschrieben wird.

Das (globale) Phanomen Rassismus privilegiert dabei weiffe Menschen, also die-
jenigen Menschen, die in der durch den Rassismus konstruierten Hierarchie an der
Spitze stehen. Es ist nicht so, dass sie nicht von Rassismus betroffen sind — sie
profitieren davon. In diesem Zusammenhang wird auch von einer »weiffe/n] Ideo-
logie« (Arndt 2011: 40; Hervorh. im Orig.) gesprochen. Damit ist sowohl gemeint,
dass der Rassismus in der Form, wie wir ihn heute vorfinden, eine Erfindung von
Weifsen darstellt, als auch eine weiffe Herrschaft bzw. Dominanz herstellt und legi-
timiert. Rassismus kann dabei als iibergeordnetes Konzept verstanden werden, unter
dem verschiedene Rassismen (Rassismus gegen Schwarze, antimuslimischer Ras-
sismus, Rassismus gegen Sinti und Roma etc.) subsumiert werden.®

Der dargestellten Auffassung von Rassismus folgend, kann gesagt werden, dass
Rassismus durch eben jene dem Rassismus inhédrenten Diskurse und Praxen auf die
Individuen einwirkt. Mit der Erziehungswissenschaftlerin Maisha Eggers kann der
Prozess der Rassialisierung als ein dreifacher verstanden werden: »als Konstrukti-
onsprozess, als Vermittlungsprozess und als Pragungsprozess« (Eggers 2009: 56).
»Rassistisches Wissen« (Terkessidis 2004: 94) wird erworben und vermittelt, die
eigene Positionierung innerhalb der gesellschaftlichen Hierarchie (beziiglich der

5 Diese Unvereinbarkeit zeigte sich unter anderem darin, dass die Notwendigkeit bestand, fiir Men-
schen, die nicht widerspruchsfrei in die vorherrschenden Kategorien eingeordnet werden konnten,
neue Kategorien zu konstruieren (z. B. »Mulatte«, vgl. Arndt/Theuerkauf 2004), deren Kontinuitat
bis heute in Begriffen wie »Mischling« (Wollrad 2005: 141-146) oder »Mischehen« (Dietrich 2011)
fortwirken.

6 Susan Arndt bevorzugt die Perspektive, dass Rassismus die »gemeinsame strukturelle und diskursive
Schnittmenge« (Arndt 2011: 38) verschiedener Rassismen beschreibt.

150

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Alexander Thattamannil-Klug

rassistischen Ordnung), die paradoxerweise keineswegs immer eindeutig bestimm-
bar ist,” wird erlernt. In diesem Zusammenhang sprechen die Pddagog_innen Paul
Mecheril und Karin Scherschel auch von einem »Kontext der Subjektivierung«:

»Die Ordnung des Rassismus kann als Kontext der Subjektivierung verstanden
werden, also als strukturierter und strukturierender Raum, in dem aus Indivi-
duen »Subjekte« werden, deren Handlungsfahigkeit und Selbstverstdndnis ver-
mittels der Erfahrungen, die sie in dem rassistischen Raum machen, an die
Struktur des Kontextes gebunden bleiben, diese aufnehmen, bestitigen, oder
auch transformieren und modifizieren« (Mecheril/Scherschel 2011: 54).

In diesem strukturierten und strukturierenden Raum machen Menschen entweder
die Erfahrung, als dem dominanzgesellschaftlichen » Wir« zugehdérig angesprochen
zu werden oder aus dem dominanzgesellschaftlichen » Wir« ausgeschlossen zu wer-
den. Auf gesellschaftlicher Ebene fiihren diese Erfahrungen im Stile einer sich selbst
erfilllenden Prophezeiung tatséchlich zu unterschiedlichen Gruppen: Menschen oh-
ne Rassismuserfahrungen und Menschen mit Rassismuserfahrungen. Dadurch er-
zeugt Rassismus, der von einem »natiirlichen Anders-Sein« ausgeht, unterschied-
liche Erfahrungsraume und produziert so wirkliche Unterschiede zwischen Weiffen
auf der einen und Rassismuserfahrenen® auf der anderen Seite (Terkessidis 2004:
9-11).° Damit ist ein grundlegendes Dilemma beschrieben, das sowohl Antidiskri-
minierungsarbeit im Bildungsbereich als auch Forschungsarbeiten zum Thema Dis-
kriminierung innewohnt. Trotz dekonstruktivistischer Bemithungen muss auf die

7 So konnen beispielsweise ein Schwarzer deutscher Christ und ein deutscher Muslim of Color un-
terschiedliche Positionen in der jeweils wirkméchtigen Hierarchie einnehmen, je nachdem ob anti-
muslimischer Rassismus oder Rassismus gegen Schwarze bestimmend fiir die konkrete Situation ist.

8 Von Rassismuserfahrenen zu sprechen, verweist nicht nur auf die Gemeinsamkeit, Rassismus er-
fahren (im Sinne von selbst erlebt) zu haben, sondern beschreibt auch, dass Erfahrungen mit Ras-
sismus gemacht wurden, also Wissen angeeignet wurde, auf das zugegriffen werden kann. Der Be-
griff beschreibt so auch einen Erfahrungsreichtum, der zu gewissen Kompetenzen und Einsichten
fithrt bzw. fithren kann. Maisha Eggers schreibt dazu: »Ich spreche von rassismuserfahrenen Sub-
jekten, um hervorzuheben, dass ein Leben unter Bedingungen rassistischer Normalitdt zu einer spe-
zifischen Auseinandersetzung mit der sozialen Wirklichkeit zwingt. Daraus konnen Lebenskompe-
tenzen erwachsen. Rassismuserfahrung betrachte ich als Expertise, wenn sie in einer reflexiven Le-
bensfithrung eingebettet ist« (Eggers 2013: 12).

9 Das heilit selbstverstandlich nicht, dass nicht auch weiffe Personen Diskriminierungserfahrungen
machen konnen, z. B. abelistische, (hetero)sexistische, klassistische oder adultistische Diskriminie-
rungserfahrungen. Sie konnen jedoch keine Rassismuserfahrungen (rassistische Diskriminierungs-
erfahrungen) machen. Ebenso wenig bedeutet dies, dass die Erfahrungen von Menschen, die aus
dem dominanzgesellschaftlichen »Wir« ausgeschlossen werden, immer vergleichbar oder sogar
gleichzusetzen sind. Hier erweist sich die durch die Dominanzgesellschaft vorgenommene rassisti-
sche Hierarchisierung mitsamt den Erfahrungen, welche durch sie hervorgerufen werden, als sehr
komplex.

ZeFKo 4 (2015): 1 151

hitpsi/dol 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:45:47.
je i i i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis st



https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Forum

produzierten Unterschiede verwiesen werden, um Diskriminierung und mit ihr ein-
hergehende Benachteiligungen wie Privilegierungen besprechbar zu machen. Die
Erfahrungsunterschiede, {iber die sich Kategorien wie weifs und rassismuserfah-
ren definieren, gehen ja aus rassistischen Unterscheidungspraktiken hervor. Sie
kniipfen somit an diese rassistischen Unterscheidungspraktiken an und reproduzie-
ren Teile der rassistischen Diskurse, fiir deren Besprechung sie benotigt werden. !0
Gleichzeitig verweist diese Perspektive (Rassismus als Kontext der Subjektivie-
rung) auf zwei fiir die Friedenspadagogik wichtige Punkte: 1.) Rassismus wirkt auf
die Selbstverstindnisse und Selbstbilder von Menschen ein. Gefiihle der Uber- und
Unterlegenheit konnen internalisiert werden und sich »habituell einschreiben« (Me-
cheril/Scherschel 2011: 53). 2.) Es existiert die Moglichkeit der Transformation und
Verdnderung. Die Lernprozesse im rassistischen System sind keine Automatismen.
Es bietet sich also durchaus Raum fiir politische wie padagogische Arbeit, worauf
ich im letzten Kapitel dieses Beitrages eingehen werde.

3. Othering

Fiir die oben beschriebenen Prozesse, aus einem kollektiven (nationalen, ethni-
schen/kulturellen oder »rassischen«) » Wir« ausgeschlossen zu werden und dadurch
als Negativfolie des dominanzgesellschaftlichen » Wir« fungieren zu miissen (siche
unten), wird der Begriff des Othering!! verwendet. Erst durch Prozesse und Erfah-
rungen des Othering lernt eine Person, dass sie nicht selbstverstdndlich zu besagtem
»Wir« gehort. Es handelt sich dabei um einen nicht selten als gewaltvoll erlebten
Akt der Kommunikation,!? der die geanderte Person auf den ihr (von der Domi-
nanzgesellschaft bzw. einem weiffen Individuum als dessen Vertretung) zugestan-
denen Platz verweist. Die Geschlechter- und Rassismusforscherin Grada Kilomba
bezeichnet dies im Kontext des Rassismus gegen Schwarze als »Situierung von
Schwarzen (Placing the Black)« (Ferreira 2003: 146; Hervorh. im Orig.).
Othering geschieht dabei haufig nicht mit verletzender Intention, was jedoch fiir
die in diesem Beitrag dargestellten Auswirkungen von Othering keine Rolle spielt.
Das vermutlich bekannteste Beispiel, dessen Wirkungsweise zum Grundlagen-

10 Werden beispielsweise Schulbiicher in Hinblick auf Reprasentation von Rassismuserfahrenen un-
tersucht, wird Wissen tiber »rassistisches Wissen« genutzt, um die Figuren in dem Schulbuch als
vermutlich rassismuserfahren oder vermutlich weifs zu lesen.

11 »Der Literaturwissenschaftler Edward Said hat in den 1970er-Jahren mit dem Konzept des
Othering eine Moglichkeit aufgezeigt, den Diskurs des Fremdmachens als eine gewaltvolle hege-
moniale Praxis zu beschreiben« (Castro Varela/Mecheril 2010: 42).

12 Vgl. z. B. die als »Urszenen« rassistischer Ausgrenzung beschriebenen Situationen in Mark Ter-
kessidis' Monographie »Die Banalitit des Rassismus« (2004: Kap. 3.2).

152

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e



https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Alexander Thattamannil-Klug

wissen gesellschaftstheoretischer Rassismusforschung!? gehort, stellt die Her-
kunftsfrage dar. 14 Als Herkunftsfragen werden Fragen bezeichnet, die darauf ab-
zielen, die »wahre« bzw. »natiirliche« Herkunft einer Person zu ermitteln, welche
von der fragenden Person als nicht-deutsch identifiziert wird.!> Die Behandlung
dieser vielen, vermutlich harmlos erscheinenden Fragen stellt keinesfalls eine Ba-
gatellisierung des Rassismus dar. Sie soll auch nicht den Blick weg von den vielen
Todesopfern rassistischer Gewalt lenken. An ihr soll die Wirkungsweise von
Othering-Prozessen deutlich gemacht und aufgezeigt werden, wie stark rassistische
Logiken den bundesdeutschen Alltag durchziehen.!6

Die direkteste und wohl gingigste Herkunftsfrage lautet: »Woher kommst
Du?«!7 Die Herkunftsfragen bzw. Herkunftsdialoge unterscheiden sich von anderen
Situationen, in denen nach der Heimat des Gegeniibers gefragt wird, in erster Linie
darin, dass eine Antwort wie »Gottingen« oder »Braunschweig« nicht akzeptiert
wird. Es wird weiter nachgefragt, mit dem Ziel eine Antwort zu erhalten, welche
die Annahme bestétigt, dass das Gegeniiber nicht »richtig deutsch« sei und seine
neigentliche Heimat« woanders liege. Ziel dieser Frage ist es, Auskunft {iber die
Migrationsgeschichte des Gegeniibers oder seiner bzw. ihrer Familienangehdrigen
zu bekommen. Die rassistische Hierarchie bemichtigt dabei die weiffe Person dazu,
dies nicht nur als Bitte zu formulieren, sondern de facto Forderungen zu stellen und
eine Auskunft zu verlangen, deren Ausbleiben sanktioniert werden kann — z. B. mit
Vorwiirfen der Uberempfindlichkeit oder der Frage, ob die Person denn nicht stolz
auf ihre vermeintliche Herkunft sei (vgl. z. B. Thattamannil 2013: 367).18 In jedem
Fall wird die gefragte Person jedoch aus Deutschland »rhetorisch ausgeschlossen«
(Thattamannil 2013: 365) — sie wird aus dem deutschen dominanzgesellschaftli-
chem »Wir« ausgeschlossen. Sie wird durch den Herkunftsdialog zu einer » Ande-
ren« gemacht, nachdem sie von der fragenden Person unter Zuhilfenahme rassisti-
schen Wissens als » Andere« gelesen wurde, unabhéngig davon wie die Person sich

13 Zur Moglichkeit der Unterscheidung zwischen verschiedenen Stromungen der Rassismusfor-
schung (grob: Rassismus als Ideologie- oder Diskurs-System auf der einen und Rassismus als
Vorurteil auf der anderen Seite) siche beispielsweise Mecheril/Scherschel (2011: 42-50).

14 Vgl.z. B. Battaglia (1995: 19); Terkessidis (2004: 180-185); Kilomba (2008: Kap. 5); Thattamannil
(2013: 364-366) und Melter (2006: 40).

15 So stellt die Herkunftsfrage eine Praxis dar, durch die die Kontinuitéten gesellschaftlich etablierten
Denkens in »Rasse«-Kategorien deutlich wird.

16 Vergleiche zur Relevanz der Betrachtung solch alltaglicher Othering-Prozesse auch Velho (2010)
oder Kilomba (2008).

17 Etwas subtiler kann sich der Herkunftsdialog zeigen, wenn z. B. nach der Herkunft des Namens
gefragt wird.

18 Das Entwickeln von Umgangsstrategien und den Fahigkeiten, sich gegen solche Forderungen zu
wehren, wird unter anderem in Empowerment-Workshops thematisiert (siche letztes Kapitel dieses
Beitrags).

ZeFKo 4 (2015): 1 153

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e



https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Forum

selbst positioniert. Othering findet also auch schon in alltdglichen Situationen statt,
die von Vielen als unproblematisch angesehen werden.

Auf der einen Seite stellt Othering also selbst eine rassistische Handlung dar. Auf
der anderen Seite ruft Othering jedoch erst die sozial wirkméchtigen Unterschei-
dungen hervor, auf die sich weitere rassistische Handlungen berufen konnen. Jeder
interpersonalen rassistischen Handlung wohnt also notwendigerweise Othering in-
ne, sei es eine Beleidung, eine Defizitzuschreibung oder vermeintlich wohlmeinen-
des Interesse an einer »exotische[n] Geschichte« (Ferreira 2003: 148). So ist
»Othering als Voraussetzung und Konstante in der Normalitit der sehr heterogenen
Formen von Rassismuserfahrungen« (Velho 2010: 115; Hervorh. des Verf.) zu ver-
stehen, das rassistische Diskriminierung gleichzeitig ermdglicht und darstellt. Eine
konsequente Berticksichtigung dieser Gleichzeitigkeit erscheint unerldsslich, moch-
te die Friedenspiddagogik rassistische Gewalterfahrungen und Dynamiken verste-
hen. Eine dieser Dynamiken ist die Erzeugung einseitiger Sichtbarkeit, die durch
Othering hervorgerufen wird:

»Das im Kontext von Rassismuserfahrungen zum/zur Anderen gemacht wer-
den produziert bestidndige Sichtbarkeit — eine Sichtbarkeit der dadurch Mino-
risierten, wihrend die, die diese minorisierten Anderen erst produzieren oder
konstruieren, unmarkiert bleiben« (Velho 2010: 116).

Diese Sichtbarkeit, von der die Psychologin Astride Velho spricht, bezieht sich auf
die Person als Vertreter _in der geanderten Gruppe. Gleichzeitig wird sie, weil sie
als Stellvertreter_in einer ganzen imaginierten Gruppe angerufen wird, in ihrer In-
dividualitdt unsichtbar (Velho 2010: 117):

»Dies geschieht in der Regel unspektakulér, etwa indem Menschen, die hier
leben, gefragt werden, was sie von diesem oder jenem Ereignis halten, das in
ihrem Heimatland (gemeint ist nicht Deutschland) geschieht oder von ihren
Landsleuten (gemeint sind nicht weille Deutsche) gesagt oder angestellt wur-
de« (Attia 2014).

Bei Weiflen verhilt es sich genau umgekehrt: Die Gruppenzugehdrigkeit wird un-
sichtbar (gemacht), wihrend ihre Individualitit unangetastet bleibt.!® Die Norm
(hier Weif3-Sein), an der das vermeintliche » Anders-Sein« gemessen bzw. die durch

19 Der psychologische Effekt, dass die jeweilige » Eigengruppe« heterogener erscheint als die jewei-
ligen »Fremdgruppen, scheint unter Beriicksichtigung gesellschaftlicher Macht- und Dominanz-
verhiltnisse in dieser allgemeinen Formulierung also nicht fiir den Rassismus zuzutreffen, da durch
das »System an Diskursen und Praxen« (Rommelspacher 2011: 29) die weifSe Gruppe als vielfaltig
beschrieben wird, wihrend die nicht-weiffen Gruppen stereotyp homogenisiert werden (vgl. hierzu
in der Sozialpsychologie auch Kessler/Mummendey 2007: 511).

154

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e



https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Alexander Thattamannil-Klug

den Herkunftsdialog (re)produziert wird, wird also in der Regel nur indirekt mit-
kommuniziert.2° Gleichwohl wird mit jeder Situation des Othering eine Bestitigung
der Norm eingefordert bzw. selbst vorgenommen, weshalb diese Funktionsweise
zum festen Bestandteil vieler Definitionen von Othering gehort (vgl. etwa Attia
2014; Castro Varela/Mecheril 2010: 42).

Gerade die einseitige Sichtbarkeit bei gleichzeitiger Nicht-Anerkennung der In-
dividualitdt ist das gewalttidtige Moment des Othering. Die Gewalt besteht darin,
dass geanderte Menschen dazu gedrangt werden, sich selbst als » Andere« zu be-
trachten, und dass sie als Negativfolie von Weif;-Sein genutzt werden:

»Every time I am placed as >Other¢[...] I am inevitably experiencing racism,
for I am being forced to become the embodiment of what the white subject
does not want to be acquainted with. I become the >Other< of whiteness, not
the self —and therefore I am being denied the right to exist as equal« (Kilomba
2008: 44).

Lassen sich die Personen darauf ein, dass sie als andere beschrieben werden, fiihrt
dies auf'lange Sicht zu einer Identifizierung mit den Bildern, die iiber »die Anderen«
existieren. »Der Verzicht auf das Selbst kommt einer Internalisierung des Selbst als
Anderes, [...] einer symbolischen Ausloschung gleich« (Velho 2010: 121).
Rassismus beginnt also nicht erst bei Beschimpfungen oder direkter physischer
Gewalt, auch nicht bei strukturellen Benachteiligungen. Rassismus beginnt bereits
bei dem Angesprochen werden als » Andere«.2! Othering, so beschreibt Velho, kann
(je nach individuellen Umgangsstrategien) Auswirkungen haben, welche als Trau-
matisierung beschrieben werden kénnen. Velho verweist dabei auf das Konzept des
kumulativen Traumas, das sich gut fiir die Beschreibung alltagsrassistischer Erfah-
rungen verwenden lasse, die jede fiir sich genommen meist nicht die Intensitit
besitzen, ein Trauma auszuldsen, jedoch durch ihre Alltdglichkeit dazu fithren kon-
nen, dass sich die, das Ich schwichenden Erfahrungen zu einem Trauma kumulie-
ren.22 Dabei spricht sich Velho dafiir aus, den Traumabegriff nicht inflationir zu

20 Wie wirkungsvoll jedoch diese indirekte Kommunikation ist, zeigen z. B. die Studien der kritischen
Weilseinsforschung, vgl. hierzu Eggers et al. (2009).

21 Wobei zu bedenken ist, dass nicht jedes Othering zwangslaufig von den Geanderten als Gewalt
wahrgenommen werden muss.

22 Velho zitiert Gottfried Fischer und Peter Riedesser, die in ihrem Lehrbuch zu Psychotraumatologie
ein kumulatives Trauma definieren als »eine Abfolge von traumatischen Ereignissen oder Um-
standen, die jedes fiir sich subliminal bleiben konnen, in ihrer zeitlichen Abfolge und Haufung
jedoch die restitutiven Krifte des Ich so sehr schwichen, dass insgesamt eine oft sogar schwer-
traumatische Verlaufsgestalt entsteht. Immer von Neuem wird die »Erholungsphase< unterbrochen.
Die stindige Wiederholung durchbricht die Abwehrbarriere und hinterlésst tiefe Spuren im Per-
sonlichkeitssystem« (zitiert nach Velho 2011: 22).

ZeFKo 4 (2015): 1 155

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Forum

gebrauchen und »alle, die Rassismuserfahrungen machen, zu Traumatisierten zu
erklaren. Denn das sind sie beileibe nicht, da viele Personen enorme Bewéltigungs-
kapazititen, Ressourcen und Widerstandspotentiale besitzen« (Velho 2011: 24).
Eben jene Widerstandspotenziale gilt es in der Friedenserziehung zu férdern bzw.
in der Rolle weiffer Handelnder zumindest dafiir zu sorgen, dass in friedenserzie-
herischen Rdumen die Bewiltigungskapazititen und Ressourcen von Geanderten
nicht weiter belastet werden.

4. Ausblick — Folgerungen fiir Friedenpiddagogik und -erziehung

Durch Beriicksichtigung der Erkenntnisse der Rassismusforschung besteht fiir Frie-
denspéddagogik und Friedenserziehung die Chance auf Weiterentwicklung. So kénn-
ten neue Ziele fiir friedenserzieherische Lehr-Lern-Settings (sowohl fiir die Schule
als auch in auBerschulischen Bildungsrdumen) formuliert bzw. alte Ziele umfor-
muliert werden. Es konnte beispielsweise das Ziel gefasst werden, in einer Schul-
klasse eine gemeinsame Sprache zu entwickeln, die auf Othering zu verzichten ver-
sucht. In der Friedenspiddagogik kdnnten durch die Rezeption der Erkenntnisse aus
der Rassismusforschung neue Analysekategorien oder Forschungsfragen entwickelt
werden, beispielsweise wenn bei der Beforschung einer friedenserzieherischen Bil-
dungsveranstaltung danach gefragt wird, ob und wie Othering-Prozesse stattfanden
bzw. besprochen werden konnten.

Der Arbeitskreis Friedenspadagogik der Arbeitsgemeinschaft fiir Friedens- und
Konfliktforschung (AFK) ist mit der Jahrestagung 201423 in eine Auseinander-
setzung gestartet, in der alte Konzepte z. B. aus der interkulturellen Péddagogik,
welche einen festen Platz im friedenspddagogischen Diskurs haben, mittels Rezep-
tionen aus der aktuellen Rassismusforschung hinterfragt und ggf. umgestaltet wer-
den sollen. Bereits 2013 hat in der Arbeitsgemeinschaft Friedenspddagogik e. V. in
Miinchen eine erste Auseinandersetzung mit dem Praxisansatz der White Awaren-
ess bzw. der Critical Whiteness begonnen und auf der letztjdhrigen Jubildumsfeier
zum 40-jéhrigen Bestehen des Vereins war die Vertreterin der postkolonialen Stu-
dien und kritischen Migrationsforschung Maria do Mar Castro Varela als Rednerin
geladen. An einigen Orten hat also eine Auseinandersetzung der (vorwiegend wei-
Jsen) Praktiker innen und Forscher innen mit White Awareness, postkolonialen
Theorien oder Rassismustheorien bereits begonnen.

Es gilt aber auch, sich auf die Suche zu begeben nach bereits vorhandenen Kon-
zepten, welche Rassismuserfahrenen behilflich sein kdnnen, die oben erwihnten

23 Die Tagung fand am 6. und 7. Oktober 2014 unter dem Titel »Die Konstruktionen der »Anderen.
Herausforderungen und Aufgaben fiir die Friedenspadagogik« in Marburg statt.

156

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Alexander Thattamannil-Klug

Widerstandspotenziale (Kapitel 3) zu stirken bzw. auszubilden. Eine Mdoglichkeit
diese Widerstandspotenziale zu stirken, stellen die sogenannten Empowerment-
Konzepte dar, die sich seit Mitte der 1980er Jahre im Zuge der Schwarzen deutschen
Bewegung entwickelten (Can 2011). Sie waren und sind, wie Halil Can schreibt,
ein Gegenentwurf zu »dem paternalistischen Defizit-Ansatz der etablierten Versor-
gungssysteme« (Can 2011: 588; Hervorh. im Orig.) zur Integrationsférderung. Sie
haben zum Ziel, Rassismuserfahrene zu ermachtigen, mit eigenen Ohnmachtsge-
fiihlen und Ausgrenzungserfahrungen umzugehen, die eigenen Ressourcen und
Starken wahrzunehmen und politisch aktiv werden zu kdnnen sowie eine eventuell
internalisierte Opferrolle abzustreifen (Can 2011). Jedoch ist diese Empowerment-
Arbeit nicht etwas, das von den mir bekannten friedenspiddagogischen Vereinen und
Institutionen ausgeiibt werden kann, geschweige denn sollte. Denn bei Empower-
ment-Trainings ist es vorgesehen, dass in einem »geschiitzten« Raum (in Bezug auf
Rassismus also einen Raum ohne Weifse) gearbeitet wird, es sich also auch bei den
Trainer_innen um People of Color?* (PoC) handelt.2> Da die deutschsprachige Frie-
denserziehung jedoch hauptsichlich aus Weifsen besteht, kann dieses Konzept nur
mittels Kooperation mit Empowerment-Trainer_innen in die friedenspadagogische
Arbeit eingebunden werden. Zudem sind die in Deutschland etablierten PoC-
Empowerment-Strukturen Teil der sozial-politischen Selbstorganisation von PoC.
Hier konnte eine (noch) weiff dominierte Friedenspiddagogik versuchen zur Biind-
nispartnerin zu werden. Genauer formuliert: Weifle Friedenspddagog innen koénn-
ten den Versuch des Power-Sharing unternehmen, also der »Macht- und Privilegi-
enteilung [...] seitens der privilegierten Mehrheitsgesellschaft« (Can 2011: 589).
Ansprechpartner_innen konnten z. B. der Verein Phoenix e. V., der seit langem
Empowerment-Trainings anbietet und einen groflen Pool an erfahrenen Trainer in-

24 In Empowerment-Kontexten wird hdufig der Begriff People of Color verwendet. People of Color
(oder abgekiirtzt PoC bzw. mit anderen Bezeichnungen verbunden wie z. B. »Wissenschafler in-
nen of Color«) ist eine politische Selbstbezeichnung und verweist auf das verbindende Moment
des erlebten Rassismus (z. B. Dean 2011: 598 oder Ha 2007). So kann der Begriff PoC behilflich
sein, liber die durch den Rassismus produzierten Gruppen in einer nicht-essenzialisierenden Weise
zu sprechen oder zu schreiben.

25 Um der komplexen Hierarchisierung, die der Rassismus und andere Diskriminierungsmuster vor-
nehmen, sowie den aus ihr entstandenen Erfahrungsrdaumen und Machtdifferenzen gerecht zu wer-
den, sind sogar gelegentlich stirker zugeschnittene Empowerment-Seminare Teil des Angebots,
wie z. B. Empowerment-Workshops fiir Frauen of Color, in denen der Intersektionalitit von Ras-
sismus und Sexismus Rechnung getragen werden soll. Auch gibt es Seminar-Konzepte, bei denen
phasenweise sowohl in gemeinsamen wie auch in getrennten/geschiitzten Réumen gearbeitet wird
(Can 2013).

ZeFKo 4 (2015): 1 157

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Forum

nen besitzt, oder die Initiative Schwarzer Menschen in Deutschland (ISD) e. V. sein,
die gerne bei der Vermittlung von Empowerment-Trainer_innen behilflich ist. 26

Eine gewissenhafte Rezeption der Rassismusforschung hétte auch Auswirkungen
auf wissenschaftliches Arbeiten. Zwar ist es mittlerweile etablierte Lehrmeinung,
dass Forschung und Wissenschaft nicht den Anspruch auf Objektivitdt erheben
konnen, sich nicht in einem herrschaftsfreien Raum abspielen und durch diese Do-
minanz legitimiert und reproduziert werden kann und wird. Jedoch scheint es noch
ein zihes Ringen um die Ubersetzung dieser Erkenntnisse in die Forschungspraxis
zu geben.?” Eine konsequente Rezeption dieser Erkenntnisse wiirde fir die Wis-
senschaft ein erhohtes Mall an Reflexivitit bedeuten, die beispielsweise auf die
Uberlegung abzielt, inwiefern durch Forschungsfragen und -settings Othering statt-
findet. Auch hier gibt es bereits Arbeiten und Ansitze, welche auf friedenspiddago-
gische Forschungsfragen iibertragen werden kdnnten — etwa in der kritischen Mi-
grationsforschung (z. B. Mecheril et al. 2013). Auch unter dem Schlagwort der
Dekolonisierung existieren schon Ansétze, die eigene Forschungsmethode in Hin-
blick auf die Reproduktion von Dominanzverhéltnissen zu iiberpriifen und zu ver-
andern (z. B. Kaltmerer/Corona Berkin 2012). Auch kann durch solche Methoden
versucht werden, die aus der sozialen Positionierung innerhalb des Rassismus her-
vorgebrachte Subjektivitit der Forschungsposition kritisch und gewinnbringend in
den Forschungsprozess mit einzubinden.

Eventuell lieBen sich mithilfe der Erkenntnisse der Rassismusforschung sogar
neue Perspektiven auf das Themenfeld »Konflikt« im Allgemeinen gewinnen, in-
dem das Erlernen von Individuen, einer Konfliktpartei zugehorig zu sein, als Teil
und Schauplatz des Konfliktes begriffen wird. Hieraus kdnnten sich zum Beispiel
folgende Fragen ergeben: Wie verlduft die Konstituierung der Gruppen? Wer be-
schreibt eigentlich die Gruppenunterschiede? Wie erlernen Individuen ihre Grup-
penzugehorigkeiten? Was bedeutet es filir die Individuen und den Verlauf des Kon-
fliktes, wenn die Existenz unterschiedlicher Gruppen hinterfragt, geleugnet oder
bestitigt wird? Ob es in diesem Sinne moglich ist, Teile der Ergebnisse aus der
Rassismusforschung iiber rassistische Subjektivierungsprozesse zu verallgemei-
nern und auf Konflikte im Allgemeinen zu iibertragen, wird sich jedoch erst bei
genauerer Auseinandersetzung zeigen.

26 Siehe hierzu die Homepage von Phoenix e. V. unter http://www.phoenix-ev.org/ sowie die Home-
page der ISD e. V. unter http://isdonline.de/ (letzter Zugriff: 2.3.2015).

27 Auf der Tagung »What the FuK?! Kritische Perspektiven in der/auf die Friedens- und Konflikt-
forschung« 2014 gab es hierfiir wertvolle Impulse, beispielsweise in dem Workshop »Dekoloni-
sierung von Forschungsmethodologien« unter Leitung der Friedensforscherin Mechthild Exo.

158

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Alexander Thattamannil-Klug

Literatur

Arndt, Susan 2011: Rassismus, in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja (Hrsg.):
Wie Rassismus aus Wortern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissens-
archiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, Miinster, 37-43.

Arndt, Susan/Theuerkauf, Inger 2004: »Mulatte/Mulattin«, in: Arndt, Susan/Horn-
scheid, Antja (Hrsg.): Afrika und die deutsche Sprache. Ein kritisches Nach-
schlagewerk, Miinster, 173-175.

Attia, Iman 2014: Rassismus (nicht) beim Namen nennen, in: http://www.bpb.de/
apuz/180854/rassismus-nicht-beim-namen-nennen?p=all; 2.1.2014.

Battaglia, Santina 1995: Interaktive Konstruktion von Fremdheit. Alltagskommu-
nikationen von Menschen binationaler Abstammung, in: Journal fiir Psychologie
3:3,16-22.

Can, Halil 2011: Empowerment — Selbstermichtigung in People of Color-Raumen,
in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja (Hrsg.): Wie Rassismus aus Wortern
spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein
kritisches Nachschlagewerk, Miinster, 587-590.

Can, Halil 2013: Empowerment aus der People of Color-Perspektive. Reflexionen
und Empfehlungen zur Durchfithrung von Empowerment-Workshops gegen
Rassismus, in: http://bit.ly/IRS8FAPL; 2.1.2014.

Castro Varela, Maria do mar/Mecheril, Paul 2010: Grenze und Bewegung. Migra-
tionswissenschaftliche Kliarungen, in: Mecheril, Paul/ Castro Varela, Maria do
Mar/Dirim, Inci/Kalpaka, Annita/Melter, Claus (Hrsg.): Migrationspidagogik,
Weinheim, 23-53.

Dean, Jasmin 2011: Person/People of Colo(u)r, in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard,
Nadja (Hrsg.): Wie Rassismus aus Wortern spricht. (K)Erben des Kolonialismus
im Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, Miinster,
597-607.

Dietrich, Anette 2011: »Mischehe«, in: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja
(Hrsg.): Wie Rassismus aus Wortern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im
Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk, Miinster,
644-649.

Eggers, Maureen Maisha 2009: Rassifizierte Machtdifferenz als Deutungsperspek-
tive in der Kritischen Weifseinsforschung in Deutschland, in: Eggers et al. 2009,
56-72.

Eggers, Maureen Maisha 2013: Diskriminierung an Berliner Schulen benennen —
Von Rassismus zu Inklusion, in: Migrationsrat Berlin-Brandenburg (Hrsg.): Le-
ben nach Migration, in: http://bit.ly/1JNILLR; 2.1.2014.

ZeFKo 4 (2015): 1 159

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Forum

Eggers, Maureen Maisha/Kilomba, Grada/Piesche, Peggy/Arndt, Susan (Hrsg.)
2009: Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weiliseinsforschung in Deutsch-
land, 2. Auflage, Miinster.

Ferreira, Grada 2003: Die Kolonisierung des Selbst — der Platz des Schwarzen, in:
Steyerl, Hito/Rodriguet, Encarnacion Gutiérrez (Hrsg.): Spricht die Subalterne
deutsch? Migration und postkoloniale Kritik, Miinster, 146-165.

Ha, Kein Nghi 2007: People of Color — Koloniale Ambivalenzen und historische
Kéampfe, in Ha, Kein Nghi/al Samarai, Nicola Lauré/Mysorekar, Sheila (Hrsg.):
Re/visionen. Postkoloniale Perspektiven von People of Color auf Rassismus,
Kulturpolitik und Widerstand in Deutschland, Miinster, 31-40.

Kaltmeier, Olaf/Corona Berkin, Sarah (Hrsg.) 2012: Methoden dekolonisieren.
Eine Werkzeugkiste zur Demokratisierung der Sozial- und Kulturwissenschaf-
ten, Miinster.

Kessler, Thomas/Mummendey, Amélie 2007: Vorurteile und Beziehungen zwischen
sozialen Gruppen, in: Jonas, Klaus/Stroebe, Wolfgang/Hewstone, Miles (Hrsg.):
Sozialpsychologie. Eine Einfiihrung, 5. Auflage, Heidelberg, 487-531.

Kilomba, Grada 2008: Plantation Memories. Episodes of Everyday Racism,
Miinster.

Kobsell, Swantje 2007: Gegen Aussonderung — fiir Selbstvertretung: zur Geschichte
der Behindertenbewegung in Deutschland, in: http://bit.ly/1EcbMrJ; 24.7.2014.

Mecheril, Paul/Scherschel, Karin 2011: Rassismus und »Rasse«, in: Melter, Claus/
Mecheril, Paul (Hrsg.): Rassismuskritik. Band 1: Rassismustheorie und -for-
schung, Schwalbach, 39-58.

Mecheril, Paul/Thomas-Olade, Oscar/Melter, Claus/Arens, Susanne/Romaner, Eli-
sabeth (Hrsg.) 2013: Migrationsforschung als Kritik? Spielrdume kritischer Mi-
grationsforschung, Wiesbaden.

Melter, Claus 2006: Rassismuserfahrungen in der Jugendhilfe. Eine empirische
Studie zu Kommunikationspraxen in der Sozialen Arbeit, Miinster.

Oguntoye, Katharina/Ayim, May/Schulz, Dagmar 2006: Farbe bekennen. Afro-
deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte, 3. Auflage, Berlin.

Réhrs, Hermann 1970: Einleitung: Grundziige einer Friedenspadagogik, in: ders.
(Hrsg.): Friedenspadagogik, Frankfurt a. M., VII-XII.

Rommelspacher, Birgit 1995: Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht,
Berlin.

Rommelspacher, Birgit 2011: Was ist eigentlich Rassismus?, in: Melter, Claus/Me-
cheril, Paul (Hrsg.): Rassismuskritik. Band 1: Rassismustheorie und -forschung,
Schwalbach, 25-38.

160

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

Alexander Thattamannil-Klug

Steinweg, Reiner 2008: Gewalt und Gewaltfreiheit in der Friedenspddagogik, in:
Grasse, Renate/Gruber, Bettina/Gugel, Giinther (Hrsg.): Friedenspidagogik.
Grundlagen, Praxisansitze, Perspektiven, Reinbek bei Hamburg, 99-122.

Terkessidis, Mark 2004: Die Banalitit des Rassismus, Bielefeld.

Thattamannil, Pia 2013: Alltdglicher Rassismus in Deutschland. Delegitimiertes
Wissen im legitimen Wissen der Gesellschaft, in: Johler, Reinhard/Marchetti,
Christian/Tschofen, Bernhard/Weith, Carmen (Hrsg.): Kultur Kultur. Denken.
Forschen. Handeln, Miinster, 362-368.

Velho, Astride 2010: (Un-)Tiefen der Macht. Subjektivierung unter den Bedingun-
gen von Rassismusforschung in der Migrationsgesellschaft, in: Broden, Anne/
Mecheril, Paul (Hrsg.): Rassismus bildet, Bielefeld, 113-137.

Velho, Astride 2011: Un/Tiefen der Macht. Auswirkungen von Rassismuserfahrun-
gen auf die Gesundheit, das Befinden und die Subjektivitit. Ansitze fiir eine
reflexive Berufspraxis, in: AMIGRA (Hrsg.): Alltagsrassismus und rassistische
Diskriminierung. Auswirkungen auf die psychische und korperliche Gesundheit
(Dokumentation der Fachtagung vom 12.10.2010), in: http://bit.ly/1K1JuKX;
24.7.2014.

Wintersteiner, Werner 2000: Pddagogik des Anderen. Baustein fiir eine Friedens-
padagogik in der Postmoderne, 3. unv. Auflage, Miinster.

Wintersteiner, Werner 2011: Von der »internationalen Verstindigung« zur »Erzie-
hung fiir eine Kultur des Friedens«. Etappen und Diskurse der Friedenspddago-
gik seit 1945, in: Schlotter, Peter/Wisotzki, Simone (Hrsg.): Friedens- und Kon-
fliktforschung, Baden-Baden, 345-380.

Wollrad, Eske 2005: Weillsein im Widerspruch. Feministische Perspektiven auf
Rassismus, Kultur und Religion, Konigstein.

Der Autor

Alexander Thattamannil-Klug ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Schulpddagogik
an der Philipps-Universitit Marburg.
E-Mail: thattamannil-klug@uni-marburg.de

ZeFKo 4 (2015): 1 161

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 01:45:47.
> T : e o oder

Erlaubnis ist e


https://doi.org/10.5771/2192-1741-2015-1-147

