
 

1 Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« 

 

 

 

Auf den ersten Blick scheint der Begriff »Mitleid« vollkommen klar zu sein: x 

leidet mit y, und zwar angesichts des Leidens von y. Natürlich kann es sich bei y 

auch um mehrere Personen handeln oder um Tiere. Aber immer gilt, dass die mit-

leidende Person am Leiden anderer teilhat. Auf den zweiten Blick zeigt sich der 

Mitleidsbegriff jedoch als komplexer Begriff, der viele Fragen offen lässt: Ist das 

Mitleid bloß passives Mitleiden ohne Hilfeimpuls oder schon die Bereitschaft, y 

zu unterstützen? Handelt es sich beim Mit-Leid tatsächlich um reines Leiden oder 

schwingt auch positive Stimmung mit? Ist das Mitleid mit y an einer umfassenden 

Beurteilung der Situation von y interessiert oder möchte es diese auf ein ganz be-

stimmtes Leiden reduzieren? Überbrückt das Mitleid wenigstens für einen Mo-

ment (soziale) Unterschiede oder unterstreicht es diese Unterschiede sogar noch? 

– Es handelt sich bei all diesen Fragen nicht um bloß rhetorische Fragen, denn 

beide Antworten sind jeweils möglich. Für eine klare Antwort braucht es einen 

konkreten Kontext. 

Warum diese Unsicherheiten rund um den Begriff »Mitleid«? Thematisch be-

findet sich dieser Begriff in einer heißen Zone, er steht mitten im Spannungsfeld 

unserer Beziehungen zu anderen Menschen und Tieren. Wer hier Bedeutungen 

festlegt, nimmt immer auch eine grundsätzliche Interpretation dieses Spannungs-

feldes vor und muss entsprechend mit Gegenkonzepten rechnen. Nicht nur die 

Psychologie ist zuständig für das Mitleid, sondern auch die Soziologie, die politi-

sche Theorie oder die Ethik. Sie alle nehmen unterschiedliche Blickwinkel zum 

Mitleid ein, ohne dass sich sagen lässt, welcher dieser Blickwinkel dem Mitleid 

am nächsten kommt. 

Wittgenstein hat von einer »Familienähnlichkeit« von Begriffen gesprochen.1 

Familienähnliche Begriffe haben für ihn die Eigenschaft, keine klaren Grenzen zu 

besitzen und insofern nicht durch eine allgemeine Definition festgelegt werden zu 

                                                             

1  Der Begriff »Familienähnlichkeit« wird in 1.2.1 erläutert. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | Unsicheres Mitleid 

können. Wird auch der Mitleidsbegriff als ein solcher familienähnlicher Begriff 

verstanden, ergibt sich die Möglichkeit eines flexibleren Umgangs mit seinen Wi-

dersprüchlichkeiten. Es muss nicht gleich das richtige Mitleid vom falschen un-

terschieden werden, es bedarf nicht der Frage nach dem eigentlichen Mitleid. 

Vielleicht ist es schon die Art unseres Zusammenlebens, die dem Wunsch nach 

einer klaren, für alle Verwendungen geltenden Bedeutung eine Absage erteilen 

muss: Könnten wir die Beziehungen zu unseren Mitmenschen wirklich abschlie-

ßend verstehen, müssten sich diese Beziehungen von Grund auf verändern. Sie 

würden auf eine Weise durchschaubar werden, wie wir es möglicherweise gar 

nicht wollen oder können. Deuten wir sie also immer wieder neu und variieren 

dabei auch zentrale Begriffe (wie den des Mitleids oder auch der Liebe), so liegt 

das nicht notwendig an unserer kognitiven Unfähigkeit, sondern möglicherweise 

an der Beschaffenheit dieser Beziehungen selber. 

Solche Überlegungen drängen sich auf, und sie finden sich auch bei Wittgen-

stein.2 Doch es macht seinen besonderen Denkstil aus, auf eine Theorie der un-

scharfen Verwendung von Begriffen zu verzichten. Die Unbestimmtheit vor allem 

psychologischer Begriffe ist für ihn als Teil unserer Lebensform schlicht hinzu-

nehmen, es muss die Versuchung zurückgewiesen werden, eine Erklärung für die 

Vielfalt an Bedeutungen zu formulieren. Die Vielfalt soll lediglich beobachtet 

werden. 

 

 

 

1.1.1 Mitleid und Mitgefühl 

 

Im Deutschen wird neben dem Begriff des Mitleids häufig auch der des Mitgefühls 

verwendet. Ein Grund dafür ist möglicherweise, dass »Mitleid« plump klingt und 

– einmal ausgesprochen – das Leiden des Gegenübers noch unterstreicht. Daraus 

kann schnell Herablassung oder gar Deklassierung des Objekts werden, was sich 

auch daran zeigt, dass wir es meist ablehnen, bemitleidet zu werden. Ein Satz wie 

»Du tust mir leid!« kann sogar eine Form sein, jemanden besonders hart zu atta-

ckieren. Anders ist es bei »Mitgefühl«: Hier haben wir deutlich weniger Schwie-

rigkeiten, wenn es uns gegenüber zum Ausdruck gebracht wird. Dieser Begriff 

                                                             

2  Zum Beispiel in BPP II, § 683 bzw. Z, § 374: »Festbegrenzte Begriffe würden eine 

Gleichförmigkeit des Verhaltens fordern. Es ist aber so, daß wo ich sicher bin, der An-

dere unsicher ist. Und das ist eine Naturtatsache«. 

1.1 BEGRIFFSGESCHICHTEN 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 19 

klingt einfühlsamer, solidarischer. Vom eigenen Mitgefühl zu sprechen, kann be-

deuten, Anteil am Leiden der anderen Person zu nehmen, ohne dieses Leiden in 

den Mittelpunkt zu stellen und dieses durch die Verwendung des Begriffs »Mit-

leid« zu erwähnen. Das Leiden der anderen Person soll nicht gekennzeichnet und 

dadurch letztlich noch vergrößert werden.3 

Tatsächlich ist in der Regel aber auch mit dem Begriff »Mitgefühl« die An-

teilnahme an Schmerz, Trauer oder Verzweiflung, eben an Leiden gemeint und 

weniger die Anteilnahme an der Freude einer anderen Person (noch viel weniger 

die Anteilnahme an deren Neid) – und das, obwohl »Mit-Gefühl« in seiner wört-

lichen Bedeutung sich auf sämtliche Gefühle beziehen müsste. So gesehen ist die 

Ersetzung von »Mitleid« durch »Mitgefühl« ein seltsames Manöver: Um die ne-

gativen Konnotationen eines Begriffs zu vermeiden, wird ein anderer, neutraler 

verwendet, welcher dann allerdings zwischen den Bedeutungen bleibt: Im Prinzip 

ist zwar die einseitige Fixierung auf das Leiden (und damit seine Hervorhebung) 

vermieden, doch wird eine solche Neutralität in der konkreten Verwendung wie-

der aufgegeben, da »Mitgefühl« sich praktisch immer auf Leiden bezieht. 

 

1.1.2 Die Etymologie 

 

Auch die Etymologie des Wortes4 schaut auf den ersten Blick ganz unkompliziert 

aus: Das deutsche Wort »Mitleid« gilt als eine direkte Lehnübersetzung des latei-

nischen Wortes compassio, dieses wiederum als eine Lehnübersetzung des grie-

chischen sympatheia – beides Wörter, die ganz wörtlich im Deutschen kaum an-

ders als mit »Mitleid« wiedergegeben werden können. Im Mittelhochdeutschen 

wurde anfangs das substantivierte Verb mitelīden verwendet, ab dem 17. Jahrhun-

dert setzte sich dann die uns geläufige Form des »Mitleids« durch. Im Englischen, 

Französischen und Italienischen wurde das lateinische compassio nicht einmal 

übersetzt, sondern als compassion oder compassione direkt in das eigene Vokabu-

lar mit aufgenommen. 

Doch so klar und übersichtlich verlief die Begriffsentwicklung dann doch wie-

der nicht. Der Begriff sympatheia stellt zwar den etymologischen Herkunftsort des 

Begriffs »Mitleid« dar, wurde aber in der griechischen Antike anders verwendet 

                                                             

3  An bundesdeutschen Schulen wurde vor einigen Jahren ein Projekt »sozialen Lernens« 

bezeichnenderweise nicht »Mitleid« genannt, sondern compassion. Auch hier ging es 

darum, den negativen Beigeschmack des Mitleidsbegriffs durch ein anderes Wort zu 

vermeiden, welches aber – ganz wörtlich verstanden – keine andere Bedeutung vorwei-

sen kann. Vgl. »Compassion (soziales Lernen) – Wikipedia«. 

4  Vgl. zur Etymologie Auberle und Klosa, »Mitleid (Duden Herkunftswörterbuch)«, S. 

566; Samson, »Mitleid (Historisches Wörterbuch der Philosophie)«, S. 1410. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | Unsicheres Mitleid 

als »Mitleid«. Sympatheia stand nicht für zwischenmenschliche Beziehungen, 

sondern hatte als naturphilosophischer Begriff die Bedeutung von »Miteinander-

Affiziert-Sein«.5 Wenn der Ausdruck für Personen gebraucht wurde, waren vor-

wiegend biologisch-vegetative Funktionen gemeint, wie z.B. das Gähnen. Bei der 

antiken sympatheia ging es also um einen Gleichklang zwischen unterschiedlichen 

Seinsbereichen, welcher vor allem in der Stoa und im Neuplatonismus als Ergeb-

nis des alles durchdringenden Logos gesehen wurde. Auch in der Renaissance 

wurde »Sympathie« noch in diesem magisch-naturphilosophischen Sinn verwen-

det, und erst im 18. Jh. entwickelte sich die uns heute geläufige Bedeutung vom 

Gleichklang der »Herzen«.6 

Für »Mitleid« hat man im antiken Griechenland die Begriffe eleos und oiktos 

verwendet. Beide Begriffe bezeichneten die Anteilnahme am Leiden anderer – je-

doch nicht innerhalb der Familie oder unter Freunden, sondern zwischen Men-

schen auf Distanz.7 Außerdem war mit diesen Begriffen meist nur der Affekt ge-

meint, nicht schon die Hilfeleistung. Erst im Laufe der Zeit wurde eleos auch für 

das Erbarmen (also die Hilfeleistung) von Herrschern verwendet, entsprechend 

wurde im 3. Jh. v. Chr. bei den Übersetzungen des Alten Testaments ins Griechi-

sche die Bitte um das Erbarmen Gottes mit Kyrie eleison übersetzt.8 Dass schließ-

lich im deutschen Wort »Almosen« ebenso das Wort eleos steckt, zeigt auf, wie 

leicht mit dem griechischen Wort die Bedeutungsverschiebung hin zur konkreten 

Hilfeleistung vollzogen werden konnte. 

Im Lateinischen wurde das griechische eleos meist mit misericordia wieder-

gegeben, und nicht mit compassio. Auch hier führt die etymologische Ableitung 

etwas in die Irre, da das deutsche Wort »Mitleid« zwar eine Lehnübersetzung von 

compassio ist, compassio aber erst mit dem frühen Christentum ins Lateinische 

kam und auch dann immer nur zusätzlich zu misericordia verwendet wurde.9 Der 

Grund dafür ist wohl eine weitere Bedeutungsverschiebung vom bloßen Affekt 

des Mitleidens hin zur »barmherzigen« Hilfeleistung, diesmal allerdings nicht bei 

eleos, sondern bei misericordia: Die Stoiker Seneca und Marc Aurel versuchten 

noch, mit misericordia nur den (im Sinne der stoischen Lehre schädlichen) Affekt 

zu bezeichnen, mussten allerdings schon eine Sprachpraxis anerkennen, in der mi-

sericordia auch in den ersten Jahrhunderten nach der Zeitenwende als praktische 

                                                             

5  Vgl. Kranz u. Probst, »Sympathie I (Historisches Wörterbuch der Philosophie)«, S. 752. 

6  Vgl. von der Lühe, »Sympathie II (Historisches Wörterbuch der Philosophie)«, S. 756. 

7  Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 59. 

8  Vgl. ebd., 118f., zusätzlich auch Rombach und Seiler, »Eleos – misericordia – compas-

sio«, S. 255. 

9  Vgl. Rombach und Seiler, »Eleos – misericordia – compassio«, S. 256, außerdem Kon-

stan, Pity Transformed, S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 21 

Tugend galt.10 Senecas Begriffsverwendung unterschied jedenfalls klar zwischen 

dem irrationalen Affekt der misericordia und der Tugend der Hilfeleistung, näm-

lich der clementia. 

In den frühen christlichen Schriften war die Bedeutungsverschiebung von mi-

sericordia zu mehr praktischer Hilfeleistung schließlich nicht mehr aufzuhalten. 

Erleichtert wurde das auch dadurch, dass sich mehrere Kirchenväter gegen die 

stoische Geringschätzung von misericordia aussprachen, indem sie gerade deren 

gute Folgen beschrieben.11 Den Platz für den reinen Affekt des Mitleidens über-

nahm nun das Verb compati bzw. das Substantiv compassio. Allerdings wuchs in 

der christlichen Tradition die compassio als gläubiges Mitleiden mit dem Gekreu-

zigten über ein bloß passives Widerfahrnis hinaus und wurde zum »Akt willentli-

cher Hinwendung zu Gott«12 und damit letztlich auch wieder zur Tugend. 

Historische Bedeutungsverschiebungen finden sich vermutlich bei allen Be-

griffen, welche schon länger existieren, und erst recht bei Begriffen für Bewusst-

seinszustände. Auch heißt die Bedeutungsveränderung eines Begriffs im Laufe 

der Geschichte noch nicht, dass auch zu einem bestimmten Zeitpunkt der Begriff 

mehrere Bedeutungen oder gar fließende semantische Übergänge haben muss. 

Trotz der wechselhaften Geschichte des Begriffs »Mitleid« könnte dieser Begriff 

immer noch – so, wie er zu einem bestimmten Zeitpunkt verwendet wird – klar 

definierbar sein. Dass aber gerade der Mitleidsbegriff die Tendenz hat, gleichzei-

tig verschieden verwendet zu werden, soll in den Abschnitten 1.3 bis 1.5 gezeigt 

werden. Dabei geht es weniger um historische Verschiebungen des Begriffs, son-

dern um eine Nuancenvielfalt des Begriffs »Mitleid« bei einzelnen Anwendern 

des Begriffs. Eine solche Vielfalt kann im Sinne von Wittgensteins Familienähn-

lichkeit verstanden werden  – zuvor soll deshalb grundlegend erläutert werden, 

was es mit dem Begriff der Familienähnlichkeit auf sich hat. 

 

 

 

1.2.1 Verschwommene Ränder 

 

Für Begriffe, die in parallelen Kontexten unterschiedliche, aber ähnliche Bedeu-

tungen haben, verwendet Wittgenstein den Ausdruck »Familienähnlichkeit«. In 

den Philosophischen Untersuchungen führt er dieses Prinzip anhand der Frage ein, 

                                                             

10  Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 119. 

11  Vgl. ebd., S. 120ff. 

12  Vgl. Rombach und Seiler, »Eleos – misericordia – compassio«, S. 276. 

1.2 WITTGENSTEINS »FAMILIENÄHNLICHKEIT« 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | Unsicheres Mitleid 

wie man den Begriff des Spiels definieren könne (PU, §§ 66ff.): Welches notwen-

dige gemeinsame Merkmal für alle Formen von Spielen man auch zu finden 

glaubt, immer gibt es Spiele, auf die eben dieses Merkmal nicht zutrifft. So sind 

z.B. nicht alle Spiele unterhaltend, bei nicht allen Spielen gibt es ein Gewinnen 

und Verlieren, auch lässt sich nach Wittgenstein nicht bei allen Spielen in dersel-

ben Weise von »Geschick« sprechen, man braucht nur das Schachspiel mit »Rei-

genspielen« zu vergleichen. 

Und genau dieses fehlende gemeinsame Merkmal ist der Punkt bei Wittgen-

stein, wenn er von einem »komplizierten Netz von Ähnlichkeiten, die einander 

übergreifen und kreuzen« spricht. Es ist für ihn wie bei der Ähnlichkeit innerhalb 

einer Familie, die sich nach »Wuchs, Gesichtszügen, Augenfarbe, Temperament, 

etc. etc.« ergeben können: In Familien gibt es meist keine Gruppe von Merkmalen, 

die allen Familienmitgliedern gemeinsam sind, und auch kein einzelnes Merkmal, 

das bei allen vorhanden ist. Trotzdem ergibt sich ein Netz verschiedener Gemein-

samkeiten, sodass die Familienmitglieder insgesamt als ähnlich wahrgenommen 

werden. Wittgenstein verwendet dafür auch das Bild einer Kette: die benachbarten 

Glieder haben zwar Gemeinsamkeiten, die entfernten jedoch nicht. Und auch 

wenn es eine durchgängige Gemeinsamkeit geben sollte, so wird die Ähnlichkeit 

eben nicht durch dadurch definiert, diese Gemeinsamkeit ist somit nicht hinrei-

chend für eine Definition (PG, S. 75). Man kann insofern sagen: Es gibt keine 

notwendigen und hinreichenden Bedingungen.13 

Ein familienähnlicher Begriff ist für Wittgenstein auch ein »Begriff mit ver-

schwommenen Rändern«, da die Ähnlichkeit sich nicht auf eine Hinsicht be-

schränken lässt. Die Grenze zwischen gleich und verschieden muss – je nach Hin-

sicht – immer wieder anders gezogen werden. Nur in einer solchen flexiblen Form 

besitzen die Familienmitglieder eine gemeinsame Grenze und damit so etwas wie 

Ähnlichkeit. Die Frage der Zugehörigkeit wird gewissermaßen dezentral entschie-

den; es fehlt der Punkt, von dem aus die Grenze scharf gezogen werden könnte. 

Wogegen sich Wittgenstein aber ausspricht, ist die Sichtweise, dass solche fa-

milienähnlichen Begriffe mit verschwommenen Rändern nicht richtig verwendet 

werden können bzw. nicht brauchbar sind. Das ist auch an Gottlob Frege gerichtet, 

der gemeint hatte, »einen unklar begrenzten Bezirk könne man überhaupt keinen 

Bezirk nennen« (PU, § 71). Für Wittgenstein hängt es immer von der Verwendung 

ab, wie exakt ein Begriff definiert werden muss oder wie klar seine Grenzen ge-

zogen werden müssen. So gibt es Verwendungsweisen des Längenmaßes »Ein 

Schritt«, in denen die genaue Festlegung auf z.B. 75 cm nicht notwendig ist. Auch 

»unexakte« Längenmaße können brauchbar sein – und Wittgenstein fügt bei der 

                                                             

13  Vgl. Glock, Wittgenstein-Lexikon, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 23 

Gelegenheit hinzu: »Obgleich du mir noch die Definition von Exaktheit schuldig 

bist« (PU, § 69). 

Insofern sind Begriffserklärungen durch Exemplifizierung auch keine Notlö-

sungen im Sinne eines bloß indirekten Mittels, in Ermangelung einer direkten Er-

klärung. Wenn man bei der Erklärung des Begriffs »Spiel« nur einzelne Spiele 

beschreiben kann, ohne eine allgemeine Definition zu liefern, darf das nicht als 

mangelnde Vertrautheit mit dem Begriff aufgefasst werden. 

 

1.2.2 Kritik am Essentialismus 

 

Die Einführung des Begriffs der Familienähnlichkeit ist kein isolierter Einfall 

Wittgensteins, sondern hat ihren Hintergrund: Sie bildet eine spezielle Variante 

seiner Kritik am Essentialismus bzw. an der Vorstellung, die Sprache beziehe sich 

auf ein Wesen der Dinge oder auf das Gemeinsame einer Gruppe von Gegenstän-

den. Bereits in der Philosophischen Grammatik aus den frühen 30er Jahren wendet 

sich Wittgenstein gegen die Auffassung, der Begriff »verstehen« bezeichne einen 

ganz spezifischen Vorgang, welcher das Lesen und Hören begleitet. Nach dieser 

Auffassung müsse das »Wesentliche des Vorgangs etwas bisher Unentdecktes, 

schwer Erfassbares« sein, da sich kein allgemeines Kennzeichen für alle Formen 

des Verstehens finden lässt. Immer in Bezug auf den Begriff des Verstehens fährt 

Wittgenstein fort: 

 

»Dieses Argument geht aus der Auffassung hervor, dass es das Gemeinsame der Vorgänge, 

oder Gegenstände, etc. ist, welches ihre Charakterisierung durch ein bestimmtes Begriffs-

wort rechtfertigen muss. 

Diese Auffassung ist, in gewissem Sinne, zu primitiv. Was das Begriffswort anzeigt, ist 

allerdings eine Verwandtschaft der Gegenstände[,] aber diese Verwandtschaft muss keine 

Gemeinsamkeit einer Eigenschaft oder eines Bestandteils sein. […] Ja selbst wenn ein Zug 

allen Familienmitgliedern gemeinsam ist, muss nicht er es sein, der den Begriff definiert.« 

(PG, S. 75) 

 

Der von Wittgenstein kritisierte Essentialismus14 geht davon aus, dass die Defini-

tion eines Allgemeinbegriffs sich auf notwendige und hinreichende Merkmale be-

ziehen muss. Solche Merkmale müssten eine »Essenz« darstellen, welche all jenen 

Gegenständen gemeinsam ist, die mit dem Begriff bezeichnet werden. Geht man 

ganz allgemein von einer Abbildungsfunktion von Sprache aus, muss es so etwas 

wie eine Essenz tatsächlich geben, denn damit ein Allgemeinbegriff als Abbild 

                                                             

14  Er selbst verwendet diesen Begriff allerdings nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | Unsicheres Mitleid 

sinnvoll ist, muss er sich schließlich auf etwas beziehen. Wittgenstein selbst ver-

tritt im Tractatus zwar noch eine Abbild-Theorie der Sprache, wendet sich aber 

ab den 30er Jahren endgültig davon ab und sieht die Bedeutung von Wörtern nicht 

mehr ausschließlich in ihrer Bezeichnung von Gegenständen. Allgemeinbegriffe 

sind für ihn nun gerade keine »Namenstäfelchen« (PU, § 15, 26), denn mit Spra-

che kann sehr viel mehr gemacht werden, als Tatsachen zu beschreiben. Insofern 

kann ein Begriff auch dann eine sinnvolle Bedeutung haben, wenn er nicht in der 

Lage ist, einen klar definierbaren Gegenstand zu bezeichnen. 

Wittgenstein möchte damit auch eine Auffassung von Sprache zurückweisen, 

die er Augustinus zuschreibt (PU, § 4). Diesen stellt er sogar als Kontrapunkt ganz 

an den Anfang seiner Philosophischen Untersuchungen mit einem Zitat aus den 

Bekenntnissen. Es geht darin um die Beschreibung des kindlichen Spracherwerbs 

und für Wittgenstein auch ganz grundsätzlich um ein »bestimmtes Bild von dem 

Wesen der menschlichen Sprache« (PU, § 1): Die augustinische Auffassung be-

steht darin, dass Sprache vor allem aus Namen zusammengesetzt ist. All diesen 

Namen ist ein Gegenstand als Bedeutung zugeordnet, sie benennen diesen Gegen-

stand und ihre Bedeutung kann somit auch durch das Hinweisen auf diesen Ge-

genstand erklärt werden. Es ist für Wittgenstein nicht so, dass Augustinus՚ Auf-

fassung von Sprache schlichtweg falsch wäre, er möchte aber aufzeigen, dass sie 

nur auf ein »eng umschriebenes Gebiet« (PU, § 3) anzuwenden ist. Sie gilt nur für 

bestimmte Sprachspiele, so zum Beispiel für das »Baustellen-Sprachspiel« mit 

den vier Wörtern »Würfel«, »Säule«, »Platte«, »Balken«, bei dem die Person B 

der Person A jeweils genau den Gegenstand reichen muss, den Person A mit dem 

Ausruf eines der vier Wörter bezeichnet (PU, § 2).15 Zu den Begriffen der Psycho-

logie allerdings schreibt Wittgenstein in den 40er Jahren: »Ich würde gerne sagen: 

Die Psychologie hat es mit bestimmten Aspekten des menschlichen Lebens zu tun. 

Oder auch: mit gewissen Erscheinungen – aber die Wörter ›denken‹, ›fürchten‹, 

etc. etc. bezeichnen nicht diese Erscheinungen« (BPP II, § 35). 

Wenn die Bedeutung von psychologischen Begriffen nicht in der Bezeichnung 

gesehen wird, ist es auch kein Problem, wenn ein Begriff verschiedene, aber ähn-

liche Verwendungen hat. Das muss dann auch nicht mehr heißen, dass der Begriff 

verschiedene Bedeutungen hat.16 Auf jeden Fall muss nicht mehr von mehreren 

Gegenständen ausgegangen werden: 

                                                             

15  In PU, § 7 macht Wittgenstein ein weiteres Beispiel für ein Sprachspiel im Sinne von 

Augustinus: Der Lehrer zeigt auf einen Gegenstand und der Lernende muss den Namen 

dieses Gegenstandes sagen. 

16  In PU, § 532 möchte Wittgenstein die verschiedenen Verwendungen des Begriffs »ver-

stehen« z.B. ausdrücklich nicht als verschiedene Bedeutungen bezeichnen. Es handelt 

sich immer um einen Begriff mit verschiedenen »Gebrauchsarten«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 25 

»Es ist ja nicht, als würden da zwei Dinge hartnäckig mit demselben Wort bezeichnet, und 

man fragte: Warum tut man das, wenn sie wirklich verschieden sind? – Der neue Gebrauch 

besteht ja gerade darin, dass der alte Ausdruck in einer neuen Situation verwendet wird; 

nicht zur Bezeichnung für etwas Neues.« (LS I, § 61) 

 

1.2.3 Familienähnlichkeit und Sprachspiele 

 

Wittgensteins alternative Auffassung von Bedeutung besteht darin, dass er sie 

grundsätzlich vom Gebrauch her versteht. Ob ein Begriff Bedeutung hat und wel-

che das ist, hängt von seinem tatsächlichen Gebrauch ab und nicht von der Mög-

lichkeit einer exakten Definition oder einer Begrenzung des Gegenstandsberei-

ches. Sprache funktioniert primär nicht als Abbildung, sondern stellt selbst ein 

Spiel dar. Das heißt, sie besteht aus unzähligen »Sprachspielen« und ist selbst auch 

als ganze ein »Sprachspiel« (PU, § 7). Eine von Wittgenstein häufig verwendete 

Analogie für Sprachspiele ist das Schachspiel: Nur durch die Regeln wird eine 

bestimmte Figur zum König oder zum Bauern, die Figuren als solche bezeichnen 

nichts. Insofern erhält der Hinweis »Das ist ein Bauer!« seinen Sinn nur durch 

eben diese Regeln des Schachspiels. Außerhalb des Schachspiels würde dieser 

Satz nicht verständlich sein bzw. anders verstanden werden. Nicht die Möglichkeit 

einer isolierten Definition macht also die Bedeutung eines Wortes aus, sondern 

dessen Rolle im ganzen Spiel als Gesamtheit der Regeln. Und ob jemand verstan-

den hat, was ein Bauer ist, zeigt sich am deutlichsten daran, ob die Spielfigur rich-

tig verwendet wird. 

Was haben Sprachspiele nun mit Familienähnlichkeit zu tun? Ein Wort wird 

in verschiedenen Spielen verschieden verwendet. Wenn die verschiedenen Ver-

wendungen aber eine gewisse Ähnlichkeit aufweisen, handelt es sich um eine Fa-

milienähnlichkeit der Bedeutungen. Im zweiten Teil der Philosophischen Unter-

suchungen beschäftigt sich Wittgenstein unter anderem mit der Frage, was Furcht 

ist. Bei der Frage, was »sich fürchten« bedeutet, müsse darauf geschaut werden, 

wie »sich fürchten« verwendet wird bzw. in welchem Zusammenhang der Aus-

druck verwendet wird. Dazu gehört auch, was z.B. mit dem Satz »Ich fürchte 

mich« bezweckt wird, ob damit etwa der eigene »Seelenzustand« beschrieben 

wird oder ob »Nicht, nicht! Ich fürchte mich!« sich als ein »Schrei der Angst« 

entringt (PU II, S. 510). »Wenn ich’s mit einem Zeigen erklären wollte – würde 

ich die Furcht spielen.« So stellt Wittgenstein bereits die Verbindung von »Zu-

sammenhang« und »Spiel« her. Ein noch deutlicher Hinweis findet sich ein paar 

Zeilen weiter: 

 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | Unsicheres Mitleid 

»Meinen Seelenzustand (der Furcht etwa) beschreiben, das tue ich in einem bestimmten 

Zusammenhang. (Wie eine bestimmte Handlung nur in einem bestimmten Zusammenhang 

ein Experiment ist.) 

Ist es denn so erstaunlich, dass ich den gleichen Ausdruck in verschiedenen Spielen ver-

wende? Und manchmal auch, gleichsam, zwischen den Spielen? 

Und rede ich denn immer mit sehr bestimmter Absicht? – Und ist darum, was ich sage, 

sinnlos?« (PU II, S. 511)17 

 

Wenn Wittgenstein die Unschärfe von Begriffen auf die Verschiedenheit der 

(Sprach-)Spiele zurückführt, darf der Spielbegriff nicht zu sehr im Sinne eines 

bewussten und exakten Regelfolgens verstanden werden: Erstens »spielen« wir 

nicht immer in vollem Bewusstsein bzw. »mit sehr bestimmter Absicht«. Wir sind 

uns sehr oft gar nicht im Klaren darüber, welchen Zweck unser Spiel verfolgt. 

Zweitens lässt sich auch »zwischen den Spielen« spielen, die Zuordnung zu einem 

Spiel – und damit die Gebrauchserklärung des sprachlichen Ausdrucks – muss 

nicht immer eindeutig sein. Drittens weist Wittgenstein ausdrücklich darauf hin, 

dass die Regeln von Spielen und damit auch von Sprachspielen nicht lückenlos 

sein müssen. Letztlich sind Sprachspiele für Wittgenstein immer eingebettet in 

eine Lebensform, und eben diese weist neben aller Regelhaftigkeit doch immer 

ein Maß an Unbestimmtheit auf. Es gehört zu unserer Lebensform, dass in be-

stimmten Bereichen klar definierbare Begriffe keinen Sinn hätten: »Festbegrenzte 

Begriffe würden eine Gleichförmigkeit des Verhaltens fordern. Aber wo ich sicher 

bin, ist der Andere unsicher. Und das ist eine Naturtatsache« (BPP II, § 683 bzw. 

Z, § 374). 

 

1.2.4 Zusammenfassung 

 

Familienähnliche Begriffe sind Begriffe ohne eine Gruppe von notwendigen und 

hinreichenden Merkmalen. Entweder passt ein infrage kommendes Merkmal nicht 

für wirklich alle Anwendungen des Begriffs (und ist insofern kein notwendiges) 

oder es ist zu allgemein (und so gesehen nicht hinreichend für eine Definition). 

Wenn familienähnliche Begriffe in dieser Form »verschwommene Ränder« auf-

weisen, so muss das jedoch nicht als problematisch gewertet werden, sie können 

durchaus ihren Dienst erweisen und grundsätzlich richtig oder falsch verwendet 

werden. Wichtig ist nur, den jeweiligen Gebrauch zu berücksichtigen. 

                                                             

17  In LS I, § 51 schreibt Wittgenstein ganz ähnlich: »Ein Schrei ist keine Beschreibung. 

Aber es gibt Übergänge. Und die Worte ›Ich fürchte mich‹ können näher und weiter 

von einem Schrei sein. Sie können ihm ganz nahe liegen und ganz weit von ihm entfernt 

sein«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 27 

Wenn familienähnliche Begriffe jedoch ihre Berechtigung haben, so heißt das, 

dass es in ihrem Fall kein klar umrissenes Wesen des bezeichneten Gegenstandes 

gibt. Es gibt keine Essenz, welche die zentralen Merkmale zusammenfasst. Über-

haupt stellt Wittgenstein die Vorstellung infrage, es sei die primäre Aufgabe von 

Begriffen, einen Gegenstand zu bezeichnen. Gerade mit seiner Zurückweisung ei-

nes Essentialismus drängt er darauf, Sprache nicht auf Abbildung zu reduzieren. 

Sprache ist für ihn vielmehr Tätigkeit, und das in ganz unterschiedlicher Weise, 

daher auch der berühmte Begriff der »Sprachspiele«. Kombiniert man das Sprach-

spiel-Konzept mit dem Prinzip der Familienähnlichkeit, ergibt sich Folgendes: 

Bestimmte Begriffe sind »unscharf« insofern, dass sie in verschiedenen Sprach-

spielen ähnlich, aber unterschiedlich verwendet werden. Diese Begriffe sind fa-

milienähnlich. 

Lässt sich nun auch »Mitleid« als familienähnlicher Begriff bezeichnen? Für 

den Begriff der Emotion wird das Konzept der Familienähnlichkeit bereits von 

anderen Autoren angewendet.18 Berücksichtigt man die verschiedenen physiolo-

gischen, phänomenalen, epistemischen oder behavioralen Komponenten von 

Emotionen, ist es tatsächlich schwierig, notwendige und hinreichende Merkmale 

zu finden, die eine bestimmte Emotion in jedem Fall aufweisen muss. Peter Goldie 

etwa kommt zum Schluss, dass es letztlich eine Frage der Interpretation (und auch 

der Selbstinterpretation) bleibe, ob eine Person eine bestimmte Emotion hat oder 

nicht.19 Zusammengehalten werden die möglichen Merkmale einer Emotion also 

lediglich durch ein kontextabhängiges Narrativ, nicht durch eine Definition. Auch 

Ronald de Sousa spricht von paradigmatischen »Schlüsselszenarien« der jeweili-

gen Emotionen und kommt damit Wittgensteins Rehabilitierung von Beispielen 

an der Stelle von Definitionen nahe.20 

In den folgenden Abschnitten soll nun aber eine etwas genauere Untersuchung 

zu familienähnlichen Mitleidsbegriffen durchgeführt werden, und zwar anhand 

von Aristoteles, Augustinus und Nietzsche.  

                                                             

18  Vgl. Jäger und Bartsch, »Prolegomena zu einer philosophischen Theorie der Meta-

Emotionen«, S. 129. Hier wird auch auf andere Autoren verwiesen, die von einer Fa-

milienähnlichkeit des Emotionsbegriffs sprechen. 

19  Vgl. Goldie, The Emotions, S. 69. 

20  Vgl. de Sousa, Die Rationalität des Gefühls, S. 327ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | Unsicheres Mitleid 

 

1.3.1 Die Definition 

 

Häufig werden Abhandlungen zum Thema Mitleid mit der eleos-Definition von 

Aristoteles eingeleitet, diese dient manchmal sogar als Ausgangspunkt für alle 

weiteren Überlegungen. Inzwischen haben Altphilologen wie Schadewaldt und 

Fuhrmann in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts die semantische Entsprechung von 

»Mitleid« und dem aristotelischem eleos (vor allem seit Lessing) infrage gestellt 

und stattdessen als deutsche Übersetzung die Begriffe »Jammer« oder »Rührung« 

vorgeschlagen.21 Begründet haben sie das damit, dass bei eleos jene ethischen 

Konnotationen fehlen, die durch das Christentum in die Mitleidsbegriffe europäi-

scher Sprachen gelangt sind. Trotzdem soll hier eleos als ungefähre Entsprechung 

zum deutschen Wort »Mitleid« behandelt werden: Schadewaldt und Fuhrmann 

möchten ja nur darauf verweisen, dass mit eleos weniger moralische Tugend, son-

dern ein akuter physischer Affekt gemeint ist, welcher nicht als bewusste Haltung 

eingenommen wird, sondern spontan geschieht. Da allerdings auch der deutsche 

Begriff »Mitleid« für einen solchen reinen Affekt verwendet werden kann, reicht 

es für unsere Zwecke, wenn nicht vorschnell von einem bestimmten (ethischen) 

Begriff des Mitleids ausgegangen wird. 

Dass eleos bei Aristoteles nichts Aktives ist, zeigt sich schon alleine dadurch, 

dass er es zu den Emotionen, eben zu den pathe (Singular: pathos) rechnet. Und 

dabei handelt es sich ganz wörtlich um »Erlittenes«, also um Widerfahrnisse der 

Seele (pathe tes psyches).22 Man wählt sie nicht im Rahmen einer willentlichen 

Entscheidung, sondern erfährt sie passiv. Kontrollierende Einflussnahme auf die 

eigenen Emotionen ist für Aristoteles nur über die langfristige Entwicklung des 

Charakters möglich.23 Dagegen geschieht Fremdbeeinflussung ständig, zum Bei-

spiel durch Rhetorik oder auch im Theater – und mit eben diesen Möglichkeiten 

beschäftigt sich Aristoteles. 

                                                             

21  Vgl. etwa Fuhrmann, Dichtungstheorie der Antike, S. 93ff.; Schadewaldt bezeichnet 

die Übersetzung von éleos mit »Mitleid« als »im höchsten Grade irreführend«, vgl. 

Schadewaldt, Antike und Gegenwart. Über die Tragödie, S. 21. 

22  Ein guter Überblick über den aristotelischen Emotionsbegriff findet sich bei Rapp, 

»Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«. 

23  Darin besteht allerdings die von ihm empfohlene Tugend: nicht nur das Vernünftige zu 

tun, sondern es auch emotional zu wollen. Vgl. dazu ebd., S. 60ff. 

1.3 ELEOS BEI ARISTOTELES 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 29 

Am ausführlichsten macht er das in seiner Rhetorik. Hier werden Möglichkei-

ten untersucht, vor Gericht durch eine Anklage- bzw. Verteidigungsrede ganz be-

stimmte Gefühle zu erzeugen. Die emotionale Beeinflussung der Richter soll da-

bei dem eigenen Anliegen mehr Überzeugungskraft verleihen. Neben Emotionen 

wie Hass (misos), Scham (aischyne), Entrüstung (nemesis), Neid (phtonos), Zorn 

(orge), Sanftmut (praotes), Furcht (phobos), Dankbarkeit (charis) und Eifer (ze-

los) interessiert Aristoteles auch das Mitleid bzw. eleos. In diesem Zusammen-

hang findet sich auch seine berühmte Definition des Mitleids: 

 

»Mitleid [eleos] sei definiert als eine Art Schmerz über eine anscheinend verderbliche und 

leidbringende Not, die jemanden, der es nicht verdient, trifft, ein Übel, das erwartungsge-

mäß auch uns selbst oder einen der Unsrigen treffen könnte, und das ist besonders der Fall, 

wenn dieses nahe zu sein scheint.«24 

 

Diese gedrängte Definition wird von Aristoteles noch weiter erläutert und erklärt. 

Allerdings hält er sich dabei nicht strikt an die Reihenfolge der verschiedenen Ele-

mente seiner Definition, sondern geht anhand von drei Fragen vor, die als Muster 

auch bei der Analyse anderer Emotionen dienen: 

 

1) In welcher Verfassung habe ich Mitleid? 

2) Was wird bemitleidet? 

3) Wer wird bemitleidet? 

 

Versucht man, diese drei Fragen den verschiedenen Elementen der eleos-Defini-

tion zuzuordnen – und folgt dabei Aristoteles’ Erläuterungen zu den jeweiligen 

Fragen – so ergibt das folgende Strukturierung der (oben zitierten) Definition: 

 

1) Dass es sich beim Mitleid um einen Schmerz handelt, ist eine Antwort auf die 

erste Frage. Doch da dies für Aristoteles selbstverständlich zu sein scheint, 

beschäftigt er sich in seinen Erläuterungen lieber mit der Untersuchung güns-

tiger Bedingungen für das Mitleid auf der Subjektseite. Dazu gehören für ihn 

eigene Erfahrungen mit Leid – zu viele Leiderfahrungen stumpfen das Subjekt 

aber wieder ab. 

2) Dass der Schmerz sich auf den Anschein einer verderblichen und leidbringen-

den Not (mindestens) einer anderen Person beziehen muss, ist die Antwort auf 

die zweite Frage, nämlich die nach dem Was des Bemitleidens. Diese Überle-

gungen beziehen sich auf den zweiten Teil der Definition. 

                                                             

24  Aristoteles, Rhetorik, S. 100 (1385b). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | Unsicheres Mitleid 

3) Die dritte Frage (Wer wird bemitleidet?) wird in der Definition etwas um-

ständlicher behandelt. Es sind im Grunde drei Elemente, die sich noch einmal 

unterscheiden lassen: 

 

3a) Die andere Person muss unverdient leiden. 

3b) Die andere Person muss sich grundsätzlich in einer mir ähnlichen Ausgangs-

lage befinden, d.h. ihr Leiden muss auch mich oder mir nahestehende Perso-

nen treffen können. 

3c) Das Leiden muss nahe erscheinen, was für Aristoteles in diesem Zusammen-

hang bedeutet, dass die leidende Person starke Ausdrucksmittel wählt. 

 

3a), 3b) und 3c) könnten natürlich auch als Antworten auf die Frage 2) formuliert 

werden, bei der es ja um das Was des Bemitleidens geht. Sie würden dann einfach 

zum Ausdruck bringen, dass das bemitleidete Leiden unverdient, möglich auch 

für mich, sowie nahe erscheint. Wenn Aristoteles diese Punkte aber der Frage zu-

ordnet, wer bemitleidet wird, hängt das wohl mit der konkreten Gerichtspraxis 

zusammen, bei der die Mitleids-Argumentation die Richter ja vor allem zugunsten 

einer bestimmten Person wohlgesonnen stimmen soll.25 

Aristoteles verwendet den eleos-Begriff aber nicht nur in der Rhetorik, son-

dern auch in anderen Schriften. Die Frage ist nun, ob seine Definition notwendige 

und hinreichende Elemente auflisten kann, die auch für solche anderen Kontexte 

gültig sind. Wenn nicht, handelt es sich bei seinem eleos-Begriff möglicherweise 

um einen Begriff mit unscharfen Grenzen bzw. um einen familienähnlichen Be-

griff. Ob und inwiefern Aristoteles einen anderen Mitleidsbegriff hat als andere 

Philosophen, soll dabei nicht untersucht werden, sein eleos soll auch nicht mit 

heutigen Mitleidsbegriffen verglichen werden. Es soll vielmehr darauf geschaut 

werden, wie Aristoteles selbst den Begriff verwendet: Macht er das immer in Ein-

klang mit seiner eigenen Definition oder weicht er mitunter von ihr ab? 

 

1.3.2 Der Schmerz 

 

Bei eleos handelt es sich nach Aristoteles um einen Schmerz. Man könnte auch 

von einer Unlust sprechen oder einem Kummer. Die Verbindung von Mitleid und 

Schmerz ist nichts Überraschendes bei Aristoteles, teilt er doch alle Emotionen 

(pathe) in zwei Gruppen ein: solche, die von Lust begleitet sind, und solche, die 

von Schmerz geprägt sind. Das Mitleid gehört in die zweite Gruppe.26 

                                                             

25  Vgl. zur Gerichtspraxis der griechischen Polis auch Konstan, Pity Transformed, S. 27ff. 

26  Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 31 

Die Frage ist nun, ob Aristoteles das Definitionsmerkmal »ist ein Schmerz« 

für eleos durchgehend verwendet oder nicht. Dabei ist zuerst einmal darauf zu 

achten, ob das Mitleid nur von Schmerz begleitet ist oder ob es Schmerz ist. Das 

konkrete Verhältnis zwischen einer Emotion und den Empfindungen von Lust und 

Schmerz bleibt eine offene Frage bei Aristoteles – so wie er überhaupt eine We-

sensdefinition von pathe in seinen Schriften eher vermeidet.27 Neben der Gleich-

setzung von Emotion und Lust- bzw. Schmerzempfindung finden sich auch Stel-

len, an denen er die beiden auseinanderhalten möchte, wenn er etwa formuliert: 

»Unter ›Affekte‹ [pathe bzw. Emotionen] verstehen wir das, durch dessen Wech-

selspiel sich die Menschen in ihren Urteilen unterscheiden und dem Kummer und 

Vergnügen [Schmerz und Lust] folgen, z.B. Zorn, Mitleid, Furcht und so weiter, 

sowie das Gegenteil davon.«28 Hier betrachtet Aristoteles die verschiedenen Emo-

tionen eher als Unterschiede in den Urteilen der Menschen, während die Empfin-

dungen von Lust und Schmerz (bzw. Kummer und Vergnügen) nur einen Begleit-

umstand darstellen. Ist der Schmerz also nur eine Folge des Mitleids? Allerdings 

muss der griechische Ausdruck hois hepetai, den Aristoteles für diese Folgebezie-

hung zwischen Emotion und Lust/Schmerz verwendet, nicht unbedingt als Aufei-

nanderfolgen verschiedener Zustände übersetzt werden. Es kann auch bedeuten, 

das Lust/Schmerz einen Aspekt der Emotion darstellen.29 

Aristoteles macht es uns nicht leicht bei der Frage, in welchem Verhältnis Lust 

und Schmerz innerhalb einer Emotion zu anderen Emotionsaspekten wie Urteilen, 

Vorstellungen oder Wünschen stehen.30 Aber es gibt zwei weitere Möglichkeiten, 

den Schmerzcharakter des Mitleids als notwendiges Definitionselement für Mit-

leid infrage zu stellen: Aristoteles lässt eleos eben nicht in all seinen Schriften als 

reinen Schmerz auftreten. Manchmal kombiniert er den Schmerz des eleos auch 

mit Vergnügen: 

Erstens untersucht Aristoteles in seiner Poetik die dichterischen Mittel, mit 

denen man »Furcht und Mitleid« (phobos und eleos) bei den Zuschauern auslöst. 

Nun bezweifelt er aber in keiner Weise, dass die Zuschauer auch ihr Vergnügen 

                                                             

27  Vgl. dazu Krajczynski und Rapp, »Emotionen in der antiken Philosophie«, 64; außer-

dem Rapp, »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, S. 49. 

28  Aristoteles, Rhetorik, S. 77 (1378a). 

29  Vgl. Price, »Emotions in Plato and Aristotle«, S. 132. 

30  Rapp meint zu dieser Stelle und auch zur Emotionstheorie von Aristoteles insgesamt: 

»Ob z.B. die Emotion selbst eine sich unter bestimmten Anlässen einstellende Lust- 

und Schmerzempfindung darstellt, oder ob die Emotion eine Reaktion auf einen erlitte-

nen Schmerz oder eine empfundene Freude ist, oder ob Lust und Schmerz in zeitlichem 

Abstand auf die eigentliche Emotion folgen usw., bleibt bei dieser Formulierung ganz 

offen.« Rapp, »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | Unsicheres Mitleid 

an der Aufführung einer Tragödie haben – trotz eleos und phobos, oder vielleicht 

sogar wegen dieser Emotionen. Ausdrücklich schreibt er: »Da nun der Dichter das 

Vergnügen bewirken soll, das durch Nachahmung Jammer und Schaudern [Mit-

leid und Furcht] hervorruft, ist offensichtlich, daß diese Wirkungen in den Ge-

schehnissen selbst enthalten sein müssen.«31 Wir hätten hier also einen Fall, in 

dem die Urteile (über die »Geschehnisse«) eben nicht einfach nur Schmerz zur 

Folge haben, sondern (zumindest) auch Vergnügen. Dass dies einen gewissen Wi-

derspruch darstellt, ist sicher auch Aristoteles nicht entgangen, und vielleicht 

hängt damit auch zusammen, dass er die rätselhafte Formel der Katharsis einge-

führt hat, die als »Reinigung« eine Distanz zum bloßen Schmerz des Mitleids er-

möglicht. Worin diese Distanz letztlich besteht, was also genau Aristoteles mit 

»Katharsis« gemeint hat – bzw. ob es darum geht, sich mithilfe von Furcht und 

Mitleid oder von diesen zu reinigen – dazu gibt es die bunteste Meinungsvielfalt.32 

Doch noch auf eine zweite Weise könnte das aristotelische Verdikt ins Wanken 

geraten, beim Mitleid handele es sich notwendig um eine Form des Schmerzes: In 

der Rhetorik stellt Aristoteles fest, dass sowohl das Mitleid als auch die Entrüstung 

von einem guten Charakter zeugen. Egal, ob es sich um einen Schmerz über ein 

unverdientes Unglück handelt (das Mitleid) oder um den Schmerz über ein unver-

dientes Glück (die Entrüstung) – immer ist Aristoteles der Meinung, dass die ent-

sprechenden Emotionen den Ansprüchen an einen ausgeglichenen Charakter ent-

sprechen.33 Er sieht darin sogar einen Grund, warum Entrüstung (und auch das 

Mitleid, könnte man hinzufügen) den Göttern zugeschrieben wird. Nun ist aber 

die Lebensführung des guten Charakters bei Aristoteles an sich erfreulich. So zu-

mindest sieht er das in der Nikomachischen Ethik, wo er die »Edlen« so beschreibt: 

»Deren Leben bedarf somit in keiner Weise der Freude wie eines Schmuckstücks 

zum Umhängen, sondern es hat die Befriedigung in sich selbst.«34 – Ist damit Mit-

leid als Kennzeichen eines »guten Charakters« nicht notwendig mit einer gewis-

sen Freude verbunden? 

                                                             

31  Aristoteles, Poetik, S. 43 (14). 

32  Für diese gegensätzlichen Ansätze stehen z.B. einerseits Lessing, andererseits Nietz-

sche. Rapp ist der Ansicht, dass es Aristoteles um die Befreiung vom unangenehmen 

Schmerz des Mitleids und der Furcht gehe: »Genau für diese Funktion scheint der Be-

griff der Katharsis bestens geeignet, wird er doch auch an anderer Stelle von Aristoteles 

dazu gebraucht, die wohltuende Erleichterung zu beschreiben, die eben mit der Auflö-

sung von starken, schmerzlichen Affekten verbunden ist (vgl. Pol. VIII, 7, 1342a11-

15)«. Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, S. 60. 

33  Vgl. Aristoteles, Rhetorik, S. 103 (1386b). 

34  Aristoteles, Nikomachische Ethik, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 33 

Hier muss sicherlich zwischen 1) der moralisch guten Haltung, 2) den daraus 

entstehenden konkreten Emotionen und 3) den »guten Tätigkeiten« unterschieden 

werden. Sowohl das »gute Leben« (1) als auch die guten Tätigkeiten (3) sind für 

Aristoteles von Eudämonie bzw. Freude geprägt, sie tragen diese in sich. Aber das 

muss vielleicht nicht heißen, dass auch die konkreten Emotionen (2) notwendig 

»freudig« sind.35 Andererseits, wenn ein eindeutiger Zusammenhang zwischen 

Mitleid und gutem Charakter und guten Tätigkeiten besteht, muss dieser Zusam-

menhang dann nicht auch im Mitleid selbst spürbar sein? Guter Charakter und 

Tätigkeiten stellen schließlich nicht nur einen beliebigen Rahmen für das Mitleid 

dar, sondern sie treten zusammen auf, das Mitleid zeugt von einem guten Charak-

ter. Zumindest einen freudvollen (eudämonischen) Hintergrund müsste der 

Schmerz des aristotelischen Mitleids also doch haben. – Vorausgesetzt natürlich, 

man betrachtet das Mitleid aus dem Blickwinkel der aristotelischen Tugendlehre 

und beschränkt sich nicht auf seine Überlegungen im zweiten Buch der Rhetorik. 

 

1.3.3 Die verderbliche und Leid bringende Not 

 

Dieses Merkmal enthält auf den ersten Blick eine unnötige Häufung ähnlicher Be-

griffe, da sich Not ja kaum anders vorstellen lässt als in irgendeiner Form verderb-

lich oder Leid bringend. Wenn es sich bei diesen Zusätzen um eine wirkliche In-

formation handeln soll, dann muss die Aussage so verstanden werden, dass die 

Not nicht belanglos erscheinen darf. Und in diesem Sinne soll das zweite eleos-

Merkmal hier auch verstanden werden: Die Situation des Objekts muss dem Sub-

jekt in einer Weise erscheinen, nach der das Objekt ein echtes Problem hat. 

Doch warum die doppelte Charakterisierung von »verderblich« und »Leid 

bringend«? Der Altphilologe David Konstan hat darauf hingewiesen, dass diese 

Formulierung den Fall abdecken könnte, in dem die bemitleidete Person selbst 

kein Leid empfindet.36 Mitleid also auch dann, wenn die Not der anderen Person 

für diese selbst kein »Leid bringt« (bzw. nicht als Not wahrgenommen wird), son-

dern – etwas objektiver – »Verderben«. Das scheint für Aristoteles tatsächlich 

wichtig gewesen zu sein, da er in seinen auf die Definition folgenden Ausführun-

gen zu dem, was »mitleiderweckend« ist, noch einmal ausdrücklich zwischen al-

lem, »was leid- und schmerzhaft ist« und »was Vernichtung bringt« unterschei-

det.37 In den meisten von Aristoteles genannten Fällen deckt sich die Sichtweise 

                                                             

35  Auch Rapp warnt davor, Aristoteles dahingehend zu interpretieren, »dass das gute Le-

ben nur im Haben von positiven Emotionen bestehen würde«. Rapp, »Aristoteles: Bau-

steine für eine Theorie der Emotionen«, S. 63. 

36  Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 129. 

37  Vgl. Aristoteles, Rhetorik, S. 101 (1386a). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | Unsicheres Mitleid 

von Objekt und Subjekt: Krankheit, Misshandlungen, Alter, Nahrungsmangel, das 

Fehlen von Freunden, Trennung, Hässlichkeit, Schwäche, Verstümmelung. Doch 

vor all diesen Übeln nennt Aristoteles den Tod. Und wenn es darum geht, Mitleid 

mit Toten zu haben, stellt sich die Frage nach einer Unterscheidung der Objekt- 

und Subjekt-Sichtweise durchaus. Ist der Tod ein Übel, das von der verstorbenen 

Person selbst wahrgenommen wird? Eine Antwort auf diese Frage hängt natürlich 

von der zugrunde liegenden Auffassung zur individuellen Unsterblichkeit des 

Menschen ab. Aristoteles war in dieser Frage wohl eher skeptisch. 

Noch deutlicher unterscheiden sich Subjekt- und Objekt-Sichtweise aber bei 

einem weiteren Beispiel der Rhetorik, wo es um eine verpasste Möglichkeit geht. 

Gleich im Anschluss an die obengenannten Beispiele fährt Aristoteles nämlich 

fort: »… weiterhin, wenn einem Gutes widerfährt, nachdem man schon Übles er-

litten hat, wie z.B. dem Diopeithes die Geschenke vom Großkönig zugesandt wur-

den, als er schon tot war.«38 Hier stellt sich nun die Frage, inwiefern die Not für 

das Objekt selbst Leid bringend oder auch verderblich ist. Der Tod selbst ist es für 

Diopeithes vermutlich schon – wenn nicht »Leid bringend«, dann doch immerhin 

»verderblich«. Das verspätete Geschenk aber stellt einen zusätzlichen Aspekt dar, 

der Diopeithes noch bemitleidenswerter macht – und das, auch wenn er nichts 

wusste von dem Geschenk, wenn diese verpasste Möglichkeit für ihn somit nicht 

als Leid bringend oder verderblich erschien.39 Es gibt hier also einen zusätzlichen 

Aspekt, welcher nicht so ohne Weiteres in die aristotelische Definition hinein-

passt. Wie kann eine verpasste Möglichkeit, von der die betroffene Person zu kei-

ner Zeit etwas weiß, als »Leid bringend« oder »verderblich« bezeichnet werden? 

Wenn der Verlust einer Möglichkeit als Leid verstanden wird, muss die Mög-

lichkeit als solche zum Wohlergehen der Person gehören. Nur so kann der Person 

etwas genommen werden – allerdings auch dann, wenn die Person selbst nichts 

von ihrem Verlust weiß.40 Genau davon könnte Aristoteles aber mit seinem be-

rühmten Begriff der dynamis (Potentialität) ausgegangen sein. Im Grunde kann 

aber auch unabhängig von aristotelischer Metaphysik spontan angenommen wer-

                                                             

38  Ebd., S. 102 (1386a); Konstan weist darauf hin, dass es in der Antike auch Grabinschrif-

ten gibt, die Mitleid mit den Toten zum Ausdruck bringen – aber meist dann, wenn 

jemand »vor der Zeit« starb. Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 62. 

39  Zumindest, wenn man einmal davon absieht, dass Diopeithes in der Unterwelt von die-

sem Geschenk erfahren könnte und sich dann darüber ärgert, dass er es nicht mehr ent-

gegennehmen konnte. Doch gerade in diesem Fall würde er sich über die mit dem Ge-

schenk einhergehende Anerkennung als solche noch freuen können. 

40  In diese Kategorie gehört wohl auch das Mitleid von Nietzsche mit Martin Luther, siehe 

Abschnitt 1.5.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 35 

den, dass einer Person gerade durch das Verpassen einer Möglichkeit Leid ge-

schehe. Und um solche spontanen Annahmen geht es, wenn Aristoteles davon 

spricht, die Not müsse Leid bringend und verderblich erscheinen.41 

Auch wenn sich somit Definitionsmerkmal 2) als notwendiges Kriterium für 

die aristotelische Verwendung von eleos erweisen sollte – wenn also der Anschein 

einer verderblichen und Leid bringenden Not vorhanden sein muss – so heißt das 

noch nicht, dass es sich dabei um ein hinreichendes Kriterium handelt. Genau das-

selbe Kriterium müsste ja z.B. auch für die Schadenfreude gelten, die Aristoteles 

in der Rhetorik zwar nicht behandelt hat, aber sicherlich kannte.42 

 

1.3.4 Das unverdiente Leiden 

 

Aristoteles führt das Definitionsmerkmal des unverdienten Leidens in seiner De-

finition zwar an, erläutert es aber im anschließenden Text nicht. Es mag überra-

schen, dass für Aristoteles Mitleid nur mit Unschuldigen möglich ist, doch lässt 

sich das durch die Gerichtspraxis erklären, die Aristoteles bei der Analyse der ver-

schiedenen Emotionen immer im Auge hat. Konstan zeigt in seinem Buch Pity 

Transformed anhand zahlreicher Textbeispiele, dass in den Gerichten der griechi-

schen und römischen Antike eleos bzw. misericordia in der Regel nur Unschuldi-

gen gewährt wurde. Es ging beim »argumentum ad misericordiam« also nicht um 

einen Akt der Gnade oder der Vergebung, in dem die Schuldigen von der Strafe 

befreit wurden, wenn sie Reue zeigten, sondern um ein Anerkennen der Un-

schuld.43 

Da somit das Mitleid der Richter gleichzusetzen ist mit dem Unschuldsurteil, 

muss es uns auch nicht befremdlich erscheinen, dass solche Gefühlsmanipulatio-

nen in antiken Prozessen überhaupt eine Rolle gespielt haben. Von den Richtern 

zu sagen, dass sie mit einer Partei Mitleid haben, bedeutet nichts anderes, als dass 

                                                             

41  Aristoteles՚ Beispiel ist zwar so zu verstehen, dass das von Diopeithes verpasste Ge-

schenk nicht schon alleine Mitleid auslöst, sondern nur in Zusammenhang mit seinem 

Tod. Erst durch den Tod wird das Kriterium des »Anscheins einer verderblichen und 

Leid bringenden Not« erfüllt. Doch ist Diopeithes՚ Tod nicht in direkter Form als Leid 

entscheidend, sondern er steht für die Unwiderruflichkeit der verpassten Chance. 

42  Vergleicht man die aristotelische Verwendung von eleos mit dem Begriff »Spiel« in 

Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen (§ 66), so könnte man sagen, dass auch 

bei Wittgenstein für alle Formen des Spiels das Kennzeichen »Vorgang« gilt – in § 65 

etwa meint er, dass die Suche nach dem, was »allen diesen Vorgängen gemeinsam ist«, 

müßig sei. Trotzdem betrachtet Wittgenstein »Spiel« als einen familienähnlichen Be-

griff, ein notwendiges Kriterium ist noch kein hinreichendes. 

43  Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 27ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | Unsicheres Mitleid 

sie dieser Partei recht geben, so wie auch – für den Rhetoriker – das Erzeugen von 

Mitleid notwendig mit dem Argumentieren für die Unschuld einhergeht.44 So 

meint Konstan etwa: »Since pity was warranted only on the assumption of inno-

cence, an appeal to pity constituted an implicit claim of innocence.« 45 

Zieht man nun aber Passagen aus der Poetik als Vergleichsmaterial heran, so 

ergeben sich andere Schwerpunkte als in der Rhetorik. Auch hier ist Aristoteles 

grundsätzlich der Meinung, dass Mitleid und Furcht (Jammer und Schauder) nicht 

aufkommen, wenn gezeigt wird, »wie der ganz Schlechte einen Umschlag vom 

Glück ins Unglück erlebt.«46 Überraschender ist hingegen, dass Aristoteles im sel-

ben Text der Meinung ist, dass die Geschichte einer Tragödie ebenso wenig zeigen 

soll, »wie makellose Männer einen Umschlag vom Glück ins Unglück erleben«. 

So etwas wäre nämlich »weder schaudererregend noch jammervoll, sondern ab-

scheulich.«47 Die Handlung in der Tragödie muss für Aristoteles zwar vom Glück 

der Protagonistenfigur in ihr Unglück umschlagen, aber »nicht wegen der Ge-

meinheit, sondern wegen eines großen Fehlers entweder eines Mannes, wie er ge-

nannt wurde, oder eines besseren oder schlechteren.«48 Es soll also »Furcht und 

Mitleid« dadurch entstehen, dass »der Mann« durch einen eigenen Fehler Un-

glück erfährt. Da es offensichtlich nicht die Furcht ist, die dadurch ausgelöst wird, 

muss das Mitleid gemeint sein. 

Wie lässt sich das mit dem unverdienten Leiden in der Rhetorik vereinbaren? 

Auch Definitionsmerkmal 3a) lässt sich schlecht als notwendiges und hinreichen-

des Kriterium für die aristotelische Bedeutung von eleos verwenden, es ist nicht 

einmal notwendig. Hier wird deutlich, dass Aristoteles den Begriff eleos in den 

verschiedenen Kontexten der Rhetorik und der Poetik jeweils anders verwendet. 

Die Definitionsmerkmale des Mitleids in der Rhetorik lassen sich nicht ohne Wei-

teres auf das Mitleid der Katharsis beim Tragödien-Publikum anwenden. Die bei-

den Formen des Mitleids sind zwar ähnlich, aber nicht identisch. 

                                                             

44  Konstan weist mehrmals darauf hin, dass eleos nichts mit Identifikation zu tun hat: »Pity 

did not consist for Aristotle in an identification with the suffering of another irrespective 

of desert (for this, classical Greek had other terms …)«, ebd., S. 37. 

45  Ebd., S. 43. 

46  Aristoteles, Poetik, S. 39 (13); vgl. dazu auch Konstan, Pity Transformed, S. 88-89. 

47  Aristoteles, Poetik, S. 39 (13). Aristoteles fügt allerdings noch hinzu, dass die wirklich 

»untragischste« aller Möglichkeiten darin bestünde, dass »Schufte einen Umschlag 

vom Unglück ins Glück erleben«. Dies könnte dann wohl eher die Empörung des Pub-

likums auslösen, so wie Aristoteles sie in seiner Rhetorik als das Gegenteil vom Mitleid 

beschrieben hat. 

48  Ebd., S. 39, 41 (13). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 37 

Aristoteles relativiert sogar in der Rhetorik selbst die Notwendigkeit des Merk-

mals der Unverdientheit: »Und in höchstem Maße erregt es Mitleid, wenn sich 

geachtete Menschen in solchen Situationen befinden, weil das Leid unverdient ist 

und direkt vor unseren Augen zu liegen scheint.«49 Das könnte als Hinweis darauf 

gewertet werden, dass die Unverdientheit nur einen verstärkenden Faktor (»in 

höchstem Maße ...«) darstellt, und nicht ein notwendiges Merkmal. 

 

1.3.5 Die Ähnlichkeit mit der leidenden Person 

 

In seinen Erläuterungen legt Aristoteles großen Wert auf die Furcht des Subjekts, 

auch ihm könne dasselbe oder ein ähnliches Leiden widerfahren. Das ist der 

Grund, weshalb jene Menschen kein Mitleid empfinden, die sich in ihrem Glück 

unverletzlich fühlen (ebenso wenig aber auch jene, die sich allzu schwer vom Leid 

getroffen fühlen, weil sie glauben, ihnen sei schon alles Übel zugestoßen). Ähn-

lich ungeeignet für das Mitleid hält Aristoteles Situationen, in denen das Leid ei-

nem nahestehenden Angehörigen zugestoßen ist. Das Furchtbare ist dann nämlich 

zu nahe für das Mitleid, das Leid der anderen Person wird direkt zum eigenen Leid 

und ist insofern kein Mit-Leid mehr.50 Mitleid – so könnte man in diesem Sinne 

sagen – gedeiht am besten aus einer mittleren Distanz, da ihm sowohl theoretische 

Abstraktheit des Leidens als auch allzu starkes Involviertsein abträglich ist. 

Eine solche Beschreibung von eleos ist auf das rhetorische Betätigungsfeld der 

Volksversammlung bzw. der Gerichtsverhandlung zugeschnitten. Gerade dort ist 

es üblich, dass die bemitleidete Person keine wirklich nahestehende Person ist, 

weil es nicht um Regelungen von Freundschaftsbeziehungen oder Familienange-

legenheiten geht. Es sollen gerade jene Menschen für die Sache gewonnen und 

damit mitleidig gestimmt werden, die nicht schon aus freundschaftlichen oder fa-

miliären Gründen dazu neigen. Und das sind die Mitbürger im Stadtstaat. In einem 

anderen Kontext würde eine solche Distanz-Bestimmung vielleicht nicht als Ele-

ment des Mitleidsbegriffs verstanden werden, dort könnte der Mitleidsbegriff 

auch auf Familienmitglieder angewendet werden. 

                                                             

49  Aristoteles, Rhetorik, S. 103 (1386b). 

50  Auf diesen Aspekt des aristotelischen eleos-Begriffs wurde häufig hingewiesen. Käte 

Hamburger z.B. baut ihr Buch über das Mitleid auf der Erkenntnis auf, dass Mitleid (im 

Unterschied zur Liebe) Distanz mit sich führt und insofern gerade nicht altruistisch ist. 

Dabei beruft sie sich auch auf Aristoteles. Die Eingeschränktheit ihrer Vorgangsweise 

besteht meiner Meinung nach aber darin, von »dem Mitleid« auszugehen, ohne auf die 

Vielfalt der Kontexte zu achten. Vgl. Hamburger, Das Mitleid, S. 106ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | Unsicheres Mitleid 

Die richtige Distanz für das Mitleid sieht Aristoteles gerade dann gegeben, 

wenn eine Ähnlichkeit besteht »bezüglich Alter, Charakter, Gewohnheiten, sozia-

ler Stellung und Abkunft«. Seine Begründung: »... denn in all diesen Fällen scheint 

es umso wahrscheinlicher, dass es auch uns selber treffen könnte.«51 Gleich im 

Anschluss fügt Aristoteles hinzu: »Überhaupt muss man hier ja annehmen, dass 

man wegen derjenigen Dinge, die man für sich selbst fürchtet, dann, wenn sie 

andere treffen, Mitleid hat.« – Das Merkmal 3b) könnte also auch als »Furcht auf-

grund von Ähnlichkeit« bezeichnet werden. 

Doch auch hier – wie schon beim Merkmal 3a) – ist es schwierig, das Krite-

rium in klarer Weise nicht nur auf die Gerichtsverhandlung, sondern auch auf die 

Tragödie anzuwenden. Was heißt es, wenn die Figuren des Schauspiels eine Ähn-

lichkeit mit dem Publikum aufweisen? In Bezug auf »soziale Stellung« oder »Ab-

kunft« gibt es sicherlich wenige Ähnlichkeiten, schließlich entstammen die Prota-

gonisten häufig königlichen Häusern oder zumindest dem Hochadel. Nimmt man 

hingegen eine Ähnlichkeit des »Charakters« oder der »Gewohnheiten« an, er-

scheint es ebenso unverständlich, wie Tragödien ein so breites Publikum anspre-

chen können. 

Aristoteles spricht allerdings ein Phänomen an, das wohl allgemein anerkannt 

ist: Gegenüber Mitgliedern der eigenen Gruppe wird eher Mitleid empfunden als 

gegenüber Menschen, die nicht zum »Wir« gehören. Nur lassen sich hier stets 

Ausnahmen finden, es kann sich also nicht um ein notwendiges Definitionsmerk-

mal handeln. Als besonders intensive Momente des Mitleids gelten schließlich 

Anlässe, in denen die üblichen Gruppenzugehörigkeiten überwunden und nicht 

einfach übernommen werden. Die Zugehörigkeit zu einem »Wir« kann sich so 

durch ein Mitleidserlebnis auch erst neu ergeben. 

Das verweist aber auf einen zweiten Punkt: Die Wir-Gruppe besitzt keine klar 

erkennbaren Grenzen unabhängig vom empfundenen Mitleid. Sie wird selbst wie-

der über das empfundene Mitleid definiert, was aber heißt, dass wir es hier mit 

einer Zirkeldefinition zu tun haben. Wenn Mitleid ein Bewusstsein von Ähnlich-

keit voraussetzt, dann setzt dieses Bewusstsein von Ähnlichkeit seinerseits Mitleid 

voraus. So wie man Ähnlichkeit zur Erklärung des Mitleids braucht, braucht man 

das Mitleid selbst noch einmal zur Erklärung der Ähnlichkeit als gemeinsamer 

Verletzlichkeit. 

Ein Wir-Gefühl kann gerade im Theater durch das Mitleid modifiziert werden. 

Das Theater besitzt alle Möglichkeiten, mithilfe eines grenzüberschreitenden Mit-

leids festgefahrene Gruppenperspektiven zu überwinden oder wenigstens infrage 

zu stellen. Das Gefühl der Ähnlichkeit mit den Figuren ist somit nicht nur Voraus-

                                                             

51  Aristoteles, Rhetorik, S. 102 (1386a). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 39 

setzung, sondern auch Ergebnis der Inszenierung und der Emotionen des Publi-

kums. Martha Nussbaum jedenfalls sieht die erzieherische Funktion der griechi-

schen Tragödie eines Sophokles genau darin, Mitleid auch für Menschen anderer 

Gruppenzugehörigkeit zu empfinden.52 

Trotzdem sieht Nussbaum im Rahmen ihrer Anlehnung an den aristotelischen 

Mitleidsbegriff die »Ähnlichkeit von Möglichkeiten« als »kognitives Element« 

des Mitleids und damit als eine Voraussetzung für Mitleid. Allerdings spricht sie 

explizit nicht von einer notwendigen Voraussetzung, sondern von einer bloß för-

derlichen Bedingung.53 Und damit wird sie Aristoteles wohl gerecht: Auch wenn 

man also bei der Furcht aufgrund von Ähnlichkeit nicht von einer Zirkeldefinition 

ausgeht, bleibt das Problem, dass es sich bei Aristoteles nicht eindeutig um eine 

notwendige Voraussetzung von Mitleid handelt. 

 

1.3.6 Die Nähe des Leidens 

 

Muss das Leiden des Objekts nach Aristoteles wirklich nahe sein? Der Wortlaut 

der Definition lautet »… und das ist besonders der Fall, wenn dies nahe zu sein 

scheint.« Somit geht es auch hier vermutlich nur um ein gesteigertes Mitleid, nicht 

aber um das Vorhandensein von Mitleid überhaupt. Auch in den Erläuterungen 

spielt die Nähe eher die Rolle einer zusätzlichen Option als die eines notwendigen 

Merkmales. Egal, ob Aristoteles von der zeitlichen Nähe des Leidens spricht oder 

vom schauspielerischen Geschick der Redner, das Leiden nahe erscheinen zu las-

sen – immer geht es ausdrücklich darum, in höherem Maße Mitleid zu erregen. 

Nähe gehört damit für Aristoteles nicht zu den notwendigen Definitionsmerk-

malen des Mitleids. Überdies bleibt der Begriff der Nähe selbst mehrdeutig: Aris-

toteles meint wohl in erster Linie zeitliche Nähe, dann aber auch räumliche Nähe. 

Es geht ihm konkret um Zeichen, die der Rhetoriker einsetzt, um Nähe herzustel-

len, so z.B. die »Kleidung derer, die gelitten haben,« oder auch »Worte und andere 

                                                             

52  »Greek drama moved their spectators, in empathetic identification, from Greece to 

Troy, from the male world of war to the female world of household. Although all the 

future citizens who saw ancient tragedies were male, they were asked to have empathy 

with the sufferings not only of people whose lot might be theirs – leading citizens, gen-

erals in battle, exiles and beggars and slaves – but also with many whose lot could never 

be theirs – such as Trojans and Persians and Africans, such as wives and daughters and 

mothers.« Nussbaum, Upheavals of Thought, S. 429. 

53  Vgl. ebd., S. 321. – Genau genommen fördert das Bewusstsein von Ähnlichkeit bei 

Nussbaum ein anderes kognitives Element von Mitleid, nämlich das »eudämonische 

Urteil«. Dieses geht davon aus, dass mit dem Leiden der anderen Person auch die Ver-

folgung des eigenen Glücks beeinträchtigt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | Unsicheres Mitleid 

Äußerungen jener, die sich unmittelbar im Zustand des Leidens befinden«.54 

Letztlich sind es nur Beispiele, mit denen Aristoteles die Nähe erklärt. 

 

1.3.7 Eleos und der Körper 

 

Es gibt einen weiteren Gesichtspunkt, unter dem die Exaktheit der Mitleidsdefini-

tion in der Rhetorik relativiert werden muss. Sowohl in der Poetik als auch in der 

Ethik findet sich ein Kontext, in dem eleos anders als in der Rhetorik verstanden 

wird: und zwar der naturwissenschaftlich-physiologische Kontext. Aristoteles gilt 

zwar mit seinem Emotionsbegriff als ein früher Vertreter eines propositionalen 

oder kognitiven Verständnisses von Emotionen, wonach der Kern von Emotionen 

in Überzeugungen besteht.55 Das bezieht sich aber vor allem auf seine Analyse der 

Emotionen in der Rhetorik und deckt noch nicht seine ganze Emotionstheorie ab. 

In anderen Texten ist er der Meinung, dass Emotionen immer mit bestimmten kör-

perlichen Veränderungen verbunden seien (z.B. der Zorn mit dem »Sieden des 

Blutes«).56 In Über die Seele schreibt er etwa: »Es scheint aber, dass auch alle 

Affekte [pathe] der Seele mit dem Körper verbunden sind: Zorn, Milde, Furcht, 

Mitleid, Mut, ferner Freude, Lieben und Hassen. Denn zugleich mit diesen erleidet 

der Körper etwas.«57 

Die Ausdrücke »gleichzeitig« oder auch »verbunden« dürfen bei Aristoteles 

wohl nicht so verstanden werden, dass Emotionen aus zwei Komponenten beste-

hen, die auf geheimnisvolle Weise zusammenfinden, sondern eher in dem Sinne, 

dass Emotionen in ihrer Entstehung unterschiedlich beschrieben werden können, 

je nachdem, welche Art von Ursachen man hervorhebt.58 So findet Aristoteles es 

ganz selbstverständlich, dass sich die verschiedenen Blickwinkel gar nicht verein-

baren lassen. Nüchtern stellt er fest: »Verschieden wird wohl der Naturforscher 

und der Dialektiker einen jeden der Affekte definieren, z.B. was der Zorn ist.«59 

Allerdings beschreibt Aristoteles die »dialektischen« (also kognitiven) Ursachen 

der verschiedenen Emotionen sehr viel detaillierter als die physiologischen: bei 

diesen gibt es nur verstreute Hinweise, wie z.B. darauf, dass sich Zorn aufgrund 

von Überhitzung, Furcht aufgrund von Abkühlung des Körpers einstelle.60 

                                                             

54  Aristoteles, Rhetorik, S. 103 (1386b). 

55  Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, S. 47. 

56  Vgl. ebd., S. 50; Price, »Emotions in Plato and Aristotle«, S. 131. 

57  Aristoteles, Über die Seele, S. 11. 

58  Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, S. 52. 

59  Aristoteles, Über die Seele, S. 13. 

60  Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine für eine Theorie der Emotionen«, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 41 

Ob es in diesem körperlichen Sinne ein ganz bestimmtes Muster des Mitleids 

gibt, hat Aristoteles nicht geklärt, für die Existenz eines solchen Musters spricht 

aber einiges in seiner Emotionstheorie. Dieses würde aber immer nur für die Mit-

leids-Beschreibung des Naturphilosophen Gültigkeit haben, nicht für die des Dia-

lektikers. 

 

1.3.8 Zusammenfassung 

 

Die Suche nach einem klar umgrenzten Mitleidsbegriff bei Aristoteles hat sich als 

nicht erfolgreich erwiesen. Klar wurde vielmehr, dass auch Aristoteles den eleos-

Begriff je nach Kontext in verschobener Bedeutung verwendet. Vor allem jene 

zwei Werke, in denen er über die Bedingungen des Mitleids schreibt – nämlich 

die Rhetorik und die Poetik – weisen dem Mitleid jeweils andere Merkmale zu. 

Diese unterscheiden sich zwar nicht gänzlich voneinander, stellen aber doch Va-

riationen dar, welche es nicht erlauben, eine hinreichende Gruppe von notwendi-

gen Merkmalen zu finden. 

Als eindeutig notwendiges Merkmal kam nur der »Anschein von verderblicher 

und Leid bringender Not« (Merkmal 2) infrage. Dieses hat sich aber als nicht hin-

reichend herausgestellt, weil es auch für die Schadenfreude gilt. Das aristotelische 

Mitleid des Gerichts oder der Volksversammlung ist nicht das aristotelische Mit-

leid, das das Publikum einer Tragödienaufführung erlebt, auch nicht das, von dem 

die Tugendlehre spricht, und wohl auch nicht das, welches der Physiologe Aristo-

teles beschreiben könnte. Das muss aber in der Terminologie Wittgensteins hei-

ßen, dass es sich bei Aristoteles՚ Mitleidsbegriff um einen familienähnlichen Be-

griff handelt, dass er also – vergleichbar mit dem Begriff »Spiel« – unscharfe 

Grenzen hat und je nach Kontext anders verwendet werden kann. Folgendes 

spricht für diese Annahme: 

Erstens verwendet Aristoteles in seinem Text in der Rhetorik sehr viele Bei-

spiele. Diese sind für die Erklärung dessen, was gemeint ist, wichtiger als die De-

finition. Es gibt zwar eine Mitleidsdefinition am Anfang des Abschnittes, doch die 

Erläuterungen dazu erfolgen in Form von Aufzählungen, einzelnen historischen 

Figuren oder konkreten Gerichtssituationen. Dazu passt auch die abschließende 

lapidare Bemerkung: »So und so ähnlich ist all das, worüber man Mitleid hegt.«61 

Nicht zu übersehen ist die Ähnlichkeit mit folgender Formulierung bei Wittgen-

stein: »Wie würden wir denn jemand erklären, was ein Spiel ist? Ich glaube, wir 

werden ihm Spiele beschreiben, und wir könnten der Beschreibung hinzufügen: 

›das, und Ähnliches, nennt man ›Spiele‹‹« (PU, § 69). 

                                                             

61  Aristoteles, Rhetorik, S. 102 (1386a). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | Unsicheres Mitleid 

Zweitens lassen sich auch bei Aristoteles verschiedene Anwendungen des 

eleos-Begriffs deutlich unterscheiden, vor allem die beiden Kontexte der Rhetorik 

und der Poetik. Wo es darum geht, ein Gericht oder eine Volksversammlung mit-

leidig zu stimmen, ist der Hinweis auf den Lustcharakter des Mitleids vollkommen 

fehl am Platz. Andererseits wäre es absurd, davon auszugehen, dass das Publikum 

im Rahmen einer Tragödienaufführung nicht irgendwie gerne dem tragischen Ge-

schehen auf der Bühne folgt. Eleos hat in diesen beiden Kontexten weder eine 

komplett verschiedene Bedeutung (wie etwa die zwei Bedeutungen des deutschen 

Begriffs »Dichtung«) noch eine einzige und einheitliche Bedeutung.62 

Und drittens passt zu einer Familienähnlichkeit seines eleos-Begriffs auch die 

methodische Voraussetzung von Aristoteles, dass die Genauigkeit der Begriffe 

nicht bei allen Themen dieselbe sein kann: »Der logisch geschulte Hörer wird nur 

insoweit Genauigkeit auf dem einzelnen Gebiet verlangen, als es die Natur des 

Gegenstandes zuläßt. Es ist nämlich genauso ungereimt, vom Mathematiker 

Wahrscheinlichkeiten entgegenzunehmen wie vom Rhetor denknotwendige Be-

weise zu fordern.«63 

Im Bereich der Künste und der Rhetorik kann auch für Aristoteles eine gewisse 

Verschwommenheit nicht vermieden werden, da es der Gegenstand nicht zulässt. 

Es ist anzunehmen, dass Aristoteles auch das Mitleid zu solchen Gegenständen 

zählte. Es könnte somit durchaus sein, dass Aristoteles den eleos-Begriff nicht nur 

tatsächlich, sondern auch bewusst als einen Begriff mit verschwommenen Rän-

dern verwendet hat. Wenn er in seiner Rhetorik dennoch Definitionen anbietet, so 

könnten diese mit Familienähnlichkeit insofern vereinbar sein, als auch Wittgen-

stein davon ausgeht, dass für einen bestimmten Zweck auch bei familienähnlichen 

Begriffen eine klare Grenze gezogen werden kann (PU, § 69). 

Es gibt aber Hinweise, die gegen die Annahme sprechen, Aristoteles verwende 

den Begriff bewusst im Sinne von Wittgensteins Familienähnlichkeit. Sie sind vor 

allem bei seiner grundsätzlichen Auffassung von Sprache zu suchen: Erstens gilt 

Aristoteles als ein prominenter Vertreter der Korrespondenztheorie von Wahrheit, 

nach welcher sprachliche Äußerungen dann wahr sind, wenn sie mit der nicht-

sprachlichen Wirklichkeit übereinstimmen. Die Korrespondenztheorie lässt sich 

mit Wittgensteins Spätphilosophie insgesamt nicht vereinbaren, das Konzept der 

                                                             

62  Glock kommt in seiner differenzierten Untersuchung zu Wittgensteins Verständnis von 

Familienähnlichkeit zu folgender Dreiteilung: Eindeutigkeit, Familien von Bedeutun-

gen sowie Zweideutigkeit. Er fügt aber gleich hinzu, dass für Wittgenstein die Kriterien 

für jede Unterscheidung von Identität und Differenz selbst wieder kontextabhängig 

sind, dass also eine solche Dreiteilung in seinem Sinne nur begrenzten Nutzen haben 

könnte. Vgl. Glock, Wittgenstein-Lexikon, S. 109. 

63  Aristoteles, Nikomachische Ethik, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 43 

Familienähnlichkeit selbst schließt eine solche Wahrheitstheorie zwar nicht aus, 

würde mit ihr aber seine Pointe verlieren. 

Zweitens gibt es bei Aristoteles neben den eher unsystematischen Äußerungen 

auch einen Hinweis darauf, dass für ihn die »Widerfahrnisse der Seele« (pathe) 

etwas bei allen Menschen in gleicher Weise Gegebenes sind, auf das sich die Spra-

che mit ihren Begriffen problemlos beziehen kann. Selbst wenn verschiedene 

Sprachen verschiedene Begriffe verwenden, so besitzen nach dieser Vorstellung 

alle Menschen ein Wissen von ihnen gemeinsamen »Widerfahrnissen der Seele«, 

und es muss nur noch die Verbindung zwischen Wort und Widerfahrnis hergestellt 

werden, am besten durch eine Definition. Aristoteles schreibt im Organon: 

 

»Nun sind [i] die (sprachlichen) Äußerungen unserer Stimme Symbole für [ii] das, was 

(beim Sprechen) unserer Seele widerfährt, und [iii] unsere schriftlichen Äußerungen sind 

wiederum Symbole für die (sprachlichen) Äußerungen unserer Stimme. Und wie nicht alle 

Menschen mit denselben Buchstaben schreiben, so sprechen sie auch nicht dieselbe Spra-

che. Die seelischen Widerfahrnisse aber, für welche dieses (Gesprochene und Geschrie-

bene) an erster Stelle ein Zeichen ist, sind bei allen Menschen dieselben; und überdies sind 

auch schon [iv] die Dinge, von denen diese (seelischen Widerfahrnisse) Abbildungen sind, 

für alle dieselben.«64 

 

Allerdings spricht Aristoteles hier nicht von Gefühlen, sondern von Sinnesemp-

findungen – für beide verwendet er den Ausdruck pathos. Zwar würden seine Äu-

ßerungen zu den Sinnesempfindungen schon ausreichen, um ihn in Widerspruch 

zu Wittgensteins später Sprachphilosophie zu bringen, es bleibt aber offen, ob 

Aristoteles auch eleos als ein »Widerfahrnis« betrachtete, das bei allen Menschen 

in gleicher Weise als gegeben vorausgesetzt wird. Insgesamt scheint Aristoteles 

jedoch eine Vorstellung von Sprache zu vertreten, die weniger Wittgensteins Phi-

losophischen Untersuchungen, sondern mehr der darin kritisierten »augustini-

schen Auffassung von Sprache« nahekommt (siehe auch 1.2.2).  

                                                             

64  Aristoteles, Peri hermeneias, S. 3 (16a 3-8). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | Unsicheres Mitleid 

 

1.4.1 Die »augustinische Auffassung von Sprache« 

 

Wendet Augustinus selbst die ihm von Wittgenstein zugeschriebene Auffassung 

von Sprache an? Im von Wittgenstein zitierten ersten Buch der Bekenntnisse be-

schäftigt sich Augustinus nicht ausdrücklich mit einer Theorie der Sprache, son-

dern beschreibt nur, wie er als Kind gelernt hat, den »Gefühlen seines Herzens« 

bzw. seinen Wünschen Ausdruck zu verschaffen. Dabei kamen ihm die Erwach-

senen zu Hilfe, indem sie gleichzeitig mit dem Aussprechen eines Wortes auf ei-

nen Gegenstand zeigten, sodass Augustinus verstand, »daß mit solchem Wort ein 

bestimmtes Ding gemeint sei, das sie mir zeigen wollten.«65 

Augustinus beschreibt also nur ein bestimmtes Sprachspiel. Insofern tut Witt-

genstein gut daran, Augustinus keine Theorie der Sprache zuzuschreiben, sondern 

eine »Auffassung«. Von dieser Auffassung nimmt er allerdings an, dass sie unter-

schwellig verschiedenen philosophischen Theorien zugrunde liegt, ohne eigens 

infrage gestellt zu werden.66 Entscheidendes Element dieser Auffassung ist es, 

dass wir bereits eine sprachunabhängige Bekanntschaft mit den bezeichneten Ge-

genständen haben müssen, da wir sonst die Bedeutung der Wörter nicht lernen 

könnten. Sprache wird in ihrer Funktion auf die Bezeichnung eines Gegenstandes 

beschränkt. Unter dieser Voraussetzung braucht es tatsächlich eine Bekanntschaft 

mit dem Gegenstand parallel zur Bezeichnung. Meistens besteht eine solche pa-

rallele Bekanntschaft durch Sinneswahrnehmung, denn wir müssen einen Gegen-

stand schließlich wahrnehmen, wenn jemand im Rahmen einer hinweisenden De-

finition darauf zeigt. Eine Schwierigkeit dieser Auffassung von Sprache entsteht 

allerdings dann, wenn es sich bei den bezeichneten Gegenständen um Gefühle 

handelt. Die entsprechende Sinneswahrnehmung parallel zur Verwendung des 

Wortes ist in diesem Fall nicht ohne Weiteres intersubjektiv nachvollziehbar, es 

gibt keinen gemeinsamen Blick auf den Gegenstand. Für Augustinus ist jedenfalls 

klar, dass er als Knabe von den »Gefühlen seines Herzens« wusste, bevor er die 

entsprechenden Wörter lernte. Als er diese Gefühle dann mit den von Gott »ver-

liehenen Geistesgaben mit Seufzern und mancherlei Lauten und Gesten« äußerte, 

halfen ihm die Reaktionen und auch hinweisenden Gesten der Erwachsenen, sich 

einen »Schatz von Wörtern« zurechtzulegen, mit dem er seine Wünsche auch ver-

bal zum Ausdruck bringen konnte. 

                                                             

65  Augustinus, Bekenntnisse, S. 16 (I, 8). 

66  Glock spricht im Lexikoneintrag »Augustinisches Bild der Sprache« von einem »vor-

theoretischen Paradigma«. Vgl. Glock, Wittgenstein-Lexikon, S. 51. 

1.4 AUGUSTINUS UND DIE MISERICORDIA 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 45 

Sieht man einmal davon ab, dass diese Schilderung von Augustinus Ähnlich-

keiten mit dem Übergang vom »natürlichen« zum verbalen Ausdruck bei Witt-

genstein aufweist,67 ist es immerhin möglich, aus den augustinischen Beschrei-

bungen jene von Wittgenstein kritisierte Grundannahme herauszulesen, dass wir 

zuerst mit unseren Wünschen und Gefühlen Bekanntschaft haben müssen, um 

diese erst dann zum Ausdruck bringen zu können. Augustinus fährt nach der von 

Wittgenstein zitierten Stelle fort, indem er den Vorteil der erlernten Wörter und 

der damit besser zum Ausdruck gebrachten Wünsche beschreibt: »So trat ich mit 

meiner Umgebung in Gedanken- und Gefühlsaustausch«.68 Ganz ähnlich müsste 

es nach Augustinus auch beim Mitleid sein: Zuerst identifiziert man es in sich 

selbst, und erst dann tritt man darüber mit der Umgebung in einen Gedanken- und 

Gefühlsaustausch. 

Die Frage ist nun, ob Augustinus sich in diesem Punkt tatsächlich so verhält, 

wie es die ihm von Wittgenstein zugeschriebene Sprachauffassung nahelegt. Eine 

Antwort auf diese Frage soll in den folgenden Abschnitten gesucht werden. Da 

Augustinus sich ähnlich wie Aristoteles mit Affekten generell und mit dem Mit-

leid im Besonderen beschäftigt, lautet die Frage: Wie verwendet Augustinus Emo-

tionsbegriffe im Allgemeinen und »Mitleid« im Besonderen? Geht er davon aus, 

dass diese Namen für klar definierbare innere Zustände stehen? Gibt es für seinen 

Begriff misericordia eine Gruppe von Merkmalen, die insgesamt notwendig und 

hinreichend genug sind, um daraus eine allgemeine Definition zu machen? 

 

1.4.2 Affekte bei Augustinus 

 

Wenn Augustinus von den passiones spricht, macht er das in verschiedenen Zu-

sammenhängen. Insgesamt scheint er gleich mehrere Anliegen unter einen Hut 

bringen zu wollen, die er allesamt mit dem Thema der Emotionen verknüpft: 

 

1) Augustinus möchte das stoische Ideal der Affektlosigkeit kritisieren. 

2) Er möchte zeigen, wie auch Gott in seiner Vollkommenheit gewisse Affekte 

zugeschrieben werden können. 

                                                             

67  Hätte Wittgenstein die ganze Passage zitiert, wäre das klarer geworden. Unmittelbar 

vor der von ihm ausgewählten Passage spricht Augustinus auf eine Weise von einem 

natürlichen und spontanen Ausdruck, die zu Wittgensteins Formulierungen etwa in PU, 

§ 244 nicht so ohne Weiteres in Widerspruch gestellt werden kann (Wittgenstein be-

schreibt dort, wie das Kind mit der Zeit lernt, den natürlichen Ausdruck der Schmerz-

schreie durch Sätze wie »Ich habe Schmerzen« zu ersetzen). 

68  Augustinus, Bekenntnisse, S. 16f. (I, 8). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | Unsicheres Mitleid 

3) Er möchte aufzeigen, dass bestimmte menschliche Affekte jeweils entweder 

moralisch gut oder schlecht sein können. 

 

Zu Punkt 1: Im Gottesstaat (IX, 4) bezieht sich Augustinus ausführlich auf eine 

Erzählung des römischen Schriftstellers Aulus Gellius, in der dieser selbst mit ei-

nem stoischen Philosophen auf einem Schiff in einen schweren Sturm gerät.69 In 

der konkreten Gefahrensituation kann es der Stoiker nicht vermeiden, Reaktionen 

der Furcht zu zeigen – für einen waschechten Stoiker insofern etwas Besonderes, 

als es bekanntlich den stoischen Anspruch gibt, frei von Affekten bleiben zu kön-

nen. Der Stoiker in der Erzählung von Gellius meint nun nach dem Sturm, dass 

auch der Weise sich den Affekten nicht vollkommen entziehen könne, dass das 

aber noch lange nicht bedeute, in seinem Geist den Phantasien der Affekte zuzu-

stimmen. Er könne sowohl die Affekte über sich ergehen lassen als auch am ver-

nunftgemäßen Urteil festhalten. 

Diese Anekdote betrachtet Augustinus als ein Zugeständnis, welches inner-

halb der stoischen Tradition nicht isoliert dasteht, sondern sich ebenso bei den 

wichtigsten Vertretern wie Zenon, Chrysipp oder Epiktet findet. Auch die Stoiker 

selbst nehmen nämlich in den Augen von Augustinus ihr Ideal der Affektlosigkeit 

nicht allzu ernst: Erstens, weil auch sie von negativen Affekten wie Furcht berührt 

werden (Seneca allerdings spricht hier nicht von Affekten, sondern von »voraf-

fektiven Regungen«70) und zweitens, weil für sie auch der Weise »gute Gefühle« 

wie z.B. Freude kennt, solange diese nur in Einklang mit der Vernunft stehen. 

Für Augustinus haben Affekte durchaus eine positive Bedeutung im mensch-

lichen Leben. Er stellt Emotionalität als Menschlichkeit in ein positives Licht, das 

Ideal eines affektlosen Lebens geht für ihn an dem eines rechtschaffenen Lebens 

vorbei: »Denn was hart ist, das ist darum nicht recht, und was stumpf, nicht ge-

sund.«71 Außerdem hält er ein Leben in Affektlosigkeit für gar nicht möglich. 

Selbst die Stoiker wüssten, dass das menschliche Leben nicht affektlos sein kann 

und wenn sie etwas anderes behaupten, dann verwenden sie bestimmte Begriffe 

einfach anders. Das ist für ihn nicht mehr als ein Streit um Worte, bei dem man 

sich der Sache nach einig ist. Zum Thema »Affekte« schreibt er: 

 

»So herrscht denn bei den Peripatetikern oder auch den Platonikern und selbst den Stoikern 

eine und dieselbe Anschauung, aber es ist so, wie Tullius sagte: ›Längst schon plagen sich 

                                                             

69  Vgl. Augustinus, Vom Gottesstaat I, S. 470ff. (IX, 4). 

70  Vgl. Buddensiek, »Stoa und Epikur: Affekte als Defekte oder als Weltbezug?«, S. 76. 

71  Augustinus, Vom Gottesstaat II, S. 181 (XIV, 9). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 47 

diese griechischen Epigonen mit Wortgezänk, da sie mehr auf Streit als auf Wahrheit erpicht 

sind.‹«72 

 

Auffallend ist hier neben dem expliziten Argument der verschiedenen Begriffs-

verwendungen die implizite Vorstellung, dass es bezüglich der Emotionen unab-

hängig vom Sprachgebrauch eine Wahrheit gibt, zu der man einen außersprachli-

chen Zugang haben kann. Zumindest hier scheint Augustinus der »augustinischen 

Auffassung der Sprache« gerecht zu werden. 

Zu Punkt 2: Als Christ geht Augustinus davon aus, dass auch die göttliche 

Vollkommenheit von Affekten geprägt ist. Das Alte und Neue Testament sind voll 

von Passagen, in denen vom Zorn oder vom Erbarmen Gottes die Rede ist. Wohl 

auch aus diesem Grund sieht Augustinus die menschlichen Affekte nicht rein ne-

gativ. Die verbindende Klammer zwischen den menschlichen und den göttlichen 

Affekten findet Augustinus in ihrem Ziel bzw. ihrer Wirkung. Entscheidend ist 

nicht, wie sich der Affekt anfühlt, sondern worauf er hinauswill. Wenn also auch 

Engeln und Gott Emotionen zugeschrieben werden, dann geht es weniger darum, 

»ob eine fromme Seele zürnt, sondern warum sie zürnt, nicht darum, ob, sondern 

warum sie trauert, nicht darum, ob, sondern wovor sie Furcht hat.«73 Das Objekt 

des Affektes ist für die Begriffsverwendung wichtiger als das wahrnehmbare Vor-

handensein des Affektes. Allerdings ist Augustinus (zumindest im Gottesstaat) 

dann doch so vorsichtig, bei göttlichen und menschlichen Affekten von einer Ana-

logie zu sprechen, bei der die gemeinsame Wirkung als Verbindungselement ver-

wendet wird: 

 

»Dann würde nur die gewohnte menschliche Redeweise wegen einer gewissen Ähnlichkeit 

ihrer Werke, nicht wegen einer in Affekten sich äußernden Schwäche ihnen [den Engeln] 

solche Gemütsbewegungen zuschreiben, wie ja auch Gott nach der Schrift zürnt, ohne je-

doch durch Leidenschaft verwirrt zu werden. Denn das Wort Zorn, von Gott gebraucht, 

weist hin auf die Strafe, die bewirkt, nicht den Affekt, der erregt wird.«74 

 

Zu Punkt 3: Obwohl dieselben Begriffe verwendet werden, möchte Augustinus je 

nach Kontext zwischen verschiedenen Gegenständen unterscheiden. Wenn der-

selbe Begriff Unterschiedliches bedeutet – je nachdem, ob er im Zusammenhang 

eines gläubigen oder eines ungläubigen Lebens steht –, dann heißt das, dass es 

hier auch verschiedene Phänomene gibt: 

 

                                                             

72  Augustinus, Vom Gottesstaat I, S. 474 (IX, 5). 

73  Ebd., S. 473 (IX, 5). 

74  Ebd., S. 474 (IX, 5). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | Unsicheres Mitleid 

»Denn die Furcht, von welcher der Apostel Johannes sagt: ›Furcht ist nicht in der Liebe, 

sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus, denn die Furcht hat Pein. Wer sich 

aber fürchtet, der ist nicht völlig in der Liebe‹, diese Furcht ist nicht von der Art wie jene, 

die den Apostel Paulus besorgen ließ, die Korinther möchten durch Schlangenlist verführt 

werden, also eine Furcht einzig und allein aus Liebe, sondern sie ist Furcht von der Art, die 

nicht in der Liebe ist, und von ihr sagt derselbe Apostel Paulus: ›Ihr habt nicht einen knech-

tischen Geist empfangen, daß ihr euch abermals fürchten müßtet.‹ Die keusche Furcht je-

doch, die ewiglich bleibt, die in der künftigen Welt fortdauern wird – denn wie könnte sie 

sonst ewiglich bleiben? –, ist nicht die Furcht, die vor einem Übel zurückschreckt, das sich 

zutragen könnte, sondern die an einem Gut festhält, das nicht verlorengehen kann. Denn wo 

die Liebe zu dem erlangten Gute unwandelbar ist, da ist die Furcht vor dem Übel, das ver-

mieden werden muß, wenn man so sagen darf, ganz ruhig.«75 

 

Augustinus möchte nicht darauf verzichten, auf die Sündhaftigkeit und Gefähr-

lichkeit von Affekten hinzuweisen, obwohl dieselben Affekte auch göttliche At-

tribute sein können. Das führt zu einer seltsamen Spannung innerhalb der augus-

tinischen Affektenlehre, 76 die nun noch einmal am Beispiel der misericordia un-

tersucht werden soll. Da Augustinus anders als Aristoteles keine breit angelegte 

Mitleidsdefinition versucht hat, die uns eine Auflistung von zu überprüfenden 

Merkmalen ermöglichte, soll für diese Untersuchung der misericordia-Begriff von 

Seneca als systematischer Ausgangspunkt gewählt werden. Ausgehend von den 

Merkmalen der misericordia bei Seneca kann auch nach entsprechenden Merk-

malen bei Augustinus gesucht werden. Dabei ist es zweitrangig, ob die beiden 

Philosophen übereinstimmen oder nicht: Seneca liefert uns in erster Linie Stich-

wörter für mögliche Merkmale des augustinischen misericordia-Begriffs. Die bei-

den leben zwar nicht wirklich in derselben Zeit (Seneca stirbt 65 n. Chr., Augusti-

                                                             

75  Augustinus, Vom Gottesstaat II, S. 180 (XIV, 9). 

76  Brachtendorf meint dazu: »Augustinus kritisiert also die Stoiker mit den Peripatetikern 

und die Peripatetiker mit den Stoikern. Gegen die Stoa wendet er ein, dass das Apathie-

Ideal, das sie für das irdische Leben aufstellten, hier gar nicht sinnvoll erstrebt werden 

könne, weil es – wie die Peripatetiker zu Recht geltend machten – der Natur des irdi-

schen Menschen widerspreche und sich folglich nur im Jenseits verwirklichen lasse. 

Die Peripatetiker hingegen seien zwar mit ihrer These von der Natürlichkeit und Un-

vermeidlichkeit der passiones im Recht, übersähen aber, dass selbst die guten Affekte 

für den Menschen eine Herausforderung und mitunter eine Beschwernis darstellen, die 

es im Urzustand noch nicht gab und in der Vollendung nicht mehr geben wird.« Brach-

tendorf, »Augustinus: Die Ambivalenz der Affekte zwischen Natürlichkeit und Tyran-

nei«, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 49 

nus 430 n. Chr.), doch bezieht sich Augustinus in seinen Überlegungen zu Affek-

ten immer wieder auf die Stoa und insbesondere auf Seneca, es gibt also durchaus 

einen gemeinsamen Horizont bei ihrer jeweiligen Verwendung des Begriffs mise-

ricordia. Außerdem bietet die Einbeziehung des misericordia-Begriffs von 

Seneca ganz nebenbei die Möglichkeit, die vielfältige Verwendung des Begriffs 

über Augustinus hinaus aufzuzeigen. 

 

1.4.3 Senecas misericordia 

 

Wenden wir uns also kurz dem misericordia-Begriff des Stoikers Seneca zu, um 

Stichwörter für mögliche Definitionsmerkmale auch für Augustinus zu finden. 

Während für Augustinus misericordia eine wichtige menschliche Tugend und so-

gar Teil der göttlichen Vollkommenheit darstellt, ist sie für Seneca ein der Ver-

nunft entgegengestellter negativer Affekt, eine »Fehlhaltung der Seele«.77 Das 

vernunftgemäße Wohlwollen gegenüber anderen Menschen und die konkrete 

Hilfsbereitschaft aber bezeichnet Seneca als clementia (was im Deutschen oft als 

»Milde« wiedergegeben wird). Allerdings räumt er ein, dass seine eigene stoische 

Begriffsverwendung von misericordia nicht die übliche ist, »denn die meisten lo-

ben es als eine Tugend.«78 Folgende Merkmale sind bei Seneca charakteristisch 

für die misericordia: 

 

1) Misericordia ist eine Form der Trauer und vermehrt so nur das Unglück. Für 

Seneca ist Mitleid bzw. misericordia eindeutig eine Form des Leidens: »Mit-

leid ist ein seelisches Leiden wegen des Anblicks fremden Elends oder Trauer 

aufgrund fremden Unglücks …«79 

2) Misericordia beurteilt nicht Verdienste. Seneca meint, dass die misericordia 

nicht auf die Ursachen schaut, sondern nur auf das Geschick, ganz im Stile 

von »weinerlichen Weibern«, die sich von den Tränen schädlicher Menschen 

rühren lassen und am liebsten die Kerker öffneten80 (im Unterschied zur aris-

totelischen eleos-Definition gibt es hier also eine deutliche Abgrenzung vom 

Verdienst-Prinzip). 

                                                             

77  Seneca, Über die Milde, S. 21 (II, 4). 

78  Ebd., S. 19 (II, 4) Seneca widerspricht in seiner Verwendung von misericordia also 

bewusst dem alltäglichen Sprachgebrauch und macht es sich bei der Suche nach einem 

scharf umgrenzten Mitleidsbegriff insofern leicht. 

79  Ebd., S. 23 (II, 5). 

80  Ebd., S. 21 (II, 5). Allerdings relativiert Seneca diese Meinung kurz darauf wieder, 

wenn er die misericordia als eine Trauer aufgrund fremden Unglücks bezeichnet, »das 

– glaubt sie – Menschen widerfährt, die es nicht verdient haben«. Dieser Widerspruch 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | Unsicheres Mitleid 

3) Misericordia ist nicht an Hilfe orientiert. Darüber hinaus erachtet Seneca mi-

sericordia sogar als hinderlich, wenn es darum geht, Notleidenden zu helfen: 

Da es sich bei ihr um eine Form von Verwirrung bzw. Niedergeschlagenheit 

handelt, ist sie nicht imstande, »Situationen zu durchschauen, nützliche Pläne 

zu fassen, gefahrvolle Lagen zu vermeiden, Schaden angemessen einzuschät-

zen.«81 Der Weise wird eben ohne misericordia alles tun, um »zu Hilfe zu 

kommen den fremden Tränen …«, und er wird es besser machen, weil er kein 

Mitleid empfindet (»Also wird der Weise kein Mitleid empfinden, sondern 

helfen, sondern nützen«).82 

4) Misericordia ist im Grunde nichts als Selbstbezogenheit. Zu guter Letzt ver-

steht Seneca misericordia dahingehend, dass nicht nur in der Praxis, sondern 

auch in der affektiven Aufmerksamkeit die Interessen der bemitleideten Per-

son nicht im Mittelpunkt stehen. Er verknüpft das Mitleid sogar mit einem 

gewissen Ekel oder einer Distanzierung, wenn er im Gegenzug der clementia 

zugute hält, sie würde »nicht die Fassung verlieren angesichts des dürren Bei-

nes eines anderen oder abgerissener Magerkeit und hinfälligen Alters«.83 Die 

Fehlhaltung der misericordia besteht darin, dass sie sich durch das Leiden an-

derer allzu sehr erschrecken lässt und dieses somit als eigenes Leiden behan-

delt. 

 

Andererseits verbindet Seneca misericordia auch mit Äußerlichkeit bzw. ritueller 

Oberflächlichkeit, die sozialen Ansprüchen Genüge leisten will: »Wenn einer vom 

Weisen Mitleid fordert, liegt es nahe, dass er laute Klagen verlangt und für fremde 

Beisetzungen Jammern«.84 Ganz selbstverständlich kritisiert er einmal die Mitleid 

fühlenden Personen, dann wieder jene, die »mitleidig erscheinen wollen«85 – als 

wäre dieser Unterschied zu vernachlässigen. Letzteren wirft er sogar vor, ihre 

Spenden an Arme einfach nur »hinzuwerfen« und die Menschen zu verachten, 

denen sie helfen. Eine solche Form von Selbstbezogenheit kann jedoch nur 

schwerlich als Merkmal für misericordia verwendet werden, da auch Seneca da-

von spricht, dass hier misericordia nur gezeigt wird. 

                                                             

lässt sich wohl nur dahingehend auflösen, dass die Mitleidigen nicht vernünftig über 

Ursachen des fremden Unglücks nachdenken, trotzdem aber etwas als Ursache wahr-

nehmen bzw. fühlen. 

81  Ebd., S. 23 (II, 6). 

82  Ebd., S. 25 (II, 6). 

83  Ebd. 

84  Ebd., S. 27 (II, 6). 

85  Ebd., S. 25 (II, 6). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 51 

Für Seneca stellen die aufgelisteten vier Aspekte Negativmerkmale des Mit-

leids dar. Sein Mitleidsbegriff entspricht auch dem, was in der gegenwärtigen So-

zialpsychologie als persönliches Unbehagen (personal distress) angesichts des 

Leidens anderer bezeichnet wird. Dieses Unbehagen lässt sich natürlich immer 

von einem Hilfe leistenden Mitleid (oder Mitgefühl) unterscheiden, doch ist das 

hier nicht der Punkt. Hier geht es vielmehr darum, Merkmale zu finden, mit deren 

Hilfe die Einheitlichkeit der Verwendung von misericordia bei Augustinus unter-

sucht werden kann. Ob diese Merkmale nun in negativer Form zugeschrieben wer-

den müssen (z.B.: Dem Mitleid geht es nicht um Hilfeleistung) oder in positiver 

Form (Hilfeleistung ist eine notwendige Tendenz zur Hilfeleistung), kann offen 

bleiben. 

 

1.4.4 Trauer und Schmerz 

 

In den Bekenntnissen beschäftigt sich Augustinus ausführlich mit der misericordia 

Gottes, schreibt sie diesem aber nicht – wie im Gottesstaat – im Rahmen einer 

Analogie zu, sondern in »reiner und makelloser« Form.86 Die Vollkommenheit der 

göttlichen misericordia besteht für Augustinus darin, dass sie keine Schmerzen 

kennt – Gott wird nun einmal von keinem Schmerz verwundet. Es gibt also für 

ihn Mitleid ohne Schmerz bzw. negative Stimmung. In diesem Punkt steht Au-

gustinus also gleich schon einmal in Widerspruch zu Seneca. 

Aber wie ist es mit dem menschlichen Mitleid? Hier stimmt Augustinus mit 

Seneca insofern überein, als der »Schmerzcharakter« dem Mitleid eine moralisch 

bedenkliche Färbung gibt. Allerdings sind Augustinus’ Gründe ganz andere: Ihm 

geht es nicht darum, dass durch den Schmerzcharakter des Mitleids das »Nega-

tive« vermehrt wird, sondern dass umgekehrt gerade das Schmerzvolle am Mitleid 

dieses zum Genuss machen kann. Augustinus beschreibt dies zusammen mit sei-

nen jugendlichen Theaterbesuchen: 

 

»Auch heute ist mir Mitleid nicht fremd, aber damals im Theater freute ich mich mit den 

Liebenden, die ihrem schmachvollen Liebesgenuss sich hingaben, mochte es auch nur in 

erdichtetem Bühnenspiel geschehen, und betrübte mich, als wäre ich mitleidig, wenn sie 

einander verloren, und beides bereitete mir Vergnügen.«87 

 

Damit hat Augustinus auch eine Begründung dafür, warum das göttliche Mitleid 

das bessere sein müsse: »Darum, Herr Gott, Freund der Seelen, ist dein Mitleid so 

                                                             

86  Vgl. Augustinus, Bekenntnisse, S. 46 (III, 2). 

87  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | Unsicheres Mitleid 

weitaus und unvergleichlich reiner und makelloser als das unsere, weil kein 

Schmerz dich verwundet.«88 

Schmerzhaftigkeit ist als notwendiges Merkmal für die augustinische mise-

ricordia somit in zweierlei Hinsicht infrage zu stellen: Erstens kennt das göttliche 

Mitleid keinen Schmerz, zweitens ist der Schmerzcharakter des Mitleids gerade 

das, was dieses zum Genuss machen kann (und ebenso wenig kann die Schmerz-

losigkeit ein notwendiges Mitleidsmerkmal sein, da Augustinus ja gerade von 

schmerzhaftem Mitleid spricht). 

 

1.4.5 Die Verdienste 

 

Bezogen auf das menschliche Mitleid finden sich bei Augustinus keine expliziten 

Aussagen zur Frage, ob denn das Mitleid auf die Verdientheit des Leidens achtet. 

Stellt man die Frage aber zum göttlichen Mitleid, so entsteht daraus ein komplexes 

theologisches Problem, mit dem sich Augustinus ausgiebig beschäftigt hat. Im 

Grunde handeln die ganzen Bekenntnisse davon: Immer wieder lobt Augustinus 

die misericordia Gottes, wenn er auf sein eigenes Leben zurückblickt. Es entsteht 

der Eindruck, als hätte Gott mit unsichtbarer Hand die wichtigen Entscheidungen 

für Augustinus getroffen. So schreibt er z.B. anlässlich einer Übersiedlung nach 

Rom: 

 

»Du hast’s auch gewirkt, dass ich mich überreden ließ, nach Rom zu übersiedeln und dort 

zu lehren, was ich bisher in Karthago lehrte. Ich will in meinem Bekenntnis nicht übergehen, 

warum ich mich dazu bereden ließ, um auch darin die abgründige Tiefe deiner Ratschlüsse 

und die Allgegenwart deines Erbarmens [misericordia] zu bedenken und zu preisen.«89 

 

Das einzige Verdienst aber, das Augustinus selbst vorweisen kann, besteht in sei-

ner Hinwendung zu Gott, in seiner Bekehrung. Und auch die war nur möglich, 

nachdem er aufhörte, sie als eigene Leistung zu suchen. Außerdem bekehrte sich 

Augustinus ja erst nach der beschriebenen Übersiedlung nach Rom (was für die 

Zeitlosigkeit des göttlichen Ratschlusses allerdings keinen Unterschied machen 

muss).90 Doch gleich im folgenden Kapitel beschreibt Augustinus das göttliche 

Erbarmen wieder anders, denn hier gibt es Verdienste, nämlich die seiner Mutter: 

                                                             

88  Ebd. 

89  Ebd., S. 95 (V, 8). 

90  Wir geraten hier also mitten in die Frage der Prädestination, bei der Augustinus ja dazu 

tendiert, den Geretteten die göttliche Gnade nicht aufgrund eines Verdienstes zuzu-

schreiben. Trotzdem bleiben gewisse Zweifel offen: Wenn die Bekehrung eher zuge-

lassen werden muss als geleistet – ist eine solche Sichtweise psychologisch in der ersten 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 53 

 

»Wo wären auch ihre inbrünstigen, häufigen, ununterbrochenen Gebete geblieben? Sie ka-

men doch zu dir, nur zu dir. Wie hättest du, barmherziger Gott [deus misericordiarum], 

verschmähen können das »zerschlagene und gedemütigte Herz« der keuschen, nüchternen 

Witwe? So fleißig gab sie Almosen, war willfährig und dienstbar deiner Heiligen, brachte 

tagtäglich ihre Opfergabe auf deinen Altar …«91 

 

Auch unter diesem zweiten Mitleidsaspekt (nach Seneca) lässt sich somit bei Au-

gustinus kein notwendiges Merkmal von misericordia finden. Es gehört bei ihm 

nicht notwendig zum Mitleid, dass es darauf schaut, ob das Leiden des Objekts 

verdient ist – und auch, dass es nicht auf Verdienste schaut, gehört nicht notwen-

dig zum Mitleid. 

 

1.4.6 Die Hilfeleistung 

 

Wenn es eine Definition von misericordia bei Augustinus gibt, so handelt es sich 

wohl um folgende Zeilen aus dem Gottesstaat: »Denn was ist Mitleid [mise-

ricordia] anders als herzliches Mitgefühl [compassio] mit fremdem Elend, das uns 

treibt, ihm, wenn irgend möglich, abzuhelfen?«92 Hier stellt er einen eindeutigen 

Zusammenhang zwischen misericordia und Hilfeleistung her. Wie bereits er-

wähnt, hat Augustinus den wirklichen Kern eines Affekts häufig in seinem Ziel 

gesehen. Die Hilfeleistung könnte für das Mitleid so ein Ziel sein. Stellt diese so-

mit ein notwendiges Merkmal dar? 

Wenn Augustinus in den Bekenntnissen das Mitleid des Theaterpublikums mi-

sericordia nennt, scheint er das nur widerwillig zu tun:93 Den Empfindungen im 

Theater fehlt nämlich die Motivation zur Hilfeleistung, welche ja gegenüber den 

Figuren des Stücks gar nicht möglich wäre. So fragt Augustinus: »Aber was soll 

das Mitleid, wenn sich’s nur um erdichtete Vorgänge handelt, die sich nur auf der 

Bühne abspielen? Denn da ruft den Hörer nichts zur Hilfeleistung, sondern nur 

                                                             

Person überhaupt möglich? Muss das Zulassen letztlich nicht auch eine zu erbringende 

Leistung sein? In den Bekenntnissen findet sich bei Augustinus durchgehend eine Hal-

tung der Reue, welche aber nur möglich ist, wenn das Prinzip der eigenen Verantwor-

tung gilt. 

91  Augustinus, Bekenntnisse, S. 98f. (V, 9). 

92  Augustinus, Vom Gottesstaat I, S. 473f. (IX, 5). 

93  Augustinus spricht damit ein Problem an, das in aktuelleren Debatten auch als »Paradox 

der Fiktion« bezeichnet wird: Sind das echte Emotionen, die wir gegenüber solchen 

Objekten empfinden, von denen wir wissen, dass sie nicht real sind? 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | Unsicheres Mitleid 

zur Trauer wird er geladen …«94 Trotzdem geht Augustinus nicht so weit, nicht 

mehr von misericordia zu sprechen. Er beschränkt sich darauf, eine Abgrenzung 

von »tieferem« oder »wahrerem« Mitleid zu machen, ohne aber einen Begriffs-

wechsel vorzuschlagen. Der Begriff der misericordia bezieht sich so auf ein brei-

tes Spektrum von Phänomenen, das vom Gefühl des Theaterpublikums bis zum 

göttlichen Attribut reicht. Die göttliche, »wahre« misericordia ist allerdings nur 

mehr Wirkung, nur mehr Hilfeleistung ohne den entsprechenden Schmerz. Wäh-

rend die misericordia des Theaterpublikums keine Hilfeleistung kennt, ist die gött-

liche ausschließlich Hilfeleistung. 

Schließlich kann auch beim moralisch wertvolleren menschlichen Mitleid die 

Frage gestellt werden, wie konkret es in puncto Hilfeleistung wird. Wenn Augusti-

nus schreibt: »Jetzt aber empfinde ich tieferes Mitleid mit dem, der sich in Schan-

den freut, als mit dem anderen, der ein vermeintlich hartes Schicksal beklagt, weil 

seine erbärmliche Lust, sein elendes Glück vergangen und dahingeschwunden 

sind«95, – an welche Hilfeleistung ist sein Mitleid in diesem Fall geknüpft? 

Die Hilfeleistung eignet sich somit nicht zum notwendigen Definitionsmerk-

mal von misericordia bei Augustinus. Seltsamerweise scheint sie beim göttlichen 

Mitleid schon ein hinreichendes Merkmal zu sein, beim menschlichen Mitleid 

aber weder ein hinreichendes noch ein notwendiges. 

 

1.4.7 Die Selbstbezogenheit 

 

Bei Seneca besteht die Selbstbezogenheit der misericordia im bloßen Erschrecken 

bzw. im Ekel angesichts fremden Leidens. Versucht man, dieses Merkmal mit dem 

augustinischen misericordia-Begriff in Verbindung zu bringen, ist es nützlich, die 

oben (1.4.6.) zitierte Definition noch einmal anzuschauen: Hier kommt nämlich 

auch der Begriff compassio vor. Dieser etymologisch neue Begriff, der das erste 

Mal bei Tertullian um ca. 200 n. Chr. nachgewiesen ist, scheint den Affektteil der 

Bedeutung zu übernehmen, während misericordia zunehmend auf die guten Taten 

bezogen wird. Im Deutschen wird analog zu dieser Aufteilung deshalb für mise-

ricordia häufig »Barmherzigkeit« oder »Erbarmen« verwendet.96 Trotzdem erhält 

der Begriff compassio im frühen Christentum keine ethisch neutrale Bedeutung 

                                                             

94  Augustinus, Bekenntnisse, S. 45 (III, 2). 

95  Augustinus, Bekenntnisse, S. 46 (III, 2). 

96  Wenn in diesem Kapitel für misericordia trotzdem der deutsche Begriff »Mitleid« ver-

wendet wird, dann deshalb, weil Augustinus selbst diesen Begriff in einem über die 

Barmherzigkeit hinausgehenden Sinn verwendet. Außerdem setzte sich Augustinus ja 

mit dem Sprachgebrauch der lateinischen Klassik und Nachklassik auseinander, in der 

misericordia durchaus analog zum deutschen »Mitleid« verwendet wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 55 

und schon gar nicht jene negative, die Seneca dem Mitleid gibt. Denn compassio 

wird zunehmend für das Mitleiden mit Jesus am Kreuz verwendet.97 

Vielleicht ist diese frühe ethisch-religiöse Bedeutung von compassio auch der 

Grund, warum Augustinus in seinen Bekenntnissen für das affektlastige Mitleid 

des Theaterpublikums trotzdem den Ausdruck misericordia verwendet. Er macht 

das allerdings nur widerwillig, verurteilt er doch die unreifen Gefühle des Publi-

kums ausdrücklich. So meint er z.B., wenn »der Zuschauer nicht vom Schmerz 

bewegt wird, geht er gelangweilt und scheltend davon, wird er aber schmerzlich 

gerührt, bleibt die Aufmerksamkeit rege und freut er sich.«98 Das reifere Mitleid 

des gläubigen Christen hingegen bezeichnet Augustinus als »tiefer« oder »wah-

rer«, das Mitleid Gottes schließlich als »makellos«. 

Bei der Theater-Variante der misericordia ist also eine gewisse Selbstbezo-

genheit nicht zu übersehen. Zwar spricht Augustinus nicht wie Aristoteles von 

»Furcht« und »Schrecken« (bzw. »Jammer und »Schaudern«), und der Aspekt des 

irrationalen Erschreckens bei Seneca findet sich daher nicht so ohne Weiteres bei 

Augustinus, doch eine Selbstbezogenheit in Form von Genuss wird auch von ihm 

beschrieben. Allerdings reicht das noch nicht aus, um Selbstbezogenheit zum not-

wendigen Merkmal der augustinischen misericordia zu machen. Und auch das 

Fehlen von Selbstbezogenheit stellt kein notwendiges Merkmal dar, sonst wäre 

die Verwendung des Begriffs für das Theaterpublikum ja nicht möglich. 

 

1.4.8 Zusammenfassung 

 

Ähnlich wie bei Aristoteles war auch bei Augustinus die Suche nach einer hinrei-

chenden Gruppe von notwendigen Merkmalen von Mitleid nicht erfolgreich. 

Auch wenn man über die Merkmale von Seneca hinausgeht und z.B. die aristote-

lischen eleos-Merkmale heranzieht, ändert das wenig. Denn auch die »Furcht auf-

grund von Ähnlichkeit« dürfte nicht auf die göttliche misericordia zutreffen.99 Au-

gustinus verwendet den Begriff der misericordia nach demselben ambivalenten 

Muster, welches bei ihm schon im Zusammenhang mit Emotionen generell sicht-

bar wurde: 

                                                             

97  Siehe dazu auch den Artikel: Rombach und Seiler, »Eleos – misericordia – compassio«; 

hier wird aufgezeigt, wie das Motiv der compassio die Jesus-Darstellungen im Mittel-

alter insofern zunehmend prägte, als sie nun vor allem den leidenden Christus zeigten. 

98  Augustinus, Bekenntnisse, S. 45 (III, 2). 

99  Das verbleibende aristotelische Merkmal der Nähe hat sich aber schon bei Aristoteles 

als nicht geeignet für ein notwendiges und hinreichendes Merkmal erwiesen, weil der 

Begriff der Nähe selbst vieldeutig ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | Unsicheres Mitleid 

Erstens wird misericordia sowohl für moralisch bedenkliche als auch mora-

lisch wertvolle Varianten verwendet. Damit entspricht er wohl der in seiner Um-

gebung üblichen Wortverwendung, es sind vielleicht auch verschiedene Bibelstel-

len, die Augustinus zu dieser Ambivalenz veranlassen. Aus seiner Sicht besteht 

aber keine Gefahr, die jeweils guten mit den schlechten Emotionen zu verwech-

seln, da bei den Gott zugewandten Menschen das Affektleben insgesamt unter 

ganz anderen Vorzeichen steht. Trotzdem macht es eine solche Form von Unter-

scheidung zweier verschiedener Varianten von Mitleid unwahrscheinlich, dass 

sich eine klare Definition findet.100 

Zweitens wendet Augustinus misericordia auch auf Gott an und spricht hier 

entweder von einer Analogie (im Gottesstaat) oder von einer vollkommenen gött-

lichen Form (in den Bekenntnissen). Gemeinsames Merkmal ist für ihn dabei die 

vernunftgemäße Wirkung der Emotion, nicht der irrationale Affektcharakter, wel-

cher bei Gott sogar gänzlich fehlt. Dadurch entfernt sich aber die göttliche mise-

ricordia sehr weit von der moralisch schlechten menschlichen Variante. Das 

»Verbindungsstück« – die moralische gute Variante beim Menschen – hat zwar 

nach beiden Seiten hin Gemeinsamkeiten, doch den beiden »Extremen« fehlt eine 

solche Gemeinsamkeit. Es handelt sich somit um einen klaren Fall von wittgen-

steinscher Familienähnlichkeit. Und Augustinus mag sich der »verschwommenen 

Ränder« seines misericordia-Begriffs sogar bewusst gewesen sein, jedenfalls 

spricht er selbst von Analogien. 

Das augustinische Mitleid besitzt in verschiedenen Sprachspielen unterschied-

liche Bedeutungen: Im einen Sprachspiel ist misericordia auf Menschen angewen-

det und kann in seiner Affektivität moralisch gut oder schlecht sein – im anderen 

Sprachspiel ist misericordia auf jeden Fall moralisch gut, besitzt aber nicht not-

wendig Affektivität, da sie auch bei Gott vorhanden ist.101 Augustinus muss also 

aufgrund seines eigenen Sprachgebrauchs gar nicht auf einen Essentialismus im 

Sinne der »augustinischen Auffassung von Sprache« beschränkt werden. 

Wie verhält es sich aber bei einem weiteren Prinzip dieser Sprachauffassung, 

nämlich der direkten, sprachunabhängigen Bekanntschaft mit den bezeichneten 

Objekten? Auch hier ist es zumindest fraglich, ob Augustinus wirklich davon aus-

                                                             

100  Descartes unterscheidet übrigens in ganz ähnlicher Form zwischen dem Mitleid von 

Alltagsmenschen und dem Mitleid »größerer Menschen«. Auch hier kann man ernst-

haft fragen, ob der Begriff jeweils noch derselbe ist. Vgl. Descartes, Die Passionen 

der Seele, S. 112-113 (§§ 185-187). 

101  Wenn bei Aristoteles also die Kontexte der Gerichtsversammlung und der Tragödien-

aufführung unterschieden werden müssen, sind es bei Augustinus die Kontexte des 

affektiven und des tugendhaften Mitleids. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 57 

ging, auf sprachunabhängige Weise eine Bekanntschaft mit dem Gegenstand Mit-

leid zu haben. Einige Formulierungen lassen Zweifel darüber aufkommen, dass er 

klare und kontextunabhängige Vorstellungen von einem Gegenstand hatte. Zu-

mindest in folgender Beschreibung der eigenen misericordia scheinen solche Vor-

stellungen doch eher vielgestaltig zu sein: 

 

»So liebt man denn Tränen und Schmerzen. Gewiss will jeder Mensch sich freuen, niemand 

leiden. Wohl aber möchte man mitleidig sein. Werden vielleicht, da es Mitleid ohne 

Schmerzempfindung nicht gibt, aus diesem Grunde Schmerzen geliebt? Auch das kommt 

aus jenem Quell der Freundschaft. Aber wohin geht der Lauf, wohin fließt er? Warum eilt 

er hinab und ergießt sich in den Strom siedenden Pechs, in die wilden Wasserstrudel gräu-

licher Begierden? So wandelt und verkehrt er sich aus eigenem bösen Drang, dreht ab und 

stürzt aus heiterer Himmelshöhe in die Tiefe.«102 

 

Bei diesen Formulierungen drängt sich die Parallele zur Augustinus-Frage auf, 

was denn die Zeit sei. Auch diese entzieht sich ihm als Vorstellung, wenn er direkt 

über sie nachzudenken versucht: »Was also ist die Zeit? Wenn niemand mich da-

nach fragt, weiß ich’s, will ich’s aber einem Fragenden erklären, weiß ich’s 

nicht.«103 Genau diese Passage greift auch Wittgenstein in seinen Philosophischen 

Untersuchungen auf, und zwar, um nahezulegen, dass wir uns in unserem Wissen 

nicht auf die Erscheinungen selbst beziehen, sondern auf die (sprachlichen) Mög-

lichkeiten der Erscheinung: »Wir besinnen uns, heißt das, auf die Art der Aussa-

gen, die wir über die Erscheinungen machen. Daher besinnt sich auch Augustinus 

auf die verschiedenen Aussagen, die man über die Dauer von Ereignissen, über 

ihre Vergangenheit, Gegenwart, oder Zukunft macht« (PU, § 90). 

Die Parallele zwischen der Frage nach dem Wesen der Zeit und der nach dem 

Wesen des Mitleids bei Augustinus besteht vielleicht darin, dass er sich auch beim 

Mitleid nur auf die verschiedenen Aussagen besinnt, die über diese Emotion ge-

macht werden. Tatsächlich unternimmt er nichts gegen die Vielfalt verschiedener 

Anwendungen von Emotionsbegriffen (z.B. in der Heiligen Schrift oder im 

menschlichen Alltag), er versucht gar nicht, ein ganzes Sprachspiel als falschen 

Gebrauch zurückzuweisen. 

 

  

                                                             

102  Augustinus, Bekenntnisse, S. 45f. (III, 2). 

103  Ebd., S. 279 (XI, 14). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | Unsicheres Mitleid 

 

1.5.1 Die vergebliche Suche nach dem Mitleid bei Nietzsche 

 

Bei Nietzsche nach Systematik zu suchen, ist bekanntlich kein leichtes Unterfan-

gen. Die konsequente Verwendung eines klar definierten Mitleidsbegriffs ist bei 

ihm von vornherein unwahrscheinlicher zu finden als etwa bei Aristoteles. Doch 

auch wenn Nietzsche keine Gruppe von notwendigen und hinreichenden Definiti-

onsmerkmalen von »Mitleid« anbietet, lohnt es sich trotzdem, seine Verwendung 

des Begriffs etwas genauer anzuschauen: Wohl in keinem anderen philosophi-

schen Werk gibt es eine derartige Vielfalt von »Sprachspielen« rund um den Mit-

leidsbegriff, Nietzsche ist eine Fundgrube für immer neue Verwendungen. Außer-

dem finden sich bei ihm einige Überlegungen zur Sprachlichkeit von Emotionen, 

die die Frage, was das Mitleid wirklich sei, in ein neues Licht stellen. 

Nietzsche zählt zunächst einmal zu den prominentesten Mitleids-Gegnern. Er 

ist bekannt dafür, dass er das Mitleid in immer neuen Anläufen attackiert und ihm 

niedrige moralische Qualitäten zuschreibt, wenn er es beispielsweise als zentrales 

Merkmal einer »Sklavenmoral« darstellt. Mitleid ist für ihn »schädlicher als ir-

gendein Laster«:104 »Gesetzt, es herrschte auch nur Einen Tag: so gienge die 

Menschheit an ihm sofort zu Grunde«.105 Man möchte meinen, dass es insofern in 

seinem Interesse liegt, einen klar umrissenen Mitleidsbegriff zu verwenden, da der 

Angriff auf ein reduziertes oder gar einseitig gezeichnetes Gegenüber einfacher 

ist (Seneca hat beispielsweise diesen Weg gewählt). Davon scheint Nietzsche al-

lerdings nichts zu halten, er spielt vielmehr mit dem Mitleidsbegriff auf eine Art 

und Weise, die es gar nicht erlaubt, ihn nur als Gegner des Mitleids zu verstehen. 

Auch überraschende Umkehrungen treten dabei auf, wie zum Beispiel jene, dass 

das Leiden für Nietzsche nicht notwendig negativ bewertet werden muss. Den 

Menschen, die ihn »etwas angehen«, wünscht er sogar »Leiden, Verlassenheit, 

Krankheit, Mißhandlung, Entwürdigung«.106 – Insofern würde man der Komple-

xität von Nietzsches Überlegungen nicht gerecht werden, berücksichtigte man nur 

seine Äußerungen zum Mitleid als (Un-)Tugend einer Sklavenmoral. Es lassen 

sich insgesamt sogar drei verschiedene Formen unterscheiden, in denen er über 

die einfache Gleichung »Mitleid ist gleich degenerierte Moral« hinausgeht und 

damit zeigt, dass er nicht einfach nur Mitleids-Gegner ist: 

 

                                                             

104  Nietzsche, »Der Antichrist«, S. 170 (2). 

105  Nietzsche, »Morgenröte«, S. 128 (134). 

106  Nietzsche, Nachlaß 1885-1887, S. 513. 

1.5 NIETZSCHES »MITLEID« 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 59 

1) Das (moralisch) schlechte Mitleid muss vom guten unterschieden werden. 

2) Es ist nicht das falsche Mitleid, sondern die falsche, weil verlogene Verwen-

dung des Begriffs, die zu kritisieren ist. 

3) Die Verwendung des Mitleidsbegriffs bzw. eine mit ihm verbundene Rhetorik 

prägt unsere Selbstwahrnehmung – über einen sprachunabhängigen Zugang 

zum Gefühl des Mitleids verfügen wir möglicherweise gar nicht.  

 

Alle drei Denkrichtungen gehen davon aus, dass es mehrere Mitleidsbegriffe gibt, 

die Suche nach dem Mitleid erweist sich bei Nietzsche von Anfang an als aus-

sichtslos. Trotzdem soll in den folgenden Abschnitten eine nähere Untersuchung 

aller drei Abweichungen von einem »plumpen«107 Mitleidsbegriff durchgeführt 

werden. 

 

1.5.2 Das schlechte und das gute Mitleid 

 

Zunächst einmal gibt es bei Nietzsche zahlreiche Stellen, an denen er das Mitleid 

mit allen möglichen niedrigen Impulsen in Verbindung bringt. Das kann zum Bei-

spiel eine gewisse Schadenfreude sein, ein Genuss am Leiden des anderen, als 

Mitleid nur dürftig verkleidet: 

 

»Das ›Erhebende‹ am Unglück des Nächsten. – Er ist im Unglück, und nun kommen die 

›Mitleidigen‹ und malen ihm sein Unglück aus – endlich gehen sie befriedigt und erhoben 

fort: sie haben sich an dem Entsetzen des Unglücklichen wie an dem eignen Entsetzen ge-

weidet und sich einen guten Nachmittag gemacht.«108 

 

Oder es kann der Versuch sein, sich überlegen zu fühlen. So warnt Nietzsche etwa 

vor dem Mitleid mit den »Bösen«, den »Unglücklichen« oder generell mit den 

»Ausnahme-Menschen«: »Diesen Einfall des Hochmuths müssen wir verlernen, 

solange auch bisher die Menschheit gerade an ihm gelernt und geübt hat.«109 Dann 

wieder ortet Nietzsche im Mitleid eine gehörige Portion Selbstverachtung: 

 

                                                             

107  Nietzsche verwendet diesen Ausdruck im Zusammenhang mit einem allzu vereinfa-

chenden Mitleidsbegriff etwa in Nietzsche, »Morgenröte«, S. 126 (133). 

108  Ebd., S. 196 (224); ähnlich heißt es im selben Buch an anderer Stelle: »Der mitleidige 

Christ. – Die Kehrseite des christlichen Mitleidens am Leiden des Nächsten ist die 

tiefe Beargwöhnung aller Freude des Nächsten, seiner Freude an allem, was er will 

und kann«, ebd., S. 78 (80). 

109  Nietzsche, »Die fröhliche Wissenschaft«, S. 529 (289). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | Unsicheres Mitleid 

»Wo heute Mitleiden gepredigt wird […], möge der Psycholog seine Ohren aufmachen: 

durch alle Eitelkeit, durch allen Lärm hindurch, der diesen Predigern (wie allen Predigern) 

zu eigen ist, wird er einen heiseren, stöhnenden, echten Laut von Selbst-Verachtung hören. 

[…] Der Mensch der ›modernen Ideen‹, dieser stolze Affe, ist unbändig mit sich selbst un-

zufrieden: dies steht fest. Er leidet: und seine Eitelkeit will, daß er nur ›mit leidet‹...«110 

 

Trotzdem gibt es auch ein Mitleid, für das Nietzsche sogar Anerkennung findet: 

Dieses gehört nicht einfach nur zu den »Werthen der Erschöpften«,111 sondern 

wächst aus »starker und göttlicher Selbstigkeit«.112 Nur dem »Druck der asketi-

schen Entselbstungs-Moral« ist es zu verdanken, dass »die Affekte der Liebe, der 

Güte, des Mitleids, selbst der Gerechtigkeit, des Großmuths, des Heroism« miss-

verstanden werden mussten. Dagegen gilt für Nietzsche: »... wenn man nicht fest 

und wacker in seiner Haut sitzt, so hat man nichts abzugeben, und Hand auszu-

strecken und Schutz und Stab zu sein ...« In der Fröhlichen Wissenschaft beschäf-

tigt sich Nietzsche mit dem »Wohlwollen«, und interessanterweise ist das Mitleid 

hier das Wohlwollen nicht des Schwächeren, sondern des Stärkeren, und zwar als 

Aneignungstrieb: 

 

»Demnach hat man im Wohlwollen zu unterscheiden: den Aneignungstrieb und den Unter-

werfungstrieb, je nachdem der Stärkere oder der Schwächere Wohlwollen empfindet. 

Freude und Begehren sind bei dem Stärkeren, der Etwas zu seiner Function umbilden will, 

beisammen: Freude und Begehrtwerdenwollen bei dem Schwächeren, der Function werden 

möchte. – Mitleid ist wesentlich das Erstere, eine angenehme Regung des Aneignungstrie-

bes, beim Anblick des Schwächeren: wobei noch zu bedenken ist, dass ›stark‹ und 

›schwach‹ relative Begriffe sind.«113 

 

Auch der Zusammenhang von Mitleid und Hilfeleistung ist bei Nietzsche kom-

plex: Einerseits stellt er das schlechte Mitleid als nicht hilfsbereit, sondern nur 

»wollüstig«114 dar, andererseits verurteilt er insgesamt den Impuls, Menschen von 

ihrem Leiden befreien zu wollen (und stellt dadurch seine eigene Kritik an einem 

Mitleid infrage, das nicht helfen will): 

 

                                                             

110  Nietzsche, »Jenseits von Gut und Böse«, S. 156 (222). 

111  Nietzsche, Nachlaß 1887-1889, S. 413. 

112  Nietzsche, Nachlaß 1885-1887, S. 530. 

113  Nietzsche, »Die fröhliche Wissenschaft«, S. 476 (118). 

114  »Ihr habt mir zu grausame Augen und blickt lüstern nach Leidenden. Hat sich nicht 

nur eure Wollust verkleidet und heißt sich Mitleiden?« Nietzsche, »Also sprach Za-

rathustra«, S. 69f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 61 

»Die gesammte Oekonomie meiner Seele und deren Ausgleichung durch das »Unglück« 

[…] kümmert den lieben Mitleidigen nicht: er will helfen und denkt nicht daran, daß es eine 

persönliche Nothwendigkeit des Unglücks giebt, dass mir und dir Schrecken, Entbehrungen, 

Verarmungen, Mitternächte, Abenteuer, Wagnisse, Fehlgriffe so nöthig sind wie ihr Gegen-

teil.«115 

 

Nietzsches Lösung klingt wie ein Paradox: Echte Hilfsbereitschaft besteht darin, 

nicht einzugreifen, den anderen mit seinem Leiden alleine zu lassen. Nur so wird 

das Zerstörerische des Mitleids vermieden, nämlich die Demütigung, aber auch 

die Verzärtelung, die mit dem Mitleid leicht einhergeht. Hilfeleistung sollte für 

Nietzsche aus diesem Grund gar nicht mit Mitleid in Verbindung gebracht werden. 

Der »vornehme Mensch« hilft zwar, »aber nicht oder fast nicht aus Mitleid, son-

dern mehr aus einem Drang, den der Überfluss von Macht erzeugt«.116 

Weder die Schmerzhaftigkeit noch das Moment der Selbstlosigkeit noch das 

der Hilfeleistung noch auch das der moralischen Qualität eignen sich also bei 

Nietzsche, um notwendige und hinreichende Definitionsmerkmale für »Mitleid« 

zu finden. Der Kontext entscheidet, mit welcher Bedeutung das Wort verwendet 

wird. Zudem müssen zwei verschiedene Weisen unterschieden werden, in denen 

das Mitleid entweder moralisch schlecht oder gut (bzw. moralisch akzeptabel) sein 

kann. Entsprechend gestaltet sich der Übergang vom schlechten zum guten Mit-

leid auch unterschiedlich: 

 

1) Häufig ist das schlechte Mitleid für ihn einfach nur ein Trieb, der zu wenig 

kontrolliert ist und der eben deshalb schädlich sowohl für das Subjekt als auch 

das Objekt ist. Von diesem Mitleid meint Nietzsche: »Es muss erst habituell 

durch die raison durchgesiebt sein, im anderen Falle ist es so gefährlich wie 

irgendein Affekt.«117 

2) Immer wieder ist aber das schlechte Mitleid gar kein wirkliches Mitleid, son-

dern nur die Maske ganz anderer Interessen. Der Übergang würde hier darin 

bestehen, jenseits aller Verlogenheit zu den wahren Gefühlen vorzustoßen, zu 

denen eben auch das Mitleid gehört. 

 

Bei 1) handelt es sich um einen Ansatz, mit dem Nietzsche prinzipiell nicht über 

Augustinus hinausgeht. Auch Augustinus hat ein »schädliches« Mitleid von einem 

»vernünftigen« unterschieden, und auch bei ihm ist das schädliche Mitleid zu sehr 

                                                             

115  Ebd., S. 566 (338). 

116  Nietzsche, »Jenseits von Gut und Böse«, S. 209f. (260). 

117  Nietzsche, Nachlaß 1887-1889, S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | Unsicheres Mitleid 

bloße Gefühlsansteckung. Das vernünftige Mitleid hingegen ist bei beiden Philo-

sophen ein Mitleid, das die wahren Interessen der anderen Person berücksichtigt, 

welche bei Augustinus Befreiung aus der Sündhaftigkeit sind, bei Nietzsche hin-

gegen das Wachsen am eigenen Leiden. Für beide besteht die Vernünftigkeit des 

guten Mitleids darin, dass ein ursprünglich vorhandenes Mitleid konsequent wei-

tergedacht bzw. habituell »weiterempfunden« wird. – Und für beide besteht wohl 

darin der Grund, denselben Begriff (misericordia bzw. »Mitleid«) für zwei so un-

terschiedliche Phänomene zu verwenden. 

Nietzsches Ansatz 2), nämlich der, das falsche Mitleid als Verkleidung zu be-

trachten, eröffnet hingegen zusätzliche Perspektiven.118 Denn es geht hier nicht 

mehr darum, dass der Begriff »Mitleid« zwei Bedeutungen hat, insofern er zwei 

verschiedene Gefühle (oder zwei verschiedene Entwicklungsstufen desselben Ge-

fühls) bezeichnet, sondern darum, dass der Begriff »Mitleid« einmal falsch und 

einmal richtig verwendet wird. Es ist hier der verlogene Sprachgebrauch, gegen 

den sich Nietzsche in seiner Mitleidskritik wendet, nicht das Vorhandensein ver-

schiedener Gefühle.119 

 

1.5.3 Die falsche und die richtige Verwendung des Begriffs 

 

Die beiden Ansätze 1) und 2) widersprechen sich, Nietzsches kritische Haltung 

gegenüber dem Mitleid schwankt: Einerseits weist er auf das Mitleid als angebo-

rene Schwäche und schädliches Laster hin, andererseits geht es ihm gar nicht um 

das Gefühl selbst, sondern um die Mitleidsrhetorik, die ja gerade nicht mit dem 

wirklichen Vorhandensein von Mitleid einhergeht. Er wirft allen »Mitleidsroman-

tikern« vor, »Falschmünzerei« zu betreiben, also bewusst Dinge vorzutäuschen, 

an die auch sie selbst gar nicht glauben. Es ist diese zweite Haltung, die nun weiter 

untersucht werden soll. 

An zahlreichen Stellen fällt auf, dass Nietzsche nicht von den Mitleidigen 

spricht, sondern von den Mitleidspredigern. Er verurteilt nicht das Gefühl selbst, 

sondern die Tatsache, dass eine gewisse »Unmännlichkeit […] in solchen Schwär-

merkreisen ›Mitleid‹ getauft wird«120. Bemerkenswert ist in diesem Zusammen-

hang allerdings, dass Nietzsche zwar die »Falschmünzerei« seiner Gegner sehr 

                                                             

118  In Ansätzen findet sich dieser Blickwinkel auch bei Seneca, wenn er Menschen kriti-

siert, die nur mitleidig erscheinen wollen; siehe oben 1.4.3. 

119  Es soll hier nicht der Eindruck entstehen, dass diese beiden Ansätze sich bei Nietzsche 

hintereinander entwickeln, sie existierten nebeneinander. In seinen späten Schriften, 

z.B. im Antichrist, geht er allerdings dazu über, nur das Mitleid zu brandmarken und 

weniger die verlogene Mitleidsrhetorik. 

120  Nietzsche, »Jenseits von Gut und Böse«, S. 236 (293). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 63 

deutlich wahrnimmt, bei der Benennung des echten Mitleids aber erstaunlich vor-

sichtig ist. Zarathustra z.B. lässt er sagen: »Muss ich mitleidig sein, so will ich’s 

doch nicht heissen.«121 Und selbst wenn Nietzsche von seinem Mitleid spricht, 

fügt er gleich hinzu: »Dies ist ein Gefühl, für das mir kein Name genügt.«122 Es 

scheint, als wolle Nietzsche die Verwendung des Begriffs »Mitleid« überhaupt 

aufgeben und seine eigene Unterscheidung von falschem und echtem Mitleid da-

mit untergraben: »Die Handlung eines höheren Menschen ist unbeschreiblich viel-

fach in ihrer Motivierung: mit irgendeinem solchen Wort, wie ›Mitleid‹, ist gar 

nichts gesagt.«123 Auch in der Morgenröte stellt er nach einer Analyse der ver-

schiedenen Varianten des Mitleids resigniert fest: »Diess Alles, Alles, und noch 

viel Feineres hinzugerechnet, ist ›Mitleid‹: – wie plump fällt die Sprache mit ih-

rem Einen Worte über so ein polyphones Wesen her!«124 

Nietzsches Zögern, den Begriff des Mitleids auf »sein Mitleid« anzuwenden, 

findet eine Entsprechung darin, dass es sich bei »seinem Mitleid« stets um Situa-

tionen handelt, in denen das Mitleid gar nicht zum Ausdruck gebracht wird. Das 

heißt, es handelt sich um Situationen, in denen das Mitleid dem bemitleideten Ob-

jekt nicht mitgeteilt wird: 

 

»Mein ›Mitleid‹. – Dies ist ein Gefühl, für das mir kein Name genügt: ich empfinde es, wo 

ich eine Verschwendung kostbarer Fähigkeiten sehe, z.B. beim Anblicke Luthers: welche 

Kraft und was für abgeschmackte Hinterwäldler-Probleme (zu einer Zeit, wo in Frankreich 

schon die tapfere und frohmütige Scepsis eines Montaigne möglich war!) Oder wo ich, 

durch die Einwirkung eines Blödsinns von Zufälligkeit, Jemanden hinter dem zurückbleiben 

sehe, was aus ihm hätte werden können. Oder gar bei einem Gedanken an das Loos der 

Menschheit, wie wenn ich, mit Angst und Verachtung, der europäischen Politik von heute 

einmal zuschaue, welche unter allen Umständen auch an dem Gewebe aller Menschen-Zu-

kunft arbeitet. Ja, was könnte aus »dem Menschen« werden, wenn – –! Dies ist meine Art 

›Mitleid‹; ob es schon keinen Leidenden gibt, mit dem ich da litte.«125 

 

Er sucht sich geradezu Situationen, in denen ein Mitteilen des Mitleids gar nicht 

möglich ist. Das hat sicherlich mit der Aufdringlichkeit zu tun, die Nietzsche dem 

Mitleid in seiner falschen Form zuschreibt und die er wohl in »seinem« Mitleid 

vermeiden möchte. Zarathustras Formulierung über das eigene Mitleid »… und 

                                                             

121  Nietzsche, »Also sprach Zarathustra«, S. 113. 

122  Nietzsche, Nachlaß 1884-1885, S. 552. 

123  Ebd., S. 175. 

124  Nietzsche, »Morgenröte«, S. 126 (133). 

125  Nietzsche, Nachlaß 1884-1885, S. 552. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | Unsicheres Mitleid 

wenn ich’s bin, dann gern aus der Ferne«126 ist wohl auch in diesem Sinne zu 

verstehen. Wahres Mitleid dürfte also auch deshalb nicht bezeichnet werden, weil 

es so für den Empfänger leicht zur Demütigung werden könnte. In den Fällen, wo 

Nietzsche »sein Mitleid« ganz unverhohlen zum Ausdruck bringt, richtet er es in 

diesem Sinne auch polemisch gegen seine Feinde: »Und unser Mitleid – begreift 

ihr՚s nicht, wem unser umgekehrtes Mitleid gilt, wenn es sich gegen euer Mitleid 

wehrt, als gegen die schlimmste aller Verzärtelungen und Schwächen? – Mitleid 

also gegen Mitleid!«127 

Das zeigt aber, dass sich Nietzsche vor allem damit beschäftigt, was mit dem 

Mitleidsbegriff gemacht wird bzw. welche Absichten und welche Praxis hinter der 

Verwendung dieses Begriffs stecken. Deutlicher als Augustinus und vor allem 

Aristoteles thematisiert Nietzsche die performativen Varianten des Mitleidsbe-

griffs: das Kaschieren anderer Gefühle etwa oder die Demütigung oder Herabset-

zung des anderen oder auch die Übertragung der eigenen Unzufriedenheit auf an-

dere. Insofern wird hier durchaus eine Nähe zu Wittgensteins Umgang mit Sprach-

spielen deutlich – vor allem dann, wenn Nietzsche die Frage nach dem sprachun-

abhängigen Vorhandensein des Mitleids in den Hintergrund stellt und im Gegen-

zug die »Spiele« der Mitleidsprediger aufdecken möchte. Auch seine eigene Vor-

sicht in der Verwendung des Mitleidsbegriffs lässt sich dadurch erklären, dass ihm 

der Handlungscharakter dieser Verwendung ständig bewusst ist. 

 

1.5.4 Mitleid durch Rhetorik 

 

So leicht es Nietzsche fällt, die falsche Verwendung des Begriffs »Mitleid« zu 

verurteilen, so schwer fällt es ihm, das »wahre« Mitleid zu beschreiben. Im Hin-

tergrund stehen dabei sicherlich seine grundsätzlichen Zweifel an der Objektivität 

von Wahrheit bzw. sein Perspektivismus. In der Morgenröte stellt Nietzsche je-

denfalls gerade in Bezug auf menschliche Gefühle ausdrücklich die Frage, ob 

diese sprachunabhängig vorliegen oder doch vielleicht nur »erdichtet« sind: 

 

»Neulich Vormittags um elf Uhr fiel unmittelbar und senkrecht vor mir ein Mann plötzlich 

zusammen, wie vom Blitz getroffen, alle Weiber der Umgebung schrieen laut auf; ich selber 

                                                             

126  Nietzsche, »Also sprach Zarathustra«, S. 113; zu Nietzsches »Mitleid aus der Ferne« 

passt sicherlich auch seine positive Bewertung der Katharsis in der griechischen Tra-

gödien-Kultur. Auch hier gibt es ja für das Publikum keine Möglichkeit, das Mitleid 

den Figuren des Stückes mitzuteilen, existieren diese doch nur virtuell. Vgl. dazu 

Nietzsche, »Morgenröte«, S. 153 (172). 

127  Nietzsche, »Jenseits von Gut und Böse«, S. 161 (225). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 65 

stellte ihn auf seine Füße und wartete ihn ab, bis die Sprache sich wieder einstellte, – wäh-

rend dem regte sich bei mir kein Muskel des Gesichts und kein Gefühl, weder das des Schre-

ckens, noch das des Mitleidens, sondern ich that das Nächste und Vernünftigste und gieng 

kalt fort. Gesetzt, man hätte mir Tags vorher angekündigt, dass morgen um elf Uhr Jemand 

neben mir in dieser Weise niederstürzen werde, – ich hätte Qualen aller Art vorher gelitten, 

die Nacht nicht geschlafen und wäre vielleicht im entscheidenden Augenblick dem Manne 

gleich geworden, anstatt ihm zu helfen. Inzwischen hätten nämlich alle möglichen Triebe 

Zeit gehabt, das Erlebniss sich vorzustellen und zu commentieren. – Was sind denn unsere 

Erlebnisse? Viel mehr das, was wir hineinlegen, als das, was darin liegt! Oder muss es gar 

heissen: an sich liegt Nichts darin? Erleben ist ein Erdichten?«128 

 

Wenn es für Nietzsche ein »Trieb« ist, aus dem heraus das Mitleid entsteht, dann 

verfolgt dieser Trieb sein Ziel unter Zuhilfenahme von sprachlichen Mustern bzw. 

Bildern. Ohne »vorstellen«, »kommentieren« und »erdichten« gibt es kein Mit-

leid. Lassen sich solche Triebe überhaupt unabhängig von ihrer sprachlichen Prä-

gung feststellen? Nietzsche stellt einen solchen Zugang provokant zur Debatte und 

teilt insofern Wittgensteins Skepsis gegenüber der Vorstellung von Introspektion. 

Andererseits hält er jedoch an der grundsätzlichen Möglichkeit eines sprachunab-

hängigen Zugangs zu den eigenen Gefühlen fest, wenn er etwa davon spricht, dass 

wir an einen solchen Zugang nur nicht gewohnt sind: 

 

»Das sogenannte »Ich«. – Die Sprache und die Vorurtheile, auf denen die Sprache aufge-

baut ist, sind uns vielfach in der Ergründung innerer Vorgänge und Triebe hinderlich: zum 

Beispiel dadurch, daß eigentlich Worte allein für superlativische Grade dieser Vorgänge 

und Triebe da sind –; nun aber sind wir gewohnt, dort, wo uns Worte fehlen, nicht mehr 

genau zu beobachten, weil es peinlich ist, dort noch genau zu denken; ja, ehedem schloss 

man unwillkürlich, wo das Reich der Worte aufhöre, höre auch das Reich des Daseins auf. 

Zorn, Hass, Liebe, Mitleid, Begehren, Erkennen, Freude, Schmerz, – das sind Alles Namen 

für extreme Zustände: die milderen mittleren und gar die immerwährend spielenden niede-

ren Grade entgehen uns, und doch weben sie gerade das Gespinnst unseres Charakters und 

Schicksals.«129 

 

Er weist hier explizit die Auffassung zurück, dass es jenseits des »Reichs der 

Worte« nichts mehr zu beobachten gäbe. Vielmehr muss es für ihn das Ziel einer 

differenzierten Selbstanalyse bleiben, sich selbst auch an den Worten vorbei bes-

ser zu verstehen. Nietzsche scheint also von einer grundsätzlichen Möglichkeit 

                                                             

128  Nietzsche, »Morgenröte«, S. 114 (119). 

129  Ebd., S. 107 (115). 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | Unsicheres Mitleid 

von Introspektion auszugehen. Für diese Annahme könnte auch die Tatsache spre-

chen, dass er seinen Gegnern Verlogenheit vorwirft, denn eine solche setzt immer-

hin voraus, dass man seine eigenen Gefühle bzw. das eigene Mitleid kennt, und 

das wiederum könnte mit der Möglichkeit von Introspektion verknüpft werden. 

Allerdings kann es auch nicht-introspektive Formen der Vertrautheit mit den ei-

genen Gefühlen geben, wie wir in Kapitel 2 sehen werden. 

 

1.5.5 Zusammenfassung 

 

Der Mitleids-Gegner Nietzsche findet immer neue Formen, Mitleid als wichtigstes 

Laster einer »Sklavenmoral« unter Beschuss zu nehmen. Die verschiedenen Vari-

anten seiner Kritik am Mitleid zeigen jedoch, dass es nicht immer derselbe Mit-

leidsbegriff ist, den er in seiner Zurückweisung verwendet. Zudem gibt es auch 

bei Nietzsche Stellen, an denen Mitleid positiv bewertet wird und wo er sogar von 

»seinem Mitleid« spricht. Bei solchen Formulierungen geht er allerdings sehr be-

hutsam vor, hier wird für ihn die Gewalt der Sprache ein wichtiges Thema. 

Neben seinen Äußerungen zum schlechten Charakter mitleidiger Menschen 

finden sich bei Nietzsche zahlreiche Stellen, an denen er sich gegen »Mitleidspre-

diger« wendet und dabei weniger das Mitleid selbst, sondern seine rhetorische In-

strumentalisierung kritisiert. Trotzdem geht er nicht von einer allgemeinen Essenz 

des Mitleids aus. Viel lieber stellt er mehrere Mitleidsbegriffe nebeneinander und 

spricht von »meinem Mitleid«, wenn er einen anspruchsvolleren Mitleidsbegriff 

verwendet. Das heißt für ihn, dass wir immer schon verstrickt sind in die Begriff-

lichkeit unserer Sprache und in der Wahrnehmung unserer Gefühle von ihr unwei-

gerlich gelenkt werden. 

Ist Nietzsche ähnlich wie Wittgenstein also der Meinung, dass wir nicht ein-

fach in uns nachschauen können, wenn wir wissen wollen, in welchem mentalen 

Zustand wir uns befinden? Oder gibt es für ihn gewissermaßen an der Sprache 

vorbei, oder vor aller Sprache, eine verlässliche Form von Introspektion? Nietz-

sche will und kann sich letztlich wohl nicht festlegen in der Frage, ob wir vom 

eigenen Mitleid bzw. von seinem »wahren« oder »falschen« Charakter ein sprach-

unabhängiges Wissen haben können. Auf jeden Fall äußert er seine Zweifel an der 

Vorstellung, dass das Wort »Mitleid« in der Lage sei, ein sprachunabhängig iden-

tifizierbares Gefühl zu bezeichnen. Damit nähert er sich der Bedeutungstheorie 

des späteren Wittgenstein an, nach der wir mit der Vorstellung brechen müssen, 

die Bedeutung einzelner Wörter bestünde immer in der Bezeichnung von Gegen-

ständen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 67 

Die bei Wittgenstein detaillierter entwickelte Kritik an einem Gefühls-Essen-

tialismus gibt es schon bei Nietzsche, allerdings nur in Ansätzen, und auch weni-

ger konsequent. Nietzsches wichtigstes Anliegen ist es wohl, den ganzen Bereich 

der Affekte gegenüber demjenigen der Vernunft zu rehabilitieren und aufzuwer-

ten. Der kontrollierende, aber auch erklärende Zugriff der Vernunft gegenüber den 

Affekten wird nicht nur abgewehrt, sondern ihm wird jeglicher Boden entzogen, 

da letztlich auch die rationale Erkenntnis nichts anderes als Affekt ist. Das muss 

aber heißen, dass Affekte nicht bis ins Letzte verstanden werden können, und ent-

sprechend geht es Nietzsche weniger um eine »Lehre von Affekten als [um] eine 

Kritik dogmatischer Lehren von der Beherrschung der Affekte«.130 

Die Emphase, mit der Nietzsche innerhalb seines geistigen Umfeldes eine sol-

che Kritik verfolgte, unterscheidet ihn vom nüchternen Stil Wittgensteins in der 

Mitte des 20. Jahrhunderts, und das, obwohl auch Wittgenstein einige Inspiration 

vom sogenannten Irrationalismus des 19. Jh. erhielt.131 Gemeinsam ist den jewei-

ligen Texten sicherlich die Leidenschaftlichkeit des Philosophierens. Doch es gibt 

noch eine andere Gemeinsamkeit: das Bewusstsein der sprachlichen Strukturie-

rung psychologischer Phänomene – und nicht zuletzt der menschlichen Selbst-

wahrnehmung. 

 

 

 

Wittgenstein hat in seinen Schriften ab den 30er Jahren den Begriff des Mitleids 

mehrmals verwendet, in der Regel aber, ohne sich mit ihm als Begriff zu beschäf-

tigen. Die einzige Stelle, an der er das macht, findet sich im ersten Teil der Philo-

sophischen Untersuchungen: 

 

»Wie bin ich von Mitleid für diesen Menschen erfüllt? Wie zeigt es sich, welches Objekt 

das Mitleid hat? (Das Mitleid, kann man sagen, ist eine Form der Überzeugung, dass ein 

Anderer Schmerzen hat.)« (PU, § 287) 

 

                                                             

130  Vgl. Stegmaier, »Nietzsche: Umwertung (auch) der Affekte«, S. 534. 

131  Vgl. etwa Janik, Wie hat Schopenhauer Wittgenstein beeinflußt?, 72; Janik weist da-

rauf hin, dass die Gemeinsamkeit nicht in den Begrifflichkeiten zu suchen sind, son-

dern in der Perspektive. Bei Wittgenstein findet sich zwar keine Metaphysik des Wil-

lens, seine Betonung einer unreflektierten »Abrichtung« als Voraussetzung für das 

Funktionieren von Sprachspielen stellt auf seine Weise aber ein »animalisches« Ele-

ment dar. 

1.6 »MITLEID« BEI WITTGENSTEIN 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | Unsicheres Mitleid 

Soweit also die Stelle, die man am ehesten als einen wittgensteinschen Defi-

nitionsversuch von »Mitleid« betrachten könnte. Das Mitleid wird hier gar nicht 

einmal als Gefühl bezeichnet, sondern als »Form der Überzeugung«. Um auf sol-

che begrifflichen Feinheiten bei Wittgenstein näher einzugehen, muss jedoch 

seine Klassifizierung von »psychologischen Begriffen« insgesamt vergegenwär-

tigt werden. 

 

1.6.1 Klassifikation der psychologischen Begriffe 

 

Zwischen 1946 und 1951, also nach dem ersten Teil der Philosophischen Unter-

suchungen bis kurz vor seinem Tod, hat Wittgenstein sich in verschiedenen Ma-

nuskript- und Typoskriptbänden intensiv mit psychologischen Begriffen beschäf-

tigt. Die wichtigsten maschinengeschriebenen Notizen der Jahre 1946-48 (TS 228, 

229 und 232) sind von Georg Henrik von Wright und Heikki Nyman veröffentlicht 

worden, und zwar als die zwei Bände der Bemerkungen über die Philosophie der 

Psychologie (BPP I und BPP II). Die Manuskript gebliebenen Aufzeichnungen 

der darauffolgenden Jahre wurden von denselben Herausgebern hingegen als 

Letzte Schriften über die Philosophie der Psychologie veröffentlicht, auch hier 

gibt es einen Teil I (LS I, erstellt aus MS 137 und 138) und einen Teil II (LS II, 

erstellt aus MS 169, 170, 171, 173, 174 und 176). Ein von Wittgenstein im Früh-

jahr 1949 selbst zusammengestellter Text wird von ihnen als zweiter Teil der Phi-

losophischen Untersuchungen bezeichnet (PU II) und geht auf MS 144 zurück.132 

In den Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie finden sich Versu-

che, den ganzen »Bereich des Psychologischen« zu systematisieren bzw. zu klas-

sifizieren. Zu beachten ist dabei, dass Wittgenstein nicht die Phänomene selbst 

untersuchen möchte, sondern die Begriffe. Es geht ihm um die Unterscheidung 

von Sprachspielen, in denen psychologische Begriffe verwendet werden – Psy-

chologie als Wissenschaft interessiert ihn nicht. Wenn er z.B. meint, dass Emp-

findungen uns über die Außenwelt unterrichten und Gemütsbewegungen nicht, so 

ist das eine »grammatische Bemerkung« und nicht ein »psychologischer Satz«. 

Gleich beim ersten Klassifikationsversuch in § 836 der BPP I stellt Wittgen-

stein eine Gemeinsamkeit der psychologischen Verben fest: »Ihr Charakteristikum 

ist dies, dass ihre dritte Person aufgrund von Beobachtungen ausgesprochen wird, 

                                                             

132  Vgl. dazu das jeweilige Vorwort in der Werkausgabe Band 7. – Peter Keicher geht 

auf die einzelnen Textgrundlagen etwas detaillierter ein, vgl. Keicher, »Die Wittgen-

stein-Werkausgabe und ihre Quellen im Nachlaß«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 69 

nicht aber die erste.«133 Er beschließt, all diese Verben »Erlebnisverben« zu nen-

nen (bzw. alle psychologischen Begriffe »Erlebnisbegriffe«) und findet folgende 

Unterklassen solcher Erlebnisbegriffe: 1) Erfahrungsbegriffe, 2) Begriffe für Ge-

mütsbewegungen, 3) Formen der Überzeugung. 

Erfahrungen (1) haben für Wittgenstein Dauer, Verlauf und Intensität. Sie las-

sen sich noch einmal in Eindrücke und Vorstellungen unterscheiden. Beispiele für 

Gemütsbewegungen (2) sind Trauer, Freude, Gram, Entzücken. Es gibt ungerich-

tete und gerichtete Gemütsbewegungen, letztere nennt Wittgenstein auch »Stel-

lungnahmen« (z.B. Überraschung, Schreck, Bewunderung, Genuss). Bemerkens-

wert ist nun, dass Gemütsbewegungen nicht nur einen charakteristischen mimi-

schen Ausdruck haben, sondern auch charakteristische Erfahrungen und Gedan-

ken. Oder anders gesagt: Sie sind in der Lage, Gedanken zu »färben«. Auch haben 

sie zwar Dauer, aber keinen Ort: Eine Sinneserfahrung lässt sich am Körper loka-

lisieren, eine Gemütsbewegung nur bildlich (die Wut im Bauch). Die Formen der 

Überzeugung (3) hingegen färben keine Gedanken, sondern »ihr Ausdruck ist ein 

Ausdruck von Gedanken« – sie müssen daher wohl selbst als so etwas wie Gedan-

ken angesehen werden. Zu ihnen gehören »Glauben, Gewißheit, Zweifel, etc«. In 

§ 895 der BPP I findet sich der Hinweis, dass Wittgenstein mit seinem »Stamm-

baum psychologischer Phänomene« nicht Exaktheit anstrebe, sondern Übersicht-

lichkeit. Legt man seine Überlegungen zur Familienähnlichkeit von Begriffsbe-

deutungen zugrunde, ist diese Einschränkung nur konsequent. 

Die Frage ist nun, wo in diesen »Untergruppen« (Erfahrungen, Gemütsbewe-

gungen und Überzeugungen) Wittgenstein das Mitleid einordnen würde. Nahelie-

gend wäre die Klassifizierung als Gemütsbewegung. Auch Wittgenstein selbst 

spricht davon, dass man »aus Mitleid stöhnen« kann (NL, Item 116 163, Item 120 

18r). Andererseits gibt es (wie schon zitiert) in den Philosophischen Untersuchun-

gen jene Einordnung des Mitleids als eine »Form der Überzeugung«, und exakt 

diese Formulierung »Form der ›Überzeugung« verwendet er nun für die Unter-

gruppe 3), zu der eben gerade nicht die Gemütsbewegungen gehören. – Berück-

sichtigt man aber, dass die »Gemütsbewegungen« Gedanken (und somit wohl 

auch Überzeugungen) färben können, ließe sich die »Färbung« der Überzeugung 

vielleicht auch als eine »Form der Überzeugung« auffassen, was das Mitleid dann 

wieder näher zu den Gemütsbewegungen rücken würde. Jedenfalls erscheint eine 

eindeutige Zuordnung des Mitleids ausgehend von Wittgensteins erstem Klassifi-

kationsversuch nicht auf der Hand zu liegen. 

                                                             

133  Auf die Unterscheidung der ersten und dritten Person soll im 2. Kapitel noch ausführ-

licher eingegangen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | Unsicheres Mitleid 

Den zweiten und ausführlicheren Klassifikationsversuch unternimmt Wittgen-

stein in § 63ff. von BPP II (bzw. in Z, 472ff.). Auch hier beginnt er mit der Fest-

stellung, dass die psychologischen Verben dadurch charakterisiert sind, »daß die 

dritte Person des Präsens durch Beobachtung zu identifizieren ist, die erste Person 

nicht.« Er macht überdies deutlich, dass es um vorläufige Übersichtlichkeit geht 

und nicht um fertige Lösungen. Die großen Kategorien sind diesmal gleich vier: 

1) Sinnesempfindungen, 2) Vorstellungen, 3) Gemütsbewegungen und 4) Dispo-

sitionen. 

Im Mittelpunkt stehen auch hier die Unterscheidungen zwischen verschiede-

nen Kategorien: Eine erste Unterscheidung betrifft Sinnesempfindungen (1) und 

Vorstellungen (2) (BPP II, §§ 63-147): Sie stehen zwar in engem Zusammenhang, 

doch gibt es zwischen ihnen keine Ähnlichkeit (BPP II, § 70). Grundsätzlich sind 

schon die »Phänomene« des Sehens und Vorstellens verschieden, wenn wir andere 

Menschen dabei beobachten. Aber auch für die Verwendung der Verben »sehen« 

und »vorstellen« gelten unterschiedliche Regeln (das betrifft sowohl die erste als 

auch die dritte Person): »Vorstellen« ist eine aktive, »willkürliche« Tätigkeit, das 

»Sehen« geschieht einem. Hier zeigt sich für Wittgenstein ein kategorischer Un-

terschied. 

Noch deutlicher wird ein solcher kategorischer Unterschied zwischen den 

Empfindungen (1) und den Gemütsbewegungen (3) (BPP II, §§ 148-177): Letztere 

können zwar von charakteristischen Empfindungen begleitet sein (z.B. die tränen-

schwere eigene Stimme bei der Trauer), doch dürfen solche Empfindungen nicht 

mit den jeweiligen Gemütsbewegungen gleichgesetzt werden. Das wäre, als ob 

jemand die »Ziffer 2« mit der »Zahl 2« verwechselte. Gemütsbewegungen haben 

im Unterschied zu Empfindungen keinen »Ort«, wir empfinden die Freude nicht 

in (oder mit) einem bestimmten Körperteil. Darüber hinaus gehen wir in unseren 

Sprachspielen nicht davon aus, dass uns Gemütsbewegungen über die Außenwelt 

unterrichten, bei Sinnesempfindungen jedoch schon. Entsprechend haben auch die 

jeweiligen Objekte einen unterschiedlichen Status: Gerichtete Gemütsbewegun-

gen haben zwar ein Objekt, dieses Objekt stellt aber nicht wie bei den Empfindun-

gen eine bloße Ursache der Gemütsbewegung dar. 

Ein etwas rätselhafter Begriff ist in diesem Zusammenhang der des »Inhalts«: 

Wittgenstein versteht darunter gewisse Bilder, die wir mit den jeweiligen Gemüts-

bewegungen verbinden, bzw. »etwas, wovon ein Bild gemacht werden kann«. Ge-

meint ist wohl das, was man sich vergegenwärtigt, wenn man z.B. bewusst an 

»Sehnsucht« denkt (BPP I, § 726). Seine Beispiele sind die »Finsternis der De-

pression« oder die »Flammen des Zornes« oder auch der jeweilige Gesichtsaus-

druck einer Gemütsbewegung (BPP II, § 148). Es scheint Wittgenstein hier wich-

tig zu sein, dass solche »Bilder« als etwas verstanden werden, was nicht mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 71 

Körpergefühl verwechselt werden darf (BPP I, § 133), und dass die jeweiligen 

Begriffe für Gemütsbewegungen insofern keinen wahrnehmbaren Inhalt haben. 

Aufschlussreich ist nun auch eine dritte Unterscheidung, nämlich die zwischen 

Gemütsbewegungen (3) und Dispositionen (4): Die Gruppe der Dispositionen ist 

vielfältig. Gleich zu Beginn spricht Wittgenstein von den »Gemütsdispositionen« 

Liebe und Hass (BPP II, § 148) oder von der »Neigung zur Eifersucht« (BPP II, § 

178), er nennt aber auch Absicht, Glauben und Wissen, Meinen oder Verstehen 

(BPP II, §§ 178ff.). In einem gewissen Sinn gehört sogar das Denken dazu (BPP 

II, § 193).134 Dispositionen haben im Unterschied zu Gemütsbewegungen keine 

»echte Dauer«, d.h. es lässt sich von ihnen nicht sagen, man habe sie »ununterbro-

chen«. Insofern sind sie keine »Bewusstseinszustände« (BPP II, § 178). Sätze wie 

»Ich beabsichtige ...« sind für Wittgenstein deshalb nicht der Ausdruck eines Er-

lebnisses (BPP II, § 179). Dafür können sie im Unterschied zu den Gemütsbewe-

gungen grundsätzlich auch in der ersten Person durch »Erfahrung« beobachtet 

werden (BPP II, § 178), d.h. man kann sie an sich selbst überprüfen (siehe dazu 

auch PU, § 587). Bei Gemütsbewegungen hätte eine solche Ausdrucksweise kei-

nen Sinn. Bemerkenswert ist zudem, dass Begriffe wie »Furcht« sowohl im Sinne 

einer Gemütsbewegung als auch einer Disposition verwendet werden können: »Es 

ist eines, akute Furcht empfinden, und ein anderes, jemand ›chronisch‹ fürchten.« 

(BPP II, § 148). 

Ähnlich wie die Furcht ließe sich wohl auch das Mitleid einmal als Gemüts-

bewegung und einmal als Gemütsdisposition bezeichnen. Wittgenstein selbst 

spricht schließlich sowohl vom Stöhnen aus Mitleid bzw. den »Schmerzlauten des 

Mitleids« (NL, Item 116 163/120 18r sowie Item 137 56a) als auch von einer 

»Form der Überzeugung« (PU, § 287). 

Ab 1948 gibt Wittgenstein offenbar den »Plan« eines solchen Stammbaumes 

auf und spricht davon, dass »Wissen, Glauben, Hoffen, Fürchten (u.a.)« so ver-

schiedenartige Begriffe seien, dass »eine Klassifikation, ein Einordnen in ver-

schiedene Laden, für uns keinen Nutzen hat« (LS I, § 122). Seine Untersuchungen 

beschränken sich nun ausschließlich auf Beispiele, die den Sprachgebrauch unter 

immer neuen Bedingungen beleuchten. Mitten unter ihnen finden sich dann Be-

merkungen wie die folgende: »Ich strebe mit all diesen Beispielen nicht irgend 

eine Vollständigkeit an. Nicht eine Klassifikation aller psychologischen Begriffe. 

Ich will nur meinen Leser in den Stand setzen, sich in begrifflichen Unklarheiten 

                                                             

134  Joachim Schultes Einschätzung, dass beim zweiten Klassifikationsversuch die Kate-

gorie der Überzeugungen fehle, wird hier nicht geteilt: Wittgenstein verwendet zwar 

nicht das Wort »Überzeugungen«, doch ist mit »Glauben«, »Wissen« und »Meinen« 

wohl dieselbe Kategorie gemeint. Vgl. Schulte, Erlebnis und Ausdruck, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | Unsicheres Mitleid 

zu helfen« (LS I, § 686).135 Trotz seiner ständigen Versuche, Ordnung zu schaffen, 

scheint Wittgenstein mit der Zeit immer weniger von der Sinnhaftigkeit einer 

Klassifikation der psychologischen Begriffe überzeugt gewesen zu sein. Entweder 

reichten ihm die bereits durchgeführten Klassifikationsversuche oder er nahm 

überhaupt Abstand von solchen Unterfangen. In der von ihm selbst 1949 durch-

geführten Auswahl von Bemerkungen aus den vorhergehenden drei Jahren – wel-

che dann zum zweiten Teil der »Philosophischen Untersuchungen« wurde – gibt 

es jedenfalls keine Klassifikation mehr. 

Schon bei den Klassifikationen ist aufgefallen, dass dieselben Begriffe häufig 

verschieden verwendet werden. Psychologische Bezeichnungen sind Alltagsbe-

griffe und weisen somit keine einheitliche und überschaubare Verwendung auf 

(BPP II, § 194; Z, § 113), die erwartete »glatte und regelmäßige Struktur« muss 

als »zerfetzte« akzeptiert werden (Z, § 111). Wer sich nur auf die »äußeren For-

men« der Sprache konzentriert, kann die »unsägliche Verschiedenheit aller unsrer 

tagtäglichen Sprachspiele« leicht übersehen (LS I, § 909). 

Betrachtet Wittgenstein die psychologischen Begriffe und damit auch »Mit-

leid« als Begriffe mit »verschwommenen Grenzen« bzw. als familienähnliche Be-

griffe? Psychologische bzw. mentale Begriffe bilden tatsächlich eine starke 

Gruppe innerhalb seiner Beispiele für familienähnliche Begriffe. Ausdrücklich 

nennt er »Wünschen«, »Verstehen«, »Meinen«, »Beabsichtigen«, »Glauben«, 

»Erwarten« und auch »Erkenntnis«.136 Zur Familienähnlichkeit von »Mitleid« 

lässt sich keine explizite Äußerung bei Wittgenstein finden, trotzdem würde es 

verwundern, wenn er gerade diesen Begriff nicht als familienähnlichen auffasste. 

– Allerdings lässt sich der Begriff des »familienähnlichen Begriffs« nach Witt-

genstein wohl selbst nicht wirklich definieren – jedenfalls nicht so klar, dass man 

sofort wüsste, auf welche einzelnen Begriffe er das Konzept der Familienähnlich-

keit anwenden möchte und auf welche nicht. 

Es mag umständlich erscheinen, Wittgenstein-Passagen für das Thema Mitleid 

zu verwenden, wenn in diesen Passagen vom Mitleid explizit gar nicht so sehr die 

Rede ist. Doch ist es der Ansatz Wittgensteins selbst, Ähnlichkeiten zwischen ver-

schiedenen psychischen Phänomenen vorauszusetzen, auch wenn die entspre-

chenden Vergleiche selbst nicht explizit und systematisch durchgeführt werden. 

Er schreibt in Zusammenhang mit der »Behandlung aller dieser Erscheinungen 

                                                             

135  Vgl. auch PU II, S. 539. – An anderer Stelle, er beschäftigt sich gerade mit verschie-

denen Fragen zur »Hoffnung«, macht er den Versuch einer »Einordnung«, distanziert 

sich aber sofort wieder davon: »Hoffen ist doch ein ruhiges, freudiges Erwarten. (Ob-

wohl so eine Analyse etwas Abstoßendes hat).« LS I, § 359. 

136  Eine Liste von solchen Beispielen findet sich bei Teuwsen, Familienähnlichkeit und 

Analogie, S. 54f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 73 

des Seelenlebens«, dass es ihm nicht auf Vollständigkeit ankomme, »weil jede für 

mich auf die richtige Behandlung aller ein Licht wirft« (Z, § 465). 

Das soll natürlich nicht bedeuten, dass darauf verzichtet wird, auch jene Text-

stellen zurate zu ziehen, in denen der Begriff »Mitleid« tatsächlich verwendet 

wird. Sie verstehen Mitleid meist als eine Reaktion auf die Schmerzen einer an-

deren Person, diese Schmerzen werden dabei als bevorzugtes Beispiel für »Fremd-

psychisches« hergenommen. Das heißt aber nicht, dass Wittgenstein von Mitleid 

nur in einer ganz bestimmten Form spricht. Ihn interessiert das Mitleid einerseits 

als akute Gemütsbewegung angesichts akuter Schmerzäußerungen einer anderen 

Person – andererseits aber auch als Disposition bzw. als grundsätzliche Einstel-

lung gegenüber Schmerzäußerungen. 

 

1.6.2 Das Mitleid des Solipsisten 

 

Schon im Blauen Buch aus den Jahren 1933-34 taucht bei Wittgenstein das Mitleid 

auf, und zwar als mögliche Disposition eines Solipsisten. Wenn für den Solipsisten 

nichts außer dem eigenen Ich existiert, wenn also alles Fremdpsychische irreal ist 

– kann es dann einen mitleidigen Solipsisten geben, der sich nicht auf bloßes 

Selbstmitleid beschränken muss? Nach Wittgenstein kann es diesen sehr wohl ge-

ben, ein Solipsist hat nicht weniger Mitleid als ein Realist oder ein Idealist (BlB, 

S. 80). Und sein Mitleid impliziert sogar den Glauben, dass andere Personen 

Schmerzen haben, nur darf dieser nicht als philosophischer bzw. metaphysischer 

Glaube verstanden werden. 

 

»Der Mann, den wir als Solipsisten bezeichnen und der sagt, dass nur seine Erfahrungen 

wirklich sind, streitet damit nicht über irgendeine praktische Tatsachenfrage mit uns, er sagt 

nicht, dass wir simulieren, wenn wir über Schmerzen klagen, er bemitleidet uns ebenso wie 

jeder andere, und gleichzeitig will er den Gebrauch des Titels ›wirklich‹ auf das einschrän-

ken, was wir seine Erfahrungen nennen würden; und vielleicht will er unsere Erfahrungen 

überhaupt nicht ›Erfahrungen‹ nennen (wiederum, ohne mit uns über irgendeine Tatsachen-

frage zu streiten).« (BlB, S. 95-96) 

 

Der Solipsist befindet sich in keinem Selbstwiderspruch, wenn er sich im konkre-

ten Alltag fragt, ob jemand anderes tatsächlich Schmerzen hat oder nur simuliert. 

Er muss die Schmerzen der anderen Person nicht als wirklich bezeichnen, wenn 

er sich im konkreten Fall für die Echtheit der Schmerzen entscheidet. Die beiden 

Begriffe »wirklich« und »simuliert« stellen für ihn keine Gegensätze dar: beim 

einen handelt es sich um einen Ausdruck auf einer »logischen« Ebene, der andere 

Ausdruck befindet sich auf einer Ebene der Erfahrung. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | Unsicheres Mitleid 

Wittgenstein spricht in diesem Zusammenhang nicht ausdrücklich von ver-

schiedenen Sprachspielen, sondern eher von »verschiedenen Gebräuchen der 

Wörter« (BlB, S. 81). Ein Solipsist kann ohne Probleme im einen (logisch-meta-

physischen) Gebrauch sagen »Nur ich fühle wirkliche Schmerzen« und im ande-

ren (erfahrungsbezogenen) Gebrauch von der Echtheit der Schmerzen anderer 

Menschen sprechen bzw. Mitleid äußern. Auf der Ebene der Erfahrungssätze wäre 

ein Solipsist auch gar nicht imstande, jene metaphysische Regelung aufrechtzuer-

halten, die Schmerzen anderer Personen nicht als wirkliche Schmerzen zu be-

zeichnen; schließlich ist es nach Wittgenstein auf dieser Ebene durchaus möglich 

bzw. vorstellbar, dass ich in einem anderen Körper Schmerzen empfinde. Das ist 

zwar unwahrscheinlich, aber es könnte empirische Bedingungen geben, die genau 

das geschehen lassen. 

Für Wittgenstein zeigt sich ausgehend von solchen Überlegungen, dass auch 

der Begriff »ich« unterschiedliche Gebräuche kennt: Einmal wird er für das Sub-

jekt von Erfahrungen, dann aber auch für den Körper der sprechenden Person ver-

wendet (BlB, S. 106). Der erste Gebrauch, der »Subjektgebrauch«, findet sich 

beim (solipsistisch-metaphysischen) Satz »Ich kann immer nur meine eigenen 

Schmerzen spüren«, der zweite, »objektive« Gebrauch beim Erfahrungssatz »Ich 

kann unter normalen Umständen Schmerzen nur in meinem eigenen Körper spü-

ren«: 

 

»Die grammatische Schwierigkeit, in der wir uns befinden, werden wir nur dann klar sehen, 

wenn wir mit der Idee, dass man Schmerzen im Körper einer anderen Person spüren kann, 

vertraut werden. Denn sonst werden wir, wenn wir über dieses Problem nachrätseln, Gefahr 

laufen, den metaphysischen Satz ›Ich kann seine Schmerzen nicht spüren‹ mit dem Erfah-

rungssatz ›Wir können (in der Regel) nicht Schmerzen im Zahn eines anderen haben‹ zu 

verwechseln.« (BlB, S. 81) 

 

Das kann nur heißen, dass auch Mitleidssätze auf der Ebene des »gewöhnlichen 

Lebens« (BlB, S. 77) nicht mit metaphysischen Positionen in Verbindung ge-

bracht werden dürfen. Auf einer metaphysischen Ebene kann es tatsächlich 

schwierig sein, das Mitleid zu erklären (Schopenhauer ist auf diesem Wege im-

merhin zur Konsequenz gelangt, dass Individuation nur eine Illusion darstellt). 

Hier muss die Frage »Ist das wirklich Mitleid, was ich empfinde?« auf andere 

Weise gestellt werden als auf einer empirischen Ebene, wo es mehr um konkrete 

psychologische Fragen geht. Wittgenstein bringt das Mitleid an dieser entschei-

denden Stelle des Blauen Buches mit der Unterscheidung von Sprachgebräuchen 

in Zusammenhang. Ob sinnvoll vom Mitleid einer Person gesprochen werden 

kann, hängt davon ab, in welchem Sprachspiel man sich befindet. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 75 

Ebenfalls im Blauen Buch zeigt Wittgenstein die Unterschiedlichkeit der be-

treffenden »Gebräuche« mit einem sehr anschaulichen Beispiel auf (BlB, S. 76f.): 

Wenn uns ein Physiker sagt, Materie bestehe zum ganz großen Teil aus dem leeren 

Raum innerhalb der einzelnen Atome, so haben wir deshalb noch keinen Grund, 

der Solidität des Holzbodens unter unseren Füßen zu misstrauen. Der Begriff »So-

lidität« würde in diesem Fall falsch gebraucht werden, ganz so, wie wenn man 

aufgrund eines metaphysischen Prinzips (dass wir immer nur unsere eigenen Er-

fahrungen haben können) in einem ganz praktischen Sinn von der Existenz ande-

rer Personen nicht mehr ausgehen wollte. Dieser Vergleich findet sich im Big Ty-

pescript noch deutlicher: 

 

»Warum hat man kein Mitleid, wenn eine Tür ungeölt ist und beim Auf- und Zumachen 

schreit? Haben wir mit dem Andern, der sich benimmt wie wir, wenn wir Schmerzen haben, 

Mitleid – auf philosophische Erwägungen hin, die zu dem Ergebnis geführt haben, daß er 

leidet, wie wir? Ebensogut können uns die Physiker damit Furcht einflößen, daß sie uns 

versichern, der Fußboden sei gar nicht kompakt, wie er scheine, sondern bestehe aus losen 

Partikeln, die regellos umherschwirren. »Aber wir hätten doch mit dem Andern nicht Mit-

leid, wenn wir wüßten, daß er nur eine Puppe ist, oder seine Schmerzen bloß heuchelt.« 

Freilich, – aber wir haben auch ganz bestimmte Kriterien dafür, daß etwas eine Puppe ist, 

oder daß Einer seine Schmerzen heuchelt und diese Kriterien stehen eben im Gegensatz zu 

denen, die wir Kriterien dafür nennen, daß etwas keine Puppe (sondern etwa ein Mensch) 

ist und seine Schmerzen nicht heuchelt (sondern wirklich Schmerzen hat).« (NL, Item 213 

The Big Typescript, § 509) 

 

Auch wenn für Wittgenstein das Mitleid eine »Form der Überzeugung« (dass eine 

andere Person Schmerzen hat) ist, so darf diese nicht mit einer metaphysischen 

Annahme verwechselt werden. Eine Überzeugung als Einstellung ist noch keine 

metaphysische Theorie. Das kommt auch in einer häufig zitierten Frage aus den 

40er Jahren zum Ausdruck: »›Ich glaube, daß er leidet.‹ – Glaube ich auch, daß er 

kein Automat ist? Mit Widerstreben nur könnte ich das Wort in diesen beiden 

Zusammenhängen aussprechen« (LS I, § 321; PU II, S. 495). 

 

1.6.3 Der Mitleids- und der Schmerzbegriff 

 

Die oben zitierte Stelle in den Philosophischen Untersuchungen (§ 287), an der 

Wittgenstein schreibt, das Mitleid sei eine »Form der Überzeugung, dass ein An-

derer Schmerzen hat«, ist eingebettet in die Frage, wer oder was denn nun wirklich 

Schmerzen haben kann. Warum schreiben wir einem Stein keine Schmerzen zu? 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | Unsicheres Mitleid 

Einer Fliege vielleicht, einem Leichnam wieder nicht (PU, § 284). Ist es der Kör-

per, der Schmerzen fühlt? Um das zu entscheiden, fragt Wittgenstein nach dem 

Benehmen: »… man spricht nicht der Hand Trost zu, sondern dem Leidenden; 

man sieht ihm in die Augen« (PU, § 286). Wenn es in § 287 heißt: »Wie bin ich 

von Mitleid für diesen Menschen erfüllt? Wie zeigt es sich, welches Objekt das 

Mitleid hat?«, dann geht es also um das Mitleid als eine Einstellung, die uns be-

stimmten Objekten die grundsätzliche Fähigkeit zuschreiben lässt, Schmerzen zu 

empfinden. Eike von Savigny formuliert das so: »Die Berechtigung des Mitleids 

ist also ein Grund für die Aussage, das Objekt des Mitleids habe Schmerzen.«137 

In den Bemerkungen über die Farben verwendet Wittgenstein »Mitleid« im Zu-

sammenhang mit unserer Verwendung des Schmerzbegriffs: 

 

»Von wem würden wir sagen, er habe unsern Begriff des Schmerzes nicht? Ich könnte an-

nehmen, er kenne Schmerzen nicht, aber ich will annehmen, er kenne sie; er gibt also 

Schmerzäußerungen von sich und man könnte ihm die Worte ›Ich habe Schmerzen‹ bei-

bringen. Soll er auch fähig sein, sich seiner Schmerzen zu erinnern? – Soll er Schmerzäu-

ßerungen der andern als solche erkennen; und wie zeigt sich das? Soll er Mitleid zeigen? – 

soll er gespielten Schmerz als solchen verstehen?« (BüF, § 305) 

 

Das Zeigen von Mitleid wird hier als möglicher Indikator dafür verwendet, ob 

jemand Sprachspiele mit dem Begriff »Schmerz« korrekt spielt. Auch wenn es 

somit der Schmerzbegriff ist, den Wittgenstein in den Mittelpunkt stellt und nicht 

der Mitleidsbegriff, so ist das Mitleid als Nebenschauplatz deshalb nicht weniger 

eingebunden in Wittgensteins Überlegungen zum Gebrauch von psychologischen 

Begriffen. 

Die Frage lässt sich aber auch umdrehen: Muss eine Person (eigene) Schmer-

zen kennen, um Mitleid haben zu können? So fragt Wittgenstein etwa in § 26 von 

BPP II, ob man die Bedeutung psychologischer Begriffe verstehen kann, ohne die 

betreffenden Zustände und Fertigkeiten in der ersten Person zu kennen. Sein erstes 

Ergebnis ist, dass jemand ohne eigene Furchterfahrungen kein »Verständnis« für 

Furcht hätte und bei einer Tragödienaufführung nicht »aus Mitgefühl schaudern« 

würde, wenn sich deren Figuren in »furchtbarer« Lage befinden. Wittgenstein 

fährt jedoch folgendermaßen fort: 

 

»Gut; aber wäre es nicht denkbar, dass Einer, der den Schmerz nie gefühlt hat, ihn in der 

Form des Mitleids dennoch empfände? Er würde also, was immer geschähe, nicht stöhnen, 

wohl aber, wenn einem Andern Schmerz zugefügt wird. 

                                                             

137  Savigny, Wittgensteins »Philosophische Untersuchungen« I, S. 335. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 77 

Aber ob wir nun von Diesem sagen würden, er habe Mitleid? Ob wir nicht sagen würden: 

›Es ist eigentlich kein Mitleid, weil er ja eigenen Schmerz gar nicht kennt.‹ – ? Oder man 

könnte sich in so einem Fall denken, dass die Leute sagten, diesem Menschen habe Gott ein 

Gefühl für das Leid, die Furcht des Andern gegeben. So etwas würde man vielleicht eine 

Intuition nennen.« (BPP II, § 28) 

 

Wittgenstein hält insgesamt wenig von der Vorstellung, man müsste die Schmerz-

empfindung zuerst in sich kennenlernen, um sie dann auch bei anderen Personen 

zu erkennen. Das zeigt sich auch in § 29 von BPP II, wo er betont, dass die An-

wendung von psychologischen Begriffen auf andere Personen nur gelernt wird, 

indem wir mit Menschen leben: »Vom Lust und Leid etc. der Fische können wir 

nicht reden.« 

Letztlich verweisen alle Fragen nach der korrekten Verwendung des Schmerz- 

oder Mitleidsbegriffs auf die Lebensform, die den verschiedenen Sprachspielen 

zugrunde liegt. Das versucht Wittgenstein u.a. dadurch aufzuzeigen, dass er sich 

in Form von Gedankenexperimenten mit ganz anderen Lebensformen auseinan-

dersetzt bzw. deren Konsequenzen für die Begriffsverwendung sucht. In §§ 599 

und 638 von BPP II etwa stellt er sich Menschen vor, »die nur dann Mitgefühl 

zeigen, wenn sie den anderen bluten sehen; sonst lachen sie über seine Schmerz-

äußerungen«. Diese Menschen hätten einen anderen Schmerzbegriff, ihre Sprach-

spiele und ihre ganze Lebensform wären anders. Sie dürften, wie Wittgenstein 

hinzufügt, »gewisse Skrupel nicht haben«. 

Solche kontrafaktischen Annahmen verdeutlichen indirekt unsere eigene Le-

bensform bzw. unsere Verwendung der Begriffe »Schmerz« und »Mitleid«. Wäh-

rend für jene Menschen nur die Wunden zählen, ziehen wir auch die Möglichkeit 

in Betracht, dass Schmerzen nach außen hin keine eindeutigen Kriterien besitzen. 

Der Punkt dabei ist für Wittgenstein, dass das »Innere« der Mitmenschen keinen 

von jeder Lebensform unabhängigen, natürlichen Ort darstellt, in den man manch-

mal Einblick hat und manchmal nicht. Denn wir sprechen nur in bestimmten Si-

tuationen des konkreten Zweifels vom Inneren einer Person. Fehlen diese Zweifel, 

spielt die Kategorie des Inneren keine Rolle mehr – für die von Wittgenstein be-

schriebenen Menschen ohne »gewisse Skrupel« hat die Vorstellung vom privaten 

Inneren deshalb keinen Sinn: »Kümmere ich mich um sein Inneres, wenn ich ihm 

traue? Wenn ich’s nicht tue, sage ich ›ich weiß nicht, was in ihm vorgeht‹; ver-

traue ich ihm aber, so nicht: ich wisse, was in ihm vorgeht« (BPP II, § 602). 

Es gibt für Wittgenstein keine Begründung für ein Sprachspiel oder für die 

ihm zugrunde liegende Lebensform. Wir finden uns darin vor, ohne einen Grund 

dafür angeben zu können. Dieser Gedanke veranlasst Wittgenstein sogar, beim 

Zweifel am inneren Vorgang (der ja auch als Zweifel Teil des Sprachspiels ist) 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | Unsicheres Mitleid 

von einem instinktiven Verhalten gegen den Anderen zu sprechen (BPP II, § 644). 

Wittgensteins Gedankenexperimente zu anderen Lebensformen und entsprechen-

den Mitleidsbegriffen werden weiter unten noch einmal eingehender diskutiert 

(siehe 4.1.4). Bereits jetzt zeigt sich aber, dass er die Sichtweise ablehnt, den Men-

schen mit einer anderen Lebensform würde etwas fehlen, z.B. die Unterscheidung 

zwischen dem Klagen mit Schmerzen und dem Klagen ohne Schmerzen. Ein sol-

cher Unterschied könnte ihnen durchaus klar sein, es kommt ihnen nur »nicht da-

rauf an« (LS I, § 205). 

 

1.6.4 Unsicheres Mitleid 

 

Mitleid ist für Wittgenstein meist eine spontane Reaktion, welche keinen Zweifel 

kennt, sondern einfach trösten oder helfen will. Die Echtheit der Schmerzen der 

anderen Person ist in solchen Fällen kein Thema – nicht nur vorläufig nicht, son-

dern grundsätzlich nicht: 

 

»Das Spiel beginnt nicht mit dem Zweifel, ob Einer Zahnweh hat, denn das entspräche – 

sozusagen – nicht der biologischen Funktion des Spiels in unserem Leben. Seine primitive 

Form ist eine Reaktion auf die Klagelaute und Gebärden des Andern, eine Reaktion des 

Mitleidens, oder dergleichen. Wir trösten, wollen helfen. Man kann denken: weil der Zwei-

fel eine Verfeinerung, in gewissem Sinne, Verbesserung des Spiels ist, so wäre es wohl das 

allerrichtigste, mit dem Zweifel gleich anzufangen.« (UW, S. 108) 

 

Gerade eine solche pauschale Rückprojektion von Zweifel und Unsicherheit auf 

den Anfang des Sprachspiels (bzw. auf dessen Charakter insgesamt) möchte Witt-

genstein aber nicht betreiben. Trotzdem unterstreicht auch er, dass die Reaktion 

des Mitleids keine »Gründe« besitzt: »Einer sagt: ›Wie kann der Mensch auch, 

unter solchen Umständen, anders handeln!‹ (ein Ausruf) und der Andre sagt es 

nicht. Einer begibt sich hier (in diesem Fall) des Urteils, der Andre nicht. Gründe? 

– Es sind Reaktionen (wie das Mitleid – )« (NL, Item 134, 101). 

Auch in BPP I, § 137 stellt er zunächst einmal fest, dass das Mitleid in den 

allermeisten Fällen keine Unsicherheit kennt, selbst wenn die Kriterien fehlen, die 

das Vorhandensein der Schmerzen in der anderen Person frei von jedem Zweifel 

halten könnten. Schließlich weist Wittgenstein aber dann noch auf eine »Hauptsa-

che« hin: »In gewissen Fällen bin ich in Unsicherheit darüber, ob der Andere 

Schmerzen hat oder nicht, ich ruhe z.B. nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm, – 

und keine Äußerung kann diese Unsicherheit beheben« (BPP I, § 137). 

Wieder wird Mitleid als Indikator verwendet für die Überzeugung, dass die 

andere Person Schmerzen hat. Neu ist allerdings, dass dieser Indikator auch 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 79 

schwanken kann. Und wenn einmal Unsicherheit besteht, gibt es keine Indizien, 

die den Zweifel oder das Schwanken beseitigen könnten. Denn Verstellung ist in 

verschiedenen Formen möglich und auch selbst nur ein spezieller Fall davon, dass 

jemand Schmerzen äußert und nicht fühlt. Wittgenstein beschreibt sogar die Mög-

lichkeit eines Giftes, das einen Menschen in einen Zustand versetzt, »in welchem 

er ›als Automat handelt‹, sich nicht verstellt, aber nichts fühlt, obgleich er Gefühle 

äußert.« Die Möglichkeit immer neuer Hypothesen zur Infragestellung vermeint-

licher Gewissheiten ist unbegrenzt. Um aus der Unsicherheit Sicherheit zu ma-

chen, bringt es insofern nichts, eine fehlende Information zu ergänzen – etwa über 

das zukünftige Verhalten einer anderen Person: »Auch wenn ich ›nicht sicher in 

meinem Mitleid ruhe‹, muss ich nicht an die Ungewissheit seines späteren Beneh-

mens denken« (BPP II, § 670 bzw. Z, § 562). 

Wäre das schwankende Mitleid eine Unsicherheit aufgrund fehlender Infor-

mationen, so würde es nach Wittgenstein auf praktische Ratlosigkeit hinauslaufen: 

 

»Es könnte ja Einen geben, der den Andern gegenüber in einem ernsten, hoffnungslosen 

Zweifel wäre. Aber wie würde der handeln? (Wie ein Geistesgestörter.) Er würde etwa sa-

gen: Manchmal fühle ich, der Andre und ich seien dasselbe, und manchmal wieder nicht. 

Und dementsprechend würde er manchmal Mitgefühl zeigen, manchmal keines, manchmal 

auch den Zweifel.« (LS I, § 248) 

 

Ein solcher »ernster« und »hoffnungsloser« Zweifel kennt keine Ambivalenzen. 

Manchmal ist für ihn die Grundlage für Mitleid gegeben, manchmal nicht. Ent-

sprechend empfindet die Person manchmal Mitleid, manchmal nicht. Das »Geis-

tesgestörte« daran müsste wohl in der Sprunghaftigkeit einer solchen Einstellung 

bestehen bzw. in der verzweifelten Suche nach einer Entscheidung, welche nicht 

zu finden ist. Das ist das Schema der fehlenden Information, die alles klären 

würde, da Eindeutigkeit verlangt wird. Entweder ist Mitleid gerechtfertigt oder 

nicht. 

Wenn Wittgenstein jedoch davon spricht, dass wir manchmal »nicht sicher in 

unserem Mitleid« ruhen, meint er wohl etwas anderes. Hier kann der Zweifel 

(bzw. die Unsicherheit) das Mitleid begleiten, ohne es unmöglich zu machen. Es 

muss sich um ein irritiertes Mitleid handeln, das als solches den Mitleids-Stand-

punkt nicht komplett aufgibt. Die exklusive Gleichsetzung von Sicherheit und 

Mitleid auf der einen Seite und Zweifel und Gleichgültigkeit auf der anderen Seite 

funktioniert nicht. Es gibt die Kombination von Mitleid und Unsicherheit. Und so 

ist das Mitleid auch nicht der Gradmesser für die kognitive Gewissheit bezüglich 

des Leidens anderer. Ein unsicheres, irritiertes Mitleid muss nicht darauf zurück-

zuführen sein, dass der rechte Einblick in das »Innere« des Menschen fehlt. Es 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | Unsicheres Mitleid 

handelt sich bei ihm nicht um eine Unsicherheit, wie wir sie gegenüber einem 

komplizierten Mechanismus haben und bei der einfach eine entscheidende Infor-

mation ergänzt werden muss, um sie zu beseitigen:138 »Ich will sagen: Wenn die 

natürliche Einstellung der Menschen gegen den, der Schmerz äußert, verschieden 

ist, – die eine kühl und gleichgültig, die andre mitleidsvoll, etc., – so heißt das 

noch nicht, Einer glaube, der Mensch verstelle sich« (LS I, § 912). 

 

1.6.5 Zusammenfassung und Ausblick 

 

Erstens wird deutlich, dass Wittgenstein den Begriff »Mitleid« nicht als »scharf 

begrenzten« Begriff verwenden möchte. Er erklärt das zwar nicht ausdrücklich, 

aber seine Aussagen über das Mitleid stehen in deutlicher Nähe zu seinen Beispie-

len für familienähnliche Begriffe.139 Außerdem zeigt die Art und Weise, wie er die 

Klassifizierung der psychologischen Begriffe durchführt (und auch selbst infrage 

stellt), dass es eine exakte Definition für »Mitleid« bei Wittgenstein wohl nicht 

geben kann, weil auch die Überbegriffe nicht definiert werden können. Aus der 

Familienähnlichkeit von »Mitleid« folgt, dass Fragen zum Vorhandensein von 

Mitleid immer nur innerhalb bestimmter Sprachspiele gestellt werden können. 

Zweitens spielt gerade das Mitleid eine zentrale Rolle für Wittgensteins Kritik 

an der Vorstellung eines privaten Innenraumes des Menschen, zu dem jeder selbst 

exklusiven Einblick habe, über den andere aber nur Vermutungen anstellen könn-

ten. Ein häufig von Wittgenstein verwendetes Gegenbeispiel sind die Schmerzen 

anderer Personen: Wir stellen dabei keine Hypothesen auf, sondern sind von die-

sen Schmerzen in Form einer Einstellung überzeugt, und diese Einstellung ist z.B. 

das Mitleid. Auch müssen wir nicht zuerst unseren eigenen (in einer solchen Situ-

ation möglichen) Schmerz introspektiv erfahren, um dann anzunehmen, dass auch 

andere in vergleichbaren Situationen Schmerzen empfinden. Die Zuschreibung 

von Schmerzen geschieht durch Erfahrung, und diese ist eingebettet in unsere Le-

bensform. Im Rahmen einer anderen Lebensform würden wir die Zuschreibung 

                                                             

138  Vgl. BPP II, § 669. 

139  Glock führt zwar einige Stellen an, die darauf hinweisen, dass psychologische Be-

griffe insgesamt für Wittgenstein familienähnliche Begriffe sind, bemerkt aber auch, 

dass Wittgenstein später möglicherweise eingesehen hat, dass die überlappenden 

Ähnlichkeiten sich bei den menschlichen Verhaltensweisen finden und nicht bei den 

psychologischen Begriffen selbst. Berücksichtigt man aber, dass nach Wittgenstein 

die Verwendung von Begriffen immer Teil einer Lebensform ist, welche bestimmten 

Verhaltensweisen Bedeutung gibt und anderen nicht, dann relativiert das diese Unter-

scheidung Glocks auf Wittgenstein bezogen allerdings. Vgl. Glock, Wittgenstein-Le-

xikon, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Familienähnlichkeit von »Mitleid« | 81 

möglicherweise anders machen – ohne dass sich sagen lässt, dass eine Lebensform 

besser ist als eine andere. 

Mitleid zu haben, ist somit eine Einstellung im Rahmen eines Spiels und des-

halb nur als Teil einer umfassenderen Praxis vorhanden oder nicht. Das heißt, dass 

Mitleid nicht einfach ein Zustand ist, von dem sich eine Momentaufnahme ma-

chen ließe, und genauso wenig ist Mitleid im klassischen Sinne introspektiv er-

kennbar. Wir begründen die Selbstzuschreibung von Mitleid – wenn wir so etwas 

überhaupt machen – mit einem Hinweis auf das Objekt unseres Mitleids und nicht 

mit einem Hinweis auf uns selbst. Dabei muss der ganze räumliche und zeitliche 

Kontext miteinbezogen werden. So kann mit Blick auf das Objekt z.B. mit Aris-

toteles die Frage gestellt werden, ob das Leiden der anderen Person auch wirklich 

unverdient ist, oder mit Augustinus, ob es sich nicht bloß um der Welt zugewand-

tes Gejammer handelt, oder schließlich mit Nietzsche, ob es sich nicht vielleicht 

um ein Leiden handelt, an dem die andere Person wächst. Von der Beantwortung 

solcher Fragen hängt die Entscheidung über das eigene Mitleid ab. Wie auch im-

mer diese Fragen zur anderen Person gestellt werden – sie stehen in einem unauf-

lösbaren Zusammenhang mit der Frage nach dem eigenen Mitleid. 

Wird Mitleid zugeschrieben, muss sehr genau darauf geachtet werden, in wel-

chem Kontext das geschieht. Dass das Mitleid nicht ein sprachspielunabhängiger 

Zustand ist, der entweder korrekt oder falsch zugeschrieben wird, wird auch an 

Wittgensteins Überlegung deutlich, dass sich in einem ganz alltäglichen Sinn auch 

von einem Solipsisten sagen lässt, er habe Mitleid mit anderen Lebewesen. Es darf 

allerdings nicht der Fehler gemacht werden, eine solche Zuschreibung in einen 

metaphysischen Kontext zu stellen, denn metaphysisch ist der Solipsist nicht da-

von überzeugt, dass andere Lebewesen Schmerzen haben – es gibt sie für ihn gar 

nicht. Der Solipsist hat somit Mitleid und er hat es nicht, je nach Kontext. Der 

Widerspruch löst sich auf, wenn Mitleid nicht bloß Zustand ist. Mit der komplexen 

Zustandshaftigkeit von Mitleid werden sich die Kapitel 2 und 3 befassen. 

Drittens gibt es für Wittgenstein ein Schwanken bei der Selbstzuschreibung 

von Mitleid, das nicht mit einer praktischen Handlungsunfähigkeit einhergeht. Die 

Unsicherheit eines solchermaßen irritierten Mitleids kommt nicht daher, dass eine 

Information fehlt, die grundsätzlich nachgeliefert werden könnte; sie hat so gese-

hen nichts Vorläufiges oder Prekäres. Ihr Schwanken gilt zwei verschiedenen 

Blickwinkeln, zwei unterschiedlichen Einschätzungen des ganzen Kontextes, die 

sich gewissermaßen »zeitlos«140 gegenüberstehen. – Überlegungen zum unsiche-

ren oder irritierten Mitleid sollen in Kapitel 4 vertieft werden. 

                                                             

140  In Kapitel 4 wird das unsichere Mitleid mit dem Bemerken eines Aspektwechsels bei 

Wittgenstein in Verbindung gebracht, dabei wird auch grundlegend der Begriff »zeit-

los« erläutert. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

