1 Die Familienahnlichkeit von »Mitleid«

Auf den ersten Blick scheint der Begriff »Mitleid« vollkommen klar zu sein: x
leidet mit y, und zwar angesichts des Leidens von y. Natiirlich kann es sich bei y
auch um mehrere Personen handeln oder um Tiere. Aber immer gilt, dass die mit-
leidende Person am Leiden anderer teilhat. Auf den zweiten Blick zeigt sich der
Mitleidsbegriff jedoch als komplexer Begriff, der viele Fragen offen lisst: Ist das
Mitleid bloB passives Mitleiden ohne Hilfeimpuls oder schon die Bereitschaft, y
zu unterstiitzen? Handelt es sich beim Mit-Leid tatsdchlich um reines Leiden oder
schwingt auch positive Stimmung mit? Ist das Mitleid mit y an einer umfassenden
Beurteilung der Situation von y interessiert oder mdchte es diese auf ein ganz be-
stimmtes Leiden reduzieren? Uberbriickt das Mitleid wenigstens fiir einen Mo-
ment (soziale) Unterschiede oder unterstreicht es diese Unterschiede sogar noch?
— Es handelt sich bei all diesen Fragen nicht um blof} rhetorische Fragen, denn
beide Antworten sind jeweils mdglich. Fiir eine klare Antwort braucht es einen
konkreten Kontext.

Warum diese Unsicherheiten rund um den Begriff »Mitleid«? Thematisch be-
findet sich dieser Begriff in einer heiflen Zone, er steht mitten im Spannungsfeld
unserer Beziehungen zu anderen Menschen und Tieren. Wer hier Bedeutungen
festlegt, nimmt immer auch eine grundsétzliche Interpretation dieses Spannungs-
feldes vor und muss entsprechend mit Gegenkonzepten rechnen. Nicht nur die
Psychologie ist zustdndig fiir das Mitleid, sondern auch die Soziologie, die politi-
sche Theorie oder die Ethik. Sie alle nehmen unterschiedliche Blickwinkel zum
Mitleid ein, ohne dass sich sagen ldsst, welcher dieser Blickwinkel dem Mitleid
am ndchsten kommt.

Wittgenstein hat von einer »Familiendhnlichkeit« von Begriffen gesprochen.!
Familiendhnliche Begriffe haben fiir ihn die Eigenschaft, keine klaren Grenzen zu
besitzen und insofern nicht durch eine allgemeine Definition festgelegt werden zu

1 Der Begriff »Familiendhnlichkeit« wird in 1.2.1 erldutert.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | Unsicheres Mitleid

konnen. Wird auch der Mitleidsbegriff als ein solcher familienéhnlicher Begriff
verstanden, ergibt sich die Moglichkeit eines flexibleren Umgangs mit seinen Wi-
derspriichlichkeiten. Es muss nicht gleich das richtige Mitleid vom falschen un-
terschieden werden, es bedarf nicht der Frage nach dem eigentlichen Mitleid.

Vielleicht ist es schon die Art unseres Zusammenlebens, die dem Wunsch nach
einer klaren, fiir alle Verwendungen geltenden Bedeutung eine Absage erteilen
muss: Konnten wir die Beziehungen zu unseren Mitmenschen wirklich abschlie-
Bend verstehen, miissten sich diese Beziehungen von Grund auf verdndern. Sie
wiirden auf eine Weise durchschaubar werden, wie wir es moglicherweise gar
nicht wollen oder kdnnen. Deuten wir sie also immer wieder neu und variieren
dabei auch zentrale Begriffe (wie den des Mitleids oder auch der Liebe), so liegt
das nicht notwendig an unserer kognitiven Unfdhigkeit, sondern moglicherweise
an der Beschaffenheit dieser Beziehungen selber.

Solche Uberlegungen dringen sich auf, und sie finden sich auch bei Wittgen-
stein.2 Doch es macht seinen besonderen Denkstil aus, auf eine Theorie der un-
scharfen Verwendung von Begriffen zu verzichten. Die Unbestimmtheit vor allem
psychologischer Begriffe ist fiir ihn als Teil unserer Lebensform schlicht hinzu-
nehmen, es muss die Versuchung zuriickgewiesen werden, eine Erkldrung fir die
Vielfalt an Bedeutungen zu formulieren. Die Vielfalt soll lediglich beobachtet
werden.

1.1 BEGRIFFSGESCHICHTEN
1.1.1 Mitleid und Mitgefiihl

Im Deutschen wird neben dem Begriff des Mitleids haufig auch der des Mitgefiihls
verwendet. Ein Grund dafiir ist moglicherweise, dass »Mitleid« plump klingt und
— einmal ausgesprochen — das Leiden des Gegeniibers noch unterstreicht. Daraus
kann schnell Herablassung oder gar Deklassierung des Objekts werden, was sich
auch daran zeigt, dass wir es meist ablehnen, bemitleidet zu werden. Ein Satz wie
»Du tust mir leid!« kann sogar eine Form sein, jemanden besonders hart zu atta-
ckieren. Anders ist es bei »Mitgefiihl«: Hier haben wir deutlich weniger Schwie-
rigkeiten, wenn es uns gegeniiber zum Ausdruck gebracht wird. Dieser Begriff

2 Zum Beispiel in BPP 11, § 683 bzw. Z, § 374: »Festbegrenzte Begriffe wiirden eine
Gleichformigkeit des Verhaltens fordern. Es ist aber so, dal wo ich sicher bin, der An-

dere unsicher ist. Und das ist eine Naturtatsache«.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 19

klingt einfiihlsamer, solidarischer. Vom eigenen Mitgefiihl zu sprechen, kann be-
deuten, Anteil am Leiden der anderen Person zu nehmen, ohne dieses Leiden in
den Mittelpunkt zu stellen und dieses durch die Verwendung des Begriffs »Mit-
leid« zu erwdhnen. Das Leiden der anderen Person soll nicht gekennzeichnet und
dadurch letztlich noch vergrdBert werden.?

Tatsédchlich ist in der Regel aber auch mit dem Begriff »Mitgefiihl« die An-
teilnahme an Schmerz, Trauer oder Verzweiflung, eben an Leiden gemeint und
weniger die Anteilnahme an der Freude einer anderen Person (noch viel weniger
die Anteilnahme an deren Neid) — und das, obwohl »Mit-Gefiihl« in seiner wért-
lichen Bedeutung sich auf sdmtliche Gefiihle beziehen miisste. So gesehen ist die
Ersetzung von »Mitleid« durch »Mitgefiihl« ein seltsames Mandver: Um die ne-
gativen Konnotationen eines Begriffs zu vermeiden, wird ein anderer, neutraler
verwendet, welcher dann allerdings zwischen den Bedeutungen bleibt: Im Prinzip
ist zwar die einseitige Fixierung auf das Leiden (und damit seine Hervorhebung)
vermieden, doch wird eine solche Neutralitit in der konkreten Verwendung wie-
der aufgegeben, da »Mitgefiihl« sich praktisch immer auf Leiden bezieht.

1.1.2 Die Etymologie

Auch die Etymologie des Wortes* schaut auf den ersten Blick ganz unkompliziert
aus: Das deutsche Wort »Mitleid« gilt als eine direkte Lehniibersetzung des latei-
nischen Wortes compassio, dieses wiederum als eine Lehniibersetzung des grie-
chischen sympatheia — beides Worter, die ganz wortlich im Deutschen kaum an-
ders als mit »Mitleid« wiedergegeben werden konnen. Im Mittelhochdeutschen
wurde anfangs das substantivierte Verb miteliden verwendet, ab dem 17. Jahrhun-
dert setzte sich dann die uns geldufige Form des »Mitleids« durch. Im Englischen,
Franzosischen und Italienischen wurde das lateinische compassio nicht einmal
iibersetzt, sondern als compassion oder compassione direkt in das eigene Vokabu-
lar mit aufgenommen.

Doch so klar und iibersichtlich verlief die Begriffsentwicklung dann doch wie-
der nicht. Der Begriff sympatheia stellt zwar den etymologischen Herkunftsort des
Begriffs »Mitleid« dar, wurde aber in der griechischen Antike anders verwendet

3 An bundesdeutschen Schulen wurde vor einigen Jahren ein Projekt »sozialen Lernens«
bezeichnenderweise nicht »Mitleid« genannt, sondern compassion. Auch hier ging es
darum, den negativen Beigeschmack des Mitleidsbegriffs durch ein anderes Wort zu
vermeiden, welches aber — ganz wortlich verstanden — keine andere Bedeutung vorwei-
sen kann. Vgl. »Compassion (soziales Lernen) — Wikipedia«.

4 Vgl. zur Etymologie Auberle und Klosa, »Mitleid (Duden Herkunftsworterbuch)«, S.
566, Samson, »Mitleid (Historisches Worterbuch der Philosophie)«, S. 1410.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | Unsicheres Mitleid

als »Mitleid«. Sympatheia stand nicht fiir zwischenmenschliche Beziehungen,
sondern hatte als naturphilosophischer Begriff die Bedeutung von »Miteinander-
Affiziert-Sein«.> Wenn der Ausdruck fiir Personen gebraucht wurde, waren vor-
wiegend biologisch-vegetative Funktionen gemeint, wie z.B. das Géhnen. Bei der
antiken sympatheia ging es also um einen Gleichklang zwischen unterschiedlichen
Seinsbereichen, welcher vor allem in der Stoa und im Neuplatonismus als Ergeb-
nis des alles durchdringenden Logos gesehen wurde. Auch in der Renaissance
wurde »Sympathie« noch in diesem magisch-naturphilosophischen Sinn verwen-
det, und erst im 18. Jh. entwickelte sich die uns heute geldufige Bedeutung vom
Gleichklang der »Herzen«.°

Fiir »Mitleid« hat man im antiken Griechenland die Begriffe eleos und oiktos
verwendet. Beide Begriffe bezeichneten die Anteilnahme am Leiden anderer — je-
doch nicht innerhalb der Familie oder unter Freunden, sondern zwischen Men-
schen auf Distanz.” AuBerdem war mit diesen Begriffen meist nur der Affekt ge-
meint, nicht schon die Hilfeleistung. Erst im Laufe der Zeit wurde eleos auch fiir
das Erbarmen (also die Hilfeleistung) von Herrschern verwendet, entsprechend
wurde im 3. Jh. v. Chr. bei den Ubersetzungen des Alten Testaments ins Griechi-
sche die Bitte um das Erbarmen Gottes mit Kyrie eleison iibersetzt.® Dass schlieB-
lich im deutschen Wort »Almosen« ebenso das Wort eleos steckt, zeigt auf, wie
leicht mit dem griechischen Wort die Bedeutungsverschiebung hin zur konkreten
Hilfeleistung vollzogen werden konnte.

Im Lateinischen wurde das griechische eleos meist mit misericordia wieder-
gegeben, und nicht mit compassio. Auch hier fiihrt die etymologische Ableitung
etwas in die Irre, da das deutsche Wort »Mitleid« zwar eine Lehniibersetzung von
compassio ist, compassio aber erst mit dem friihen Christentum ins Lateinische
kam und auch dann immer nur zusétzlich zu misericordia verwendet wurde.” Der
Grund dafiir ist wohl eine weitere Bedeutungsverschiebung vom bloBen Affekt
des Mitleidens hin zur »barmherzigen« Hilfeleistung, diesmal allerdings nicht bei
eleos, sondern bei misericordia: Die Stoiker Seneca und Marc Aurel versuchten
noch, mit misericordia nur den (im Sinne der stoischen Lehre schidlichen) Affekt
zu bezeichnen, mussten allerdings schon eine Sprachpraxis anerkennen, in der mi-
sericordia auch in den ersten Jahrhunderten nach der Zeitenwende als praktische

Vgl. Kranz u. Probst, »Sympathie I (Historisches Worterbuch der Philosophie)«, S. 752.
Vgl. von der Liihe, »Sympathie II (Historisches Wérterbuch der Philosophie)«, S. 756.
Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 59.

0 3 N W

Vgl. ebd., 118f., zusdtzlich auch Rombach und Seiler, »Eleos — misericordia — compas-
sio«, S. 255.

9 Vgl. Rombach und Seiler, »Eleos — misericordia — compassio«, S. 256, aulerdem Kon-
stan, Pity Transformed, S. 58.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 21

Tugend galt.!” Senecas Begriffsverwendung unterschied jedenfalls klar zwischen
dem irrationalen Affekt der misericordia und der Tugend der Hilfeleistung, ndm-
lich der clementia.

In den frithen christlichen Schriften war die Bedeutungsverschiebung von mi-
sericordia zu mehr praktischer Hilfeleistung schlieSlich nicht mehr aufzuhalten.
Erleichtert wurde das auch dadurch, dass sich mehrere Kirchenviter gegen die
stoische Geringschétzung von misericordia aussprachen, indem sie gerade deren
gute Folgen beschrieben.!! Den Platz fiir den reinen Affekt des Mitleidens iiber-
nahm nun das Verb compati bzw. das Substantiv compassio. Allerdings wuchs in
der christlichen Tradition die compassio als gldubiges Mitleiden mit dem Gekreu-
zigten liber ein bloB passives Widerfahrnis hinaus und wurde zum » Akt willentli-
cher Hinwendung zu Gott«'? und damit letztlich auch wieder zur Tugend.

Historische Bedeutungsverschiebungen finden sich vermutlich bei allen Be-
griffen, welche schon lénger existieren, und erst recht bei Begriffen fiir Bewusst-
seinszustdnde. Auch heifit die Bedeutungsverdnderung eines Begriffs im Laufe
der Geschichte noch nicht, dass auch zu einem bestimmten Zeitpunkt der Begriff
mehrere Bedeutungen oder gar flieBende semantische Uberginge haben muss.
Trotz der wechselhaften Geschichte des Begriffs »Mitleid« konnte dieser Begriff
immer noch — so, wie er zu einem bestimmten Zeitpunkt verwendet wird — klar
definierbar sein. Dass aber gerade der Mitleidsbegriff die Tendenz hat, gleichzei-
tig verschieden verwendet zu werden, soll in den Abschnitten 1.3 bis 1.5 gezeigt
werden. Dabei geht es weniger um historische Verschiebungen des Begriffs, son-
dern um eine Nuancenvielfalt des Begriffs »Mitleid« bei einzelnen Anwendern
des Begriffs. Eine solche Vielfalt kann im Sinne von Wittgensteins Familiendhn-
lichkeit verstanden werden — zuvor soll deshalb grundlegend erldutert werden,
was es mit dem Begriff der Familiendhnlichkeit auf sich hat.

1.2 WITTGENSTEINS »FAMILIENAHNLICHKEIT«
1.2.1 Verschwommene Rénder
Fiir Begriffe, die in parallelen Kontexten unterschiedliche, aber dhnliche Bedeu-

tungen haben, verwendet Wittgenstein den Ausdruck »Familiendhnlichkeit«. In
den Philosophischen Untersuchungen fiihrt er dieses Prinzip anhand der Frage ein,

10 Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 119.
11 Vgl ebd., S. 120ff.

12 Vgl. Rombach und Seiler, »Eleos — misericordia — compassio, S. 276.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | Unsicheres Mitleid

wie man den Begriff des Spiels definieren konne (PU, §§ 66ff.): Welches notwen-
dige gemeinsame Merkmal fiir alle Formen von Spielen man auch zu finden
glaubt, immer gibt es Spiele, auf die eben dieses Merkmal nicht zutrifft. So sind
z.B. nicht alle Spiele unterhaltend, bei nicht allen Spielen gibt es ein Gewinnen
und Verlieren, auch lédsst sich nach Wittgenstein nicht bei allen Spielen in dersel-
ben Weise von »Geschick« sprechen, man braucht nur das Schachspiel mit »Rei-
genspielen« zu vergleichen.

Und genau dieses fehlende gemeinsame Merkmal ist der Punkt bei Wittgen-
stein, wenn er von einem »komplizierten Netz von Ahnlichkeiten, die einander
iibergreifen und kreuzen« spricht. Es ist fiir ihn wie bei der Ahnlichkeit innerhalb
einer Familie, die sich nach »Wuchs, Gesichtsziigen, Augenfarbe, Temperament,
etc. etc.« ergeben konnen: In Familien gibt es meist keine Gruppe von Merkmalen,
die allen Familienmitgliedern gemeinsam sind, und auch kein einzelnes Merkmal,
das bei allen vorhanden ist. Trotzdem ergibt sich ein Netz verschiedener Gemein-
samkeiten, sodass die Familienmitglieder insgesamt als dhnlich wahrgenommen
werden. Wittgenstein verwendet dafiir auch das Bild einer Kette: die benachbarten
Glieder haben zwar Gemeinsamkeiten, die entfernten jedoch nicht. Und auch
wenn es eine durchgingige Gemeinsamkeit geben sollte, so wird die Ahnlichkeit
eben nicht durch dadurch definiert, diese Gemeinsamkeit ist somit nicht hinrei-
chend fiir eine Definition (PG, S. 75). Man kann insofern sagen: Es gibt keine
notwendigen und hinreichenden Bedingungen.'?

Ein familiendhnlicher Begriff ist fiir Wittgenstein auch ein »Begriff mit ver-
schwommenen Rindern«, da die Ahnlichkeit sich nicht auf eine Hinsicht be-
schrianken ldsst. Die Grenze zwischen gleich und verschieden muss — je nach Hin-
sicht — immer wieder anders gezogen werden. Nur in einer solchen flexiblen Form
besitzen die Familienmitglieder eine gemeinsame Grenze und damit so etwas wie
Ahnlichkeit. Die Frage der Zugehorigkeit wird gewissermaBen dezentral entschie-
den; es fehlt der Punkt, von dem aus die Grenze scharf gezogen werden konnte.

Wogegen sich Wittgenstein aber ausspricht, ist die Sichtweise, dass solche fa-
miliendhnlichen Begriffe mit verschwommenen Réndern nicht richtig verwendet
werden kdnnen bzw. nicht brauchbar sind. Das ist auch an Gottlob Frege gerichtet,
der gemeint hatte, »einen unklar begrenzten Bezirk kdnne man tiberhaupt keinen
Bezirk nennen« (PU, § 71). Fiir Wittgenstein hiangt es immer von der Verwendung
ab, wie exakt ein Begriff definiert werden muss oder wie klar seine Grenzen ge-
zogen werden miissen. So gibt es Verwendungsweisen des Lingenmales »Ein
Schritt«, in denen die genaue Festlegung auf z.B. 75 cm nicht notwendig ist. Auch
»unexakte« Lingenmale kdnnen brauchbar sein — und Wittgenstein fiigt bei der

13 Vgl. Glock, Wittgenstein-Lexikon, S. 108.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 23

Gelegenheit hinzu: »Obgleich du mir noch die Definition von Exaktheit schuldig
bist« (PU, § 69).

Insofern sind Begriffserkldrungen durch Exemplifizierung auch keine Not/6-
sungen im Sinne eines blof indirekten Mittels, in Ermangelung einer direkten Er-
kldrung. Wenn man bei der Erkldrung des Begriffs »Spiel« nur einzelne Spiele
beschreiben kann, ohne eine allgemeine Definition zu liefern, darf das nicht als
mangelnde Vertrautheit mit dem Begriff aufgefasst werden.

1.2.2 Kritik am Essentialismus

Die Einfiihrung des Begriffs der Familiendhnlichkeit ist kein isolierter Einfall
Wittgensteins, sondern hat ihren Hintergrund: Sie bildet eine spezielle Variante
seiner Kritik am Essentialismus bzw. an der Vorstellung, die Sprache beziehe sich
auf ein Wesen der Dinge oder auf das Gemeinsame einer Gruppe von Gegenstin-
den. Bereits in der Philosophischen Grammatik aus den friihen 30er Jahren wendet
sich Wittgenstein gegen die Auffassung, der Begriff »verstehen« bezeichne einen
ganz spezifischen Vorgang, welcher das Lesen und Horen begleitet. Nach dieser
Auffassung miisse das »Wesentliche des Vorgangs etwas bisher Unentdecktes,
schwer Erfassbares« sein, da sich kein allgemeines Kennzeichen fiir alle Formen
des Verstehens finden ldsst. Immer in Bezug auf den Begriff des Verstehens fahrt
Wittgenstein fort:

»Dieses Argument geht aus der Auffassung hervor, dass es das Gemeinsame der Vorgénge,
oder Gegensténde, etc. ist, welches ihre Charakterisierung durch ein bestimmtes Begriffs-
wort rechtfertigen muss.

Diese Auffassung ist, in gewissem Sinne, zu primitiv. Was das Begriffswort anzeigt, ist
allerdings eine Verwandtschaft der Gegenstdnde[,] aber diese Verwandtschaft muss keine
Gemeinsamkeit einer Eigenschaft oder eines Bestandteils sein. [...] Ja selbst wenn ein Zug
allen Familienmitgliedern gemeinsam ist, muss nicht er es sein, der den Begriff definiert.«
(PG, S.75)

Der von Wittgenstein kritisierte Essentialismus'# geht davon aus, dass die Defini-
tion eines Allgemeinbegriffs sich auf notwendige und hinreichende Merkmale be-
ziehen muss. Solche Merkmale miissten eine »Essenz« darstellen, welche all jenen
Gegenstinden gemeinsam ist, die mit dem Begriff bezeichnet werden. Geht man
ganz allgemein von einer Abbildungsfunktion von Sprache aus, muss es so etwas
wie eine Essenz tatsdchlich geben, denn damit ein Allgemeinbegriff als Abbild

14 Er selbst verwendet diesen Begriff allerdings nicht.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | Unsicheres Mitleid

sinnvoll ist, muss er sich schlielich auf erwas beziehen. Wittgenstein selbst ver-
tritt im 7Tractatus zwar noch eine Abbild-Theorie der Sprache, wendet sich aber
ab den 30er Jahren endgiiltig davon ab und sieht die Bedeutung von Wortern nicht
mehr ausschlieBlich in ihrer Bezeichnung von Gegenstinden. Allgemeinbegriffe
sind fiir ihn nun gerade keine »Namenstédfelchen« (PU, § 15, 26), denn mit Spra-
che kann sehr viel mehr gemacht werden, als Tatsachen zu beschreiben. Insofern
kann ein Begriff auch dann eine sinnvolle Bedeutung haben, wenn er nicht in der
Lage ist, einen klar definierbaren Gegenstand zu bezeichnen.

Wittgenstein mdchte damit auch eine Auffassung von Sprache zuriickweisen,
die er Augustinus zuschreibt (PU, § 4). Diesen stellt er sogar als Kontrapunkt ganz
an den Anfang seiner Philosophischen Untersuchungen mit einem Zitat aus den
Bekenntnissen. Es geht darin um die Beschreibung des kindlichen Spracherwerbs
und fiir Wittgenstein auch ganz grundsitzlich um ein »bestimmtes Bild von dem
Wesen der menschlichen Sprache« (PU, § 1): Die augustinische Auffassung be-
steht darin, dass Sprache vor allem aus Namen zusammengesetzt ist. All diesen
Namen ist ein Gegenstand als Bedeutung zugeordnet, sie benennen diesen Gegen-
stand und ihre Bedeutung kann somit auch durch das Hinweisen auf diesen Ge-
genstand erkldrt werden. Es ist fiir Wittgenstein nicht so, dass Augustinus’ Auf-
fassung von Sprache schlichtweg falsch wire, er mochte aber aufzeigen, dass sie
nur auf ein »eng umschriebenes Gebiet« (PU, § 3) anzuwenden ist. Sie gilt nur fiir
bestimmte Sprachspiele, so zum Beispiel fiir das »Baustellen-Sprachspiel« mit
den vier Wortern » Wiirfel«, »Séule«, »Platte«, »Balken«, bei dem die Person B
der Person A jeweils genau den Gegenstand reichen muss, den Person A mit dem
Ausruf eines der vier Worter bezeichnet (PU, § 2).!° Zu den Begriffen der Psycho-
logie allerdings schreibt Wittgenstein in den 40er Jahren: »Ich wiirde gerne sagen:
Die Psychologie hat es mit bestimmten Aspekten des menschlichen Lebens zu tun.
Oder auch: mit gewissen Erscheinungen — aber die Worter »denkenc, »flirchtenc,
etc. etc. bezeichnen nicht diese Erscheinungen« (BPP 11, § 35).

Wenn die Bedeutung von psychologischen Begriffen nicht in der Bezeichnung
gesehen wird, ist es auch kein Problem, wenn ein Begriff verschiedene, aber dhn-
liche Verwendungen hat. Das muss dann auch nicht mehr heiflen, dass der Begriff
verschiedene Bedeutungen hat.!® Auf jeden Fall muss nicht mehr von mehreren
Gegenstinden ausgegangen werden:

15 In PU, § 7 macht Wittgenstein ein weiteres Beispiel fiir ein Sprachspiel im Sinne von
Augustinus: Der Lehrer zeigt auf einen Gegenstand und der Lernende muss den Namen
dieses Gegenstandes sagen.

16 InPU, § 532 mochte Wittgenstein die verschiedenen Verwendungen des Begriffs »ver-
stehen« z.B. ausdriicklich nicht als verschiedene Bedeutungen bezeichnen. Es handelt

sich immer um einen Begrift mit verschiedenen »Gebrauchsarten«.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 25

»Es ist ja nicht, als wiirden da zwei Dinge hartnédckig mit demselben Wort bezeichnet, und
man fragte: Warum tut man das, wenn sie wirklich verschieden sind? — Der neue Gebrauch
besteht ja gerade darin, dass der alte Ausdruck in einer neuen Situation verwendet wird;

nicht zur Bezeichnung fiir etwas Neues.« (LS 1, § 61)
1.2.3 Familienahnlichkeit und Sprachspiele

Wittgensteins alternative Auffassung von Bedeutung besteht darin, dass er sie
grundsétzlich vom Gebrauch her versteht. Ob ein Begriff Bedeutung hat und wel-
che das ist, hdngt von seinem tatséchlichen Gebrauch ab und nicht von der Mog-
lichkeit einer exakten Definition oder einer Begrenzung des Gegenstandsberei-
ches. Sprache funktioniert priméir nicht als Abbildung, sondern stellt selbst ein
Spiel dar. Das heif}t, sie besteht aus unzihligen »Sprachspielen« und ist selbst auch
als ganze ein »Sprachspiel« (PU, § 7). Eine von Wittgenstein héufig verwendete
Analogie fiir Sprachspiele ist das Schachspiel: Nur durch die Regeln wird eine
bestimmte Figur zum Ko6nig oder zum Bauern, die Figuren als solche bezeichnen
nichts. Insofern erhdlt der Hinweis »Das ist ein Bauer!« seinen Sinn nur durch
eben diese Regeln des Schachspiels. AuBlerhalb des Schachspiels wiirde dieser
Satz nicht versténdlich sein bzw. anders verstanden werden. Nicht die Moglichkeit
einer isolierten Definition macht also die Bedeutung eines Wortes aus, sondern
dessen Rolle im ganzen Spiel als Gesamtheit der Regeln. Und ob jemand verstan-
den hat, was ein Bauer ist, zeigt sich am deutlichsten daran, ob die Spielfigur rich-
tig verwendet wird.

Was haben Sprachspiele nun mit Familiendhnlichkeit zu tun? Ein Wort wird
in verschiedenen Spielen verschieden verwendet. Wenn die verschiedenen Ver-
wendungen aber eine gewisse Ahnlichkeit aufweisen, handelt es sich um eine Fa-
miliendhnlichkeit der Bedeutungen. Im zweiten Teil der Philosophischen Unter-
suchungen beschiftigt sich Wittgenstein unter anderem mit der Frage, was Furcht
ist. Bei der Frage, was »sich fiirchten« bedeutet, miisse darauf geschaut werden,
wie »sich fiirchten« verwendet wird bzw. in welchem Zusammenhang der Aus-
druck verwendet wird. Dazu gehort auch, was z.B. mit dem Satz »Ich fiirchte
mich« bezweckt wird, ob damit etwa der eigene »Seelenzustand« beschrieben
wird oder ob »Nicht, nicht! Ich fiirchte mich!« sich als ein »Schrei der Angst«
entringt (PU II, S. 510). »Wenn ich’s mit einem Zeigen erklaren wollte — wiirde
ich die Furcht spielen.« So stellt Wittgenstein bereits die Verbindung von »Zu-
sammenhang« und »Spiel« her. Ein noch deutlicher Hinweis findet sich ein paar
Zeilen weiter:

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | Unsicheres Mitleid

»Meinen Seelenzustand (der Furcht etwa) beschreiben, das tue ich in einem bestimmten
Zusammenhang. (Wie eine bestimmte Handlung nur in einem bestimmten Zusammenhang
ein Experiment ist.)

Ist es denn so erstaunlich, dass ich den gleichen Ausdruck in verschiedenen Spielen ver-
wende? Und manchmal auch, gleichsam, zwischen den Spielen?

Und rede ich denn immer mit sehr bestimmter Absicht? — Und ist darum, was ich sage,
sinnlos?« (PU 1L, S. 511)"7

Wenn Wittgenstein die Unschdrfe von Begriffen auf die Verschiedenheit der
(Sprach-)Spiele zuriickfiihrt, darf der Spielbegriff nicht zu sehr im Sinne eines
bewussten und exakten Regelfolgens verstanden werden: Erstens »spielen« wir
nicht immer in vollem Bewusstsein bzw. »mit sehr bestimmter Absicht«. Wir sind
uns sehr oft gar nicht im Klaren dariiber, welchen Zweck unser Spiel verfolgt.
Zweitens lasst sich auch »zwischen den Spielen« spielen, die Zuordnung zu einem
Spiel — und damit die Gebrauchserklarung des sprachlichen Ausdrucks — muss
nicht immer eindeutig sein. Drittens weist Wittgenstein ausdriicklich darauf hin,
dass die Regeln von Spielen und damit auch von Sprachspielen nicht liickenlos
sein miissen. Letztlich sind Sprachspiele fiir Wittgenstein immer eingebettet in
eine Lebensform, und eben diese weist neben aller Regelhaftigkeit doch immer
ein Mafl an Unbestimmtheit auf. Es gehort zu unserer Lebensform, dass in be-
stimmten Bereichen klar definierbare Begriffe keinen Sinn hétten: »Festbegrenzte
Begriffe wiirden eine Gleichformigkeit des Verhaltens fordern. Aber wo ich sicher
bin, ist der Andere unsicher. Und das ist eine Naturtatsache« (BPP II, § 683 bzw.
Z,§374).

1.2.4 Zusammenfassung

Familiendhnliche Begriffe sind Begriffe ohne eine Gruppe von notwendigen und
hinreichenden Merkmalen. Entweder passt ein infrage kommendes Merkmal nicht
fiir wirklich alle Anwendungen des Begriffs (und ist insofern kein notwendiges)
oder es ist zu allgemein (und so gesehen nicht hinreichend fiir eine Definition).
Wenn familiendhnliche Begriffe in dieser Form »verschwommene Rénder« auf-
weisen, so muss das jedoch nicht als problematisch gewertet werden, sie konnen
durchaus ihren Dienst erweisen und grundsétzlich richtig oder falsch verwendet
werden. Wichtig ist nur, den jeweiligen Gebrauch zu beriicksichtigen.

17 In LS 1, § 51 schreibt Wittgenstein ganz dhnlich: »Ein Schrei ist keine Beschreibung.
Aber es gibt Ubergiinge. Und die Worte >Ich fiirchte mich« konnen néher und weiter
von einem Schrei sein. Sie konnen ihm ganz nahe liegen und ganz weit von ihm entfernt

sein«.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 27

Wenn familienéhnliche Begriffe jedoch ihre Berechtigung haben, so heif3t das,
dass es in ihrem Fall kein klar umrissenes Wesen des bezeichneten Gegenstandes
gibt. Es gibt keine Essenz, welche die zentralen Merkmale zusammenfasst. Uber-
haupt stellt Wittgenstein die Vorstellung infrage, es sei die primdre Aufgabe von
Begriffen, einen Gegenstand zu bezeichnen. Gerade mit seiner Zuriickweisung ei-
nes Essentialismus dridngt er darauf, Sprache nicht auf Abbildung zu reduzieren.
Sprache ist fiir ihn vielmehr Tétigkeit, und das in ganz unterschiedlicher Weise,
daher auch der beriihmte Begriff der »Sprachspiele«. Kombiniert man das Sprach-
spiel-Konzept mit dem Prinzip der Familiendhnlichkeit, ergibt sich Folgendes:
Bestimmte Begriffe sind »unscharf« insofern, dass sie in verschiedenen Sprach-
spielen dhnlich, aber unterschiedlich verwendet werden. Diese Begriffe sind fa-
miliendhnlich.

Lasst sich nun auch »Mitleid« als familiendhnlicher Begriff bezeichnen? Fiir
den Begriff der Emotion wird das Konzept der Familiendhnlichkeit bereits von
anderen Autoren angewendet.!® Beriicksichtigt man die verschiedenen physiolo-
gischen, phidnomenalen, epistemischen oder behavioralen Komponenten von
Emotionen, ist es tatsdchlich schwierig, notwendige und hinreichende Merkmale
zu finden, die eine bestimmte Emotion in jedem Fall aufweisen muss. Peter Goldie
etwa kommt zum Schluss, dass es letztlich eine Frage der Interpretation (und auch
der Selbstinterpretation) bleibe, ob eine Person eine bestimmte Emotion hat oder
nicht.'” Zusammengehalten werden die mdglichen Merkmale einer Emotion also
lediglich durch ein kontextabhéngiges Narrativ, nicht durch eine Definition. Auch
Ronald de Sousa spricht von paradigmatischen »Schliisselszenarien« der jeweili-
gen Emotionen und kommt damit Wittgensteins Rehabilitierung von Beispielen
an der Stelle von Definitionen nahe.?

In den folgenden Abschnitten soll nun aber eine etwas genauere Untersuchung
zu familiendhnlichen Mitleidsbegriffen durchgefiihrt werden, und zwar anhand
von Aristoteles, Augustinus und Nietzsche.

18 Vgl. Jiger und Bartsch, »Prolegomena zu einer philosophischen Theorie der Meta-
Emotionen«, S. 129. Hier wird auch auf andere Autoren verwiesen, die von einer Fa-
miliendhnlichkeit des Emotionsbegriffs sprechen.

19 Vgl. Goldie, The Emotions, S. 69.

20 Vgl. de Sousa, Die Rationalitdit des Gefiihls, S. 3271f.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | Unsicheres Mitleid

1.3 ELEOS BEI ARISTOTELES
1.3.1 Die Definition

Hiufig werden Abhandlungen zum Thema Mitleid mit der eleos-Definition von
Aristoteles eingeleitet, diese dient manchmal sogar als Ausgangspunkt fiir alle
weiteren Uberlegungen. Inzwischen haben Altphilologen wie Schadewaldt und
Fuhrmann in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts die semantische Entsprechung von
»Mitleid« und dem aristotelischem eleos (vor allem seit Lessing) infrage gestellt
und stattdessen als deutsche Ubersetzung die Begriffe »Jammer« oder »Rithrung«
vorgeschlagen.?! Begriindet haben sie das damit, dass bei eleos jene ethischen
Konnotationen fehlen, die durch das Christentum in die Mitleidsbegriffe europii-
scher Sprachen gelangt sind. Trotzdem soll hier eleos als ungefihre Entsprechung
zum deutschen Wort »Mitleid« behandelt werden: Schadewaldt und Fuhrmann
mochten ja nur darauf verweisen, dass mit eleos weniger moralische Tugend, son-
dern ein akuter physischer Affekt gemeint ist, welcher nicht als bewusste Haltung
eingenommen wird, sondern spontan geschieht. Da allerdings auch der deutsche
Begriff »Mitleid« fiir einen solchen reinen Affekt verwendet werden kann, reicht
es fiir unsere Zwecke, wenn nicht vorschnell von einem bestimmten (ethischen)
Begriff des Mitleids ausgegangen wird.

Dass eleos bei Aristoteles nichts Aktives ist, zeigt sich schon alleine dadurch,
dass er es zu den Emotionen, eben zu den pathe (Singular: pathos) rechnet. Und
dabei handelt es sich ganz wortlich um »Erlittenes«, also um Widerfahrnisse der
Seele (pathe tes psyches)* Man wihlt sie nicht im Rahmen einer willentlichen
Entscheidung, sondern erféhrt sie passiv. Kontrollierende Einflussnahme auf die
eigenen Emotionen ist fiir Aristoteles nur {iber die langfristige Entwicklung des
Charakters mdglich.”> Dagegen geschieht Fremdbeeinflussung stindig, zum Bei-
spiel durch Rhetorik oder auch im Theater — und mit eben diesen Moglichkeiten
beschiftigt sich Aristoteles.

21 Vgl. etwa Fuhrmann, Dichtungstheorie der Antike, S. 93ff.; Schadewaldt bezeichnet
die Ubersetzung von éleos mit »Mitleid« als »im héchsten Grade irrefithrend«, vgl.
Schadewaldt, Antike und Gegenwart. Uber die Tragidie, S. 21.

22 Ein guter Uberblick iiber den aristotelischen Emotionsbegriff findet sich bei Rapp,
»Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionen«.

23 Darin besteht allerdings die von ihm empfohlene Tugend: nicht nur das Verniinftige zu

tun, sondern es auch emotional zu wollen. Vgl. dazu ebd., S. 60ft.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 29

Am ausfiihrlichsten macht er das in seiner Rhetorik. Hier werden Moglichkei-
ten untersucht, vor Gericht durch eine Anklage- bzw. Verteidigungsrede ganz be-
stimmte Gefiihle zu erzeugen. Die emotionale Beeinflussung der Richter soll da-
bei dem eigenen Anliegen mehr Uberzeugungskraft verleihen. Neben Emotionen
wie Hass (misos), Scham (aischyne), Entriistung (nemesis), Neid (phtonos), Zorm
(orge), Sanftmut (praotes), Furcht (phobos), Dankbarkeit (charis) und Eifer (ze-
los) interessiert Aristoteles auch das Mitleid bzw. eleos. In diesem Zusammen-
hang findet sich auch seine beriihmte Definition des Mitleids:

»Mitleid [eleos] sei definiert als eine Art Schmerz {iber eine anscheinend verderbliche und
leidbringende Not, die jemanden, der es nicht verdient, trifft, ein Ubel, das erwartungsge-
maf auch uns selbst oder einen der Unsrigen treffen konnte, und das ist besonders der Fall,

wenn dieses nahe zu sein scheint.«**

Diese gedringte Definition wird von Aristoteles noch weiter erldutert und erklért.
Allerdings hilt er sich dabei nicht strikt an die Reihenfolge der verschiedenen Ele-
mente seiner Definition, sondern geht anhand von drei Fragen vor, die als Muster
auch bei der Analyse anderer Emotionen dienen:

1) In welcher Verfassung habe ich Mitleid?
2) Was wird bemitleidet?
3) Wer wird bemitleidet?

Versucht man, diese drei Fragen den verschiedenen Elementen der eleos-Defini-
tion zuzuordnen — und folgt dabei Aristoteles’ Erlduterungen zu den jeweiligen
Fragen — so ergibt das folgende Strukturierung der (oben zitierten) Definition:

1) Dass es sich beim Mitleid um einen Schmerz handelt, ist eine Antwort auf die
erste Frage. Doch da dies fiir Aristoteles selbstverstiandlich zu sein scheint,
beschéftigt er sich in seinen Erlduterungen lieber mit der Untersuchung giins-
tiger Bedingungen fiir das Mitleid auf der Subjektseite. Dazu gehoren fiir ihn
eigene Erfahrungen mit Leid — zu viele Leiderfahrungen stumpfen das Subjekt
aber wieder ab.

2) Dass der Schmerz sich auf den Anschein einer verderblichen und leidbringen-
den Not (mindestens) einer anderen Person beziehen muss, ist die Antwort auf
die zweite Frage, nimlich die nach dem Was des Bemitleidens. Diese Uberle-
gungen beziehen sich auf den zweiten Teil der Definition.

24 Aristoteles, Rhetorik, S. 100 (1385b).

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | Unsicheres Mitleid

3) Die dritte Frage (Wer wird bemitleidet?) wird in der Definition etwas um-
standlicher behandelt. Es sind im Grunde drei Elemente, die sich noch einmal
unterscheiden lassen:

3a) Die andere Person muss unverdient leiden.

3b) Die andere Person muss sich grundsétzlich in einer mir dhnlichen Ausgangs-
lage befinden, d.h. ihr Leiden muss auch mich oder mir nahestehende Perso-
nen treffen konnen.

3¢) Das Leiden muss nahe erscheinen, was fiir Aristoteles in diesem Zusammen-
hang bedeutet, dass die leidende Person starke Ausdrucksmittel wéhlt.

3a), 3b) und 3c) konnten natiirlich auch als Antworten auf die Frage 2) formuliert
werden, bei der es ja um das Was des Bemitleidens geht. Sie wiirden dann einfach
zum Ausdruck bringen, dass das bemitleidete Leiden unverdient, moglich auch
fiir mich, sowie nahe erscheint. Wenn Aristoteles diese Punkte aber der Frage zu-
ordnet, wer bemitleidet wird, hdngt das wohl mit der konkreten Gerichtspraxis
zusammen, bei der die Mitleids-Argumentation die Richter ja vor allem zugunsten
einer bestimmten Person wohlgesonnen stimmen soll.?

Aristoteles verwendet den eleos-Begriff aber nicht nur in der Rhetorik, son-
dern auch in anderen Schriften. Die Frage ist nun, ob seine Definition notwendige
und hinreichende Elemente auflisten kann, die auch fiir solche anderen Kontexte
giiltig sind. Wenn nicht, handelt es sich bei seinem eleos-Begriff moglicherweise
um einen Begriff mit unscharfen Grenzen bzw. um einen familiendhnlichen Be-
griff. Ob und inwiefern Aristoteles einen anderen Mitleidsbegriff hat als andere
Philosophen, soll dabei nicht untersucht werden, sein eleos soll auch nicht mit
heutigen Mitleidsbegriffen verglichen werden. Es soll vielmehr darauf geschaut
werden, wie Aristoteles selbst den Begriff verwendet: Macht er das immer in Ein-
klang mit seiner eigenen Definition oder weicht er mitunter von ihr ab?

1.3.2 Der Schmerz

Bei eleos handelt es sich nach Aristoteles um einen Schimerz. Man kdnnte auch
von einer Unlust sprechen oder einem Kummer. Die Verbindung von Mitleid und
Schmerz ist nichts Uberraschendes bei Aristoteles, teilt er doch alle Emotionen
(pathe) in zwei Gruppen ein: solche, die von Lust begleitet sind, und solche, die
von Schmerz geprigt sind. Das Mitleid gehort in die zweite Gruppe.?

25 Vgl. zur Gerichtspraxis der griechischen Polis auch Konstan, Pity Transformed, S. 271f.
26 Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionenc, S. 65.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 31

Die Frage ist nun, ob Aristoteles das Definitionsmerkmal »ist ein Schmerz«
fiir eleos durchgehend verwendet oder nicht. Dabei ist zuerst einmal darauf zu
achten, ob das Mitleid nur von Schmerz begleitet ist oder ob es Schmerz ist. Das
konkrete Verhiltnis zwischen einer Emotion und den Empfindungen von Lust und
Schmerz bleibt eine offene Frage bei Aristoteles — so wie er iiberhaupt eine We-
sensdefinition von pathe in seinen Schriften eher vermeidet.?’” Neben der Gleich-
setzung von Emotion und Lust- bzw. Schmerzempfindung finden sich auch Stel-
len, an denen er die beiden auseinanderhalten mochte, wenn er etwa formuliert:
»Unter »Affekte« [pathe bzw. Emotionen] verstehen wir das, durch dessen Wech-
selspiel sich die Menschen in ihren Urteilen unterscheiden und dem Kummer und
Vergniigen [Schmerz und Lust] folgen, z.B. Zorn, Mitleid, Furcht und so weiter,
sowie das Gegenteil davon.«*® Hier betrachtet Aristoteles die verschiedenen Emo-
tionen eher als Unterschiede in den Urteilen der Menschen, wihrend die Empfin-
dungen von Lust und Schmerz (bzw. Kummer und Vergniigen) nur einen Begleit-
umstand darstellen. Ist der Schmerz also nur eine Folge des Mitleids? Allerdings
muss der griechische Ausdruck hois hepetai, den Aristoteles fiir diese Folgebezie-
hung zwischen Emotion und Lust/Schmerz verwendet, nicht unbedingt als Aufei-
nanderfolgen verschiedener Zusténde iibersetzt werden. Es kann auch bedeuten,
das Lust/Schmerz einen Aspekt der Emotion darstellen.?’

Aristoteles macht es uns nicht leicht bei der Frage, in welchem Verhéltnis Lust
und Schmerz innerhalb einer Emotion zu anderen Emotionsaspekten wie Urteilen,
Vorstellungen oder Wiinschen stehen.’® Aber es gibt zwei weitere Moglichkeiten,
den Schmerzcharakter des Mitleids als notwendiges Definitionselement fiir Mit-
leid infrage zu stellen: Aristoteles 1dsst eleos eben nicht in all seinen Schriften als
reinen Schmerz auftreten. Manchmal kombiniert er den Schmerz des eleos auch
mit Vergniigen:

Erstens untersucht Aristoteles in seiner Poetik die dichterischen Mittel, mit
denen man »Furcht und Mitleid« (phobos und eleos) bei den Zuschauern ausldst.
Nun bezweifelt er aber in keiner Weise, dass die Zuschauer auch ihr Vergniigen

27 Vgl. dazu Krajczynski und Rapp, »Emotionen in der antiken Philosophie«, 64; aufer-
dem Rapp, »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionen, S. 49.

28 Aristoteles, Rhetorik, S. 77 (1378a).

29 Vgl. Price, »Emotions in Plato and Aristotle«, S. 132.

30 Rapp meint zu dieser Stelle und auch zur Emotionstheorie von Aristoteles insgesamt:
»Ob z.B. die Emotion selbst eine sich unter bestimmten Anlédssen einstellende Lust-
und Schmerzempfindung darstellt, oder ob die Emotion eine Reaktion auf einen erlitte-
nen Schmerz oder eine empfundene Freude ist, oder ob Lust und Schmerz in zeitlichem
Abstand auf die eigentliche Emotion folgen usw., bleibt bei dieser Formulierung ganz

offen.« Rapp, »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionen, S. 49.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | Unsicheres Mitleid

an der Auffiihrung einer Tragddie haben — trotz eleos und phobos, oder vielleicht
sogar wegen dieser Emotionen. Ausdriicklich schreibt er: »Da nun der Dichter das
Vergniigen bewirken soll, das durch Nachahmung Jammer und Schaudern [Mit-
leid und Furcht] hervorruft, ist offensichtlich, da3 diese Wirkungen in den Ge-
schehnissen selbst enthalten sein miissen.«*' Wir hitten hier also einen Fall, in
dem die Urteile (iiber die »Geschehnisse«) eben nicht einfach nur Schmerz zur
Folge haben, sondern (zumindest) auch Vergniigen. Dass dies einen gewissen Wi-
derspruch darstellt, ist sicher auch Aristoteles nicht entgangen, und vielleicht
héngt damit auch zusammen, dass er die réitselhafte Formel der Katharsis einge-
flihrt hat, die als »Reinigung« eine Distanz zum bloBen Schmerz des Mitleids er-
moglicht. Worin diese Distanz letztlich besteht, was also genau Aristoteles mit
»Katharsis« gemeint hat — bzw. ob es darum geht, sich mithilfe von Furcht und
Mitleid oder von diesen zu reinigen — dazu gibt es die bunteste Meinungsvielfalt.*?

Doch noch auf eine zweite Weise konnte das aristotelische Verdikt ins Wanken
geraten, beim Mitleid handele es sich notwendig um eine Form des Schmerzes: In
der Rhetorik stellt Aristoteles fest, dass sowohl das Mitleid als auch die Entriistung
von einem guten Charakter zeugen. Egal, ob es sich um einen Schmerz iiber ein
unverdientes Ungliick handelt (das Mitleid) oder um den Schmerz {iber ein unver-
dientes Gliick (die Entriistung) — immer ist Aristoteles der Meinung, dass die ent-
sprechenden Emotionen den Anspriichen an einen ausgeglichenen Charakter ent-
sprechen.®® Er sieht darin sogar einen Grund, warum Entriistung (und auch das
Mitleid, kdnnte man hinzufiigen) den Gottern zugeschrieben wird. Nun ist aber
die Lebensfiihrung des guten Charakters bei Aristoteles an sich erfreulich. So zu-
mindest sieht er das in der Nikomachischen Ethik, wo er die »Edlen« so beschreibt:
»Deren Leben bedarf somit in keiner Weise der Freude wie eines Schmuckstiicks
zum Umbhingen, sondern es hat die Befriedigung in sich selbst.«** — Ist damit Mit-
leid als Kennzeichen eines »guten Charakters« nicht notwendig mit einer gewis-
sen Freude verbunden?

31 Aristoteles, Poetik, S. 43 (14).

32 Fiir diese gegensitzlichen Ansitze stehen z.B. einerseits Lessing, andererseits Nietz-
sche. Rapp ist der Ansicht, dass es Aristoteles um die Befreiung vom unangenehmen
Schmerz des Mitleids und der Furcht gehe: »Genau fiir diese Funktion scheint der Be-
griff der Katharsis bestens geeignet, wird er doch auch an anderer Stelle von Aristoteles
dazu gebraucht, die wohltuende Erleichterung zu beschreiben, die eben mit der Aufls-
sung von starken, schmerzlichen Affekten verbunden ist (vgl. Pol. VIII, 7, 1342all-
15)«. Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionen, S. 60.

33 Vgl. Aristoteles, Rhetorik, S. 103 (1386b).

34 Aristoteles, Nikomachische Ethik, S. 21.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 33

Hier muss sicherlich zwischen 1) der moralisch guten Haltung, 2) den daraus
entstehenden konkreten Emotionen und 3) den »guten Tatigkeiten« unterschieden
werden. Sowohl das »gute Leben« (1) als auch die guten Tatigkeiten (3) sind fiir
Aristoteles von Eudédmonie bzw. Freude geprégt, sie tragen diese in sich. Aber das
muss vielleicht nicht heiflien, dass auch die konkreten Emotionen (2) notwendig
»freudig« sind.*® Andererseits, wenn ein eindeutiger Zusammenhang zwischen
Mitleid und gutem Charakter und guten Tétigkeiten besteht, muss dieser Zusam-
menhang dann nicht auch im Mitleid selbst spiirbar sein? Guter Charakter und
Tétigkeiten stellen schlieBlich nicht nur einen beliebigen Rahmen fiir das Mitleid
dar, sondern sie treten zusammen auf, das Mitleid zeugt von einem guten Charak-
ter. Zumindest einen freudvollen (euddmonischen) Hintergrund miisste der
Schmerz des aristotelischen Mitleids also doch haben. — Vorausgesetzt natiirlich,
man betrachtet das Mitleid aus dem Blickwinkel der aristotelischen Tugendlehre
und beschrinkt sich nicht auf seine Uberlegungen im zweiten Buch der Rhetorik.

1.3.3 Die verderbliche und Leid bringende Not

Dieses Merkmal enthilt auf den ersten Blick eine unnétige Haufung éhnlicher Be-
griffe, da sich Not ja kaum anders vorstellen ldsst als in irgendeiner Form verderb-
lich oder Leid bringend. Wenn es sich bei diesen Zusétzen um eine wirkliche In-
formation handeln soll, dann muss die Aussage so verstanden werden, dass die
Not nicht belanglos erscheinen darf. Und in diesem Sinne soll das zweite eleos-
Merkmal hier auch verstanden werden: Die Situation des Objekts muss dem Sub-
jekt in einer Weise erscheinen, nach der das Objekt ein echtes Problem hat.

Doch warum die doppelte Charakterisierung von »verderblich« und »Leid
bringend«? Der Altphilologe David Konstan hat darauf hingewiesen, dass diese
Formulierung den Fall abdecken konnte, in dem die bemitleidete Person selbst
kein Leid empfindet.3® Mitleid also auch dann, wenn die Not der anderen Person
fiir diese selbst kein »Leid bringt« (bzw. nicht als Not wahrgenommen wird), son-
dern — etwas objektiver — »Verderben«. Das scheint fiir Aristoteles tatsdchlich
wichtig gewesen zu sein, da er in seinen auf die Definition folgenden Ausfiihrun-
gen zu dem, was »mitleiderweckend« ist, noch einmal ausdriicklich zwischen al-
lem, »was leid- und schmerzhaft ist« und »was Vernichtung bringt« unterschei-
det.”” In den meisten von Aristoteles genannten Fillen deckt sich die Sichtweise

35 Auch Rapp warnt davor, Aristoteles dahingehend zu interpretieren, »dass das gute Le-
ben nur im Haben von positiven Emotionen bestehen wiirde«. Rapp, »Aristoteles: Bau-
steine fiir eine Theorie der Emotionen«, S. 63.

36 Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 129.

37 Vgl. Aristoteles, Rhetorik, S. 101 (1386a).

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | Unsicheres Mitleid

von Objekt und Subjekt: Krankheit, Misshandlungen, Alter, Nahrungsmangel, das
Fehlen von Freunden, Trennung, Hésslichkeit, Schwiche, Verstimmelung. Doch
vor all diesen Ubeln nennt Aristoteles den Tod. Und wenn es darum geht, Mitleid
mit Toten zu haben, stellt sich die Frage nach einer Unterscheidung der Objekt-
und Subjekt-Sichtweise durchaus. Ist der Tod ein Ubel, das von der verstorbenen
Person selbst wahrgenommen wird? Eine Antwort auf diese Frage héngt natiirlich
von der zugrunde liegenden Auffassung zur individuellen Unsterblichkeit des
Menschen ab. Aristoteles war in dieser Frage wohl eher skeptisch.

Noch deutlicher unterscheiden sich Subjekt- und Objekt-Sichtweise aber bei
einem weiteren Beispiel der Rhetorik, wo es um eine verpasste Méglichkeit geht.
Gleich im Anschluss an die obengenannten Beispiele fahrt Aristoteles ndmlich
fort: »... weiterhin, wenn einem Gutes widerfihrt, nachdem man schon Ubles er-
litten hat, wie z.B. dem Diopeithes die Geschenke vom Grof8konig zugesandt wur-
den, als er schon tot war.«*® Hier stellt sich nun die Frage, inwiefern die Not fiir
das Objekt selbst Leid bringend oder auch verderblich ist. Der Tod selbst ist es fiir
Diopeithes vermutlich schon — wenn nicht »Leid bringend«, dann doch immerhin
»verderblich«. Das verspdtete Geschenk aber stellt einen zusétzlichen Aspekt dar,
der Diopeithes noch bemitleidenswerter macht — und das, auch wenn er nichts
wusste von dem Geschenk, wenn diese verpasste Moglichkeit fiir ihn somit nicht
als Leid bringend oder verderblich erschien.*® Es gibt hier also einen zusitzlichen
Aspekt, welcher nicht so ohne Weiteres in die aristotelische Definition hinein-
passt. Wie kann eine verpasste Moglichkeit, von der die betroffene Person zu kei-
ner Zeit etwas weil, als »Leid bringend« oder »verderblich« bezeichnet werden?

Wenn der Verlust einer Moglichkeit als Leid verstanden wird, muss die Mog-
lichkeit als solche zum Wohlergehen der Person gehoren. Nur so kann der Person
etwas genommen werden — allerdings auch dann, wenn die Person selbst nichts
von ihrem Verlust weiB.** Genau davon kénnte Aristoteles aber mit seinem be-
riihmten Begriff der dynamis (Potentialitit) ausgegangen sein. Im Grunde kann
aber auch unabhingig von aristotelischer Metaphysik spontan angenommen wer-

38 Ebd., S. 102 (1386a); Konstan weist darauf hin, dass es in der Antike auch Grabinschrif-
ten gibt, die Mitleid mit den Toten zum Ausdruck bringen — aber meist dann, wenn
jemand »vor der Zeit« starb. Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 62.

39 Zumindest, wenn man einmal davon absieht, dass Diopeithes in der Unterwelt von die-
sem Geschenk erfahren konnte und sich dann dariiber drgert, dass er es nicht mehr ent-
gegennehmen konnte. Doch gerade in diesem Fall wiirde er sich iiber die mit dem Ge-
schenk einhergehende Anerkennung als solche noch freuen konnen.

40 Indiese Kategorie gehdrt wohl auch das Mitleid von Nietzsche mit Martin Luther, siehe
Abschnitt 1.5.3.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 35

den, dass einer Person gerade durch das Verpassen einer Moglichkeit Leid ge-
schehe. Und um solche spontanen Annahmen geht es, wenn Aristoteles davon
spricht, die Not miisse Leid bringend und verderblich erscheinen.*!

Auch wenn sich somit Definitionsmerkmal 2) als notwendiges Kriterium fiir
die aristotelische Verwendung von eleos erweisen sollte — wenn also der Anschein
einer verderblichen und Leid bringenden Not vorhanden sein muss — so heifit das
noch nicht, dass es sich dabei um ein hinreichendes Kriterium handelt. Genau das-
selbe Kriterium miisste ja z.B. auch fiir die Schadenfreude gelten, die Aristoteles
in der Rhetorik zwar nicht behandelt hat, aber sicherlich kannte.*

1.3.4 Das unverdiente Leiden

Aristoteles fiihrt das Definitionsmerkmal des unverdienten Leidens in seiner De-
finition zwar an, erldutert es aber im anschlieBenden Text nicht. Es mag iiberra-
schen, dass fiir Aristoteles Mitleid nur mit Unschuldigen moglich ist, doch 1asst
sich das durch die Gerichtspraxis erklédren, die Aristoteles bei der Analyse der ver-
schiedenen Emotionen immer im Auge hat. Konstan zeigt in seinem Buch Pity
Transformed anhand zahlreicher Textbeispiele, dass in den Gerichten der griechi-
schen und rdmischen Antike eleos bzw. misericordia in der Regel nur Unschuldi-
gen gewihrt wurde. Es ging beim »argumentum ad misericordiam« also nicht um
einen Akt der Gnade oder der Vergebung, in dem die Schuldigen von der Strafe
befreit wurden, wenn sie Reue zeigten, sondern um ein Anerkennen der Un-
schuld.®

Da somit das Mitleid der Richter gleichzusetzen ist mit dem Unschuldsurteil,
muss es uns auch nicht befremdlich erscheinen, dass solche Geflihlsmanipulatio-
nen in antiken Prozessen liberhaupt eine Rolle gespielt haben. Von den Richtern
zu sagen, dass sie mit einer Partei Mitleid haben, bedeutet nichts anderes, als dass

41 Aristoteles’ Beispiel ist zwar so zu verstehen, dass das von Diopeithes verpasste Ge-
schenk nicht schon alleine Mitleid ausldst, sondern nur in Zusammenhang mit seinem
Tod. Erst durch den Tod wird das Kriterium des »Anscheins einer verderblichen und
Leid bringenden Not« erfiillt. Doch ist Diopeithes’ Tod nicht in direkter Form als Leid
entscheidend, sondern er steht fiir die Unwiderruflichkeit der verpassten Chance.

42 Vergleicht man die aristotelische Verwendung von eleos mit dem Begriff »Spiel« in
Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen (§ 66), so konnte man sagen, dass auch
bei Wittgenstein fiir alle Formen des Spiels das Kennzeichen »Vorgang« gilt —in § 65
etwa meint er, dass die Suche nach dem, was »allen diesen Vorgéngen gemeinsam ist«,
miiflig sei. Trotzdem betrachtet Wittgenstein »Spiel« als einen familiendhnlichen Be-
griff, ein notwendiges Kriterium ist noch kein hinreichendes.

43 Vgl. Konstan, Pity Transformed, S. 271t.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | Unsicheres Mitleid

sie dieser Partei recht geben, so wie auch — fiir den Rhetoriker — das Erzeugen von
Mitleid notwendig mit dem Argumentieren fiir die Unschuld einhergeht.** So
meint Konstan etwa: »Since pity was warranted only on the assumption of inno-
cence, an appeal to pity constituted an implicit claim of innocence.« **

Zieht man nun aber Passagen aus der Poetik als Vergleichsmaterial heran, so
ergeben sich andere Schwerpunkte als in der Rhetorik. Auch hier ist Aristoteles
grundsétzlich der Meinung, dass Mitleid und Furcht (Jammer und Schauder) nicht
aufkommen, wenn gezeigt wird, »wie der ganz Schlechte einen Umschlag vom
Gliick ins Ungliick erlebt.«* Uberraschender ist hingegen, dass Aristoteles im sel-
ben Text der Meinung ist, dass die Geschichte einer Tragddie ebenso wenig zeigen
soll, »wie makellose Ménner einen Umschlag vom Gliick ins Ungliick erleben«.
So etwas wire ndamlich »weder schaudererregend noch jammervoll, sondern ab-
scheulich.«*” Die Handlung in der Tragddie muss fiir Aristoteles zwar vom Gliick
der Protagonistenfigur in ihr Ungliick umschlagen, aber »nicht wegen der Ge-
meinheit, sondern wegen eines groflen Fehlers entweder eines Mannes, wie er ge-
nannt wurde, oder eines besseren oder schlechteren.«*® Es soll also »Furcht und
Mitleid« dadurch entstehen, dass »der Mann« durch einen eigenen Fehler Un-
gliick erféhrt. Da es offensichtlich nicht die Furcht ist, die dadurch ausgelost wird,
muss das Mitleid gemeint sein.

Wie lésst sich das mit dem unverdienten Leiden in der Rhetorik vereinbaren?
Auch Definitionsmerkmal 3a) ldsst sich schlecht als notwendiges und hinreichen-
des Kriterium fiir die aristotelische Bedeutung von eleos verwenden, es ist nicht
einmal notwendig. Hier wird deutlich, dass Aristoteles den Begriff eleos in den
verschiedenen Kontexten der Rhetorik und der Poetik jeweils anders verwendet.
Die Definitionsmerkmale des Mitleids in der Rhetorik lassen sich nicht ohne Wei-
teres auf das Mitleid der Katharsis beim Tragddien-Publikum anwenden. Die bei-
den Formen des Mitleids sind zwar dhnlich, aber nicht identisch.

44 Konstan weist mehrmals darauf hin, dass e/eos nichts mit Identifikation zu tun hat: »Pity
did not consist for Aristotle in an identification with the suffering of another irrespective
of desert (for this, classical Greek had other terms ...)«, ebd., S. 37.

45 Ebd., S. 43.

46 Aristoteles, Poetik, S. 39 (13); vgl. dazu auch Konstan, Pity Transformed, S. 88-89.

47 Aristoteles, Poetik, S. 39 (13). Aristoteles filigt allerdings noch hinzu, dass die wirklich
»untragischste« aller Moglichkeiten darin bestiinde, dass »Schufte einen Umschlag
vom Ungliick ins Gliick erleben«. Dies konnte dann wohl eher die Empdorung des Pub-
likums ausldsen, so wie Aristoteles sie in seiner Rheforik als das Gegenteil vom Mitleid
beschrieben hat.

48 Ebd, S. 39,41 (13).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 37

Aristoteles relativiert sogar in der Rhetorik selbst die Notwendigkeit des Merk-
mals der Unverdientheit: »Und in hochstem MafBe erregt es Mitleid, wenn sich
geachtete Menschen in solchen Situationen befinden, weil das Leid unverdient ist
und direkt vor unseren Augen zu liegen scheint.«* Das kdnnte als Hinweis darauf
gewertet werden, dass die Unverdientheit nur einen verstirkenden Faktor (»in
hochstem MaBe ...«) darstellt, und nicht ein notwendiges Merkmal.

1.3.5 Die Ahnlichkeit mit der leidenden Person

In seinen Erlduterungen legt Aristoteles groBen Wert auf die Furcht des Subjekts,
auch ihm konne dasselbe oder ein &hnliches Leiden widerfahren. Das ist der
Grund, weshalb jene Menschen kein Mitleid empfinden, die sich in ihrem Gliick
unverletzlich fiihlen (ebenso wenig aber auch jene, die sich allzu schwer vom Leid
getroffen fiihlen, weil sie glauben, ihnen sei schon alles Ubel zugestoBen). Ahn-
lich ungeeignet fiir das Mitleid hélt Aristoteles Situationen, in denen das Leid ei-
nem nahestehenden Angehdrigen zugestoB3en ist. Das Furchtbare ist dann ndmlich
zu nahe fir das Mitleid, das Leid der anderen Person wird direkt zum eigenen Leid
und ist insofern kein Mit-Leid mehr.*® Mitleid — so konnte man in diesem Sinne
sagen — gedeiht am besten aus einer mittleren Distanz, da ihm sowohl theoretische
Abstraktheit des Leidens als auch allzu starkes Involviertsein abtréglich ist.

Eine solche Beschreibung von eleos ist auf das rhetorische Betitigungsfeld der
Volksversammlung bzw. der Gerichtsverhandlung zugeschnitten. Gerade dort ist
es iuiblich, dass die bemitleidete Person keine wirklich nahestehende Person ist,
weil es nicht um Regelungen von Freundschaftsbeziehungen oder Familienange-
legenheiten geht. Es sollen gerade jene Menschen fiir die Sache gewonnen und
damit mitleidig gestimmt werden, die nicht schon aus freundschaftlichen oder fa-
milidren Griinden dazu neigen. Und das sind die Mitbiirger im Stadtstaat. In einem
anderen Kontext wiirde eine solche Distanz-Bestimmung vielleicht nicht als Ele-
ment des Mitleidsbegriffs verstanden werden, dort konnte der Mitleidsbegriff
auch auf Familienmitglieder angewendet werden.

49 Aristoteles, Rhetorik, S. 103 (1386b).

50 Auf diesen Aspekt des aristotelischen eleos-Begriffs wurde hdufig hingewiesen. Kéte
Hamburger z.B. baut ihr Buch iiber das Mitleid auf der Erkenntnis auf, dass Mitleid (im
Unterschied zur Liebe) Distanz mit sich fiithrt und insofern gerade nicht altruistisch ist.
Dabei beruft sie sich auch auf Aristoteles. Die Eingeschrénktheit ihrer Vorgangsweise
besteht meiner Meinung nach aber darin, von »dem Mitleid« auszugehen, ohne auf die
Vielfalt der Kontexte zu achten. Vgl. Hamburger, Das Mitleid, S. 106£t.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | Unsicheres Mitleid

Die richtige Distanz fiir das Mitleid sieht Aristoteles gerade dann gegeben,
wenn eine Ahnlichkeit besteht »beziiglich Alter, Charakter, Gewohnheiten, sozia-
ler Stellung und Abkunft«. Seine Begriindung: »... denn in all diesen Fillen scheint
es umso wahrscheinlicher, dass es auch uns selber treffen konnte.«®>' Gleich im
Anschluss fiigt Aristoteles hinzu: »Uberhaupt muss man hier ja annehmen, dass
man wegen derjenigen Dinge, die man fiir sich selbst flirchtet, dann, wenn sie
andere treffen, Mitleid hat.« — Das Merkmal 3b) konnte also auch als »Furcht auf-
grund von Ahnlichkeit« bezeichnet werden.

Doch auch hier — wie schon beim Merkmal 3a) — ist es schwierig, das Krite-
rium in klarer Weise nicht nur auf die Gerichtsverhandlung, sondern auch auf die
Tragédie anzuwenden. Was heiBt es, wenn die Figuren des Schauspiels eine Ahn-
lichkeit mit dem Publikum aufweisen? In Bezug auf »soziale Stellung« oder »Ab-
kunft« gibt es sicherlich wenige Ahnlichkeiten, schlieBlich entstammen die Prota-
gonisten haufig koniglichen Hausern oder zumindest dem Hochadel. Nimmt man
hingegen eine Ahnlichkeit des »Charakters« oder der »Gewohnheiten« an, er-
scheint es ebenso unverstindlich, wie Tragddien ein so breites Publikum anspre-
chen konnen.

Aristoteles spricht allerdings ein Phdnomen an, das wohl allgemein anerkannt
ist: Gegeniiber Mitgliedern der eigenen Gruppe wird eher Mitleid empfunden als
gegeniiber Menschen, die nicht zum »Wir« gehoren. Nur lassen sich hier stets
Ausnahmen finden, es kann sich also nicht um ein notwendiges Definitionsmerk-
mal handeln. Als besonders intensive Momente des Mitleids gelten schlieBlich
Anlésse, in denen die iiblichen Gruppenzugehdrigkeiten iiberwunden und nicht
einfach iibernommen werden. Die Zugehdrigkeit zu einem »Wir« kann sich so
durch ein Mitleidserlebnis auch erst neu ergeben.

Das verweist aber auf einen zweiten Punkt: Die Wir-Gruppe besitzt keine klar
erkennbaren Grenzen unabhdngig vom empfundenen Mitleid. Sie wird selbst wie-
der iiber das empfundene Mitleid definiert, was aber heifit, dass wir es hier mit
einer Zirkeldefinition zu tun haben. Wenn Mitleid ein Bewusstsein von Ahnlich-
keit voraussetzt, dann setzt dieses Bewusstsein von Ahnlichkeit seinerseits Mitleid
voraus. So wie man Ahnlichkeit zur Erklirung des Mitleids braucht, braucht man
das Mitleid selbst noch einmal zur Erklirung der Ahnlichkeit als gemeinsamer
Verletzlichkeit.

Ein Wir-Gefiihl kann gerade im Theater durch das Mitleid modifiziert werden.
Das Theater besitzt alle Moglichkeiten, mithilfe eines grenziiberschreitenden Mit-
leids festgefahrene Gruppenperspektiven zu iiberwinden oder wenigstens infrage
zu stellen. Das Gefiihl der Ahnlichkeit mit den Figuren ist somit nicht nur Voraus-

51 Aristoteles, Rhetorik, S. 102 (1386a).

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 39

setzung, sondern auch Ergebnis der Inszenierung und der Emotionen des Publi-
kums. Martha Nussbaum jedenfalls sieht die erzieherische Funktion der griechi-
schen Tragddie eines Sophokles genau darin, Mitleid auch fiir Menschen anderer
Gruppenzugehérigkeit zu empfinden.*

Trotzdem sieht Nussbaum im Rahmen ihrer Anlehnung an den aristotelischen
Mitleidsbegriff die »Ahnlichkeit von Mdglichkeiten« als »kognitives Element«
des Mitleids und damit als eine Voraussetzung fiir Mitleid. Allerdings spricht sie
explizit nicht von einer notwendigen Voraussetzung, sondern von einer blof3 for-
derlichen Bedingung.>® Und damit wird sie Aristoteles wohl gerecht: Auch wenn
man also bei der Furcht aufgrund von Ahnlichkeit nicht von einer Zirkeldefinition
ausgeht, bleibt das Problem, dass es sich bei Aristoteles nicht eindeutig um eine
notwendige Voraussetzung von Mitleid handelt.

1.3.6 Die Nahe des Leidens

Muss das Leiden des Objekts nach Aristoteles wirklich nahe sein? Der Wortlaut
der Definition lautet »... und das ist besonders der Fall, wenn dies nahe zu sein
scheint.« Somit geht es auch hier vermutlich nur um ein gesteigertes Mitleid, nicht
aber um das Vorhandensein von Mitleid iiberhaupt. Auch in den Erlduterungen
spielt die Niahe eher die Rolle einer zusétzlichen Option als die eines notwendigen
Merkmales. Egal, ob Aristoteles von der zeitlichen Nihe des Leidens spricht oder
vom schauspielerischen Geschick der Redner, das Leiden nahe erscheinen zu las-
sen — immer geht es ausdriicklich darum, in héherem Malle Mitleid zu erregen.
Nahe gehort damit fiir Aristoteles nicht zu den notwendigen Definitionsmerk-
malen des Mitleids. Uberdies bleibt der Begriff der Nihe selbst mehrdeutig: Aris-
toteles meint wohl in erster Linie zeitliche Nihe, dann aber auch rdumliche Nihe.
Es geht ihm konkret um Zeichen, die der Rhetoriker einsetzt, um Nihe herzustel-
len, so z.B. die »Kleidung derer, die gelitten haben,« oder auch »Worte und andere

52 »Greek drama moved their spectators, in empathetic identification, from Greece to
Troy, from the male world of war to the female world of household. Although all the
future citizens who saw ancient tragedies were male, they were asked to have empathy
with the sufferings not only of people whose lot might be theirs — leading citizens, gen-
erals in battle, exiles and beggars and slaves — but also with many whose lot could never
be theirs — such as Trojans and Persians and Africans, such as wives and daughters and
mothers.« Nussbaum, Upheavals of Thought, S. 429.

53 Vgl. ebd., S. 321. — Genau genommen fordert das Bewusstsein von Ahnlichkeit bei
Nussbaum ein anderes kognitives Element von Mitleid, ndmlich das »euddmonische
Urteil«. Dieses geht davon aus, dass mit dem Leiden der anderen Person auch die Ver-

folgung des eigenen Gliicks beeintriachtigt ist.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | Unsicheres Mitleid

AuBerungen jener, die sich unmittelbar im Zustand des Leidens befinden«.™*
Letztlich sind es nur Beispiele, mit denen Aristoteles die Néhe erklért.

1.3.7 Eleos und der Korper

Es gibt einen weiteren Gesichtspunkt, unter dem die Exaktheit der Mitleidsdefini-
tion in der Rhetorik relativiert werden muss. Sowohl in der Poetik als auch in der
Ethik findet sich ein Kontext, in dem eleos anders als in der Rhetorik verstanden
wird: und zwar der naturwissenschaftlich-physiologische Kontext. Aristoteles gilt
zwar mit seinem Emotionsbegriff als ein frither Vertreter eines propositionalen
oder kognitiven Verstdndnisses von Emotionen, wonach der Kern von Emotionen
in Uberzeugungen besteht.>> Das bezieht sich aber vor allem auf seine Analyse der
Emotionen in der Rhetorik und deckt noch nicht seine ganze Emotionstheorie ab.
In anderen Texten ist er der Meinung, dass Emotionen immer mit bestimmten kor-
perlichen Verdnderungen verbunden seien (z.B. der Zorn mit dem »Sieden des
Blutes«).® In Uber die Seele schreibt er etwa: »Es scheint aber, dass auch alle
Affekte [pathe] der Seele mit dem Korper verbunden sind: Zorn, Milde, Furcht,
Mitleid, Mut, ferner Freude, Lieben und Hassen. Denn zugleich mit diesen erleidet
der Korper etwas.«’’

Die Ausdriicke »gleichzeitig« oder auch »verbunden« diirfen bei Aristoteles
wohl nicht so verstanden werden, dass Emotionen aus zwei Komponenten beste-
hen, die auf geheimnisvolle Weise zusammenfinden, sondern eher in dem Sinne,
dass Emotionen in ihrer Entstehung unterschiedlich beschrieben werden konnen,

t.°® So findet Aristoteles es

je nachdem, welche Art von Ursachen man hervorheb
ganz selbstversténdlich, dass sich die verschiedenen Blickwinkel gar nicht verein-
baren lassen. Niichtern stellt er fest: »Verschieden wird wohl der Naturforscher
und der Dialektiker einen jeden der Affekte definieren, z.B. was der Zomn ist.«*
Allerdings beschreibt Aristoteles die »dialektischen« (also kognitiven) Ursachen
der verschiedenen Emotionen sehr viel detaillierter als die physiologischen: bei
diesen gibt es nur verstreute Hinweise, wie z.B. darauf, dass sich Zorn aufgrund

von Uberhitzung, Furcht aufgrund von Abkiihlung des Kérpers einstelle.®

54 Aristoteles, Rhetorik, S. 103 (1386b).

55 Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionen, S. 47.
56 Vgl. ebd., S. 50; Price, »Emotions in Plato and Aristotle«, S. 131.

57 Aristoteles, Uber die Seele, S. 11.

58 Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionen, S. 52.
59 Aristoteles, Uber die Seele, S. 13.

60 Vgl. Rapp, »Aristoteles: Bausteine fiir eine Theorie der Emotionen, S. 53.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 41

Ob es in diesem korperlichen Sinne ein ganz bestimmtes Muster des Mitleids
gibt, hat Aristoteles nicht geklért, fiir die Existenz eines solchen Musters spricht
aber einiges in seiner Emotionstheorie. Dieses wiirde aber immer nur fiir die Mit-
leids-Beschreibung des Naturphilosophen Giiltigkeit haben, nicht fiir die des Dia-
lektikers.

1.3.8 Zusammenfassung

Die Suche nach einem klar umgrenzten Mitleidsbegriff bei Aristoteles hat sich als
nicht erfolgreich erwiesen. Klar wurde vielmehr, dass auch Aristoteles den eleos-
Begriff je nach Kontext in verschobener Bedeutung verwendet. Vor allem jene
zwel Werke, in denen er iiber die Bedingungen des Mitleids schreibt — ndmlich
die Rhetorik und die Poetik — weisen dem Mitleid jeweils andere Merkmale zu.
Diese unterscheiden sich zwar nicht gédnzlich voneinander, stellen aber doch Va-
riationen dar, welche es nicht erlauben, eine hinreichende Gruppe von notwendi-
gen Merkmalen zu finden.

Als eindeutig notwendiges Merkmal kam nur der » Anschein von verderblicher
und Leid bringender Not« (Merkmal 2) infrage. Dieses hat sich aber als nicht Ain-
reichend herausgestellt, weil es auch fiir die Schadenfreude gilt. Das aristotelische
Mitleid des Gerichts oder der Volksversammlung ist nicht das aristotelische Mit-
leid, das das Publikum einer Tragddienauffithrung erlebt, auch nicht das, von dem
die Tugendlehre spricht, und wohl auch nicht das, welches der Physiologe Aristo-
teles beschreiben konnte. Das muss aber in der Terminologie Wittgensteins hei-
Ben, dass es sich bei Aristoteles’ Mitleidsbegriff um einen familiendhnlichen Be-
griff handelt, dass er also — vergleichbar mit dem Begriff »Spiel« — unscharfe
Grenzen hat und je nach Kontext anders verwendet werden kann. Folgendes
spricht fiir diese Annahme:

Erstens verwendet Aristoteles in seinem Text in der Rhetorik sehr viele Bei-
spiele. Diese sind fiir die Erklarung dessen, was gemeint ist, wichtiger als die De-
finition. Es gibt zwar eine Mitleidsdefinition am Anfang des Abschnittes, doch die
Erlduterungen dazu erfolgen in Form von Aufzdhlungen, einzelnen historischen
Figuren oder konkreten Gerichtssituationen. Dazu passt auch die abschlieBende
lapidare Bemerkung: »So und so édhnlich ist all das, woriiber man Mitleid hegt.«®!
Nicht zu {ibersehen ist die Ahnlichkeit mit folgender Formulierung bei Wittgen-
stein: »Wie wiirden wir denn jemand erkldren, was ein Spiel ist? Ich glaube, wir
werden ihm Spiele beschreiben, und wir konnten der Beschreibung hinzufiigen:
sdas, und Ahnliches, nennt man >Spiele«« (PU, § 69).

61 Aristoteles, Rhetorik, S. 102 (1386a).

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | Unsicheres Mitleid

Zweitens lassen sich auch bei Aristoteles verschiedene Anwendungen des
eleos-Begriffs deutlich unterscheiden, vor allem die beiden Kontexte der Rhetorik
und der Poetik. Wo es darum geht, ein Gericht oder eine Volksversammlung mit-
leidig zu stimmen, ist der Hinweis auf den Lustcharakter des Mitleids vollkommen
fehl am Platz. Andererseits wére es absurd, davon auszugehen, dass das Publikum
im Rahmen einer Tragddienauffiihrung nicht irgendwie gerne dem tragischen Ge-
schehen auf der Biihne folgt. Eleos hat in diesen beiden Kontexten weder eine
komplett verschiedene Bedeutung (wie etwa die zwei Bedeutungen des deutschen
Begriffs »Dichtung«) noch eine einzige und einheitliche Bedeutung.®

Und drittens passt zu einer Familiendhnlichkeit seines eleos-Begriffs auch die
methodische Voraussetzung von Aristoteles, dass die Genauigkeit der Begriffe
nicht bei allen Themen dieselbe sein kann: »Der logisch geschulte Horer wird nur
insoweit Genauigkeit auf dem einzelnen Gebiet verlangen, als es die Natur des
Gegenstandes zuldBt. Es ist ndmlich genauso ungereimt, vom Mathematiker
Wahrscheinlichkeiten entgegenzunehmen wie vom Rhetor denknotwendige Be-
weise zu fordern.«®

Im Bereich der Kiinste und der Rhetorik kann auch fiir Aristoteles eine gewisse
Verschwommenheit nicht vermieden werden, da es der Gegenstand nicht zulésst.
Es ist anzunehmen, dass Aristoteles auch das Mitleid zu solchen Gegenstédnden
zdhlte. Es kdnnte somit durchaus sein, dass Aristoteles den eleos-Begriff nicht nur
tatsdchlich, sondern auch bewusst als einen Begriff mit verschwommenen Rén-
dern verwendet hat. Wenn er in seiner Rhetorik dennoch Definitionen anbietet, so
konnten diese mit Familiendhnlichkeit insofern vereinbar sein, als auch Wittgen-
stein davon ausgeht, dass fiir einen bestimmten Zweck auch bei familiendhnlichen
Begriffen eine klare Grenze gezogen werden kann (PU, § 69).

Es gibt aber Hinweise, die gegen die Annahme sprechen, Aristoteles verwende
den Begriff bewusst im Sinne von Wittgensteins Familiendhnlichkeit. Sie sind vor
allem bei seiner grundsitzlichen Auffassung von Sprache zu suchen: Erstens gilt
Aristoteles als ein prominenter Vertreter der Korrespondenztheorie von Wahrheit,
nach welcher sprachliche AuBerungen dann wahr sind, wenn sie mit der nicht-
sprachlichen Wirklichkeit {ibereinstimmen. Die Korrespondenztheorie ldsst sich
mit Wittgensteins Spétphilosophie insgesamt nicht vereinbaren, das Konzept der

62 Glock kommt in seiner differenzierten Untersuchung zu Wittgensteins Verstdndnis von
Familiendhnlichkeit zu folgender Dreiteilung: Eindeutigkeit, Familien von Bedeutun-
gen sowie Zweideutigkeit. Er fligt aber gleich hinzu, dass fiir Wittgenstein die Kriterien
fiir jede Unterscheidung von Identitdt und Differenz selbst wieder kontextabhingig
sind, dass also eine solche Dreiteilung in seinem Sinne nur begrenzten Nutzen haben
konnte. Vgl. Glock, Wittgenstein-Lexikon, S. 109.

63 Aristoteles, Nikomachische Ethik, S. 7.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 43

Familiendhnlichkeit selbst schlie3t eine solche Wahrheitstheorie zwar nicht aus,
wiirde mit ihr aber seine Pointe verlieren.

Zweitens gibt es bei Aristoteles neben den eher unsystematischen AuBerungen
auch einen Hinweis darauf, dass fiir ihn die »Widerfahrnisse der Seele« (pathe)
etwas bei allen Menschen in gleicher Weise Gegebenes sind, auf das sich die Spra-
che mit ihren Begriffen problemlos beziehen kann. Selbst wenn verschiedene
Sprachen verschiedene Begriffe verwenden, so besitzen nach dieser Vorstellung
alle Menschen ein Wissen von ihnen gemeinsamen »Widerfahrnissen der Seele,
und es muss nur noch die Verbindung zwischen Wort und Widerfahrnis hergestellt
werden, am besten durch eine Definition. Aristoteles schreibt im Organon:

»Nun sind [i] die (sprachlichen) Auferungen unserer Stimme Symbole fiir [ii] das, was
(beim Sprechen) unserer Seele widerfihrt, und [iii] unsere schriftlichen Auferungen sind
wiederum Symbole fiir die (sprachlichen) AuBerungen unserer Stimme. Und wie nicht alle
Menschen mit denselben Buchstaben schreiben, so sprechen sie auch nicht dieselbe Spra-
che. Die seelischen Widerfahrnisse aber, fiir welche dieses (Gesprochene und Geschrie-
bene) an erster Stelle ein Zeichen ist, sind bei allen Menschen dieselben; und iiberdies sind
auch schon [iv] die Dinge, von denen diese (seelischen Widerfahrnisse) Abbildungen sind,

fiir alle dieselben.«**

Allerdings spricht Aristoteles hier nicht von Gefiihlen, sondern von Sinnesemp-
findungen — fiir beide verwendet er den Ausdruck pathos. Zwar wiirden seine Au-
Berungen zu den Sinnesempfindungen schon ausreichen, um ihn in Widerspruch
zu Wittgensteins spéter Sprachphilosophie zu bringen, es bleibt aber offen, ob
Aristoteles auch eleos als ein »Widerfahrnis« betrachtete, das bei allen Menschen
in gleicher Weise als gegeben vorausgesetzt wird. Insgesamt scheint Aristoteles
jedoch eine Vorstellung von Sprache zu vertreten, die weniger Wittgensteins Phi-
losophischen Untersuchungen, sondern mehr der darin kritisierten »augustini-
schen Auffassung von Sprache« nahekommt (siehe auch 1.2.2).

64 Aristoteles, Peri hermeneias, S. 3 (16a 3-8).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | Unsicheres Mitleid

1.4 AUGUSTINUS UND DIE MISERICORDIA
1.4.1 Die »augustinische Auffassung von Sprache«

Wendet Augustinus selbst die ihm von Wittgenstein zugeschriebene Auffassung
von Sprache an? Im von Wittgenstein zitierten ersten Buch der Bekenntnisse be-
schiftigt sich Augustinus nicht ausdriicklich mit einer Theorie der Sprache, son-
dern beschreibt nur, wie er als Kind gelernt hat, den »Gefiihlen seines Herzens«
bzw. seinen Wiinschen Ausdruck zu verschaffen. Dabei kamen ihm die Erwach-
senen zu Hilfe, indem sie gleichzeitig mit dem Aussprechen eines Wortes auf ei-
nen Gegenstand zeigten, sodass Augustinus verstand, »dal mit solchem Wort ein
bestimmtes Ding gemeint sei, das sie mir zeigen wollten.«%

Augustinus beschreibt also nur ein bestimmtes Sprachspiel. Insofern tut Witt-
genstein gut daran, Augustinus keine Theorie der Sprache zuzuschreiben, sondern
eine »Auffassung«. Von dieser Auffassung nimmt er allerdings an, dass sie unter-
schwellig verschiedenen philosophischen Theorien zugrunde liegt, ohne eigens
infrage gestellt zu werden.®® Entscheidendes Element dieser Auffassung ist es,
dass wir bereits eine sprachunabhingige Bekanntschaft mit den bezeichneten Ge-
genstdnden haben miissen, da wir sonst die Bedeutung der Worter nicht lernen
konnten. Sprache wird in ihrer Funktion auf die Bezeichnung eines Gegenstandes
beschrinkt. Unter dieser Voraussetzung braucht es tatsdchlich eine Bekanntschaft
mit dem Gegenstand parallel zur Bezeichnung. Meistens besteht eine solche pa-
rallele Bekanntschaft durch Sinneswahrnehmung, denn wir miissen einen Gegen-
stand schlieBlich wahrnehmen, wenn jemand im Rahmen einer hinweisenden De-
finition darauf zeigt. Eine Schwierigkeit dieser Auffassung von Sprache entsteht
allerdings dann, wenn es sich bei den bezeichneten Gegenstdnden um Gefiihle
handelt. Die entsprechende Sinneswahrnehmung parallel zur Verwendung des
Wortes ist in diesem Fall nicht ohne Weiteres intersubjektiv nachvollziehbar, es
gibt keinen gemeinsamen Blick auf den Gegenstand. Fiir Augustinus ist jedenfalls
klar, dass er als Knabe von den »Gefiihlen seines Herzens« wusste, bevor er die
entsprechenden Worter lernte. Als er diese Gefiihle dann mit den von Gott »ver-
lichenen Geistesgaben mit Seufzern und mancherlei Lauten und Gesten« duferte,
halfen ihm die Reaktionen und auch hinweisenden Gesten der Erwachsenen, sich
einen »Schatz von Wortern« zurechtzulegen, mit dem er seine Wiinsche auch ver-
bal zum Ausdruck bringen konnte.

65 Augustinus, Bekenntnisse, S. 16 (1, 8).
66 Glock spricht im Lexikoneintrag »Augustinisches Bild der Sprache« von einem »vor-

theoretischen Paradigma«. Vgl. Glock, Wittgenstein-Lexikon, S. 51.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 45

Sieht man einmal davon ab, dass diese Schilderung von Augustinus Ahnlich-
keiten mit dem Ubergang vom »natiirlichen« zum verbalen Ausdruck bei Witt-
genstein aufweist,”
bungen jene von Wittgenstein kritisierte Grundannahme herauszulesen, dass wir
zuerst mit unseren Wiinschen und Gefiihlen Bekanntschaft haben miissen, um
diese erst dann zum Ausdruck bringen zu kénnen. Augustinus fahrt nach der von

Wittgenstein zitierten Stelle fort, indem er den Vorteil der erlernten Woérter und

ist es immerhin moglich, aus den augustinischen Beschrei-

der damit besser zum Ausdruck gebrachten Wiinsche beschreibt: »So trat ich mit
meiner Umgebung in Gedanken- und Gefiihlsaustausch«.® Ganz dhnlich miisste
es nach Augustinus auch beim Mitleid sein: Zuerst identifiziert man es in sich
selbst, und erst dann tritt man dariiber mit der Umgebung in einen Gedanken- und
Gefiihlsaustausch.

Die Frage ist nun, ob Augustinus sich in diesem Punkt tatsdchlich so verhilt,
wie es die ihm von Wittgenstein zugeschriebene Sprachauffassung nahelegt. Eine
Antwort auf diese Frage soll in den folgenden Abschnitten gesucht werden. Da
Augustinus sich dhnlich wie Aristoteles mit Affekten generell und mit dem Mit-
leid im Besonderen beschiftigt, lautet die Frage: Wie verwendet Augustinus Emo-
tionsbegriffe im Allgemeinen und »Mitleid« im Besonderen? Geht er davon aus,
dass diese Namen fiir klar definierbare innere Zusténde stehen? Gibt es fiir seinen
Begriff misericordia eine Gruppe von Merkmalen, die insgesamt notwendig und
hinreichend genug sind, um daraus eine allgemeine Definition zu machen?

1.4.2 Affekte bei Augustinus

Wenn Augustinus von den passiones spricht, macht er das in verschiedenen Zu-
sammenhédngen. Insgesamt scheint er gleich mehrere Anliegen unter einen Hut
bringen zu wollen, die er allesamt mit dem Thema der Emotionen verkniipft:

1) Augustinus mochte das stoische Ideal der Affektlosigkeit kritisieren.
2) Er mochte zeigen, wie auch Gott in seiner Vollkommenheit gewisse Affekte
zugeschrieben werden konnen.

67 Hatte Wittgenstein die ganze Passage zitiert, wire das klarer geworden. Unmittelbar
vor der von ihm ausgewihlten Passage spricht Augustinus auf eine Weise von einem
natiirlichen und spontanen Ausdruck, die zu Wittgensteins Formulierungen etwa in PU,
§ 244 nicht so ohne Weiteres in Widerspruch gestellt werden kann (Wittgenstein be-
schreibt dort, wie das Kind mit der Zeit lernt, den natiirlichen Ausdruck der Schmerz-
schreie durch Sétze wie »Ich habe Schmerzen« zu ersetzen).

68 Augustinus, Bekenntnisse, S. 16f. (I, 8).

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | Unsicheres Mitleid

3) Er mochte aufzeigen, dass bestimmte menschliche Affekte jeweils entweder
moralisch gut oder schlecht sein kénnen.

Zu Punkt 1: Im Gottesstaat (IX, 4) bezieht sich Augustinus ausfiihrlich auf eine
Erzdhlung des romischen Schriftstellers Aulus Gellius, in der dieser selbst mit ei-
nem stoischen Philosophen auf einem Schiff in einen schweren Sturm gerit.® In
der konkreten Gefahrensituation kann es der Stoiker nicht vermeiden, Reaktionen
der Furcht zu zeigen — fiir einen waschechten Stoiker insofern etwas Besonderes,
als es bekanntlich den stoischen Anspruch gibt, frei von Affekten bleiben zu kon-
nen. Der Stoiker in der Erzdhlung von Gellius meint nun nach dem Sturm, dass
auch der Weise sich den Affekten nicht vollkommen entziehen konne, dass das
aber noch lange nicht bedeute, in seinem Geist den Phantasien der Affekte zuzu-
stimmen. Er konne sowohl die Affekte iiber sich ergehen lassen als auch am ver-
nunftgeméfBen Urteil festhalten.

Diese Anekdote betrachtet Augustinus als ein Zugestdndnis, welches inner-
halb der stoischen Tradition nicht isoliert dasteht, sondern sich ebenso bei den
wichtigsten Vertretern wie Zenon, Chrysipp oder Epiktet findet. Auch die Stoiker
selbst nehmen ndmlich in den Augen von Augustinus ihr Ideal der Affektlosigkeit
nicht allzu ernst: Erstens, weil auch sie von negativen Affekten wie Furcht beriihrt
werden (Seneca allerdings spricht hier nicht von Affekten, sondern von »voraf-
fektiven Regungen«’®) und zweitens, weil fiir sie auch der Weise »gute Gefiihle«
wie z.B. Freude kennt, solange diese nur in Einklang mit der Vernunft stehen.

Fiir Augustinus haben Affekte durchaus eine positive Bedeutung im mensch-
lichen Leben. Er stellt Emotionalitét als Menschlichkeit in ein positives Licht, das
Ideal eines affektlosen Lebens geht fiir ihn an dem eines rechtschaffenen Lebens
vorbei: »Denn was hart ist, das ist darum nicht recht, und was stumpf, nicht ge-
sund.«”" AuBerdem hilt er ein Leben in Affektlosigkeit fiir gar nicht moglich.
Selbst die Stoiker wiissten, dass das menschliche Leben nicht affektlos sein kann
und wenn sie etwas anderes behaupten, dann verwenden sie bestimmte Begriffe
einfach anders. Das ist fiir ihn nicht mehr als ein Streit um Worte, bei dem man
sich der Sache nach einig ist. Zum Thema »Affekte« schreibt er:

»So herrscht denn bei den Peripatetikern oder auch den Platonikern und selbst den Stoikern

eine und dieselbe Anschauung, aber es ist so, wie Tullius sagte: >Léngst schon plagen sich

69 Vgl. Augustinus, Vom Gottesstaat I, S. 470ff. (IX, 4).
70 Vgl. Buddensiek, »Stoa und Epikur: Affekte als Defekte oder als Weltbezug?«, S. 76.
71 Augustinus, Vom Gottesstaat I1, S. 181 (XIV, 9).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 47

diese griechischen Epigonen mit Wortgezink, da sie mehr auf Streit als auf Wahrheit erpicht

sind.««”?

Auffallend ist hier neben dem expliziten Argument der verschiedenen Begriffs-
verwendungen die implizite Vorstellung, dass es beziiglich der Emotionen unab-
hingig vom Sprachgebrauch eine Wahrheit gibt, zu der man einen aufersprachli-
chen Zugang haben kann. Zumindest hier scheint Augustinus der »augustinischen
Auffassung der Sprache« gerecht zu werden.

Zu Punkt 2: Als Christ geht Augustinus davon aus, dass auch die gottliche
Vollkommenheit von Affekten geprigt ist. Das Alte und Neue Testament sind voll
von Passagen, in denen vom Zorn oder vom Erbarmen Gottes die Rede ist. Wohl
auch aus diesem Grund sieht Augustinus die menschlichen Affekte nicht rein ne-
gativ. Die verbindende Klammer zwischen den menschlichen und den gottlichen
Affekten findet Augustinus in ihrem Ziel bzw. ihrer Wirkung. Entscheidend ist
nicht, wie sich der Affekt anfiihlt, sondern worauf er hinauswill. Wenn also auch
Engeln und Gott Emotionen zugeschrieben werden, dann geht es weniger darum,
»ob eine fromme Seele ziirnt, sondern warum sie ziirnt, nicht darum, ob, sondern
warum sie trauert, nicht darum, ob, sondern wovor sie Furcht hat.«”> Das Objekt
des Affektes ist fiir die Begriffsverwendung wichtiger als das wahrnehmbare Vor-
handensein des Affektes. Allerdings ist Augustinus (zumindest im Gottesstaat)
dann doch so vorsichtig, bei gottlichen und menschlichen Affekten von einer Ana-
logie zu sprechen, bei der die gemeinsame Wirkung als Verbindungselement ver-
wendet wird:

»Dann wiirde nur die gewohnte menschliche Redeweise wegen einer gewissen Ahnlichkeit
ihrer Werke, nicht wegen einer in Affekten sich duBernden Schwiche ihnen [den Engeln]
solche Gemiitsbewegungen zuschreiben, wie ja auch Gott nach der Schrift ziirnt, ohne je-
doch durch Leidenschaft verwirrt zu werden. Denn das Wort Zorn, von Gott gebraucht,

weist hin auf die Strafe, die bewirkt, nicht den Affekt, der erregt wird.«”*

Zu Punkt 3: Obwohl dieselben Begriffe verwendet werden, mochte Augustinus je
nach Kontext zwischen verschiedenen Gegenstéinden unterscheiden. Wenn der-
selbe Begriff Unterschiedliches bedeutet — je nachdem, ob er im Zusammenhang
eines gldubigen oder eines ungldubigen Lebens steht —, dann heif3it das, dass es
hier auch verschiedene Phinomene gibt:

72 Augustinus, Vom Gottesstaat I, S. 474 (IX, 5).
73 Ebd., S. 473 (IX, 5).
74 Ebd, S. 474 (IX, 5).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | Unsicheres Mitleid

»Denn die Furcht, von welcher der Apostel Johannes sagt: »Furcht ist nicht in der Liebe,
sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus, denn die Furcht hat Pein. Wer sich
aber fiirchtet, der ist nicht vollig in der Liebex, diese Furcht ist nicht von der Art wie jene,
die den Apostel Paulus besorgen lieB3, die Korinther mochten durch Schlangenlist verfiihrt
werden, also eine Furcht einzig und allein aus Liebe, sondern sie ist Furcht von der Art, die
nicht in der Liebe ist, und von ihr sagt derselbe Apostel Paulus: >Ihr habt nicht einen knech-
tischen Geist empfangen, daf ihr euch abermals fiirchten miifitet.c Die keusche Furcht je-
doch, die ewiglich bleibt, die in der kiinftigen Welt fortdauern wird — denn wie konnte sie
sonst ewiglich bleiben? —, ist nicht die Furcht, die vor einem Ubel zuriickschreckt, das sich
zutragen konnte, sondern die an einem Gut festhilt, das nicht verlorengehen kann. Denn wo
die Liebe zu dem erlangten Gute unwandelbar ist, da ist die Furcht vor dem Ubel, das ver-

mieden werden muf, wenn man so sagen darf, ganz ruhig.«”

Augustinus mochte nicht darauf verzichten, auf die Siindhaftigkeit und Geféhr-
lichkeit von Affekten hinzuweisen, obwohl dieselben Affekte auch gottliche At-
tribute sein konnen. Das fiihrt zu einer seltsamen Spannung innerhalb der augus-
tinischen Affektenlehre, ?® die nun noch einmal am Beispiel der misericordia un-
tersucht werden soll. Da Augustinus anders als Aristoteles keine breit angelegte
Mitleidsdefinition versucht hat, die uns eine Auflistung von zu iiberpriifenden
Merkmalen ermdglichte, soll fiir diese Untersuchung der misericordia-Begriff von
Seneca als systematischer Ausgangspunkt gewiahlt werden. Ausgehend von den
Merkmalen der misericordia bei Seneca kann auch nach entsprechenden Merk-
malen bei Augustinus gesucht werden. Dabei ist es zweitrangig, ob die beiden
Philosophen iibereinstimmen oder nicht: Seneca liefert uns in erster Linie Stich-
worter fir mogliche Merkmale des augustinischen misericordia-Begriffs. Die bei-
den leben zwar nicht wirklich in derselben Zeit (Seneca stirbt 65 n. Chr., Augusti-

75 Augustinus, Vom Gottesstaat I1, S. 180 (XIV, 9).

76 Brachtendorf meint dazu: »Augustinus kritisiert also die Stoiker mit den Peripatetikern
und die Peripatetiker mit den Stoikern. Gegen die Stoa wendet er ein, dass das Apathie-
Ideal, das sie fiir das irdische Leben aufstellten, hier gar nicht sinnvoll erstrebt werden
konne, weil es — wie die Peripatetiker zu Recht geltend machten — der Natur des irdi-
schen Menschen widerspreche und sich folglich nur im Jenseits verwirklichen lasse.
Die Peripatetiker hingegen seien zwar mit ihrer These von der Natiirlichkeit und Un-
vermeidlichkeit der passiones im Recht, iibersédhen aber, dass selbst die guten Affekte
fiir den Menschen eine Herausforderung und mitunter eine Beschwernis darstellen, die
es im Urzustand noch nicht gab und in der Vollendung nicht mehr geben wird.« Brach-
tendorf, »Augustinus: Die Ambivalenz der Affekte zwischen Natiirlichkeit und Tyran-
nei«, S. 149.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 49

nus 430 n. Chr.), doch bezieht sich Augustinus in seinen Uberlegungen zu Affek-
ten immer wieder auf die Stoa und insbesondere auf Seneca, es gibt also durchaus
einen gemeinsamen Horizont bei ihrer jeweiligen Verwendung des Begriffs mise-
ricordia. AuBerdem bietet die Einbeziehung des misericordia-Begriffs von
Seneca ganz nebenbei die Moglichkeit, die vielfaltige Verwendung des Begriffs
iiber Augustinus hinaus aufzuzeigen.

1.4.3 Senecas misericordia

Wenden wir uns also kurz dem misericordia-Begriff des Stoikers Seneca zu, um
Stichworter fiir mogliche Definitionsmerkmale auch fiir Augustinus zu finden.
Wihrend fiir Augustinus misericordia eine wichtige menschliche Tugend und so-
gar Teil der géttlichen Vollkommenheit darstellt, ist sie fiir Seneca ein der Ver-
nunft entgegengestellter negativer Affekt, eine »Fehlhaltung der Seele«.”’ Das
vernunftgemédfle Wohlwollen gegeniiber anderen Menschen und die konkrete
Hilfsbereitschaft aber bezeichnet Seneca als clementia (was im Deutschen oft als
»Milde« wiedergegeben wird). Allerdings rdumt er ein, dass seine eigene stoische
Begriffsverwendung von misericordia nicht die iibliche ist, »denn die meisten lo-
ben es als eine Tugend.«’® Folgende Merkmale sind bei Seneca charakteristisch
fuir die misericordia:

1) Misericordia ist eine Form der Trauer und vermehrt so nur das Ungliick. Fiir
Seneca ist Mitleid bzw. misericordia eindeutig eine Form des Leidens: »Mit-
leid ist ein seelisches Leiden wegen des Anblicks fremden Elends oder Trauer
aufgrund fremden Ungliicks ...«”

2) Misericordia beurteilt nicht Verdienste. Seneca meint, dass die misericordia
nicht auf die Ursachen schaut, sondern nur auf das Geschick, ganz im Stile
von »weinerlichen Weibern, die sich von den Trinen schiadlicher Menschen
riihren lassen und am liebsten die Kerker 6ffneten®® (im Unterschied zur aris-
totelischen eleos-Definition gibt es hier also eine deutliche Abgrenzung vom

Verdienst-Prinzip).

77 Seneca, Uber die Milde, S. 21 (11, 4).

78 Ebd., S. 19 (II, 4) Seneca widerspricht in seiner Verwendung von misericordia also
bewusst dem alltdglichen Sprachgebrauch und macht es sich bei der Suche nach einem
scharf umgrenzten Mitleidsbegriff insofern leicht.

79 Ebd., S. 23 (IL 5).

80 Ebd., S. 21 (II, 5). Allerdings relativiert Seneca diese Meinung kurz darauf wieder,
wenn er die misericordia als eine Trauer aufgrund fremden Ungliicks bezeichnet, »das

— glaubt sie — Menschen widerfahrt, die es nicht verdient haben«. Dieser Widerspruch

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | Unsicheres Mitleid

3)

4)

Misericordia ist nicht an Hilfe orientiert. Dariiber hinaus erachtet Seneca mi-
sericordia sogar als hinderlich, wenn es darum geht, Notleidenden zu helfen:
Da es sich bei ihr um eine Form von Verwirrung bzw. Niedergeschlagenheit
handelt, ist sie nicht imstande, »Situationen zu durchschauen, niitzliche Plane
zu fassen, gefahrvolle Lagen zu vermeiden, Schaden angemessen einzuschit-
zen.«®' Der Weise wird eben ohne misericordia alles tun, um »zu Hilfe zu
kommen den fremden Trénen ...«, und er wird es besser machen, weil er kein
Mitleid empfindet (»Also wird der Weise kein Mitleid empfinden, sondern
helfen, sondern niitzen«).*?

Misericordia ist im Grunde nichts als Selbstbezogenheit. Zu guter Letzt ver-
steht Seneca misericordia dahingehend, dass nicht nur in der Praxis, sondern
auch in der affektiven Aufmerksamkeit die Interessen der bemitleideten Per-
son nicht im Mittelpunkt stehen. Er verkniipft das Mitleid sogar mit einem
gewissen Ekel oder einer Distanzierung, wenn er im Gegenzug der clementia
zugute hélt, sie wiirde »nicht die Fassung verlieren angesichts des diirren Bei-
nes eines anderen oder abgerissener Magerkeit und hinfilligen Alters«.®* Die
Fehlhaltung der misericordia besteht darin, dass sie sich durch das Leiden an-
derer allzu sehr erschrecken ldsst und dieses somit als eigenes Leiden behan-
delt.

Andererseits verbindet Seneca misericordia auch mit AuBerlichkeit bzw. ritueller

Oberfléachlichkeit, die sozialen Anspriichen Geniige leisten will: »Wenn einer vom

Weisen Mitleid fordert, liegt es nahe, dass er laute Klagen verlangt und fiir fremde

Beisetzungen Jammern«.3* Ganz selbstverstéindlich kritisiert er einmal die Mitleid

fiihlenden Personen, dann wieder jene, die »mitleidig erscheinen wollen«® — als

wire dieser Unterschied zu vernachldssigen. Letzteren wirft er sogar vor, ihre

Spenden an Arme einfach nur »hinzuwerfen« und die Menschen zu verachten,

denen sie helfen. Eine solche Form von Selbstbezogenheit kann jedoch nur

schwerlich als Merkmal fiir misericordia verwendet werden, da auch Seneca da-

von spricht, dass hier misericordia nur gezeigt wird.

81
82
83
84
85

lasst sich wohl nur dahingehend aufldsen, dass die Mitleidigen nicht verniinftig iiber
Ursachen des fremden Ungliicks nachdenken, trotzdem aber etwas als Ursache wahr-
nehmen bzw. fiihlen.

Ebd., S. 23 (1L, 6).

Ebd., S. 25 (1L, 6).

Ebd.

Ebd., S. 27 (1L, 6).

Ebd., S. 25 (1L, 6).

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 51

Fiir Seneca stellen die aufgelisteten vier Aspekte Negativmerkmale des Mit-
leids dar. Sein Mitleidsbegriff entspricht auch dem, was in der gegenwértigen So-
zialpsychologie als personliches Unbehagen (personal distress) angesichts des
Leidens anderer bezeichnet wird. Dieses Unbehagen lésst sich natiirlich immer
von einem Hilfe leistenden Mitleid (oder Mitgefiihl) unterscheiden, doch ist das
hier nicht der Punkt. Hier geht es vielmehr darum, Merkmale zu finden, mit deren
Hilfe die Einheitlichkeit der Verwendung von misericordia bei Augustinus unter-
sucht werden kann. Ob diese Merkmale nun in negativer Form zugeschrieben wer-
den miissen (z.B.: Dem Mitleid geht es nicht um Hilfeleistung) oder in positiver
Form (Hilfeleistung ist eine notwendige Tendenz zur Hilfeleistung), kann offen
bleiben.

1.4.4 Trauer und Schmerz

In den Bekenntnissen beschiftigt sich Augustinus ausfiihrlich mit der misericordia
Gottes, schreibt sie diesem aber nicht — wie im Gottesstaat — im Rahmen einer
Analogie zu, sondern in »reiner und makelloser« Form.® Die Vollkommenheit der
gottlichen misericordia besteht fiir Augustinus darin, dass sie keine Schmerzen
kennt — Gott wird nun einmal von keinem Schmerz verwundet. Es gibt also fiir
ihn Mitleid ohne Schmerz bzw. negative Stimmung. In diesem Punkt steht Au-
gustinus also gleich schon einmal in Widerspruch zu Seneca.

Aber wie ist es mit dem menschlichen Mitleid? Hier stimmt Augustinus mit
Seneca insofern Uiberein, als der »Schmerzcharakter« dem Mitleid eine moralisch
bedenkliche Féarbung gibt. Allerdings sind Augustinus’ Griinde ganz andere: Thm
geht es nicht darum, dass durch den Schmerzcharakter des Mitleids das »Nega-
tive« vermehrt wird, sondern dass umgekehrt gerade das Schmerzvolle am Mitleid
dieses zum Genuss machen kann. Augustinus beschreibt dies zusammen mit sei-
nen jugendlichen Theaterbesuchen:

»Auch heute ist mir Mitleid nicht fremd, aber damals im Theater freute ich mich mit den
Liebenden, die ihrem schmachvollen Liebesgenuss sich hingaben, mochte es auch nur in
erdichtetem Biihnenspiel geschehen, und betriibte mich, als wére ich mitleidig, wenn sie

einander verloren, und beides bereitete mir Vergniigen. «7

Damit hat Augustinus auch eine Begriindung dafiir, warum das gottliche Mitleid
das bessere sein miisse: »Darum, Herr Gott, Freund der Seelen, ist dein Mitleid so

86 Vgl. Augustinus, Bekenntnisse, S. 46 (111, 2).
87 Ebd.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | Unsicheres Mitleid

weitaus und unvergleichlich reiner und makelloser als das unsere, weil kein
Schmerz dich verwundet.«3#

Schmerzhaftigkeit ist als notwendiges Merkmal fiir die augustinische mise-
ricordia somit in zweierlei Hinsicht infrage zu stellen: Erstens kennt das gottliche
Mitleid keinen Schmerz, zweitens ist der Schmerzcharakter des Mitleids gerade
das, was dieses zum Genuss machen kann (und ebenso wenig kann die Schmerz-
losigkeit ein notwendiges Mitleidsmerkmal sein, da Augustinus ja gerade von
schmerzhaftem Mitleid spricht).

1.4.5 Die Verdienste

Bezogen auf das menschliche Mitleid finden sich bei Augustinus keine expliziten
Aussagen zur Frage, ob denn das Mitleid auf die Verdientheit des Leidens achtet.
Stellt man die Frage aber zum gottlichen Mitleid, so entsteht daraus ein komplexes
theologisches Problem, mit dem sich Augustinus ausgiebig beschéftigt hat. Im
Grunde handeln die ganzen Bekenntnisse davon: Immer wieder lobt Augustinus
die misericordia Gottes, wenn er auf sein eigenes Leben zuriickblickt. Es entsteht
der Eindruck, als hitte Gott mit unsichtbarer Hand die wichtigen Entscheidungen
fiir Augustinus getroffen. So schreibt er zB. anlisslich einer Ubersiedlung nach
Rom:

»Du hast’s auch gewirkt, dass ich mich tiberreden lie3, nach Rom zu iibersiedeln und dort
zu lehren, was ich bisher in Karthago lehrte. Ich will in meinem Bekenntnis nicht iibergehen,
warum ich mich dazu bereden lie3, um auch darin die abgriindige Tiefe deiner Ratschliisse

und die Allgegenwart deines Erbarmens [misericordia] zu bedenken und zu preisen.«®

Das einzige Verdienst aber, das Augustinus selbst vorweisen kann, besteht in sei-
ner Hinwendung zu Gott, in seiner Bekehrung. Und auch die war nur moglich,
nachdem er aufhorte, sie als eigene Leistung zu suchen. Aulerdem bekehrte sich
Augustinus ja erst nach der beschriebenen Ubersiedlung nach Rom (was fiir die
Zeitlosigkeit des gottlichen Ratschlusses allerdings keinen Unterschied machen
muss).” Doch gleich im folgenden Kapitel beschreibt Augustinus das gottliche
Erbarmen wieder anders, denn hier gibt es Verdienste, namlich die seiner Mutter:

88 Ebd.

89 Ebd., S. 95 (V, 8).

90 Wir geraten hier also mitten in die Frage der Pradestination, bei der Augustinus ja dazu
tendiert, den Geretteten die gottliche Gnade nicht aufgrund eines Verdienstes zuzu-
schreiben. Trotzdem bleiben gewisse Zweifel offen: Wenn die Bekehrung eher zuge-

lassen werden muss als geleistet — ist eine solche Sichtweise psychologisch in der ersten

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 53

»Wo wiren auch ihre inbriinstigen, hdufigen, ununterbrochenen Gebete geblieben? Sie ka-
men doch zu dir, nur zu dir. Wie héttest du, barmherziger Gott [deus misericordiarum],
verschmdhen konnen das »zerschlagene und gedemiitigte Herz« der keuschen, niichternen
Witwe? So fleiBlig gab sie Almosen, war willfahrig und dienstbar deiner Heiligen, brachte

tagtiglich ihre Opfergabe auf deinen Altar ...«°!

Auch unter diesem zweiten Mitleidsaspekt (nach Seneca) lésst sich somit bei Au-
gustinus kein notwendiges Merkmal von misericordia finden. Es gehort bei ihm
nicht notwendig zum Mitleid, dass es darauf schaut, ob das Leiden des Objekts
verdient ist — und auch, dass es nicht auf Verdienste schaut, gehort nicht notwen-
dig zum Mitleid.

1.4.6 Die Hilfeleistung

Wenn es eine Definition von misericordia bei Augustinus gibt, so handelt es sich
wohl um folgende Zeilen aus dem Gottesstaat: »Denn was ist Mitleid [mise-
ricordia] anders als herzliches Mitgefiihl [ compassio] mit fremdem Elend, das uns
treibt, ihm, wenn irgend mdglich, abzuhelfen?«°* Hier stellt er einen eindeutigen
Zusammenhang zwischen misericordia und Hilfeleistung her. Wie bereits er-
wihnt, hat Augustinus den wirklichen Kern eines Affekts hiufig in seinem Ziel
gesehen. Die Hilfeleistung konnte fiir das Mitleid so ein Ziel sein. Stellt diese so-
mit ein notwendiges Merkmal dar?

Wenn Augustinus in den Bekenntnissen das Mitleid des Theaterpublikums mi-
sericordia nennt, scheint er das nur widerwillig zu tun:** Den Empfindungen im
Theater fehlt ndmlich die Motivation zur Hilfeleistung, welche ja gegeniiber den
Figuren des Stiicks gar nicht moglich wire. So fragt Augustinus: » Aber was soll
das Mitleid, wenn sich’s nur um erdichtete Vorgénge handelt, die sich nur auf der
Biihne abspielen? Denn da ruft den Horer nichts zur Hilfeleistung, sondern nur

Person iiberhaupt moglich? Muss das Zulassen letztlich nicht auch eine zu erbringende
Leistung sein? In den Bekenntnissen findet sich bei Augustinus durchgehend eine Hal-
tung der Reue, welche aber nur moglich ist, wenn das Prinzip der eigenen Verantwor-
tung gilt.

91 Augustinus, Bekenntnisse, S. 98f. (V, 9).

92 Augustinus, Vom Gottesstaat I, S. 473f. (IX, 5).

93 Augustinus spricht damit ein Problem an, das in aktuelleren Debatten auch als »Paradox
der Fiktion« bezeichnet wird: Sind das echte Emotionen, die wir gegeniiber solchen

Objekten empfinden, von denen wir wissen, dass sie nicht real sind?

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | Unsicheres Mitleid

zur Trauer wird er geladen ...«** Trotzdem geht Augustinus nicht so weit, nicht
mehr von misericordia zu sprechen. Er beschrinkt sich darauf, eine Abgrenzung
von »tieferem« oder »wahrerem« Mitleid zu machen, ohne aber einen Begriffs-
wechsel vorzuschlagen. Der Begriff der misericordia bezieht sich so auf ein brei-
tes Spektrum von Phidnomenen, das vom Gefiihl des Theaterpublikums bis zum
gottlichen Attribut reicht. Die gottliche, »wahre« misericordia ist allerdings nur
mehr Wirkung, nur mehr Hilfeleistung ohne den entsprechenden Schmerz. Wih-
rend die misericordia des Theaterpublikums keine Hilfeleistung kennt, ist die gott-
liche ausschlieflich Hilfeleistung.

Schlielich kann auch beim moralisch wertvolleren menschlichen Mitleid die
Frage gestellt werden, wie konkret es in puncto Hilfeleistung wird. Wenn Augusti-
nus schreibt: »Jetzt aber empfinde ich tieferes Mitleid mit dem, der sich in Schan-
den freut, als mit dem anderen, der ein vermeintlich hartes Schicksal beklagt, weil
seine erbdrmliche Lust, sein elendes Gliick vergangen und dahingeschwunden
sind«®®, — an welche Hilfeleistung ist sein Mitleid in diesem Fall gekniipft?

Die Hilfeleistung eignet sich somit nicht zum notwendigen Definitionsmerk-
mal von misericordia bei Augustinus. Seltsamerweise scheint sie beim gottlichen
Mitleid schon ein hinreichendes Merkmal zu sein, beim menschlichen Mitleid
aber weder ein hinreichendes noch ein notwendiges.

1.4.7 Die Selbstbezogenheit

Bei Seneca besteht die Selbstbezogenheit der misericordia im blo3en Erschrecken
bzw. im Ekel angesichts fremden Leidens. Versucht man, dieses Merkmal mit dem
augustinischen misericordia-Begriff in Verbindung zu bringen, ist es niitzlich, die
oben (1.4.6.) zitierte Definition noch einmal anzuschauen: Hier kommt ndmlich
auch der Begriff compassio vor. Dieser etymologisch neue Begriff, der das erste
Mal bei Tertullian um ca. 200 n. Chr. nachgewiesen ist, scheint den Affektteil der
Bedeutung zu iibernehmen, wahrend misericordia zanehmend auf die guten Taten
bezogen wird. Im Deutschen wird analog zu dieser Aufteilung deshalb fiir mise-
ricordia hiufig »Barmherzigkeit« oder »Erbarmen« verwendet.’® Trotzdem erhilt
der Begriff compassio im frilhen Christentum keine ethisch neutrale Bedeutung

94 Augustinus, Bekenntnisse, S. 45 (111, 2).

95 Augustinus, Bekenntnisse, S. 46 (111, 2).

96 Wenn in diesem Kapitel fiir misericordia trotzdem der deutsche Begriff »Mitleid« ver-
wendet wird, dann deshalb, weil Augustinus selbst diesen Begriff in einem iiber die
Barmherzigkeit hinausgehenden Sinn verwendet. AuBlerdem setzte sich Augustinus ja
mit dem Sprachgebrauch der lateinischen Klassik und Nachklassik auseinander, in der

misericordia durchaus analog zum deutschen »Mitleid« verwendet wurde.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 55

und schon gar nicht jene negative, die Seneca dem Mitleid gibt. Denn compassio
wird zunehmend fiir das Mitleiden mit Jesus am Kreuz verwendet.”’

Vielleicht ist diese frithe ethisch-religiose Bedeutung von compassio auch der
Grund, warum Augustinus in seinen Bekenntnissen fiir das affektlastige Mitleid
des Theaterpublikums trotzdem den Ausdruck misericordia verwendet. Er macht
das allerdings nur widerwillig, verurteilt er doch die unreifen Gefiihle des Publi-
kums ausdriicklich. So meint er z.B., wenn »der Zuschauer nicht vom Schmerz
bewegt wird, geht er gelangweilt und scheltend davon, wird er aber schmerzlich
geriihrt, bleibt die Aufmerksamkeit rege und freut er sich.«’® Das reifere Mitleid
des gldubigen Christen hingegen bezeichnet Augustinus als »tiefer« oder »wah-
rer«, das Mitleid Gottes schlieflich als »makellos«.

Bei der Theater-Variante der misericordia ist also eine gewisse Selbstbezo-
genheit nicht zu tibersehen. Zwar spricht Augustinus nicht wie Aristoteles von
»Furcht« und »Schrecken« (bzw. »Jammer und »Schaudern«), und der Aspekt des
irrationalen Erschreckens bei Seneca findet sich daher nicht so ohne Weiteres bei
Augustinus, doch eine Selbstbezogenheit in Form von Genuss wird auch von ihm
beschrieben. Allerdings reicht das noch nicht aus, um Selbstbezogenheit zum not-
wendigen Merkmal der augustinischen misericordia zu machen. Und auch das
Fehlen von Selbstbezogenheit stellt kein notwendiges Merkmal dar, sonst wire
die Verwendung des Begriffs fiir das Theaterpublikum ja nicht moglich.

1.4.8 Zusammenfassung

Ahnlich wie bei Aristoteles war auch bei Augustinus die Suche nach einer hinrei-
chenden Gruppe von notwendigen Merkmalen von Mitleid nicht erfolgreich.
Auch wenn man iiber die Merkmale von Seneca hinausgeht und z.B. die aristote-
lischen eleos-Merkmale heranzieht, dndert das wenig. Denn auch die »Furcht auf-
grund von Ahnlichkeit« diirfte nicht auf die gottliche misericordia zutreffen.” Au-
gustinus verwendet den Begriff der misericordia nach demselben ambivalenten
Muster, welches bei ihm schon im Zusammenhang mit Emotionen generell sicht-
bar wurde:

97 Siehe dazu auch den Artikel: Rombach und Seiler, »Eleos — misericordia — compassio«;
hier wird aufgezeigt, wie das Motiv der compassio die Jesus-Darstellungen im Mittel-
alter insofern zunehmend prégte, als sie nun vor allem den leidenden Christus zeigten.

98 Augustinus, Bekenntnisse, S. 45 (111, 2).

99 Das verbleibende aristotelische Merkmal der Ndhe hat sich aber schon bei Aristoteles
als nicht geeignet fiir ein notwendiges und hinreichendes Merkmal erwiesen, weil der
Begriff der Nihe selbst vieldeutig ist.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | Unsicheres Mitleid

Erstens wird misericordia sowohl fiir moralisch bedenkliche als auch mora-
lisch wertvolle Varianten verwendet. Damit entspricht er wohl der in seiner Um-
gebung iiblichen Wortverwendung, es sind vielleicht auch verschiedene Bibelstel-
len, die Augustinus zu dieser Ambivalenz veranlassen. Aus seiner Sicht besteht
aber keine Gefahr, die jeweils guten mit den schlechten Emotionen zu verwech-
seln, da bei den Gott zugewandten Menschen das Affektleben insgesamt unter
ganz anderen Vorzeichen steht. Trotzdem macht es eine solche Form von Unter-
scheidung zweier verschiedener Varianten von Mitleid unwahrscheinlich, dass
sich eine klare Definition findet.!%

Zweitens wendet Augustinus misericordia auch auf Gott an und spricht hier
entweder von einer Analogie (im Gottesstaat) oder von einer vollkommenen gott-
lichen Form (in den Bekenntnissen). Gemeinsames Merkmal ist fiir ihn dabei die
vernunftgeméBe Wirkung der Emotion, nicht der irrationale Affektcharakter, wel-
cher bei Gott sogar ginzlich fehlt. Dadurch entfernt sich aber die gottliche mise-
ricordia sehr weit von der moralisch schlechten menschlichen Variante. Das
»Verbindungsstiick« — die moralische gute Variante beim Menschen — hat zwar
nach beiden Seiten hin Gemeinsamkeiten, doch den beiden »Extremen« fehlt eine
solche Gemeinsamkeit. Es handelt sich somit um einen klaren Fall von wittgen-
steinscher Familiendhnlichkeit. Und Augustinus mag sich der »verschwommenen
Rénder« seines misericordia-Begriffs sogar bewusst gewesen sein, jedenfalls
spricht er selbst von Analogien.

Das augustinische Mitleid besitzt in verschiedenen Sprachspielen unterschied-
liche Bedeutungen: Im einen Sprachspiel ist misericordia auf Menschen angewen-
det und kann in seiner Affektivitdt moralisch gut oder schlecht sein — im anderen
Sprachspiel ist misericordia auf jeden Fall moralisch gut, besitzt aber nicht not-
wendig Affektivitit, da sie auch bei Gott vorhanden ist.'”! Augustinus muss also
aufgrund seines eigenen Sprachgebrauchs gar nicht auf einen Essentialismus im
Sinne der »augustinischen Auffassung von Sprache« beschrinkt werden.

Wie verhdlt es sich aber bei einem weiteren Prinzip dieser Sprachauffassung,
nidmlich der direkten, sprachunabhdngigen Bekanntschaft mit den bezeichneten
Objekten? Auch hier ist es zumindest fraglich, ob Augustinus wirklich davon aus-

100 Descartes unterscheidet {ibrigens in ganz dhnlicher Form zwischen dem Mitleid von
Alltagsmenschen und dem Mitleid »groerer Menschen«. Auch hier kann man ernst-
haft fragen, ob der Begriff jeweils noch derselbe ist. Vgl. Descartes, Die Passionen
der Seele, S. 112-113 (§§ 185-187).

101 Wenn bei Aristoteles also die Kontexte der Gerichtsversammlung und der Tragddien-
auffithrung unterschieden werden miissen, sind es bei Augustinus die Kontexte des
affektiven und des tugendhaften Mitleids.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 57

ging, auf sprachunabhéngige Weise eine Bekanntschaft mit dem Gegenstand Mit-
leid zu haben. Einige Formulierungen lassen Zweifel dariiber aufkommen, dass er
klare und kontextunabhéngige Vorstellungen von einem Gegenstand hatte. Zu-
mindest in folgender Beschreibung der eigenen misericordia scheinen solche Vor-
stellungen doch eher vielgestaltig zu sein:

»So liebt man denn Trénen und Schmerzen. Gewiss will jeder Mensch sich freuen, niemand
leiden. Wohl aber mochte man mitleidig sein. Werden vielleicht, da es Mitleid ohne
Schmerzempfindung nicht gibt, aus diesem Grunde Schmerzen geliebt? Auch das kommt
aus jenem Quell der Freundschaft. Aber wohin geht der Lauf, wohin flieBt er? Warum eilt
er hinab und ergieft sich in den Strom siedenden Pechs, in die wilden Wasserstrudel grau-
licher Begierden? So wandelt und verkehrt er sich aus eigenem bdsen Drang, dreht ab und

stiirzt aus heiterer Himmelshéhe in die Tiefe.«'%?

Bei diesen Formulierungen dringt sich die Parallele zur Augustinus-Frage auf,
was denn die Zeit sei. Auch diese entzieht sich ihm als Vorstellung, wenn er direkt
iiber sie nachzudenken versucht: »Was also ist die Zeit? Wenn niemand mich da-
nach fragt, weill ich’s, will ich’s aber einem Fragenden erkldren, weill ich’s
nicht.«'® Genau diese Passage greift auch Wittgenstein in seinen Philosophischen
Untersuchungen auf, und zwar, um nahezulegen, dass wir uns in unserem Wissen
nicht auf die Erscheinungen selbst beziehen, sondern auf die (sprachlichen) Mog-
lichkeiten der Erscheinung: »Wir besinnen uns, heilit das, auf die Art der Aussa-
gen, die wir iiber die Erscheinungen machen. Daher besinnt sich auch Augustinus
auf die verschiedenen Aussagen, die man iiber die Dauer von Ereignissen, iiber
ihre Vergangenheit, Gegenwart, oder Zukunft macht« (PU, § 90).

Die Parallele zwischen der Frage nach dem Wesen der Zeit und der nach dem
Wesen des Mitleids bei Augustinus besteht vielleicht darin, dass er sich auch beim
Mitleid nur auf die verschiedenen Aussagen besinnt, die {iber diese Emotion ge-
macht werden. Tatsdchlich unternimmt er nichts gegen die Vielfalt verschiedener
Anwendungen von Emotionsbegriffen (z.B. in der Heiligen Schrift oder im
menschlichen Alltag), er versucht gar nicht, ein ganzes Sprachspiel als falschen
Gebrauch zuriickzuweisen.

102 Augustinus, Bekenntnisse, S. 45f. (111, 2).
103 Ebd., S.279 (X1, 14).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | Unsicheres Mitleid

1.5 NIETZSCHES »MITLEID«
1.5.1 Die vergebliche Suche nach dem Mitleid bei Nietzsche

Bei Nietzsche nach Systematik zu suchen, ist bekanntlich kein leichtes Unterfan-
gen. Die konsequente Verwendung eines klar definierten Mitleidsbegriffs ist bei
ihm von vornherein unwahrscheinlicher zu finden als etwa bei Aristoteles. Doch
auch wenn Nietzsche keine Gruppe von notwendigen und hinreichenden Definiti-
onsmerkmalen von »Mitleid« anbietet, lohnt es sich trotzdem, seine Verwendung
des Begriffs etwas genauer anzuschauen: Wohl in keinem anderen philosophi-
schen Werk gibt es eine derartige Vielfalt von »Sprachspielen« rund um den Mit-
leidsbegriff, Nietzsche ist eine Fundgrube fiir immer neue Verwendungen. Auf3er-
dem finden sich bei ihm einige Uberlegungen zur Sprachlichkeit von Emotionen,
die die Frage, was das Mitleid wirklich sei, in ein neues Licht stellen.

Nietzsche zdhlt zunéchst einmal zu den prominentesten Mitleids-Gegnern. Er
ist bekannt dafiir, dass er das Mitleid in immer neuen Anldufen attackiert und ihm
niedrige moralische Qualitdten zuschreibt, wenn er es beispielsweise als zentrales
Merkmal einer »Sklavenmoral« darstellt. Mitleid ist fiir ihn »schédlicher als ir-

gendein Laster«:'%

»Gesetzt, es herrschte auch nur Einen Tag: so gienge die
Menschheit an ihm sofort zu Grunde«.'”> Man méchte meinen, dass es insofern in
seinem Interesse liegt, einen klar umrissenen Mitleidsbegriff zu verwenden, da der
Angriff auf ein reduziertes oder gar einseitig gezeichnetes Gegeniiber einfacher
ist (Seneca hat beispielsweise diesen Weg gewihlt). Davon scheint Nietzsche al-
lerdings nichts zu halten, er spielt vielmehr mit dem Mitleidsbegriff auf eine Art
und Weise, die es gar nicht erlaubt, ihn nur als Gegner des Mitleids zu verstehen.
Auch iiberraschende Umkehrungen treten dabei auf, wie zum Beispiel jene, dass
das Leiden fiir Nietzsche nicht notwendig negativ bewertet werden muss. Den
Menschen, die ihn »etwas angehen«, wiinscht er sogar »Leiden, Verlassenheit,
Krankheit, MiBhandlung, Entwiirdigung«.'% — Insofern wiirde man der Komple-
xitdt von Nietzsches Uberlegungen nicht gerecht werden, beriicksichtigte man nur
seine AuBerungen zum Mitleid als (Un-)Tugend einer Sklavenmoral. Es lassen
sich insgesamt sogar drei verschiedene Formen unterscheiden, in denen er iiber
die einfache Gleichung »Mitleid ist gleich degenerierte Moral« hinausgeht und
damit zeigt, dass er nicht einfach nur Mitleids-Gegner ist:

104 Nietzsche, »Der Antichrist«, S. 170 (2).
105 Nietzsche, »Morgenrdte«, S. 128 (134).
106 Nietzsche, Nachlafp 1885-1887, S. 513.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 59

1) Das (moralisch) schlechte Mitleid muss vom guten unterschieden werden.

2) Es ist nicht das falsche Mitleid, sondern die falsche, weil verlogene Verwen-
dung des Begriffs, die zu kritisieren ist.

3) Die Verwendung des Mitleidsbegriffs bzw. eine mit ihm verbundene Rhetorik
préagt unsere Selbstwahrnehmung — iiber einen sprachunabhdngigen Zugang
zum Gefiihl des Mitleids verfiigen wir mdglicherweise gar nicht.

Alle drei Denkrichtungen gehen davon aus, dass es mehrere Mitleidsbegriffe gibt,
die Suche nach dem Mitleid erweist sich bei Nietzsche von Anfang an als aus-
sichtslos. Trotzdem soll in den folgenden Abschnitten eine ndhere Untersuchung
aller drei Abweichungen von einem »plumpen«'®’ Mitleidsbegriff durchgefiihrt
werden.

1.5.2 Das schlechte und das gute Mitleid

Zunichst einmal gibt es bei Nietzsche zahlreiche Stellen, an denen er das Mitleid
mit allen mdglichen niedrigen Impulsen in Verbindung bringt. Das kann zum Bei-
spiel eine gewisse Schadenfreude sein, ein Genuss am Leiden des anderen, als
Mitleid nur diirftig verkleidet:

»Das »Erhebende« am Ungliick des Nachsten. — Er ist im Ungliick, und nun kommen die
»Mitleidigen< und malen ihm sein Ungliick aus — endlich gehen sie befriedigt und erhoben
fort: sie haben sich an dem Entsetzen des Ungliicklichen wie an dem eignen Entsetzen ge-

weidet und sich einen guten Nachmittag gemacht.«'%

Oder es kann der Versuch sein, sich iiberlegen zu fithlen. So warnt Nietzsche etwa
vor dem Mitleid mit den »Bosen«, den »Ungliicklichen« oder generell mit den
»Ausnahme-Menschen«: »Diesen Einfall des Hochmuths miissen wir verlernen,
solange auch bisher die Menschheit gerade an ihm gelernt und geiibt hat.«'® Dann
wieder ortet Nietzsche im Mitleid eine gehorige Portion Selbstverachtung:

107 Nietzsche verwendet diesen Ausdruck im Zusammenhang mit einem allzu vereinfa-
chenden Mitleidsbegriff etwa in Nietzsche, »Morgenrdte«, S. 126 (133).

108 Ebd., S. 196 (224); dhnlich heifit es im selben Buch an anderer Stelle: »Der mitleidige
Christ. — Die Kehrseite des christlichen Mitleidens am Leiden des Néchsten ist die
tiefe Beargwohnung aller Freude des Néchsten, seiner Freude an allem, was er will
und kanng, ebd., S. 78 (80).

109 Nietzsche, »Die frohliche Wissenschaft«, S. 529 (289).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | Unsicheres Mitleid

»Wo heute Mitleiden gepredigt wird [...], mége der Psycholog seine Ohren aufmachen:
durch alle Eitelkeit, durch allen Larm hindurch, der diesen Predigern (wie allen Predigern)
zu eigen ist, wird er einen heiseren, stohnenden, echten Laut von Selbst-Verachtung horen.
[...] Der Mensch der modernen Ideenc, dieser stolze Affe, ist unbandig mit sich selbst un-

zufrieden: dies steht fest. Er leidet: und seine Eitelkeit will, daB er nur »mit leidet...«!'°

Trotzdem gibt es auch ein Mitleid, fiir das Nietzsche sogar Anerkennung findet:
Dieses gehort nicht einfach nur zu den »Werthen der Erschopftenc,'!!
wiichst aus »starker und géttlicher Selbstigkeit«.!'? Nur dem »Druck der asketi-
schen Entselbstungs-Moral« ist es zu verdanken, dass »die Affekte der Liebe, der
Giite, des Mitleids, selbst der Gerechtigkeit, des GroBmuths, des Heroism« miss-
verstanden werden mussten. Dagegen gilt fiir Nietzsche: »... wenn man nicht fest

sondern

und wacker in seiner Haut sitzt, so hat man nichts abzugeben, und Hand auszu-
strecken und Schutz und Stab zu sein ...« In der Fréhlichen Wissenschaft beschif-
tigt sich Nietzsche mit dem » Wohlwollen«, und interessanterweise ist das Mitleid
hier das Wohlwollen nicht des Schwécheren, sondern des Stirkeren, und zwar als
Aneignungstrieb:

»Demnach hat man im Wohlwollen zu unterscheiden: den Aneignungstrieb und den Unter-
werfungstrieb, je nachdem der Stirkere oder der Schwichere Wohlwollen empfindet.
Freude und Begehren sind bei dem Stérkeren, der Etwas zu seiner Function umbilden will,
beisammen: Freude und Begehrtwerdenwollen bei dem Schwicheren, der Function werden
mochte. — Mitleid ist wesentlich das Erstere, eine angenehme Regung des Aneignungstrie-
bes, beim Anblick des Schwicheren: wobei noch zu bedenken ist, dass »>stark< und

sschwach relative Begriffe sind.«!!?

Auch der Zusammenhang von Mitleid und Hilfeleistung ist bei Nietzsche kom-
plex: Einerseits stellt er das schlechte Mitleid als nicht hilfsbereit, sondern nur
»wolliistig«'!* dar, andererseits verurteilt er insgesamt den Impuls, Menschen von
ihrem Leiden befreien zu wollen (und stellt dadurch seine eigene Kritik an einem
Mitleid infrage, das nicht helfen will):

110 Nietzsche, »Jenseits von Gut und Bose, S. 156 (222).

111 Nietzsche, Nachlaf3 1887-1889, S. 413.

112 Nietzsche, Nachlafp 1885-1887, S. 530.

113 Nietzsche, »Die frohliche Wissenschaft«, S. 476 (118).

114 »lhr habt mir zu grausame Augen und blickt liistern nach Leidenden. Hat sich nicht
nur eure Wollust verkleidet und heif3t sich Mitleiden?« Nietzsche, »Also sprach Za-
rathustra«, S. 69f.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 61

»Die gesammte Oekonomie meiner Seele und deren Ausgleichung durch das »Ungliick«
[...] kiimmert den lieben Mitleidigen nicht: er will Aelfen und denkt nicht daran, daf es eine
personliche Nothwendigkeit des Ungliicks giebt, dass mir und dir Schrecken, Entbehrungen,
Verarmungen, Mitterndchte, Abenteuer, Wagnisse, Fehlgriffe so nothig sind wie ihr Gegen-

teil.«'®

Nietzsches Losung klingt wie ein Paradox: Echte Hilfsbereitschaft besteht darin,
nicht einzugreifen, den anderen mit seinem Leiden alleine zu lassen. Nur so wird
das Zerstorerische des Mitleids vermieden, ndmlich die Demiitigung, aber auch
die Verzirtelung, die mit dem Mitleid leicht einhergeht. Hilfeleistung sollte fiir
Nietzsche aus diesem Grund gar nicht mit Mitleid in Verbindung gebracht werden.
Der »vornehme Mensch« hilft zwar, »aber nicht oder fast nicht aus Mitleid, son-
dern mehr aus einem Drang, den der Uberfluss von Macht erzeugt«.'°

Weder die Schmerzhaftigkeit noch das Moment der Selbstlosigkeit noch das
der Hilfeleistung noch auch das der moralischen Qualitdt eignen sich also bei
Nietzsche, um notwendige und hinreichende Definitionsmerkmale fiir »Mitleid«
zu finden. Der Kontext entscheidet, mit welcher Bedeutung das Wort verwendet
wird. Zudem miissen zwei verschiedene Weisen unterschieden werden, in denen
das Mitleid entweder moralisch schlecht oder gut (bzw. moralisch akzeptabel) sein
kann. Entsprechend gestaltet sich der Ubergang vom schlechten zum guten Mit-
leid auch unterschiedlich:

1) Haufig ist das schlechte Mitleid fiir ihn einfach nur ein Trieb, der zu wenig
kontrolliert ist und der eben deshalb schidlich sowohl fiir das Subjekt als auch
das Objekt ist. Von diesem Mitleid meint Nietzsche: »Es muss erst habituell
durch die raison durchgesiebt sein, im anderen Falle ist es so gefahrlich wie
irgendein Affekt.«!'!’

2) Immer wieder ist aber das schlechte Mitleid gar kein wirkliches Mitleid, son-
dern nur die Maske ganz anderer Interessen. Der Ubergang wiirde hier darin
bestehen, jenseits aller Verlogenheit zu den wahren Gefiihlen vorzustoBen, zu
denen eben auch das Mitleid gehort.

Bei 1) handelt es sich um einen Ansatz, mit dem Nietzsche prinzipiell nicht {iber
Augustinus hinausgeht. Auch Augustinus hat ein »schéadliches« Mitleid von einem
»verniinftigen« unterschieden, und auch bei ihm ist das schidliche Mitleid zu sehr

115 Ebd., S. 566 (338).
116 Nietzsche, »Jenseits von Gut und Bose«, S. 209f. (260).
117 Nietzsche, Nachlafs 1887-1889, S. 153.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | Unsicheres Mitleid

bloBe Gefiihlsansteckung. Das verniinftige Mitleid hingegen ist bei beiden Philo-
sophen ein Mitleid, das die wahren Interessen der anderen Person beriicksichtigt,
welche bei Augustinus Befreiung aus der Siindhaftigkeit sind, bei Nietzsche hin-
gegen das Wachsen am eigenen Leiden. Fiir beide besteht die Verniinftigkeit des
guten Mitleids darin, dass ein urspriinglich vorhandenes Mitleid konsequent wei-
tergedacht bzw. habituell »weiterempfunden« wird. — Und fiir beide besteht wohl
darin der Grund, denselben Begriff (misericordia bzw. »Mitleid«) fiir zwei so un-
terschiedliche Phédnomene zu verwenden.

Nietzsches Ansatz 2), ndmlich der, das falsche Mitleid als Verkleidung zu be-
trachten, erdffnet hingegen zusitzliche Perspektiven.'!'® Denn es geht hier nicht
mehr darum, dass der Begriff »Mitleid« zwei Bedeutungen hat, insofern er zwei
verschiedene Gefiihle (oder zwei verschiedene Entwicklungsstufen desselben Ge-
fiihls) bezeichnet, sondern darum, dass der Begriff »Mitleid« einmal falsch und
einmal richtig verwendet wird. Es ist hier der verlogene Sprachgebrauch, gegen
den sich Nietzsche in seiner Mitleidskritik wendet, nicht das Vorhandensein ver-
schiedener Gefiihle.!"”

1.5.3 Die falsche und die richtige Verwendung des Begriffs

Die beiden Ansétze 1) und 2) widersprechen sich, Nietzsches kritische Haltung
gegeniiber dem Mitleid schwankt: Einerseits weist er auf das Mitleid als angebo-
rene Schwiche und schidliches Laster hin, andererseits geht es ihm gar nicht um
das Gefiihl selbst, sondern um die Mitleidsrhetorik, die ja gerade nicht mit dem
wirklichen Vorhandensein von Mitleid einhergeht. Er wirft allen »Mitleidsroman-
tikern« vor, »Falschmiinzerei« zu betreiben, also bewusst Dinge vorzutduschen,
an die auch sie selbst gar nicht glauben. Es ist diese zweite Haltung, die nun weiter
untersucht werden soll.

An zahlreichen Stellen fallt auf, dass Nietzsche nicht von den Mitleidigen
spricht, sondern von den Mitleidspredigern. Er verurteilt nicht das Gefiihl selbst,
sondern die Tatsache, dass eine gewisse »Unménnlichkeit [...] in solchen Schwér-
merkreisen >Mitleid« getauft wird«'?°
hang allerdings, dass Nietzsche zwar die »Falschmiinzerei« seiner Gegner sehr

. Bemerkenswert ist in diesem Zusammen-

118 In Ansitzen findet sich dieser Blickwinkel auch bei Seneca, wenn er Menschen kriti-
siert, die nur mitleidig erscheinen wollen; siche oben 1.4.3.

119 Es soll hier nicht der Eindruck entstehen, dass diese beiden Ansitze sich bei Nietzsche
hintereinander entwickeln, sie existierten nebeneinander. In seinen spéten Schriften,
z.B. im Antichrist, geht er allerdings dazu tiber, nur das Mitleid zu brandmarken und
weniger die verlogene Mitleidsrhetorik.

120 Nietzsche, »Jenseits von Gut und Bose«, S. 236 (293).

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 63

deutlich wahrmimmt, bei der Benennung des echten Mitleids aber erstaunlich vor-
sichtig ist. Zarathustra z.B. ldsst er sagen: »Muss ich mitleidig sein, so will ich’s

doch nicht heissen.«'?!

Und selbst wenn Nietzsche von seinem Mitleid spricht,
fiigt er gleich hinzu: »Dies ist ein Gefiihl, fiir das mir kein Name geniigt.«'? Es
scheint, als wolle Nietzsche die Verwendung des Begriffs »Mitleid« liberhaupt
aufgeben und seine eigene Unterscheidung von falschem und echtem Mitleid da-
mit untergraben: »Die Handlung eines hoheren Menschen ist unbeschreiblich viel-
fach in ihrer Motivierung: mit irgendeinem solchen Wort, wie »Mitleid, ist gar
nichts gesagt.«'?* Auch in der Morgenrdite stellt er nach einer Analyse der ver-
schiedenen Varianten des Mitleids resigniert fest: »Diess Alles, Alles, und noch
viel Feineres hinzugerechnet, ist »Mitleid«: — wie plump féllt die Sprache mit ih-
rem Einen Worte iiber so ein polyphones Wesen her!«!2*

Nietzsches Zogern, den Begriff des Mitleids auf »sein Mitleid« anzuwenden,
findet eine Entsprechung darin, dass es sich bei »seinem Mitleid« stets um Situa-
tionen handelt, in denen das Mitleid gar nicht zum Ausdruck gebracht wird. Das
heift, es handelt sich um Situationen, in denen das Mitleid dem bemitleideten Ob-

jekt nicht mitgeteilt wird:

»Mein >Mitleid<. — Dies ist ein Gefiihl, fir das mir kein Name gentigt: ich empfinde es, wo
ich eine Verschwendung kostbarer Fahigkeiten sehe, z.B. beim Anblicke Luthers: welche
Kraft und was fiir abgeschmackte Hinterwéldler-Probleme (zu einer Zeit, wo in Frankreich
schon die tapfere und frohmiitige Scepsis eines Montaigne moglich war!) Oder wo ich,
durch die Einwirkung eines Blodsinns von Zufilligkeit, Jemanden hinter dem zuriickbleiben
sehe, was aus ihm hitte werden konnen. Oder gar bei einem Gedanken an das Loos der
Menschheit, wie wenn ich, mit Angst und Verachtung, der européischen Politik von heute
einmal zuschaue, welche unter allen Umstédnden auch an dem Gewebe aller Menschen-Zu-
kunft arbeitet. Ja, was konnte aus »dem Menschen« werden, wenn — —! Dies ist meine Art

»Mitleid¢; ob es schon keinen Leidenden gibt, mit dem ich da litte.«'?

Er sucht sich geradezu Situationen, in denen ein Mitteilen des Mitleids gar nicht
moglich ist. Das hat sicherlich mit der Aufdringlichkeit zu tun, die Nietzsche dem
Mitleid in seiner falschen Form zuschreibt und die er wohl in »seinem« Mitleid
vermeiden mochte. Zarathustras Formulierung iiber das eigene Mitleid »... und

121 Nietzsche, »Also sprach Zarathustra«, S. 113.
122 Nietzsche, Nachlal} 1884-1885, S. 552.

123 Ebd., S. 175.

124 Nietzsche, »Morgenrote«, S. 126 (133).

125 Nietzsche, Nachlal3 1884-1885, S. 552.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | Unsicheres Mitleid

wenn ich’s bin, dann gern aus der Ferne«!?® ist wohl auch in diesem Sinne zu
verstehen. Wahres Mitleid diirfte also auch deshalb nicht bezeichnet werden, weil
es so fiir den Empfénger leicht zur Demiitigung werden konnte. In den Féllen, wo
Nietzsche »sein Mitleid« ganz unverhohlen zum Ausdruck bringt, richtet er es in
diesem Sinne auch polemisch gegen seine Feinde: »Und unser Mitleid — begreift
ihr’s nicht, wem unser umgekehrtes Mitleid gilt, wenn es sich gegen euer Mitleid
wehrt, als gegen die schlimmste aller Verzartelungen und Schwichen? — Mitleid
also gegen Mitleid!«!?’

Das zeigt aber, dass sich Nietzsche vor allem damit beschéftigt, was mit dem
Mitleidsbegriff gemacht wird bzw. welche Absichten und welche Praxis hinter der
Verwendung dieses Begriffs stecken. Deutlicher als Augustinus und vor allem
Aristoteles thematisiert Nietzsche die performativen Varianten des Mitleidsbe-
griffs: das Kaschieren anderer Gefiihle etwa oder die Demiitigung oder Herabset-
zung des anderen oder auch die Ubertragung der eigenen Unzufriedenheit auf an-
dere. Insofern wird hier durchaus eine Néhe zu Wittgensteins Umgang mit Sprach-
spielen deutlich — vor allem dann, wenn Nietzsche die Frage nach dem sprachun-
abhingigen Vorhandensein des Mitleids in den Hintergrund stellt und im Gegen-
zug die »Spiele« der Mitleidsprediger aufdecken mochte. Auch seine eigene Vor-
sicht in der Verwendung des Mitleidsbegriffs lasst sich dadurch erklaren, dass ihm
der Handlungscharakter dieser Verwendung stéindig bewusst ist.

1.5.4 Mitleid durch Rhetorik

So leicht es Nietzsche fillt, die falsche Verwendung des Begriffs »Mitleid« zu
verurteilen, so schwer féllt es ihm, das »wahre« Mitleid zu beschreiben. Im Hin-
tergrund stehen dabei sicherlich seine grundsitzlichen Zweifel an der Objektivitét
von Wahrheit bzw. sein Perspektivismus. In der Morgenrite stellt Nietzsche je-
denfalls gerade in Bezug auf menschliche Gefiihle ausdriicklich die Frage, ob
diese sprachunabhingig vorliegen oder doch vielleicht nur »erdichtet« sind:

»Neulich Vormittags um elf Uhr fiel unmittelbar und senkrecht vor mir ein Mann plotzlich

zusammen, wie vom Blitz getroffen, alle Weiber der Umgebung schrieen laut auf; ich selber

126 Nietzsche, »Also sprach Zarathustra«, S. 113; zu Nietzsches »Mitleid aus der Ferne«
passt sicherlich auch seine positive Bewertung der Katharsis in der griechischen Tra-
godien-Kultur. Auch hier gibt es ja fiir das Publikum keine Mdglichkeit, das Mitleid
den Figuren des Stiickes mitzuteilen, existieren diese doch nur virtuell. Vgl. dazu
Nietzsche, »Morgenréte«, S. 153 (172).

127 Nietzsche, »Jenseits von Gut und Bose«, S. 161 (225).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 65

stellte ihn auf seine Fiie und wartete ihn ab, bis die Sprache sich wieder einstellte, — wih-
rend dem regte sich bei mir kein Muskel des Gesichts und kein Gefiihl, weder das des Schre-
ckens, noch das des Mitleidens, sondern ich that das Néchste und Verniinftigste und gieng
kalt fort. Gesetzt, man hétte mir Tags vorher angekiindigt, dass morgen um elf Uhr Jemand
neben mir in dieser Weise niederstiirzen werde, — ich hétte Qualen aller Art vorher gelitten,
die Nacht nicht geschlafen und wire vielleicht im entscheidenden Augenblick dem Manne
gleich geworden, anstatt ihm zu helfen. Inzwischen hétten ndmlich alle moglichen Triebe
Zeit gehabt, das Erlebniss sich vorzustellen und zu commentieren. — Was sind denn unsere
Erlebnisse? Viel mehr das, was wir hineinlegen, als das, was darin liegt! Oder muss es gar

heissen: an sich liegt Nichts darin? Erleben ist ein Erdichten?«'?®

Wenn es fiir Nietzsche ein »Trieb« ist, aus dem heraus das Mitleid entsteht, dann
verfolgt dieser Trieb sein Ziel unter Zuhilfenahme von sprachlichen Mustern bzw.
Bildern. Ohne »vorstellen«, »kommentieren« und »erdichten« gibt es kein Mit-
leid. Lassen sich solche Triebe liberhaupt unabhéngig von ihrer sprachlichen Pri-
gung feststellen? Nietzsche stellt einen solchen Zugang provokant zur Debatte und
teilt insofern Wittgensteins Skepsis gegeniiber der Vorstellung von Introspektion.
Andererseits hilt er jedoch an der grundsétzlichen Moglichkeit eines sprachunab-
héngigen Zugangs zu den eigenen Gefiihlen fest, wenn er etwa davon spricht, dass
wir an einen solchen Zugang nur nicht gewohnt sind:

»Das sogenannte »Ich«. — Die Sprache und die Vorurtheile, auf denen die Sprache aufge-
baut ist, sind uns vielfach in der Ergriindung innerer Vorgénge und Triebe hinderlich: zum
Beispiel dadurch, daf3 eigentlich Worte allein fiir superlativische Grade dieser Vorginge
und Triebe da sind —; nun aber sind wir gewohnt, dort, wo uns Worte fehlen, nicht mehr
genau zu beobachten, weil es peinlich ist, dort noch genau zu denken; ja, ehedem schloss
man unwillkiirlich, wo das Reich der Worte aufhore, hore auch das Reich des Daseins auf.
Zorn, Hass, Liebe, Mitleid, Begehren, Erkennen, Freude, Schmerz, — das sind Alles Namen
fiir extreme Zustinde: die milderen mittleren und gar die immerwéhrend spielenden niede-
ren Grade entgehen uns, und doch weben sie gerade das Gespinnst unseres Charakters und

Schicksals.«'?

Er weist hier explizit die Auffassung zuriick, dass es jenseits des »Reichs der
Worte« nichts mehr zu beobachten gibe. Vielmehr muss es fiir ihn das Ziel einer
differenzierten Selbstanalyse bleiben, sich selbst auch an den Worten vorbei bes-
ser zu verstehen. Nietzsche scheint also von einer grundsitzlichen Moglichkeit

128 Nietzsche, »Morgenrote«, S. 114 (119).
129 Ebd., S. 107 (115).

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | Unsicheres Mitleid

von Introspektion auszugehen. Fiir diese Annahme konnte auch die Tatsache spre-
chen, dass er seinen Gegnern Verlogenheit vorwirft, denn eine solche setzt immer-
hin voraus, dass man seine eigenen Gefiihle bzw. das eigene Mitleid kennt, und
das wiederum konnte mit der Moglichkeit von Introspektion verkniipft werden.
Allerdings kann es auch nicht-introspektive Formen der Vertrautheit mit den ei-
genen Gefiihlen geben, wie wir in Kapitel 2 sehen werden.

1.5.5 Zusammenfassung

Der Mitleids-Gegner Nietzsche findet immer neue Formen, Mitleid als wichtigstes
Laster einer »Sklavenmoral« unter Beschuss zu nehmen. Die verschiedenen Vari-
anten seiner Kritik am Mitleid zeigen jedoch, dass es nicht immer derselbe Mit-
leidsbegriff ist, den er in seiner Zuriickweisung verwendet. Zudem gibt es auch
bei Nietzsche Stellen, an denen Mitleid positiv bewertet wird und wo er sogar von
»seinem Mitleid« spricht. Bei solchen Formulierungen geht er allerdings sehr be-
hutsam vor, hier wird fiir ihn die Gewalt der Sprache ein wichtiges Thema.

Neben seinen AuBerungen zum schlechten Charakter mitleidiger Menschen
finden sich bei Nietzsche zahlreiche Stellen, an denen er sich gegen »Mitleidspre-
diger« wendet und dabei weniger das Mitleid selbst, sondern seine rhetorische In-
strumentalisierung kritisiert. Trotzdem geht er nicht von einer allgemeinen Essenz
des Mitleids aus. Viel lieber stellt er mehrere Mitleidsbegriffe nebeneinander und
spricht von »meinem Mitleid«, wenn er einen anspruchsvolleren Mitleidsbegriff
verwendet. Das heif3t fiir ihn, dass wir immer schon verstrickt sind in die Begriff-
lichkeit unserer Sprache und in der Wahrnehmung unserer Gefiihle von ihr unwei-
gerlich gelenkt werden.

Ist Nietzsche dhnlich wie Wittgenstein also der Meinung, dass wir nicht ein-
fach in uns nachschauen kénnen, wenn wir wissen wollen, in welchem mentalen
Zustand wir uns befinden? Oder gibt es fiir ihn gewissermaBen an der Sprache
vorbei, oder vor aller Sprache, eine verldssliche Form von Introspektion? Nietz-
sche will und kann sich letztlich wohl nicht festlegen in der Frage, ob wir vom
eigenen Mitleid bzw. von seinem »wahren« oder »falschen« Charakter ein sprach-
unabhingiges Wissen haben konnen. Auf jeden Fall dufSert er seine Zweifel an der
Vorstellung, dass das Wort »Mitleid« in der Lage sei, ein sprachunabhingig iden-
tifizierbares Gefiihl zu bezeichnen. Damit ndhert er sich der Bedeutungstheorie
des spiteren Wittgenstein an, nach der wir mit der Vorstellung brechen miissen,
die Bedeutung einzelner Worter bestiinde immer in der Bezeichnung von Gegen-
standen.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 67

Die bei Wittgenstein detaillierter entwickelte Kritik an einem Gefiihls-Essen-
tialismus gibt es schon bei Nietzsche, allerdings nur in Ansétzen, und auch weni-
ger konsequent. Nietzsches wichtigstes Anliegen ist es wohl, den ganzen Bereich
der Affekte gegeniiber demjenigen der Vernunft zu rehabilitieren und aufzuwer-
ten. Der kontrollierende, aber auch erkldrende Zugriff der Vernunft gegeniiber den
Affekten wird nicht nur abgewehrt, sondern ihm wird jeglicher Boden entzogen,
da letztlich auch die rationale Erkenntnis nichts anderes als Affekt ist. Das muss
aber heillen, dass Affekte nicht bis ins Letzte verstanden werden kénnen, und ent-
sprechend geht es Nietzsche weniger um eine »Lehre von Affekten als [um] eine
Kritik dogmatischer Lehren von der Beherrschung der Affekte«.!*

Die Emphase, mit der Nietzsche innerhalb seines geistigen Umfeldes eine sol-
che Kritik verfolgte, unterscheidet ihn vom niichternen Stil Wittgensteins in der
Mitte des 20. Jahrhunderts, und das, obwohl auch Wittgenstein einige Inspiration
vom sogenannten Irrationalismus des 19. Jh. erhielt.”*! Gemeinsam ist den jewei-
ligen Texten sicherlich die Leidenschaftlichkeit des Philosophierens. Doch es gibt
noch eine andere Gemeinsamkeit: das Bewusstsein der sprachlichen Strukturie-
rung psychologischer Phdnomene — und nicht zuletzt der menschlichen Selbst-
wahrnehmung.

1.6 »MITLEID« BEI WITTGENSTEIN

Wittgenstein hat in seinen Schriften ab den 30er Jahren den Begriff des Mitleids
mehrmals verwendet, in der Regel aber, ohne sich mit ihm als Begriff zu beschif-
tigen. Die einzige Stelle, an der er das macht, findet sich im ersten Teil der Philo-
sophischen Untersuchungen:

»Wie bin ich von Mitleid fiir diesen Menschen erfiillt? Wie zeigt es sich, welches Objekt
das Mitleid hat? (Das Mitleid, kann man sagen, ist eine Form der Uberzeugung, dass ein
Anderer Schmerzen hat.)« (PU, § 287)

130 Vgl. Stegmaier, »Nietzsche: Umwertung (auch) der Affekte«, S. 534.

131 Vgl. etwa Janik, Wie hat Schopenhauer Wittgenstein beeinfluf3t?, 72; Janik weist da-
rauf hin, dass die Gemeinsamkeit nicht in den Begrifflichkeiten zu suchen sind, son-
dern in der Perspektive. Bei Wittgenstein findet sich zwar keine Metaphysik des Wil-
lens, seine Betonung einer unreflektierten »Abrichtung« als Voraussetzung fiir das
Funktionieren von Sprachspielen stellt auf seine Weise aber ein »animalisches« Ele-

ment dar.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | Unsicheres Mitleid

Soweit also die Stelle, die man am ehesten als einen wittgensteinschen Defi-
nitionsversuch von »Mitleid« betrachten konnte. Das Mitleid wird hier gar nicht
einmal als Gefiihl bezeichnet, sondern als »Form der Uberzeugung«. Um auf sol-
che begrifflichen Feinheiten bei Wittgenstein ndher einzugehen, muss jedoch
seine Klassifizierung von »psychologischen Begriffen« insgesamt vergegenwdér-
tigt werden.

1.6.1 Klassifikation der psychologischen Begriffe

Zwischen 1946 und 1951, also nach dem ersten Teil der Philosophischen Unter-
suchungen bis kurz vor seinem Tod, hat Wittgenstein sich in verschiedenen Ma-
nuskript- und Typoskriptbdnden intensiv mit psychologischen Begriffen beschéf-
tigt. Die wichtigsten maschinengeschriebenen Notizen der Jahre 1946-48 (TS 228,
229 und 232) sind von Georg Henrik von Wright und Heikki Nyman verdffentlicht
worden, und zwar als die zwei Bénde der Bemerkungen iiber die Philosophie der
Psychologie (BPP I und BPP II). Die Manuskript gebliebenen Aufzeichnungen
der darauffolgenden Jahre wurden von denselben Herausgebern hingegen als
Letzte Schriften iiber die Philosophie der Psychologie verdffentlicht, auch hier
gibt es einen Teil I (LS I, erstellt aus MS 137 und 138) und einen Teil II (LS II,
erstellt aus MS 169, 170, 171, 173, 174 und 176). Ein von Wittgenstein im Friih-
jahr 1949 selbst zusammengestellter Text wird von ihnen als zweiter Teil der Phi-
losophischen Untersuchungen bezeichnet (PU II) und geht auf MS 144 zuriick.'3?
In den Bemerkungen iiber die Philosophie der Psychologie finden sich Versu-
che, den ganzen »Bereich des Psychologischen« zu systematisieren bzw. zu klas-
sifizieren. Zu beachten ist dabei, dass Wittgenstein nicht die Phdnomene selbst
untersuchen mochte, sondern die Begriffe. Es geht ihm um die Unterscheidung
von Sprachspielen, in denen psychologische Begriffe verwendet werden — Psy-
chologie als Wissenschaft interessiert ihn nicht. Wenn er z.B. meint, dass Emp-
findungen uns iiber die Aulenwelt unterrichten und Gemiitsbewegungen nicht, so
ist das eine »grammatische Bemerkung« und nicht ein »psychologischer Satz«.
Gleich beim ersten Klassifikationsversuch in § 836 der BPP I stellt Wittgen-
stein eine Gemeinsamkeit der psychologischen Verben fest: »Ihr Charakteristikum
ist dies, dass ihre dritte Person aufgrund von Beobachtungen ausgesprochen wird,

132 Vgl. dazu das jeweilige Vorwort in der Werkausgabe Band 7. — Peter Keicher geht
auf die einzelnen Textgrundlagen etwas detaillierter ein, vgl. Keicher, »Die Wittgen-

stein-Werkausgabe und ihre Quellen im NachlaB«.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 69

nicht aber die erste.«'>* Er beschlieBt, all diese Verben »Erlebnisverben« zu nen-
nen (bzw. alle psychologischen Begriffe »Erlebnisbegriffe«) und findet folgende
Unterklassen solcher Erlebnisbegriffe: 1) Erfahrungsbegriffe, 2) Begriffe fiir Ge-
miitsbewegungen, 3) Formen der Uberzeugung.

Erfahrungen (1) haben fiir Wittgenstein Dauer, Verlauf und Intensitét. Sie las-
sen sich noch einmal in Eindriicke und Vorstellungen unterscheiden. Beispiele fiir
Gemiitsbewegungen (2) sind Trauer, Freude, Gram, Entziicken. Es gibt ungerich-
tete und gerichtete Gemiitsbewegungen, letztere nennt Wittgenstein auch »Stel-
lungnahmen« (z.B. Uberraschung, Schreck, Bewunderung, Genuss). Bemerkens-
wert ist nun, dass Gemiitsbewegungen nicht nur einen charakteristischen mimi-
schen Ausdruck haben, sondern auch charakteristische Erfahrungen und Gedan-
ken. Oder anders gesagt: Sie sind in der Lage, Gedanken zu »farben«. Auch haben
sie zwar Dauer, aber keinen Ort: Eine Sinneserfahrung lisst sich am Korper loka-
lisieren, eine Gemiitsbewegung nur bildlich (die Wut im Bauch). Die Formen der
Uberzeugung (3) hingegen firben keine Gedanken, sondern »ihr Ausdruck ist ein
Ausdruck von Gedanken« — sie miissen daher wohl selbst als so etwas wie Gedan-
ken angesehen werden. Zu ihnen gehdren »Glauben, Gewillheit, Zweifel, etc«. In
§ 895 der BPP I findet sich der Hinweis, dass Wittgenstein mit seinem »Stamm-
baum psychologischer Phanomene« nicht Exaktheit anstrebe, sondern Ubersicht-
lichkeit. Legt man seine Uberlegungen zur Familiendhnlichkeit von Begriffsbe-
deutungen zugrunde, ist diese Einschrankung nur konsequent.

Die Frage ist nun, wo in diesen »Untergruppen« (Erfahrungen, Gemiitsbewe-
gungen und Uberzeugungen) Wittgenstein das Mitleid einordnen wiirde. Nahelie-
gend wire die Klassifizierung als Gemiitsbewegung. Auch Wittgenstein selbst
spricht davon, dass man »aus Mitleid stohnen« kann (NL, Item 116 163, Item 120
18r). Andererseits gibt es (wie schon zitiert) in den Philosophischen Untersuchun-
gen jene Einordnung des Mitleids als eine »Form der Uberzeugunge, und exakt
diese Formulierung »Form der »Uberzeugung« verwendet er nun fiir die Unter-
gruppe 3), zu der eben gerade nicht die Gemiitsbewegungen gehoren. — Beriick-
sichtigt man aber, dass die »Gemiitsbewegungen« Gedanken (und somit wohl
auch Uberzeugungen) firben kénnen, lieBe sich die »Firbung« der Uberzeugung
vielleicht auch als eine »Form der Uberzeugung« auffassen, was das Mitleid dann
wieder ndher zu den Gemiitsbewegungen riicken wiirde. Jedenfalls erscheint eine
eindeutige Zuordnung des Mitleids ausgehend von Wittgensteins erstem Klassifi-
kationsversuch nicht auf der Hand zu liegen.

133 Aufdie Unterscheidung der ersten und dritten Person soll im 2. Kapitel noch ausfiihr-

licher eingegangen werden.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | Unsicheres Mitleid

Den zweiten und ausfiihrlicheren Klassifikationsversuch unternimmt Wittgen-
stein in § 63ff. von BPP II (bzw. in Z, 472ff.). Auch hier beginnt er mit der Fest-
stellung, dass die psychologischen Verben dadurch charakterisiert sind, »daf} die
dritte Person des Prisens durch Beobachtung zu identifizieren ist, die erste Person
nicht.« Er macht iiberdies deutlich, dass es um vorliufige Ubersichtlichkeit geht
und nicht um fertige Lésungen. Die groflen Kategorien sind diesmal gleich vier:
1) Sinnesempfindungen, 2) Vorstellungen, 3) Gemiitsbewegungen und 4) Dispo-
sitionen.

Im Mittelpunkt stehen auch hier die Unterscheidungen zwischen verschiede-
nen Kategorien: Eine erste Unterscheidung betrifft Sinnesempfindungen (1) und
Vorstellungen (2) (BPP 11, §§ 63-147): Sie stehen zwar in engem Zusammenhang,
doch gibt es zwischen ihnen keine Ahnlichkeit (BPP II, § 70). Grundsitzlich sind
schon die »Phdnomene« des Sehens und Vorstellens verschieden, wenn wir andere
Menschen dabei beobachten. Aber auch fiir die Verwendung der Verben »sehen«
und »vorstellen« gelten unterschiedliche Regeln (das betrifft sowohl die erste als
auch die dritte Person): »Vorstellen« ist eine aktive, »willkiirliche« Tatigkeit, das
»Sehen« geschieht einem. Hier zeigt sich fiir Wittgenstein ein kategorischer Un-
terschied.

Noch deutlicher wird ein solcher kategorischer Unterschied zwischen den
Empfindungen (1) und den Gemiitsbewegungen (3) (BPP 11, §§ 148-177): Letztere
konnen zwar von charakteristischen Empfindungen begleitet sein (z.B. die trdnen-
schwere eigene Stimme bei der Trauer), doch diirfen solche Empfindungen nicht
mit den jeweiligen Gemiitsbewegungen gleichgesetzt werden. Das wire, als ob
jemand die »Ziffer 2« mit der »Zahl 2« verwechselte. Gemiitsbewegungen haben
im Unterschied zu Empfindungen keinen »Ort«, wir empfinden die Freude nicht
in (oder mit) einem bestimmten Kdorperteil. Dariiber hinaus gehen wir in unseren
Sprachspielen nicht davon aus, dass uns Gemiitsbewegungen iiber die AuBBenwelt
unterrichten, bei Sinnesempfindungen jedoch schon. Entsprechend haben auch die
jeweiligen Objekte einen unterschiedlichen Status: Gerichtete Gemiitsbewegun-
gen haben zwar ein Objekt, dieses Objekt stellt aber nicht wie bei den Empfindun-
gen eine blofe Ursache der Gemiitsbewegung dar.

Ein etwas rétselhafter Begriff ist in diesem Zusammenhang der des »Inhalts«:
Wittgenstein versteht darunter gewisse Bilder, die wir mit den jeweiligen Gemiits-
bewegungen verbinden, bzw. »etwas, wovon ein Bild gemacht werden kann«. Ge-
meint ist wohl das, was man sich vergegenwirtigt, wenn man z.B. bewusst an
»Sehnsucht« denkt (BPP I, § 726). Seine Beispiele sind die »Finsternis der De-
pression« oder die »Flammen des Zornes« oder auch der jeweilige Gesichtsaus-
druck einer Gemiitsbewegung (BPP II, § 148). Es scheint Wittgenstein hier wich-
tig zu sein, dass solche »Bilder« als etwas verstanden werden, was nicht mit dem

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 71

Korpergefiihl verwechselt werden darf (BPP I, § 133), und dass die jeweiligen
Begriffe fiir Gemiitsbewegungen insofern keinen wahrnehmbaren Inhalt haben.

Aufschlussreich ist nun auch eine dritte Unterscheidung, ndmlich die zwischen
Gemiitsbewegungen (3) und Dispositionen (4): Die Gruppe der Dispositionen ist
vielféltig. Gleich zu Beginn spricht Wittgenstein von den »Gemiitsdispositionen«
Liebe und Hass (BPP 11, § 148) oder von der »Neigung zur Eifersucht« (BPP I, §
178), er nennt aber auch Absicht, Glauben und Wissen, Meinen oder Verstehen
(BPP 11, §§ 178ff.). In einem gewissen Sinn gehort sogar das Denken dazu (BPP
11, § 193).1* Dispositionen haben im Unterschied zu Gemiitsbewegungen keine
»echte Dauer, d.h. es ldsst sich von ihnen nicht sagen, man habe sie »ununterbro-
chen«. Insofern sind sie keine »Bewusstseinszustinde« (BPP I, § 178). Sitze wie
»lch beabsichtige ...« sind fiir Wittgenstein deshalb nicht der Ausdruck eines Er-
lebnisses (BPP II, § 179). Dafiir konnen sie im Unterschied zu den Gemiitsbewe-
gungen grundsatzlich auch in der ersten Person durch »Erfahrung« beobachtet
werden (BPP II, § 178), d.h. man kann sie an sich selbst {iberpriifen (siche dazu
auch PU, § 587). Bei Gemiitsbewegungen hétte eine solche Ausdrucksweise kei-
nen Sinn. Bemerkenswert ist zudem, dass Begriffe wie »Furcht« sowohl im Sinne
einer Gemiitsbewegung als auch einer Disposition verwendet werden kdnnen: »Es
ist eines, akute Furcht empfinden, und ein anderes, jemand >chronisch« fiirchten.«
(BPP I, § 148).

Ahnlich wie die Furcht lieBe sich wohl auch das Mitleid einmal als Gemiits-
bewegung und einmal als Gemiitsdisposition bezeichnen. Wittgenstein selbst
spricht schlieBlich sowohl vom Stéhnen aus Mitleid bzw. den » Schmerzlauten des
Mitleids« (NL, Item 116 163/120 18r sowie Item 137 56a) als auch von einer
»Form der Uberzeugung« (PU, § 287).

ADb 1948 gibt Wittgenstein offenbar den »Plan« eines solchen Stammbaumes
auf und spricht davon, dass »Wissen, Glauben, Hoffen, Fiirchten (u.a.)« so ver-
schiedenartige Begriffe seien, dass »eine Klassifikation, ein Einordnen in ver-
schiedene Laden, fiir uns keinen Nutzen hat« (LS I, § 122). Seine Untersuchungen
beschranken sich nun ausschlieBlich auf Beispiele, die den Sprachgebrauch unter
immer neuen Bedingungen beleuchten. Mitten unter ihnen finden sich dann Be-
merkungen wie die folgende: »Ich strebe mit all diesen Beispielen nicht irgend
eine Vollstdndigkeit an. Nicht eine Klassifikation aller psychologischen Begriffe.
Ich will nur meinen Leser in den Stand setzen, sich in begrifflichen Unklarheiten

134 Joachim Schultes Einschétzung, dass beim zweiten Klassifikationsversuch die Kate-
gorie der Uberzeugungen fehle, wird hier nicht geteilt: Wittgenstein verwendet zwar
nicht das Wort »Uberzeugungen, doch ist mit »Glauben«, »Wissen« und »Meinen«

wohl dieselbe Kategorie gemeint. Vgl. Schulte, Erlebnis und Ausdruck, S. 39.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | Unsicheres Mitleid

zu helfen« (LS I, § 686).'* Trotz seiner stindigen Versuche, Ordnung zu schaffen,
scheint Wittgenstein mit der Zeit immer weniger von der Sinnhaftigkeit einer
Klassifikation der psychologischen Begriffe {iberzeugt gewesen zu sein. Entweder
reichten ihm die bereits durchgefiihrten Klassifikationsversuche oder er nahm
iiberhaupt Abstand von solchen Unterfangen. In der von ihm selbst 1949 durch-
geflihrten Auswahl von Bemerkungen aus den vorhergehenden drei Jahren — wel-
che dann zum zweiten Teil der »Philosophischen Untersuchungen« wurde — gibt
es jedenfalls keine Klassifikation mehr.

Schon bei den Klassifikationen ist aufgefallen, dass dieselben Begriffe hdufig
verschieden verwendet werden. Psychologische Bezeichnungen sind Alltagsbe-
griffe und weisen somit keine einheitliche und iiberschaubare Verwendung auf
(BPPII, § 194; Z, § 113), die erwartete »glatte und regelméBige Struktur« muss
als »zerfetzte« akzeptiert werden (Z, § 111). Wer sich nur auf die »dufleren For-
men« der Sprache konzentriert, kann die »unségliche Verschiedenheit aller unsrer
tagtéglichen Sprachspiele« leicht tibersehen (LS I, § 909).

Betrachtet Wittgenstein die psychologischen Begriffe und damit auch »Mit-
leid« als Begriffe mit »verschwommenen Grenzen« bzw. als familiendhnliche Be-
griffe? Psychologische bzw. mentale Begriffe bilden tatsdchlich eine starke
Gruppe innerhalb seiner Beispiele fiir familiendhnliche Begriffe. Ausdriicklich
nennt er »Wiinschen«, »Verstehen«, »Meinen«, »Beabsichtigen«, »Glaubeng,
»Erwarten« und auch »Erkenntnis«.!*® Zur Familiendhnlichkeit von »Mitleid«
lasst sich keine explizite AuBerung bei Wittgenstein finden, trotzdem wiirde es
verwundern, wenn er gerade diesen Begriff nicht als familiendhnlichen auffasste.
— Allerdings ldsst sich der Begriff des »familiendhnlichen Begriffs« nach Witt-
genstein wohl selbst nicht wirklich definieren — jedenfalls nicht so klar, dass man
sofort wiisste, auf welche einzelnen Begriffe er das Konzept der Familiendhnlich-
keit anwenden mdchte und auf welche nicht.

Es mag umstéindlich erscheinen, Wittgenstein-Passagen fiir das Thema Mitleid
zu verwenden, wenn in diesen Passagen vom Mitleid explizit gar nicht so sehr die
Rede ist. Doch ist es der Ansatz Wittgensteins selbst, Ahnlichkeiten zwischen ver-
schiedenen psychischen Phdnomenen vorauszusetzen, auch wenn die entspre-
chenden Vergleiche selbst nicht explizit und systematisch durchgefiihrt werden.
Er schreibt in Zusammenhang mit der »Behandlung aller dieser Erscheinungen

135 Vgl. auch PUIL, S. 539. — An anderer Stelle, er beschéftigt sich gerade mit verschie-
denen Fragen zur »Hoffnung«, macht er den Versuch einer »Einordnung, distanziert
sich aber sofort wieder davon: »Hoffen ist doch ein ruhiges, freudiges Erwarten. (Ob-
wohl so eine Analyse etwas Abstofendes hat).« LS I, § 359.

136 Eine Liste von solchen Beispielen findet sich bei Teuwsen, Familiendhnlichkeit und
Analogie, S. 54f.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 73

des Seelenlebens«, dass es ihm nicht auf Vollstdndigkeit ankomme, »weil jede fiir
mich auf die richtige Behandlung a/ler ein Licht wirft« (Z, § 465).

Das soll natiirlich nicht bedeuten, dass darauf verzichtet wird, auch jene Text-
stellen zurate zu ziehen, in denen der Begriff »Mitleid« tatsdchlich verwendet
wird. Sie verstehen Mitleid meist als eine Reaktion auf die Schmerzen einer an-
deren Person, diese Schmerzen werden dabei als bevorzugtes Beispiel fiir »Fremd-
psychisches« hergenommen. Das heif3t aber nicht, dass Wittgenstein von Mitleid
nur in einer ganz bestimmten Form spricht. IThn interessiert das Mitleid einerseits
als akute Gemiitsbewegung angesichts akuter Schmerziduferungen einer anderen
Person — andererseits aber auch als Disposition bzw. als grundsitzliche Einstel-
lung gegeniiber SchmerzéufBerungen.

1.6.2 Das Mitleid des Solipsisten

Schon im Blauen Buch aus den Jahren 1933-34 taucht bei Wittgenstein das Mitleid
auf, und zwar als mdgliche Disposition eines Solipsisten. Wenn fiir den Solipsisten
nichts auBler dem eigenen Ich existiert, wenn also alles Fremdpsychische irreal ist
— kann es dann einen mitleidigen Solipsisten geben, der sich nicht auf bloBes
Selbstmitleid beschrianken muss? Nach Wittgenstein kann es diesen sehr wohl ge-
ben, ein Solipsist hat nicht weniger Mitleid als ein Realist oder ein Idealist (BIB,
S. 80). Und sein Mitleid impliziert sogar den Glauben, dass andere Personen
Schmerzen haben, nur darf dieser nicht als philosophischer bzw. metaphysischer
Glaube verstanden werden.

»Der Mann, den wir als Solipsisten bezeichnen und der sagt, dass nur seine Erfahrungen
wirklich sind, streitet damit nicht iiber irgendeine praktische Tatsachenfrage mit uns, er sagt
nicht, dass wir simulieren, wenn wir tiber Schmerzen klagen, er bemitleidet uns ebenso wie
jeder andere, und gleichzeitig will er den Gebrauch des Titels »wirklich« auf das einschrén-
ken, was wir seine Erfahrungen nennen wiirden; und vielleicht will er unsere Erfahrungen
iiberhaupt nicht »Erfahrungen< nennen (wiederum, ohne mit uns tiber irgendeine Tatsachen-
frage zu streiten).« (BIB, S. 95-96)

Der Solipsist befindet sich in keinem Selbstwiderspruch, wenn er sich im konkre-
ten Alltag fragt, ob jemand anderes tatsdchlich Schmerzen hat oder nur simuliert.
Er muss die Schmerzen der anderen Person nicht als wirklich bezeichnen, wenn
er sich im konkreten Fall fiir die Echtheit der Schmerzen entscheidet. Die beiden
Begriffe »wirklich« und »simuliert« stellen fiir ihn keine Gegensétze dar: beim
einen handelt es sich um einen Ausdruck auf einer »logischen« Ebene, der andere
Ausdruck befindet sich auf einer Ebene der Erfahrung.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | Unsicheres Mitleid

Wittgenstein spricht in diesem Zusammenhang nicht ausdriicklich von ver-
schiedenen Sprachspielen, sondern eher von »verschiedenen Gebrauchen der
Worter« (BIB, S. 81). Ein Solipsist kann ohne Probleme im einen (logisch-meta-
physischen) Gebrauch sagen »Nur ich fiithle wirkliche Schmerzen« und im ande-
ren (erfahrungsbezogenen) Gebrauch von der Echtheit der Schmerzen anderer
Menschen sprechen bzw. Mitleid &uern. Auf der Ebene der Erfahrungssitze wire
ein Solipsist auch gar nicht imstande, jene metaphysische Regelung aufrechtzuer-
halten, die Schmerzen anderer Personen nicht als wirkliche Schmerzen zu be-
zeichnen; schlieBlich ist es nach Wittgenstein auf dieser Ebene durchaus méglich
bzw. vorstellbar, dass ick in einem anderen Korper Schmerzen empfinde. Das ist
zwar unwahrscheinlich, aber es konnte empirische Bedingungen geben, die genau
das geschehen lassen.

Fiir Wittgenstein zeigt sich ausgehend von solchen Uberlegungen, dass auch
der Begriff »ich« unterschiedliche Gebrauche kennt: Einmal wird er fiir das Sub-
Jjekt von Erfahrungen, dann aber auch fiir den Korper der sprechenden Person ver-
wendet (BIB, S. 106). Der erste Gebrauch, der »Subjektgebrauch«, findet sich
beim (solipsistisch-metaphysischen) Satz »Ich kann immer nur meine eigenen
Schmerzen spiiren«, der zweite, »objektive« Gebrauch beim Erfahrungssatz »Ich
kann unter normalen Umsténden Schmerzen nur in meinem eigenen Korper spii-
ren«:

»Die grammatische Schwierigkeit, in der wir uns befinden, werden wir nur dann klar sehen,
wenn wir mit der Idee, dass man Schmerzen im Korper einer anderen Person spiiren kann,
vertraut werden. Denn sonst werden wir, wenn wir iiber dieses Problem nachritseln, Gefahr
laufen, den metaphysischen Satz »Ich kann seine Schmerzen nicht spiiren< mit dem Erfah-
rungssatz >Wir konnen (in der Regel) nicht Schmerzen im Zahn eines anderen haben< zu
verwechseln.« (BIB, S. 81)

Das kann nur heiBien, dass auch Mitleidssitze auf der Ebene des »gewohnlichen
Lebens« (BIB, S. 77) nicht mit metaphysischen Positionen in Verbindung ge-
bracht werden diirfen. Auf einer metaphysischen Ebene kann es tatsdchlich
schwierig sein, das Mitleid zu erkldren (Schopenhauer ist auf diesem Wege im-
merhin zur Konsequenz gelangt, dass Individuation nur eine Illusion darstellt).
Hier muss die Frage »Ist das wirklich Mitleid, was ich empfinde?« auf andere
Weise gestellt werden als auf einer empirischen Ebene, wo es mehr um konkrete
psychologische Fragen geht. Wittgenstein bringt das Mitleid an dieser entschei-
denden Stelle des Blauen Buches mit der Unterscheidung von Sprachgebrduchen
in Zusammenhang. Ob sinnvoll vom Mitleid einer Person gesprochen werden
kann, héngt davon ab, in welchem Sprachspiel man sich befindet.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 75

Ebenfalls im Blauen Buch zeigt Wittgenstein die Unterschiedlichkeit der be-
treffenden »Gebrauche« mit einem sehr anschaulichen Beispiel auf (BIB, S. 76f.):
Wenn uns ein Physiker sagt, Materie bestehe zum ganz groBen Teil aus dem leeren
Raum innerhalb der einzelnen Atome, so haben wir deshalb noch keinen Grund,
der Soliditédt des Holzbodens unter unseren Fiilen zu misstrauen. Der Begriff »So-
liditit« wiirde in diesem Fall falsch gebraucht werden, ganz so, wie wenn man
aufgrund eines metaphysischen Prinzips (dass wir immer nur unsere eigenen Er-
fahrungen haben kénnen) in einem ganz praktischen Sinn von der Existenz ande-
rer Personen nicht mehr ausgehen wollte. Dieser Vergleich findet sich im Big Ty-
pescript noch deutlicher:

»Warum hat man kein Mitleid, wenn eine Tiir ungedlt ist und beim Auf- und Zumachen
schreit? Haben wir mit dem Andern, der sich benimmt wie wir, wenn wir Schmerzen haben,
Mitleid — auf philosophische Erwédgungen hin, die zu dem Ergebnis gefiihrt haben, daf er
leidet, wie wir? Ebensogut konnen uns die Physiker damit Furcht einfl6Ben, daf sie uns
versichern, der FuBboden sei gar nicht kompakt, wie er scheine, sondern bestehe aus losen
Partikeln, die regellos umherschwirren. »Aber wir hitten doch mit dem Andern nicht Mit-
leid, wenn wir wiiiten, daB3 er nur eine Puppe ist, oder seine Schmerzen bloB heuchelt.«
Freilich, — aber wir haben auch ganz bestimmte Kriterien dafiir, dafl etwas eine Puppe ist,
oder daB3 Einer seine Schmerzen heuchelt und diese Kriterien stehen eben im Gegensatz zu
denen, die wir Kriterien dafiir nennen, daf} etwas keine Puppe (sondern etwa ein Mensch)
ist und seine Schmerzen nicht heuchelt (sondern wirklich Schmerzen hat).« (NL, Item 213
The Big Typescript, § 509)

Auch wenn fiir Wittgenstein das Mitleid eine »Form der Uberzeugung« (dass eine
andere Person Schmerzen hat) ist, so darf diese nicht mit einer metaphysischen
Annahme verwechselt werden. Eine Uberzeugung als Einstellung ist noch keine
metaphysische Theorie. Das kommt auch in einer hiufig zitierten Frage aus den
40er Jahren zum Ausdruck: »Ich glaube, daB er leidet.« — Glaube ich auch, daf er
kein Automat ist? Mit Widerstreben nur konnte ich das Wort in diesen beiden
Zusammenhéngen aussprechen« (LS I, § 321; PU I, S. 495).

1.6.3 Der Mitleids- und der Schmerzbegriff
Die oben zitierte Stelle in den Philosophischen Untersuchungen (§ 287), an der
Wittgenstein schreibt, das Mitleid sei eine »Form der Uberzeugung, dass ein An-

derer Schmerzen hat, ist eingebettet in die Frage, wer oder was denn nun wirklich
Schmerzen haben kann. Warum schreiben wir einem Stein keine Schmerzen zu?

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | Unsicheres Mitleid

Einer Fliege vielleicht, einem Leichnam wieder nicht (PU, § 284). Ist es der Kor-
per, der Schmerzen fiihlt? Um das zu entscheiden, fragt Wittgenstein nach dem
Benehmen: »... man spricht nicht der Hand Trost zu, sondern dem Leidenden;
man sieht ihm in die Augen« (PU, § 286). Wenn es in § 287 heiflit: »Wie bin ich
von Mitleid fiir diesen Menschen erfiillt? Wie zeigt es sich, welches Objekt das
Mitleid hat?«, dann geht es also um das Mitleid als eine Einstellung, die uns be-
stimmten Objekten die grundsétzliche Fahigkeit zuschreiben ldsst, Schmerzen zu
empfinden. Eike von Savigny formuliert das so: »Die Berechtigung des Mitleids
ist also ein Grund fiir die Aussage, das Objekt des Mitleids habe Schmerzen. «'*’
In den Bemerkungen iiber die Farben verwendet Wittgenstein »Mitleid« im Zu-
sammenhang mit unserer Verwendung des Schmerzbegriffs:

»Von wem wiirden wir sagen, er habe unsern Begriff des Schmerzes nicht? Ich konnte an-
nehmen, er kenne Schmerzen nicht, aber ich will annehmen, er kenne sie; er gibt also
SchmerzauBerungen von sich und man konnte ihm die Worte >Ich habe Schmerzen< bei-
bringen. Soll er auch fahig sein, sich seiner Schmerzen zu erinnern? — Soll er Schmerzéu-
Berungen der andern als solche erkennen; und wie zeigt sich das? Soll er Mitleid zeigen? —

soll er gespielten Schmerz als solchen verstehen?« (BiF, § 305)

Das Zeigen von Mitleid wird hier als moglicher Indikator dafiir verwendet, ob
jemand Sprachspiele mit dem Begriff »Schmerz« korrekt spielt. Auch wenn es
somit der Schmerzbegriff ist, den Wittgenstein in den Mittelpunkt stellt und nicht
der Mitleidsbegriff, so ist das Mitleid als Nebenschauplatz deshalb nicht weniger
eingebunden in Wittgensteins Uberlegungen zum Gebrauch von psychologischen
Begriffen.

Die Frage ldsst sich aber auch umdrehen: Muss eine Person (eigene) Schmer-
zen kennen, um Mitleid haben zu kénnen? So fragt Wittgenstein etwa in § 26 von
BPP 11, ob man die Bedeutung psychologischer Begriffe verstehen kann, ohne die
betreffenden Zusténde und Fertigkeiten in der ersten Person zu kennen. Sein erstes
Ergebnis ist, dass jemand ohne eigene Furchterfahrungen kein »Verstidndnis« flir
Furcht hitte und bei einer Tragddienauffithrung nicht »aus Mitgefiihl schaudern«
wiirde, wenn sich deren Figuren in »furchtbarer« Lage befinden. Wittgenstein
fahrt jedoch folgendermafen fort:

»QGut; aber wire es nicht denkbar, dass Einer, der den Schmerz nie gefiihlt hat, ihn in der
Form des Mitleids dennoch empfande? Er wiirde also, was immer geschihe, nicht stohnen,

wohl aber, wenn einem Andern Schmerz zugefiigt wird.

137 Savigny, Wittgensteins »Philosophische Untersuchungen« 1, S. 335.

hitps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. hitps:/www.inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 77

Aber ob wir nun von Diesem sagen wiirden, er habe Mitleid? Ob wir nicht sagen wiirden:
»Es ist eigentlich kein Mitleid, weil er ja eigenen Schmerz gar nicht kennt.< — ? Oder man
konnte sich in so einem Fall denken, dass die Leute sagten, diesem Menschen habe Gott ein
Gefiihl fiir das Leid, die Furcht des Andern gegeben. So etwas wiirde man vielleicht eine
Intuition nennen.« (BPP 11, § 28)

Wittgenstein hélt insgesamt wenig von der Vorstellung, man miisste die Schmerz-
empfindung zuerst in sich kennenlernen, um sie dann auch bei anderen Personen
zu erkennen. Das zeigt sich auch in § 29 von BPP I, wo er betont, dass die An-
wendung von psychologischen Begriffen auf andere Personen nur gelernt wird,
indem wir mit Menschen leben: »Vom Lust und Leid etc. der Fische konnen wir
nicht reden.«

Letztlich verweisen alle Fragen nach der korrekten Verwendung des Schmerz-
oder Mitleidsbegriffs auf die Lebensform, die den verschiedenen Sprachspielen
zugrunde liegt. Das versucht Wittgenstein u.a. dadurch aufzuzeigen, dass er sich
in Form von Gedankenexperimenten mit ganz anderen Lebensformen auseinan-
dersetzt bzw. deren Konsequenzen fiir die Begriffsverwendung sucht. In §§ 599
und 638 von BPP II etwa stellt er sich Menschen vor, »die nur dann Mitgefiihl
zeigen, wenn sie den anderen bluten sehen; sonst lachen sie liber seine Schmerz-
duflerungen«. Diese Menschen hétten einen anderen Schmerzbegriff, ihre Sprach-
spiele und ihre ganze Lebensform wiren anders. Sie diirften, wie Wittgenstein
hinzufiigt, »gewisse Skrupel nicht haben«.

Solche kontrafaktischen Annahmen verdeutlichen indirekt unsere eigene Le-
bensform bzw. unsere Verwendung der Begriffe »Schmerz« und »Mitleid«. Wiah-
rend fiir jene Menschen nur die Wunden zéhlen, ziehen wir auch die Moglichkeit
in Betracht, dass Schmerzen nach auflen hin keine eindeutigen Kriterien besitzen.
Der Punkt dabei ist fiir Wittgenstein, dass das »Innere« der Mitmenschen keinen
von jeder Lebensform unabhéngigen, natiirlichen Ort darstellt, in den man manch-
mal Einblick hat und manchmal nicht. Denn wir sprechen nur in bestimmten Si-
tuationen des konkreten Zweifels vom Inneren einer Person. Fehlen diese Zweifel,
spielt die Kategorie des Inneren keine Rolle mehr — fiir die von Wittgenstein be-
schriebenen Menschen ohne »gewisse Skrupel« hat die Vorstellung vom privaten
Inneren deshalb keinen Sinn: »Kiimmere ich mich um sein Inneres, wenn ich ihm
traue? Wenn ich’s nicht tue, sage ich »ich weif3 nicht, was in ihm vorgeht; ver-
traue ich ihm aber, so nicht: ich wisse, was in ihm vorgeht« (BPP II, § 602).

Es gibt fiir Wittgenstein keine Begriindung fiir ein Sprachspiel oder fiir die
ihm zugrunde liegende Lebensform. Wir finden uns darin vor, ohne einen Grund
dafiir angeben zu konnen. Dieser Gedanke veranlasst Wittgenstein sogar, beim
Zweifel am inneren Vorgang (der ja auch als Zweifel Teil des Sprachspiels ist)

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | Unsicheres Mitleid

von einem instinktiven Verhalten gegen den Anderen zu sprechen (BPP 11, § 644).
Wittgensteins Gedankenexperimente zu anderen Lebensformen und entsprechen-
den Mitleidsbegriffen werden weiter unten noch einmal eingehender diskutiert
(siche 4.1.4). Bereits jetzt zeigt sich aber, dass er die Sichtweise ablehnt, den Men-
schen mit einer anderen Lebensform wiirde etwas fehlen, z.B. die Unterscheidung
zwischen dem Klagen mit Schmerzen und dem Klagen ohne Schmerzen. Ein sol-
cher Unterschied konnte ihnen durchaus klar sein, es kommt ihnen nur »nicht da-
rauf an« (LS I, § 205).

1.6.4 Unsicheres Mitleid

Mitleid ist fiir Wittgenstein meist eine spontane Reaktion, welche keinen Zweifel
kennt, sondern einfach trosten oder helfen will. Die Echtheit der Schmerzen der
anderen Person ist in solchen Fillen kein Thema — nicht nur vorldufig nicht, son-
dern grundsitzlich nicht:

»Das Spiel beginnt nicht mit dem Zweifel, ob Einer Zahnweh hat, denn das entspriche —
sozusagen — nicht der biologischen Funktion des Spiels in unserem Leben. Seine primitive
Form ist eine Reaktion auf die Klagelaute und Gebdrden des Andern, eine Reaktion des
Mitleidens, oder dergleichen. Wir trosten, wollen helfen. Man kann denken: weil der Zwei-
fel eine Verfeinerung, in gewissem Sinne, Verbesserung des Spiels ist, so wére es wohl das

allerrichtigste, mit dem Zweifel gleich anzufangen.« (UW, S. 108)

Gerade eine solche pauschale Riickprojektion von Zweifel und Unsicherheit auf
den Anfang des Sprachspiels (bzw. auf dessen Charakter insgesamt) mochte Witt-
genstein aber nicht betreiben. Trotzdem unterstreicht auch er, dass die Reaktion
des Mitleids keine »Griinde« besitzt: »Einer sagt: »Wie kann der Mensch auch,
unter solchen Umsténden, anders handeln!« (ein Ausruf) und der Andre sagt es
nicht. Einer begibt sich hier (in diesem Fall) des Urteils, der Andre nicht. Griinde?
— Es sind Reaktionen (wie das Mitleid — )« (NL, Item 134, 101).

Auch in BPP 1, § 137 stellt er zundchst einmal fest, dass das Mitleid in den
allermeisten Féllen keine Unsicherheit kennt, selbst wenn die Kriterien fehlen, die
das Vorhandensein der Schmerzen in der anderen Person frei von jedem Zweifel
halten kdnnten. SchlieBlich weist Wittgenstein aber dann noch auf eine »Hauptsa-
che« hin: »In gewissen Fillen bin ich in Unsicherheit dariiber, ob der Andere
Schmerzen hat oder nicht, ich ruhe z.B. nicht sicher in meinem Mitleid mit ihm, —
und keine AuBerung kann diese Unsicherheit beheben« (BPP I, § 137).

Wieder wird Mitleid als Indikator verwendet fiir die Uberzeugung, dass die
andere Person Schmerzen hat. Neu ist allerdings, dass dieser Indikator auch

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 79

schwanken kann. Und wenn einmal Unsicherheit besteht, gibt es keine Indizien,
die den Zweifel oder das Schwanken beseitigen konnten. Denn Verstellung ist in
verschiedenen Formen moglich und auch selbst nur ein spezieller Fall davon, dass
jemand Schmerzen duflert und nicht fiihlt. Wittgenstein beschreibt sogar die Mog-
lichkeit eines Giftes, das einen Menschen in einen Zustand versetzt, »in welchem
er »als Automat handelt, sich nicht verstellt, aber nichts fiihlt, obgleich er Gefiihle
duBert.« Die Moglichkeit immer neuer Hypothesen zur Infragestellung vermeint-
licher Gewissheiten ist unbegrenzt. Um aus der Unsicherheit Sicherheit zu ma-
chen, bringt es insofern nichts, eine fehlende Information zu ergéinzen — etwa iiber
das zukiinftige Verhalten einer anderen Person: » Auch wenn ich >nicht sicher in
meinem Mitleid ruhe<, muss ich nicht an die Ungewissheit seines spateren Beneh-
mens denken« (BPP II, § 670 bzw. Z, § 562).

Wire das schwankende Mitleid eine Unsicherheit aufgrund fehlender Infor-
mationen, so wiirde es nach Wittgenstein auf praktische Ratlosigkeit hinauslaufen:

»Es konnte ja Einen geben, der den Andern gegeniiber in einem ernsten, hoffnungslosen
Zweifel ware. Aber wie wiirde der handeln? (Wie ein Geistesgestorter.) Er wiirde etwa sa-
gen: Manchmal fiihle ich, der Andre und ich seien dasselbe, und manchmal wieder nicht.
Und dementsprechend wiirde er manchmal Mitgefiihl zeigen, manchmal keines, manchmal
auch den Zweifel.« (LS I, § 248)

Ein solcher »ernster« und »hoffnungsloser« Zweifel kennt keine Ambivalenzen.
Manchmal ist fiir ihn die Grundlage fiir Mitleid gegeben, manchmal nicht. Ent-
sprechend empfindet die Person manchmal Mitleid, manchmal nicht. Das »Geis-
tesgestOrte« daran miisste wohl in der Sprunghaftigkeit einer solchen Einstellung
bestehen bzw. in der verzweifelten Suche nach einer Entscheidung, welche nicht
zu finden ist. Das ist das Schema der fehlenden Information, die alles kldren
wiirde, da Eindeutigkeit verlangt wird. Entweder ist Mitleid gerechtfertigt oder
nicht.

Wenn Wittgenstein jedoch davon spricht, dass wir manchmal »nicht sicher in
unserem Mitleid« ruhen, meint er wohl etwas anderes. Hier kann der Zweifel
(bzw. die Unsicherheit) das Mitleid begleiten, ohne es unmoglich zu machen. Es
muss sich um ein irritiertes Mitleid handeln, das als solches den Mitleids-Stand-
punkt nicht komplett aufgibt. Die exklusive Gleichsetzung von Sicherheit und
Mitleid auf der einen Seite und Zweifel und Gleichgiiltigkeit auf der anderen Seite
funktioniert nicht. Es gibt die Kombination von Mitleid und Unsicherheit. Und so
ist das Mitleid auch nicht der Gradmesser fiir die kognitive Gewissheit beziiglich
des Leidens anderer. Ein unsicheres, irritiertes Mitleid muss nicht darauf zuriick-
zufiihren sein, dass der rechte Einblick in das »Innere« des Menschen fehlt. Es

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | Unsicheres Mitleid

handelt sich bei ihm nicht um eine Unsicherheit, wie wir sie gegeniiber einem
komplizierten Mechanismus haben und bei der einfach eine entscheidende Infor-
mation erginzt werden muss, um sie zu beseitigen:!*® »Ich will sagen: Wenn die
natiirliche Einstellung der Menschen gegen den, der Schmerz duf3ert, verschieden
ist, — die eine kiihl und gleichgiiltig, die andre mitleidsvoll, etc., — so heiflt das
noch nicht, Einer glaube, der Mensch verstelle sich« (LS 1, § 912).

1.6.5 Zusammenfassung und Ausblick

Erstens wird deutlich, dass Wittgenstein den Begriff »Mitleid« nicht als »scharf
begrenzten« Begriff verwenden mdochte. Er erklart das zwar nicht ausdriicklich,
aber seine Aussagen iiber das Mitleid stehen in deutlicher Nihe zu seinen Beispie-
len fiir familiendhnliche Begriffe.!** AuBerdem zeigt die Art und Weise, wie er die
Klassifizierung der psychologischen Begriffe durchfiihrt (und auch selbst infrage
stellt), dass es eine exakte Definition fiir »Mitleid« bei Wittgenstein wohl nicht
geben kann, weil auch die Uberbegriffe nicht definiert werden konnen. Aus der
Familiendhnlichkeit von »Mitleid« folgt, dass Fragen zum Vorhandensein von
Mitleid immer nur innerhalb bestimmter Sprachspiele gestellt werden konnen.
Zweitens spielt gerade das Mitleid eine zentrale Rolle fiir Wittgensteins Kritik
an der Vorstellung eines privaten Innenraumes des Menschen, zu dem jeder selbst
exklusiven Einblick habe, iiber den andere aber nur Vermutungen anstellen konn-
ten. Ein haufig von Wittgenstein verwendetes Gegenbeispiel sind die Schmerzen
anderer Personen: Wir stellen dabei keine Hypothesen auf, sondern sind von die-
sen Schmerzen in Form einer Einstellung iiberzeugt, und diese Einstellung ist z.B.
das Mitleid. Auch miissen wir nicht zuerst unseren eigenen (in einer solchen Situ-
ation moglichen) Schmerz introspektiv erfahren, um dann anzunehmen, dass auch
andere in vergleichbaren Situationen Schmerzen empfinden. Die Zuschreibung
von Schmerzen geschieht durch Erfahrung, und diese ist eingebettet in unsere Le-
bensform. Im Rahmen einer anderen Lebensform wiirden wir die Zuschreibung

138 Vgl. BPP I, § 669.

139 Glock fiihrt zwar einige Stellen an, die darauf hinweisen, dass psychologische Be-
griffe insgesamt fiir Wittgenstein familiendhnliche Begriffe sind, bemerkt aber auch,
dass Wittgenstein spiter moglicherweise eingesehen hat, dass die iiberlappenden
Ahnlichkeiten sich bei den menschlichen Verhaltensweisen finden und nicht bei den
psychologischen Begriffen selbst. Beriicksichtigt man aber, dass nach Wittgenstein
die Verwendung von Begriffen immer Teil einer Lebensform ist, welche bestimmten
Verhaltensweisen Bedeutung gibt und anderen nicht, dann relativiert das diese Unter-
scheidung Glocks auf Wittgenstein bezogen allerdings. Vgl. Glock, Wittgenstein-Le-
xikon, S. 110.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Familienahnlichkeit von »Mitleid« | 81

moglicherweise anders machen — ohne dass sich sagen lésst, dass eine Lebensform
besser ist als eine andere.

Mitleid zu haben, ist somit eine Einstellung im Rahmen eines Spiels und des-
halb nur als Teil einer umfassenderen Praxis vorhanden oder nicht. Das heif3t, dass
Mitleid nicht einfach ein Zustand ist, von dem sich eine Momentaufnahme ma-
chen liee, und genauso wenig ist Mitleid im klassischen Sinne introspektiv er-
kennbar. Wir begriinden die Selbstzuschreibung von Mitleid — wenn wir so etwas
iiberhaupt machen — mit einem Hinweis auf das Objekt unseres Mitleids und nicht
mit einem Hinweis auf uns selbst. Dabei muss der ganze rdumliche und zeitliche
Kontext miteinbezogen werden. So kann mit Blick auf das Objekt z.B. mit Aris-
toteles die Frage gestellt werden, ob das Leiden der anderen Person auch wirklich
unverdient ist, oder mit Augustinus, ob es sich nicht blo3 um der Welt zugewand-
tes Gejammer handelt, oder schlielich mit Nietzsche, ob es sich nicht vielleicht
um ein Leiden handelt, an dem die andere Person wichst. Von der Beantwortung
solcher Fragen hiangt die Entscheidung iiber das eigene Mitleid ab. Wie auch im-
mer diese Fragen zur anderen Person gestellt werden — sie stehen in einem unauf-
16sbaren Zusammenhang mit der Frage nach dem eigenen Mitleid.

Wird Mitleid zugeschrieben, muss sehr genau darauf geachtet werden, in wel-
chem Kontext das geschieht. Dass das Mitleid nicht ein sprachspielunabhédngiger
Zustand ist, der entweder korrekt oder falsch zugeschrieben wird, wird auch an
Wittgensteins Uberlegung deutlich, dass sich in einem ganz alltéiglichen Sinn auch
von einem Solipsisten sagen ldsst, er habe Mitleid mit anderen Lebewesen. Es darf
allerdings nicht der Fehler gemacht werden, eine solche Zuschreibung in einen
metaphysischen Kontext zu stellen, denn metaphysisch ist der Solipsist nicht da-
von iliberzeugt, dass andere Lebewesen Schmerzen haben — es gibt sie fiir ihn gar
nicht. Der Solipsist hat somit Mitleid und er hat es nicht, je nach Kontext. Der
Widerspruch 16st sich auf, wenn Mitleid nicht blof Zustand ist. Mit der komplexen
Zustandshaftigkeit von Mitleid werden sich die Kapitel 2 und 3 befassen.

Drittens gibt es fiir Wittgenstein ein Schwanken bei der Selbstzuschreibung
von Mitleid, das nicht mit einer praktischen Handlungsunféhigkeit einhergeht. Die
Unsicherheit eines solchermalen irritierten Mitleids kommt nicht daher, dass eine
Information fehlt, die grundsdtzlich nachgeliefert werden konnte; sie hat so gese-
hen nichts Vorldufiges oder Prekéres. Ihr Schwanken gilt zwei verschiedenen
Blickwinkeln, zwei unterschiedlichen Einschétzungen des ganzen Kontextes, die
sich gewissermaBen »zeitlos«'*’ gegeniiberstehen. — Uberlegungen zum unsiche-
ren oder irritierten Mitleid sollen in Kapitel 4 vertieft werden.

140 In Kapitel 4 wird das unsichere Mitleid mit dem Bemerken eines Aspektwechsels bei
Wittgenstein in Verbindung gebracht, dabei wird auch grundlegend der Begriff »zeit-

los« erldutert.

htps://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11:54:37. htps:/wwwInlbra.com/de/agh - Open Access - [ Tmmm—


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839443224-002 - am 14.02.2026, 11;

:37. hitps://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ IEEE.


https://doi.org/10.14361/9783839443224-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

