262

Gerechtigkeit in wirtschaftlicher Perspektive

CHRISTOFER FREY"

Justice in an Economic Perspective

Some neo-liberal economists (as Hayek) believe that justice has no relation to economy. They presup-
pose a view of economy as a System running in and by itself without correlation with the political
system. But necessary preconditions of optimised production include political and social arrangements
which articulate the ancient questions of a_just order anew and should even revitalize the question of
the virtue of justice.

Keywords: Hayek; justice; Luthmann, order, social; system, economic; virtue

1. Einleitung

Gerechtigkeit sei eine Art Fata Morgana, hat der Osterreichisch-englische Okonom
August von Hayek einst geduBert; seine Begriindung hierfiir lautete: ,,Regeln des ge-
rechten Verhaltens bezichen sich auf solche Handlungen von Individuen, die sich auf
andere auswirken® (Hayek 1983: 53). Danach gehért das Problem der sozialen Ge-
rechtigkeit ,,nicht in die Kategorie des Irrtums, sondern in die des Unsinns, wie der
Ausdruck ,ein moralischer Stein“ (Hayek 1981: 5, 112).!

Hayek hat seine Vorstellungen sicherlich vor dem historischen Hintergrund des Miss-
brauchs von Gerechtigkeitsargumenten zur Sicherung totalitirer Ideologien gebildet.
Gerechtigkeit ist demzufolge eine Leerformel, die sich zu politischen Zwecken belie-
big ausfiillen lisst. Zum anderen fiihrt der Hayek’sche Ansatzpunkt zur Ablehnung
irgendwelcher Absicherungsmentalititen. Gerechtigkeit darf kein Instrument zur sozi-
alen Versicherung der vom Schicksal der Lebensumstinde benachteiligten Mitglieder

Prof. Dr. Christofer Frey, Ruhr-Universitit-Bochum, Ev.-Theologische Fakultit, Lehrstuhl fiir Sys-
tematische Theologie (Ethik), 44780 Bochum, Tel.: 0234/322-8506, E-Mail: Christofer.Frey@ruhr-
uni-bochum.de.

I Hayek betrachtet die Gesellschaft unter dem Gesichtspunkt der Evolution: Ab einer gewissen Grof3e
sei kein praktischer (moralischer) Diskurs mehr méglich: ,,Es geht um die Einsicht, dass wir die heu-
tige Gesellschaftsordnung weder rationell erfunden haben noch rationell leiten kénnen.” (Hayek
1983: 24) Deshalb folgert Hayek: ,,Die GrofB3gesellschaft [...] kann aus diesem Grunde nicht von unse-
rem Verstand reguliert werden; sie muss von Verhaltensregeln gesteuert werden, die sich durchge-
setzt haben, weil sie erfolgreich waren.” (Hayek 1983: 47). — Weil die Gerechtigkeit aber ein Ge-
sichtspunkt des praktischen Diskurses ist, lasse sie sich auf 6konomische Fragen nicht anwenden,
denn erstens sei nur menschliches Verhalten gerecht bzw. ungerecht, zweitens der Markt Ergebnis
einer spontanen Ordnung; drittens dirfe der Begriff der sozialen Gerechtigkeit nicht auf die Ergeb-
nisse einer Marktwirtschaft angewendet werden: Es kann keine austeilende Gerechtigkeit geben, wo
niemand etwas austeilt (Hayek 1983: 24). ,,Den Ausdruck ,gerecht’ auf andere Umstinde anzuwen-
den (z.B. auf die Natur) als auf menschliche Handlungen oder Regeln, die sie leiten, ist ein Katego-
rienfehler (Hayek 1983: 55).

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

ciner Gesellschaft sein. In demselben Sinn argumentiert O. Hoffe und stellt fest, dass
der Tausch ,,die demokratische Form der Zusammenarbeit* darstelle. Zuzustimmen
sei ,,daher Wirtschaftswissenschaftlern und Sozialphilosophen wie v. Hayek [...] und
Nozick [...], wenn sie die Verteilungsgerechtigkeit nicht zu den originiren Staatsaufga-
ben® zihlten (Hoffe 1996: 2306).

Hayeks so eindeutige Stellungnahme ldsst sich leicht verwenden, um im Namen eines
Neoliberalismus gegen eine mit Misstrauen betrachtete Sozialpolitik zu polemisieren.
Daher ist es wichtig, ihren Sinn genauer zu verstehen. Hayek setzt voraus, dass wirt-
schaftliche Tauschprozesse nicht einwandfrei funktionierten, wenn sie stindig von
einer politisch-moralischen Instanz Uberwacht oder sogar gesteuert wiirden. Somit
steht er in der Tradition von Adam Smith (Smith 1974 u. 1977), der als Moralphilo-
soph und Wirtschaftstheoretiker zwei miteinander verbundene Positionen besonders
deutlich vertrat: Die Konkurrenz um den wirtschaftlichen Erfolg wiirde absichtslos
die Erfordernisse der ,,sympathy* einlésen; und diese sei die Grundlage sozialen und
moralischen Lebens.? Eingriffe des Staates seien eher kontraproduktiv. Hayek hielt das
Okonomische System deshalb fiir ein Spiel mit 6konomischen, nicht aber mit morali-
schen Regeln. Gerechtigkeit aber war fiir ihn ein moralisches Postulat.

Die folgenden Abschnitte wollen jedoch der Frage nachgehen, ob Hayek wichtige
Gesichtspunkte tUbersah. Wenn das der Fall ist, muss die Frage der Gerechtigkeit,
gerade auch in der Okonomie, wieder aufgenommen werden. Zuerst muss ihr Begriff
Konturen gewinnen, dann ist der sachliche Bezug des Gerechtigkeitsdiskurses zu erdr-
tern und anhand systemtheoretischer Erwigungen zu kontrollieren. Schlielich geht es
um prozedurale oder kriteriengeleitete Gerechtigkeit. Ob die Gerechtigkeit auch wie-
der eine Tugend sein kann, ist die abschlieBende Frage.

2.  Zum Begriff der Gerechtigkeit

Historische Versuche, die Gerechtigkeit zu bestimmen, sind in vielen Nachschlage-
werken verzeichnet. Darum sollen im Folgenden nur einige Hinweise gegeben wer-
den: In der Perspektive Platons war die Gerechtigkeit die zentrale Tugend, weil sie die
Ordnung der Seele (Vernunft, Wille, Begehrungsvermdgen) gewihtleisten sollte und
diese analog zur Gesellschaft ordnete. Zu seiner Zeit war also noch nicht die Okono-
mie, sondern der Ordnungswille fiir die Polis — die Politik — entscheidend.? In der
praktischen Philosophie des Aristoteles war die Gerechtigkeit ebenfalls eine Tugend,
also eine bestindige, in den Menschen verankerte Haltung. Die Gerechtigkeit hat es
laut Aristoteles mit den unterschiedlichen Arten einer Gleichbehandlung bzw. propot-

2 Zum Thema der unsichtbaren Hand: ,,Von einer unsichtbaren Hand werden sie dahin gefiithrt, beina-
he die gleiche Verteilung der zum Leben notwendigen Guter zu verwirklichen, die zustande gekom-
men wire, wenn die Erde zu gleichen Teilen unter alle ihre Bewohner verteilt worden wire.” (Smith
1977: 316).

3 Die Gerechtigkeit ist nach Platon auf die Regelung einer umfassend verstandenen Bedurfnisbefriedi-
gung bezogen, auf (1) das epithymeétikon und damit auf die Regelung des wechselseitigen Brauchens;
auf (2) das thymoeides, damit die Festsetzung der Regelung zum Herrschen geeigneten Prinzips und
(3) auf das logistikon, das die Herkunft alles Guten aus einem hochsten Ott sucht: (Platon 1958: 439,
441a, als Tugend: 504a). — Das Gute und die Gerechtigkeit sind nach Platon zuletzt Ideen — als sol-
che zwar substantiell, aber ohne Ort; dagegen richtet sich die Skepsis des Aristoteles.

zfwu 4/3 (2003), 262-279 263

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

264

tionaler Zumessung zu tun. Sie betrifft die Verteilung von 6ffentlicher Anerkennung
und von Gitern: Jedem, der diesem oder jenem Kiriterium entspricht, das Gleiche.
Wirdekriterien hatten den Vorrang; sie waren an soziale Schichten gebunden. Damit
ging es Aristoteles nicht um generelle Gleichbehandlung, sondern um proportionale
Behandlung.* Eine andere Art der Gleichbehandlung fand Aristoteles in den vertragli-
chen Verhiltnissen wie Kauf und Verkauf (Aristoteles 1969: 1130b-1131a).

Die Theorie des Aristoteles enthilt — in unseren Augen — eine gewisse Willkiir. Thre
Schwierigkeiten lassen sich auch mit neueren Beispielen belegen, u.a. mit diesem: Eine
Theorie vom gerechten Lohn kénnte verlangen, dass ein Familienvater, vielleicht mit
drei Kindern, einen wesentlich héheren Lohn als ein Junggeselle am vergleichbaren
Arbeitsplatz bei vergleichbarer Arbeit beziehen sollte. Kein Unternechmen wiirde die
sozialpolitisch gewollten Mehrkosten auf sich nehmen wollen.

Fir Okonomen ist die aristotelisch definierte Tauschgerechtigkeit interessanter: Nie-
mand tausche ein Haus gegen ein Bett (Aristoteles 1969: 1133b). Aristoteles setzt also
cinen abstrakten Wert in unterschiedlich wertvollen Dingen voraus, der nach moder-
ner Auffassung auf die Produktionskosten zuriickzufihren ist; er sicht das Geld als
Mittelinstanz (Aristoteles 1969: 1133a).

Auch hierin liegt ein fiir Okonomen massives Problem: Wenn jede Arbeitsstunde
gleich entgolten wiirde, wire die Tauschproportion an der aufgewendeten Zahl der
Arbeitsstunden ausgerichtet. Das ist jedoch nicht der Fall. Aber nach welchen Ge-
sichtspunkten ist die eine Arbeitsstunde ungleich wertvoller zu bewerten als die ande-
re? Hayek ist zundchst Recht zu geben, weil es schwertlich objektive Griinde fiir die
Einschitzung des Stundenlohnes gibt; aber reicht es aus, auf die subjektive Wertschit-
zung und ihre Abgleichung im Markt zu rekurrieren? Das Vertrauen in den Markt
wirft theoretische Probleme auf: Wenn die Bewertung einer Arbeit zum Grenznutzen
hin tendiert und der Lohn entsprechend sinkt, wird diese auf Dauer nicht mehr ange-
boten; der Uberfluss kann in Mangel umschlagen. Die Einschitzung auf dem Markt
(in diesem Fall des Angebots und der Nachfrage der Arbeit) muss auf einer Zeitachse
relativiert werden.

Die bis heute immer wieder aufgegriffene antike Definition der Gerechtigkeit lauft auf
Gleichbehandlung von Gleichen, d.h. von denselben Kriterien Betroffenen, hinaus. Im
Verhiltnis zu den Anderen geht es um eine proportionale Behandlung. In eine duBlerst
unbestimmte und manchmal geradezu gefihrliche Formel fasst Ulpian in der Spitan-

4 Die Frage nach der Gerechtigkeit lisst auch die Frage aufkommen, wie weit sie durch das Gesetz
zum Ausdruck komme. Platon sprach sich gegen das geschriebene Gesetz aus (Platon 1959: 294a).
Sein Kritiker Aristoteles sah im Gesetz den Vorzug der griechischen Polis, aber erkannte, dass Regeln
auch zur Ungerechtigkeit fithren. Deshalb suchte er die Korrektur durch die Billigkeit (Atistoteles
1969: 1137 a); wahrscheinlich nur im Zusammenhang beider — der Regelgerechtigkeit und der Billig-
keit — kann die Gerechtigkeit mit der Tugend schlechthin identisch sein (Aristoteles 1969: 1137a
34ff.). Die Gerechtigkeit ist nach Aristoteles. 1. die allgemeine, 2. die besondere, 3. die Tauschgerech-
tigkeit (iustitia communitativa), 4. die Verteilungsgerechtigkeit (iustitia distributiva), sie ist jedoch 5.
nicht die soziale Gerechtigkeit. Vgl. auch Bien (1995) und Kersting (1997).

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

tike die Quintessenz der Gerechtigkeitsbestimmungen: suum cuique (Jedem das Sei-
nel).> Wer misst das ,,suum® zu?

Was soll in einer Gesellschaft geschehen, in der angeblich kein basales Einverstindnis
Uber das gute Leben vorliegt, aber alle das Thre suchen und es oft so bestimmen, wie
es andere ihnen nicht zusprechen wollen? Sie werden in einen Skonomischen Wett-
streit oder in politische Auseinandersetzungen eintreten, aber auch die Auseinander-
setzung bedarf gewisser Prinzipien. In der bekanntesten Fassung einer modernen
Gerechtigkeitstheorie, bei Rawls, tritt an dieser Stelle die Fairness ein; sie findet sich
gewissermallen in einer Metaposition, wenn sie sich mit den lebensweltlichen Vorstel-
lungen von der Gerechtigkeit auseinandersetzt.6

Die Fallgerechtigkeit (hiufig: Billigkeit) sollte nach Aristoteles die Folgen der schema-
tischen Gerechtigkeit auffangen, wenn diese entgegen ihrer Intention Ungerechtigkeit
erzeugte. Die Billigkeit wurde gern mit dem Liebesgebot bzw. der ad personam ausge-
legten Goldenen Regel verbunden. Sie kann fiir 6konomische Tauschprozesse keine
Rolle spielen, weil das Geld als Kommunikationsmedium von personalen Verhiltnis-
sen abstrahiert; es ist ein symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium (Luh-
mann). Hingegen sollte sie fiir Freirdume in der sozialen Sicherung durch die Kom-
munen sorgen. Wenn die Antike manchmal und die christliche Tradition hiufig die
Billigkeit hervorhoben und durchzusetzen versuchten, konnte die Caritas die Regelge-
rechtigkeit abwerten. Darum tendieren manche Theoretiker heute dazu, die Gerech-
tigkeit von der Solidaritit zu entfernen.

3. Beziehungsfelder der Gerechtigkeit

Gerechtigkeit hat nach Platon mit iiberindividuellen Ordnungen und mit der zentralen
Tugend, nach Aristoteles mit einer der vielen Tugenden zu tun. Soll die Tugend der
Gerechtigkeit auf ein in sich abgeschlossenes Individunm bezogen werden oder gilt sie
der menschlichen Interaktion? Sowohl ein robinsonhaftes Individuum, das erst, wenn
es sich entfaltet hat, in Bezichung zu anderen eintritt’, als auch die Interaktion, die von

5 Ulpian (19806): Fragment 10: « iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum cuique tribuendi ». —
Dig1, 1, 10).

6 Vgl Rawls (1972) u. (1975). — Rawls schligt bekanntlich zwei Regeln vor: (1) Jede Person hat ein
gleiches Recht auf das umfangreichste System gleicher Grundfreiheiten, die mit Positionen und Am-
tern verbunden sein miissen, die jedermann offen stehen; (2) soziale und wirtschaftliche Ungleichhei-
ten mussen zu jedermanns Vorteil sein (Rawls 1972: 60). — Eine Einfithrung in die gesamte Diskussi-
on bietet Forst (1996). — Eine alternative Diskussion findet sich im sog. Kommunitarismus, etwa bei
Walzer (1992) oder bei Sandel (1982). Nach Letzterem entscheidet vor allem die Anthropologie, die
Lehre vom Menschen. Sandel diagnostiziert kritisch 1. eine philosophische Anthropologie des pet-
sénlichen Vorteils, der rational orientiert sei; 2. ein ungebundenes Selbst; 3. einen deontologischen
Vorrang individueller Rechte vor dem gemeinschaftlichen Guten. Das ungebundene Selbst sei un-
plausibel; atomistische Primissen und deontologische Theorien fithrten beim Differenzprinzip — dem
zweiten Grundsatz Rawls’ — zu Widerspriichen.

7 Vgl. Fichte (1796: 40): ,,Das endliche Vernunftwesen kann nicht noch andere endliche Vernunftwe-
sen auller sich annehmen, ohne sich zu setzen, als stehend mit denselben in einem bestimmten Ver-
hiltnisse, welches man das Rechtsverhiltniss nennt.*

zfwu 4/3 (2003), 262-279 265

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

266

dem Geschehen zwischen Anderem und Ich ausgehts, sind moderne Kategorien. Aber
sie lassen sich gut sowohl auf die feste Haltung, die Tugend (im Individuum) als auch
auf den Tausch (vermittels Interaktion) bezichen. Aber reichen diese beiden Katego-
rien aus, um die moderne Okonomie zu verstehen? Sie bezieht sich nicht auf einfache
Tauschmirkte, die — erst wenn sie sich entwickeln — das Medium des Geldes zwischen
den getauschten Waren vermitteln lassen.

Luhmann, der einstige Bielefelder Soziologe, wollte diese Sicht als alteuropiisch ab-
schreiben, weil sie noch mit personhaften Subjekten bzw. Instanzen rechnet (Luh-
mann 1997). Die neue Sicht legt sich hingegen auf Systeme fest, die nicht mehr von
Strukturen oder von festgelegten Funktionen ausgehen, sondern eher von variablen
Funktionen, die Aquivalenzen bilden, bestimmt sind. Solche Systeme sollen — Matu-
rana folgend — autopoietisch sein.!” Sie erhalten ihr Gesamtgefiige in einem steten
Prozess der Verdnderung: Der Prozess resultiert aus dem Zusammenspiel der Ele-
mente und verdankt sich keinesfalls einer zentral steuernden Instanz.!!

Die moderne Wirtschaft muss als solch ein System beschrieben werden. Eine zentrale
Steuerung kannte nur die soziale Zentralwirtschaft, wihrend die Bérsen im autopoieti-
schen Wirtschaftssystem cher als Ausdruck der Selbstreferenz zu deuten sind. Hier
setzt die Problematik der Ethik in der Wirtschaft ein: Ohne steuernde Instanz im 6-
konomischen System koénnte das Postulat der Gerechtigkeit tatsidchlich sinnlos sein —
zumindest scheint es so; Adam Smith hatte es jedoch bereits auf moralanaloge Wit-
kungen eines intentional nicht gesteuerten Systems abgesehen. Deshalb ist die Frage
erlaubt, ob das System der Wirtschaft zumindest funktional bestimmte Rollentriger

8 Vgl. Mead (1968); Burkitt (1991: 49).

9 Luhmann differenziert bekanntlich nicht Gruppen von Subjekten, sondern Typen von Kommunika-
tion, die jeweils ihren Code haben. In der Wirtschaft gilt der Code von Haben und Nicht-Haben, von
Zahlung oder Nicht-Zahlung. Die Subsysteme der Gesellschaft sind Recht, Wissenschaft, Wirtschaft,
Religion, Erzichung, Kunst und andere. Uber sie hinaus gibt es nichts, was Gesellschaft als solche
darstellte. Wo ist diese Gesellschaft? Nicht im Konglomerat der Subjekte, weil dem Sozialsystem ge-
nuin Selbstbeztiglichkeit zukommt. Sie ist nicht im Konsens zu finden, sondern geht mit den positi-
ven und negativen Zuschreibungen u.a. in den Subsystemen um und artikuliert den Méglichkeits-
tberschuss.

10 Die Moglichkeit eines Dissens bedingt die soziale Autopoiesis. Sie lehnt sich an Maturana an (Matu-
rana 1982). Da Zahlungen wieder Zahlungen erméglichen, handelt es sich um eine monetir gesteuer-
te Autopoiesis (Luhmann 1988: 64ff.) Die Selbstreferenz des Systems der Wirtschaft schlie3t ein, dass
alles, was im System als Einheit fungiert, Eigenleistung des Systems ist (Luhmann 1988: 48f.). Das
Wirtschaftssystem hingt dann vom Sozialsystem ab, wenn es nicht mit sich selbst zurechtkommt;
deshalb kann das politische System zu seiner Umwelt werden (Luhmann 1988: 62). Aber da die
Selbstbeschreibung des Systems der Wirtschaft auf Preisen beruht, kennt es streng genommen keine
Information tiber sein Verhiltnis zur Umwelt (Luhmann: 1988: 33-36).

11 Schwierig ist die Frage nach den Moglichkeiten einer Ethik in der Systemtheorie Luhmanns. Da die
Ethik die Reflexion iiber die Moral aufbietet, kénnte sie zum Themenkreis der Selbstreferenz geho-
ren. Andererseits kann sie das Moralsystem reflektieren, das aber nicht mit dem Wirtschaftssystem
verschachtelt ist (Luhmann 1988: 43ff.). — ,,Die Theorie selbstreferentieller Systeme behauptet, dass
cine Ausdifferenzierung von Systemen nur durch Selbstreferenz zustande kommen kann, das heil3t
dadurch, dass die Systeme in der Konstitution ihter Elemente und ihrer elementaren Operationen auf
sich selbst [...] Bezug nehmen. Systeme missen, um dies zu ermdglichen, eine Beschreibung ihres
Selbst erzeugen und benutzen.” (Luhmann 1985: 90).

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

und soziale Segmente so integrieren kann, dass die unter Personen im Nahbereich
herrschenden Vorstellungen (z.B. von der Gerechtigkeit) dank einer noch zu bestim-
menden Analogie auf das Wirtschaftssystem tbertragen werden kénnen. Auch der
neoliberale Grundsatz bzw. Glaubenssatz, dass der Markt ohne politische Intervention
die besten Kooperationsformen und -spiele garantiere, ist nicht ohne eine gewisse
Bewertung. Dieses in der Theorie vorausgesetzte Urteil kann kaum ohne Bezug zur
Ethik sein und erinnert an die alten Ordnungstheorien der Gerechtigkeit, die ebenfalls
nicht von vornherein auf einzelne intentional handelnde Subjekte bezogen waren.

Allerdings ist zu beachten, dass Systeme, zumal autopoietische, theoretische Kon-
strukte sind. Sie sollen dank geschickter Auswahl ihrer Kategorien eine Wirklichkeit
abbilden, die selber durch die Kultur und die Arbeit der Menschen und damit durch
die Gesellschaft definiert wird. Wenn die Gesellschaft und ihre Wirtschaft keinem
moralischen Gesichtspunkt mehr unterldgen, wiren vermutlich auch die Fragen gesell-
schaftlicher Steuerung irrelevant, wie sie eine Selbstreflexion der Gesellschaft vermit-
tels Gesellschaftsdeutung ermdglichen sollte. Eindeutiger ist jedoch die Zuweisung
ethischer Reflexion an Organisationen, denn sie miissen ein Ziel haben, fiir das sie die
in thnen Organisierten gewinnen wollen und sollen (vgl. Jahnichen 2002).

Mit dem so undeutlichen Wort der Gerechtigkeit kénnten im Rahmen einer neuzeitli-
chen Sicht der sozialen Wirklichkeit SteuerungsgroBlen auch fir eine moderne Oko-
nomie angesprochen werden, die letztlich nicht Einzelne, sondern Funktionsgruppen
in ihr verantworten. Ist es denn wahr, dass die Wirtschaft von allein die menschlichen
Bedurfnisse optimal und zu verninftigen Preisen erfllt?

4. Korrelation von Subjekten oder integrierende Systeme?

Okonomie wird in der fortgeschrittensten Systemtheorie als Kommunikation mittels
Geld gedeutet. Der Begriff ,, Kommunikation® kénnte allerdings ungewollt viele
schwierige Assoziationen hervorrufen; deshalb geniigt es, iiber die Korrelation wirt-
schaftlicher Akteure nachzudenken.

Smith denkt in seinen Erérterungen zum ,,Wohlstand der Nationen® noch an einzelne
Gewerbetreibende, an die Bicker seines Wohnumfeldes oder an die Hersteller von
Stecknadeln, die sich noch gegenseitig zu Gesicht bekamen.!? Wer wie Smith denkt,
koénnte die antike Vorstellung der Gerechtigkeit aus dem Inneren oder aus der festen
Haltung jedes Einzelnen herausnehmen und an den Interaktionen festmachen, wenn
da nicht die Automatismen des unbeabsichtigt herbeigefiihrten Besten durch Konkur-
renz wiren.

Bei genauerem Hinschen zeigt sich also, dass die Ziele individuellen guten Verhaltens
(jedem das Beste, das durch ihn selbst und andere moglich ist) nicht aufgehoben sind,
sondern von den Intuitionen einzelner Menschen auf Strukturen Gbertragen werden!3.

12 Smith zum Wettbewerb (1974: 50-54).

13 Der Prozeduralismus hingt an Rawls’ erstem Grundsatz, dem Differenzprinzip, das auf der Basis
eines prozeduralen Prinzips allgemeiner Rechtfertigung zu interpretieren ist; dieses muss Argumente
wie auch substantielle Gesichtspunkte fiir soziale Rechte vorlegen (vgl. Forst 1996: 224f.). Der Pro-
zeduralismus wird von M. Nussbaum abgelehnt, wobei sie auf die menschlichen Fihigkeiten und da-
mit dennoch auf gewisse prozeduralistische Ziige hinweist. Der Prozeduralismus hilt den Gedanken

zfwu 4/3 (2003), 262-279 267

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

Ein moralischer Hintergrund bleibt bei allen 6konomischen Erwigungen. Deshalb ist
es schwer, sich eine von den entlohnten und konsumierenden Menschen abstrahie-
rende Auffassung des Marktes vorzustellen, die grundsitzlich gute Ziele indifferent
stellen wirde, wird doch immerfort die Effizienz gepriesen, die eine freiheitliche
Marktwirtschaft kennzeichnet und die bestméglichen Bedingungen fiir die eine Ge-
samtheit von Akteuren bereitstellen soll.

Zwei Fragen sind dann jedoch zu behandeln:

= Konnen Gesichtspunkte der zunichst in personalen Interaktionen lokalisierten
Gerechtigkeit dank Analogie auf die Analyse von Wirtschaftssystemen Ubertragen
werden?

= Sind Systeme in strenger Abgrenzung zu verstehen; oder funktionieren die
innersystemischen Prozesse letzten Endes nur durch Korrelation bzw. Interaktion
von Systemen? Damit werden gewisse Zweifel am Nutzen des Gedankens der
Autopoiese wach.

Der Gedanke der Gerechtigkeir kann leichter als jener der Liebe von face-to-face-
Interaktionsprozessen auf Systeme Ubertragen werden, weil er von personalen Ele-
menten abstrahieren kann. Sagt das Liebesgebot ,,wie dich selbst®, so erdffnet es eine
Reflexion auf Selbstbilder, auf soziale Identititen sowohl anderer wie meiner selbst
und lisst die gemeinsame Vetletzlichkeit und Bediirftigkeit sowie die radikale Kontin-
genz eines jeden Einzelnen gelten: Der Andere ist einzigartig. Dieses Ineinanderver-
setzen kann sehr intuitiv geschehen; jedoch kénnen auch Intuitionen irren und falsche
Anforderungen auf andere projizieren. Diesem Dilemma versucht die Gerechtigkeit
zu entgehen. Sie hat ihren Ursprung in formalisierten Interaktionen, die durch den
Common sense oder durch Recht normiert werden. Damit ist es gleichgiiltig, wer der
Andere in seiner konkreten Gestalt ist; Gesichtspunkte der Gerechtigkeit gelten einem
generalisierten Anderen. Ja, es ist demnach gar nicht vorstellbar, dass es Uberhaupt zu
sozialen Interaktionen kommt, wenn nicht gewisse Regeln und damit eine anfingliche
Gerechtigkeit im Hintergrund bestiinden. Neuerdings spricht man in Anlehnung an
Rawls von ,,prozeduraler Gerechtigkeit™; sie ist abseits immer gultiger Kriterien aus-
zuhandeln und schlieBt ein, dass ein ,,reflective equilibrium®, ein Uberlegungsgleichgewicht
von Traditionsargumenten und kritisch-ethischem Diskurs, erreicht werden muss.™
Im Folgenden witd jedoch deutlich werden, dass gerade in solcher Reflexion Kriterien
wichtig sind. Allgemeine Regeln menschlichen Zusammenlebens sind immer in kultu-
relle Horizonte eingebettet.

Fiir gewisse Bereiche der Okonomie kann auch von Belang sein, dass sich seit einigen
Jahren die Einsicht verfestigt, dass multikulturelle Belegschaften nur dann in einem
produktiven Betriebsklima integriert werden, wenn sie Ricksicht auf ihre speziellen

268

einer nicht zu vereinheitlichenden empirischen Vielfalt menschlichen guten Lebens wach. Im Uber-
blick: Reese-Schifer 1997: 415ff. — Uberhaupt ist zu diskutieren, ob die Begriindung im ,,Urzustand*
plausibel ist; dazu im Uberblick Hinsch (2002: 64ff.).

14 Das ,reflective equilibrium” (Ubetlegungsgleichgewicht) setzt bei partikularen Fillen ein, geht mit
»Intuitionen” an sie heran und misst sie an Prinzipien. Mit dem ,,perceptive equilibrium” (Nussbaum)
wird behauptet, dass alle moralisch-ethischen Prozeduren von vornherein wertgeladen sind.

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

kulturellen und moralischen Hintergriinde finden: Jedem das Seine, soweit es eine
integrationswiirdige Besonderheit darstellt.!s

Die Okonomie wird feststellen, dass ihre Regeln von den Interaktionen konkreter
Subjekte weit entfernt sind. Trotz der Entfernung zu Personen miissen ihre Regeln
darauf zielen, Moglichkeiten gerechter Partizipation herzustellen. Finen wichtigen
Schritt zu dieser Einsicht bezeichnet die Wirtschaftsethik Karl Homanns. Der Autor
hat mit seinem viel beachteten institutionenethischen Ansatz versucht, Dilemmasitua-
tionen (Interaktion kann in ihnen nicht vorausgesetzt werden, trotzdem muss eine
Kooperation zustande kommen, ohne dass die Beteiligten sie aushandeln) zum Aus-
gangspunkt einer Institutionenethik zu machen. Die Okonomik setzt die Ethik ohne
Bezug auf konkrete Personen fort.10

Diese eine traditionelle personale Ethik ersetzende Okonomik wird zum Problem,
wenn die tatsichliche Okonomie nicht die Schiden limitierende bzw. Nutzen maxi-
mierende Kooperation erzwingt, sondern Spiele hervorbringt, in denen es um alles
oder nichts geht. An dieser Stelle liegt der eigentliche Streitpunkt mit Hayek, soweit er
von einer Tradition zehrt, die bereits von Smith artikuliert wurde: Okonomische Effi-
zienz und damit die gréBte Eintriglichkeit fur alle Beteiligten lasse sich nur erzielen,
wenn der Staat seine Interventionen zuriicknehme und dem sich ausgleichenden Spiel
der Marktkrifte Raum gebe. Allerdings hat das 19. Jahrhundert bereits mit Kartellen
und Monopolen Erfahrung gemacht; das auslaufende 20. und beginnende 21. Jahr-
hundert erkennen die gefihrliche Marktbeherrschung, z.B. durch Microsoft. Gerade
praktische Apologeten des freien Marktes z6gern oft, Subventionen und eine Steuet-
politik zu ihren Gunsten anzufechten. Auflerdem hat das systemische Skonomische
Spiel Grenzen: Wo kein Recht ist, gibt es keine funktionierende Okonomie.

Bei einem der geistesgeschichtlichen Tradition verbundenen Theologen und Philoso-
phen, Friedrich Schleiermacher, findet sich die Uberlegung, was geschehen miisse,
wenn ein ferner Herrscher die Vertrige nicht einhielte.!? (Tatsdchlich haben sich aber
die Kolonisatoren immer wieder iiber die Vertrdge hinweg gesetzt.) Seine Folgerung
lautet ungefihr so: Wenn kein gemeinsames Recht tiber beiden — dem Einheimischen

15 Eine Managementethik setzt ein deutliches Ethos der ,Kultur’ voraus, das zu verantwortlichem Ver-
halten ermutigt, eine ,policy’ fiir schwierige Situationen: Rion (1995: 541). — Ferner: Copeland (1995),
Johnson (1995), May (1995).

16 Marktwirtschaft wird von Homann, Blome-Drees (1992) spicltheoretisch begriffen: Spielregeln sind
allerdings von Spielziigen zu unterscheiden. Spielregeln sind mit zuldssigen Verfahrensweisen zu ver-
binden, die nach moralischen Kriterien bestimmt werden; Spielziige bilden hingegen mégliche Strate-
gien der Wirtschaftssubjekte. Die Pointe der Homannschen Wirtschaftsethik liegt in deren Voraus-
setzungen, der Ausdifferenzierung der Gesellschaften, den Entscheidungen nach dem Gefangenendi-
lemma, in Wettbewerb, Konkurrenz, Marktwirtschaft, aber auch gestort durch Trittbrettfahren und
Kronzeugenverhalten. Die darin eingeschlossenen Dilemmata miissten eigentlich durch Moral iiber-
wunden werden, was aber nicht funktioniert. Deshalb plidiert Homann fiir eine Institutionenethik.
Die Wirtschaftsethik kann nicht tiber Themen der Tugend oder der individuellen Moral gewonnen
werden, die dann in den Code der Wirtschaft umgesetzt werden. Deswegen sollen Regeln mit stan-
dardisierten 6konomischen Kalkulationen verbunden werden; es gilt die grundsitzliche Identitit von
Moral und Okonomie.

17 Schleiermacher (1884: 286-296). Der Autor folgert, es gebe kein Recht, nicht zivilisierte Volker im
Namen des Christentums zu zivilisieren.

zfwu 4/3 (2003), 262-279 269

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

270

und dem Europier — steht, gibt es auch keinen Handel. Man kann den Nichteuropder
also keiner Sanktion unterwetfen.

Gegenwirtige Bemithungen im Rahmen von GATT und UNCTAD zeigen, dass vor
allem das Recht fiir gelingende oder misslingende Okonomie konstitutiv ist. Damit
dringen sich Fragen nach Kiriterien der Gerechtigkeit auf: Was heilt ,,Jedem das Sei-
ne“, wenn fir den mexikanischen Maisanbauer die Landwirtschaft unrentabel wird,
weil die US-amerikanische Uberproduktion durch riesige Farmen sein Land tber-
schwemmt? Thm bleibt die Abwanderung in die Stidte; sie bringt soziale Verwerfun-
gen mit sich; die billigeren Nahrungspreise entziehen, da die Zahl potentieller Kon-
sumenten reduziert wird, der Okonomie Kraft auf der Nachfrageseite (es sei denn,
verbilligte Nahrungsmittel er6ffnen andere Konsumptionsmargen).

Die Frage nach der Gerechtigkeit in 6konomischer Hinsicht st6f3t an die Grenzen
cines zum Zweck der Analyse entworfenen 6konomischen Systems und fordert zum
Bedenken der Korrelation von politischem und Gkonomischem System heraus. Sie ist indessen
unterschiedlich beantwortet worden.

An der Wende zum 20. Jahrhundert hat Schmoller um der Wissenschaftlichkeit der
Okonomie willen deren Trennung von der Politik gefordert. Die Diskussion fiihrte
danach zu einem chaotischen Nebeneinander.!® Keynes unterschied positive Wissen-
schaften von normativen. In welcher Rubrik will sich die 6konomische Wissenschaft
wiederfinden? Keynes jedenfalls hielt die Politikberatung fiir ,art“ und nicht far
,science®.1?

Damit ergibt sich ein weiteres Problem: Artikulieren die in hohem Grade abstrakten
Systemkonzeptionen iiberhaupt noch einen Menschen, dem das Seine zugemessen
werden kann? Hat die Okonomie normative Komponenten?

5. Eine Anthropologie, die Kriterien freisetzt

Bislang ist das Thema der Gerechtigkeit noch im Formalen und damit im Ungewissen
verblieben. Was sagt ,,Jedem das Seine*? Die antike Selbstverstindlichkeit — die Polis
als Ursprung auch von Gerechtigkeitsannahmen — ist aufgesprengt worden. An ihre
Stelle sind analytisch zu verstehende Systeme getreten, die ihrerseits die alte Ontologie
und deren selbstverstindliche Wirklichkeitsannahmen hinter sich gelassen haben.
Aber die Korrelation des politischen und des 6konomischen Systems ergibt Probleme,
ja, sie fihrt zu Widerspriichen im Kreisgang der Argumente:

Zum einen scheint festzustehen, dass Grundlagen von Recht und Gerechtigkeit in
Politik und Kultur stets vorauszusetzen sind; zum anderen beansprucht eine liberale
Okonomie eine Freiheit von staatlichen Interventionen; zum Dritten sollte eine der
Okonomie offene Politik auf die Verminderung oder den Abbau politischer Interven-
tion zielen und viertens ist dennoch ein immer komplexerer rechtlicher Rahmen in
modernen politischen und 6konomischen Systemen notwendig, um einen freien
Markt zu etablieren.

18 Schmoller (1877) plidierte fir die Trennung der Wissenschaft von der Politik. Vgl. auch Diefenba-
cher (2001: 311-329).

19 Vgl. Keynes (1972).

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

Das kénnte bis zur Paradoxie zugespitzt werden: Rechtlichkeit und damit Gerechtig-
keit in Institutionen (als iustitia legalis) sind notwendig, damit Hayeks These von der
Fata Morgana der Gerechtigkeit in der Okonomie tberhaupt bestitigt werden kann,
denn bestimmte Formen von Macht — am deutlichsten sichtbar in der Kartellbildung
— drohen immer wieder, den freien Markt zu unterlaufen. AuBlerdem ist die Frage zu
stellen, wann und wie Ricardos These vom komparativen Vorteil aller am Markt Betei-
ligten oder zu Beteiligenden tiberhaupt wahr werden kann (Vgl. Ricardo 1817). Ricar-
dos These wird so selbstverstindlich hingenommen, dass tiber die Bedingungen, unter
denen Menschen in den Markt eintreten kénnen, keine Einigkeit besteht.

Darum fithren namhafte Okonomen und Sozialphilosophen die Gerechtigkeit zumin-
dest in die Voraussetzungen der Okonomie ein, nicht aber in das 6konomische Sys-
tem selbst; fiir die Neoklassiker der 6konomischen Theorie war oder ist das Gerech-
tigkeitsthema jedoch kein Problem: Normen der Gerechtigkeit finden sich in den
Priferenzen der Individuen. Der praktische Philosoph Rawls begleitet hingegen die
Prozesse 6konomischer Entwicklung mit seiner Theorie: Er fragt, ob sich die 6kono-
mische Entwicklung und die darin eingeschlossene Verteilung auf ein Pareto-
Optimum ausrichten soll oder auf die Ausbildung eines angemessenen Verhiltnisses
zwischen denen, die am besten, und jenen, die am schlechtesten ,,weggekommen®
sind. Dann ist nicht nur das 6konomische System im Fluss bzw. Flie3gleichgewicht,
sondern auch die Gerechtigkeit: Sie ist mit einem Experiment der Verteilung zu ver-
gleichen, das Effizienz und Partizipation zugleich erméglichen soll.

Trotzdem braucht auch der Fluss feste Ufer: Rawls findet sie mit Hilfe des schon
erwihnten Reflexionsgleichgewichts, in dem Erkenntnisse aus der Tradition und ge-
genwirtig artikulierte Interessen mit universalisierbaren Gesichtspunkten zusammen-
gefiihrt werden (Rawls 1972: 60). Diese Art der Reflexion stellt implizit die Frage: Was
wiirde ich empfinden, wenn ich an dieser oder jener Stelle der Gesellschaft wire? Die-
se Uberlegung wird von Rawls in eine Ursituation verlegt, in der niemand etwas iiber
sein spiteres gesellschaftliches Dasein wissen kann. Es ist die Ursituation, in der die
Ausgangsgerechtigkeit vor jeder bestimmten gesellschaftlichen Position festgestellt
wird: Menschen haben einen Anspruch auf gleiche Freiheit und auf gleichen Zugang
zu Offentlichen Amtern und Giitern. Alle Ungleichheiten unterliegen der bereits ge-
nannten Restriktion: Es soll den am schlechtesten Davongekommenen das bestmogli-
che Maf an Erfiillung gewihrt werden. Hinter diesen Gesichtspunkten steht die Logik
cines Vertrages, der allerdings eine Fiktion, ja eine transzendentale Idee bleibt.

Nozick und Buchanan haben die Inhalte dieses Vertragsdenkens minimiert und auf
die Selbstbehauptung und Selbstdurchsetzung von Individuen reduziert. Ihnen zufol-
ge konnte die Gerechtigkeit vor allem in der Forderung liegen, dass der Staat dem
Individuum nicht zu viel vom legitim Erworbenen wegnehmen darf und soll. Allge-
meine Aufwendungen umfassen nur den minimalen Schutz, den alle Teilnehmer am
Markt brauchen, um sich individuell in das Konzert des Tausches von Arbeitsleistung
und Produktion einzubringen.?0

20 Nozick (1976) und Buchanan (1975) wollten den Gehalt der Idee eines Vertrags, wie er hinter der
Ursituation Rawls’ verborgen ist, minimieren. Buchanan ldsst die VertragsschlieBenden nur aufgrund
ihrer subjektiven Priferenzen zum Vertrag kommen; dieser ist nach Nozick ein fairer Kontrakt. —

zfwu 4/3 (2003), 262-279 271

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

Hinter beiden Richtungen steht jeweils ein Menschenbild, genauer gesagt: das Profil
ciner transzendental zu nennenden Anthropologie. Bei Rawls handelt es sich um ein
Individuum, dem nicht nur Grundgiiter des Uberlebens, sondern auch Chancen zur
gesellschaftlichen Partizipation und die dazu notwendige Freiheit bereit stehen mis-
sen. Darum hat die Freiheit einen so hohen Wert. Diesen anzuerkennen scheint die
wichtigste Intention der Gerechtigkeit fiir Rawls zu sein.

Aber wer trigt die Verantwortung dafiir, dass diese Chancen festgestellt und verwirk-
licht werden? An dieser Frage kann der in der Ethik unverzichtbare Universalismus
zerbrechen; denn Teilhabechancen sollen jedem Glied der menschlichen Gemein-
schaft gewihrt werden. Aber viele Gesellschaften wollen oder kénnen sie — z. B. auf-
grund kultureller Bedingungen — nicht bereit stellen. Sie projizieren ihr Versagen nach
auBlen. Aber sind dann andere Gesellschaften und deren politische Systeme verant-
wortlich? Die Verantwortung nach aulen zu projizieren kénnte letzten Endes bedeu-
ten, dass Eingriffe provoziert werden. Sie kénnten die Souverinitit eines bestimmten
Staates wegen 6konomischen Versagens in Frage stellen.?!

Auch die neoliberale Polemik gegen Staatsinterventionen stellt das Problem der politi-
schen Verantwortung nicht still, selbst wenn es so scheinen mag; aber das neoliberale
Argument verstrickt sich in einen Widerspruch, wenn es den Zusammenhang zwi-
schen politischem und 6konomischem System bedenkt. In einem ersten Schritt wer-
den die Fragen der Gerechtigkeit in die Politik verschoben; fiir einen Ausgleich sollte
vielleicht durch eine negative Steuer gesorgt werden, wie sie Friedman gelegentlich
erwogen haben soll. Dartiber hinaus beansprucht das 6konomische System einerseits,
von staatlichen Interventionen frei zu kommen oder frei zu bleiben; andererseits be-
ansprucht es einen rechtlichen Rahmen, in dem es sich optimal entfalten kann, ja Teile
der Wirtschaft suchen sogar staatliche Subventionen. Die Frage der Rechtlichkeit
(iustitia legalis) kann aber nur im politischen System entschieden werden; die postu-
lierte Unabhingigkeit des 6konomischen Systems ist schwer nachzuvollzichen und
muss auf Nahtstellen der Kooperation gepriift werden. Die Autopoiese eines Systems
bleibt eine analytische Vorstellung,

Im — zugegebenermallen begrenzten — Zusammenspiel der Systeme (des 6konomi-
schen und des politischen) ergibt sich nun das Problem, von welcher Seite die Impulse
zur Gerechtigkeit ausgehen: Von der Okonomie, die das Recht voraussetzen muss,
oder von der Politik, die ihrerseits die Partizipationschancen aller Glieder der Gesell-
schaft auch 6konomisch sicherstellen kénnen soll?

Vor einiger Zeit hat der Sozialwissenschaftler Claus Offe die Verschachtelung der
Systeme so gedeutet, dass innerhalb des umfassenden sozialen Systems (des Systems
der Gesellschaft) drei Systeme antagonistisch oder kooperativ einander zugeordnet
sind: das 6konomische, das politische und das kulturelle (Offe 1975). Das politische
System wird versuchen, das 6konomische System fiskalisch abzuschdpfen, das 6ko-
nomische entweder auf Steuerungsleistungen des politischen Systems warten oder
diese auch ablehnen. Das 6konomische System soll auf die optimale Befriedigung der

272

Beider Menschenbild schlie3t moralische und rechtliche Positionen und Anspriiche (bis auf einen Fi-
gentumstitel) aus. Vgl. auch Suchanek (1991: 87).

2l Deshalb schneidet das Asylrecht eines Staates in das Souverinititsrecht eines anderen Staates ein.

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

Konsumenten durch Effizienz und angemessene Preise ausgerichtet sein und deshalb
Wettbewerb hochhalten, das politische hingegen auf die optimale Teilhabe aller ar-
beitsfihigen Biirger an 6konomischen Prozessen Wert legen. Konsumenten- und
Bedurfnisorientierung haben mit verteilender Gerechtigkeit zu tun; so entsteht die
Idee einer Wohlfahrts6konomie. Orientierung an den Partizipationschancen modifi-
ziert die verteilende soziale und kulturelle Gerechtigkeit. Sie wird heute oft als Befahi-
gungsgerechtigkeit oder sogar als Ausformung eines tfranszendentalen Tausches beschrieben
(Hofte 1996). Da sie aber nicht nur 6konomisch ausgerichtet sein kann, sondern -
berhaupt gesellschaftlich gilt, handelt es sich um eine Partizipations- oder Teilhabegerech-
tigkeit. Sie kann nicht nur die Leistenden unter den Menschen betreffen, sondern muss
auch die zeitweilig oder kontinuierlich Leistungsunfihigen férdern. Deshalb sollte sie
Basisgerechtigkeit heillen.?? Obwohl das gesellschaftliche System in seiner politischen
Verfassung fiir sie zustindig ist, kann sie nur durch Abschépfung der Okonomie si-
chergestellt werden. Dahinter steht vielleicht auch die Furcht, dass eine Gesellschaft,
die ganze Gruppen nicht integriert, die Schleusen der Devianz 6ffnet.?’ Diese lehrt,
Ergebnisse, die viele in einer Arbeits6konomie erzielen, auf anderen Wegen (und das
hei3t: auf Abwegen) zu suchen. Diese kénnten kriminell sein und dann in die so hoch
geschitzte Freiheit des Marktes eingreifen. Deshalb darf man die Sozialhilfe als Er-
gebnis eines fiktiven Sozialvertrages anschen, der theoretisch der Rawlschen Ursitua-
tion gleichgestellt werden kann.

Damit ist Hayek nicht grundsitzlich widerlegt, wenn er die Gerechtigkeit fiir eine Fata
Morgana hilt; aber es zeigt sich, dass er im Grunde ein theoretisch abgeschlossenes
Systemmodell voraussetzt, das die notwendigen Korrelationen mit dem politischen
und vor allem dem sozialen System einklammert.

6. Kriterien der Gerechtigkeit

Angesichts der komplexen Korrelation von Systemen einer modernen Gesellschaft
sowie dem (scheinbaren) Verlust bestindiger Werte hat es die moderne Gerechtig-
keitstheorie vorgezogen, von einer progeduralen Gerechtigkeit zu reden, in der Regeln und
Maf3stibe nicht a priori, also etwa naturrechtlich gegeben sind, sondern zum Gegens-
tand einer (fiktiven) Aushandlung werden. Gesellschaften sollten so betrachtet wet-
den, als funktionierten sie aufgrund eines Sozialvertrags. Bei genauem Hinsehen be-
weisen aber die so unterschiedlichen Vorstellungen eines Sozialvertrags, dass Men-
schenbilder — zumindest in Umrissen — unabdingbar sind. Anthropologische Leitlinien
in unserer Kultur werden vom Menschenwiirde- und Menschenrechtskonzept zu
beurteilen sein.?*

Da ist zunichst der fieie Mensch: Er gewinnt seine Freiheit durch Zugang zu Amtern
und Institutionen, die jeder Person offen stehen (Rawls). Ab einer gewissen Grenze

22 Diese weltweit durchzusetzen ist eine wunderbare Perspektive; aber sie scheitert an nationalstaatlicher
Souverinitit und der hiufig festzustellenden Ubermacht des Okonomischen tiber das Politische.

23 Zur Devianz-Theotie nach Merton: Berger (1976: 316).

2 Die Kiritik des kanadischen Philosophen Charles Taylor an Rawls lautet, dass auch die prozedurale
Aushandlung nicht Basisvorstellungen vom guten Leben einklammern diirfe (Taylor 1986).

zfwu 4/3 (2003), 262-279 273

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

274

materialer Sdttigung darf er diese nicht mehr auf Kosten seiner Freiheit vorantreiben.
Andererseits braucht die Wirtschaft den Konsumenten, dessen Bediirfnisse praktisch
nie an ein Ende kommen dirfen, da der Markt immer wieder neue Abnehmer sucht.
Da ist aber auch der soziale Mensch, der um seiner Zukunft und seiner Chancen willen
cine optimale Gesellschaft ohne allzu krasse Unterschiede erwartet. Dann legt sich
cine sozialliberale Form des Gerechtigkeitsdenkens nah. Ein freies und befdhigtes
Individuum wird hingegen in der Okonomie notwendig vorausgesetzt. Es rechnet sich
Chancen auf dem Markt aus und will diese durchsetzen. Wenn immer das Menschen-
bild zu einem extremen Liberalismus neigt, muss die Institution des Staates so
schrumpfen, dass er nur minimalen Schutz gewihrt. Gerechtigkeit ist also mehr oder
weniger umfangreich, wie die gegenwirtigen Theorien beweisen. In beiden hier ge-
nannten Fillen — vor allem der sozialliberalen, jedoch auch der individualistisch-
liberalen Variante — miisste aber die Fihigkeit zur Teilhabe nicht nur politisch lizen-
ziert, sondern politisch und sozial entwickelt werden, etwa durch Bildung. Bildungs-
aufgaben sind kaum an den Markt zu delegieren, ohne die Chancen eines grof3en Tei-
les der Bevédlkerung zu minimieren. Die Bildungsékonomie ist darum ein tragender
Pfeiler politisch-sozialer Gerechtigkeit.

Selbst in der Beschrinkung auf Prozeduren als Konstitutiva der Gerechtigkeit werden
Umrisse eines leitenden (transzendentalen) Menschenbildes sichtbar. Deshalb wird die
iltere Frage nach Kriterien der Gerechtigkeit wieder aktuell.?> Sie kntipft an verschie-
dene Formulierungen an:

=  Jedem das Gleiche bei Gleichstand legitimer Bediirfnisse.
* Jedem das Gleiche, der gleiche Leistungen erbringt.

Der erste Gesichtspunkt wird bis heute immer noch auf einer verschwiegenen natur-
rechtlichen Basis entschieden: Was kommt jedem Menschen aufgrund seiner wesen-
haften Natur zu? Bei der Verteilung 6ffentlicher Giiter, die bekanntlich grof3e 6kono-
mische Bedeutung haben, kommt das zum Ausdruck. Viele 6ffentliche Guter werden
kaum privater Herstellung oder Gewihtleistung Uberantwortet werden kénnen.26 Das
zweite Kiriterium verlangt hingegen ein tibersubjektives Mal3, das meist durch die
Wertschitzung der erbrachten Leistungen auf dem Markt — unter anderem dem Ar-
beitsmarkt — festgestellt wird. Das Zusammenspiel des Marktes wird sich allerdings
nur dann produktiv gestalten, wenn die subjektiven Einschitzungen den vom Markt
widergespiegelten einigermallen entsprechen. Darum ist der sogiale Friede ein nicht zu
vernachlissigender Produktionsfaktor.

Der traditionelle Gerechtigkeitsgedanke kennt allerdings weitere Kriterien:

* Jedem nach seinem sozialen Status. — Dieses hochst problematische Kriterium
dirfte die Hauptrolle bei jenen unverstindlich hohen Gehiltern von Managern
und Boérsendirektoren spielen, die unlingst ins Gerede gekommen sind und die

% Die Gerechtigkeit ist nach Perelman ein universaler Wert; da gerechtes Verhalten regelhaft ist, ver-
langt die Abwigung Unparteilichkeit und muss bindende Kriterien benennen kénnen: Perelman
(1967); vgl. Tammelo (1977: 42).

26 Das beweisen die Schwierigkeiten des Nahverkehrs in Grofibritannien und neuerdings in Deutsch-
land.

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

fir die meisten Menschen nicht mehr mit Leistungen verbunden werden kénnen.
Offenbar liegt hier kein wirklich offener Markt fiir Angebot und Nachfrage vor.

* Jedem nach seinem Verdienst um die Gesellschaft. — Dieses Kriterium betrifft die
soziale Grundlage, aufgrund derer allein eine Okonomie gedeihen kann. Damit
wird die Frage nach dem aufler6konomischen sozialen Leben und politischen Sys-
temen noch einmal aufgenommen. Auch wenn es Versuche einer Globalbilanzie-
rung gegeben hat, sind die Werte der Umwelt, der Lebensvertriglichkeit, des sozi-
alen Friedens sowie der gesellschaftlichen Firsorge nur schwer 6konomisch zu bi-
lanzieren. Vielleicht werden deshalb Manager neuerdings in die Pflege alter und
behinderter Menschen eingewiesen, um an ihr die Grenze der Okonomie kennen
zu lernen.

SchlieBlich sind die klassischen Kiriterien um einen Gesichtspunkt zu erweitern. Eine
Okonomie gedeiht nur bei ungestértem Kreislauf mit den natiitlichen Ressourcen.
Darum ist es angebracht, die Gerechtigkeit auf die Umwelt auszudehnen, was aller-
dings eher metaphorisch geschehen kann und dann eine Analogie zur ,,Sachgerechtig-
keit* bildet. Echte Gerechtigkeitsprobleme kommen auf, wenn an die Ressourcenge-
rechtigkeit fir kiinftige Generationen gedacht wird. Sie sollten in den fiktiven Sozial-
vertrag eingeschlossen werden, der bis heute in der Regel als Vertrag zwischen gegen-
wirtig Lebenden gedeutet wird. Diese Perspektive war in der Gerechtigkeitstheorie
bislang oft nicht deutlich.

Alle diese Gesichtspunkte nehmen den antiken Gedanken der gerechten Ordnung der
Verteilung und des Tausches und den im Mittelalter ausgebildeten Gedanken des
Gemeinwohls bzw. des ,bonum commune’ wieder auf, aber transformieren sie in sys-
temtheoretische Vorstellungen. Ein funktionierendes System der Okonomie soll nicht
nur die Grundbedirfnisse, sondern auch die mit der entfalteten sozialen Identitat
verbundenen Bedtrfnisse aller zu angemessenen Preisen erfiillen. Es setzt dabei eine
soziale und politische Basis voraus, eine Gesellschaft, die nicht nur die Individuen
nach der gerechten Verteilung jeweils fiir sich, sondern auch nach ihrer Verpflichtung
fiir Andere fragen lisst. Selbstverstindlich kann die Okonomik die Letzteren auch im
Sinne individueller Nutzenerfillung deuten (Becker 1993); aber der Begriff des Nut-
zens oder des Vorteils wird dann tberdehnt. Wer das Gute oder die Gerechtigkeit fiir
sich sucht, muss wissen, dass Millionen anderer diese ebenso fir sich suchen. Folglich
muss eine Metaebene des Guten oder Gerechten zumindest in Umrissen hervortreten
kénnen. Das hat auch Buchanan zugestanden (Buchanan 1999).

Damit sind die Fragen nach dem Profil der Gerechtigkeit nicht abgeschlossen, denn
das bereits genannte meritokratische Prinzip (Verdienst um die Gesellschaft) veran-
lasst zu einer weiteren Uberlegung: Kann Gerechtigkeit auch (bzw. wieder) als Tugend
verstanden werden?

7.  Gerechtigkeit als Tugend

Tugenden werden seit vielen Jahrzehnten als Klischees engstirniger Einstellungen
oder Haltungen verstanden. Dabei hat der Tugendbegriff in der Vergangenheit eine

zfwu 4/3 (2003), 262-279 275

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

276

grole Rolle gespielt.?” Er steht ndmlich dort, wo sich die individuellen Intentionen
und die soziale Einbettung der Individuen tberschneiden. Tugenden zu gewinnen
heif3t, sich soziale Muster anzueignen, die bereits erprobt worden sind, als Individuen
soziale Situationen bestanden haben. Tugenden spiegeln feste Werthaltungen wider,
dank derer Vertrauen — die Grundlage kommunikativen Umgangs miteinander — ent-
stehen kann. Da es in der Okonomie nicht nur um Konkurrenz von Individuen ge-
geneinander, sondern auch um ausgewiesene Kooperationsformen in Unternehmun-
gen geht, ist auch die Einstellung der Individuen auf Kommunikation und Kooperati-
on von Bedeutung. Gerade in multikulturellen Gesellschaften — etwa den USA — ist
die gerechte Einstellung gegeniiber sehr unterschiedlich sozialisierten und an untet-
schiedliche Traditionen gebundenen Menschen von Bedeutung.?® Sie nimmt ein An-
liegen der alten ,aequitas’ (Billigkeit) auf. Die feste verlidssliche Einstellung zueinander
wird gewissermallen zu einem Produktionsfaktor. Da die Gerechtigkeit zu den Tu-
genden gehért, muss heute ihre Rolle nicht nur im privaten Verhalten, sondern auch
im Produktionsprozess bedacht werden und zu einem reichen Angebot an Chancen
zur Kooperation fihren (Williamson 1990). Das ist fiir das Management, vor allem in
den Personalabteilungen, tberaus wichtig. Die der Gerechtigkeit als Tugend gegenliu-
fige Haltung kénnte ein Opportunismus sein, der Chancen ohne kooperative Riick-
sichten aufnimmt und eben nicht jene Verldsslichkeit beweist, die mit dem habituellen
Aspekt der Tugenden verbunden ist. Die Tugend der Gerechtigkeit muss mit dem
Respekt vor der Autonomie von Menschen verbunden werden.

An dieser Stelle wird auch die Frage der Religion wichtig. Wir wissen einigermal3en
zuverldssig, dass nicht jede Religion einer 6konomischen Entwicklung férderlich ist.
Die Untersuchungen des israelischen Soziologen FEisenstadt deuten darauf hin, dass
eine offene Traditionsbindung mit der Fihigkeit, sich flexibel in neuen Situationen
Perspektiven zu setzen, fir die 6konomische Entwicklung glinstig ist.” Angesichts
solcher Untersuchungen wire die Frage zu stellen, warum die Unterschiede der religi-
Osen Bindungen vom Sudwesten zum Nordosten der Bundesrepublik zugleich von
einem wirtschaftlichen Gefille begleitet sind. Das hat sicher auch mit dem Opportu-
nismus und mit der (einst staatssozialistischen) Sozialisation potentieller oder aktueller
Marktteilnehmer zu tun. Ein gewichtigeres Beispiel bietet die islamische Kultur, die
nicht nur fiinf Mal so wenig Biicher druckt wie der Westen, sondern eine so geringe
Zahl von Patenten in den USA anmeldet, dass z.B. Wirtschaft und Forschung in Ko-
rea mit Patentanmeldungen die Agypter bei weitem tiberfliigeln. Starre Rechtsstruktu-

27 Tugenden sind in einer festen und verldsslichen Haltung eines menschlichen Subjekts begriindet.
Deshalb gelten sie auch fiir die Kooperation in einem Unternehmen (vgl. May 1995: 693f.). Damit
folgt das neueste Interesse an Tugenden aber nicht der Klage von Maclntyre (1987) iiber den ,,Ver-
lust der Tugenden® nach. Dass Tugenden auch als Produktionsfaktor gelten kénnen, méchte Willi-
amson (1990) zeigen.

28 Zur Kooperation in multikulturellen Belegschaften: Copeland (1995).

2 Vgl. die von Eisenstadt (1971) auf die Religionen generell erweiterte ,,Protestantismus-These®: (1) Je
ausgeprigter der Transzendentalismus (transzendentale Bezug) ist, (2) je individueller die Verantwor-
tung und das gesellschaftliche Handeln, (3) je offener die Beziechung einer Person zur iiberlieferten
Tradition und die Moglichkeiten ihrer Neuformulierung (4) und je héher der Grad an sozialer Freizii-
gigkeit, desto gréBer die Aussichten auf einen wirtschaftlichen Erfolg: Eisenstadt (1971).

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

ren und kasuistisches religidses Recht sowie eine ganz auf Identitdtsgewinn gerichtete
Sozialisation scheinen der Okonomie nicht gut zu tun und auch nicht das Gerechtig-
keitsempfinden weltweit zu férdern, sondern auf die eigene Gemeinschaft, die 'umma’
zu konzentrieren. Ein Gerechtigkeitssinn, der die weltweiten Verwerfungen zugleich
als seine groBte Gefidhrdung erkennt, kann nicht ohne offene, aber deutliche Zu-
kunftsperspektiven nach vorn existieren; er wird lehren, sich kritisch mit der eigenen
Gegenwart auseinanderzusetzen. In diesen Perspektiven muss die Frage nach der
Bedurfnis-, der Leistungs- und vor allem der Basisgerechtigkeit immer wieder neu
artikuliert und diskutiert werden. Heute sind ganze Kulturen nach ihrer 6ffentlichen
politischen Verantwortung zu fragen.

8. Schluss

Gerechtigkeit ist ein Thema der Okonomie, weil diese nicht nur nach dem idealen
Markt mit lediglich interner Regulierung fragen kann und darf, sondern weil die vor-
auszusetzende oder auch nur postulierte Freiheit Regeln kennt, ohne die sie sich als
reine Willkiir selbst zerstéren wirde (Monopole, Kartelle).

Die Okonomie reicht iiber die Makroebene der Systeme (Volkswirtschaften), die Me-
soebene der Gesellschaften und des Managements bis zur Mikroebene (die hiufig
face-to-face-Kooperation umfasst). Sie sollte auch nach den Individuen fragen, auch
wenn diese als ,alteuropiische’ Subjekte scheinbar obsolet geworden sind bzw. nur
unter dem Aspekt der Rolle eines Konsumenten oder Produzenten auftauchen. Auf
allen diesen Ebenen ergeben sich Gerechtigkeitstragen, die allerdings nur bei der An-
koppelung 6konomischer Systeme (oder Subsysteme) an politische bzw. soziale sicht-
bar werden. Gerechtigkeitsfragen kénnen nicht allein prozedural bearbeitet werden,
weil die Prozeduren der Gerechtigkeitstindung gewisse Richtlinien erfordern und
Grundlagen brauchen. Sie liegen in den kulturell unterschiedlich gewichteten Krite-
rien, die zumindest teilweise hierarchisiert werden mussen. Dabei sind basale anthro-
pologische Kriterien (Bediirfnisgerechtigkeit, Chancengerechtigkeit und Freiheit) von
Kriterien zu unterscheiden, die Notwendigkeiten der Realisierung von Gerechtigkeit
transportieren (Leistungsgerechtigkeit, Umweltgerechtigkeit). Da ohne die an zweiter
Stelle Genannten die Ersten nicht realisiert werden kénnen, aber die Ersten das Un-
abdingbare Leitbild bereit stellen (Okonomie ohne kooperative Freiheit ist schlechte
Okonomiel), bedingen die unterschiedlichen Notwendigkeiten (ob anthropologisch
oder pragmatisch) einander. Ihr Verhiltnis zueinander wird immer wieder Gegenstand
politischen Streits sein.

Literaturverzeichnis

Aristoteles (1969): Nikomachische Ethik, iibers. v. F. Ditlmeier, Stuttgart.

Becker, Gary S. (1993): Der 6konomische Ansatz zur Erklirung menschlichen Verhaltens, 2.
Aufl,, Tibingen.

Beckert, Jens (1997): Die sozialen Grundlagen wirtschaftlicher Effizienz, Frankfurt a.M.

Berger, Peter L./ Berger, Brigitte (1976): Sociology. A Biogtaphical Approach. Rev. Edition, Hat-
mondsworth, Middlesex, England.

zfwu 4/3 (2003), 262-279 277

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

278

Bien, Giinther (1995): Gerechtigkeit bei Aristoteles, in: Hoffe, O. (Hg.): Aristoteles: Die nikoma-
chische Ethik, Betlin: 135-164.

Buchanan, James M. (1975): The Limits of Liberty, Chicago/London.
Buchanan, James M. (1999): Logical Foundations of Constitutional Liberty, Indianapolis.
Burkitt, Ian (1991): Social Selves. Theories of the Social Formation of Personality, London u.a.

Copeland, Lennie (1995): Learnig To Manage a Multicultural Workforce, in: Stackhouse (1995):
654-658.

Dabrock, Peter n.a. (Hg.) (2003): Kriterien der Gerechtigkeit, Gutersloh.

Diefenbacher, Hans (2001): Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit. Zum Verhiltnis von Ethik und
Okonomie, Darmstadt.

Eisenstadt, Shmunel Noah (1971): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus: eine
analytische und vergleichende Darstellung, Opladen.

Fichte, Johann Gottlieb (1796): Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftsle-
hre, Jena/Leipzig (Fichtes simmtl. Werke, Bd.III, 1-385).

Forst, Rainer (1996): Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalis-
mus und Kommunitarismus, Frankfurt a.M.

Forst, Rainer (1996): Konzeptionen politischer und sozialer Gerechtigkeit, in: Information Phi-
losophie 24, Heft 3: 16-24.

Fraser, Nancy (2001): Die halbierte Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.

Gadamer, Hans-Georg (1978): Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles, Heidelberg
(SHAW, PH).

Hayek, Friedrich Angust von (1977): Demokratie, Gerechtigkeit und Sozialismus, Tibingen.

Hayek, Friedrich Angust von (1981): Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2: Illusion der sozia-
len Gerechtigkeit, Landsberg.

Hayek, Friedrich Augnst von (1983): Markt, Plan, Freiheit, Wien.

Hinsch, Wilfried (2002): Gerechtfertigte Ungleichheiten. Grundsitze sozialer Gerechtigkeit,
Berlin/New York.

Haffe, Otfried (1979): Kritische Einfithrung in Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit, in: Ders.: Ethik
und Politik, Frankfurt a.M.: 16-194.

Hjffe, Otfried (1996): Soziale Gerechtigkeit als Tausch: ein neues Paradigma, in: K. Bayerrz (Hg.):
Politik und Ethik, Stuttgart: 229-248.

Hiffe, Otfried (2001): Gerechtigkeit, Minchen.

Homann, Karl/ Blome-Drees, F. (1992): Unternehmensethik, Gottingen.

Honneth, Axel/ Fraser, Nancy (2003): Umverteilung oder Anerkennung, Frankfurt a.M.
Jéhnichen, Trangott n.a. (Hg.) (2002): Flexible Welten, Miinster.

Jobnson, Elmer W. (1995): Dignity in the Work Place, in: Stackhouse (1995): 650-653.

Kersting, Wolfgang (Hg.) (1997): Gerechtigkeit als Tausch? Auseinandersetzungen mit der poli-
tischen Philosophie Otfried Hoffes, Frankfurt a.M.

Kersting, Wolfgang (2000): Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart.
Keynes, John Maynard (1972): Collected Writings, Vol. 9, London.
Krebs, Angelika (Hg.) (2000): Gleichheit oder Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.

Lubmann, Niklas (1978): Soziologie der Motal, in: Ders./ St. Pfurtner (Hg.), Theotietechnik
und Moral, Frankfurt a.M.

Lubhmann, Niklas (1985): Soziale Systeme. Grundtiss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a.M.
Lubmann, Niklas (1988): Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

Lubmann, Niklas (1990): Paradigm lost: Uber die ethische Reflexion der Moral, Frankfurt a.M.

Liuthmann, Niklas (1993): Ethik als Reflexionstheorie der Moral, in: Ders., Gesellschaftsstruktur
und Semantik, Bd. 3, Frankfurt a.M., 358-447.

Liuthmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main.
Maclntyre, Alasdair (1987): Der Verlust der Tugend, Frankfurt a.M.

Maturana, Humberto (1982): Erkennen: Die Organisation und Verkdrperung von Wirklichkeit,
Braunschweig/Wiesbaden.

May, William F. (1995): The Virtues of the Business Leader, in: Stackhouse (1995): 692-700.
Mead, George Herbert (1968): Geist, Identitdt und Gesellschaft, hg. v. Ch. Mortris, Frankfurt a.M.
Nogzick, Robert (1975): Anarchie, Staat und Utopie, Miinchen.

Offe, Clans (1975): Strukturprobleme des kapitalistischen Staates, Frankfurt a. M.

Perelman, Chaim (1967): Uber die Gerechtigkeit, Miinchen.

Platon (1958): Politeia, in: Simtl. Werke, Ubers. v. F. Schleiermacher, Reinbek, Bd. 3: 67-310.
Platon (1959): Politikos, in: Samtl. Werke, tbers. v. F. Schleiermacher, Reinbek, Bd. 5: 7-72.
Rawls, John (1972): A Theory of Justice, Oxford.

Rawls, Jobn (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.

Rawls, Jobhn (2003): Gerechtigkeit als Fairness, Frankfurt a. M.

Reese-Schafer, Walter (1997): Grenzgotter der Moral. Der neuere europiisch-amerikanische Dis-
kurs zur politischen Ethik, Frankfurt a. M.

Ricardo, David (1817): On the Principles of Political Economy and Taxation, London.

Rion, Michael R. (1995): Ethics and the Management in the Corporate Arena, in: Stackhouse
(1995): 533-545.

Sandel, Michael (1982): Liberalism and the Limits of Justice, New York.
Schleiermacher, Friedrich (1884): Die christliche Sitte, hg. v. L. Jonas, 2. Aufl., Berlin.

Schmoller, Gustay von (1877): Diskussionsbeitrag, in: Verein fiir Socialpolitik (Hg.): Verhandlun-
gen des Vereins fiir Socialpolitik 1876: 88.

Schmiicker, Reinhold/ Steinvorth, Ulrich (Hg.) (2002): Gerechtigkeit und Politik, Betlin.

Smith, Adam (1974): Der Wohlstand der Nationen, m. e. Vorwort v. H. Recktenwald, Miin-
chen.

Smith, Adam (1977): Theorie der ethischen Gefiihle, hg. v. W. Eckstein, Hamburg (Philos.
Bibliothek 200a/b).

Stackhouse, Max (1995) v.a. (Hg.): On Moral Business, Grand Rapids, Michigan.

Suchanek, Andreas (1991): Der 6konomische Ansatz und das Verhiltnis von Mensch, Institution
und Erkenntnis, in: Das Menschenbild der 6konomischen Theotie, hg. v. B. Bietvert / M.
Held, Frankfurt a.M., 76-93.

Tammelo, limar (1977): Theorie der Gerechtigkeit, Freiburg i.B., Miinchen.

Taylor, Charles (1986): Sprache und Gesellschaft, in: Honneth, Axel/Joos, Hans (Hg.): Kom-
munikatives Handeln, Frankfurt a.M., 35-52.

Ulpianus, Papinianus (1986): U.P. en kleinere fragmenten, Walburg.

Walzer, Michae/ (1990): The Communitarian Critique of Liberalism, in: Political Theory 18, 6-
23.

Walzer, Michael (1992): Sphiren der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M./New York (amer. 1983).
Williamson, Oliver E. (1990): Die 6konomischen Institutionen des Kapitalismus, Tiibingen.

zfwu 4/3 (2003), 262-279 279

1P 21673216711, am 12.01.2026, 15:05:02. Inhalt.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-3-262

