
Rechtsphilosophie unter der Diktatur. 
Drei Beispiele deutschen Rechtsdenkens 
während des Zweiten Weltkriegs.*

I. Einleitung

Die Rechtsgeschichte Deutschlands in der Zeit der nationalsozialisti­
schen Diktatur ist während der letzten dreißig Jahre von deutschen 
Rechtshistorikern und auch von Allgemeinhistorikern intensiv er­
forscht worden, anders als in den Jahren zwischen 1945 und 1968. 
Dabei war die maßgebliche Forschungsliteratur zum nationalsoziali­
stischen oder nationalsozialistisch beeinflussten Rechtsdenken in 
erster Linie auf die sechs Vorkriegsjahre von Hitlers Regime konzen­
triert, da aus dieser Zeit die weitaus meisten Zeugnisse vorliegen, mit 
denen sich die Auswirkung nationalsozialistischer Ideologie auf die 
juristische Literatur Deutschlands belegen läßt. Dagegen gibt es kaum 
einzelne Studien, die sich auf die vergleichsweise wenigen juristi­
schen Schriften konzentrieren, die in den sechs Jahren des zweiten 
Weltkriegs erschienen. Während dieser Jahre wurden zum einen die 
Möglichkeiten eines juristischen Diskurses vom Regime immer stär­
ker eingeschränkt, wofür unter anderem das Ende der Arbeiten am 
geplanten Volksgesetzbuch und die Suspension der in München ange­
siedelten Akademie für deutsches Recht symptomatisch sind.1 Es ist 
aber auch zu vermuten, daß in der seit Ende 1941 für Deutschland 
zunehmend düsteren Kriegslage und der allgegenwärtigen Repression 
des totalen Überwachungsstaats im Alltag der Bombennächte vielfach 
der anfängliche Enthusiasmus eines Großteils deutscher Juristen für 
den Führerstaat und sein mit dem gesunden Volksempfinden legiti­
miertes Recht geschwunden war. Als 1942 Hans Frank, der als 

* Otto Gritschneder gewidmet.
1 Zur Akademie für deutsches Recht vgl. H. R. Pichinot, Die Akademie für deut­

sches Recht (Diss. jur. Kiel 1981). Zum Volksgesetzbuch H. Hattenhauer, Das NS- 
Volksgesetzbuch, in: FS für Rudolf Gmür (1983), S. 255-279.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reichsrechtsführer für die geistige Integration des Juristenstandes in 
die Ideologie des Regimes eine herausgehobene Rolle beanspruchte, 
bei einer Reihe von Vorträgen an deutschen Universitäten einige Kri­
tik an der negativen Apostrophierung der Juristen durch Adolf Hitler 
in dessen Reichstagsrede vom April 1942 übte, erhielt der fanatische 
Nationalsozialist Frank erheblichen Beifall bei seinen juristischen 
Zuhörern; die Konsequenz war dann allerdings ein gegen Frank ver­
hängtes Redeverbot.2
Man könnte bei einer Vergegenwärtigung der düsteren, für den ein­
sichtigen Zeitgenossen geradezu hoffnungslosen Lage Deutschlands in 
den letzten drei Jahren des Krieges vermuten, daß man in den zeitge­
nössischen juristischen Publikationen ein Echo der allgemeinen Lage 
verspürt, vielleicht gar versteckte Kritik am Umgang der Machthaber 
mit dem Recht. Selbstverständlich kann man solche Kritik kaum in 
Arbeiten zum geltenden Recht erwarten, die in dieser Zeit strenger 
Regulierung und Einschränkung der Publikationsmöglichkeiten wohl 
nur bei einwandfreier Regimetreue zum Druck gelangen konnten. 
Denkbar erscheint jedoch, daß in der rechtsphilosophischen bzw. 
rechtstheoretisch orientierten Literatur dieser Jahre eine gewisse Di­
stanz zur Realität des Regimes spürbar wäre oder sogar Anstrengun­
gen unternommen wurden, Wegweiser zu neuen Grundlagen einer 
anderen Rechtskultur aufzustellen. Könnte es nicht unter den deut­
schen Juristen damals ansatzweise ähnliche Bestrebungen gegeben 
haben, wie sie etwa bei den Nationalökonomen zu marktwirtschaftli­
chen Modellen führten, die dann 1945 erstmalige Verwirklichungs­
chancen hatten? Unter den Juristen konnte man Kritik am ehesten auf 
dem esoterischen Gebiet der Rechtsphilosophie üben, und auch dort 
allenfalls in verschlüsselter Sprache. Eine Untersuchung rechtsphilo­
sophischer Publikationen aus diesen Jahren ist deshalb zweckmäßig 

2 Zu Hans Frank vgl. Ch. Schudnagies, Hans Frank. Aufstieg und Fall des NS- 
Juristen und Generalgouvemeurs (= Rechtshistorische Reihe 67, Frankfurt/M. etc. 
1988), hier zu den Reden Franks von 1942, S. 61-63; ferner D. Willoweit, Deut­
sche Rechtsgeschichte und „nationalsozialistische Weltanschauung“, das Beispiel 
Hans Frank, in: M. Stolleis/D. Simon, Rechtsgeschichte im Nationalsozialismus 
(= Beiträge zur Rechtsgeschichte des 20. Jahrhunderts 2, Tübingen 1989), S. 25-42.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und kann vielleicht überraschende Ergebnisse bringen. Das Fach war 
auch zwischen 1933 und 1945 an manchen deutschen juristischen 
Fakultäten durch Lehrveranstaltungen vertreten; als Hauptvertreter 
galt nach der Zwangspensionierung Gustav Radbruchs vor allem Carl 
August Emge, Rechtsphilosoph an der führenden Universität Berlin 
nach langen Jahren in Jena. Emge hatte schon frühzeitig Sympathien 
für den Führerstaat, bewunderte allerdings Mussolini mehr als Hitler 
und unterhielt in seiner Jenaer Zeit ein enges freundschaftliches Ver­
hältnis zu Elisabeth Förster-Nietzsche.3 Er bewegte sich in Kreisen 
der Nietzscheaner und erhielt bei einem Italienaufenthalt nach 1933 
sogar einmal eine Audienz bei dem Nietzsche Verehrer Mussolini. 
Dabei soll der deutsche Rechtsphilosoph dem Duce den Faschisten 
Giovanni Gentile als größten italienischen Philosophen genannt ha­
ben, wohl in der Erwartung, hierin mit Mussolini übereinzustimmen. 
Der Duce soll aber überraschenderweise entgegnet haben: „Ich dachte, 
es sei Benedetto Crocd' - also Italiens bedeutendster liberaler Oppo­
sitioneller.4 Eine ähnliche Szene ist im Falle Hitlers nicht vorstellbar - 
die Anekdote kann verdeutlichen, daß Restbestände einer liberalen 
Diskussionskultur im Italien Mussolinis nicht beseitigt waren.
Es ist nicht meine Absicht, mich im weiteren mit der schillernden 
Gestalt Carl August Emges zu befassen, der immerhin mit einer im 
,Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie1 1942 veröffentlichten 
Sammlung von Aphorismen punktuell hellsichtige und mutige Kritik 

3 Zu Carl August Emge (1886-1970) fehlt bisher jede genauere Würdigung. Einige 
Angaben bei O. Lepsius, Die gegensatzaufhebende Begritfsbildung (München 
1994), S. 137; ferner U. Klug, C. A. Emge, ARSP 72 (1986), 130-132 und H. 
Müller-Dietz, Aphoristik und Recht im Werk Carl August Emges, ARSP 70 
(1984), 113-137.

4 Emge war Leiter des von Elisabeth Förster-Nietzsche dominierten Nietzsche- 
Archivs in Weimar. Kenntnis von dieser Audienz Emges bei Mussolini verdanke 
ich einer Aufzeichnung Stephan Kuttners in dessen Nachlaß. Kuttner lebte seit 
1933 als Emigrant in Rom und hatte engen Kontakt zu zahlreichen Wissenschaft­
lern der deutschen Kolonie in der ewigen Stadt. Der Text Kuttners wird im Ap­
pendix zu dieser Arbeit erstmalig veröffentlicht.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Führerregime übte.5 Trotz seiner frühen Verstrickung in den Na­
tionalsozialismus als Parteimitglied seit 1931 gelangte er nach 1945 
als Mitgründer der Mainzer Akademie der Wissenschaften erneut zu 
wissenschaftlichem Ansehen.
Ich möchte aber auf die Publikationen von drei deutschen Juristen 
näher eingehen, die zwischen 1941 und 1944 entstanden. Es sind 
Franz Wieacker, Carl Schmitt und Erik Wolf, Autoren höchst unter­
schiedlicher Provenienz und verschiedener juristischer Fachgebiete, 
da Franz Wieacker bekanntlich römisches und bürgerliches Recht 
vertrat, Carl Schmitt Staatsrechtslehrer und Erik Wolf Strafrechtler 
war. Alle drei können aber als rechtsphilosophisch engagiert be­
zeichnet werden; die Publikationen, die ich zugrundelege, erheben 
jedenfalls einen rechtsphilosophischen Anspruch.

II. Franz Wieackers Jheringschrift von 1942

Der 34jährige Franz Wieacker, dessen geniale Begabung als Rechtshi­
storiker schon 1938 zu einem Ruf nach Leipzig geführt hatte,6 veröf­
fentlichte 1942 zum fünfzigsten Jahrestag des Todes Rudolph v. Jhe- 

5 C. A. Emge, Diesseits und jenseits des Unrechts (citra et ultra injustum), ARSP 35 
(1942), 183-564. Emge widmete seine voluminöse Aphorismensammlung, die 
wohl sein interessantestes rechtsphilosophisches Werk ist, dem Andenken an Ge­
org Christoph Lichtenberg zu dessen 200. Geburtstag. Dieses Aphorismen-Werk 
folgte auf eine kürzere Aphorismensammlung Emges mit dem Titel: ,Aus einem 
rechtsphilosophischen Journal', in: FS Emst Heymann II (Weimar 1940), S. 47-66. 
Eine Rekonstruktion von Emges Rechtsphilosophie auf der Grundlage der Apho­
rismen wäre eine reizvolle Aufgabe, die aber den Rahmen eines Aufsatzes spren­
gen würde.

6 Zu Wieackers Berufung nach Leipzig vgl. R. Lieberwirth, Die Rechtshistoriker an 
der Leipziger Juristenfakultät in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, in: FS f. 
Hans Thieme zu seinem 80. Geburtstag (Sigmaringen 1986), S. 391-402, hier S. 
393 f. Die Persönlichkeit und geistige Bedeutung Wieackers wird treffend geschil­
dert in den Nachrufen von D. Simon, Franz Wieacker, RJ 13 (1994), S. 1-31 und J. 
G. Wolf, in: In memoriam Franz Wieacker (Göttingen 1995), S. 17-42. Wolf hebt 
nachdrücklich Wieackers Loyalität gegenüber seinen jüdischen Lehrern, Freunden 
und Mitbürgern hervor (S. 22).

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rings eine Erinnerungsschrift, in der er sich mit der Gedankenwelt des 
nach Savigny vielleicht größten deutschen Juristen auseinandersetzte.7 
Das im Umfang schmale Jhering-Buch bringt keineswegs eine rein 
rechtshistorische Würdigung, sondern ist gleichzeitig ein Versuch, im 
Spiegel der Auseinandersetzung mit Jhering Aufschlüsse für die Stel­
lung des Juristen in der Gegenwart zu gewinnen.
Wieacker beginnt mit einer großen Gewissensfrage, die er in dem 
Verhältnis zwischen den Begriffen, die das Rechtshandwerk verwen­
det, und den Lebenszwecken des Rechts sieht.8 Das der Gewissensfra­
ge zugrundeliegende Problem bestehe darin, daß das Recht dem Wohl 
der Gemeinschaft dienen solle, andererseits aber seine Begriffe nach 
autonomen Gesetzen bilde. Wieacker ist beunruhigt, da er an der Fä­
higkeit des Juristen zweifelt, theoretische Lösungen für das Verhältnis 
von juristischem Handwerk und der Aufgabe sozialer Gerechtigkeit 
anzubieten.9 Der Jurist als solcher könne überhaupt nicht reiner Den­
ker sein, da er zum Geschäft des Denkens an sich nicht berufen sei.10 
Deshalb sei bei den Juristen der vollkommene Praktiker auch der 
vollkommenste Theoretiker des Rechts.11 Aber trotz der Unzuläng­
lichkeit des Juristen zur theoretischen Konstruktion sei es andererseits 
dem juristischen Fachmann in einer Zeit der Krise nicht mehr erlaubt, 
zur Aufgabe der geistigen Formung der Welt zu schweigen.12 Als 
einen solchen Fachmann, der trotz mangelnder Begabung für die 
Theorie den Mut zu rechtstheoretischen Werken aufgebracht habe, 
wird dann Rudolph von Jhering bezeichnet. Jhering sei eigentlich nur 
als .Handelnder4, d.h. als schöpferischer Dogmatiker, bedeutend ge­
wesen, nicht etwa als .Denker an sich4.13 Auch werden von Wieacker 
keineswegs die Formeln, Grundbegriffe und Resultate des Jhe- 
ringschen Rechtsdenkens positiv hervorgehoben. Nach Wieacker 

7 F. Wieacker, Rudolph von Jhering (Leipzig 1942).
8 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 5.
9 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 5 f.
10 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 7.
11 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 9.
12 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 9.
13 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bietet Jhering anstelle des verlorenen Richtwerts der Gerechtigkeit nur 
eine kausal-ökonomische Begründung des Rechts, bei der er Erklä­
rungsbehelfe der zeitgenössischen Naturwissenschaften verwende.14 
Er verabsolutiere die materiellen Faktoren des Rechts und naturalisie­
re die absoluten Faktoren;15 seine berühmte Formel vom Zweck als 
Schöpfer des Rechts habe eine nihilistische Wucht, die zur Aufhebung 
der individuellen und sozialen Gerechtigkeit schlechthin und damit 
zur Ethik des Tierreichs führe.16 Gerechtigkeit sei von ihm der sozio­
logischen und psychologischen Wirklichkeit preisgegeben, indem der 
kausale Auslesegedanke Darwins auch für das Recht maßgebend 
werde.17 An der durchaus problematischen Deutung Jherings als eines 
Sozialdarwinisten hat Wieacker auch später noch festgehalten, obwohl 
sich sein relativ negatives Jheringbild von 1942 insgesamt positiv 
veränderte.18 Für mein Thema kann jedoch dahingestellt bleiben, in­
wieweit Wieackers Jheringbild von 1942 dem historischen Jhering 
gerecht wird. Für Wieacker als Autor von 1942 dient der Bezug auf 
Jhering hauptsächlich dazu, die Lage der europäischen Rechtswissen-

14 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 29 f. und S. 37.
15 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 38.
16 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 42.
17 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 43. In Anm. 66 weist Wieacker allerdings schon 

1942 daraufhin, daß sich Jhering selbst in einem Gespräch mit seinem Sohn gegen 
Darwins Auslesegedanken mit Entschiedenheit verwahrt habe. Wieackers spätere 
Bewertung der Beziehung Jhering-Darwin bei F. Wieacker, Jhering und der 
.Darwinismus', in: FS f. Karl Larenz (München 1973), S. 63-92. Wieacker ver­
weist hier auf die .naturalistische Genealogie des Rechts' in Jherings Vortrag .Die 
Entstehung des Rechtsgefühls' (Wien, 1884); er sieht beim späten Jhering 
.undeutliche Chiffren', die man als praktisch-moralisches Postulat des Gemein­
sinns oder als darwinistische Opferung der Individuen an das Leben der Gattung 
lesen könne (S. 91). Zum Jheringbild Wieackers und anderer deutscher Rechtshi­
storiker jetzt auch aufschlußreich D. Klippel, Juristischer Begriffshimmel und 
funktionale Rechtswelt. Rudolf Jhering als Wegbereiter der modernen Rechtswis­
senschaft, in: D. Klippel u.a. (Hrsg.), Colloquia ftlr Dieter Schwab zum 65. Ge­
burtstag (Bielefeld 2000), S. 117-135, hier S. 120.

18 So in Wieackers Jhering-Aufsatz in .Die großen Deutschen', Bd. V (Berlin 1957), 
S. 331-340; wiederabgedruckt in: F. Wieacker, Gründer und Bewahrer (Göttingen 
1959), S. 197-212 - hier S. 206: „Der biologische Zuchtwahlgedanke stand Pate“ 
(für den ,Kampf ums Recht', P. L.) 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäft in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu bestimmen.19 Seit 
Jhering fehle dem Recht eine eigene Wertmitte, da die noch bis zu 
Jherings Lehrer Puchta wirksame Axiomatik des Naturrechts seitdem 
weggefallen sei. Zwecksurrogate hätten den rechtseigenen Wert der 
Gerechtigkeit ersetzt; an die Stelle transzendenter Geltungswerte seien 
naturalisierte Sachverhalte getreten.20 Als Zwecke des Rechts würden 
jetzt Lebenswerte zur Orientierung der Rechtswissenschaft dienen, die 
übermächtig seien, aber zunächst noch bei Jhering und in der auf ihn 
sich berufenden Freirechtsschule und der Interessenjurisprudenz un­
geordnet relativistisch und pluralistisch nebeneinander stünden. Recht 
werde seit Jhering instrumental verstanden, um höhere, an sich rechts­
freie Daseinswerte hervorzubringen.21 Ein so instrumentell verstande­
nes Recht ermöglichte jedoch andererseits eine Rechtskritik und 
Rechtspolitik nach sozialen Maximen,22 die schließlich dazu führe, 
daß schließlich ,eine neue führende Ordnung eine feste Rangordnung 
der völkischen Lebenswerte herstellt4.23 Mit Jhering beginnt für Wie­
acker der unentrinnbare Aufbruch in die bloße, nackte Wirklichkeit, 
nach Zerstörung der alten, letzthin religiösen Wertsysteme4. Es öffne­
ten sich neue unermeßliche Wirklichkeitsräume, in denen das Sollen 
des Rechtes nicht mehr philosophisch begründet werden könne, wohl 
aber mit einer Anthropologie des Rechts. Wieacker bestimmt unter 
Berufung auf Jhering die moderne Rechtswissenschaft als Sozial­
wissenschaft, für die der philosophisch ungeschulte Jhering die An­
schauungsformen geliefert habe.24
Man möchte meinen, daß für eine solche sozialwissenschaftliche 
Rechtswissenschaft, die im Staat Hitlers durch den Begriff der Volks­
gemeinschaft bestimmt war, der Nutzen der völkischen Gemeinschaft 

19 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 19: die Bewegung, die sich bis heute im Zivilrecht 
vollziehe, sei noch der Versuch der Selbstbefreiung von den großen Formen der 
Pandektenwissenschaft, der mit Jhering begonnen habe.

20 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 48 f.
21 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 51 f.
22 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 54.
23 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 49.
24 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 56-58.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als oberster Rechtszweck zu postulieren sei. Aber überraschenderwei­
se wendet sich Wieacker gerade gegen eine solche These, durch die 
das Recht auf das für das Volk Zweckmäßige reduziert wird. Jede 
Gemeinschaft bedürfe eines rechtssetzenden Führungswillens, ohne 
den sie nicht bestehen könne und durch den eine neue Rechtsidee 
entwickelt werde; nur so könne man eine ,gelungene und gültige Ge­
meinschaft erreichen4.25 Dabei bleibt unklar, woher die rechtssetzende 
Führung die Gerechtigkeitsmaßstäbe bezieht; am ehesten vielleicht 
aus einem nur für den Führer bereits deutlichen neuen Glauben, über 
den Wieacker in vagen Andeutungen spricht.26 Überhaupt endet sein 
Text in dunklen Sätzen über eine neuartige Gerechtigkeit. Zwei dieser 
Sätze seien wörtlich zitiert: „Was eine gerechte Ordnung hervorbringt, 
ist an sich schon gerecht“ - ist hier gerechte Ordnung4 Subjekt oder 
Objekt? - sowie „Das sinndurchleuchtete Sein einer blühenden Ge­
meinschaft ist auch schon ein gerechtes Sein44.27 In geradezu religiösen 
Formeln spricht Wieacker im letzten Satz seines Jhering-Buchs davon, 
daß Jhering „noch nicht der Verkünder des Glaubens an einen neuen 
Himmel und eine neue Erde“ gewesen sei28 - das „noch nicht“ weist 
daraufhin, daß mit einem solchen Verkünder jedenfalls realistisch zu 
rechnen ist. Wieackers rechtshistorische Einordnung Jherings schließt 
ab mit einem Raunen von einer neuen Rechtsoffenbarung, in der eine 
neue Gerechtigkeit und ein neues Rechtsgewissen entstehen sollen, zu 
dessen Orientierung allerdings nur der Führungswille genannt wird.29 
Insofern könnte man in Wieackers Buch geradezu eine Apologie des 
Führerstaats sehen. Es bleibt aber doch eine immanente Kritik der 
Rechtsideologie des Hitlerregimes, die im Insistieren auf der Distink­
tion von Gerechtigkeit und Zweckmäßigkeit liegt. Wieacker will vor 
der Freigabe des Rechts für die empirischen Teilzwecke des Lebens 
warnen, die nach seiner Ansicht zuerst in Jherings Spätwerk offenbar 

25 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 58 f.
26 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 56: „Und der leidenschaftliche Unglaube (sc. Jhe­

rings, P.L.) war immer noch der Keim eines neuen Glaubens.“
27 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 59 f.
28 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 60.
29 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 58.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird. Er will zwei Grundfragen des Menschen an das Recht unter­
scheiden, deren Vertauschung verhängnisvoll sei. Die erste Frage sei 
eine echte Frage, ob nämlich alte positive Satzung Unrecht geworden 
sei, weil sich der Gegenstand des Rechts geändert habe30 - es ist Me­
phistos Hinweis auf das ,Recht, das mit uns geboren ist*  in der Schü­
lerszene des ,Faust', das seit Savigny meistverwendete juristische 
Zitat aus unserer klassischen Literatur.’1 Die zweite Frage sei die 
„alte, ewig neue Sophistenfrage, ob nicht das Ungerechte durch bloße 
Zweckmäßigkeit zum Gerechten werde.“32 Auf den ersten Blick iden­
tifiziert Wieacker nur Jhering mit der Sophistenfrage; getroffen wird 
aber auch die Identifizierung des Rechts mit Nutzen und Zweckmä­
ßigkeit bei den Nationalsozialisten. Insofern kann man Wieackers 
Text von 1942 als rechtsphilosophische Kritik am Unrechtssystem 
lesen, die allerdings mit einer geradezu schwärmerischen Gemein­
schaftsideologie vermischt und von ihr überlagert wird.

III. Carl Schmitts ,Lage der europäischen Rechtswissen­
schaft1 von 1944

Anders als Franz Wieackerhat sich der Staatsrechtler Carl Schmitt fw 
den Nationalsozialismus vor allem in den Jahren 1933 bis 1936 in 
vorderster Linie engagiert, so daß er schon 1934 als ,Kronjurist des 
Dritten Reichs*  bezeichnet wurde.33 Auch nach den Angriffen auf 

30 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 59.
31 Goethe, Faust V. 1972-1979. Zur höchst gegensätzlichen Verwendung dieses 

Goethe-Zitats in der deutschen juristischen Literatur vgl. E. v. Moeller, Vom 
Rechte, das mit uns geboren ist, in: FS der Berliner jur. Fakultät f. Otto Gierke, 
Bd. I (Berlin 1910), S. 355-379; ferner P. Lotmar, Vom Rechte, das mit uns gebo­
ren ist, in: P. Lotmar, Schriften zu Arbeitsrecht, Zivilrecht und Rechtsphilosophie, 
hg. von J. Rückert (Frankfurt/M. 1992), S. 6-46.

32 Wieacker, Jhering (Fn. 7), S. 59.
33 Zu Carl Schmitts Verhalten zwischen 1933 und 1945 umfassend B. Rüthers, Carl 

Schmitt im Dritten Reich (2 München 1990) - dort S. 95 Hinweis auf Schmitts Be­
zeichnung als .Kronjurist' durch den katholischen Publizisten Waldemar Gurian 
1934. Gurian hatte vor 1933 zum Freundeskreis Carl Schmitts gehört; wegen sei-

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmitt aus den Kreisen der SS, die Ende 1936 dazu führten, daß er 
seine herausgehobene Funktion als Schriftleiter der Deutschen Juri- 
sten-Zeitung aufgeben mußte,34 hat er durch die Entwicklung seiner 
Großraumtheorie die nationalsozialistische Außenpolitik und Krieg­
führung durch eine für ihre Zwecke brauchbare Völkerrechtskonzepti­
on unterstützt.35 Gegen Ende des Dritten Reichs hielt Schmitt jedoch 
an mehreren europäischen Universitäten, u.a. in Budapest und Coim­
bra , in den Jahren 1943 und 1944 einen Vortrag mit dem Titel ,Die 
Lage der europäischen Rechtswissenschaft4, der auch aus der Sicht 
eines der schärfsten Carl-Schmitt-Kritiker, nämlich Bernd Rüthers, 
„neue Töne andeutete“.36 Schmitts Vortragstext sollte in einer Fest­
schrift für den preußischen Finanzminister Johannes Popitz gedruckt 
werden, die allerdings nicht mehr erscheinen konnte, da Popitz wegen 
seiner Verbindung zur Widerstandsgruppe des 20. Juli 1944 hinge­
richtet wurde. Erst 1950 wurde Schmitts Vortrag von 1944 in deut­
scher Sprache veröffentlicht,37 nachdem bereits 1944 eine wesentlich

ner jüdischen Herkunft sah er sich zur Emigration in die Schweiz veranlaßt. Ferner 
zu Carl Schmitt als .Kronjurist1 A. Koenen, Der Fall Carl Schmitt. Sein Aufstieg 
zum .Kronjuristen des Dritten Reiches1 (Darmstadt 1995), S. 622-624. Gurian 
verwendete den Begriff .Kronjurist1 zuerst im Oktober 1934 in einem Artikel 
„Entscheidung und Ordnung. Zu den Schriften von Carl Schmitt“, erschienen in: 
Schweizer Rundschau 34 (1934), S. 566-576.

34 Vgl. Rüthers, Schmitt (Fn. 33), S. 105 f.
35 Hierzu grundlegend M. Schmoeckel, Die Großraumtheorie (= Schriften zum 

Völkerrecht 112, Berlin 1994); vorher bereits L. Gruchmann, Nationalsozialisti­
sche Großraumordnung (= Schriftenreihe der Vierteljahreshefte f. Zeitgeschichte 
4, Stuttgart 1963).

36 C. Schmitt, Die Lage der europäischen Rechtswissenschaft (Tübingen 1950). In 
einer Vorbemerkung zu der Veröffentlichung von 1950 weist Schmitt daraufhin, 
daß er diesen .Vortrag vor mehreren der hervorragendsten Juristischen Fakultäten 
Europas1 gehalten habe und daß er ursprünglich in einer zum 60. Geburtstag von 
Johannes Popitz am 2. Dezember 1944 geplanten Festschrift erscheinen sollte. Zur 
Beurteilung der Rolle von Popitz 1933 als Mitglied der .Mittwochsgesellschaft1 
aufschlußreich die Erinnerungen des Kunsthistorikers W. Weißbach, Geist und 
Gewalt (Wien/München 1956), S. 338 f.

37 Schmitt, Lage (Fn. 36). - Vgl. dazu nunmehr H. Dreier, Die deutsche Staats­
rechtslehre in derzeit des Nationalsozialismus, in: VVDStRL 60 (2001), S. 9 (67 
m. Fn. 280).

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kürzere Fassung auf Ungarisch in einer ungarischen Zeitschrift publi­
ziert worden war;38 inzwischen wurde auch der 1944 in Coimbra in 
französischer Sprache gehaltene Vortrag in Deutschland gedruckt.39 
Eine Würdigung dieses Textes von Carl Schmitt ist schwierig, da die 
ungarische und französische Version inhaltlich wesentliche Unter­
schiede zur deutschen Fassung aufweisen, worauf Rüthers mit Recht 
nachdrücklich hingewiesen hat.40 Man muß annehmen, daß der Vor­
tragstext von Carl Schmitt nach 1945 wesentlich retuschiert wurde, 
um ihn als deutliches Zeugnis zeitgenössischer Kritik an der Diktatur 
erscheinen zu lassen — so fehlt in der ungarischen und der franzö­
sischen Fassung von 1944 der 1950 gedruckte Satz: „Wir können uns 
die wechselnden Machthaber und Regime nicht nach unserem Ge-

38 C. Schmitt, Az euröpai jogtudomäny mai helyzete, Gazdasagi Jog 5 (1944), 
S. 258-270. Der Vortrag Schmitts wurde an der Peter-Paszany-Universität in Bu­
dapest am 11.11.1943 gehalten - vgl. hierzu Ch. Tilitzki, Die Vortragsreisen Carl 
Schmitts während des Zweiten Weltkrieges, Schmittiana VI (1998), S. 193-251, 
hier S. 211. Schmitt wurde in Budapest außer von seinen ungarischen Gastgebern 
durch den deutschen Soziologen Hans Freyerbetreut, der seit 1938 als Gastprofes­
sor in Budapest wirkte und dort seit 1941 ein .Deutsches Wissenschaftliches In­
stitut' leitete. Zu Freyers Rolle in Budapest aufschlußreich J. Z. Muller, The Other 
God that Failed. Hans Freyer and the Deradicalization of the German Conserva- 
tism (Princeton N. J. 1987), S. 305-315. Freyer gewann illustre Wissenschaftler für 
Gastvorträge in Budapest, außer Schmitt u.a. Ferdinand Sauerbruch und Werner 
Heisenberg.

39 Den Vortrag in Coimbra hielt Schmitt am 16.05.1944 in französischer Sprache - 
vgl. Tilitzki, Vortragsreisen (Fn. 38), S. 239. Er wurde im ,Boletina da Facultade 
de Direito' der Universität Coimbra 29 (1944), S. 603-621 veröffentlicht. Ein 
Nachdruck erfolgte in: Schmittiana VI (1998), S. 261-270. Schmitt hielt denselben 
Vortrag bereits am 16.02.1943 in Bukarest; dort noch mit dem Titel „Der Einfluß 
des Juristen auf die Formung des europäischen Geistes“, vgl. Tilitzki, Vortragsrei­
sen (Fn. 38), S. 215. Die Reise nach Portugal war mit einer Vortragsreise nach 
Spanien verbunden, auf der Schmitt den Vortrag über die europäische Rechts­
wissenschaft an der Universität Madrid (11.05.1944) und dem Collegio de los 
Avogados in Barcelona (02.06.1944) jeweils in spanischer Sprache hielt - vgl. Ti­
litzki, Vortragsreisen (Fn. 38), S. 239.

40 Auch die ungarische und die französische Version stimmen nicht vollständig im 
Text überein - beide sind jedenfalls erheblich kürzer als der 1950 veröffentlichte 
deutsche Text. Zu den Textdifferenzen vgl. Rüthers, Schmitt (Fn. 33), S. 118. 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schmack aussuchen“.41 Jedoch ist jedenfalls der Grundgedanke des 
Textes bereits 1943/44 von Schmitt vorgetragen worden: der Gedanke 
einer europäischen Rechtswissenschaft als kritischer Instanz gegen­
über dem Gesetz- und Verordnungsgeber; in der europäischen Traditi­
on bedeute Recht mehr als willkürliche Satzung des Gesetzgebers.
Der Vortrag setzt mit einer Betonung des europäischen Charakters der 
Rechtswissenschaft ein, was darauf zurückzufiihren sei, daß die Ge­
schichte der europäischen Rechtswissenschaft durch fünf Jahrhunderte 
hindurch eine Geschichte des römischen Rechts gewesen sei.42 Die 
Rezeption des römischen Rechts wird ausdrücklich bejaht, indem die 
ganze Rechtsgeschichte der europäischen Völker als solche gegensei­
tiger Rezeptionen beschrieben wird, die der Entlehnung von Formen 
und Motiven in Kunst, Musik und Malerei verglichen wird,43 was auf 
den Gedanken einer rechtsgeschichtlichen Ikonologie im Sinne Erwin 
Panofskys hinauslaufen würde. Die positive Betonung des römischen 
Rechts ist natürlich gegen den nationalsozialistischen Mythos eines 
völkischen Rechts gerichtet, der in Punkt 19 des Parteiprogramms der 
NSDAP seinen Ausdruck gefunden hatte.44
Mit dem Lob des römischen Rechts vollzieht Schmitt auch eine Kehre 
gegenüber eigenen früheren Thesen - hatte er doch 1936 noch den Punkt 
19 des Parteiprogramms emphatisch als eine „verfassungsrechtliche 
Bestimmung ersten Ranges“ gepriesen.45 1943 ist ihm hingegen die 
durch das römische Recht geprägte europäische Rechtswissenschaft ein 
.wichtiger unentbehrlicher Träger der objektiven Vernunft1.46

41 So schon Rüthers, Schmitt (Fn. 33), S. 118. Der Satz fehlt auch im französischen 
Text von Coimbra.

42 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 10.
43 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 10.
44 Hierzu vgl. P. Landau, Römisches Recht und deutsches Gemeinrecht. Zur rechts­

politischen Zielsetzung im nationalsozialistischen Parteiprogramm, in: M. Stolleis 
/ D. Simon (Hrsg.), Rechtsgeschichte im Nationalsozialismus (= Beiträge zur 
Rechtsgeschichte des 20. Jahrhunderts 2, Tübingen 1989), S. 11-24.

45 So C. Schmitt, Aufgabe und Notwendigkeit des deutschen Rechtsstandes, Deut­
sches Recht. Zentralorgan des National-Sozialistischen Rechtswahrerbundes 6 
(1936), S. 181-186, hier S. 181.

46 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 17.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allerdings sei die Rechtswissenschaft im 19. Jahrhundert, vor allem 
nach 1848, in eine dauernde Krise geraten. Die Krise habe mit dem 
Sieg des Gesetzespositivismus begonnen, der auf das Revolutionsjahr 
1848 datiert wird - als Beleg fuhrt Schmitt Julius v. Kirchmanns 1848 
gedruckten Vortrag ,Über die Wertlosigkeit der Jurisprudenz als Wis­
senschaft1 an.47 Zunächst habe sich noch gegenüber dem Anspruch 
des Gesetzesrechts auf alleinige Rechtsgeltung die Rechtswissenschaft 
in einer autonomen Rolle behaupten können, indem man nach 1870 
die Formel entwickelt habe: ,Das Gesetz ist klüger als der Gesetzge­
ber4. Dadurch konnte die Rechtswissenschaft einen bedeutenden 
Spielraum für ihre Kommentierung und Interpretierung behaupten^^^^ 
Im 20. Jahrhundert sei dann aber eine Beschleunigung der Geset^e-^gS^
bung und eine Verdrängung des formellen Gesetzes durch ,Dekret 
und ,Verordnung4 eingetreten.47 48 49 50 An die Stelle der Gewaltenteilung 
zwischen Legislative und Exekutive, für die sich Schmitt schon 1944 
ausdrücklich auf John Locke beruft, sei der ,motorisierte Gesetzgeber4 
getreten, Gesetzgebung durch die Exekutive und das Gesetz als Mittel 
der Planung.59 Gegenüber dem Gesetz als Mittel der Planung versage 
jedoch die Distinktion des 19. Jahrhunderts zwischen Gesetz und 
Gesetzgeber - man könne nicht sagen, daß eine Lenkungsmaßnahme 
klüger sei als die anordnende Lenkungsstelle.51
Auf diese überaus pessimistische Diagnose folgt bei Schmitt 1943/44 
aber eine überraschende Wendung: die These von der Rechtswissen­
schaft als letztem Asyl des Rechts selbst.52 Die Rechtswissenschaft 
könne die Erkenntnis vermitteln, daß wahres Recht nicht Satzung des 
Gesetzgebers sei, sondern in einer absichtslosen Entwicklung entstehe. 
Die Rechtswissenschaft sei die eigentliche Rechtswahrerin geblieben - 

47 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 15.
48 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 17 f.
49 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 18.
50 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 18 f.
51 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 21.
52 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 21: „Die Rechtswissenschaft [...] hat sich vielmehr 

darauf zu besinnen, daß sie zum letzten Asyl des Rechts selbst geworden ist.“ Die­
ser prononcierte Satz fehlt allerdings noch in der französischen und ungarischen 
Fassung von 1944; doch geht Schmitts Gedankengang in diese Richtung.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allerdings nur in Deutschland.5 ’ Aufgrund der Kontinuität ihrer Traditi­
on, die eine von Juristen gehütete besondere Art von Rechtsquelle er­
schließe, könne die Rechtswissenschaft geradezu einen Gegenpol zur 
Welt der Setzungen bieten, ohne das Recht in die ,Bürgerkriegsparolen 
des Naturrechtd zu werfen.53 54 Hierfür beruft sich Schmitt auf Friedrich 
Carl v. Savigny \ind dessen Aufsatz von 1814 ,Vom Beruf unserer Zeit 
für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft1. Er feiert Savigny als Ver­
teidiger einer eigenen autonomen Rechtswissenschaft und beschwört 
seinen Namen als Symbol, dessen künftige Aktualität nicht preiszuge­
ben sei.55 In der Fassung von 1950 schreibt Schmitt, daß die auf sich 
zurückgeworfene Rechtswissenschaft die geheimnisvolle Krypta zu 
finden wisse, in der die Keime ihres Geistes vor jedem Verfolger 
geschützt sind.56 Weniger deutlich, aber in der Tendenz gleich heißt es 
in den Schlußsätzen der ungarischen Fassung von 1944: „Sogar in den 
Leiden und Grausamkeiten des jetzigen Krieges treiben neue Sprossen 
des wissenschaftlichen Geistes aus. Diese werden im Lärm der 
Schlachten und des Luftterrors die geheimnisvolle Stille finden kön­
nen, in der sie wachsen und eines Tages Blüte bringen können. Diesen 
Glauben schöpfe ich aus dem Aufruf Savignys zur Rechtswissen- 

53 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 25: „In Deutschland aber ist durch Savigny der erstaun­
liche Versuch gemacht worden, der Rechtswissenschaft die Bedeutung der eigent­
lichen Rechtswahrerin zu verleihen,, - im französischen Text (Tilitzki, Vortrags­
reisen [Fn. 38], S. 367): „Clever la science au rang de gardienne authentique du 
droit“. Schmitt stellt dem .wissenschaftlichen Rechtswahrertum1 Deutschlands in 
der Tradition Savignys als andere Modelle ,die Herrschaft eines Rechtsstandes von 
Praktikern1 in England und den .zentralisierten Gesetzesstaat1 in Frankreich ge­
genüber.

54 So Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 27. Der Passus ist in dieser Form allerdings erst in 
der Fassung von 1950 enthalten. 1944 spricht Schmitt in der französischen Fas­
sung von der Gefahr ,de la transformation du droit en une simple legalitö ötatique 
et en un mode de fonctionnement bureaucratique1.

55 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 32. Im französischen Text von 1944 verknüpft Schmitt 
hingegen stärker Savignys Appell von 1914 mit der historischen Situation der Be­
freiungskriege und schreibt: „C'est dans 1‘alliance de l'esprit scientifique et d'une 
conscience öveillöe par les grands 6v6nements historiques que riside le vöritable 
secret du grand appel de Savigny et la demiere grande victoire que la jurispru- 
dence ait remport6e dans son histoire söculaire“.

56 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäft. Ja, der europäische Geist wird sich mit gesteigerter Intensität 
finden und der Genius, der uns - Juristen - auch in den vielen Proben 
der vergangenen Jahrhunderte nie verlassen hat, wird uns auch aus der 
heutigen Krise retten.“57
Schmitts Vortrag am Ende des Zweiten Weltkriegs ist nach seinem 
eigenen Verständnis ein Aufruf, den er in eine Linie mit Savignys 
Programmschrift von 1814 stellt.58 Rechtstheoretisch beruht er zwei­
fellos auf einer spezifischen Rechtsquellenlehre, die allerdings bei 
Schmitt nur angedeutet wird und deren Realitätsbezug im totalitären 
Staat des motorisierten Gesetzgebers ungewiß bleibt. Nimmt man 
seine These ernst, so setzt er primär auf eigene Maßstäbe eines ein­
heitlichen Rechtsbewußtseins des Juristenstandes, das Savigny in 
seiner Schrift von 1814 klar herausgestellt und zu seiner oft mißver­
standenen Gewohnheitsrechtstheorie ausgebaut hatte.59 Schmitt hat 
hingegen nur die Hoffnung anzubieten, daß die Juristen den Weg zu 
einer Krypta zu finden wüßten, was nach der geistigen Kapitulation 
des deutschen Juristenstandes 1933, an der er selbst führend mitge­
wirkt hatte, durchaus zweifelhaft sein mußte.
Als inhaltliche Maßstäbe für die autonome Rechtswissenschaft, deren 
Unabhängigkeit von Theologie und Philosophie er wiederholt betont, 
bietet Schmitt in der Fassung von 1950 folgende Prinzipien an: 1. auf 
gegenseitiger Achtung beruhende Anerkennung der Person, 2. Sinn 
für Logik und Folgerichtigkeit der Begriffe und Institutionen; 3. Sinn 

57 Schlußsätze der ungarischen Fassung von 1944. Für die Übersetzung bin ich Prof. 
Eva Jakab (Szeged) zu großem Dank verpflichtet. Die französische Fassung ent­
hält sinngemäß den gleichen Text. In der deutschen Fassung von 1950 lauten die 
Schlußsätze: „Die europäische Rechtswissenschaft braucht nicht mit den Mythen 
von Gesetz und Gesetzgeber eines gemeinsamen Todes zu sterben. Besinnen wir 
uns wieder auf unsere Leidensgeschichte, denn unsere Kraft wurzelt in unserem 
Leidvertrauen. So wird der Genius uns nicht verlassen, und es wird sich zeigen, 
daß selbst die Sprachverwirrung besser sein kann als die babylonische Einheit“.

58 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 21 spricht von „Selbstbesinnung auf die eigne Aufgabe 
und Würde“; dafür ist ihm Savignys Schrift von 1814 „ein großes Beispiel“.

59 Zu Savignys Rechtsquelienlehre und ihrer Weiterbildung durch Puchta habe ich 
meine Auffassung in folgender Studie entwickelt: Die Rechtsquellenlehre in der 
deutschen Rechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts, in: Juristische Theoriebildung 
und Rechtliche Einheit (Lund 1993), S. 69-89.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Reziprozität und für das Minimum eines geordneten Verfahrens, 
eines due process oflaw, ohne den es kein Recht gebe.60 Die ungari­
sche und französische Frühfassung bringt noch nicht die 1950 mit 
Hinweis auf amerikanische Literatur breiten Ausführungen zum due 
process oflaw, jedoch einen Hinweis auf ein geordnetes Verfahren.61 
1934 hatte Schmitt in seinem berüchtigten Aufsatz ,Der Führer schützt 
das Recht4 den due process of law gerade nicht für eine unabdingbare 
Voraussetzung der Rechtsverwirklichung angesehen;62 1943/44 war er 
immerhin zu der Erkenntnis vorgedrungen, daß es ohne Verfahrensre­
geln kein Recht geben könne.
Es bleibt 1944 die These, daß Recht einen rationalen Charakter besit­
ze, den die europäische Rechtswissenschaft von Anfang an in ihrer 
Arbeit bewahrt habe. Bereits die Fassung von 1944 geht davon aus, 
daß die europäische Rechtswissenschaft das erstgeborene Kind des 
modernen ,occidentalen Rationalismus4 gewesen sei, dem dann erst 
später die moderne Naturwissenschaft gefolgt sei.63 Das Prinzip eines 
rationalen Rechts steht natürlich im Gegensatz zur Willkür des Dik­
tators. Dabei bleibt bei Schmitt aber 1944 noch in der Schwebe, ob 
diese Rationalität mehr in einer Wertrationalität oder einer Zweckra­

60 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 60.
61 1944 spricht Schmitt allgemein von einer,observation d'une procedure ordonnee' 

als grundlegendem Rechtsprinzip.
62 C. Schmitt, Der Führer schützt das Recht, DJZ 30 (1934) Sp. 945-950. Zu dieser 

Publikation Schmitts, die die markantesten Mordtaten, die auf Anordnung des Dik­
tators in der Frühzeit des Naziregimes erfolgten, juristisch legitimierte, vgl. Rüthers, 
Schmitt (Fn. 33), S. 76-80; Kocncn, Fall (Fn. 33), S. 599-616.

63 Schmitt, Lage (Fn. 36), S. 29. Schmitt sieht die mittelalterliche Rechtswissenschaft 
der Glossatoren übrigens von Beginn an in einem Gegensatz zur Theologie und 
begründet damit die Autonomie der Rechtswissenschaft als wissenschaftliche Dis­
ziplin. Diese problematische rechtsgeschichtliche Erklärung ignoriert völlig die für 
die europäische Rechtsgeschichte entscheidende Rolle des kanonischen Rechts, 
das in Schmitts historischen Konstruktionen kaum eine Rolle spielt - trotz seiner 
engen Verbindungen zu dem Kanonisten Hans Barion (1899-1974). Schmitts The­
se von 1944 steht wohl auch im Gegensatz zu seiner früheren berühmten These von 
1922, daß alle prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre säkularisierte theologi­
sche Begriffe seien - so C. Schmitt, Politische Theologie (München/Leipzig 1934), 
S. 49. Hierzu H. Meier, Die Lehre Carl Schmitts. Vier Kapitel zur Unterscheidung 
politischer Theologie und politischer Philosophie (Stuttgart/Weimar 1994).

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionalität zu suchen sei.64 Berücksichtigt man die Polemik des späten 
Carl Schmitt gegen die sog. Tyrannei der Werte,65 so wird man bei 
ihm 1944 wohl eher ein Verständnis von Ratio im Sinne der Zweckra­
tionalität vermuten. Das würde ihn in einen gewißen Gegensatz zu Wie­
ackers Jheringkritik von 1942 bringen, mit der sich Schmitts Ausfüh­
rungen von 1943/44 in manchen Punkten andererseits berühren. 
Schmitts These von der abendländischen Rechtswissenschaft als Schritt­
macher eines rationalen Weltverständnisses ist der Rechtssoziologie 
Max Webers verpflichtet, dessen Bedeutung für Schmitts theoretische 
Konstruktionen schon mehrfach hervorgehoben wurde, insbesondere in 
bezug auf die Legitimitätstheorie von Hasso Hofmann66

IV. Erik Wolf und Johann Peter Hebel

Als dritter Autor sei der Freiburger Rechtsphilosoph Erik H/b//'behan- 
delt, geboren 1902, der wie viele deutsche Juristen seiner Jahrgänge 
sich 1933 zunächst mit dem nationalsozialistischen Staat identifizier­
te,67 aber schon bald desillusioniert war und als Vertreter des Straf­
rechts etwa die Verbindung zu dem von den Nationalsozialisten ver­

64 Für Wertrationalität spricht die Nennung einer „auf gegenseitiger Achtung beruhen­
den Anerkennung der Person“ als grundlegendes Rechtsprinzip - Schmitt, Lage (Fn. 
36), S. 30. 1950 macht Schmitt gegenüber dem Text von 1944 den Zusatz: „eine auch 
im Kampf nicht entfallende Anerkennung“, worin vielleicht eine gewisse Relativie­
rung von der Freund-Feind-Formel im .Begriff des Politischen' gesehen werden 
kann.

65 C. Schmitt, Die Tyrannei der Werte. Überlegungen eines Juristen zur Wertphilo­
sophie (Stuttgart 1960).

66 H. Hoimann, Legitimität gegen Legalität. Der Weg der politischen Philosophie 
Carl Schmitts (2 Berlin 1992), S. 75-78.

67 Zu Erik Wolfs Vita und seinem Werk als Strafrechtler, Rechtsphilosoph und Kir­
chenrechtler bisher umfassend ausschließlich A. Hollerbach, Zu Leben und Werk 
Erik Wolfs, in: E. Wolf, Studien zur Geschichte des Rechtsdenkens (= Ausgewählte 
Schriften III, hrsg. von A. Hollerbach, 1982), S. 235-271. Daß Erik Wolf zwischen 
1941 und 1945 ein Gegner des NS-Regimes war, bezeugt G. Spendei, Jugend in einer 
Diktatur. Erinnerungen eines Zeitzeugen 1933-1945 (Asendorf 1998), S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


femten Gustav Radbruch nicht abbrechen ließ.68 Als Zeugnis für die 
geistige Distanz Wolfs gegenüber dem Regime kann ein Vortrag gel­
ten, den er in Freiburg hielt und zuerst 1942 veröffentlichte.69 70 Wolf 
beschäftigte sich damals vor allem mit Aussagen zum Recht in der 
deutschen Dichtung; er wollte auf die Frage antworten, ob Dichtung 
etwas Verpflichtendes zum Wesen des Rechts aussagen könne, und 
verfolgte dabei ausdrücklich ein rechtsphilosophisches Anliegen™ Er 
hielt seinerzeit Vorträge über den Rechtsgedanken bei Hölderlin, 
Adalbert Stifter, Annette von Droste-Hülshoff und dem aleman­
nischen Dichter Johann Peter Hebel. Auf den letztgenannten Vortrag 
mit dem Titel ,Vom Wesen des Rechts in der Dichtung Johann Peter 
Hebels*,  gehalten am 12. Mai 1941, möchte ich eingehen.
Wolf hebt hier zunächst hervor, daß der Volksdichter Hebel kein 
Rechtsphilosoph gewesen sei; er habe auch keine Verbindung zum 
Naturrecht und zur Ideenwelt der französischen Revolution gehabt.71 
Andererseits sei der von zeitgenössischen Geistesströmungen beinahe 
unberührte Hebel der Dichter des gewöhnlichen Lebens gewesen, 
dessen Rechtsbild aus der Ursprünglichkeit seiner Anschauung der ihn 
umgebenden Welt hervorgegangen sei. Hebel habe ein bäuerlich­

68 In dem von G. Spendet herausgegebenen Band Briefe II (1919-1949) der Gustav 
Radbruch-Gesamtausgabe (Bd. 18, Heidelberg 1995) sind zahlreiche Briefe Rad­
bruchs an Wolf enthalten: Nr. 111 (17.07.1933), Nr. 166 (26.04.1939), Nr. 177 
(27.07.1940), Nr. 192 (29.08.1941), Nr. 195 (01.11.1941), Nr. 205 (19.02.1942), 
Nr. 221 (21.12.1942), Nr. 222 (22.12.1942), Nr. 223 (24.12.1942), Nr. 224 
(25.12.1942), Nr. 229 (28.03.1943), Nr. 231 (04.04.1943), Nr. 234 (08.06.1943), 
Nr. 243 (14.12.1943), Nr. 245 (16.01.1944), Nr. 247 (06.02.1944), Nr. 252 
(19.08.1944), Nr. 255 (27.10.1944).

69 Wolfs Vortrag über Hebel wird in Radbruchs Brief an Wolf vom 29.08.1941 
erwähnt - offenbar hatte Wolf an Radbruch darüber berichtet; vgl. Radbruch, 
Briefe II, S. 178. Radbruch schreibt: „Ein schönes Thema: ,J. P. Hebel und das 
Recht.' Müßte aber mit Humor, besser mit Schalkhaftigkeit behandelt werden: der 
badische Prälat mit der ununterdrückbaren Sympathie für allerlei Spitzbüberei“. 
Dieser Erwartung entsprach Erik Wolfs Vortrag allerdings nicht.

70 E. Wolf, Nom Wesen des Rechts in deutscher Dichtung. Hölderlin, Stifter, Hebel, 
Droste (Frankfurt/M. 1946)5: „Dieses Buch antwortet auf die Frage, ob Dichtung 
etwas Verpflichtendes vom Wesen des Rechts aussagen kann. Es hat kein literarhi­
storisches, sondern ein rechtsphilosophisches Anliegen“.

71 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 185.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bodenständiges Rechtsgefuhl gehabt, dessen Grundlage ein aufrichti­
ges Friedensbedürfnis und ein lebhaftes Gefühl für soziale Gerechtig­
keit gewesen sei. In seinen Dichtungen entfalte sich „ein unbeirrbarer 
Rechtsglaube und eine offenherzige Rechtsfreudigkeit“.72 73 Wolf liest 
Hebel, um den Wesensgehalt eines volkstümlichen Rechtsglaubens 
kennenzulemen - er sucht das volksmäßige, ungeschriebene Recht in 
der deutschen Dichtung.
Bei der Lektüre Hebels stößt Wolf auf eine Geschichte, die Hebel 
selbst mit dem Titel .Heimliche Enthauptung1 überschrieben hat und 
der Erik Wolf den prätentiösen Titel: ,Die Grenzen des Im-Recht- 
Seins4 gibt.71 Wie Wolf gebe ich die Geschichte in Hebels Wortlaut 
wieder.

„Hat der Scharfrichter von Landau früh den 17. Juni seiner Zeit die 
sechste Bitte des Vater Unsers mit Andacht gebetet, so weiß ichs 
nicht. Hat er sie nicht gebetet, so kam ein Brieflein von Nanzig am 
geschicktesten Tag. In dem Brieflein stand geschrieben: „Nachrichter 
von Landau! Ihr sollt nun unverzüglich nach Nanzig kommen und 
Euer großes Richtschwert mitbringen. Was ihr zu thun habt, wird man 
euch sagen und wohl bezahlen. Eine Kutsche zur Reise stand auch 
schon vor der Hausthüre. Der Scharfrichter dachte: „das ist meines 
Amts“, und setzte sich in die Kutsche. Als er noch eine Stunde her­
wärts Nanzig war, es war schon Abend, und die Sonne gieng in bluth- 
rothen Wolken unter, und der Kutscher hielt stille und sagte: „ Wir 
bekommen morgen wieder schön Wetter“, da standen auf einmal drei 
starke, bewaffnete Männer an der Straße, sie setzten sich auch zu dem 
Scharfrichter, und versprachen ihm, daß ihm kein Leids widerfahren 

72 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 183 und S. 192.
73 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 207. Die Kalendergeschichte erschien im .Rheinischen 

Hausfreund' 1810 und wurde von Hebel 1811 in das ,Schatzkästlein des Rheini­
schen Hausfreundes*  aufgenommen - vgl. J. P. Hebels Werke, Bd. II (Freiburg 
i.Br. o.J.), S. 179-181. Wolfs Interpretation der Geschichte Hebels wird übernom­
men von K. J. Hirtsiefer, Ordnung und Recht in der Dichtung Johann Peter Hebels 
(= Schriften zur Rechtslehre und Politik 53, Bonn 1968), S. 81-84, der seine Deu­
tung mit der Überschrift „Die Fragwürdigkeit irdischen Rechts“ versieht.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollte, aber die Augen müßt ihr euch zubinden lassen, und als sie ihm 
die Augen zugebunden hatten, sagten sie:„Schwager fahr zu.“ Der 
Schwager (das ist der Kutscher) fuhr fort und es war dem Scharfrich­
ter, als wenn er noch gute zwölf Stunden weiter wäre geführt worden, 
und konnte nicht wissen, wo er war. Erhörte die Nachteulen der Mit­
ternacht; erhörte die Hähne rufen, erhörte die Betglocken läuten. Auf 
einmal hielt die Kutsche wieder still. Man führte ihn in ein Haus und 
gab ihm eins zu trinken, und einen guten Wurstwecken dazu. Als er 
sich mit Speise und Trank gestärkt hatte, führte man ihn weiter im 
nämlichen Haus, Thür ein und aus, Treppen auf und ab, und als man 
ihm die Binde abnahm, befand er sich in einem großen Saal. Der Saal 
war ringsum mit schwarzen Tüchern behängt, und auf den Tischen 
brannten Wachskerzen. In der Mitte saß auf einem Stuhl eine Person 
mit entblößtem Hals und mit einer Larve vor dem Gesicht, und muß 
etwas in dem Mund gehabt haben, denn sie konnte nicht reden, son­
dern nur schluchzen. Aber an den Wänden standen mehrere Herren in 
schwarzen Kleidern und mit schwarzem Flor vor den Angesichtern, 
also daß der Scharfrichter keinen von ihnen gekannt hätte, wenn er 
ihm in einer anderen Stunde wieder begegnet wäre, und einer von 
ihnen überreichte ihm sein Schwerdt mit dem Befehl, dieser Person, 
die auf dem Stühllein saß, den Kopf abzuhauen. Da ward dem armen 
Scharfrichter, als wenn er auf einmal im eiskalten Wasser stände bis 
übers Herz, und sagte, das soll man ihm nicht übel nehmen. Sein 
Schwerdt, das dem Dienst der Gerechtigkeit gewidmet sei, könne er 
mit einer Mordthat nicht entheiligen. Allein einer von den Herren hob 
ihm aus der Feme eine Pistole entgegen, und sagte:„Entweder, Oder! 
Wenn ihr nicht thut, was man euch heißt, so seht ihr den Kirchthurm 
von Landau nimmer mehr. “ Da dachte der Scharfrichter an Frau und 
Kinder daheim, und wenns nicht anders seyn kann, sagte er, und ich 
vergieße unschuldiges Blut, so komme es auf euer Haupt, und schlug 
mit einem Hieb der armen Person den Kopf vom Leibe weg. Nach der 
That, so gab ihm einer von den Herren einen Geldbeutel, worin zwei­
hundert Dublonen waren. Man band ihm die Augen wieder zu, und 
führte ihn in die nämliche Kutsche wieder zurück. Die nämlichen 
Personen begleiteten ihn wieder, die ihn gebracht hatten. Und als 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


endlich die Kutsche stille hielt, und er bekam die Erlaubniß auszustei­
gen, und die Binde von den Augen abzulösen, stand er wieder, wo die 
drei Männer zu ihm gesessen waren, eine Stunde herwärts Nanzig auf 
der Straße nach Landau, und es war Nacht. Die Kutsche aber fuhr 
eiligst wieder zurück.
Das ist dem Scharfrichter von Landau begegnet, und es wäre dem 
Hausfreund leid, wenn er sagen könnte, wer die arme Seele war, die 
auf so einem blutigen Weg in die Ewigkeit hat gehen müssen. Nein, es 
hat niemand erfahren wer sie war, und was sie gesündiget hat, und 
niemand weiß das Grab. “

Verfolgen wir Wolfs Kommentar zu der Geschichte des alemanni­
schen Volksdichters. Er betont zunächst, daß er .behutsam deuten1 
wolle, um Hebel recht zu verstehen.74 Der Scharfrichter, der kunstge­
recht seine Amtshandlung ausführe, sei zweifellos nicht im Recht 
gewesen, denn er habe den Befehl einer anonymen Stelle befolgt, die 
für ihn nicht die Gewalt einer rechtmäßigen Obrigkeit hatte.75 Die 
bewaffneten Auftraggeber hätten ihrerseits durch die Nötigung des 
Scharfrichters fraglos Unrecht getan - „alle Beteiligten handeln sub­
jektiv fragwürdig und objektiv rechtswidrig“.76 Es sei zu erwägen, den 
offenbar im 18. oder 19. Jahrhundert angesiedelten Fall nach dem 
Naturrecht zu entscheiden; dann handle es sich jedenfalls um die 
Verletzung unabdingbarer Rechtsgrundsätze von übergesetzlicher 
Geltungskraft.77 Aber gerade dieses Urteil spreche Hebel nicht aus. Er 
gebe vielmehr einen Hinweis darauf, daß auch das Unrecht seine Fü­
gung habe, wo es um das Sein des Rechts gehe.78 In offensichtlicher 
Anknüpfung an Heideggers mystischen Wahrheitsbegriff in ,Vom 
Wesen der Wahrheit1 spricht Wolf davon, daß sich das Recht entberge 
und auf uns zukomme, wo es als Seiendes fragwürdig werde und verlo­
ren gehe; hierfür beruft er sich wie Heidegger selbst auf den Vorsokra- 

74 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 209.
75 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 209.
76 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 210.
77 Wo//; Wesen (Fn. 70), S. 211.
78 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 211.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiker Heraklit™ Das Naturrecht könne jedenfalls auf die Situation des 
objektiv im Unrecht befindlichen Scharfrichters nicht angewandt wer­
den; denn gegen den Scharfrichter, der sich auf das Naturrecht der 
,Justitia1 beruft, werde sich der Vorsitzende des Gerichts auf das Natur­
recht des ,Imperium1 berufen.79 80 Ein solcher Konflikt zwischen dem 
Naturrecht der Macht und dem ethischen Naturrecht sei unlösbar.81 Man 
wisse sogar nicht, ob hier nicht wie bei einem Femegericht kleines 
Unrecht um ein großes Recht willen getan worden sei; andererseits 
könne es sich auch um tyrannische Willkür gehandelt haben.82 Der in 
Hebels Geschichte sich widerpiegelnde Widerstreit innerhalb des 
Rechts sei ein echter,casus perplexus1 im Sinne von Leibniz?3
Wolf hält eine Deutung der Geschichte Hebels ,aus politischer, mora­
lischer und juristischer Einseitigkeit1 für einen Fehlgriff. Hebel könne 
und wolle uns aber eine rechtsphilosophische Einsicht in das Wesen 
des Rechts vermitteln.84 Das Entscheidende an der Geschichte sei, daß 
der Scharfrichter mit dem Satz „Vergieße ich unschuldiges Blut, so 
komme es auf euer Haupt“ die Gerechtigkeit Gottes anrufe. Der Scharf­
richter sei in Hebels Sicht nur ein leidender Teilnehmer an dem Ge­
schehen, den die geringste Verantwortung treffe.85 Hebel wolle uns 

79 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 211. Zu Heideggers WahrheitsbegrifT vgl. M. Heidegger, 
Vom Wesen der Wahrheit (’ Frankfurt/M. 1954), hier zum Wesen der Wahrheit als 
,Entbergung des Seienden im Ganzen1, S. 18. Den Vortrag .Vorn Wesen der 
Wahrheit1 zuerst veröffentlicht 1943, hatte Heidegger mehrfach seit 1930 gehalten. 
Wolf war zweifellos aufgrund seiner engen freundschaftlichen Verbindung zu 
Heidegger mit dessen Spätphilosophie gut vertraut. Zur Begründung der Ethik be­
ruft sich Heidegger primär auf Heraklit, Fragment 119 und einen Bericht des Ari­
stoteles über Heraklit - vgl. M. Heidegger, Über den Humanismus (Frankfurt/M. 
1947), S. 39-42.

80 Wesen (Fn. 70), S. 212.
81 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 212: verhängnisvolle Unlösbarkeit.
82 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 212.
83 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 212.
84 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 214.
85 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 214.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigen, daß alle im Unrecht seien, aber der Anteil eines jeden durch 
menschliches Wissen vom göttlichen Recht nicht auszumachen sei.86 
Es folgen bei Wolf noch einige Sätze über den Zugang zum Wesen 
des Rechtsseins, der Gerechtigkeit, die nur in losem Zusammenhang 
mit Hebel stehen. Man verfehle die Gerechtigkeit, wenn man das 
Rechte schon zu wissen glaube. Es gebe nur ein ahnendes Nichtwissen 
des Rechts, eine docta ignorantia, wofür sich Wolf nicht etwa auf 
Nikolaus von Kues, sondern auf Sokrates beruft.87 Recht sei als Inbe­
griff des unserem Sein Zukommenden ein Werdendes, ein Auf-uns- 
Zukommendes.88 Als Summe menschlicher Rechtserkenntnis steht 
dann bei Wolf der Satz: „Alles Recht ist wesentlich zukünftig“.89 
Wolf bietet am Ende eine Utopie ohne Inhalt. Die Unmöglichkeit, 
Inhalte zu bestimmen, ist für ihn nicht nur erkenntnistheoretisch, son­
dern wegen der Zukunftsstruktur des Rechtseins ontologisch bedingt. 
Für die Gegenwart bleibt der Casus perplexus, ein ahnendes Nichtwissen 
des Unrechts, das nur noch in der Anschauung des Dichters ver­
gegenwärtigt werden kann. In der Verlagerung einer Gerechtigkeits­
erwartung auf die Zukunft gibt es Parallelen zu Wieacker, der aller­
dings anders als Wolf noch Hoffnung auf eine Gerechtigkeit der Ge­
meinschaft setzt, was über die docta ignorantia hinausführt.

V. Schluss

Ich habe versucht, deutsches Rechtsdenken in den Jahren der Diktatur 
und des Krieges am Beispiel von drei deutschen Juristen zu analysieren, 
zweifellos geistig hochrangigen Vertretern deutscher Rechtswissen­
schaft, auf die man vielleicht Erik Wolfs Begriff Rechtsdenker anwen­
den könnte. Die untersuchten Texte sind Dokumente eines Abstands, 
einer Distanzierung vom Terrorregime auf unterschiedlichen Wegen. 

86 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 215: „Alle sind im Unrecht; der Anteil eines jeden, seine 
Schuld und seine Sühne, ist nicht auszumachen“.

87 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 216.
88 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 216.
89 Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 216.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kann man darin auch Zeugnisse der Kritik, vielleicht eines Aufstands 
des Rechtsgewissens, finden, verhüllt unter der Berufung auf Jhering 
bei Franz Wieacker, auf Savigny bei Carl Schmitt und auf Hebel bei 
Erik Wolf? Eine solche emphatische Bewertung wäre unangemessen. 
Wieacker blendet die liberale Komponente bei Jhering aus, dessen 
Vertrauen auf die legal evolution im Sinne der Entwicklung der prakti­
schen Vernunft des Menschen.90 Carl Schmitt beruft sich auf die 
abendländische Rechtwissenschaft als Asyl des Rechtsbewusstseins, 
erwähnt aber bei der Beschwörung Savignys nicht dessen Überzeu­
gung, daß die europäische Rechtsentwicklung auf der christlichen 
Lebensansicht beruhe.91 Wolf schließlich verbindet den aus seiner 
Sicht unphilosophischen Hebel zwar mit Heidegger und zieht eine 
Linie bis zu Heraklit, hebt aber nicht hervor, daß für den vom Natur­
recht und der Aufklärung geprägten alemannischen Dichter das Su­
chen nach Gerechtigkeit nicht mit einer docta ignorantia endete. He­
bels Geschichte ist in ihrer Genese möglicherweise durch die auf dem 
Boden seiner Heimat Baden erfolgte Entführung des Herzogs von 
Enghien und den anschließenden Geheimprozeß durch Napoleon 
Bonaparte 1804 angeregt worden;92 in einem Brief an seinen Verleger 
Cotta vom 21.08.1810 bezeichnet der Dichter das Geschehen seiner 

90 Zu Jherings evolutionärem Rechtsdenken vgl. O. Behrends, Rudolf von Jhering 
und die Evolutionstheorie des Rechts, in: ders. (Hrsg.) Privatrecht heute und Jhe­
rings evolutionäres Rechtsdenken (Köln 1993), S. 7-36; ferner P. Stein, Legal 
evolution (Cambridge 1980), S. 65-68.

91 F. C. v. Savigny, System des heutigen römischen Rechts, Bd.l (Berlin 1840), 
S. 53 f. Hierzu J. Rückert, Idealismus, Jurisprudenz und Politik bei Friedrich Carl 
von Savigny (= Abh. zur rechtswiss. Grundlagenforschung 58, Ebelsbach 1984), 
S. 366: letzte .objektive1 Verankerung des Rechts bei Savigny.

92 Vgl. hierzu C. Amelunxen, Der Prozeß des Herzogs von Enghien: Justizmord - 
Fehlurteil - Staatsnotwehr?, in: Gedächtnisschrift f. Karlheinz Meyer (Berlin/New 
York 1990), S. 643-660, der den Prozeß nicht als Justizmord, sondern als Staats­
notwehr einordnet, ein ftlr die Rechtfertigung der Ermordung Röhms und anderer 
am 30.06.1934 im Gesetz vom 03.07.1934 verwendeter Begriff. Das Verfahren 
gegen den Herzog von Enghien wurde allerdings vor einem Militärgericht wäh­
rend der Nacht und ohne Verteidiger durchgeführt.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichte ganz unbefangen als ,heimliche Mordtat4.93 Das steht in der 
Tradition naturrechtlichen Denkens, wie es nach dem Zweiten Welt­
krieg in Deutschland von Gustav Radbruch wiederbelebt wurde.94 An­
sätze zur Radbruchschen Formel sucht man aber in diesen vor 1945 
publizierten Texten vergebens; am Ende ließen sich überraschenderwei­
se noch am ehesten Carl Schmitts Prinzipien der europäischen Rechts­
wissenschaft als Schritte in diese Richtung deuten. Die Autoren der Zeit 
des Nationalsozialismus hätten solche Ansätze im Werk eines damals 
verpönten jüdischen deutschen Juristen finden können, nämlich in der 
,Allgemeinen Staatslehre4 von Georg Jellinek?5 Rechtsphilosophisches 
Denken mußte 1945 an die seit 1933 verschütteten Traditionen der 
deutschen Geistesgeschichte anknüpfen.
Bei Lektüre und Analyse der Versuche bedeutender deutscher Juri­
sten, unter den Bedingungen nationalsozialistischer Diktatur über 
Recht und Gerechtigkeit nachzudenken, kam mir der Satz Ludwig 
Wittgensteins in den Sinn: „Wovon man nicht sprechen kann, darüber 
muß man schweigen.“96 Es gibt historische Situationen, in denen der

93 Darauf weist bereits Erik Wolfhin - so Wolf, Wesen (Fn. 70), S. 221, Anm. 146; 
vgl. J. P. Hebel, Briefe 1810-1826 (Karlsruhe 1957), S. 478 f.

94 Die rechtsphilosophischen Arbeiten von Gustav Radbruch aus der Nachkriegszeit 
sind jetzt zusammengefaßt in dem Band: G. Radbruch, Rechtsphilosophie III, hrsg. 
v. W. Hassemer (= Gustav Radbruch. Gesamtausgabe 3, Heidelberg 1990); dort 
auch der grundlegende Aufsatz gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht' 
von 1946 - Gesamtausgabe, S. 83-94.

95 Die berühmte Radbruchsche Formel beruht auf der mittelalterlichen Unterscheidung 
von ,ius iniustum*  und ,ius iniquum*,  die sich bis auf das Decretum Gratiani im 12. 
Jahrhundert zurückfilhren läßt - Vgl. Dict. Gratiani p. C. 11 q. 3 c. 54 mit der Di­
stinktion einer ,iniqua sententia' von der jniusta sententia'. Georg Jellinek, Allge­
meine Staatslehre (’ 1914, ND Darmstadt 1960), S. 373 unterschied zwischen ,ius 
iniquum*  (= iniustum) und ,Mißbrauch der Rechtsformen*  bzw. .ungeheuerlichem 
Rechtsbruch*.  In letzterem Fall gewinne die .gesetzgeberische Willkür*  keine 
Rechtsgeltung. - Vgl. zu dieser Lehre Jellineks P. Landau, Rechtsgeltung bei Georg 
Jellinek, in: S. L. Paulson/M. Schutte (Hrsg ), Georg Jellinek - Beiträge zu Leben und 
Werk (= Beiträge zur Rechtsgesch. d. 20. Jahrhunderts 27, Tübingen 2000), S. 299- 
307, hier S. 306. Bei der Formulierung der .Radbruchschen Formel*  dürfte Radbruch 
von Georg Jellineks Werk beeinflußt gewesen sein.

96 L. Wittgenstein, Tractatus Logico-philosophicus 7 (I-ondon 1961), S. 150. Was 
von Wittgenstein innerhalb systematischer Aussagen theoretischer Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


juristische oder rechtsphilosophische Schriftsteller die Integrität seiner 
Profession nur durch Schweigen wahren kann, wenn er nicht wie 
Aemilius Papinianus zum Martyrium für das Recht bereit ist.97

Appendix

Stephan Kuttner

Mussolinis sense of humor.

One ought to know that Mussolini at times showed a sense of humor. 
In his later years he received the visit of the German Karl Emge, who 
had come as delegate to a congress of Philosophy. „It is a great privi- 
lege for me to be received by Your Excellency, ruler of the country 
that has given to the world the greatest living philosopher, Giovanni 
Gentile“, he addressed the Duce. Without any delay Mussolini answe- 
red: „I always thought that Benedetto Croce was our most important 
philosopher.“

formuliert ist, könnte auch filr praktische Philosophie relevant sein, insofern sie 
einen Sitz im Leben hat.

97 Zu Papinians Weigerung, den Mord des Caracalla an seinem Bruder Geta zu 
rechtfertigen, ist auch heute das Urteil von Edward Gibbon, The Decline and Fall 
of the Roman Empire, Ch.Vl (ed. Modem Library, New York 1906, vol. 1), S. 117 
f. bedenkenswert: „Such intrepid virtue, which had escaped pure and unsullied 
from the intrigues of courts, the habits of business and the arts of his profession, 
reflects more lustre on the memory of Papinian, than all his great employments, 
his numerous writings, and the superior reputation as a lawyer, which he has pre- 
served through every age of Roman jurisprudence“. Ähnlich G. F. Puchta, Cursus 
der Institutionen Bd. I (2Leipzig 1845), S. 461: „So hatte Papinian durch seinen 
Tod bekräftigt, was er geschrieben hatte.“ und Z.. Wenger, Die Quellen des römi­
schen Rechts (Wien 1953), S. 512: „Märtyrer seiner Überzeugung“. Auf die histo­
rische Glaubwürdigkeit der durch die Historia Augusta überlieferten Umstände 
von Papinians gewaltsamem Tod kann hier nicht eingegangen werden. Entschei­
dend ist, daß in der Spätantike und darüber hinaus das Idealbild eines Juristen von 
dieser Überlieferung geprägt wurde.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Peter Landau
Lehrstuhl für Kirchenrecht, Deutsche Rechtsgeschichte,
Neuere Privatrechtsgeschichte, Rechts- und Staatsphilosophie und 
Bürgerliches Recht

Curriculum vitae

26.02.1935
1953
1953-1958

geb. in Berlin
Abitur in Berlin, nach Schulbesuch in Berlin und Eisenberg/Thüringen 
Studium der Rechtswissenschaft, Geschichte und Philosophie in
Berlin (FU) (1953-54), Freiburg i.Br. (1954-55) und Bonn (1955-58)

1956
1958
1960-1968
1964

Aufnahme in die Studienstiftung des Deutschen Volkes
Erstes Juristisches Staatsexamen in Köln
Assistent an der Rechts- und Staatswissenschaftlichen Fakultät in Bonn 
Promotion zum Dr. jur. in Bonn bei dem Rechtshistoriker Prof. Her­
mann Conrad („Der kanonische Infamiebegriff')

1965-1966 Graduate Studium an der Yale University (New Haven/Conn., USA), 
insbesondere bei Prof. Stephan Kuttner

1965
1968

Lecturer an der Yale University ftlr mittelalterliches kanonisches Recht 
Habilitation an der Rechts- und Staatswissenschaftlichen Fakultät in 
Bonn mit der Schrift „lus Patronatus“

1968-1987 
1970-1971 
1979-1981 
1977
1983

o. Professor an der Universität Regensburg, Juristische Fakultät 
Prorektor der Universität Regensburg
Dekan der Juristischen Fakultät der Universität Regensburg 
Forschungsaufenthalt an der University of California, Berkeley/Cal. 
Ablehnung eines Rufs auf einen Lehrstuhl für Rechtsgeschichte der 
Universität Frankfurt/M. (Nachfolge Prof. Coing)

1984 
seit 1985

Lehrtätigkeit als Visiting Professor an der University of Chicago 
Mitglied der Bayerischen Akademie der Wissenschaften

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1986 
seit 1986 
seit 1987

Rufe an die Universitäten Berkeley und München
Mitglied der Zentraldirektion der Monumenta Germaniae Historica 
o. Professor an der Ludwig-Maximilians-Universität München, Juri­
stische Fakultät

1988-2000
1990-1991

Präsident der Society for Medieval Canon Law, Zürich 
Forschungsaufenthalt als Mitglied des Institute for Advanced Study in 
Princeton/N.Y.

seit 1991 Präsident des Stephan-Kuttner-lnstitute of Medieval Canon Law, 
München

1991-1993
1991-1998

zusätzliche Lehrtätigkeit als Gastprofessor an der Universität Leipzig
Klassensekretär der Phil.-Hist. Klasse der Bayerischen Akademie der 
Wissenschaften

1993 
1993-1995 
seit 1994

Ablehnung eines Rufs an die Universität Leipzig, Juristenfakultät 
Dekan der Juristischen Fakultät der Universität München
Mitglied des Fachbeirats des Max-Planck-Instituts für Europäische 
Rechtsgeschichte in Frankfurt/M.

1997 Verleihung des Dr. iur. can.h.c. durch das Kanonistische Institut der 
Universität München

1998
2000

Verleihung des Dr. iur. h.c. durch die Universität Basel
Festschrift .Grundlagen des Rechts“ anläßlich des 65. Geburtstags, hrsg. 
von Richard Helmholz, Paul Mikat, Jörg Müller, Michael Stolleis

2001
2001

Corresponding Fellow of the Medieval Academy of America
Dr. h.c. der Universite Paris II (Panthcon-Assas)

Korrespondierendes Mitglied der Accademia Senese Degli Intronati, Siena
Mitherausgeber der „Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte und zum Kirchen­
recht“, der „Abhandlungen zur rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung“, der 
Reihe „Norm und Struktur“ und des „Bulletin of Medieval Canon Law“.

Schwerpunkte der Forschung und der Publikationen: Kirchenrecht, Gelehrtes Recht, 
Geschichte des Kirchenrechts, Rechtsphilosophie, Deutsche Rechtsgeschichte, insbe­
sondere Privatrechtsgeschichte.

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902416-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

