I. Hiersein

§ 1 Die Quere

Dasein ist Hiersein.

Was nirgendwo ist, ist nicht.’

Wird das Dasein eines jeden als der unauthaltsame Fort-
gang seiner Zeit charakterisiert, so steht der Ort quer zur
Zeit.

Dem Ort gehort das Verweilen an. Und wire es eine
Mindestweile. Gewif} ist auch die Weile zeitlich mefibar,
als ein Stiick der laufenden Zeit. Die dahineilende Lebens-
zeit kennt keinen Halt. Sie liuft vom Anfang zum Ende
riicksichtslos ab.

So gesehen ist sie merkwiirdig fremd; als wire sie ein
Eingriff von auflen oder die unablissige Riicknahme eines
Darlehens von unbekannter Hohe.

Und dabei ist sie doch das Eigenste eines Jeden, das er mit
niemand teilt, das die von Anfang her garantierte, gebiirti-
ge Identitit seines Daseins ausmacht — wihrend das Hier-
sein am Ort nichts von der Strenge der Zeit hat, nicht auf
Alleinigkeit steht, nicht unauswechselbar ist.

Die Zeit, das dem Dasein Innerste und Eigenste, gibt sich
fremd und iuflerlich zu erleben, daseinsverzehrend — der
Ort, der dem Dasein das Auflen ist, der das Hiersein mit
Anderem umringt, gibt sich seinserhaltend, bestitigend,

! Quantenmechanische Erwigungen einer raumzeitlosen Welttheorie
lassen das konkrete Wirkliche unberiihrt, das je durch Anfang und Ende
begrenzt und je an einem Ort befindlich begriffen wird.

13

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im ausgezeichneten Fall freundlich, er gibt das gute Zu-
sammensein und qualifiziert sich in der Intensitit dieses
Getiiges, das wie ein Wehr die Zeit zu stauen scheint.
Kommt diese Quere, diese Weile einfach durch Gedan-
kenlosigkeit zustande? Sagt da nur eben niemand: Ach-
tung, Zeit lauft? Dann wire die Weile am Ort zeitquer
blof zum Schein.

Vielleicht aber ist die Weile am Ort das unversehens ge-
konnte Dasein, das sich in Ewigkeiten eintibt — das ge-
wissermaflen (vermutlich) den Tieren geschenkt ist, das
den Menschen ein wenig im Leichtsinn gelingt und das
im Stumpfsinn, der die Angst abschottet, zur Karikatur
wird.

Gekonnt ist es, wenn die Weile nicht durch Einmauerung
erschlichen ist, wenn die mégliche Angst zugelassen ist,
die aus dem unbekannten Countdown der Zeit nebelt —
wenn dann auch das Einstromen der Ewigkeiten zugelas-
sen wird, das die Weile erfiillt. Es widerlegt die Zeit nicht,
es 1aft sie laufen. Und wihrend die alles messende Zeit die
Weile bemifit, umfangt der Ort das Dasein, dafl es da ist.
Achtet es darauf, so ritselt es an der Evidenz einer zeit-
queren Dimension, die doch nicht die ebenmiflige Aus-
messung einer Kontinuitat ist, vielmehr nichts als das
Querstehen, das unermefiliche Da.

Ist aber dem Dasein die Zeitlichkeit eigen wie die Weile
am Ort, so nimmt diese von der Zeit ein Maf§ an. Die
Ewigkeit der Weile ist nicht unendlich. Sie ist erfillbar.
Die Ewigkeit der Weile hat von der Zeit indes nicht den
Ablauf zum Ende. Die Weile, die ithr Maf} erfiillt, verab-
schiedet sich; das Dasein ist nicht mit einem Ort zusam-
mengeschmiedet, es kann da und dort sein, fortgehen,
bleiben, Orte wechseln, an Orte wiederkehren — wihrend
seine Zeit, nie wiederkehrend, jede Verinderung in die
Neuheit des Niegewesenen voranfithrt und jeden Aufent-

14

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halt mit ihrer unerschiitterlichen Kontinuitit stracks
durchlauft.
Das Mafl der Weile bleibt indessen ohne Maf3stab, so, wie

es sich je und je ergibt, wie es zufallt.

§ 2 Die Abwechslung

Die Weile mit ihrer endlichen Ewigkeit ist aber innen und
auflen zugleich, das heiflt eben: am Ort: von seinen Gege-
benheiten, seiner Atmosphire beeindruckt; ein Zusam-
menspiel. Sie hat nichts mit Versenkungsiibungen zu tun,
die gerade von allem Aufleren, Zufilligen abstrahieren,
wie es der sannyasi, der hinduistische Asket, tut, dessen
Ideal a-loka, ortlos, akosmisch, ichlos ist — wihrend hier
der Ort vorangestellt wird, betrachtet als kontingente,
qualitativ steigerungsfahige Kombination, die sich zusam-
mensetzt aus dem Bereitstehenden und dem dort Verwei-
lenden.” Ein Dasein findet sich umgeben von einer Anord-
nung von Dingen und eventuell Menschen, zumindest
aber angehalten von einem einzigen, es findet sich zu
einem Aufenthalt beim andern bewogen, der sich so qua-
lifizieren kann, dafl die der Zeit querstehende Weile erlebt
wird. Eine solche Konstellation kann sich indern, oder

2 Nicht als ,Stelle® in einer Reihe, einem System, von einer Gesamtord-
nung her bestimmt: wie etwa Kant ,,im Land des reinen Verstandes“
»jedem Ding auf demselben seine feste Stelle bestimmt“ hat; zitiert von
Severin Miiller in ,, Topographien der Moderne“, Miinchen 1991, 10, der
durch die ,kontroverse Mannigfaltigkeit“ der Topographien, wie sie die
Moderne kennzeichnet, die Spur der Vernunft sucht und ihr die ,topo-
logische Orientierung® auftrigt. - Topologien gehen nicht vom ,Ort* aus
sondern von einer ordnenden Zusammenschau; vgl. Heribert Boeder,
Topologie der Metaphysik, Freiburg/Miinchen 1980; vgl. auch des spite-
ren Heideggers wachsende Vorliebe fiir topologische Formulierungen, in
denen Nihe und Ferne zum Sein ausgemacht werden; z. B. in: Vier
Seminare, Frankfurt a. M. 1977.

15

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man kann - aus Notigung, Laune, Entschluff — den Ort
verlassen.

,Ortsverinderung’ spricht bereits vom Anderen, mit dem
man ist. Man ist nicht allein.

Die Endlichkeit der Weile am Ort bringt Kurzweil ins
Leben, ,sorgt fiir Abwechslung’, kann sich in solch flichi-
gem Gang streckenweise, vielleicht sogar zeitlebens abfla-
chen. Dieselbe Endlichkeit der Weile fiihrt einen anderen
tibers Gebirge von Trauer und Gliick, von Tragik oder
Seligkeit. Eine Ewigkeit zu verabschieden und zu tiberle-
ben,” priift die Fahigkeit zu leben.

Wenn das Andere triigt, das die Konstellation des Ortes zu
errichten schien; wenn es einem plétzlich ins Gesicht
schligt, in den Riicken fillt, den Boden entzieht, dann
enthiillt sich das schrecklich Verkehrte, dal das Dasein an
Orte geraten kann, die keine sind; wo das Hiersein das
Dasein vernichtet.

Dies zu tiberleben, sei es am eigenen Leib, oder im Wissen
von Anderen, bedeutet, es mit gebrochener Ontologie
aufzunehmen, die dennoch gilt, die ihre eigenen Briiche
ubersteht, solange sich Dasein findet, das sich seinem Hier
nicht vergeblich anvertraut.

§ 3 Der Zufall

Die Weile am Ort, diese Dimension ohne Gleichmaf3,
kann also stark und schwach konjugiert werden. Thr un-

> Abzuheben von ,Selbsterhaltung’ und nicht zu verwechseln mit dem
von Bataille und Derrida verlachten ,,Uberlebenwollen® — mit Sack und
Pack, mit wachsendem Zins —, das keinen Verlust und keine ,, Verschwen-
dung* ertrigt. Viele Orte liflt man zuriick. Und das Dasein, als Uberle-
bendes, gibt seine Einsitze fortgehend preis, 1afit sie gewesen sein, fingt
wieder an.

16

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorbemessenes Maf3, das sich je und je ausbildet oder auch
nicht ausbildet, spielt mit Zufall und Willkiir.

Obgleich doch das Dasein immer an einem Ort ist, muf}
das Hiersein nicht vollzogen werden, das Wesen des Ortes
kann unerfullt bleiben.

Das Leerlaufen kann an der nichtssagenden Konstellation
liegen oder auch am Dasein selbst, wenn man achtlos,
zerstreut, beschiftigt dahintrottet — ,nicht ganz da‘ist.
Aber wenn man nur irgend etwas von dem verspiirt hat,
was ein Ort zu geben hatte, so holt dieses Etwas seine
Ewigkeit in der Erinnerung nach, taucht auf in einem
Wahrzeichen des Dagewesenseins, in einer vielleicht bei-
laufigen, einer rithrenden, einer banalen Auszeichnung
des Ortes. Dann holt die Erinnerung — in der die Orte,
nicht die Zeiten aufleben — ein, was man zu erleben ver-
saumt hat.

Ganz da zu sein — das mag ein guter Vorsatz sein, eine
lobliche Ubung der Aufmerksamkeit, doch das schafft
allenfalls Voraussetzungen herbei und Hemmnisse beisei-
te: Der Ort selbst, diese Konstellation von anderem, in die
ich eintrete, ist nicht mein Werk, auch wenn ich absichts-
voll hingehe; und ob ich dort eine Weile ganz da sein kann,
ist nicht Willenssache. Man konnte meinen, die ,Gotter
geben es ,ihren Lieblingen ganz“. Als ein solcher mag sich
wohl einer wihrend der vollkommen gelingenden Weile
fihlen.

Aber die ,gliicklichen® Zufille des Schicksals, die giinsti-
gen Konstellationen der Geburt, die gedeihlichen Um-
stande der Situation bringen noch lange nicht das ,Gotter-
geschenk* der Weile zustande. Gewif} ist eine Pflanze bes-
ser dran, wenn sie aus saftigem Erdreich am Bachrand
aufwichst. Indes bestimmen glinzende Lebensbedingun-
gen jemanden noch lange nicht zum ,Liebling der Gétter*.
Vielmehr sind die auf fette Weide gesetzten und von Vor-

17

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teilen begiinstigten Menschen oft die glanzlosesten und
lustlosesten, und der Aufenthalt an solch tippigem Ort
gerit oft eher zur Langeweile als zur Weile ,gottlicher
Art’.

Das Hiersein fallt indessen an die Zeit wegen Nichtver-
wendung, wenn es in keiner Spur als Weile erlebt wird.
Formal indert sich nichts, der Zeit steht der Ablauf des
Aufenthalts ohnehin zu.

Erst das verweilende Hiersein richtet das Wehr auf, das
den Ort querstehen 1afit zur Zeit.

Das Querstehen scheint Harte, Widerstandskraft zu brau-
chen —und ist so anderer Art, daf§ es nichts an dem indert,
dem es quersteht. Es tut der Zeit nichts an, ist kein Ver-
dringen, sondern ein Vergessen, das tiber das Wissen
streicht. Es erzeugt eine Atmosphire, in der sich das Da-
sein traut, in einer Dimension zu leben, die es nicht gibt,
die sich das Dasein selbst gibt, indem es sie aus seinem
Hiersein am Ort nimmt. Das Wehr ist das Vergessen, das
das Wissen von der Zeit staut, daf} es tiefer wird und in der
Tiefe versinkt.

Wer sich so dem Hiersein am Ort hingibt, traut sich eine
ewige Weile zu. Er ist kein von den Gottern ausersehener,
bevorzugter Liebling, dem ,es gegeben ist’, sondern ein
Beliebiger, der sich traut.

Das Erleben der Weile ist nicht notwendig, nur méglich.
Die Gegebenheit, der Grundriff dazu ist grundsatzlich fiir
jeden der Ort.

Doch nicht jeder Ort scheint sich gleichmiflig wie ein
anderer zu eignen. Der ,genius loci‘ ist nicht zu fassen.
Nicht jeder Ort ist ein guter Ort.

Doch seine Idee wire es.

Thomas Morus’ ausgeheckte Eutopie war eine Utopie,
aber das Geratewohl des guten Ortes ist nicht utopisch.
Wer Dasein gutfindet, entdeckt in unvollkommenen Or-

18

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten ihre mogliche Vollkommenbheit, die ihn mitunter sagen
1af3¢: hier ist gut sein.

§ 4 Die Spitze

Kommt die Weile am Ort nur zustande, wenn man in den
Ort eintritt, ganz da ist, dann muf sie doch eine héchst
subjektive Angelegenheit sein? Dann macht mein Erleben
den Ort erst wirklich zum Ort? So ist er immer mein Ort,
ganz und gar auf mich zugespitzt?

Bedeutet doch der Name ,Ort‘ etymologisch allererst
Spitze* (der Waffe, des Werkzeugs), und diese Zuspitzung
hilft noch einmal den ,Ort* vom ,Raum® kriftig zu unter-
scheiden.

Und doch gibt es den Ort schon ,objektiv’, indem er mich
aufnimmt. Er spitzt sich auf mich zu, wenn ich komme
und bleibe, wird erst so mir zum Ort.

Ich finde ihn vor, von mir unabhingig, aber mir aufgetan,
eine Konstellation von Vorliegendem, das ginzlich mir
auflerlich, aufler mir liegt, wohin denn moglicherweise
auch andere aufler mir hinkommen.

Die Weile geht nicht ohne den Ort, und der Ort verdient
seinen Namen erst voll durch seine einladende Geste. So-
wohl der Ort wie das verweilende Hiersein — auch wenn
nur in der Phantasie - erfillen sich nur gemeinsam.

Das Erleben der Weile am Ort ist ganz das Eigene, aber
nachvollziehbar. Man kann davon erzihlen. Die Dinge,
die da zusammenstehen, lassen sich beschreiben, das Erle-
ben lifit sich vermitteln, man kann einen Ort, einen geo-
graphischen oder einen geistigen, interessant machen fir
andere, kann sie anlocken, einladen. So wird das Zuge-
spitzteste Personliche zum Mitteilbaren.

19

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sofern andere an denselben Ort kommen konnen, ist er
teilbar mit anderen. Es gibt Orte, die davon einen Namen
haben, dafl viele schon Ahnliches dort erlebt haben; ,Wall-
fahrtsorte’ der Religion, wie Santiago de Compostela,
oder solche der Bildung, wie Delphi in Griechenland, oder
solche der eindrucksvollen Natur, wie der Colorado Ca-
nyon, oder alles drei zusammen, wie Assisi. Orte, die
durch vieler Menschen Erlebnisse geprefit wurden wie
Marmor aus Kalk, oder solche, die ebendadurch zu unech-
tem Erleben verflachen: Orte der anderen, wo man gewe-
sen sein muf}, Allerweltsorte des Tourismus, deren Spitze
lingst abgetreten ist.

§ 5 Der Platz

Die Konkretion des Ortes laflt das Dasein hier sein in
einer angebbaren Konstellation beschreibbarer Dinge.
Doch nicht die Dinge sind der Ort,* ihre Konstellation ist
es, sie sind das Umgebende, sie lassen Platz frei.

Ein architektonisch umzeichneter, ein stidtebaulicher
,Platz‘ gibt im ersten Anlauf eine leichte Anschauung des

* Dies im Unterschied zu Heidegger, Bauen Wohnen Denken in: Vortra-
ge und Aufsitze, Pfullingen 1954. 148 f., wo es heifdt: ,Diese Dinge sind
Orte ...“; ,im Wesen dieser Dinge als Orte“ u. 4. — Um zu zeigen, dafl
der Ort nicht schon vor der Briicke vorhanden war, sagt Heidegger, es
gebe ,den Strom entlang viele Stellen (...) Eine unter thnen ergibtsich als
ein Ort und zwar durch die Briicke.“ (Ebd.) Aber fiir die Briicke war und
ist jene ,Stelle“ doch wohl so etwas wie ein Ort, ein giinstiger, wo sie
gebaut werden konnte und der jetzt noch zu ihrer evtl. anmutigen Lage
beitrdgt, und der Ort, der durch die Briicke erst entsteht, ist ein anderer.
Heidegger fahrt fort: ,So kommt denn die Briicke nicht erst an einen Ort
hin zu stehen, sondern von der Briicke selbst her entsteht erst ein Ort.“
Hier ist wieder die Folge von Orten verwischt. Der erstgenannte ist der
Ort fiir die Briicke, der zweite der Ort fiir die Dariibergehenden.

20

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ortes. Miinsterplatz, Place de la Concorde, Piazza del
Campo, ein Innenhof.

Das Leere und das Umgebende machen zusammen den
Ort aus, dessen Kombination (§ 2) sich jetzt verdeutlicht
als ein Zusammen von Seiendem und Nichts. Das Nichts
oder das Leere bedeutet die dem Ort wesenseigene Auf-
nahmefihigkeit, die relativ ist zum Eintretenden, das
phinomenologische, nicht das physikalische Leere, wie
Aristoteles es, wenn als Ausgedehntes begriffen, zu
Recht aus dem Denken verbannt.” Das Nichts des von
thm abgewiesenen Leeren geht ihm, nun nicht mehr aus-
gedehnt, unausdriicklich in die Grenze ein, die von Ari-
stoteles als Ort definiert wird, und zwar als die Grenze
des allernichst unbewegten Umfassenden, die mit der
Grenze des Umfafiten zusammenfillt (IV 5, 20). Die
»Irennbarkeit“ der beiden Grenzen bedingt die Ortsver-
anderung (IV 4, 29).

Der aristotelische Ortsbegriff — diese Verschachtelung der
Welt, die immer wieder in Ordnung kommen muf§ - ist
vielmehr ein Ordnungsbegriff und scheidet in der vorlie-
genden Untersuchung aus. Hier geht der Blick vom
menschlichen Dasein aus, nicht weil nur der Mensch in-
teressieren wiirde, sondern weil er es ist, der sich interes-
siert und unvermeidlich der Ausgangspunkt jedes Be-
trachtens ist, mehr noch weil wir nur von ithm wissen, wie
er den Ort durch sein Verweilen erfiillen kann.

(Davon abgeleitet kann man ,Orte® fiir Auflermenschli-
ches empfinden und erdenken: wenn etwas besonders
ginstig liegt, ein Haus, oder untergebracht ist, ein Tier;
wenn also die Idee des ,guten Ortes* durchschligt.)

Der hier anvisierte Begriff Ort vertragt, ja braucht durch-
> Aristoteles, Physik IV 6-9.

21

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus eine ,Ausgedehntheit’ seiner relativen Leere, die dem
Eintretenden zukommt. Es ist nicht die Anmutung gren-
zenloser Weite, wie sie der Raum anbieten kann, sondern
das vom Umstehenden fiir mich Freigelassene. Beides ge-
hort zusammen; daher macht nicht das Umstehende al-
lein, etwa die Betrachtung eines Gegenstands, des Domes,
des Brunnens, der Briicke, des Montblanc, den Ort aus. Es
ist ein Unterschied, ob man sich an etwas (jemand) oder an
einen Ort erinnert. Man findet den Ort nicht im Anderen
selbst, sondern bei ihm. Man muf aufgenommen werden
von diesem Andern, das gleichsam auseinander- oder bei-
seite riickt, um einem Platz zu geben.®

Der Ausdruck ,Platz‘ ist negativ umschrieben. Man hat
einen Platz statt keinen: einen Sitzplatz im Theater, einen
Arbeitsplatz, man sucht einen Parkplatz, man bestellt
Platzkarten im Zug.

Ein ,Platz‘ genannter Teil der Stadt, Marktplatz, Rathaus-
platz, ist so beschaffen, Platz zu machen im Dickicht der
Gebiude, nachdriicklich sogleich fiir viele, Kommende
und Gehende, ohne sie zu binden.

Zum Ort wird der Platz erst, wenn man dort das Verwei-
len erlebt.

Zum anschaulichen Bild fiir den Ort werden die Platze der
Stadt, da sie das unbedingte Zusammengehoren des Um-
gebenden mit dem Freiliegenden einschirfen. Gleichwohl
ist klar, dafl der Ort dieses Bild tiberschreitet. Er hangt
nicht am rundum Umgebensein, er kann ebensogut auf, an
etwas einziges gelehnt sein, das Platz anbietet: Ein Berg-

¢ Ob dies ,mein Platz* ist, der ,je eigene Ort“, ,der einem jeden gemifle
Platz“, wire in dieser Sicht und auf den Menschen bezogen ein Sonder-
fall und nur vom Einzelnen zu beantworten, nicht von der ,Ordnung
eines Feldes“ her (Iwao K6yama, Das Prinzip der Entsprechung und die
Ortlogik, in: Die Philosophie der Kyéto-Schule, hg. von R. Ohashi,
Freiburg/Miinchen 1990, 318).

22

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gipfel, eine Sanddiine, ein Stein, und so ist es im iibertra-
genen Sinn die Anlehnung an eine politische, religiose,
kulturelle Richtung oder Lebensform. (Wenn eine solche
Richtung, Partei, Institution einem zum Ort wird, so
wahrt man sich dort einen freien Platz; wird das ,Dabei-
sein’ zum Anhangen, dann gilt fatal der abgewiesene Satz
»Dinge sind Orte ...“, — sie nehmen nicht auf, sondern
ein.)

Fir jegliches, was ist, ist Platz, sonst wire es eben nicht;
das ist tautologisch.

Gebe ich meinen Theaterplatz auf, finde ich vielleicht
keinen anderen. Aber irgendwohin gehen kann ich immer.
Ich komme immer irgendwo zwischen den Dingen hin-
durch. Der mogliche Ortswechsel ist der Aufweis der
Beweglichkeit der Dinge, der Diskontinuitit des Weltge-
figes, der Verschiebbarkeit, des Auseinanderriickens, des
lockeren Zusammenstehens.

Aristoteles erortert das ,Ausweichen“ und die ,Lok-
kerheit“ der Korper nur an Beispielen der Durchdrin-
gung von Wasser und Luft, um die Nichtvorhanden-
heit des Leeren nochmals zu erhirten (IV 8, 215 b, 216 a
und b).

Aber die ganze Welt riickt auseinander, wenn etwas neu
entsteht und Platz begehrt oder wenn etwas sich fortzube-
wegen anschickt. All die Vielfalt in uniibersehbaren Ver-
webungen ist ein Gewirr von Grenzen, wo jene ,, Irenn-
barkeit“ allenthalben méglich ist, locker nachgebend oder
gewaltsam genotigt.

»Luft“ und ,, Wasser“ vermitteln das Wohlgefiihl ungehin-
derter oder umschmeichelter Bewegung; ein Dornge-
striipp weniger. Der Ort — dieses empfangsbereite Gebilde
aus Leere und Umstehendem — ist kein Verhau, durch den
man sich mit dem Buschmesser schligt. Er ist dem Eintre-
tenden nicht knapp verpafit (wie der aristotelische Ord-

23

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nungs-Ort, III, 5, 32), sondern nimmt das Dasein grofizi-
gig auf, das keine Gewalt braucht.

§ 6 Der Weg

Finde ich keinen freien Sitzplatz im Zug, werde ich nicht
den besetzten Platz eines Fahrgastes einzunehmen suchen.
Offnet mir auf mein Liuten niemand die Tir, werde ich
sie nicht einschlagen oder durch die Wand gehen.

Das Zusammenleben in der Welt ist bei Mensch und Tier
auf die von Aristoteles evozierte Nachgiebigkeit der Luft
eingestellt. Die Lebewesen pflegen einander auszuwei-
chen und tiben viel 6fter friedliche Verhaltensweisen, als
ihnen bewufit werden kann.

Entsetzen packt die Menschen, wenn die Freiwilligkeit
dieser allgemeinen Riicksicht einmal negativ erwiesen
wird, wenn irgendwo Panik und Roheit ausbricht und die
Verriicktgewordenen einander zertrampeln.

Die gelinderen Formen des einander Beiseitedringens
werden einigermaflen toleriert, dem Lebenskampf und na-
tirlichen ,Durchsetzungs‘willen zugeschrieben.

Im groflen und ganzen vermeidet man offene oder dumme
Gewaltanwendung, man rennt niemand tiber den Haufen,
geht um das Hindernis herum; man findet gewohnlich
einen ,Weg'. Die Welt ist ,poros".

Der Weg ist das Unbesetzte; er 1afit mich durch.

... Auch wenn er mitunter, ehe er Weg wurde — um zum
Weg zu werden —, sich durchgehauen hat, Felsen durch-
tunnelt hat ...

Doch das ist falsch gesagt. Der Weg hat sich eben nicht
selbst durchgehauen, es war ja noch kein Weg. Absichts-
volle oder absichtslose Michte haben dort, wo kein Weg
war, die Dinge auseinandergeriickt.

24

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Weg, so wie er da ist, ist Inbild der Gewaltlosigkeit.
Er fihrt an den Dingen vorbei, lifit sie stehen. Aus diesem
Grund beniitzt man ihn, statt sich weglos durchzuschla-
gen. Wer auf dem Weg geht, stofit an nichts, wird nicht
gestoflen. Ich umgehe die Felsnase, durchfahre den bereits
durchbohrten Berg, lasse die Hiuser, die Leitplanken, die
blaue Wegwart ,ungeschoren‘ zur Seite.

Aber bevor der Weg da war? Biume werden gefillt, die
Grasnarbe weggerissen — milde Gewalt fiir die Wiesenpfa-
de, harte Gewalt fiir die Autobahnen.

Einen Weg schaffen, da wo man ihn selbstherrlich haben
will, oder wo er notwendig ist, z. B. um Getrenntes zu
verbinden: das Wegebahnen ist Inbild der Gewalt.

Der Mensch, den der Weg so sehr angeht wie das Wege-
bahnen, muf§ schauen, wie er mit beiden Inbildern, mit
Gewaltlosigkeit und Gewalt, umgeht.

Einen Weg bahnen, wo keiner ist, bahnbrechende Ideen
haben, niederreiflen, was im Weg steht — vorangehen oder
nachgehen, sich einen Weg erzwingen oder einen Weg
suchen, den geraden oder den gewundenen: wer sagt, was
recht ist?

Der Weg zeigt, wie sehr der ,rechte Weg unerreichbar
ist von allgemeinen Prinzipien und abstrakten Gegensit-
zen.

Denn gerade weil die beiden Inbilder rein Entgegenge-
setztes — Gewaltlosigkeit und Gewalt — darstellen, kann
eines ins andere hintiberspielen, ohne es zu verwischen. So
wird das Mehr oder Weniger erreicht, das besser sein kann
als das rein Entgegengesetzte. Mehr oder weniger Gewalt,
mehr oder weniger Biegsamkeit.

Die Inbilder werden aus ihrem Kern gelebt und nicht aus
ihren ausstreichenden Rindern und Fransen ... in denen
sich die Diskussionen zu verfangen lieben. Wer etwa be-

25

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hauptet, Gewaltlosigkeit sei ein unmégliches Ziel, da Ge-
walt ja doch unausweichlich sei, und wire es das Nieder-
treten des Grases auf dem Rasenpfad, der mufl auch noch
das Zerteilen der Luft fiir Gewalt ansehen.

Der Bahnbrecher mufl wissen, warum er etwas bricht — oft
wire ein Weg schon da —, und wer den gebahnten Weg
geht, mufl wissen, ob es der seine ist.

Bewegt sich etwas oder jemand fort, kann dies mit gering-
ster Gewalt geschehen, ohne Druck und Stof}, in der nach-
giebigen Luft, in der lockeren Menge.

Die Welt ist — dank der Diskontinuitit der Dinge — voller
Durchlisse, die laufend und unbeachtet, ad hoc gebraucht
werden, und wiirden sie nicht zur Beschaffenheit der Welt
gehoren, so konnte es auch keine Wege geben, wie sie zu
ihrem Namen gekommen sind.

Geht einer durch den Wald zwischen den Stimmen hin-
durch, ob durch Unterholz sich durchschlagend oder be-
quem Ubers Moos, so geht er keinen Weg, der seinen
Namen verdient — denn ein Weg ist bereitet —, und er
bereitet keinen Weg — denn ein Weg bliebe gezeichnet fiir
andere. Und wire es nur ein Trampelpfad.

Der Weg ist offentlich. Selbst wenn er ein Geheimweg ist:
seine Offentlichkeit ist da, nur versteckt.”

Das blofle Durchgekommensein eines, der ,seiner Wege
ging‘, macht noch nicht den Weg.

Ein Weg ist, was erkennbar zum Gehen freigelegt ist und

bleibt.

»Einen Weg bahnen, z. B. durch verschneites Feld, heiflt
(...) den Weg allererst erbringen und so der Weg sein.“®

7 Vgl. Masaaki K&saka, Die hermeneutische Struktur des ,Weges®, in: Die
Philosophie der Kyd6to-Schule, hg. von R. Ohashi, Freiburg/Miinchen
1990, 354.

8 Heidegger, Unterwegs zur Sprache. Der Weg zur Sprache, Pfullingen

26

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da verschwinden die beiden Inbilder, wo Heidegger sie
vermengt und ihrer Wesenskerne entleert. ,Weg sein“ ist
gerade nicht dasselbe wie ,,Wegbahnen®, ,allererst erbrin-
gen“.

Das ,,Wegen“ ist nicht der Weg, und der Weg, den Heideg-
ger zu einer numinosen causa sui zu erheben trachtet,
verliert nur sein Wesen.

Es gibt Dinge in der Welt, die den Charakter der Bewe-
gung, und solche, die den Charakter der Ruhe zeigen.

Es muf nicht alles dynamisiert werden.

Gerade die Relativitit der Welt-Verhailtnisse weist in man-
nigfachen Wechseln Ruhe und Bewegung an.

Der Weg ruht. Auch wenn ihm nachgesagt wird, dafl er
,sich fortzieht!, sich schlingelt, ,steigt* und fillt‘. Kein
Wunder, der Weg ist ja zum Gehen da. Der Wanderer gibt
thm etwas ab von seinem eigenen bewegten, ruhelosen
Herzen und teilt mit ihm ein wenig sein eigenes Dahinzie-
hen und Gezogenwerden. Aber er weiff wohl, daff der
Weg ruht, wihrend er, der Wanderer, geht.

Der Weg ist fiir ihn da, wartet ithm entgegen und bleibt
hinter ihm zurick.

Wire der Weg nicht die Ruhe, so wire der Wanderer nicht
von der Bewegung verzaubert.

Der Weg ist sein Ort.

§ 7 Der Wanderer

Der Wanderer, der immer weiter zieht, so ein ,,Gold-
mund®, den es nirgends hilt, widerspricht, widersagt der
nicht stindig der ,Weile am Ort‘?

1959, 261. Ahnlich in: Heidegger, Gesamtausgabe III, Bd. 65, 83: ,ein
Gehen und ein Weg zumal, somit ein Weg, der selbst geht*.

27

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solange Peter Schlemihl ohne Halt und Ziel iiber die Kon-
tinente jagte, war er die vollendete Figur des Ortlosen.
Aber nicht jeder Unstete ist auf der Flucht. Der Wanderer,
der Vagabund, ist es nicht.

Oder doch: zwar nicht auf der Flucht vor feindseligen
Menschen und Dimonen wie Peter Schlemihl, aber eben
doch vor dem Ort selbst?

Vor dem Sef8haftsein, vor dem Verwachsen mit dem Um-
gebenden, Breitwerden der Individualitit, vor dem Kurz-
schlufl des Angekommenseins, vor dem Verrat des Geahn-
ten ans Gewuflte, des Unergriindlichen an den sicheren
Boden?

Alles kann herunterkommen. Vor allem der Ort hat es auf
sich. Das Wohnen wird zur Gewohnbheit, die Weile (urver-
wandt mit quies) zur Langeweile, ihre endliche Ewigkeit
verliert die Aussicht. Das Umgebende wird zum Um-
schlieffenden.

Der Wanderer schiittelt es ab. Er begibt sich in eine Le-
bensform, die den Orts-Ansissigen in allem entgegenge-
setzt ist.

Er verschmiht die Friichte, die man abwartet und ein-
heimst, er hat ,,den Duft und die Bliite von allem*:’ kaum
einer hat wie Hermann Hesse soviel Zirtlichkeit an den
Wanderer verschwendet.

Der ist nicht zu verwechseln mit dem Ausfliigler, der am
Ferientag ins Griine hinauszieht und sich an der ,freien
Natur* erquickt.

Der Wanderer ist nicht der Erlebnishungrige, der auf Safa-
ri geht, den das Gipfelstirmen begeistert. Er geht die
Wege dahin, die da sind.

Er ist auch nicht zu verwechseln mit dem Doktor Faust,

% Hermann Hesse, Bilderbuch, in: Gesammelte Werke in zwolf Binden,
Frankfurt a. M. 1970, Bd. VI, 195 {.

28

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist nicht ,strebend bemiiht®, und er kennt ein Verweilen,
dem er nicht wie jener abschworen mufi.

Das ist seine seltsame Transformation des Ortes.

Das Verweilen des Wanderers ist sein Unterwegsbleiben
ohne Ende und Ziel. Der Weg wire nicht sein Ort, wenn
er auf ein Ziel zuginge.

Der ein Ziel erwandert — Goethe auf der Reise nach Rom,
der Pilger auf dem Camino nach Santiago de Compostela
—ist im Wesen kein Wanderer, hochstens mitunter davon
angerthrt.

Die Orte, an denen der Wanderer voriibergeht oder die er
in der Ferne vor sich weif3, sind jeweils nicht sezne Orte, er
ist hochstens mitunter von ihnen angeriihrt, indem er sie
»einen Augenblick bewohnte, / tiefer wissend, daff man
nirgends bleibt*."

Der Wanderer transformiert die endliche Ewigkeit der
Weile am Ort in das unendliche Weitergehen auf dem
Weg, in das unaufhorliche Vorbeigehen an den Dingen.

Der Wanderer ist kein Bahnbrecher und kein Kampfer.
Der Anblick des Weges, der ihn verzaubert, entfithrt ihn
dem Lebenskampf, ist doch der Weg das Inbild der Ge-
waltlosigkeit, die dem Leben, das Kampf heifit, sonst we-
nig zukommt und wenig bekommlich ist. Miihsal jede
Menge ist Teil des Wanderns, aber nicht Kampf: der Weg
gibt frei: kein Durchboxen, keine Konkurrenz, keine Sor-
ge. Der sanfte , Knulp“ ist kein Vorbild fiir tiichtige Le-
bensgestaltung, doch hat er den ,,seffhaften Leuten immer
wieder ein wenig Heimweh nach Freiheit mitbringen
miissen®."!

In seinem Weiter- und Vorbeigehen ist der Wanderer

19 Rilke, Der Fremde.
' Hesse, Knulp, IV, 524.

29

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trunken von Transzendenz, er nimmt sich den Frieden,
den das Leben nicht gibt. Der Weg ist die Transzendenz
der Erde.

Die Erde liuft mit dem Wanderer, wie das Schiff, das mit
dem Seefahrer bei aller Fortbewegung festverbunden
bleibt.

Die Dinge, die Orte gleiten voriber in der Relativitit der
Bewegung, sie nihern und entfernen sich, nur der Weg
ruht, wie nichts sonst auf Erden.

Der Weg allein steht in keiner Relativitit zur Bewegung,
doch seine Ruhe erscheint nur im Gehen. Sie transpo-
niert sich in die unendliche horizontale Bewegung des
Immerweiter, das als ,schlechte Unendlichkeit® (wenn
auch nicht unbedingt die von Hegel gemeinte) verrufen
ist. Der Wanderer versteht sie besser, er rehabilitiert sie,
lautert sie.

Der Weg, eingeritzt in die Erde, fihrt kraft ,schlechter
Unendlichkeit® nicht von der Erde fort, fithrt zu allen
Erdendingen hin, und an allen vorbei. Thn begehend,
schreibt der Wanderer die Transzendenz der Erde in sie
selber ein.

Der Wanderer, der auf die Strafle hinaustritt, betritt die
Unheimlichkeit der Gewaltlosigkeit und wird umfangen
von der Sanftheit des Wehrlosen, dem kein Ding Deckung
gewiahrt.

Manchen ist ihr bergendes Fahrzeug wichtiger als die
Fahrt. Der Luxusdampfer bietet den Weltreisenden soviel
Zerstreuung, dafl sie die Fahrt oft nur beildufig wahrneh-
men. Einem Rhein- oder Donauschiffer mag sein Fihr-
boot ans Herz gewachsen sein wie seine tagliche Route,
das Schiff mag ein wenig sein Ort sein und ein wenig auch
der Strom. Mischformen sind das natiirliche Vorkommen.
Das Raumschiff Erde, auf dem die Menschen durchs Uni-
versum fahren, ist ihr fester, gemafler Ort, und nicht die

30

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erdbahn, die sie nicht wahrnehmen und nicht eigenwillig
befahren konnen. Der Wanderer nimlich bewegt sich aus
eigenen Stiicken fort. Bei all seiner Sanftheit glitht in dieser
seiner Eigenwilligkeit sein heimlich verwegenes Wesen,
weil etwas vertretend, was nicht vorhanden ist, weil er,
dessen Ort wahrhaftig der Weg ist, mit diesem die Erde
transzendiert, ohne zeigen zu konnen, wohin.

Das ,Nichtwissen wohin‘ ist nicht das des jungen wilden
Rheinstroms, der sich ,unverstindig“ im Ziel irrte.!?

Es ist eher ein ,Nichtwissenwollen wohin®, ein Nichtwol-
len das im Einklang steht mit dem nicht vorgreifenden
Bewahren dessen, was es nicht gibt und wovon schon
zuviel gesagt wire, dafl es das noch nicht gibt.

Und dieses Nichtwissen-wohin, dieses Nichtzeigenkon-
nen, zeigt sich ersatzweise im unendlichen Immerweiter
an.

Ist dem Weg in seiner Linge keine Grenze gesetzt, so
desto mehr in seiner ihn erst erscheinen lassenden Wegge-
stalt: in seinen Randern.

Ist die Wegmitte gleichsam der Erde entzogen, so schmie-
gen sich die Rander in sie ein; schmiicken sich mit ihren
Dingen, die sich da aufhalten: Baume, Boschungen, Gri-
ser, und die, weil sie sich aufhalten, voriibergleiten.

Doch gehort der Wegrand als reine Linie zum Weg selbst,
im Schema zwei Parallelen, die ithn halten. Sie sind, eins
mit der Wegbreite und Weglinge, in Ruhe.

Mit seinen Randern bildet der Weg das Bild des Bandes,
das sich fest um die Erde schlingt, an sie gebunden, sie
bindend: Versprechen gemeinsamer Wandlung.

Jeder Ort bietet definitionsgemafd (§ 5) festen Anhalt und
einen leeren Platz fiir den Kommenden. Der extrem unge-
wohnliche Ort, der pure Weg, mufl dem zu thm gehoren-

2 Holderlin, Der Rhein.

31

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den ungewohnlichen Wesen, dem Wanderer, auch etwas
Festes zu bieten haben, das sind seine Rinder, das einzig
Begrenzende, und der Wanderer geht zwischen ihnen ent-
lang, auf der Wegmitte, die der leere Platz ist, der ithn
empfangt.

Oder ist das Wanderersein doch nicht so ungewohnlich?
Folgt man nicht dem Weg, dem Tao, wenn man einmal auf
Gewaltanwendung, auf ein Recht verzichtet, das sich Wei-
gernde, sich Entziehende in Frieden ziehen lafit? ... Die
Trauer des Wanderns liest ihre stumme Partitur aus der
strengen Geometrie des Weges, zwischen der unendlichen
Linge der Grenzen, auf der schmalen, bemessenen Breite
des Gangbaren.

Aber die Erde lacht iiber den Wegrand, durch 1hn teilt sie
mit dem Weg eine Idee.

Der Wegrand, die Grenze, dieses Abhalten, die Dinge
anzugreifen, bietet ja die nichste Nihe zu den Dingen,
den Schauplatz des Schauens, die Theorie des Alles-
habens, ohne es zu besitzen."

Der Gang des Wanderers ist das Einspiel, geprobte Le-
bensform einer Welt, die es nicht gibt. Es gibt sie nur als
Weg, der die Erde umrundet, es gibt nur den Anlauf in den
Gesten des Schauens, Lassens, Lachens, die den Gebrauch
der Grenzen spielend beherrschen.

§ 8 Anseben

Der gewaltlose Weg, der iberall vorbeifiihrt, alles zu
schauen gibt, ohne es zu verletzen, kann dies nur, insoweit
das Umgangene eben auch zu sehen ist. Die Dinge miissen
ein Ansehen haben, um bertcksichtigt zu werden.

1 Vgl. Otto, Uberwege, Freiburg/Miinchen 1986, Der Verzicht.

32

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sichtbar ist nur, was undurchsichtig ist. Und nur was
undurchsichtig ist, wirft einen Schatten.

Peter Schlemihls Problem ist es, keinen Schatten zu haben
und dennoch nicht durchsichtig zu sein.

Gesehen wird er, aber angesehen ist er nicht.

Das Ansehen der Dinge am Wegrand, das der Weg schlicht
zu verstehen gibt, Sehen und Umgehen der Dinge, diese
gute Umgangsform in einer gutgedachten Welt, ist bei den
Menschen praktisch in Bedeutungen zerfallen, von denen
das Ansehen als Achtung erst wieder in ,iibertragenem
Sinn‘ herbeigebracht wird oder nicht.

Alles, was ist, will erscheinen, will Gesicht haben, beriick-
sichtigt werden in seinem Sein, wahrgenommen werden in
seiner Wahrheit.

Was ist das wahre Gesicht des Menschen? Er sucht es
zeitlebens aufzubauen, da es ihm meist nicht getan ist mit
dem Ansehen seiner leiblichen Gestalt: die Taten geh6ren
ihm dazu, die (hoffentlich wahre) Rechtschaffenheit, die
Erfolge seiner Tiichtigkeit, die angesehen sein wollen. So
verschafft er sich Ansehen, doxa, Achtung, den wohlge-
formten Schatten, der ihm gebiihrt.

Dieser Schatten gediegener Existenz ist Peter Schlemihl
abhanden gekommen. Die Menschen wenden den Blick
von ihm ab. Er ist in jenem Zirkel verfangen, der einem
Menschen das Ansehen versagt, weil er es nicht hat.

In ungeschonter Sichtbarkeit lauft er dahin und dorthin,
blofl noch ein Mensch. Der nicht taugt, seinen Schatten
zu werfen; ein Versager. Angemessen wire ihm da, vol-
lends unsichtbar, durchsichtig zu sein; da doch nichts an
ithm ist.

Wire er durchsichtig, so wiirde ihm kein Schatten zuge-
hoéren und so wiirde er thn auch nicht vermissen.

Wire das nicht die Losung, um aus dem Mangel ein Recht
zu machen?

33

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem Schatten ohne Mann, der ,,auf dem sonnigen Sande“
an ihm vorbeigleitet, raubt drum der Mann ohne Schatten
das die Leibhaftigkeit unsichtbarmachende Vogelnest. Fir
kurze Zeit ist das sachlogisch Zusammengehoérige: Schat-
tenlosigkeit und Durchsichtigkeit, beisammen.

Aber was vollkommen durchsichtig ist, ist nicht wirklich.
Nur was undurchsichtig — positiv - ist, kann ich reflektie-
ren. Es reflektiert meine Gedanken. Soweit ich es ,durch-
schaue’, indem ich Beziehungen und Vergleiche'* durch-
ziehe, kann ich einiges dariiber aussagen, d. h. es kategori-
sieren. Doch was gegenstindig genug ist, dafl es mir etwas
siber sich zu sagen gibt, wirft auf mein Bewufitsein den
Schatten seiner verbliebenen undurchsichtigen Singulari-
tit, der mir den Respekt vor der Unaufgeldstheit des Re-
flektierten einjagt. (Lautlose Annullierung kann einem
hingegen zuteil werden, wenn der Andere gleichsam
durch einen hindurchsieht, als halte nichts seinen Blick
auf.)

Peter Schlemihl hat noch einmal versagt; es ist nicht sein
Verdienst, dafl er nach kurzem in seine schattenlose
Sichtbarkeit zuriick und auf seinen rechten Weg gestoflen
wird.

Warum recht? Weil das Vogelnest ein fauler Zauber und
zudem ein Raub war? Weit mehr. Peter Schlemihl kann
sein Dasein nicht ohne seinen undurchsichtigen Kern
wahrmachen. Er kann ohne Ansehen, aber nicht ohne
Kenntlichkeit sein. Diese ist seine Leibhaftigkeit, sein
Schicksal, seine Geschichte, sein Charakter, wozu er nun
eben auch seine Schattenlosigkeit zu schlagen hat.

Er kann nicht so tun, als wire er dieser Schlemihl nicht,

'* Undurchsichtigkeit ist von fern verwandt mit der ,Qualitit der Un-
vergleichlichkeit“, die nach Heinrich Treziaks Analysen jedem Phino-
men zukommt (vgl. ders., Differenz und Bin. Schritte zu einem phino-
menologischen Urtyp, Freiburg/Miinchen 1990, 104).

34

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als wire er dieser Versager Mensch nicht. Er muf sich
haben.

Aber was soll das? Wird er sich mit all dem identifizieren?
mit all seinem Elend?

Es ist nicht das eines anderen, es ist seines. Aber er weifi:
dies bin ich nicht.””

Je tiefer sein Elend ist, desto tiefer wird er dies wissen.
Der Versager wird in die unfreiwillige Freiheit gestofien.
Fiir etwas ist doch sein Elend gut: diese Taufe mit Nichts,
dieser breite Gufl von Licht, der sich I6st bei seiner Er-
kenntnis: Dies bin ich nicht.

Nie hitte er diese Freiheit sonst gefunden.

Dieses ,Nicht* fliegt wie ein Pfeil auf sein wahrhaft — und
nicht durch Zauber — unsichtbares Ich-bin, das anders
nicht zu treffen ist und das von seinem leibhaftigen, gna-
denlos sichtbaren Schlemihl-Ich durch nichts getrennt
und unterschieden ist aufler durch dieses unermefiliche
,Nicht".

Peter Schlemihl ist in den Zenith der Einsamkeit ein-
getreten, wo er sich eins weif}, geschmiedet durch das
Nicht.

Aber die Mittagssonne verbiindet sich mit seiner Schat-
tenlosigkeit, in dieser Stunde fallt Licht steil rings herab; er
hat keine Schattenseite mehr, die ihn auf der Strafle ab-
zeichnen miifite. Keiner wie er, nicht einmal der um die
Mittagsstunde bekehrte Paulus, nicht einmal der weise
Zarathustra, dem der Mittag den ,,goldenen runden Reif“
zuwirft,' keiner paft so genau in die Stunde der schatten-
losen Erkenntnis. Peter Schlemihl hat keinen Fehler mehr
—doch nur in dieser Stunde.

*Vgl. die Unterscheidung zwischen dem Ich, das ich habe, und dem Ich,
das ich bin, in: Otto, Der Anfang, Kap. 6.
' Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Mittags.

35

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Den iibrigen Tag ist er wieder der arme Teufel, von den
Menschen gemieden.

Aber der mit sich eins, von sich frei Gewordene, der sich
nicht nur von seinem Schatten, sondern dann auch von
seinem Goldsickel trennte, und der gelernt hat, sich in der
Welt herumzutragen, der ,Kerl in der alten schwarzen
Kurtka“, mufl einen eigenen Charme gewonnen haben.
»1ch hatte ihn lieb“, sagt Chamisso zweimal in dem fikti-
ven Brief an Eduard Hitzig. Er sagt es lakonisch, wie
etwas Bedingungsloses.

§ 9 Umgangsformen

Dasein ist Hiersein bei Anderem, das mir freien Platz
anbietet; ob das oder der Andere, Dinge oder Menschen,
macht in dieser Grundformel des Ortes keinen Unter-
schied."” Nur der Ankémmling ist als Mensch gedacht,
der durch sein Verweilen das Wesen des Ortes erfiillt
(§5).

Auch die gute Umgangsform, die der Weg darstellt (§ 7),
macht keinen Unterschied zwischen Menschen und Din-
gen, an denen er vorbeifithrt. Und es wire wohl ebenso
schrecklich und unvorstellbar, wenn die Welt rein aus
Personen, wie es bodenlos traurig wire, wenn sie blof aus
Dingen bestiinde.

Die Konkretionen des Ortes qualifizieren sich alsdann
selbst.

Dasein als Hiersein bei Anderem verstanden ist nicht sein

7 Uber die Heideggersche Vernachlissigung des ,nicht daseinsmifligen
Seienden® in seiner Individualitit vgl. Akihiro Takeichi, Individuum und
Welt, Vortrag 1989 (Ges. f. Phian. Forschung), jetzt in: Zur philosophi-
schen Aktualitit Heideggers, hg. von D. Papenfuss und O. Poggeler,
Bd. 3, Frankfurt a. M. 1991.

36

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigener Ort; nicht ,Position”, die erst ,einstiirzen“ muf3,
damit das ,Selbe“ ,nicht mehr Prinzip“ sei,’® darauf er-
picht, das Andere zu dominieren.

Nach Lévinas gibt es zuerst das Ich, das sich danach zum
»,anderen®, nimlich dem Mitmenschen, zum ,, Antlitz des
Anderen“ bekehren mufi.

»Die Weise des Ich gegen das ,Andere‘ der Welt besteht
darin, zu verweilen [séjourner], sich zu identifizieren, in-
dem das Ich in der Welt bei sich zu Hause ist [en 'y existant
chez soi]. <"

Das Ich, nach Lévinas, sucht stindig die Andersheit der
Welt abzubauen. Es nimmt energisch Aufenthalt in der
Welt; es ,,identifiziert sich®, das heifit, es schafft sich eine
Hausmacht an inmitten der ihm ,fremden und feindlichen
Welt“. Dieses Bei-sich-zu-Hause bezeichnet Lévinas als
Ort des Ich (42). Und zwar ist das Bei-sich nicht ein sich
bewahrendes Zuriickgezogensein; es dient wohl als Kraft-
quelle, ,sich zu halten®, aber in der Absicht, stindig um
sich zu greifen.

»Die eigentliche Weise, sich zu halten, ist das Wohnen (...)
wie der Leib, der sich in einer ihm idufleren Welt hilt und
vermag. “ (42)

Dieses ,, Wohnen“ ist dort eher ein auf der Lauer liegen;
und darum heif8t das Bei-sich-zu-Hause: ,ein Ort, wo ich
kann“. Der Ort wird als Ausgangslage meines Besitz-
ergreifens“ verstanden.

Von seinem Ort aus kann das Ich alle ithm daraus erflief3-
enden Mittel einsetzen (,le lieu, milieu, offre des moy-
ens“, 7 f.), um alles andere sich einzubegreifen (nur eben

'®* Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen, Freiburg/Miinchen 1983
(*1992), 195.

19 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit,
Freiburg/Miinchen 1987, 41 {. — bzw. Totalité et Infini. Essai sur I’exté-
riorité, Den Haag 1961 (*1980), 7.

37

https://dol.org/10.5771/9783405096768-13 - am 24.01.2026, 19:51:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht den absolut Anderen [I’Autrui] den Mitmenschen).
»Alles ist hier, alles geh6rt mir.“ (42) ,Mit der urspriingli-
chen Einnahme des Ortes ist alles im voraus genommen.“
(Ebd.) Alles ist zu meiner Verfiigung, selbst die Sterne,
tiber die ich Berechnungen anstelle, ,der Leib, das Haus,
die Arbeit“ usw., alles sind ,,Momente der Identifikation“
(42). Das Ich (le Méme) wird genau durch ,,die Maglich-
keit, zu besitzen* charakterisiert (42).

Wenn ich selbst mein Ort bin, dann folgt leicht daraus, dafl
er die Aussendung meiner einheimsenden Krifte ist, die
auf die ,Umschmelzung des Anderen in das Selbe“ aus
sind®® und erst durch eine ,Heteronomiethese® (207) ge-
stoppt werden.

Wenn ich aber am Ort, bei anderem bin, ist mein Ich
nicht besorgt um sein ,,Sich-halten“ und um sein Unan-
getastetbleiben, sondern ich bin besorgt, das Andere
nicht anzutasten, das meinen Ort errichtet; ich kann das
Andere oder den Anderen nicht anders als Andere wiin-
schen, schon bevor ich dem eigens einen ethischen Sinn
gebe. Bietet es mir doch den Ort, ohne den ich gar nicht
dasein konnte.

Ich wiirde mich selbst entfremden, wenn ich das Andere,
um dessen Fremdheit abzubauen, in Besitz, in mich hinein
nihme. Das Draufenlassen meint kein Abstofien, sondern
die Moglichkeit der Zuneigung, und es kann ein warmes
Gefiihl der Nihe zum eigenen Schicksal einschlieflen.
Aber was immer man sein ,eigen‘ nennt, ein Haus, einen
Partner, oder nur die Blumen, die man auf der Wiese
gepflickt hat, ist Anderes, das einem zugegeben oder gar
zugetan ist. Von sich aus ist das Dasein fast mittellos, ist
nur das Vermogen, irgendwo zu sein oder hinzugehen,
zwar vermittels seiner Leibhaftigkeit.

® Die Spur des Anderen, a. a. O. 189.

38

hittps://del.org/10.5 24.01.2026, 19:51:43. [r—



https://doi.org/10.5771/9783495996768-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 1 Die Quere
	§ 2 Die Abwechslung
	§ 3 Der Zufall
	§ 4 Die Spitze
	§ 5 Der Platz
	§ 6 Der Weg
	§ 7 Der Wanderer
	§ 8 Ansehen
	§ 9 Umgangsformen

