
AUFSATZ

Markus Pausch

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie

Politiktheoretische Anknüpfungspunkte im Werk Albert Camus’

Einleitung

Als der deutsche Sozialdemokrat Günter Bartsch im Jahre 1965 in der Theoriezeit-
schrift »Die Neue Gesellschaft« einen Artikel zum Thema »Camus und der demo-
kratische Sozialismus« schrieb, war Albert Camus bereits seit fünf Jahren tot. »Es
ist seltsam und befremdend, wie schnell die politischen Aspekte des Werkes von
Albert Camus, der am 5.1.1960 bei einem Autounfall ums Leben kam, im Bewußt-
sein [sic] seiner Zeitgenossen – die wir alle sind – zu verblassen beginnen.«1 Bartsch’s
Beitrag, auf den noch eingegangen wird, konnte die Verdrängung von Camus’ poli-
tischem Vermächtnis nicht aufhalten. Die Ursachen für diese zunehmende Verdrän-
gung sind umfassend analysiert2 und liegen zweifellos darin begründet, dass füh-
rende linke Intellektuelle – allen voran Jean-Paul Sartre – an Camus’ politisch-
philosophischem Hauptwerk Der Mensch in der Revolte3 vernichtende Kritik geübt
hatten: Dieses wäre – so die Vorwürfe kurz zusammengefasst – unsystematisch,
unphilosophisch und überdies einer dubiosen, unrealistischen Moral geschuldet,
welche gesellschaftliche Veränderungen verunmögliche.4 Mit der Ausgrenzung aus
dem Kreise der sozialistischen Denker verlor sich aber auch das Interesse an Camus’
politischem Werk insgesamt. Denn wer sonst hätte sich mit dem Philosophen des
Absurden und der Revolte beschäftigen sollen, der von sich selbst behauptete: »Ich
gehöre zur Linken: mir und ihr zum Trotz«?5 So wurde Camus in der literarischen
Rezeption zwar großes Interesse und geradezu Begeisterung zuteil, sein politisches
Denken allerdings fand – von wenigen Ausnahmen6 abgesehen – über viele Jahr-
zehnte hinweg kaum Beachtung. Erst in den letzten Jahren7 und insbesondere aus
Anlass seines 100. Geburtstags am 7. November 2013 haben sich einige wenige

 
1 Bartsch 1965, S. 787.

2 Vgl. Aronson 2005.

3 Vgl. ebd.

4 Vgl. Todd 1999, S. 605 f.

5 Camus 1989, S. 27.

6 Vgl. Guérin 2013.

7 Vgl. Hayden 2013; Sändig 2004.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014, S. 249 – 266

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


etwas eingehender damit beschäftigt.8 Camus’ Relevanz und Aktualität für die poli-
tische Theorie und die Politikwissenschaft hat etwas zu bieten, woraus man die
Grundzüge einer Demokratietheorie der Revolte entwickeln kann.

Politische Aspekte im Werk von Albert Camus

Um die demokratietheoretischen Anknüpfungspunkte9 bei Camus zu veranschau-
lichen, muss man einige zentrale Gedanken aus seinem umfangreichen Werk her-
ausdestillieren.

Die existenzielle Absurdität

Die erste Grundannahme Albert Camus’ lautet, dass der Mensch in eine sinnlose
Welt hineingeboren wird – eine Ansicht, die er mit Vertretern der Existenzialphilo-
sophie teilt.10 Die Annahme ist simpel, aber folgenreich: Es gibt keinen objektiven
Sinn in unserem Dasein. Die Welt ist absurd. Es gibt weder einen Beweis für Gott
noch einen Grund, »sich das Ende der Geschichte auszudenken«.11 Wer nun aber
nicht an Gott und nicht an Ideologien glaubt, ist auf sich selbst zurückgeworfen. Es
bleiben weder objektive Ziele der Schöpfung noch solche der Menschheit.12 In
Anbetracht dieser Sinnlosigkeit stellt sich für Camus eine zentrale Problematik,
nämlich jene des Selbstmords. Die einzige Frage von philosophischer Relevanz sei
jene, warum man in einer absurden Welt überhaupt weiterleben sollte.13 Dieser
Frage geht er in seinen beiden philosophischen Hauptwerken Der Mythos des Sisy-
phos (1942) und Der Mensch in der Revolte (1951) nach. Seine Antwort ist klar
und doch paradox, denn sie ist lebensbejahend. Man dürfe sich nicht umbringen,

1.

1.1

 
8 Die 2012 in Frankreich und 2013 auf Deutsch erschienene Biographie von Michel Onfray

L’ordre libertaire. La vie philosopique d’Albert Camus (auf Deutsch erschienen unter
dem Titel Im Namen der Freiheit. Leben und Philosophie des Albert Camus) stellt die
politischen Aspekte im Werk und Leben des französischen Nobelpreisträgers in den Mit-
telpunkt und zeichnet ihn als libertären Anarchisten; vgl. Onfray 2013. Diese anarchis-
tische Ausrichtung wurde zuvor auch von anderen Autoren betont, beispielsweise Marin
1998; Guérin 2009. Auch der Schweizer Philosoph und Publizist Martin Meyer (2013)
hat sich aktuell mit dem Leben und Werk Camus’ beschäftigt.

9 Die Frage, wann eine Theorie als demokratie- oder politikrelevant betrachtet werden
kann, ist in der Politikwissenschaft nicht eindeutig geklärt; vgl. Brodozc, Schaal 2001;
Thiery 2009; Hartmann, Offe 2011.

10 Camus sah sich selbst allerdings nicht als Existenzialisten. Er kritisierte an Heidegger die
kühle und pessimistische Haltung und versuchte einen optimistischeren Gegenentwurf;
vgl. Camus 1959; Todd 1999.

11 Camus 1997 [1953], S. 254.

12 Ebd., S. 35.

13 Camus 1959 [1956], S. 9.

250 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


weil man mit dem Selbstmord der Absurdität Recht geben würde. Nur ein Mensch,
der am Leben sei, könne behaupten, die Welt sei absurd.14

»Das Absurde in sich selbst ist Widerspruch. Es ist ein Widerspruch seinem Inhalt nach,
denn es schließt die Werturteile aus und will dennoch das Leben aufrechterhalten, wo doch
Leben an sich schon ein Werturteil ist. […] Jede Philosophie der Nicht-Bedeutung ruht auf
dem Widerspruch gerade der Tatsache, die sie ausspricht. Die einzige widerspruchslose
Haltung, gründend auf der Bedeutungsleugnung, wäre das Schweigen, wenn es nicht sei-
nerseits etwas bedeutete.«15

Es geht ihm also um die Frage des Weiterlebens in einer sinnlosen Welt. Weiterzu-
leben heiße, gegen deren Absurdität zu revoltieren im vollen Bewusstsein, dass die
Revolte nie ganz gelingen kann, und im vollen Bewusstsein des unauflösbaren
Widerspruchs: Ich revoltiere, also bin ich beziehungsweise »Ich empöre mich, also
sind wir«.16 Im Mythos des Sisyphos beschreibt Camus, wie dieser als Strafe der
Götter einen Stein stets auf den Berg rollen muss und dabei weiß, dass er es nie ganz
schaffen, der Stein immer wieder hinunterrollen wird. Dies spiegle die menschliche
Existenz wider. Indem Sisyphos die Strafe annimmt und den Stein immer aufs Neue
nach oben schiebt, revoltierte er gegen die absurde Strafe der Götter. Würde er sich
töten, hätte die Absurdität gesiegt. Man müsse sich Sisyphos als einen glücklichen
Menschen vorstellen.17

»[…] Camus entlarvt den Selbstmord als ebenso absurd wie die Absurdität, die aufzulösen
er vorgibt. Mit der gegen sich selbst gerichteten Tat glaubt man, die Absurdität des Lebens
aufzuheben, während man sie paradoxerweise erst bekräftigt und ihre Macht noch vergrö-
ßert. Das Leben ist absurd, genauso absurd aber ist, es zu beenden. Was also bleibt?
Leben.«18

Von dieser existenziellen Annahme eines absurden Lebens aus entwickelt Camus
seine Gedanken über die sinnlose Existenz, derer sich das Individuum bewusst
werde, und über die Frage, wie mit dieser sinnlosen Existenz umzugehen sei und
was sie für die Gesellschaft und die Politik bedeute.

Revolte gegen Ungerechtigkeit und Unfreiheit

Die Revolte des Einzelnen gegen die Absurdität der Welt sei das Weiterleben, aber
sie bliebe nicht darauf beschränkt. »Ich rufe, daß ich an nichts glaube und daß alles
absurd ist, aber ich kann an meinem Ausruf nicht zweifeln, und zum mindesten muß
ich an meinen Protest glauben.«19 Der erste Akt der Revolte sei also das Leben selbst
als Antwort auf die Sinnlosigkeit, der man als Individuum ausgesetzt ist. Die
Revolte, so Camus, bejaht das Leben und die Freiheit und lehnt ab, was diese beiden
bedroht. Er führt das Beispiel des Sklaven an, der eines Tages »Nein« sagt, gegen

1.2

 
14 Camus 1997 [1953], S. 15.

15 Man fühlt sich bei dieser Passage an das konstruktivistische Diktum »Man kann nicht
nicht kommunizieren« erinnert (Watzlawick 2011).

16 Camus 1997 [1953], S 31.

17 Camus 1959 [1956], S. 98 f.

18 Onfray 2013, S. 226.

19 Camus 1997 [1953] , S. 17.

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 251

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


den Herrn aufbegehrt und eine Grenze zieht. Er sagt Nein zu den Erniedrigungen
und zur Unterdrückung und damit gleichzeitig Ja zu einem Teil seines Selbst. »Wer
revoltiert, im etymologischen Wortsinn, macht kehrt. Er schritt unter der Peitsche
des Herrn. Nun bietet er ihm die Stirn.«20 Der Widerstand und das Aufbegehren
begännen zuerst im Einzelnen. Aber die Revolte gehe darüber hinaus. Denn in der
Tatsache, dass alle Menschen der Absurdität gleichermaßen und damit als Gleiche
ausgeliefert seien, begründe sich eine universelle Solidarität unter revoltierenden
Leidensgenossen der Spezies Mensch.21 Da jedes menschliche Wesen mit der exis-
tenziellen Absurdität konfrontiert sei, könne die Revolte, die den eigenen Tod
ablehnt, auch den Tod anderer nicht akzeptieren. Revoltieren sei somit zugleich ein
Akt der individuellen Befreiung, des individuellen Widerstands wie auch einer der
Solidarität unter Gleichen. Die Ablehnung des Selbstmords beinhaltet für Camus
damit schon die Ablehnung des Mordes. Daraus leitet sich für ihn die Revolte im
Hier und Jetzt gegen jede Form der Ungerechtigkeit und der Unterdrückung ab, wird
aber nicht zur Forderung nach vollständiger, absoluter Freiheit.22

»Weit entfernt, eine allgemeine Unabhängigkeit zu fordern, will die Revolte die Anerken-
nung der Tatsache, daß die Freiheit überall da eine Grenze habe, wo sich ein menschliches
Wesen befindet, denn die Grenze ist eben die Macht der Revolte dieses Wesens. […] Der
Revoltierende verlangt ohne Zweifel eine gewisse Freiheit für sich selbst, aber keinesfalls,
wenn er konsequent ist, das Recht, das Wesen und die Freiheit des andern zu vernichten.
[…] Die Freiheit, die er fordert, fordert er für alle; diejenige, die er ablehnt, verbietet er
allen.«23

Freiheit und Gerechtigkeit müssten sich somit gegenseitig begrenzen. »Die absolute
Freiheit ist das Recht des Stärkeren zu herrschen. Die absolute Gerechtigkeit schrei-
tet über die Unterdrückung jedes Widerspruchs: sie zerstört die Freiheit.«24 In die-
sem Zitat steckt die von Camus immer wieder und zu verschiedenen Gelegenheiten
geäußerte Kritik am Faschismus wie am Marxismus.25 »Der erstere hat nie davon
geträumt, den ganzen Menschen zu befreien, sondern nur davon, einige zu befreien

 
20 Ebd., S. 22.

21 Ebd., S. 30.

22 Ebd., S. 320.

23 Ebd., S. 320 f.

24 Ebd., S. 324.

25 Während seine Kritik am Faschismus und Nationalsozialismus sowie sein Kampf im
Widerstand gegen Hitler ihm unter allen Intellektuellen stets zur Ehre gereicht haben,
wurde ihm seine Kritik am Stalinismus in der französischen Linken massiv angekreidet.
Der erste Vorwurf erfolgte in einer Besprechung des Buchs Der Mensch in der Revolte
in den von Jean-Paul Sartre herausgegebenen »Les Temps modernes« durch Francis
Jeanson. Dieser wirft Camus vor, eine metaphysische Abhandlung gegen die Revolution
geschrieben und damit jede berechtigte Forderung nach Umsturz und Veränderung unge-
rechter Zustände geleugnet zu haben. Camus glaube nicht an die Macht der Infrastruktur
und der Herrschaftsverhältnisse (Todd 1998, S. 605 f.; Aronson 2005, S. 231 f.). Er
wende sich gegen die Revolution, obwohl diese oft die einzige Hoffnung der Menschen
sei (ebd.). Diese Kritik, die den Bruch zwischen Camus und Sartre begründete, hielt sich
hartnäckig und wurde in den folgenden Jahrzehnten oft wiederholt. Camus wehrte sich

252 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


durch die Unterjochung der andern. Der letztere strebt in seinem tiefsten Prinzip
danach, alle Menschen zu befreien, indem er sie alle vorübergehend knechtet.«26

Die Revolte richtet sich bei Camus gegen alle totalitären Herrschaftssysteme. Sie
verliere aber dort ihre Legitimität, wo sie ihre eigenen Prinzipien bricht – und dies
geschieht an jenem Punkt, wo sie zu den Waffen greift. Camus stellt hier die Revo-
lution der Revolte gegenüber. An den historischen Beispielen der Französischen und
der Russischen Revolution argumentiert er, dass die Revolution mörderisch sei und
damit die Prinzipien der Revolte missachte: »Die meisten Revolutionen gewinnen
ihre Form und Originalität durch einen Mord. Alle, oder fast alle, sind menschen-
mörderisch«.27 Camus, der sich selbst im Widerstand engagierte, der sich freiwillig
zum Militärdienst gegen Hitler gemeldet hatte, aber aufgrund seiner Tuberkulose
untauglich war, lehnte Gewalt als Mittel zur Selbstverteidigung nicht grundsätzlich
ab. Er wandte sich aber gegen die geplante Tötung von Menschen aus Prinzip. Und
diese geplante und brutale Tötung warf er den Jakobinern wie den russischen Revo-
lutionären vor. Sie verstoße gegen die existenziell begründeten Prinzipien der
Revolte.28

Diese Revolte richte sich zum einen gegen die Unfreiheit, wie im Beispiel des nein-
sagenden Sklaven deutlich wird. Sie richte sich aber auch gegen Ungerechtigkeit.
Camus meint damit nicht nur die Ungerechtigkeiten in Hinblick auf politische
Rechte, er bezieht die sozialen und ökonomischen Ungerechtigkeiten mit ein. In Der
Mensch in der Revolte stellt er Karl Marx den Marxisten gegenüber und lobt Marx’
Fähigkeit, sich in die Arbeiter hineinzuversetzen,29 auch wenn er dessen Idee der

 
in einer Replik mit dem Hinweis darauf, dass er stets die historischen und ökonomischen
Ungerechtigkeiten angeprangert und bekämpft habe, und wirft dem Rezensenten vor, ihn
bewusst missverstanden zu haben (Aronson 2005, S. 234). Und tatsächlich scheint
Jeansons Rezension die Thesen Camus’ völlig zu verdrehen. Denn die Prinzipien der
Revolte bedeuten bei Camus keineswegs, wie ihm vorgeworfen wird, die Leugnung oder
das Akzeptieren ungerechter Verhältnisse. Sie bedeuten die Ablehnung des Mordes bei
gleichzeitiger Auflehnung und Widerstand gegen Unfreiheit und Ungerechtigkeit. Wenn
Camus von »Revolution« spricht, dann meint er die historischen Beispiele, an denen er
sich abarbeitet, nämlich die Französische und die Russische Revolution.

26 Camus 1997 [1953], S. 277.

27 Ebd., S. 128.

28 Camus betont, dass die Revolte gegen Unterdrückung und gegen die Brutalität der
Obrigkeit verständlicherweise rasch an einen Punkt kommen könne, wo sich die Frage
nach der Anwendung von Gewalt stellt. Am Beispiel der russischen Sozialrebellen Ende
des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts macht er deutlich, wie zerrissen der Revoltie-
rende in Anbetracht einer solchen Situation sein kann. Während kühle Revolutionäre der
unbestimmten Gewalt ohne Zaudern freien Lauf ließen, reiße es andere zwischen der
gewaltlosen Revolte und der gewalttätigen Revolution wenigstens noch hin und her. Der
russische Student Kaliayew etwa weigerte sich, die Bombe auf den Großfürsten zu wer-
fen, weil dessen Kinder und andere Unschuldige hätten verletzt oder getötet werden kön-
nen. Camus verteidigt diese Terroristen nicht, aber er verweist auf den Unterschied zwi-
schen diesen »zartfühlenden Mördern« und den berechnend kaltblütigen (ebd., S. 194 f.).

29 Ebd., S. 236.

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 253

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


klassenlosen Gesellschaft als historisches Ziel verwirft. Simone Weil stimmt er darin
zu, dass die Stellung des Arbeiters doppelt unmenschlich sei, weil sie Geld und
Würde entbehre.30 Ein deutliches Bild von Camus’ Vorstellungen einer gerechten
Gesellschaft ergibt sich neben diesen Passagen aus seinen journalistischen Artikeln,
seinen Reden und seinen Tagebuchaufzeichnungen. Seine Forderungen beinhalteten
unter anderem die Abschaffung der Lohnarbeit und die Verstaatlichung wichtiger
Wirtschaftszweige. Er sympathisierte mit dem Anarcho-Syndikalismus.

»Wir dürfen die Reformen nicht mit Blick auf eine noch weit entfernte Gesellschaft gering-
schätzen, dürfen aber trotz der Reformen auch das letzte Ziel nicht aus den Augen verlieren,
das in der Einsetzung der Arbeiterklasse in all ihre Rechte durch die Abschaffung der Lohn-
arbeit besteht. Früher oder später muss der Widerstand der Privilegierten dem Allgemein-
interesse weichen. Das wird eher früher als später der Fall sein, wenn wir ab sofort damit
beginnen, die Gewerkschaften an der Verwaltung des Volkseinkommens zu beteiligen.«31

Die Auflehnung gegen die Absurdität der Welt beinhalte somit die Revolte gegen
Unfreiheit und Ungerechtigkeit. Im Gegensatz zur Revolution bleibe sie aber auf die
Gegenwart bezogen. Kein Heilsversprechen für die Zukunft könne eine Tötung in
der Gegenwart legitimieren. Damit erteilt Camus nicht nur den religiösen Vorstel-
lungen eines Lebens nach dem Leben, sondern auch den absoluten politischen Uto-
pien eine Absage.

Zweifel und Dialog

Aus der Absurdität und der Revolte ergeben sich zwei weitere Aspekte, die im Werk
von Albert Camus immer wieder auftauchen und politisch höchst relevant sind. Dies
sind zum einen der Zweifel und zum anderen der Dialog. Der Zweifel an fixen und
unabänderlichen Wahrheiten gehört zu den Grundannahmen bei Camus. Nur wer
an den jenseitigen und diesseitigen Wahrheiten und Heilsversprechungen zweifle,
könne gegen sie revoltieren. Zu dieser Haltung gehöre aber auch der Selbstzweifel.
In einem Vortrag aus dem Jahre 1948, den Camus auf Einladung eines Dominika-
nerklosters hielt, wird dies deutlich. Er weist darauf hin, dass er sich »nicht im Besitz
irgendeiner absoluten Wahrheit oder einer Botschaft« fühle.32 Dies entspricht dem,
was er wenige Jahre später in Der Mensch in der Revolte wiederholt. Der Zweifel,
die Zerrissenheit, die Unsicherheit gegenüber der Sinnfrage stehen am Beginn.33 Nur
wer zweifle, verwerfe endgültige Lösungen jeglicher Art. Camus verwarf nicht nur
die faschistischen und marxistischen Versprechungen, er sprach sich auch wieder-
holt und konsequent gegen die Todesstrafe aus. Denn auch sie gründet auf Gewiss-
heiten, die er bezweifelte.34 In seinen Betrachtungen zur Todesstrafe kommt seine
Haltung einprägsam zum Ausdruck: »Kann man uns mit Bestimmtheit sagen, daß

1.3

 
30 Ebd., S. 245.

31 Camus, zitiert nach Onfray 2013, S. 400.

32 Camus 1997 [1960], S. 66.

33 Camus 1997 [1953], S. 17.

34 Ebd., S. 326.

254 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


keiner der Hingerichteten für die Gesellschaft zu retten gewesen wäre?«35 Nein, das
könne man nicht, da es keine Gewissheit gebe. Die Todesstrafe bezeichnet Camus
unter anderem deswegen als Skandal, weil sie jeden Zweifel ausschließe und jede
Wiedergutmachung verunmögliche. Sie sei absolut und nicht rückgängig zu machen.
»Einen Menschen zum Verlust seines Lebens verurteilen, heißt so viel wie bestim-
men, daß dieser Mensch keinerlei Aussicht mehr hat, wiedergutzumachen.«36 Wer
wie Camus an absoluten Wahrheiten zweifelt, müsse die Todesstrafe ablehnen, und
zwar aus demselben Grund, wie er Revolutionen ablehnt.

Wer absolute Wahrheiten bezweifelt, bezweifelt gleichzeitig auch den Monolog.
Daher spricht sich Camus an vielen Stellen seines Werks direkt oder indirekt für den
Dialog aus. So auch in dem schon zitierten Vortrag bei den Dominikanern. »Viel-
mehr möchte ich Ihnen heute sagen, daß die Welt ein echtes Zwiegespräch nötig
hat, daß das Gegenteil eines Dialogs ebenso gut Lüge heißt wie Schweigen und daß
ein Zwiegespräch deshalb nur zwischen Menschen möglich ist, die das bleiben, was
sie sind, und die wahr sprechen.«37 Den Standpunkt anderer anzuhören und mit
einzubeziehen38 ist daher die konsequente Folge aus allem bereits Genannten: der
Absurdität, der Revolte und des Zweifels. Unterstrichen wird die Betonung des kri-
tischen Dialogs auch durch seine Aussagen zur Rolle des Journalismus. Kritik und
Selbstkritik seien dessen Aufgaben sowie die Hervorbringung einer kritischen
Öffentlichkeit.39 »Auf der Bühne wie im Leben geht der Monolog dem Tod vor-
aus.«40 In einem frühen Stück über den römischen Kaiser Caligula lässt Camus seine
Hauptfigur über weite Strecken monologisieren, denn der Monolog ist die Methode
der undemokratischen Herrschaft. Um jeden Zweifel am Gesagten von vornherein
im Keim zu ersticken, lässt der Diktator niemanden als sich selbst zu Wort kommen.
Die Methode der Revolte hingegen sei der Dialog, der Widerspruch. Camus liefert
mit seinem Werk einen existenzialphilosophischen Beitrag zu einer Diskursethik,
die das Schweigen der Welt gegenüber dem menschlichen Fragen beklagt und daraus
die Notwendigkeit des Dialogs ableitet.41 Er weist auf grundlegende Gegensätze hin:
Revolte vs. Revolution, Zweifel vs. absolute Wahrheit und Dialog vs. Monolog.

Solitaire und solidaire: Einsam, fremd und solidarisch in einer globalen
Demokratie

Ein weiterer Gedanke in Camus’ Werk, der für sein politisches Denken relevant ist,
ist die Fremdheit. Der Mensch, der nicht an Gott und nicht an ein endgültiges Ziel

1.4

 
35 Camus 1997 [1960], S. 135 f.

36 Ebd., S. 144.

37 Ebd., S. 66.

38 Isaac 1992, S. 170.

39 Camus nach Onfray 2013, S. 292;.

40 Camus 1997 a [1953], S. 320.

41 Vgl. dazu Hartmut Rosa in der Frankfurter Rundschau vom 18. Juni 2011. www.fr-
online.de/kultur/zeitdiagnose-ist-da-draussen-jemand-,1472786,8569942.html (Zugriff
vom 25.11.2013).

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 255

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


der Geschichte glaubt, der auf sein Fragen nach dem Sinn dieser Welt keine Antwort
bekommt, sei ein Fremder. Dieser Fremde sei das Sinnbild der absurden Existenz.
Meursault, die Hauptfigur im Roman Der Fremde, steht für eine unangepasste Per-
son, die sich nicht normkonform verhält,42 sondern nur in den Tag hinein lebt und
alles hinnimmt, wie es kommt. Allerdings fehlt ihm ein wesentlicher Aspekt, um ein
Mensch in der Revolte zu sein: Er begehrt nicht gegen Ungerechtigkeit und Unfrei-
heit auf, sondern begeht im Gegenteil ganz indifferent einen Mord. Er ist einsam
und fremd, ein solitaire. Ihm fehlt aber das, was Camus fast zehn Jahre später in Der
Mensch in der Revolte als wesentliche Eigenschaft des Revoltierenden bezeichnet
und was er in seinem weiteren großen Roman Die Pest literarisch verarbeitet, näm-
lich die Solidarität. Solitaire und solidaire – das Individuum sei einsam und fremd
in einer absurden Welt, eine Erfahrung, die zu Revolte und zu Solidarität führe. Man
müsse sich nicht schämen, das Glück der Solidarität vorzuziehen, sagt die Haupt-
figur Dr. Rieux zum Journalisten Rambert in Die Pest, woraufhin dieser antwortet,
dass man sich aber dafür schämen könne, alleine glücklich zu sein.43 Solange andere
leiden, unterdrückt und ungerecht behandelt werden, kann Camus’ Revoltierender
nicht ruhen. Die Revolte bejaht nicht nur das eigene Leben, sondern das Leben aller,
und daraus entsteht Solidarität. Diese Solidarität geht bei Camus über alle Grenzen
hinweg, über nationalstaatliche wie über religiöse oder weltanschauliche. Der
Mensch in der Revolte sei gleichzeitig einsam, fremd und solidarisch. Die Konse-
quenz daraus ist die Forderung nach weltweiter Gerechtigkeit und gleicher Freiheit
für alle.

Der dazu passende Gedanke einer europäischen Föderation und einer darauf fol-
genden internationalen Demokratie kommt insbesondere in Camus’ kürzeren Tex-
ten und seinem journalistischen Engagement zum Ausdruck. Die europäische Eini-
gung lag ihm schon während der Kriegsjahre besonders am Herzen. Er bezeichnet
Europa in seinem »Brief an einen deutschen Freund« als die große Hoffnung, die
ihn und seine Kameraden im Kampf gegen Hitler aufrecht hielt.44 Ein Europa, das
nach dem Kriege geschaffen werden müsse. In den 1950er Jahren bringt er diese
Idee erneut zum Ausdruck und konkretisiert sie. Er beschreibt seine Identität als
Algerier, Franzose und Europäer. »Ich habe […] mit der Selbstverständlichkeit, mit
der man atmen lernt, die Erfahrung gemacht, daß die Liebe zur engeren Heimat sich
weiten kann, ohne zugrunde zu gehen. Und schließlich fühle ich mich als Europäer,
weil ich mein Land liebe.«45 »Einheit und Vielfalt« sei die Formel Europas. Camus
schwebte eine europäische Föderation vor, der auch Russland angehören würde.46

Dieses Europa sollte ein Europa der Revolte sein und in eine globale, universale
Demokratie münden. Universalität bekommt dabei eine doppelte Bedeutung. Sie
bezieht sich zum einen auf die universell gültige Problematik der menschlichen Exis-

 
42 Vgl. Camus 1957.

43 Vgl. Camus 1998 [1948].

44 Camus 1997 [1960], S. 23.

45 Ebd., S. 219.

46 Ebd., S. 220.

256 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


tenz und zum anderen auf eine globale und damit universelle Vernetzung in Hinblick
auf politische Interdependenzen und Abhängigkeitsverhältnisse. In einem Artikel
aus dem November 1948 mit dem Titel »Démocratie et dictature internationale«
heißt es: »Das Brot Europas stammt aus Buenos Aires, die Arbeitsmaschinen in
Sibirien stammen aus Detroit. Heute ist die Tragödie kollektiv. […] Wir wissen
daher ohne den Schatten eines Zweifels, dass die neue Ordnung, die wir suchen,
nicht nur national oder kontinental, noch viel weniger westlich oder östlich sein
kann. Sie muss universell sein«.47 Camus spannt hier den Bogen zwischen seinem
politik-theoretischen Werk und seinen konkreten Forderungen als Journalist und
Intellektueller. Er schließt in Bezugnahme auf die Vereinten Nationen, dass es sich
bei dieser Organisation um eine internationale Diktatur handle, da das internatio-
nale Gesetz beziehungsweise das Völkerrecht nicht wie in Demokratien üblich von
der Legislative, sondern von der Exekutive gemacht werde. Um die internationale
Diktatur zu beenden, forderte er weltweite Wahlen und ein Weltparlament. »[…]
so lange wir dieses Parlament nicht haben, müssen wir uns gegen die internationale
Diktatur auflehnen, und zwar mit internationalen Maßnahmen, die dem verfolgten
Ziel nicht widersprechen.«48

Demokratietheoretische Konsequenzen aus dem Werk Albert Camus’

Die zentralen Gedanken in Albert Camus’ Werk lassen sich für die politische Theorie
und insbesondere für die Demokratietheorie fruchtbar machen. Entlang der oben
genannten Aspekte ergibt sich aus seinen Schriften eine für die Demokratietheorie
interessante Argumentationskette, die, von der einsamen Absurditätserfahrung des
Individuums ausgehend, bei den existenziellen Bedingungen des Menschseins
beginnt und bei der Demokratie als »bester« Staatsform endet.

Demokratie als Staatsform des Absurden und der Unabschließbarkeit

Die erste Annahme, nämlich jene einer absurden Welt, in der es kein finales Ziel
gibt, ist bereits im demokratischen Gedanken grundsätzlich angelegt, aber in keiner
der gängigen Demokratietheorien ausgesprochen. Die Entstehungsgeschichte der
modernen Demokratie jedoch ist die Geschichte der Revolte gegen einen von Gott
legitimierten Herrschaftsapparat. Das Gottesgnadentum wird im Zeitalter der Auf-
klärung infrage gestellt und in der Französischen Revolution schließlich offen
bekämpft. Diese gedankliche Entwicklung war möglich, weil Humanismus und
Renaissance den Weg zum Zweifel bereitet haben, der auch den Zweifel an der
Göttlichkeit, jedenfalls aber der göttlichen Legitimation der Herrscher und schließ-
lich die Entstehung einer kritischen Öffentlichkeit beinhaltete.49 Dieser Zweifel wird
paradoxerweise Grundlage einer Überzeugung; nämlich jener, dass keine Weltan-
schauung, keine Jenseitsvorstellung und kein Heilsversprechen objektive Richtigkeit

2.

2.1

 
47 Camus 1950, S. 160; Übersetzung M.P.

48 Ebd., S. 166; Übersetzung M.P.

49 Vgl. Habermas 1968.

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 257

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


beanspruchen können. Er ist damit historische Grundlage für die Erkenntnis der
Absurdität der Welt. Um diese anzuerkennen, muss man kein Atheist sein. Es reicht
aus, was der italienische Müller Menocchio50 schon im 16. Jahrhundert zum Aus-
druck brachte: Wir können nicht mit Gewissheit sagen, was wahr und richtig ist.
Daher solle sich die weltliche Macht gegenüber den transzendenten Vorstellungen
neutral verhalten. Dieser Gedanke wird später zu einer weitgehend anerkannten
Prämisse der modernen politischen Theorie und findet durch die Trennung von
Kirche und Staat seinen Ausdruck,51 am prägnantesten in der Laizität der franzö-
sischen oder türkischen Verfassung.

Die Neutralität des modernen Staates gegenüber Religionen und Weltanschauun-
gen ist vom Gedanken der Absurdität nicht weit entfernt. Auch wenn in keiner Ver-
fassung von der Sinnlosigkeit der Welt die Rede ist und sich manche sogar aus-
drücklich auf eine Religion beziehen, so steckt in vielen von ihnen doch die
Grundannahme, die lautet: Der Sinn der Welt lässt sich nicht objektiv erschließen.
Diese Annahme ist die Voraussetzung für die Existenz demokratischer Systeme in
unserem heutigen Verständnis.

Mit der radikalen Anerkennung der Absurdität unserer Welt, wie sie bei Camus
geäußert wird, und seiner Leugnung einer geschichtlichen Logik oder Sinnhaftigkeit,
die uns zu einem finalen Ziel führen könnte, ist die Konzentration des Lebens und
der Politik auf das Hier und Jetzt folgerichtig. Die Demokratie ist die Staatsform,
die dieser Überzeugung Ausdruck verleiht. Nur eine Demokratie, die auf jegliches
Heilsversprechen verzichtet und sich auf die Verteidigung von Freiheit und Gerech-
tigkeit in der Gegenwart bezieht, wird der existenziellen Absurdität und der ethi-
schen Neutralität gerecht. Die Diskrepanz zwischen verfassungsrechtlichen Grund-
sätzen und Realpolitik ist Camus dabei freilich nicht entgangen. Darum betonte er
in einem journalistischen Artikel: »Die Demokratie ist nicht die Herrschaft der
Mehrheit, sondern die Beschützung der Minderheiten«.52 Er unterstreicht damit,
dass der Staat dort die Demokratie verletze, wo er der Sinndefinition einer Mehr-
heits-Gruppe größeren Wert einräumt als jener der Minderheit.53 Die Beschützung
der Möglichkeit anderer Sinndefinitionen ist demnach grundlegende Aufgabe der
Demokratie und die Annahme einer objektiv nicht herstellbaren Sinnhaftigkeit der
Welt, ihrer Absurdität also, ihre Voraussetzung. Anders formuliert: Nur weil die
Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie. Was daraus folgt, ist die Ablehnung
von ideologischen Zielen, also die Unabschließbarkeit des Politischen.

Demokratie als Staatsform der Revolte für Freiheit und Gerechtigkeit

Aus der Absurdität folgt die Revolte. Dieser Schritt lässt sich nicht unpolitisch deu-
ten. Was aber heißt die Revolte für die politische Theorie? Wenn die Demokratie,
wie oben argumentiert, die Staatsform ist, die als einzige der Absurdität der Welt

2.2

 
50 Vgl. Ginzburg 1979.

51 Vgl. Lipset, Rokkan 1967.

52 Camus 1989, S. 260.

53 Siehe auch Rey 2006, S. 272 f.

258 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


gerecht wird, dann muss sie zwangsweise die Revolte zulassen, ja muss sie fördern,
denn diese gehört zur Absurdität dazu. Demokratie beruht auf zwei Prinzipien:
Freiheit und Gerechtigkeit.54 Die Revolte ist die Methode zur Erreichung und Ver-
teidigung dieser Prinzipien.

Die existenzialistische Grundannahme Camus’ lässt sich anhand eines Bildes dar-
stellen, und zwar mithilfe einer Umdeutung der Heidegger’schen Annahme des »In-
die-Welt-Geworfen-Seins«. Während Heidegger von einem in Bezug auf das Kind
unfreiwilligen, passiven Geburtsakt ausgeht – das Kind wird »geworfen« –, kann
die Camus’sche Idee der Revolte schon am Anfang jeder Existenz das Aktive her-
vorkehren. Die Geburt ist dann die erste Revolte, die zur Freiheit und zum Leben
führt. Das Ungeborene lässt sich nicht passiv »werfen«, sondern revoltiert gegen die
Enge des Mutterleibs und bricht in die Freiheit auf. Bliebe es passiv, so würde es
sterben. Diese Erfahrung steht am Beginn jedes Menschenlebens. Der Mutterleib
gibt dem Freiheitsdrang ihrer Leibesfrucht nach und erlaubt den Widerstand. Das
Leben beginnt so mit einer Revolte, die zur Freiheit führt: »Ich revoltiere, also bin
ich.« Die existenzielle Erfahrung der erfolgreichen Revolte eine alle Menschen und
begründe deren Solidarität. Symbolisch gesprochen, wiederholt sich dieser Prozess
immer dann, wenn jemand gegen einen äußeren Zwang aufbegehrt. Die endgültige
Freiheit ist im absurden Leben unerreichbar, wie Sisyphos weiß. Politisch gespro-
chen, stellt sich die Frage, ob ein Staat als Zwangsapparat die Revolte zulässt oder
im Keim erstickt und damit, symbolisch gesprochen, jedes freie Leben tötet. Revolte,
Leben und Freiheit gehören aus dieser Perspektive zusammen. Und die Demokratie
ist, um in diesem Bild zu bleiben, der Mutterleib, der die Revolte zulässt.

Gleichzeitig leitet sich aus der Revolte gegen Unfreiheit und Unterdrückung auch
die Forderung nach Gerechtigkeit ab, denn gleiche Freiheit erfordert die gerechte
Verteilung von Lebenschancen und Ressourcen. Für Camus sind die wirtschaftli-
chen Verhältnisse nicht von den politischen abzukoppeln. Hier trifft er sich mit den
meisten sozialistischen Theorien. Sein Argument für gerechte Verteilung gründet
aber, wie beschrieben, in der Forderung der existenziellen Revolte. Nein sagen und
revoltieren zu können muss allen Menschen gleichermaßen möglich gemacht wer-
den. Aus diesem Grunde präferierte Camus einen anarcho-syndikalistischen
Zugang, wie er bei Pierre-Joseph Proudhon55 oder Michail Bakunin angelegt war,
der gleiche Machtverteilung und institutionelle Enthierarchisierung beinhaltet.

»Die Freiheit wählen, das heißt nicht, gegen die Gerechtigkeit wählen, wie man uns dies
weismacht. Im Gegenteil, man wählt die Freiheit heute nur auf der Ebene derer, die allent-
halben leiden und kämpfen, dort und nur dort. Man wählt sie zugleich mit der Gerechtigkeit,
und wahrhaftig, in Zukunft ist es für uns nicht mehr möglich, die eine ohne die andere zu
wählen. Wenn jemand euer Brot entzieht, beraubt er euch gleichzeitig eurer Freiheit. Aber
wenn jemand euch eurer Freiheit beraubt, dann wißt, daß euer Brot bedroht ist, denn es
hängt nicht mehr von euch und eurem Kampf ab, sondern von der Eigenmächtigkeit irgend-
eines Herrn. Je mehr die Freiheit in der Welt an Boden verliert, desto mehr wächst das Elend
und umgekehrt.«56

 
54 Vgl. Pelinka 2011.

55 Vgl. Proudhon 2010 [1840].

56 Camus 1997 [1960], S. 89.

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 259

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


Camus spricht sich für eine gerechte Demokratie aus und impliziert, dass sich Sozia-
lismus und Liberalismus gegenseitig bedingen – ein Gedanke, der vor ihm schon bei
Jean Jaurès geäußert wurde.57

Von den derzeit gängigen Demokratietheorien passt Camus’ Konzept am ehesten
zur sozialen Demokratie, wie sie zuerst von Hermann Heller konzipiert wurde.58

Der Kritik an einer Demokratie, die keine Rücksicht auf soziale Fragen nimmt, hätte
Camus wohl uneingeschränkt zugestimmt. »Er verteidigte die [damals gültige] Dok-
trin der Labour Party und den skandinavischen Sozialismus, weil ihm ein künftiges
sozialistisches Europa eine gute Basis für das von ihm angestrebte föderale und
libertäre Europa zu sein schien.«59

Wenn die Demokratie aber die Staatsform der Revolte im Sinne von Freiheit und
Gerechtigkeit ist, so hat dies Folgen für ihre Institutionen und ihre Prozesse. Insti-
tutionen sind dann mit möglichst flachen Hierarchien auszustatten, die den Wider-
spruch, die Revolte, das Nein für jedes einzelne Individuum ermöglichen und zulas-
sen. Effizienzargumente oder anderweitige Ziele müssten dem obersten Prinzip der
Revolte untergeordnet werden. Das gilt für die UNO ebenso wie für Nationalstaaten
und andere politische Einheiten, wobei letztere nach Camus föderale Subeinheiten
einer weltweiten Demokratie sein sollten. Auch Interessenvertretungen und Unter-
nehmen sind davon nicht auszunehmen. Als Vorbild gelten bei Camus demokratisch
organisierte Gewerkschaften und die libertären Formen des Syndikalismus, die
möglichst flache Hierarchien und gleiche Mitsprache für alle forderten.60 Dies
bedeutet, dass es neben den Übereinstimmungen mit dem Konzept der sozialen
Demokratie in Camus’ Werk auch eine Nähe zu partizipatorischen Demokratie-
modellen gibt, insbesondere zu John Dewey61 oder Carole Pateman62. Deren Idee
einer weit über gewerkschaftliche Rechte hinausgehenden Workplace-Democracy,
also einer Demokratisierung der Arbeitswelt bis in den Mikrokosmos der Unter-
nehmen hinein, ist mit der Auffassung der Demokratie als Staatsform der Revolte
gut vereinbar und trifft sich mit Camus’ politischer Forderung nach flachen Hier-
archien. Übereinstimmungen gibt es auch mit Hannah Arendts Idee der Demokratie
als Lebensform.63

In Anbetracht einer zunehmenden Kritik an globalen Ungerechtigkeiten, eines
Vertrauensverlusts in nationalstaatlich organisierte repräsentative Demokratien,
eines Anstiegs an Protestbewegungen und einer lauter werdenden Globalisierungs-
kritik ist die Revolte von besonderer Aktualität. Der Erfolg des Buchs Empört

 
57 Vgl. Jaurès 2012 [1898].

58 Vgl. Meyer 2005.

59 Onfray 2013, S. 400.

60 Ebd.

61 Vgl. Dewey 2008, der Demokratie nicht lediglich als Staats-, sondern als Lebensform
begriff.

62 Vgl. Pateman 1970.

63 Zu den Ähnlichkeiten zwischen Arendt und Camus sowie deren Bezug zu Dewey vgl.
Isaac 1992, S. 145 f.

260 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


Euch! des französischen Intellektuellen Stéphane Hessel unterstreicht dies. Sein
Aufruf, sich gegen Ungerechtigkeit und Unfreiheit im Hier und Jetzt aufzulehnen,
bringt die Positionen und die Haltung Camus’ sowie anderer französischer Philo-
sophen der 1940er und 1950er Jahre in die aktuelle Debatten ein: »Das Grundmotiv
der Résistance war die Empörung«64, führt er aus. Sein Essay endet mit den Worten:
»Widerstand leisten, heißt Neues schaffen«.65

Durch die Revolte wird, wenn man sie mit Camus als zentralen Aspekt einer
Demokratie versteht, ein neuer Blick auf die kritische Zivilgesellschaft möglich. Sie
entsteht dort, wo die einsamen Individuen zu solidarischen Kämpfern für eine
gemeinsame Sache werden, wo die geteilte »solitude« in eine »solidarité« mündet,
die jedenfalls für die Dauer des gemeinsamen Aufbegehrens anhält und sich bei jeder
neuen Ungerechtigkeit wieder entfacht.

Widerstand und Protest der Rebellen, also das, was in der Politikwissenschaft
häufig unter den Begriff der »unkonventionellen Partizipation« fällt, sind aus dieser
Perspektive zentrale Indikatoren für die Qualität einer Demokratie und damit von
besonderer Bedeutung. Isaac ist zuzustimmen, wenn er seine Analyse von Camus
und Arendt mit der Aussage schließt, dass die Demokratie nicht nur Überzeugungen
und Institutionen brauche, »sondern auch Rebellen des Geistes und der Vernunft,
die couragiert genug sind, an Überzeugungen und Verbindlichkeiten zu rütteln und
darauf zu bestehen, dass, wenn wir wirklich die menschliche Freiheit und Würde
vorziehen, wir auch bereit sein müssen, mit unseren Unvollkommenheiten und
Unterschieden zu leben«.66

Demokratie als Staatsform des Zweifels und des Dialogs

Die Demokratie ist die Staatsform, in der man Nein sagen kann, weil ihr der Zweifel
immanent ist. Daraus folgt, dass sie wehrhaft gegenüber endgültigen Wahrheiten
sein muss, um nicht in Gefahr zu geraten, einer diesseitigen oder jenseitigen Heils-
versprechung geopfert zu werden. Camus unterstreicht, dass es zu den für einen
Demokraten unverzichtbaren Tugenden zähle, dem Gegner zuzuhören. »Man
müsste sich selbst ein wenig vergessen. Das würde den Abgeordneten und den Par-
teien ein wenig von dem verleihen, was die guten und wahren Demokratien aus-
macht. Der Demokrat ist vor allem jemand, der zugibt, dass ein Gegner recht haben
kann, der ihn daher sprechen lässt und der über seine Argumente nachzudenken
bereit ist. Wenn die Parteien oder die Menschen so überzeugt von ihrer eigenen
Vernunft sind, dass sie den Gegnern mit Gewalt den Mund stopfen, dann existiert
die Demokratie nicht mehr.«67 Der Zweifel ist daher notwendig, auch ein Zweifel

2.3

 
64 Hessel 2011, S. 9.

65 Ebd., S. 21.

66 »[B]ut also […] rebels, of the mind and of the spirit, who are courageous enough to
unsettle convictions and commitments and to insist that if we truly prefer human freedom
and dignity, we must be willing to live with our imperfections and with our differen-
ces« (Isaac 1992, S. 259; Übersetzung M.P.).

67 Camus 1977, S. 320; Übersetzung M.P.

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 261

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


an sich selbst. Er ist an Fragen und Dialog gebunden und steht im Gegensatz zum
Monolog. Camus formulierte dies mehrfach unter dem Schlagwort einer »beschei-
denen Demokratie«: »Das demokratische Regime kann nur gefordert, geschaffen
und bewahrt werden von Menschen, die wissen, dass sie nicht alles wissen. Der
Demokrat ist bescheiden […]«.68

Daher ist die Demokratie als Staatsform der Revolte notwendigerweise auf dem
Gespräch aufgebaut, auf dem Austausch von Argumenten und der Möglichkeit des
Widerspruchs. Diese Annahme findet sich auch in einer Reihe von Demokratie-
theorien wieder, nicht nur in jenen, die sich mit politischen Diskursen und Fragen
der demokratischen Kommunikation beschäftigen. Die Analyse hegemonialer und
gegenhegemonialer Diskurse etwa, wie sie von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe
mit Rückgriff auf Gramsci unternommen wird,69 deckt sich mit Camus’ Forderung
nach der Möglichkeit des Widerspruchs. Demokratien brauchen Widerspruch, müs-
sen ihn zulassen.70 Sie benötigen den Dialog, den kommunikativen Austausch, die
Deliberation, wie Habermas es betont.71 In funktionierenden Demokratien spielt
der Widerspruch eine tragende Rolle und schlägt sich institutionell in der parla-
mentarischen Opposition nieder, außerinstitutionell in den sogenannten unkonven-
tionellen Partizipationsformen wie Demonstrationen oder Streiks.72 Manipulative
und populistisch angelegte Kommunikationsformen, die dem Monolog den Vorrang
überlassen und Fragen oder Widerspruch nicht zulassen, sind in einer auf Camus
basierenden Demokratiedefinition auszuschließen.

Demokratie als Staatsform der Fremdheit und der internationalen Solidarität

Da Camus stets vom existenziellen Leid des Individuums ausgeht, ist es konsequent,
dass er nationale Grenzen als theoretisch irrelevante Größen ansieht, auch wenn er
in seinen der Realität geschuldeten Analysen weiß, wie wirkmächtig diese sind.
Dabei legt er ein von Staatszugehörigkeiten unabhängiges Gleichheitsprinzip an.
Sein während der Algerienkrise geäußerter Vorschlag, allen Algeriern die französi-
sche Staatsbürgerschaft zu verleihen,73 entspricht seinen philosophischen Annah-
men. Das Recht auf Revolte, auf Freiheit und Widerspruch gründet sich bei Camus
nicht auf ein territorial begrenztes Gebiet eines Nationalstaates oder eine Staats-
bürgerschaft, sondern auf die existenzielle Universalität des Menschseins. Da jeder
Mensch vorerst fremd und einsam in eine absurde Welt tritt, gibt es keine Aus-
schließungsgründe vom grundlegenden Recht auf Revolte. Damit liefert Camus eine
existenzphilosophische Begründung für ein universales Wahlrecht, jedenfalls aber
für eine Verbesserung des Zugangs von MigrantInnen zu den politischen Rechten

2.4

 
68 Camus 1948; Übersetzung M.P.

69 Vgl. Laclau, Mouffe 1985.

70 Vgl. Bruell et al. 2009.

71 Vgl. Habermas 1992.

72 Vgl. Kaase 2000.

73 Onfray 2013, S. 472 f.

262 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


ihres Aufenthaltslands, wie sie auch MigrationsforscherInnen fordern.74 Denn aus
der existenziellen Leidenserfahrung heraus entsteht eine Solidarität, die sich in der
Gleichheit politischer Rechte und damit in der Gleichheit auf das Recht der Revolte
äußert. Ein Migrant, der in einem Land, in dem er sich aufhält, keine Möglichkeit
hat, politische Rechte wahrzunehmen, ist seiner Stimme beraubt und kann nicht
Nein sagen. Die internationale Solidarität geht aber darüber hinaus und besteht
nicht nur gegenüber den politischen Rechten von MigrantInnen. Da es ohne Brot
keine Freiheit gibt und ohne Freiheit das Brot gefährdet ist, ergibt sich bei Camus
eine internationale Solidarität mit allen Menschen, die entweder das eine oder das
andere entbehren.75 Die kapitalismuskritischen Bewegungen der Gegenwart, die
sich für den Kampf gegen Armut und Hunger einsetzen, leiten ihre Motivation aus
ähnlichen Erwägungen ab. Manche berufen sich sogar ausdrücklich auf Camus.76

Konklusion: Die Konsequenzen einer Demokratie als Revolte

Camus’ Argumente legen nahe, dass die Demokratie jene Staatsform ist, die den
existenziellen menschlichen Erfahrungen am ehesten entspricht: Versteht man die
Geburt in einer Umdeutung von Heidegger nicht mehr als passives In-die-Welt-
Geworfen-Sein, sondern als erfolgreichen Akt der Revolte, der zu Leben und Freiheit
führt, so folgt aus diesem existenzermöglichenden Erfolgserlebnis sowie der späte-
ren, von Camus beschriebenen Absurditätserfahrung, dass die Revolte eine Lebens-
bedingung darstellt. Diese Lebens- und Freiheitsbedingung in eine Staatsform zu
übersetzen bedeutet sodann, die Spielregeln beziehungsweise den Gesellschaftsver-
trag daraufhin zu konzipieren. Die idealtypische moderne Demokratie trägt diesen
Gedanken bereits in sich und kann als Staatsform der Revolte interpretiert werden,
auch wenn sie in der Realität beständig an diesem Anspruch scheitert.

Aus dem Gesagten ergeben sich Folgen für eine Theorie der Demokratie als
Revolte für verschiedene Teilgebiete der Demokratieforschung, die an der derzeiti-
gen Krise der repräsentativen Demokratie ansetzen können. Die Demokratiequali-
tätsanalyse, die in den letzten Jahren einen gewissen Boom erlebt, kann von diesem
Ansatz profitieren, indem die Revolte und ihre Bedingungen als notwendiges Demo-
kratieprinzip anerkannt und als Indikatoren eingeführt werden und sie kann
Aspekte von Bürgerschaft oder politischer Bildung berücksichtigen. Albert Camus’
Werk erweist sich somit als nachhaltig und bietet eine Reihe politiktheoretischer
Anknüpfungspunkte.

Die politischen Werke Camus’ wurden in der akademischen Debatte bis dato
kaum nachhaltig rezipiert oder gar weiterentwickelt. Es handelt sich hier um eine
Lücke im Diskurs, den seine tiefgehenden Überlegungen zur menschlichen Existenz,

3.

 
74 Vgl. Bauböck 2010.

75 Onfray 2013, S. 515.

76 Vgl. Interview mit dem Gründer der Hilfsorganisation Cap Anamur, Rupert Neudeck:
http://syndikalismus.wordpress.com/2013/11/07/zum-100-geburtstag-von-albert-
camus/ (Zugriff vom 25.11.2013)

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 263

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


zu Freiheit und Gerechtigkeit sowie wie jener einer globalen Legislative oder einer
bescheidenen Demokratie zu überbrücken in der Lage sind.

Literatur

Aronson, Raymond 2005. Camus & Sartre. Amitié et Combat. Paris: Alvik Editions.
Aubéry, Pierre 1958. »Camus et la classe ouvrière«, in French Review 23, 1, S. 14-21.
Alexander, Amy C.; Inglehart, Ronald; Welzel, Christian 2012. »Measuring effective democracy:

a defense«, in International Political Science Review 33, 1, S. 41-63.
Bartsch, Günter 1965. »Camus und der demokratische Sozialismus«, in Die Neue Gesellschaft 12,

S. 787-792.
Bauböck, Rainer 2010. »Changing the boundaries of citizenship: the inclusion of immigrants in

democratic polities«, in Selected studies in international migration and immigrant incorpo-
ration, hrsg. v. Martiniello, Marco; Rath, Jan, S. 275-315. Amsterdam: Amsterdam Univer-
sity Press.

Brodocz, André; Schaal, Gary S. 2001. »Einleitung«, in Politische Theorien der Gegenwart II,
hrsg. v. Brodocz, André; Schaal, Gary, S. 9-22. Opladen: Leske + Budrich.

Bruell, Cornelia; Mokre, Monika; Pausch, Markus. Hrsg. 2009. Democracy needs dispute. The
debate on the European Constitution. Frankfurt a. M.: Campus.

Bühlmann, Marc et al. 2008. »Wie lässt sich Demokratie am besten messen? Zum Forumsbeitrag
von Thomas Müller und Susanne Pickel«, in Politische Vierteljahresschrift 49, 1, S. 114-122.

Camus, Albert 1948. Réflexions sur une démocratie sans catéchisme, in La Gauche, Juillet
1948.

Camus, Albert 1950. Actuelles. Paris: Gallimard.
Camus, Albert 1957. Der Fremde. Düsseldorf: Karl Rauch Verlag.
Camus, Albert 1959 [1956]. Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde. Hamburg:

Rowohlt.
Camus, Albert 1977 [1947]. Essais. Extrait de »Démocratie et Modestie«. Paris: Gallimard.
Camus, Albert 1989. Carnets III, mars 1951 – décembre 1959. Paris: Gallimard.
Camus, Albert 1997 [1953]. Der Mensch in der Revolte. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Camus 1997 [1960]. Fragen der Zeit. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Camus, Albert 1998 [1948]. Die Pest. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Crouch, Colin 2008. Postdemokratie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Dahrendorf, Ralf 2010 [1959]. Homo sociologicus: Ein Versuch zur Geschichte, Bedeutung und

Kritik der Kategorie der sozialen Rolle, 17. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften.

Dewey, John 2008. The later works. Vol. 11: 1935-1937, hrsg. v. Boydston, Jo Ann. Carbondale:
Southern Illinois University Press.

Downs, Anthony 1968. Ökonomische Theorie der Demokratie, hrsg. v. Wildenmann, Rudolf.
Tübingen: J. C. B. Mohr.

Ginzburg, Carlo 1979. Der Käse und die Würmer: Die Welt eines Müllers um 1600. Frankfurt a.
M.: Syndikat.

Guérin, Jeanyves 2009. Dictionnaire Albert Camus. Paris: Edition Robert Laffont.
Guérin, Jeanyves 2013. Albert Camus. Littérature et politique. Paris: Champions Classiques

Essais.
Habermas, Jürgen 1968. Der Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-

gorie der bürgerlichen Gesellschaft. Neuwied a. R.: Luchterhand.
Habermas, Jürgen 1992. Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaates. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Hartmann, Martin; Offe, Claus. Hrsg. 2011. Politische Theorie und politische Philosophie. Ein

Handbuch. München: C. H. Beck.
Hayden, Patrick 2013. »Albert Camus and rebellious cosmopolitanism in a divided world«, in

Journal of International Political Theory 9, 2, S. 194-219.
Hessel, Stéphane 2011. Empört Euch! Berlin: Ullstein.

264 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


Isaac, Jeffrey C. 1992. Arendt, Camus and modern rebellion. New Haven, London: Yale Uni-
versity Press.

Jaurès, Jean 2012 [1898]. »Socialisme et libéralisme. Extraits. Préface de Paul Magnette«, in
Supplément offert par Philosophie Magazine 57.

Kaase, Max 2000. »Politische Beteiligung/Politische Partizipation«, in Handwörterbuch des
politischen Systems der Bundesrepublik Deutschland, hrsg. v. Andersen, Uwe; Woyke,
Wichard, S. 473-478. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal 1985. Hegemony and socialist strategy. Towards a radical
democratic politics. London: Verso.

Lipset, Martin Seymour; Rokkan, Stein. Hrsg. 1967. Party systems and voter alignments. Cross-
national perspectives. New York: The Free Press.

Magnette, Paul 2005. Citizenship. The history of an idea. Essex: ECPR Press.
Marin, Lou 1998. Ursprung der Revolte. Albert Camus und der Anarchismus. Berlin: Verlag

Graswurzelrevolution.
Marin, Lou. Hrsg. 2013. Albert Camus: Libertäre Schriften (1948-1960). Hamburg: Laika-

Verlag.
Meyer, Martin 2013. Albert Camus. Die Freiheit leben. München: Hanser Verlag.
Meyer, Thomas 2005. Die Zukunft der Sozialen Demokratie. Bonn: Friedrich-Ebert-Stiftung.
Onfray, Michel 2013. Im Namen der Freiheit. Leben und Philosophie des Albert Camus. Mün-

chen: Knaus.
Pateman, Carole 1970. Participation and democratic theory. London, New York: Cambridge

University Press.
Pelinka, Anton 2011. »Bildung und Demokratie. Welche Bildungsziele braucht die Demokratie?«,

in Zukunft. Bildung. Lebensqualität, hrsg. v. Popp, Reinhold; Pausch, Markus; Reinhardt,
Ulrich, S. 153-166. Hamburg: LIT Verlag.

Proudhon, Pierre-Jospeh 2010 [1840]. What is property? An inquiry into the principle of right and
of government. Auckland: Floating Press.

Rawls, John 2006 [1975]. Eine Theorie der Gerechtigkeit, hrsg. v. Höffe, Otfried. Berlin: Aka-
demie Verlag.

Rey, Pierre-Louis 2006. »Le pari démocratique d’Albert Camus«, in Revue d’histoire littéraire de
la France 106, 2, S. 271-284.

Sändig, Brigitte 2004. Albert Camus. Autonomie und Solidarität. Leipzig: Königshausen und
Neumann.

Sartori, Giovanni 1997. Demokratietheorie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Schmidt, Manfred G. 2000. Demokratietheorien, 3. Auflage. Opladen: Leske + Budrich.
Schumpeter, Joseph A. 1950. Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Bern: Francke.
Thiery, Peter 2009. »Moderne politikwissenschaftliche Theorie«, in Politikwissenschaft. Eine

Einführung, 6. Auflage, hrsg. v. Lauth, Hans-Joachim; Wagner, Christian, S. 194-232.
Paderborn: Schöningh UTB.

Todd, Olivier 1999. Albert Camus. Ein Leben. Reinbek bei Hamburg. Rowohlt.
Watzlawick, Paul 2011. Man kann nicht nicht kommunizieren. Das Lesebuch, hrsg. v. Trunk,

Trude. Bern: Huber Verlag.

Nur weil die Welt absurd ist, brauchen wir eine Demokratie 265

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249


Zusammenfassung: Das Werk von Albert Camus wurde nach seinem Tod 1960 weitgehend
auf seine literarische Dimension reduziert. Dass Camus ein politisches Oeuvre hinterlässt, das
vielerlei Anknüpfungspunkte für die Politik- und insbesondere für die Demokratieforschung
bietet, wurde aus mehreren Gründen lange Zeit in den Hintergrund gedrängt: Für die poli-
tische Linke war er ein Moralist, der sich mehr um metaphysische Fragen kümmerte als um
historisch materialistische. Für die politische Rechte war er als Philosoph des Absurden und
als ehemaliger Kommunist ohnehin indiskutabel. Und die politischen TheoretikerInnen nah-
men ihn nicht als einen der ihren wahr. Dabei hätten sie sich zumindest von seinem Werk
inspirieren lassen können, denn es liefert unter anderem Grundlagen für eine Theorie der
Demokratie als Staatsform der Revolte. Aus dem Werk Albert Camus’ lassen sich für die
Demokratietheorie folgende Thesen ableiten: 1. Die Demokratie beruht auf der objektiven
Absurdität unseres Daseins und auf der Unabschließbarkeit der Geschichte; 2. Die Demo-
kratie ist die Staatsform der Revolte im Dienste der Freiheit und der Gerechtigkeit; 3. Die
Demokratie ist die Staatsform des Zweifels und des Dialogs; 4. Die Demokratie ist die Staats-
form der Fremdheit und der Solidarität.

Stichworte: Albert Camus, Demokratie, Revolte, Absurdität, Existenz, Demokratietheorie

Democracy and rebellion. Albert Camus’ relevance for political theory

Summary: The political dimension of Albert Camus’ writings has been neglected by political
theory for a long time. Following his dispute with Jean-Paul Sartre about his book The
Rebel, Camus was left aside and seen as an outsider among socialist thinkers. His oeuvre was
increasingly reduced to its literary dimension. Only a few scientists have analyzed Camus’
political writings, which indeed offer manifold links to democratic and political theory. The
aim of this article is to show the relevance of his writings for current democracies by intro-
ducing the following theses: 1. Democracy is based on the absurdity of our existence and the
non-termination of history; 2. Democracy is the governmental form of revolt for the sake of
freedom and justice; 3. Democracy is the governmental form of doubt and dialogue; 4.
Democracy is the governmental form of foreignness and solidarity.

Keywords: Albert Camus, democracy, rebellion, absurdity, existence, democratic theory

Autor

Prof. (FH) Dr. Markus Pausch
Zentrum für Zukunftsstudien
Fachhochschule Salzburg
Urstein Süd 1
5412 Puch bei Salzburg
Österreich

266 Markus Pausch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:15:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-249

