Kapitel 4

Soziales Miteinander

»Kultur ist gewohnlich.« Das befand einmal der britische Soziologe Raymond Wil-
liams. Uber Commoning lisst sich dasselbe behaupten. Es ist im Grunde furchtbar
gewohnlich. Commoning ist, was einfache Menschen in ihren jeweiligen Beziehun-
gen und Umgebungen fiir sich selbst entscheiden und regeln, wenn sie miteinander
gut auskommen und so viel Wohlstand wie moglich fiir alle schaffen wollen. Wenn
Commoning als Lebensweise oder als eine Art von Kultur begriffen wird, dann
gibt es uns das, was jegliche Kultur gibt: »Bedeutung sowohl in einem formalen als
auch in einem zutiefst existenziellen Sinn«, wie der Kultursoziologe Pascal Gielen
schreibt.! In modernen Gesellschaften wurde Commoning weitgehend vergessen.
Wenn wir nun Commons-Ideen in ihrer elementaren Alltiglichkeit vorstellen, kon-
nen wir sie als Plattform fiir gelebte Alternativen zum Kapitalismus interpretieren.

Wir beginnen die Erkundung der Triade mit dem Bereich des sozialen Lebens. Es
ist das beherrschende Motiv aller Commons und driickt sich zugleich in den beiden
anderen Sphiren aus. Im Laufe von mehr als 15 Jahren haben wir Dutzende Com-
mons besucht, mit Hunderten Menschen gesprochen und in der wissenschaftlichen
Literatur zahlreiche Fallbeispiele durchgesehen. Beim gemeinsamen Nachdenken
und Analysieren all dessen, begannen wir die Muster zu erkennen, die unseres Er-
achtens entscheidend fiir den Erhalt und die Entwicklung der Commons sind. Und
die zudem einen Weg weisen, wie die »grofie Transformation« gelingen kann.

Thre Kraft im Sinne der Commons entfalten diese Muster dann, wenn sie in
der Praxis in ausreichender Dichte und Dauer angewendet werden, so die Schwelle
bewusster Selbstorganisation erreichen und kohirente soziale Institutionen hervor-
bringen. Damit ist auch gesagt, dass Commoning nicht wie ein Ein-/Aus-Schalter
funktioniert, wie etwas, das entweder existiert oder nicht; eher wie ein Dimmer, der
die Intensitit des Lichts behutsam regeln kann. So kénnen die Muster des Commo-
ning, die wir in den nichsten Kapiteln vorstellen, eine Praxis schwach oder stark pri-
gen, je nachdem, was die Menschen tatsichlich tun. So wie wir zu jedem Zeitpunkt
per Dimmer mehr oder weniger Leuchtkraft erzeugen kénnen, haben wir auch je-
derzeit die Moglichkeit, das Commoning zu vertiefen, zu verflachen oder gar aufzu-
geben. Menschen sind sich mancher dieser Muster bewusst, anderer nicht. In den
Traditionen und Gewohnheiten indigener Kulturen mag das, was wir als Commo-
ning beschreiben, véllig normal und damit »unsichtbar« erscheinen. In westlichen

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il: Commons verstehen und leben

Industriegesellschaften ist Commoning ebenfalls unsichtbar, aber aus einem ande-
ren Grund: Es wurde von den Normen des Markt-Staats an den Rand gedringt. Des-
wegen haben wir Commons in der ganzen Welt gewissermafien »ausgegraben«: wir
mochten die im Dunkeln liegenden, wenig diskutierten Prozesse des Commoning
erhellen. Dafiir brauchen wir eine Sprache, die uns erlaubt, gezielter zu benennen,
was zu tun ist. Und wir brauchen Experimentierfreudigkeit, mit den betreffenden
Mustern umzugehen. So kénnen wir Commoning besser verstehen und zugleich
ganz praktisch mitgestalten. Das ist ein Weg, der uns erlaubt, auch im Groflen zu ent-
werfen, wie wir kiinftig gut leben, bediirfnisorientiert wirtschaften und weitgehend
»jenseits von Markt und Staat« Probleme l6sen konnen. Es ist eine Moglichkeit, die
Verhiltnisse zu verindern, sofern gleichzeitig kulturelle, organisatorisch-politische
und wertschopfende Aspekte angegangen werden — sofern also alle drei Sphiren der
Triade im Blick bleiben. Geschieht dies, transformieren wir Wirtschaft und Politik,
unsere Institutionen, aber auch uns selbst. Uns selbst zu verindern bedeute, so J.K.
Gibson-Graham, »unsere Welten zu verindern, und wenn die Beziehung wechsel-
seitig ist, dann ist das Projekt, Geschichte zu machen, niemals fern, sondern immer
unmittelbar hier, an den Grenzen unserer spiirenden, denkenden, fithlenden, sich
bewegenden Korper«.? Letztlich hat die Politik ihren Ursprung in unserer Subjektivi-
tét, sagen Gibson-Graham, und in »der sinnlichen Erfahrung, ein Kérper zu sein«.

Pascal Gielen bezeichnet Kultur als »ein heimliches Labor fiir neue Lebensfor-
men, ein allgegenwirtiger Inkubator, der kaum wahrgenommen wird, gerade weil
er iiberall da ist«.> Commons sind ein solches Labor; eine Kultur, die schon immer
uberall existiert hat; sie wird nur derzeit nicht als kohirenter, wertschépfender Pro-
zess oder als eigenstindige soziale Institution anerkannt. Heute schreiben sich die
Kategorien der kapitalistischen Marktwirtschaft in unser Denken ein und uns da-
durch mehr oder weniger vor, wie wir uns verhalten sollen, in was wir investieren,
wie wir unsere Institutionen organisieren sollen usw. Dabei wird angenommen,
dass Menschen im Grunde egoistische und materialistische Einzelwesen sind, die
stets ihren eigenen Nutzen zu mehren trachten. Commoning beruht auf einem
anderen Menschenbild. Kein Wunder, dass es uns ungewdhnlich erscheint.

Festzuhalten ist — noch bevor wir unsere Ausgrabungsfunde ausbreiten — wie
Commoning seine katalytische Wirkung entfaltet: Je mehr man — wie gesagt — die
Commons-Weltsicht verinnerlicht und je mehr man Commoning betreibt, desto mehr
wird man Commoner. Mit der Zeit verindert das alles: Kultur, Politik und Wirtschaft.

Lassen Sie uns nun mit unserer Erkundung beginnen: mit dem Bereich des
Sozialen, dem Miteinander, das Themen aufruft wie Zusammenarbeit, Bezie-
hungsgestaltung oder die gemeinsame Nutzung von dem, was wir zum Leben und
Menschsein brauchen.

Das soziale Leben des Commoning
GEMEINSAME ABSICHTEN & WERTE KULTIVIEREN
RITUALE DES MITEINANDERS ETABLIEREN

OHNE ZWANGE BEITRAGEN

GEGENSEITIGKEIT BEHUTSAM AUSUBEN
SITUIERTEM WISSEN VERTRAUEN
NATURVERBUNDENSEIN VERTIEFEN

KONFLIKTE BEZIEHUNGSWAHREND BEARBEITEN
E1GENE GOVERNANCE REFLEKTIEREN

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 4: Soziales Miteinander

GEMEINSAME ABSICHTEN
& WERTE KULTIVIEREN

Gemeinsame Absichten und Werte sind das Herzblut eines jeden Commons. Ohne
sie schwinden Zusammenhalt und Lebendigkeit. Doch kénnen gemeinsame Ab-
sichten und Werte nicht vorausgesetzt werden. Sie entstehen, wenn Menschen aus
eigenem Antrieb, aus Interesse und Leidenschaft heraus, etwas tun, was sie mitei-
nander verbindet oder ihnen vergleichbare Erfahrungen erméglicht. Ein Commons
beginnt also nicht zwingend mit gemeinsamen Absichten und Werten. Sie miissen
im Laufe der Zeit erarbeitet werden, im Ringen darum, vielfiltige Perspektiven ab-
zustimmen, wenn notwendig in Einklang zu bringen oder auch nebeneinander
stehen zu lassen. (vgl. SICH IN VIELFALT GEMEINSAM AUSRICHTEN, Kapitel 5, S. 120)
Das Gefiihl, an etwas Gemeinsamen zu arbeiten und Werte zu teilen, stellt sich
nicht ein, indem es formal auferlegt wird. Es niitzt auch nichts, gemeinsame Ab-
sichten und Werte zu verkiinden oder zu beschwéren. Sie miissen immer wieder
durch sinnstiftendes Commoning entstehen — und dann durch gemeinsame Re-
flexion, durch gelebte Traditionen, Feiern und alle moglichen Aktivititen kultiviert
werden. Sonst kime dies der Idee gleich, einen Baum zu pflanzen, ihn aber nicht
zu gieRen.

Gewiss, auch formale, organisatorische und infrastrukturelle Fragen spielen
eine Rolle; aber wenn verschiedene Anliegen und Haltungen miteinander in Ein-
klang zu bringen sind, gibt es fiir Commoning keinen Ersatz. Und das braucht
Zeit. Eine gemeinsame Kultur kann nicht von einem Tag auf den anderen aufge-
baut werden.

In der in Kapitel 1 erwidhnten SoLaWi wird die Verpflichtung auf frische, lo-
kal produzierte Bio-Lebensmittel auf verschiedene Weise kultiviert: durch Einla-
dungen zu Hoffesten; durch die Mdéglichkeit, im vierzehntigigen Rhythmus fiir
einige Stunden auf dem Hof mitzuarbeiten; durch Rezeptvorschlige fiir Gemiise
der Saison; Einladungen zu Workshops, um alte Verarbeitungstechniken kennen-
zulernen und vieles mehr. Dabei ist die beste Art, Menschen zusammenzubringen:
authentisch zu sein. Alle sollten idealerweise etwas beitragen kénnen, was sie wirk-
lich gerne tun. Die hilfreichste Frage dafiir ist nicht: Was brauchen wir? Sie lautet:
Was haben wir? Was ist mit dem mdglich, was hier und jetzt verfiigbar ist? Wendell
Berry fasst dies poetisch zusammen:

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [

99


https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 Teil Il: Commons verstehen und leben

Was wir brauchen ist hier

Ginse erscheinen hoch iiber uns,

ziehen vorbei, und der Himmel schlieft sich. Unbekiimmertheit,
wie in der Liebe oder dem Schilaf, hilt

sie in ihrer Bahn, klar

im Vertrauen aus alter Zeit: was wir brauchen

ist hier. Und wir beten, nicht

fiir eine neue Erde oder einen neuen Himmel, sondern

im Herzen und im Auge still zu sein,

klar. Was wir brauchen ist hier.

RITUALE DES MITEINANDERS
ETABLIEREN

Eine der wichtigsten Formen, gemeinsame Absichten und Werte zu kultivieren
und so eine identititsstiftende Kultur des Commoning aufzubauen ist, RITUALE DES
MITEINANDERS zZU ETABLIEREN und zu pflegen: regelmiflig zusammenkommen,
sich vertieft miteinander auszutauschen, gemeinsam kochen, Erfolge feiern, Fehl-
schlige offen und ehrlich analysieren. Solche Rituale konnen ganz einfach sein,
wie das Blasmusikkonzert der Freiwilligen Feuerwehr. Oder sie sind sehr komplex
und wirken etwas geheimnisvoll wie der Morgenstraich der Basler Fasnacht. Wich-
tig ist, auch Freude und Ausgelassenheit zu teilen. Das muss sein, sonst verliert
der Prozess seine Anziehungskraft. Die vielen Biuerinnen und Bauern in Latein-
amerika, New Mexico und Colorado, die sich an den etwa 1.000 Jahre alten Ace-
quia-Bewisserungssystemen beteiligen, haben im Laufe der Jahrhunderte gelernt,
RITUALE DES MITEINANDERS ZU ETABLIEREN. Selbstverstindlich machen sich alle
uber ihre eigenen Wasserzuteilungen Gedanken, aber sie achten auch gemeinsam
auf die 6kologischen Grenzen der lokalen Wassernutzung, gehen Problemen zeit-
nah nach und kooperieren. So warten sie regelmiflig gemeinsam die Wassergri-
ben — ganz so, wie es die Mitglieder hiesiger Fischereivereine in samstiglichen
Freiwilligeneinsitzen mit »ihren« Flussufern tun. In den Software-Communities
gibt es kreative Rituale, etwa Hackathons, bei denen die Programmiererinnen und
Programmierer Losungen fiir Softwareprobleme austiifteln und einen Jargon er-
finden, den nur Eingeweihte verstehen. Die Quechua, die den Kartoffelpark in
Peru leiten*, sind durch ihre spirituellen Praktiken miteinander verbunden. Solche

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 4: Soziales Miteinander

Praktiken helfen auch den indonesischen Subak-Reisbauerinnen und -bauern zu
entscheiden, wann sie ihre Saat ausbringen und ihre Felder bewissern, ohne zu
viel Wasser zu verbrauchen. Rituale funktionieren dann am besten, wenn sie in
den gewodhnlichen Alltag eingewoben sind und nicht wie ein Fremdkoérper wirken.
Enspiral, eine als Netzwerk strukturierte Gilde mit mehreren hundert Beteiligten,
trifft nicht nur mit Hilfe der Online-Entscheidungssoftware Loomio Absprachen,
sondern organisiert auch regelmiflige Klausurtagungen, um persoénliche Begeg-
nungen zu ermdoglichen. In Lindern wie Griechenland, Italien, Frankreich und
Finnland gab es bereits zahlreiche Festivals, die die Ethik, die Praxis und die Anlie-
gen des Commoning in den Mittelpunkt stellten. Wie konnte man besser RITUALE
DES MITEINANDERS ETABLIEREN — insbesondere unter Fremden — als mit einer Party
oder einem Festival?® Manche Commoners scheinen aus allem ein Fest zu machen.
Wenn in den offenen Werkstitten des Konglomerats® in Dresden mal wieder die
gemeinsam genutzten Riume, Maschinen und Toiletten geputzt werden miissen,
dann wird daraus ein Putzival. Der Begriff verwandelt die notwendige (Fiir-)Sorge-
arbeit in ein Event. Die Musik wird aufgedreht, alle putzen mit — und haben auch
noch Spafl dabei.

OHNE ZWANGE BEITRAGEN

OHNE ZWANGE BEITRAGEN bedeutet Geben ohne die Erwartung, etwas Gleichwer-
tiges zuriickzubekommen, jedenfalls nicht hier und jetzt. Es bedeutet auch, dass
Menschen nicht den Zwang empfinden, eine direkte und unmittelbare Gegen-
leistung erbringen zu miissen, sobald sie etwas bekommen. Wo immer wir OHNE
ZWANGE BEITRAGEN, erfihrt das Prinzip »Leistung und Gegenleistung« einen
Dimpfer. Das Potenzial des Aufteilens, Weitergebens und gemeinsamen Nutzens
wird hingegen gestirkt. Das geschieht, wenn im Frithjahr in Gemeinschaftsgirten
der erste Spatenstich gesetzt wird oder wenn Menschen redaktionelle Beitrige zur
Wikipedia beisteuern, ohne etwas im Gegenzug zu erwarten, noch nicht einmal
ihre formale Namensnennung. Sie machen es einfach. Und zwar aus unterschied-
lichen Griinden: um etwas zu lernen, eine neue Fihigkeit auszuprobieren, Teil
einer Gemeinschaft zu werden, Anerkennung zu bekommen, eine berufliche Qua-
lifikation zu erwerben oder schlicht, um dabei zu sein. Natiirlich gehért auch das

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [

101


https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Teil Il: Commons verstehen und leben

Ernten, der Erhalt des eigenen Anteils oder der Wunsch, beim crowd-finanzierten
staatsunabhingigen Bedingungslosen Grundeinkommen (BGE) als Gewinnerin
ausgelost zu werden, zu den Motivationen.” Tatsache ist, Menschen TRAGEN OHNE
ZWANGE BEI, wenn sie bei »Mein Grundeinkommen« mitmachen oder per Crowd-
funding Projekte finanzieren, wenn sie Wanderpfade instand halten oder Veran-
staltungen in der Nachbarschaft organisieren. Das Geben selbst ist der Lohn.

Es ist wenig sinnvoll, prizise aufzulisten, wie in einem Commons OHNE ZWAN-
GE BEIGETRAGEN werden kann, denn so vieles ist situationsgebunden. Solange Bei-
trige nicht erzwungen werden, ist alles in Ordnung. Uberlegungen, ob man quitt
ist oder ob alles auf Gegenseitigkeit beruht, sollten nicht die Oberhand gewinnen,
und doch ist es faszinierend festzustellen, dass ein OHNE ZWANGE GELEISTETER
BErTrAG hiufig den Weg zuriick zu den Gebenden findet, irgendwie, irgendwo.
In seinem Klassiker Die Gabe. Wie Kreativitit die Welt bereichert (19779, Deutsch:
2008) untersucht Lewis Hyde die spirituelle und emotionale Bedeutung des Ga-
bentauschs in unterschiedlichen Kulturen, wie er in der Anthropologie und der
Literatur beschrieben wird. Um den Unterschied zwischen dem »zirkuliren« und
dem gegenseitigen Geben zu erldutern, schreibt Hyde: »Wenn ich jemandem gebe,
von dem ich nichts empfange (sondern nur von einem Dritten), ist es so, als kime
das Geschenk aus dem Dunkel zuriick. Ich muss gleichsam blind geben und werde
dann auch eine Art blinde Dankbarkeit empfinden. ... Der Kreislauf entzieht es [das
Geschenk] dem Einfluss des personlichen Egoismus, und so bleibt jeder Geber Teil
des Kollektivs, ist jede Gabe ein Akt des sozialen Vertrauens.«®

Nattirlich geht es bei der Idee, oHNE ZWANGE BEIZUTRAGEN, nicht darum,
bedingungslos und unaufhérlich zu geben. Das Gegebene zirkuliert auch nicht
zwangsldufig im Kreis. Wenn es aber das Ziel ist, zu einem robusten Commons
beizutragen, dann muss sichergestellt sein, dass Beitrige freiwillig (oder gemein-
sam beschlossen) sind — und nicht eine Reaktion auf duleren Druck oder Sanktio-
nen. Ohne ZWANGLOS GELEISTETE BEITRAGE, wird ein Commons auf Dauer nicht
uiberleben. Die spezifischen Moglichkeiten, den gemeinsamen Pool zu fiillen — wo?
wann? wie? wie viel? — hingen vor allem davon ab, was Menschen wirklich ge-
ben konnen. Das wiederum ist ein Spiegel ihrer sozioSkonomischen Lage, ihres
kulturellen Kontexts, gewohnheitsmifliger Regeln oder der Intensitit ihres Enga-
gements. Es ist aber auch Ausdruck ihrer Einschitzung laufender Prozesse, des
Vertrauens in Entscheidungsverfahren oder der Zufriedenheit mit Beteiligungs-
formen etc. Selbstverstindlich geben und schenken Menschen auch einfach aus
Wohlwollen, Freude, innerer Uberzeugung, oder weil sie eine bestimmte Angele-
genheit unterstiitzen mochten. Warum auch immer sie OHNE ZWANGE BEITRAGEN,
es stabilisiert ein Commons, denn es stirkt eine Ethik des gemeinsamen Nutzens
und (Auf-)Teilens sowie die Idee der Freiwilligkeit. Im Einzelfall kann es hilfreich
sein, genau zu dokumentieren, wer wem was gibt. Gerade in gréferen und weniger
persénlichen Zusammenhingen mag dies funktional erscheinen. Erforderlich ist
es im Prinzip aber nicht. Die Praxis, Beitrige und Anspriiche genau zu fixieren
und gegeneinander aufzurechnen, kann gerade das Besondere eines Commons
aufler Kraft setzen: nimlich ein Raum zu sein, in dem Geld und andere Beitrags-
leistungen eben nicht tiber alles regieren.

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 4: Soziales Miteinander

GEGENSEITIGKEIT BEHUTSAM
AUSUBEN

Obgleich viele Menschen oHNE ZWANGE BEITRAGEN, sind Commons kein Mirchen-
land, in dem sich Freiwillige aufopfern, die man heute gerne als »Gutmenschen«
verunglimpft. Es wird auch gehandelt. Es gibt also einen Tausch, der auf dem Prin-
zip der Gegenseitigkeit fufit (siehe Kapitel 6). Die Gegenseitigkeit in Commons
ist jedoch ihrem Wesen nach anders als beim Tauschhandel auf den Mirkten.
Letzterer beruht auf der Idee, dass Einzelne moglichst viel fiir sich herausholen
wollen, wenn sie Waren desselben Geldwerts (Preis) austauschen. Worauf es bei
Commons letztlich ankommt, ist ein Gefiihl der Fairness. Das verlangt nicht not-
wendigerweise, allen genau gleiche Anteile zukommen zu lassen und auch kei-
nen »Aquivalententausch in Geldwerten«, wohl aber sicherzustellen, dass alle Be-
diirfnisse aufgenommen wurden und auch strukturell benachteiligte Personen in
wiirdevoller Weise das bekommen, was sie benétigen. Ein selbstbewusstes, giitiges
Commons-Umfeld ist also eines, in dem die Beteiligten gut damit leben kénnen,
wenn sie im Laufe der Zeit in den Genuss eines ungefihr ausgeglichenen (aber
nicht absolut gleichen) Verhiltnisses von Geben und Nehmen kommen. Die Ent-
scheidung, »nicht genau auszurechnen«, wer wem etwas schuldet, ist die Praxis
der BEHUTSAM AUSGEUBTEN GEGENSEITIGKEIT. Sie ist nicht selten eine Angelegen-
heit der sozialen Weisheit und Toleranz. Auf strikte, direkte Gegenseitigkeit zu be-
stehen und damit immer wieder eine Welt zu erzeugen, in der Menschen vor allem
als Schuldner oder Gliubigerinnen gesehen werden, kann Neid, soziale Spannun-
gen und polarisierende Eifersucht schiiren. Wenn aber Trittbrettfahrerinnen und
Trittbrettfahrern erlaubt wird, sich um ihren fairen Beitrag zum Gemeinsamen zu
driicken, fiithrt dies ebenfalls zu Ressentiments und zu abnehmender Toleranz. In
den Worten von Elinor Ostrom: »Keiner méchte der -(Dummec« sein und zu einem
Versprechen stehen, das sonst keiner einhilt.«? In einem Commons muss also si-
chergestellt sein, dass Geben und Nehmen im Laufe der Zeit in einem grob ausge-
wogenen Verhiltnis stehen, ohne auf eine zu iiberpriifende strikte Gegenseitigkeit
zu bestehen und ohne Beitrige zu erzwingen (mehr dazu in Kapitel 6).

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [

103


https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Teil Il: Commons verstehen und leben

SITUIERTEM WISSEN VERTRAUEN

Der Befund, »dafs wir mehr wissen, als wir zu sagen wissen,«, wurde von Michael Pola-
nyi in seinen wissenstheoretischen Biichern formuliert.” Das bedeutet: ein groRer
Teil unseres Wissens bleibt unausgesprochen, ja unaussprechbar, denn er ist in
unsere Korper eingeschrieben. Verkérpertes Wissen ist unserer Vernunft und der
Sprache nicht unmittelbar zuginglich und doch fiir unser Tun unerlisslich. Alle,
die Fahrrad fahren, Klavier spielen oder schwimmen kénnen, »wissen« das. Sie
kénnen nicht erkliren was genau sie tun, aber sie tun es. Mitunter brillant. Unser
Korper »weifl« anderes als unser Bewusstsein. Aus diesem Grund haben wir oft
ein sehr feines intuitives Wissen tiber bestimmte Vorginge und Prozesse — fast wie
ein siebter Sinn. Dazu kommt, dass jedes — auch das wissenschaftliche — Wissen
einen Ort hat. Das ist sowohl riumlich als auch sozial zu verstehen. Es bedeutet,
dass das, was wir wissen, vom Kontext geprigt ist, in dem wir uns bewegen. Diese
Prigung begrenzt grundsitzlich, was wir wissen. Zugleich erscheint das Wissen
geschirft, vollgesogen mit spezifischen Informationen, die von einem anderen Ort
oder Standpunkt des Forschenden aus nicht zuginglich wiren. Die feministische
Philosophin und Biologin Donna Haraway hat fiir dieses Phinomen den Begriff
»Situiertes Wissen« (engl. Situated Knowledge) geprigt." Er macht deutlich, warum
es so wichtig ist, verschiedene Perspektiven und Wissensarten miteinander zu ver-
kniipfen, so dass nie eine Wissensart dominieren kann. So ist die Idee des situier-
ten Wissens immer auch eine kritische Uberpriifung des herrschenden Wissens."
In unserem Kontext sind die Wissenden vor allem die Commoners selbst. Situier-
tes Wissen beschreibt zum Beispiel eine besondere Vertrautheit mit Landschaf-
ten und Umgebungen, in denen wir leben und arbeiten. Dieses sehr spezifische
Wissen flieft in die Bewertung von Situationen und in unser Handeln ein. Man
kann daher durchaus sagen, dass Commoning mit verkérpertem und situiertem
Wissen und Wahrnehmen beginnt. Es erlaubt uns, Commons besser zu verstehen,
als wenn wir nur »rationale«, verhaltensékonomische Ansitze zum »Management
von Menschen und Ressourcen« verfolgen. Unser Innenleben wird angesprochen
und ernst genommen. Andere Arten des Wissens — andere Wissenssysteme, aber
auch Intuitionen und Gefiihle — bekommen Raum. Genau wie das Zusammenspiel

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 4: Soziales Miteinander

von Ich, Du, Wir uns unser Menschsein anders »begreifen« ldsst, trigt auch unser
physischer Kérper zum Bewusstsein, zur Bewusstwerdung bei. Eine sprachliche
Beschreibung allein wiirde diesem Erleben nicht gerecht. Im verkérperten und im
situierten Wissen driickt sich das Leben selbst aus. Ein Beispiel dafiir liefert der
Anthropologe James Suzman. Er beschreibt, wie er an der Bedeutung von nlow
herumritselte. Dieses Wort wird von den Ju/‘hoansi-Buschleuten im stidlichen Af-
rika verwendet. Es scheint sich auf eine fundamentale Eigenschaft von Mensch
und Vieh zu beziehen, die sich immer dann im Wetter manifestiert, wenn solche
Tiere getotet werden oder wenn ein Mensch geboren wird oder stirbt. Es gelang
Suzman nie, die durch nlow ausgedriickte Idee vollkommen zu begreifen. Also
kam er zu dem Schluss, dass manches schlichtweg nicht durch Sprache ausge-
driickt, geschweige denn in eine andere Sprache iibersetzt werden kann. »Um nlow
zu kennen und zu verstehen, muss man aus diesem Land hervorgegangen, von
seinen jahreszeitlichen Rhythmen geformt sein, und man muss die Bindungen,
die zwischen Jigern und ihrer Beute entstanden sind, erlebt haben.«'® In ihrem
Buch Tending the Wild (etwa: Die Wildnis hegen) zeigt M. Kat Anderson, dass die
Ureinwohnerinnen und Ureinwohner in dem Gebiet, das wir heute als Kalifornien
kennen, iiber eine erstaunlich subtile Kenntnis ihrer Okosysteme oder bestimmter
Pflanzen- und Tierarten verfiigten: »Mehrere wichtige Dinge wurden mir klar, als
ich mit Altesten unterwegs war, um Pflanzen zu sammeln. Das erste war, dass man
Respekt fiir die Natur entwickelt, indem man sie umsichtig nutzt. Indem man eine
Pflanze nutzt, mit ihrem Standort interagiert und das eigene Wohlergehen mit der
Existenz der Pflanze verkniipft, kann man eine intime Beziehung mit ihr aufbauen
und sie verstehen. Dasselbe gilt fiir Tiere.«™

Nicht nur die Ju/‘hoansi und andere indigene Vélker sind gegeniiber Verinde-
rungen in der Natur und in unseren Beziehungen hochsensibel. Wir alle kénnen
diese Sensibilitit kultivieren. Uber situiertes und verkérpertes Wissen, iiber Ins-
tinkt, verfiigen wir ohnehin. Wie wichtig es ist, lisst sich an Bergsteigerinnen und
Bergsteigern erkennen, die die Stabilitit von Schneebriicken priifen, an Fufball-
spielern, die ahnen, wohin und wie schnell der Ball fliegt, oder an Politikerinnen,
die die 6ffentliche Stimmung intuitiv erfassen und beeinflussen.

Fiir Commons sind spezifische Zuginge und Kenntnisse fiir die sachgerechte
Bewirtschaftung von Naturreichtiimern bedeutsam. Wenn Menschen auf bewihrte
Erkenntnisse und Weisheiten zuriickgreifen, ist das der Robustheit von Commons
zutriglich. Situiertes und verkorpertes Wissen ist also nicht einfach »Wissen«. Es
folgt aus dem Tun und der Erfahrung, welche oft aus einem tieferen Verbunden-
sein mit der Natur und aus »affektiver Arbeit« rithrt. Die Macht des Rationalismuss,
der einer faktenbasierten Biirokratie Vorschub leistet, ist iiberwiltigend. Dennoch
hindert uns nichts daran, verkorpertes und situiertes Wissen zu wiirdigen und zu
nutzen. Es ist ohnehin tiberall prisent. Es ist in uns, selbst wenn wir es nicht ohne
weiteres erkennen und nicht ermutigt werden, diesem W/wissen zu vertrauen. Der
Politikwissenschaftler Frank Fischer hat einmal die Gewohnheit von Fachleuten do-
kumentiert, »lokales Wissen, das helfen kann, technische Fakten und soziale Werte
miteinander in Beziehung zu setzen, zu ignorieren«.” In Biirokratien und den gro-
Ren Institutionen, die die Welt des Wissens prigen, ist das durchaus iiblich.

Es gibt ein aktives Bemithen darum, dieser Ignoranz etwas entgegenzusetzen,
indem sie sich auf die Kraft situierten und verkérperten Wissens beziehen: Perma-
kultur-Gestalterinnen und -Gestalter betonen beispielsweise immer wieder, wie

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [

105


https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Teil Il: Commons verstehen und leben

notwendig es ist, darauf zu achten, dass man »beobachtet und interagiert« sowie
»Verinderungen kreativ nutzt und auf sie reagiert«.!® Menschen in der Transit-
ion-Town-Bewegung sind stolz darauf, eine postfossile Welt mit »Kopf, Herz und
Hand« zu schaffen.

NATURVERBUNDENSEIN VERTIEFEN

Zur Anziehungskraft vieler Commons gehort, dass wir uns in ihrem Kontext
enger mit der Natur und mit anderen verbinden kénnen. Wenn Naturvermogen
wie Wasser, Ackerland, Wilder, Fischgriinde, Wildbestinde im Mittelpunkt eines
Commons stehen, erkennen die Beteiligten schnell, dass es natiirliche Grenzen
gibt. Menschen bekommen praktische Mittel in die Hand, damit umzugehen. Wer
mit Agrookologie, Permakultur, der (fiir-)sorgenden Bewirtschaftung von Gemein-
schaftswildern, ausgekliigelten Bewisserungssystemen und dhnlichen Praktiken
zu tun hat, stellt sich genauer auf die Rhythmen ein, die die Natur erfordert, und
lernt, die feinen Indikatoren zu lesen, die ihre Gesundheit bzw. ihre Gefihrdung
anzeigen. Je mehr Commoners direkt mit der Natur zu tun haben, desto engere,
respektvollere Beziehungen mit der Erde als funktionierendem System entwickeln
sie. Sie kann ihnen heilig werden.

In Commons-Umgebungen wird dieser Prozess deshalb unterstiitzt, weil hier
der Schwerpunkt nicht auf dem Tauschwert des »Naturkapitals« geschweige denn
der Finanzialisierung" der Natur liegt. Lassen wir noch einmal Kat Anderson zu
Wort kommen. Als sie Alteste der Ureinwohnerinnen und Ureinwohner in Kalifor-
nien auf das Verschwinden mancher Pflanzen und Tiere ansprach, verwiesen diese
auf »den Mangel an menschlicher Interaktion mit einer Pflanze bzw. einem Tier«.
Sie waren der Auffassung, dass Menschen eine aktive Beziehung mit Pflanzen brau-
chen. Pflanzen, so erklirten sie, »profitieren nicht nur davon, genutzt zu werden,
manche konnen tatsichlich davon abhingig sein, dass Menschen sie nutzen. Der
Schutz gefidhrdeter Arten und die Restaurierung von Okosystemen kénnte die Wie-
dereinfithrung (fiir-)sorgender Bewirtschaftung notwendig machen anstelle eines
Naturschutzes, der jegliche menschliche Interventionen einfach unterbindet«.®

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 4: Soziales Miteinander

Indigene Weisheit behauptet, dass Menschen mit der Natur als Pflegnutzende,
(fir-)sorgend Bewirtschaftende, ja sogar als »enlivener« — verlebendigende Akteure
— interagieren miissen. Dieser Gedanke fliefdt durchaus in einige politische Maf3-
nahmen ein. In Guatemala hatte die Regierung lange versucht, Menschen, die Vieh
ziichten, Landwirtschaft betreiben oder Holz fillen, daran zu hindern, Land im
Maya-Biosphirenreservat zu zerstéren. Nachdem klar wurde, dass sich dieses Ver-
halten kaum stoppen lief, erkannten die Behérden, dass »die effektivste Art und
Weise, Wilder zu schiitzen, ist, den bereits dort lebenden Gemeinschaften die Auf-
sicht dariiber zu tibertragen«.”

Dasselbe ist in Nepal geschehen. Dort hat die Beteiligung der Gemeinschaften
an der Bewirtschaftung der Wilder den (fiir-)sorgenden, nachhaltigen Umgang
deutlich verbessert. Nach 1990 wurden neue Regeln und Finanzierungsformen
eingefithrt, um selbstverwaltete Strukturen zu unterstiitzen. Heute bewirtschaf-
ten insgesamt 16.000 Gemeinschaften 1,2 Millionen Hektar Land. Das entspricht
etwa einem Viertel der Waldfliche Nepals.?

Es geht also nicht darum, dass Staat und Wirtschaft einfach »nachhaltigere«
Regeln entwickeln. Es geht darum, dass Menschen ihr Natursein leben und vertie-
fen. Dies ist der Keim, aus dem beispielsweise das strukturierte Wissen der Perma-
kultur hervorgeht.

Es ist, in David Abrams Worten, »der Bann der sinnlichen Natur«, der uns tie-
fer mit der Natur und unserem eigenen Natursein verbindet.”

»Wir sind vom gleichen Stoff« wie die Welt, schreibt der Okophilosoph Andreas
Weber, deshalb wirken ein Waldspaziergang oder der Frithlingsanfang so beglii-
ckend.?? Unsere Verbindungen zur Natur sind so tief und existenziell, argumen-
tiert er, dass unser inneres Selbst und unser Fithlen die Prigung der AuRenwelt
tragen. Alles was lebt, erfihrt sich selbst als physische Materie auch im Innen,
etwa durch Emotionen. Wir sind Teil eines grofleren Dramas »biopoetischer« Be-
ziehungen zwischen den Kreaturen der Welt. Deshalb ist es unabdingbar, unser
NATURVERBUNDENSEIN ZU VERTIEFEN, wenn wir uns wirklich auf den Weg machen
wollen zu einem (fiir-)sorgenden Umgang mit uns und mit dem, was uns trigt und
umgibt.

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [

107


https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Teil Il: Commons verstehen und leben

KONFLIKTE BEZIEHUNGSWAHREND
BEARBEITEN

Jegliches kooperative Unterfangen steht vor ernsten Herausforderungen, von denen
viele auf das Verhalten Einzelner zurtickzufithren sind. Konflikte sind unvermeid-
lich. Die Frage lautet nicht, ob sie angegangen werden, sondern wie. Sie zu igno-
rieren ist keine Option. Was wir mit »beziehungswahrend« meinen, lisst sich am
besten im Anschluss an die Erkenntnisse von Elinor Ostrom erkliren. Wie in allen
Institutionen muss es auch in Commons Regeln und Normen geben, die fiir alle
gelten. Fur gelingendes Commoning ist dabei mafigeblich, wie diese durchgesetzt
werden. SchlieRlich gibt es viele Zusammenhinge, aus denen sich Menschen nicht
einfach zuriickziehen kénnen. Das macht das Anliegen, im Umgang mit Konflikten
die »Beziehungen zu wahren, so wichtig. Konflikte oder RegelverstoRRe sind offen
und ehrlich zu thematisieren; mit einer Haltung des Respekts und des Sorgetragens
fur alle Beteiligten. Auch der Einsatz abgestufter Sanktionen, eines der Designprin-
zipien fiir langlebige Commons, kommt hier zum Tragen (siehe Kapitel 5, S. 138).
Im beziehungswahrenden Umgang mit Konflikten ist zunichst zu beachten, den
Schaden anzuerkennen und ihn dann — sofern moglich — zu beheben, wobei die
Moglichkeiten und die Wiirde der Einzelnen nicht aus dem Blick geraten diirfen. Es
ist wenig hilfreich, Menschen Wiedergutmachungsbiirden aufzuladen, die sie nicht
tragen konnen. Beziehungen konnten zudem gewahrt werden, wenn die kollektive
Mitverantwortung oder systemische Probleme nicht unreflektiert bleiben.
Sanktionen sind nicht dazu da — oder sollten nicht dazu missbraucht werden
—, auf indirektem Wege einen Konsens zu erzwingen, doch sie kénnen dazu bei-
tragen, grundsitzlichen Problemen und Fehlern vorzubeugen. Wenn Konflikte
entstehen, kénnen die Losungen schrittweise umgesetzt werden, so dass immer
wieder eine offene, transparente Auseinandersetzung iiber den Konflikt erfolgen
kann. Eine beliebte und einfache Technik, dies zu tun, ist der Kreis (Runde Tische
sind nicht umsonst Teil unserer politischen Geschichtel): Im Kreis — wir haben das
mit mehr als hundert Menschen erlebt — kann eine problematische Situation bzw.
ein problematisches Verhalten besprochen werden. Die Kunst besteht darin, allen
das Recht einzurumen, gehért zu werden, Zeugnis abzulegen und Anderungen
vorzuschlagen — und gleichzeitig tiber das wahrgenommene Problem und seine
Wirkungen offen zu reden. Das bedeutet nicht, dass alle reden miissen, aber es gibt
die Moglichkeit, dies zu tun. So wie beispielsweise in den »Kreisgesprichen« von

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 4: Soziales Miteinander

Mitgliedern des venezolanischen Kooperativenverbandes Cecosesola: Wenn man
diese verfolgt, kann es angenehm verwundern, wie »Beschwerden« iiber Einzelne
in einen Kontext von Wertschitzung eingebettet sind. Nach anstrengenden Refle-
xionen und dem Abschluss des Kreisgesprichs kommt es vor, dass »die Beschul-
digten« von Einzelnen in den Arm genommen werden. Diese Gespriche sind trotz-
dem iiberaus schwierig, denn sie sind Ausdruck komplexer zwischenmenschlicher
Konflikte und daher mit tiefen Emotionen verbunden — und doch signalisieren die
Beteiligten durch ihre Wortwahl und die Umarmung am Ende ihre Wertschit-
zung. Die Fihigkeit, ehrliche Kritik mit Respekt und sogar Zuwendung zu ver-
binden, fillt nicht vom Himmel. Sie muss eingeiibt werden. Vielleicht beginnt es
damit, dass Eltern ihren Kindern auch dann einen Gute-Nacht-Kuss geben, wenn
ein Streit vorausgegangen ist. Der Konflikt — so die Botschaft — ist es nicht wert,
durch die Nacht getragen zu werden.

Andere Commons moégen Mediationen oder andere Beratungsformen nutzen, um
mit Konflikten beziehungswahrend umzugehen. Viele Software-Commons haben die
Moglichkeit, »den Code aufzuspalten« — in der Fachsprache »fork« genannt. Das spal-
tet letztlich auch das Projekt. Dies kann —im Umgang mit Streitigkeiten — beziehungs-
wahrend sein oder auch nicht. Tatsache ist: eine oder mehrere Personen kénnen so
das Projekt getrennt weiterfithren und dennoch auf derselben Software-Code-Grund-
lage arbeiten und es in andere kreative Richtungen weiterentwickeln.

Gewiss ldsst sich nicht allen Konflikten auf diese Weise begegnen. Es mag
einen Punkt geben, an dem die vollkommene Spaltung eines Projektes oder der
Ausschluss einer Person die einzige praktische Option ist. Worum es jedoch geht
und was sich stets lohnt, ist das Bemiihen, die Einstellung zum Gemeinsamen zu
erhalten und gleichzeitig wirklich ehrlich zu sein. Nichtwahrhabenwollen und
Selbstbetrug helfen niemandem.

E1GENE GOVERNANCE
REFLEKTIEREN

In vielen Commons sind sich die Beteiligten ihrer eigenen Praxis nicht wirklich
bewusst. Oft bleibt der Kern der sozialen Dynamiken im Dunkeln. Das gilt fiir die
konstruktiven wie fiir die weniger hilfreichen. Selbst engagierte Menschen kénnen
angesichts herausfordernder Organisationsstrukturen, der Zumutungen des tig-
lichen operativen Geschifts, der Notwendigkeiten und Verfithrungen des Geldver-
dienens, der Verlockungen der Macht und vieler anderer Faktoren vergessen, wie

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [

109


https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110

Teil Il: Commons verstehen und leben

ein Commons zu erhalten ist. Das gefihrdet das Ganze. Daher ist es unabdingbar,
dass Commoners iiber ihre EIGENE GOVERNANCE REFLEKTIEREN. Nur so konnen sie
Einhegungen, Vereinnahmungen oder institutioneller Entropie vorbeugen.

Wir ordnen dieses Muster dem sozialen Leben des Commoning zu und nicht der
bewussten Selbstorganisation (Peer Governance), weil es so grundlegend fiir den
sozialen Prozess ist. Der Okonom Johannes Euler hat das auf den Punkt gebracht:
So wie es kein Commons ohne Commoning gibt, gibt es auch kein Commoning
ohne Peer Governance. (Oder anders ausgedriickt: So wie ein Gemeinsames nicht
ohne gemeinsames Tun entsteht, gelingt gemeinsames Tun nicht ohne bewusste
Reflexion der eigenen Organisationsformen.) Wenn ein Commons Jahrzehnte oder
gar Jahrhunderte iiberdauern soll, dann ist dieser Gedanke zentral: Formen des
Commoning, deren sich die Beteiligten nicht bewusst sind, riskieren zu scheitern.
Wenn nicht auf die stabilisierende Kraft jahrhundertealter Traditionen, Kulturen
und Rituale zuriickgegriffen werden kann, miissen Menschen klar ausdriicken
koénnen, warum ein Commons funktioniert und wie es verbessert werden kann.

Nattirlich ist Commoning mehr als gesteigerte Bewusstheit oder tieferes Sein, wie
wir das aus Zen- oder Achtsamkeits-Praktiken kennen. Es ist — um es noch einmal
zu sagen — Bedingung und Mittel bediirfnisorientierten Wirtschaftens in bewuss-
ter Selbstorganisation. Es ist zudem der kulturelle Ausdruck einer neuen Art, Poli-
tik zu denken und zu machen. In seiner ambitioniertesten Form setzt Commoning
einen Prozess in Gang, der uns erlaubt, die Bedingungen der modernen Zivilisa-
tion neu zu denken. Das ist nicht wenig in einer Zeit, in der sich der Homo oecono-
micus als idealisierte Vorstellung menschlichen Strebens, als zutiefst gesellschafts-
feindlich, 6kologisch blind und demokratischen Anliegen gegeniiber gleichgiiltig
erweist. Commoning setzt also einen Prozess in Gang, der das Kooperative und
Mitftihlende in uns stirkt. Und eben dies ist der Effekt der bis hierhin beschrie-
benen Muster sowie all derer, die in Kapitel 5 und 6 folgen werden. Commoning
verdndert uns. Bevor wir uns mit den Fragen der Selbstorganisation auseinander-
setzen, wollen wir diesem Gedanken noch etwas Aufmerksambkeit schenken.

Commoning entfaltet das Ich-in-Bezogenheit

Wer sich nur genug anstrengt, kann ein Vermoégen anhiufen. Diese Erzihlung
vom »Selfmademanc (tatsichlich meist minnlich) gehort zu den beliebten Ge-
meinplitzen unserer Zeit. Dabei ist die Vorstellung absurd, jemand kénnte ohne
Freundes- und Kollegenkreise, Familie oder Gesellschaft wirklich existieren oder
erfolgreich sein. Es ist nichts weiter als ein »anpassungsfihiger, schidlicher und
unverwiistlicher Mythos«, befindet ein Beobachter.?* Aus der Entwicklungspsycho-
logie wissen wir, dass sich ein Individuum nur durch den Austausch mit anderen
entfalten und zum Selbst werden kann. Und umgekehrt: das Kollektiv kann nur
durch die Beitrage und die freiwillige Zusammenarbeit von Einzelnen entstehen.
Das erklirt, warum Anthropologen wie Thomas Widlok davon sprechen, dass wir
nicht nur »miteinander verbundene Leben«, sondern »miteinander verschrinkte
Identititen« haben (siehe Kapitel 2).2* Mit anderen Worten, Individuen und Kollek-
tive sind keine inkompatiblen Gegensitze wie die Luft und das Vakuum. Sie sind
vielmehr verbunden und gegenseitig voneinander abhingig. Schon die Begriffe In-

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 4: Soziales Miteinander

dividuum und Kollektiv selbst sind relational — sie sind nur in Bezug aufeinander
sinnvoll und vermitteln erst durch einander ihre Bedeutung.

Ungeachtet dessen ist die Fantasie, dass Einzelne iiber alle und alles triumphie-
ren konnen — a la Frank Sinatra: »I did it my wayl« — nicht nur im Pop-Entertain-
ment lebendig, sondern selbst in den seriosesten intellektuellen Kreisen: in der
Evolutionswissenschaft, der Biologie, der Wirtschaftswissenschaft und anderen
Sozialwissenschaften. Sie alle neigen dazu, das isolierte Individuum als selbstver-
stindliche Kategorie des Denkens zu betrachten. Sie sehen das Selbst als unteil-
bare, umgrenzte Einheit, die autonom handelt. Das ist ein Ausgangspunkt — eine
Grundannahme - aus der alles andere folgt: wie wir die Welt sehen, wie die Wis-
senschaft die Welt analysiert (methodologischer Individualismus), wie wir han-
deln, Institutionen entwerfen und Politik ausgestalten. So problematisch die Idee
ist, so michtig ist sie. Tatsichlich spiegelt sie sich in den bekannten Gegensitzen,
die wir als gegeben voraussetzen: Individuum versus Kollektiv, 6ffentlich versus
privat, objektiv versus subjektiv. Wie in Kapitel 2 beschrieben, wird in mehreren
Bantu-Sprachen die Beziehung zwischen »mir« und »der/dem Anderen« mit dem
Wort Ubuntu ausgedriickt.” »Ich bin, weil wir sind, und weil wir sind, deshalb
bin ich.«*® Das Individuum ist dabei nicht nur Teil eines »Wirs«, sondern vieler
»Wirs«. Und auch wenn wir in westlichen Sprachen keine gute Entsprechung fiir
Ubuntu haben, sind wir in der Lage, in diesem Geiste zu handeln: in eine Haltung
des Dialogs zu gehen, unsere soziale Wirklichkeit zu reflektieren und zu erkennen,
dass die Verbindung mit Anderen nicht nur Quelle der Identitit, sondern auch ein
soziales Sicherungsnetz ist. Wir konnen auf die Muster des Commoning achten,
sie anwenden und damit nicht nur uns, sondern das Ganze verindern. Auf die-
se Weise, werden wir ganz konkret immer wieder neu, was wir im Grunde sind:
Ich-in-Bezogenheit.

Als wir iiber die in unsere Sprache eingebetteten Voreingenommenheiten nach-
dachten und versuchten, uns davon zu befreien, stand plétzlich diese Wendung
im Raum. Sie enthilt und verbindet Ich und Wir. Sie kann die schweren Mingel
des Homo oeconomicus hinter sich lassen und menschlichem Handeln sowie einer
Identitit als Commoner Ausdruck verleihen. »Ich-in-Bezogenheit« unterstreicht
die vielen Beziehungen, die uns formen und umgeht den irrefithrenden Ich-ver-
sus-Wir-Dualismus, der unser Denken prigt.

Dass wir in Bezogenheit leben, ist nicht nur ein Gedanke, sondern sehr real. So
beginnt etwa die westliche Medizin zu erkennen, dass ihre Fixierung auf einzelne
Krankheitserreger ein irrefithrender Ansatz ist, um Erkrankungen zu verstehen.
Einfache Ursache-Wirkungs-Erklirungen geniigen oft nicht, denn einzelne leben-
dige Systeme — wie unser Kérper — stehen in Beziehungen zu gréfieren lebendigen Sys-
temen und bestehen gleichzeitig aus kleineren lebendigen Elementen. Also Ganzheit-
lichkeit auf allen Ebenen! Das Human Microbiome Project hat etwa 100 Billionen
nicht-menschliche Lebensformen — Bakterien, Pilze etc. — ausfindig gemacht, die
in unserem Korper, insbesondere unserem Verdauungstrakt, leben und mit zwei
bis fiinf Pfund zu unserem Korpergewicht beitragen. Diese Organismen sind fir
unsere Gesundheit und unser Wohlbefinden als »Individuen« lebensnotwendig.
Nicht einmal unser eigener Kérper hat eindeutige Grenzen. Das ist eigentlich eine
philosophische Trivialitit, denn ein Gegenstand ist ein Objekt des Denkens. Wenn
man ihn (gedanklich) abgegrenzt denkt, dann ist er auch abgegrenzt. Doch diese
Grenzen sind nicht unbedingt in der Wirklichkeit zu finden. Man ist — angesichts

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [

1


https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12

Teil Il: Commons verstehen und leben

der ungezihlten Lebewesen, die uns bevélkern — versucht zu sagen, dass wir uns
selbst nicht allein besitzen. Wir sind auch im Besitz anderer Lebewesen. Unser
Korper lebt in stindigen symbiotischen Beziehungen mit der Nahrung, die wir
aufnehmen, mit den Bakterien in uns und um uns herum und mit der Landschaft
vor Ort. Kurz gesagt, wir sind mehr als Substanz, wir sind auch Struktur, die tiber
uns hinausgreift. Und als solche aquarellieren wir buchstiblich in ein Netzwerk
anderer lebender Organismen und Systeme hinein.”

Der Begriff Ich-in-Bezogenheit versucht, diese weit iiber das Individuum hin-
ausgehende Dimension einzufangen. Wenn wir dieser auch im Handeln gerecht
werden, dann leben wir Ubuntu-Rationalitit. Das heifdt, dass ich die Belange An-
derer in meine Handlungen einbeziehe. Das stirkt nicht nur mich, sondern den
sozialen Zusammenhalt. Dies bewusst zu tun ist wichtig, weil unsere Handlun-
gen ohnehin mit dem Tun und den Interessen anderer zusammenhingen. Meine
Handlungen katalysieren immer auch Vorteile (genauso wie Nachteile) fiir Dritte;
unser Tun wirkt durch andere hindurch. Unser Impuls zur Kooperation, von dem
bereits in Kapitel 1 die Rede war, entsteht also nicht aus Berechnung, sondern ent-
spricht zutiefst unserem Menschsein — deshalb ist Kooperation auch Quelle von
Freude und Zufriedenheit.

Unser IcH-IN-BEZOGENHEIT zZU STARKEN bedeutet, all dem Raum und Aus-
druck zu geben, was jedes Commons enthalten muss: Zuwendung und Respekt,
Frustration und Lachen, Spiel und Leidenschaft, Trauer und Liebe. All dies ist Teil
der alltiglichen Routinen des Gemeinsamen. Ubuntu-Rationalitit realisiert sich
meist unspektakuldr. Die am WikiHouse-Netzwerk Beteiligten beispielsweise (sie-
he Kapitel 1) sind eingeladen, ihre Entwurfsinnovationen »gemeinsam zu nutzen
und fiir andere nutzbar zu machen«. Offene Standards und das Bausteinprinzip
ermuntern alle, etwas Eigenes oHNE ZWANGE BEIZUTRAGEN. Einzelne beteiligen
sich so an einer Sache, die grofer ist als sie selbst, und profitieren zugleich davon.
Ahnlich ist es bei den Verbund-Wikis, auch sie erfiillen die Idee des Ichs-in-Be-
zogenheit mit Leben. Die Einzelnen sind so frei, persénliche Wikis nach eigenen
Vorstellungen zu schaffen — online und offline-, und sie kénnen solche problemlos
in grofere Verbiinde — »Nachbarschaften« genannt — platzieren, die Nutzerinnen
und Nutzer ermutigen, ihre Wiki-Seiten mit anderen zu teilen (siehe Kapitel &).

Angemerkt werden muss, dass das Verhiltnis von kollektiver Steuerung bzw.
Kontrolle und individuellen Anliegen nicht immer gut austariert ist. Eine Gruppe
mag fiir manche Personen erdriickend wirken. Sie fithlen sich unwohl und ziehen
sich zuriick. Patriarchale Strukturen wirken auch in vielen Subsistenz- und digita-
len Commons. Zwangskonformismus kann aus einer Gemeinschaft schnell eine
Sekte machen. Charismatische Fithrungspersonlichkeiten mdgen etwas durch-
setzen und Macht konsolidieren, doch geht dies zu Lasten einer robusten Kultur
des Gemeinsamen. In Commons-Strukturen als Ich-in-Bezogenheit zu agieren ist
herausfordernd. Eine Ubuntu-Rationalitit zu pflegen erfordert eine kunst- und res-
pektvolle Balance zwischen den Bediirfnissen Einzelner und den Notwendigkeiten
der Gruppe, des Netzwerks und des Ganzen. In gewisser Weise geht es bei allen
Mustern des Commoning, die wir in diesem Buch vorstellen, darum, dieser Her-
ausforderung zu begegnen und dadurch unsere Existenz als Ichs-in-Bezogenheit
anzuerkennen und zu stirken.

https://dol.org/10.14361/9783839455748-007 - am 14.02.2026, 14:36:22. - [



https://doi.org/10.14361/9783839455746-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

