
30

4. Neuansatz

a. Erweiterung

Vor dem Hintergrund der bisherigen Ausführungen zeichnet sich die 
Notwendigkeit eines Neuansatzes in der Formulierung des Ethischen zu 
Gunsten aller Personen, der potentiell wie der aktuell vulnerablen, ab. 
Es geht darum, die philosophische Ethik um eine Ethik des Gesund-
heitswesens zu erweitern. Nachfolgend werden dazu Argumente von 
Emmanuel Levinas, die sich auf Vulnerabilität des verantwortlichen Ichs 
beziehen, und von Hans Jonas, die die Verankerung der Existenz in der 
Welt und den Abschied von der Welt betreffen, aufgenommen und teil-
weise mit Überlegungen zur Ethik als Schutzbereich verbunden, die sich 
im Anschluss an Paul Ricœur bereits auf den Weg zu einer nichtexklusi-
ven Ethik begeben haben (vgl.: Schnell 2008; Dederich/Schnell 2011).

Wenn der Mensch als vulnerable Person und wenn vulnerable Per-
sonen um ihrer selbst im Achtungs- und Schutzbereich des Ethischen 
berücksichtigt werden sollen, dann stellt sich auch die Frage nach dem 
Status von Tieren, da auf sie die Definition der vulnerablen Person 
auch zutrifft. Gleichwohl gehen Mensch und Tier nicht Hand in Pfote 
durchs Leben. Tiere sind eine Herausforderung für den Logos, der von 
der Philosophie in der Regel menschlich und auch männlich definiert 
wird. Tiere sind das »Andere einer Vernunft« und dienen dazu, die Po-
tenzen des Menschen umso stärker herauszustellen. Gleichwohl gab es 
immer auch Gegenbewegungen. Zu erinnern ist unter anderem an De-
nis Diderots Artikel über Tiere (»Animal«, »Bete«) in der Enzyklopädie 
von 1747. Diderot legt dar, dass es keine Tiere in Singular gibt, dass 
Gattungsgrenzen zum Teil fließend verlaufen und dass es daher mit der 
Einmaligkeit des Menschen nicht ganz so weit her ist, wie oft angenom-
men werde. Dieser zum Teil noch sehr modernen Denkweise Diderots 
fühlt sich die Problemskizze zum ethischen Status des Tieres, die sich 
im Anhang des vorliegenden Buches befindet, verwandt.

b. Der Weg

Die Überlegungen zur Neuformulierung des Ethischen gehen vom leib-
lichen Selbst und dessen Bezügen zur Welt aus. Im Durchgang durch 
die Sachgebiete wichtiger ethischer Prinzipien werden diese Bezüge ent-
faltet bis der Gang der Dinge auf verschiedene Aspekte der Exklusivität 
stößt. Gegen diese Aspekte soll im Namen der Wissenschaften der Heil-
berufe Protest eingelegt und Überlegungen der Ethik im Gesundheits-
wesen genutzt werden, um Auswege vorschlagen.

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31 - am 19.01.2026, 05:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

c. Philosophie, Medizin, Ethik

Die angestrebte Erweiterung der Philosophie durch eine Ethik des Ge-
sundheitswesens ist darum bemüht, die Debatte um das Verhältnis von 
Philosophie und Medizin, für die Namen wie Karl Jaspers, Victor von 
Weizsäcker, Thure von Uexküll, Victor von Gebsattel, Viktor E. Frankl, 
Klaus Dörner, Josef Rattner, Heinrich Schipperges, Gerhard Danzer 
und Thomas Fuchs stehen, zu berücksichtigen. 

Die medizinische Anthropologie, die Philosophie und Medizin in 
eins ist, hat das Phänomen der Vulnerabilität als ihr Eigenthema. Vul-
nerabilität ist einerseits menschlich und insofern ein Thema der Philo-
sophie. Sie ist andererseits höchst akut bei Menschen, die Patienten sind 
und insofern auch ein Thema der Medizin. An dieser Stelle sei an den 
interdisziplinären Diskurs »Der leidende Mensch« (Sborowitz 1960) 
erinnert, der es in der Mitte des 20. Jahrhunderts, sicherlich nicht un-
beeindruckt vom vergangenen Weltkrieg, als seine Aufgabe ansah, die 
Vulnerabilität als ein Konzept auszuarbeiten, von dem aus dann einzel-
ne Krankheitsbilder erschlossen und auch behandelt werden sollten. Ich 
beschränke mich auf einige Grundaspekte.

Wir lernen als erstes, dass alles darauf ankommt, dass der Mensch 
vom Zur-Welt-Sein her gedacht wird, also nicht von einer Innerlich-
keit aus. Diese Weichenstellung beinhaltet einen Vorrang des Wir vor 
dem Ich, eine leibliche Ausgesetztheit gegenüber der Welt und gegen-
über den Anderen. Wenn der Mensch ein leidender sein können soll, 
dann muss er auch so gedacht werden, dass sich seine Vulnerabilität 
zeigen kann. Die Existenz ist pathisch, wie Victor von Weizsäcker sagt.  
Sie wird nicht nur aktiv bestritten, sondern zugleich auch passiv er-
litten. Diese Mischung aus Aktivität und Passivität verweist auf einen 
Scheitelpunkt in der Existenz des Menschen als Patienten: an ihm tre-
ten die Phänomene Not und Hoffnung zusammen auf. Sie verleihen 
der Existenz Beweggrund und Richtung. An sie knüpft ein Arzt an. 
Die Medizin kann Funktions- und Leistungsfähigkeit von Menschen 
wieder herstellen, aber nur innerhalb jener gegebenen Grenzen, die 
von der Hinfälligkeit und Gebrechlichkeit des Lebens markiert wer-
den. Diese Konsequenz führt zweitens zu der Vorsicht, die Tätigkeit 
eines Arztes nicht als vergeistigten und grenzenlosen Dialog mit seinen  
Patienten miss zu verstehen und auch nicht nur im Licht der psycho-
analytischen Kategorie der Übertragung zu betrachten (vgl.: Schnell 
2009f ).

An den Grundlagendiskurs über den leidenden Menschen knüpft die 
phänomenologisch ausgerichtete Daseinsanalyse, die ihrerseits den Dia-
log zwischen Philosophie und Medizin fortgesetzt hat, an. Kierkegaard, 
Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty sind die Referenzautoren der Medi-
ziner in der Philosophie. Der entscheidende Punkt ist hierbei, dass die 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31 - am 19.01.2026, 05:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Weise, wie das Dasein über sich selbst denkt und sich selbst interpre-
tiert, in die Analyse des Arztes einbezogen wird. 

Die Verbindung von Medizin und Philosophie wird somit greifbar, 
wenn ein Anfang bei »Erfahrungen des (Er-)Lebens, des Wohlbefin-
dens, des Leidens und des Sterbens« (Huth 2011, 17) gemacht wird. 
Dieser Ausgang ist wichtig, weil die Medizin nicht mit der Behandlung 
einer Krankheit beginnt, sondern mit der Wahrnehmung einer vom 
Dasein geäußerten, aktuellen (oder im Falle der Prävention einer poten-
tiellen) Not und der Anbahnung einer ethisch relevanten Situation. So 
lesen wir bereits bei Viktor von Weizsäcker: »Das wirkliche Wesen des 
Krankseins ist eine Not und äußert sich als eine Bitte um Hilfe.« (Weiz-
säcker 1926, 13) Die Bitte bekundet, dass eine im Alltag verborgene 
Normalität ins Stocken geraten ist.

Der Anfang aller Sinnbildung im Alltag, in der Philosophie, in der 
Medizin und in jedem anderen Feld ist das lebensweltliche Dasein. Von 
der Welt her, vom Kontakt zu sich selbst, den Anderen und Dingen geht 
die Daseinsanalyse aus, die in ihrer Gänze ausdrücklich die Psychiatrie, 
die Psychotherapie und die Philosophie einbezogen hat (vgl.: Schnell/
Schulz 2013). Seit Ludwig Binswanger versteht sie Krankheit als be-
einträchtigende Veränderung des Vollzugs des Daseins (vgl.: Foucault 
1968). Der Begriff des Daseins wird im Ausgang von Martin Heidegger 
verwendet. »Dasein ist ein Seiendes, das sich in seinem Sein verstehend 
zu diesem Sein verhält. Damit ist der formale Begriff der Existenz ange-
zeigt. Dasein existiert. Dasein ist ferner Seiendes, das je ich selbst bin.« 
(Heidegger 1979, 52f )

Dasein ist Sorge und in der Sorge offenbart sich ein Vorlaufen, in 
dem das Dasein sein Sein zum Tode entdeckt. »Das Sein zum Tode ist 
Vorlaufen in ein Seinkönnen des Seienden, dessen Seinsart das Vorlau-
fen selbst ist.« (ebd., 262) Damit sind die Endlichkeit und Sterblichkeit 
des Menschen ein originäres Thema!

Von Metard Boss stammt eine an Heidegger anknüpfende und in die 
Psychotherapie führende daseinsanalytische Lehre von Krankheit. Sie 
umfasst fünf Existenzbeschreibungen:

1. 	die Beeinträchtigung für die Freiheit des Dasein (Krankheit: Psycho-
se, Zwangsneurose),

2. 	die Störung des Gestimmtseins (Depression, Angstneurosen),
3. 	die Beeinträchtigung des Mitseins (Schizophrenie, Kontakt- u. Be-

ziehungsstörungen),
4. 	die Beeinträchtigung der Zeitlichkeit (organische Schädigungen),
5. 	die Beeinträchtigung des leiblichen Existierens (psychosomatische 

Erkrankungen).

NEUANSATZ

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31 - am 19.01.2026, 05:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

Jeder dieser Krankheitsgruppen lassen sich psychische Krankheiten zu-
ordnen (vgl.: Cottier et al. 1990). Den Fluchtpunkt aller Überlegungen 
und therapeutischen Versuche bildet die Leiblichkeit des Menschen. 
Der Leib ist in der Welt und für Andere sichtbar. Nur leibliche Wesen 
können leben, gesund bleiben, krank werden und sie müssen schließ-
lich sterben.

In den letzten Jahrzehnten sind neue Disziplinen in den Heilberu-
fen entstanden. Die Pflegewissenschaft und die Wissenschaften der 
Therapieberufe künden davon, dass der medizinische Blick auf die Vul-
nerabilität von Patienten allein nicht mehr ausreicht. Es existiert eine 
steigende Zahl chronisch kranker Menschen, die nicht geheilt werden 
können, sondern lernen müssen, mit ihrem Kranksein zu leben. Auch 
diese neuen Wissenschaften und andere Wissenschaften der Heilbe-
rufe bilden einen gemischten Diskurs aus Natur-, Sozial-und Biowis-
senschaften. Allerdings kommt der sozialwissenschaftlicher Perspektive 
darin eine gewisse Leitperspektive zu. Es geht immer um ein Dasein, 
das sich verstehend zu seiner Vulnerabilität verhält, wie man es mit dem 
Worten der Daseinsanalyse sagen könnte. 

Im Schnittpunkt von Philosophie und Medizin wird auch das genu-
in ethische Problem der Vulnerabilität sichtbar. Der Medizin und den 
anderen Wissenschaften geht es um die Sache der Rückseite der ein-
seitigen Logosauszeichnung des Menschen durch die Philosophie (vgl.: 
Werner 2004). Die Würde ist ein sehr wichtiger Wert. Die Medizin im 
Zeitalter der Technologie teilt diese Ansicht, sie ist aber mit ernsten 
Fragen konfrontiert: Kann die Würde mit anderen Werten in Kollisi-
on geraten? Ab welchem Zeitpunkt seiner Entwicklung hat eine Wesen 
Würde? Wer hat zählt zum Adressatenkreis der Wesen, die Würde haben 
und wer nicht? Die vorliegenden Ausführungen knüpfen an diese Fra-
gen an und weiten sie über den Aufgabenbereich einer spezifisch heil-
beruflichen Ethik aus, indem sie nach dem Status vulnerabler Personen 
insgesamt fragen. 

PHILOSOPHIE, MEDIZIN, ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31 - am 19.01.2026, 05:22:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Erweiterung
	b.  Der Weg
	c.  Philosophie, Medizin, Ethik

