7 Verzicht auf Judenmission?
Zur theologischen Begriindung des Dialogs

7.1 Praambel: Dialog und Mission

71.1  Mission und liturgische Performance:
Debatte um die Karfreitagsfiirbitte (2008)

»Oremus et pro perfidis Judaei: ut Deus et Dominus noster auferat velamen de cordibus
eorum; ut et ipsi agnoscant Jesum Christum Dominum nostraum.« Zu deutsch: »Lasset
uns auch beten fir die treulosen Juden, dass Gott, unser Herr, wegnehme den Schleier
von ihren Herzen, auf dass auch sie erkennen unsern Herrn Jesus Christus.«' So wurde
tiber Jahrhunderte bis zur Promulgation des Missale Romanum 1970 in einer Fiirbitte in
der katholischen Feier der Karfreitagsliturgie gebetet. Diese Fiirbitte ist Ausdruck und
Manifestation einer Jahrhunderte wihrenden Ersetzungslehre der Kirche, die in einer
kirchlichen Praxis gegeniiber Jiid*innen handlungsleitend und konkret wurde, welche
Missionierung und Bekehrung zum Ziel hat: Jitd“innen sollten Christus als Messias und
Gottes Sohn anerkennen und sich taufen lassen.” Die Rede von den »perfides Judaeis«

1 Lateinischer und deutscher Text nach dem Missale Romanum 1962, das auf dem Missale Romanum
von 1570 (Trienter Konzil) basiert. Zitiert nach Wolf, Hubert: Perfide Juden? Streit im Vatikan tiber
den Antisemitismus. In: ders.: Papst und Teufel. Die Archive des Vatikan und das Dritte Reich. Miin-
chen: C. H. Beck 2012, 95143, 98. In den Erlduterungen des Missale Romanum war zu lesen: »Hier un-
terlasst der Diakon die Aufforderung zur Kniebeugung, um nicht das Andenken an die Schmach zu
erneuern, mit der die Juden um diese Stunde den Heiland durch Kniebeugen verhéhnten,« eben-
falls zitiert nach ebd. Seit dem 6. Jahrhundert sind Fiirbitten am Karfreitag fiir Jid*innen belegt,
vgl. Sacramentarium Gregorianum (um 592). Bereits vor dem Zweiten Weltkrieg (1928) gab es Be-
mithungen von Seiten einer Gruppierung von Priestern, der »Amici Israel«, die Flrbitte zu dndern,
vor allem die Worte »perfidis« (treulos) und »perfidiam« (Treulosigkeit) zu streichen. Vgl. dazu
ebd., 95-143; ders.: »Pro perfidis Judaeis«. Die »Amici Israel« und ihr Antrag auf eine Reform der
Karfreitagsfirbitte fir die Juden (1928). Oder: Bemerkungen zum Thema katholischer Kirche und
Antisemitismus. In: HZ 279 (2004) 3, 611—858.

2 Vgl. Moyaert: »The Gifts and the Calling«, 26. Und weiter: »One could state that breaking with the
past of contempt and the choice for dialogue are fruits of the activity of the Spirit.« Ebd. 36.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

in ihrer rituellen Reproduktion prigte sich tief in das kollektive Ged4chtnis von Katho-
lik*innen ein und ist mitverantwortlich fir die Erméglichung und Legitimierung von
Verfolgung, Vertreibung und Ermordung von Jiid“innen in christlich gepragten Gesell-
schaften.? Erst mit der Revision der Karfreitagsfiirbitte im Zuge der Erneuerung und
grundsitzlichen Uberarbeitung des Rémischen Messbuchs auf Grundlage der Liturgie-
konstitution (SC) dnderte sich diese liturgische Praxis.* Seit dem ersten Fastensonntag
1976 lautet die fiir die deutschsprachigen Didzesen giiltige Fassung:

»Lasst uns auch beten fiir die Juden, zu denen Gott, unser Herr, zuerst gesprochen hat:
Er bewahre sie in der Treue zu seinem Bund und in der Liebe zu seinem Namen, damit
siedas Ziel erreichen, zu dem sein Ratschluss sie fithren will. [Beuget die Knie. Erhebet
Euch.]

Allméchtiger, ewiger Gott, du hast Abraham und seinen Kindern deine VerheifSung ge-
geben. Erhore das Gebet deiner Kirche fiir das Volk, das du als erstes zu deinem Eigen-
tum erwahlt hast: Gib, dass es zur Fiille der Erlosung gelangt. Darum bitten wir durch
Christus, unseren Herrn. Amen.«

Entsprechend grofd war die Verunsicherung und Empérung auf jidischer wie auch auf
christlicher Seite um ein Vorkommnis von 2008.° Ausgangspunkt war eine Neuiiberset-
zung der Karfreitagsfirbitte fur Jiid“innen durch Papst Benedikt XVI. fiir die auf3eror-
dentliche Form des Ritus. Seit 1984 ist es beispielsweise der Piusbruderschaft erlaubr,
die Messfeier nach dem Missale Romanum von 1962 unter Auflagen, beispielsweise einer
Nichtinfragestellung des ordentlichen Ritus von 1970, abzuhalten. Benedikt XVI. weitete
diese Zulassung mit dem Motu proprio Summorum Pontificum in dem Sinne aus, als diese
Einschrinkungen fiir Messen, »die ohne Volk gefeiert werden, entfallen konnten.® Dass

3 Vgl. dazu auch die Oration zur Karfreitagsfurbitte fir die Juden: »Allméchtiger, ewiger Gott, der du
sogar die treulosen Juden von deiner Erbarmung nicht ausschliefit, erh6re unser Flehen, das wir ob
jenes Volkes Verblendung dir darbringen: auf dass es das Licht deiner Wahrheit, welche Christus
ist, erkenne und seinen Finsternissen entrissen werde. Durch Christus unseren Herrn. Amen.«

4 Vgl. dazu Uder, Manuel: 50 Jahre Promulgation des Missale Romanum. In: Gd 53 (2019)
10: https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-ro
manum/ (10.02.2025). Gerade mit Blick auf die dargestellte Performance des Dialogs, die Trans-
formationen katholischer Lehre und Haltung zum Judentum sowie die gewachsene Sensibilitit
katholischer Theologie und ihrer Antijudaismen, stellt sich die Frage eines erneuten Revisions-
bedarfs des katholischen Messbuchs und insbesondere der derzeitigen Formulierung der Karfrei-
tagsfirbitte.

5 Vgl. beispielsweise die Stellungnahme des Gesprachskreis »Juden und Christen« beim Zen-
tralkomitee deutscher Katholiken vom 9. Mdrz 2009: »Nein zur Judenmission — Ja zum Dialog
zwischen Juden und Christen.«: https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/
online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokument
e/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christenzo1c
(10.02.2025).

6 Benedikt XVI.: Summorum Pontificum. Apostolisches Schreiben in Form eines Motu Proprio tiber
den Gebrauch der Rémischen Liturgie in der Gestalt vor der Reform von 1970. Rom, 7.Juli 2007, Art.
2. Zum Hintergrund vgl. ausfiihrlich Graulich, Markus: Vom Indult zum allgemeinen Gesetz. Der
Gebrauch des Messbuchs von 1962 vom Zweiten Vatikanischen Konzil bis Summorum Pontificum

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c

7 Verzicht auf Judenmission?

dieser kirchenpolitische Annaherungsversuch an die Pius-Bruderschaft, welche NA aus-
driicklich ablehnt und die mehrere Holocaust-Leugner zu ihren Mitgliedern zahlt, hei-
kel ist, zeigt sich im Bewusstsein des Papstes, dass die Karfreitagsfurbitte fiir Jid*in-
nen nicht wie eingangs zitiert iibernommen werden konnte. Statt aber die Fiirbitte aus
dem Missale Romanum von 1970 zu iibernehmen, was denkbar gewesen wire, entschied
er sich fiir eine Neuitbersetzung.” Darin enthaltene Formulierungen wurden allerdings
von jitdischen als auch christlichen Akteur*innen als problematisch bewertet, weil darin
substitutionstheologische Muster und die christliche Tradition der Judenmission einen
Widerhall finden wiirden. So beispielsweise, wenn es heifdt: »Dass unser Gott und Herr
ihre Herzen erleuchte, damit sie Jesus Christus erkennen, den Heiland aller Menschen.«®

Der Diskurs um die Karfreitagsfiirbitte steht in einer Reihe mehrerer Briiskierun-
gen wihrend des Pontifikats Benedikts XVI., wie die Rekonzilierung von vier Bischo-
fen der eben genannten Pius-Bruderschaft (2009), die Bemithungen um die Seligspre-
chung Pius XI1., dessen Rolle wihrend des Zweiten Weltkrieges noch nicht abschlief}end
erforscht ist, sowie der Communio-Artikel Gnade und Berufung ohne Reue aus dem Jahr
2018.°

in kirchenrechtlicher Perspektive. In: ders. (Hg.): Zehn Jahre Summorum Pontificum. Versdhnung
mit der Vergangenheit — Weg in die Zukunft. Regensburg: Friedrich Pustet 2017, 13-54.

7 Vgl. dazu die Beitrige im Sammelband Homolka, Walter/Zenger, Erich (Hg.): »... damit sie Jesus
Christus erkennen«. Die neue Karfreitagsfirbitte fir die Juden. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2008.

8 Zitiert nach Heinz, Hanspeter/Brandt, Henry G./Gesprachskreis »Juden und Christen« beim ZdK:
Neue Belastungen der christlich-jidischen Beziehungen. Stellungnahme des Gesprachskreises
»Juden und Christen« beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken (ZdK) zur Karfreitagsfurbit-
te »Fiir die Juden«in der Fassung fiir den aufderordentlichen Ritus von 2008. In: Homolka, Walter/
Zenger, Erich (Hg.): »... damit sie Jesus Christus erkennen«. Die neue Karfreitagsfirbitte fiir die Ju-
den. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2008, 10-14, 11. Michael Theobald gibt zu bedenken: Dass die
Karfreitagsfiirbitte fiir Jid*innen »nur am Rand der Kirche liturgische Anwendung findet, mindert
ihr Gewicht nicht. Aus der Feder des Papstes stammend, ist sie Niederschlag seiner personlichen
Israel-Theologie und beansprucht von daher héchstes Interesse. Wer sie verstehen will, hat sieim
Horizont seiner bisherigen Auferungen zu lesen.« Theobald, Michael: Zur Paulus-Rezeption in der
Karfreitagsfirbitte fiir die Juden von 2008. In: Hubert Frankemolle/Josef WohImuth (Hg.): Das Heil
der Anderen. Problemfeld >Judenmission< (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 507-541,
507.

9 Ratzinger, Joseph/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue. Anmerkungen zum Traktat »De
ludaeis«. In: 1IKaZ 47 (2018) 4, 316—335 mit einem Geleitwort von Kurt Kardinal Koch. Vgl. dazu Brief-
wechsel Benedikt XVI — Rabbi Arie Folger. In: IKaZ 47 (2018) 6, 0.S.; Jaggle, Martin: Benedikt XVI.
irritiert das Judentum. In: Die Furche 30 (2018), 11; Geyer, Christian: Ins Unreine geschrieben. In:
FAZ.18.Juli 2019: http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e5
61 foaeagasfc2a4470°GEPC=s9; vgl. Hoff, Gregor Maria: Ohne Reue? Die Anmerkungen Benedikt
XVI. zum Traktat »De ludaeis«. In: ZEIT. 19. Juli 2019; Rutishauser, Christian: An Christus fiihrt kein
Weg vorbei. Benedikt XVI. bekraftigt seine Haltung. Die Juden sind Gottes Volk, aber die Wahr-
heit liegt im Christentum. In: NZZ. 7. Juli 2018; Rutishauser, Christian: Der nie gekiindigte Bund.
Benedikt XVI./Joseph Ratzinger irritiert den jidisch-katholischen Dialog. In: Stimmen der Zeit 10
(2019), 673—682. Die Herder-Korrespondenz hat zur Debatte um Ratzingers Communio-Artikel das
Dossier »Zukunft des jidisch-christlichen Dialogs« zusammengestellt: https://www.herder.de/hk
/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/ (10.02.2025).

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

285


http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/

286

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

7.1.2 Dialog und Vulnerabilitat: Judenmission als »neuralgischer Punkt«
des Dialogs

Papst Franziskus nahm im Juli 2021 in einem traditionstheoretisch bemerkenswerten
Akt mit dem Apostolischen Schreiben Traditionis custodes noch vor Ableben des emeri-
tierten Papstes die erweiterte Erlaubnis der Feier des auf3erordentlichen Ritus und da-
mit auch die Neuformulierung der Fiirbitte fiir Jild*innen zuriick." Dieser Schritt war
eine fiir den Dialog bedeutsame Zeichenhandlung. Von jiidischer Seite wurde und wird
angesichts der prekiren Performativitit des christlichen Konzepts »Judenmission« ein
Verzicht auf jegliche Evangelisierungsbestrebungen als Vorbedingung fiir einen theolo-
gischen Dialog eingefordert, so beispielsweise in den 1960er Jahren von Joseph B. So-
loveitchik™ oder Abraham J. Heschel (Kapitel 3). Aber auch in den vergangenen Jahren
wurde mehrfach ein Verzicht auf Judenmission verlangt, beispielsweise in den beiden
Statements aus dem Bereich der jiidischen Orthodoxie: 2015 in TDW™ (Kapitel 6.2.2) und
2017 in BJR™ (Kapitel 6.2.3).

10 Vgl. Franziskus: Apostolisches Schreiben Traditionis Custodes. 2021: https://www.vatican.va/cont
ent/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html
(10.02.2025). Vgl. dazu auch Héftberger: Religiose Tradition in Bewegung, 226—232.

1 Wenn Soloveitchik in Confrontation auch nicht explizit von »Mission« spricht, so ist die Forderung
eines Verzichts auf Judenmission implizit enthalten: »It is self-evident that a confrontation of two
faith communities is possible only if it is accompanied by a clear assurance that both parties will
enjoy equal rights and full religious freedom. We shall resent any attempt on the part of the com-
munity of the many to engage us in a peculiar encounter in which our confronter will command us
to take a position beneath him while placing himself not alongside of but above us.« Soloveitchik:
Confrontation, 104f.

12 Heschel: No Religionis an Island, 124: »A Christian ought to realize that a world without Israel will
be a world without the God of Israel.« Oder: »The mission to the Jews is a call to the individual Jews
to betray the fellowship, the dignity, the sacred history of their people. Very few Christians seem
to comprehend what is morally and spiritually involved in supporting such activities. We are Jews
as we are men. The alternative to our existence as Jews is spiritual suicide, extinction. It is not a
change into somethingelse. Judaism has allies but no substitutes. The wonder of Israel, the marvel
of Jewish existence, the survival of holiness in the history of the Jews, is a continuous verification of
the marvel of the Bible. Revelation to Israel continues as a revelation through Israel.« Ebd. 128f. Und
weiter: »ls it really the will of God that there be no more Judaism in the world? Would it really be
the triumph of God if the scrolls of the Torah would no more be taken out of the Ark and the Torah
no more read in the Synagogue, our ancient Hebrew prayers in which Jesus himself worshipped
no more recited, the Passover Seder no more celebrated in our lives, the law of Moses no more
observed in our homes? Would it really be ad Majorem Dei gloriam to have a world without Jews?«
Ebd.129.

13 Mit Bezug auf und Wirdigung von G&C: »Now that the Catholic Church has acknowledged the
eternal Covenant between G-d and Israel, we Jews can acknowledge the ongoing constructive va-
lidity of Christianity as our partnerin world redemption, without any fear that this will be exploited
for missionary purposes.« TDW 3.

14  Ebenso mit Bezug auf und Wiirdigung von G&C ist in BJR S.184 zu lesen: »Though the Catholic
Church has not disavowed witnessing to Jews, we understand that it has nonetheless shown under-
standing and sensitivity towards deeply held Jewish sensibilities, and distanced itself from active
mission to Jews.«

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html

7 Verzicht auf Judenmission?

Worauf griindet die christliche Tradition der Mission (im Sinne von Bekehrungsab-
sichten) gegeniiber Jiid“innen? Sie wird vor allem aus dem biblischen Missionsbefehl
Mt 28,19 und aus der biblischen Darstellung Jesu Christi als universaler Heilsbringer ab-
geleitet.” Bereits in der Frithphase der Entstehung des Christentums ist Judenmission
ein duflerst komplexes und differenziert zu betrachtendes Thema.’ Es steht im Kon-
text einer Substitutionstheologie, insofern davon ausgegangen wird, dass Jitd “innen nur
dann am Heil Anteil erhalten, wenn sie Jesus als Messias anerkennen und sich taufen las-
sen. Den Befiirwortenden einer Judenmission gehe es, laut Peter von der Osten-Sacken,
in erster Linie um die Wahrung einer »reinen« kirchlichen Identitit, die am Absolut-
heits- oder Wahrheitsanspruch des Evangeliums hingt.”

Theolog“innen jiingerer Generationen konnten annehmen, diese Tradition sei mit
NA an ein Ende gekommen und die Frage nach der Judenmission ein Relikt vor-konzi-
liarer Theologie. Dass dem nicht so ist, zeigt nicht nur die Debatte um die Neuformulie-
rung der Karfreitagsfiirbitte 2008, sondern auch ein aktueller Fall: Im Juni 2023 wandten
sich der Oberrabbiner von Rom, Riccardo Di Segnis, und weitere Intellektuelle Italiens
mit einem Appell an Papst Franziskus, er moge das Kirchenrecht zur Nottaufe dndern,
weil es im kollektiven Gedichtnis von Jiid“innen Erinnerungen an Zwangstaufen wecke.
Der can. 868 § 2 sieht vor, dass Kinder in Todesgefahr auch gegen den Willen ihrer Eltern
getauft werden konnen. Hintergrund ist die Verfilmung eines Falls einer Nottaufe eines
judischen Kindes im 19. Jahrhundert in Bologna und die Veranlassung der Entfithrung

15 Beispielsweise Joh 14,6: »Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum
Vater aufder durch mich.«Apg 4,12: »Denn es ist uns Menschen kein anderer Name unter dem Him-
mel gegeben, durch den wir gerettet werden sollen.«

16  Vgl. dazu ausfiihrlich Osten-Sacken, Peter von der: Ein Empfehlungsbrief Christi? Zur Debatte um
Judenmission, Judenchristen und messianische Juden. In: Hubert Frankemalle/Josef WohImuth
(Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder
2010, 77112, 81-88 (»2. Geschichtliche Anfinge und Echo des Judenchristentums in Synagoge und
Kirche«).

17 Vgl. ebd. 80. Als Beispiel sei an eine innerkatholische Diskussion aus dem Jahr 2002 erinnert um
problematische Aussagen Kardinal Avery Dulles, vgl. dazu Henrix, Hans Hermann: Weichenstel-
lungen in katholischen Positionen — von »Nostra Aetate« bis zu Papst Benedikt XVI. In: Hubert
Frankemolle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238).
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 18—35, 27. Dem halt von der Osten-Sacken eine historische Kon-
textualisierung der biblischen Referenzen entgegen: »Begriffe oder Argumente wie >Absolutheitc
und>Absolutheitsanspruch<«verdecken freilich von Beginn an, was gerade jene Aussagen im Neuen
Testament kennzeichnet, die dafiir herhalten sollen, beide zu begriinden. Sie stellen Bekenntnisse
dar, die die Wahrheitsgewissheit einer Gemeinschaft bezeugen, nicht aber Aussagen, auf die man
einen Anspruch der genannten Art griinden konnte. Denn er schliisse ein, dass der Einzelne oder
die Gemeinschaft oder eine Institution, die beide vertrate, ein Recht hatte, sich mitdem Absoluten
zu identifizieren, um dessen Anspruch geltend zu machen.« Ebd. 107. Und weiter: »Der biblische
Begriff fiir diesen Auftrag, der mit der Cottes- oder Wahrheitserkenntnis gegeben ist, ist in der Bi-
bel Israels wie im Neuen Testament der des Zeugnisses. Zu diesem der Gerichtssprache angeho-
rigen Begriff wiederum gehort konstitutivdas Moment der Glaubwiirdigkeit.« Ebd. Osten-Sacken
gehtauch aufeinen Fragenkomplex in diesem Zusammenhang ein, der aber in dieser Studie nicht
weiter verfolgt wird: Jener der historischen und gegenwartigen Einschitzung der Bedeutung von
sogenannten Judenchristen. Vgl. dazu ausfiihrlicher ebd.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

287


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

dieses Kindes durch Papst Pius IX. (Die Bologna-Entfithrung: Geraubt im Namen des Paps-
tes. Historiendrama von Marco Bellocchio 2023).”® Eine reine Verzichtserklirung auf Ju-
denmission reicht deshalb nicht aus. Es braucht eine konsequente Verabschiedung von
substitutionstheologischen Codes in allen Bereichen von Kirche und Theologie, auch im
kirchlichen Recht.”

Die Frage nach der Haltung der christlichen Dialogpartner*innen zum Thema Ju-
denmission ist ein »neuralgischer Punkt« im jiidisch-christlichen Gesprich — weil er die
Fragilitit und Vulnerabilitit dieses noch jungen Beziehungsgeschehens offenlegt. Sel-
ten wird die Korperlichkeit des Dialoggeschehens sichtbarer und bedeutsamer wie hier:
Sowohl fiir das Judentum als auch fiir das Christentum geht es um existentielle Fragen —
fiir das Christentum eher abstrake, fiir das jiidische Volk allerdings konkret existenz-
vernichtend. Das Christentum ist insofern betroffen, als der biblische Missionsauftrag
(Mt 28,19) von Beginn an Identititsmarker kirchlichen Lebens und kirchlicher Vollziige
ist. Fiir das jiidische Volk ist die Frage nach der Judenmission eine des Uberlebens. Die
unsiglichen Leiden, die Christ*innen iiber die Jahrtausende unter Berufung auf diesen

18 Vgl. Tick, Jan Heiner: Entfithrung im Namen des Heils? In: Die Presse 07.09.2023: https://www.d
iepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils (10.02.2025). Fiir eine intensivere Aus-
einandersetzung der Entfithrung des jiidischen Jungen, Edgardo Mortara, und seiner Bedeutung
fiir den gegenwartigen jiidisch-christlichen Dialog s. Schmuck, Andrea: Die Bologna-Entfiihrung.
Ein Krimi tiber Vertrauen als dialogische Ressource. In: Geist & Leben 98 (2025) 3, 0.S. (die Seiten-
zahlen kénnen an dieser Stelle noch nicht angegeben werden, da das dritte Heft der Zeitschrift
Geist & Leben bei Drucklegung des Manuskripts noch nicht veroffentlicht war).

19 Als weiteres Beispiel, das deutlich macht, wie tief substitutionstheologische Muster auch gegen-
wartig vor allem in Form von Ausblendungen noch wirken, seiin diesem Zusammenhang aufeinen
Ansatz Barbara U. Meyers hingewiesen. Fiir sie ist die Entwicklung einer christlichen Theologie des
Sabbats eine Leerstelle. Vgl. dazu Meyer, Barbara U.: Not Just the Time of the Other. What Does It
Mean for Christians Today to Remember Schabbat and Keep It Holy? In: JC Relations, 0.S.: https://w
ww.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html (10.02.2025). Der Sab-
bat ist nimlich Ausdruck des Bundes. Der christliche Sonntag ist dagegen verbunden mit Denk-
konzepten der Ersetzungjidischer Sabbat-Traditionen. Die christliche Einhaltung der Sonntagsru-
he kénne die theologischen Dimensionen des in der Heiligen Schrift tradierten Sabbat nicht abde-
cken. Dazu einige Aussagen Meyers: »The challenge to developing a post-supersessionist Christian
theology of Shabbat lies in the fact that the Sabbath is for Christians not simply sthe time of the
Other.c<Instead, Christians know of Shabbath from both parts of their own scriptures. Sadly, histor-
ical critical exegesis did not help Christian readers of the New Testament to respect Jewish obser-
vances of the Sabbath, which suffered through a long history of Christian misinterpretation.« Ebd.
Meyer weiter: »My original question of how Christians who are committed to the ongoing covenant
between Jews and God can express their own memory of the biblical Shabbat while still acknowl-
edging its distinctively Jewish observance today, may be preliminarily answered with Christians
beginning to learn how to sanctify time without forgoing the sanctity of Judaism'’s otherness. The
sanctification of Shabbath by witnessing this sign of the living covenant and the Other’s holiness
offers Christians an opportunity to learn holy time in the Heschelian sense, not by rivalry but by
sharing [Heschel, Abraham Joshua: The Sabbath. New York: Farrar, Strauss und Giroux 2005, 99].
Importantly, sharing time does not mean joining the Other’s particular ritual of sanctifying time.
Christian post-supersessionist remembrance of Shabbat need not be ritual.« Ebd. Eine Ausnah-
me bildet Barths Sabbat-Interpretation im Kontext des Schopfungsnarrativs im Buch Genesis, die
Meyer ausfihrlich darstellt: Barth, Karl: Die kirchliche Dogmatik. Bd. 3. Die Lehre der Schépfung.
4. Teil. Zollikon-Zurich: Evangelischer Verlag 1961.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html

7 Verzicht auf Judenmission?

Missionsauftrag veriibten, prigten sich korperlich in das kollektive Gedichtnis des jii-
dischen Volkes ein.* »Judenmission« steht symptomatisch fiir die gewaltférmige Per-
formativitit der Substitutionstheologie, ihrer realen Auswirkungen auf jiidisches Le-
ben: »Deep within the collective memory of the Jewish people is the long history of ten-
sions, disagreements and violence resulting from centuries of persecution, expulsions
and forced conversions of Jews by the Catholic Church and its followers. All of this was un-
derpinned by the steaching of contempt., the dehumanization of Jews, which fueled anti-
semitism.«*

Es geht um die Glaubwiirdigkeit christlicher Dialogbemithungen, um die Ernsthaf-
tigkeit der Abkehr von einer Lehre der Verachtung und die Wende zum Dialog ohne ver-
schleierte Konversionshoffnungen. Diese Glaubwiirdigkeit wurde durch Irritationen wie
jene unter dem fur jidisch-christliche Beziehungen ambivalenten Pontifikat Benedikts
XVI. auch in den vergangenen zwanzig Jahren immer wieder erschiittert.”

Der doktrinal bekannte Verzicht der katholischen Kirche auf Judenmission in G&C
2015 (Kapitel 6.1.3) war deshalb ein iiberfilliger und notwendiger Akt des Vertrauensauf-
baus.” Ohne gegenseitiges Vertrauen sind Beziehungen nicht méglich; ohne gegenseiti-
ges Vertrauen kann auch ein theologischer Dialog zwischen Jiid “innen und Christ*innen
nicht gelingen. Die Glaubwiirdigkeit der katholischen Kirche und ihrer Bemithungen um
den Dialog mit Jiid*innen entscheidet sich an der Absage an die Judenmission. Sie ist
jene Bedingung, die es mindestens braucht (so vor allem Positionen, die der Orthodo-
xie zugeordnet werden kénnen), damit Jid*innen prinzipiell bereit sind, in einen theo-
logischen Dialog mit der Kirche einzutreten: »Jetzt, da die katholische Kirche den ewi-
gen Bund zwischen G-tt und Israel anerkannt hat, kénnen wir Juden die fortwihrende
konstruktive Gilltigkeit des Christentums als Partner bei der Welterl6sung anerkennen,
ohne jede Angst, dass dies zu missionarischen Zwecken missbraucht werden konnte.«
(TDW 3%

20  Ahnlich auch Neuhaus: Where to from Here? 0.S. Punkt 2: »Salvation for the Jews?«.

21 WIJC: Kishreinu, 0.S. Hervorhebung AS. Vgl. auch Henrix: Israel tragt die Kirche, 163.

22 Aktuell sind jiidische Akteur*innen irritiert iber das weitgehende Schweigen katholischer Ak-
teur*innen zum Angriff der Hamas auf Israel am 7. Oktober 2023.

23 Allerdings bleibt strittig, inwiefern G&C ein Dokument des Lehramtes ist. Dementsprechend ist
ebenfalls strittig, wie der autoritative Status der Erklarung des Verzichts auf Judenmission zu be-
werten ist. Fiir einen lehramtlichen Charakter des Verzichts auf Judenmission spricht m.E. auch
eine Bemerkung in der Enzyklika EG aus dem Jahr 2013: »Als Christen kénnen wir das Judentum
nicht als eine fremde Religion ansehen, noch rechnen wir die Juden zu denen, die berufen sind, sich
von den Gotzen abzuwenden und sich zum wahren Gott zu bekehren (vgl. 1 Thess 1,9).« EG 247.

24 Ahnlich, aber deutlich zuriickhaltender, wohl auch, weil G&C 40 eindeutiger hatte ausfallen mis-
sen (Kapitel 6.1.3), s. BJR: »Obwohl die katholische Kirche nicht darauf verzichtet hat, gegeniiber
Juden Zeugnis abzulegen, verstehen wir, dass sie firjidische Empfindungen Verstandnis und Ein-
fiihlungsvermogen gezeigt und sich von der aktiven Judenmission distanziert hat.« BJR S.184. Vgl.
Osten-Sacken: Ein Empfehlungsbrief Christi?, 79.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

289


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

1.1.3 Mission und Theologizitat: Zur Relevanz einer Erkenntnistheorie
des jiidisch-christlichen Dialogs

In NA 4 ist dieser Verzicht ex negativo angezeigt.” Das Konzil verzichtet noch aufjeden
Hinweis zu einer Absage an Judenmission, aber, so David Neuhaus, es driicke ebenso
wenig ein Interesse an einer Taufe von Jiidd *innen aus.*® Dafiir spielt es den gemeinsa-
men, eschatologisch perspektivierten Topos der Volkerwallfahrt zum Zion ein (NA 4).
Dass G&C 2015 die Forderung nach einem Verzicht auf Judenmission schlief3lich expli-
zit einldste, wurde deshalb als Durchbruch und als Eintritt in eine neue Phase des Dia-
logs gewertet (Kapitel 6.1.1): »Dies bedeutet konkret, dass die Katholische Kirche keine
spezifische institutionelle Missionsarbeit, die auf Juden gerichtet ist, kennt und unterstiitzt.«
(G&C 40™)

Doch es bleiben Spannungen und Vagheiten erhalten, vor allem im Zueinander der
Nummern 38-43, welche sich exemplarisch in Nummer 40 in der Adjektivierung »insti-
tutionell« manifestieren:

»Es ist leicht zu verstehen, dass die so genannte >Judenmission« fiir Juden eine sehr
heikle und sensible Frage darstellt, weil sie in ihren Augen die Existenz des jiidischen
Volkes selbst betrifft. Diese Frage erweist sich auch fiir die Christen als heikel, weil fir
sie die universale Heilsbedeutung Jesu Christi und folglich die universale Sendung der
Kirche von grundlegender Bedeutung sind. Die Kirche ist daher verpflichtet, den Evan-
gelisierungsauftrag gegeniiber Juden, die an den einen und einzigen Cott glauben, in
einer anderen Weise als gegenliber Menschen mitanderen Religionen und weltanschau-
lichen Uberzeugungen zu sehen. [..] Obwohl es eine prinzipielle Ablehnung einer institu-
tionellen Judenmission gibt, sind Christen dennoch aufgerufen, auch Juden gegeniiber
Zeugnis von ihrem Glauben an Jesus Christus abzulegen. Das aber sollten sie in einer
demiitigen und sensiblen Weise tun, und zwar in Anerkennung dessen, dass die Ju-
den Triager des Wortes Gottes sind, und besonders in Anbetracht der grofRen Tragik
der Schoah.« (G&C 40)?®

25  Vgl. Resonanz auf Zionsverheifdung in NA 4: »Mit den Propheten und mit demselben Apostel er-
wartet die Kirche den Tag, der nur Gott bekanntist, an dem alle Vélker mit einer Stimme den Herrn
anrufen und ihm>Schulter an Schulter dienen«< (Soph 3,9).« Philip A. Cunningham erinnert in die-
sem Kontext an eine Diskussion um das Thema Judenmission wahrend der Arbeiten an der Erkla-
rung NA auf dem Konzil, vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 29f.

26  Neuhaus: Where to from Here?, 0.S.

27  Hervorhebung AS. Englisches Original: »In concrete terms this means that the Catholic Church nei-
ther conducts nor supports any specific institutional mission work directed towards Jews.« Frag-
lichim Zusammenhang einer »institutionellen Missionsarbeit« bleibt die Bewertung der Geschich-
te und Rolle der sogenannten Schwestern Unserer Lieben Frau von Sion.

28  Englisches Original: »It is easy to understand that the so-called smission to the Jewsc<is a very del-
icate and sensitive matter for Jews because, in their eyes, it involves the very existence of the Jew-
ish people. This question also proves to be awkward for Christians, because for them the universal
salvific significance of Jesus Christ and consequently the universal mission of the Church are of
fundamental importance. The Church is therefore obliged to view evangelization to Jews, who be-
lieve in the one God, in a different manner from that to people of other religions and world views.
[..] While there is a principled rejection of an institutional Jewish mission, Christians are nonethe-
less called to bear witness to their faith in Jesus Christ also to Jews, although they should do so in

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

Diese Spannungen, die sich (wie schon in Kapitel 6.1.3 gezeigt) aus einer verschobenen
Weiterfithrung substitutionstheologischer Codes ergeben, markieren eine unbearbeite-
te Leerstelle innerhalb der katholischen Theologie und des Lehramtes, die in der Rezepti-
onvon G&C angezeigt ist: Wie kann der Verzicht aufjegliche Missionstitigkeiten gegen-
iiber Jitld*innen, die zwar »faktisch, aber noch nicht theologisch geklart«*” sei, theologisch
begriindet werden? Es gilt also — und darin zeigt sich die theologische Performativitit und
Dignitit des Dialogs — das, was die Performance des Dialogs vorwegnimmt, theologisch
einzuholen. Auch unabhingig von jiidischen Forderungen besteht fiir katholische Theo-
logie im Sinne einer Kohirenz der eigenen Lehrentwicklung seit NA 4 das Interesse, das
Problemfeld Judenmission zu bearbeiten. Die Dringlichkeit eines begriindeten katho-
lischen Standpunktes gegen eine Judenmission ist auch ckumenisch mit Blick darauf
angezeigt, dass in evangelikalen und fundamentalistischen kirchlichen Bewegungen Ju-
denmission teilweise offen propagiert wird.*°

Fiir Hans-Hermann Henrix ist der Dialog »die angemessene Weise der Kirche, der
Pflicht zum Zeugnis im Verhltnis zum jiidischen Volk zu entsprechen.«* Dass auch ab-
seits von Missionsbestrebungen Anspriiche (wie das christliche Bestehen auf der Not-
wendigkeit eines theologischen Dialogs, Kapitel 2), im Dialog bestehen bleiben und so-
gar notwendig fiir den Dialog sind (Kapitel 1.1.3.2), ist mit dem Verzicht auf Judenmissi-
on nicht obsolet geworden. In der Arbeit Notger Slenczkas beispielsweise wird in einer
extremen Ausprigung ein christliches Unbehagen gegeniiber einem solchen Anspruch
deutlich: In seiner Betonung der Eigenstindigkeit von Judentum und Christentum, kann
er die bleibende Verwiesenheit des Christentums an das Judentum nicht mehr jenseits
von Aneignung und Vereinnahmung denken (Kapitel 3.1.2). Umso dringlicher ist es aber,
diese Anspriiche nicht zu verschweigen, sondern sie offenzulegen und im Dialog zu dis-
kutieren.

Wenn diese Studie die offenbarungs- und erkenntnistheologische Qualitit des Ju-
dentums und des Dialogs bestimmt (Kapitel 2 und 8), eréffnet sie damit auch Perspek-
tiven einer theologischen Begriindung des Verzichts auf Judenmission, denn, so Gregor

a humble and sensitive manner, acknowledging that Jews are bearers of God’s Word, and particu-
larly in view of the great tragedy of the Shoah.« Hervorhebung AS.

29  So schon 2008: Kasper, Walter Kardinal: Das Wann und Wie entscheidet Gott. In: FAZ. 20. Marz
2008, 39: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-w
ie-entscheidet-gott-1512132.html (10.02.2025), wobei sie auch nach G&C 2015 noch offen ist.

30  Vgl. dazu Ariel, Yaakov: Instructing Christians and Jews. Evangelical Missions to the Jews. In: ders.:
An Unusual Relationship. Evangelical Christians and Jews, 111-125. Vgl. auch Frankemélle, Hubert/
WohlImuth, Josef: Einfiihrung der Herausgeber. In: Dies.: Das Heil der Anderen. Problemfeld »Ju-
denmission« (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 9-15.

31 Henrix: Weichenstellungen in katholischen Positionen, 27f. Bspw. Auch die Stellungnahme des
Cesprichskreises »Juden und Christen« beim Zentralkomitee deutscher Katholiken vom 9. Méarz
2009: »Nein zur Judenmission —Ja zum Dialog zwischen Juden und Christen.«: https://www.nos
tra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentu
m/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja
-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c (10.02.2025). Vgl. dazu auch Amherdt, Francois-
Xavier/Delgado, Mariano (Hg.): Dialogue et mission. Une contradiction? Actes du sixiéme Forum
Fribourg Eglise dans le monde, Université de Fribourg, 17 octobre 2014 (Théologie pratique en
dialogue/Praktische Theologie im Dialog 47). Basel: Schwabe Verlag 2018.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

291


https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c

292

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Maria Hoff, »[f]ir die katholische Kirche wiirde die entsprechende Zustimmung« zur
Theologizitit des jidisch-christlichen Dialogs »in theologischer Hinsicht jeder Juden-
mission die Grundlage entziehen«**: »Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur
von Gott gesprochen, sondern eine Gottesbestimmung durchgefiihrt: theologisch-refle-
xiv, aber auch in einem gelebten Gottesbezug auf den Gott Israels. Dies als (1.) theolo-
gische Dialogvoraussetzung und (2.) die dialogische Performativitit von beiden Seiten
wahrzunehmen, aber auch geltungstheoretisch umzusetzen, steht freilich noch aus, wie
BJR belegt.«*

1.2 Perspektiven: katholische Anséatze zur theologischen Begriindung
des Verzichts auf »Judenmission«

Die Frage danach, wie theologisch begriindet werden kann, was historisch zwingend und
doktrinal bereits verbiirgt ist — nimlich dass die katholische Kirche aufjede Form der in-
stitutionalisierten Missionstatigkeit gegeniiber Jiid “innen verzichtet - ist eine entschei-
dende Drehscheibe fiir eine Erkenntnistheorie desjiidisch-christlichen Dialogs. Wie un-
ter einem Brennglas erscheint ein Dilemma im Zueinander zweier theologischer Grund-
perspektiven: Wie ist (1.) das christliche Bekenntnis zu Jesus als Messias und universalem
Heilsbringer zu vermitteln an (2.) die in den vergangenen sechzig Jahren aus dem leben-
digen Kontakt mit dem Judentum, also dem Dialog heraus gewachsene christliche Aner-
kennung, dass Jiild“innen bleibend im Bund mit Gott leben?** »Dass die Juden Anteil an
Gottes Heil haben, steht theologisch aufier Frage, doch wie dies ohne explizites Chris-
tusbekenntnis moglich sein kann, ist und bleibt ein abgrundtiefes Geheimnis Gottes.«
(G&C 36)

Mit diesem soteriologischen Problem ist umzugehen und zwar - so fordert es die
Traditionsbildung des Dialogs und so benennt es Philip A. Cunningham, auf dem Ni-
veau, dass dabei die Lebendigkeit und bleibende Bedeutung des Judentums und des Bun-
des einerseits wie auch die historisch-faktische Schuldhaftigkeit der Kirche gegeniiber
Jiild*innen andererseits mitbedacht werden.* Zwar kennt die Kirche Heil auch aufler-

32 Hoff: Identitit in Beziehung, 169.

33 Ebd.

34 Diesessoteriologische Problemfeld weist selbstverstindlich iiber denjidisch-katholischen Dialog
hinaus und ist verortet im groferen Diskurs der Frage nach der soteriologischen Bedeutung ande-
rer, nicht-christlicher Glaubenstraditionen. Vgl. dazu Rettenbacher: Aufierhalb der Ekklesiologie
keine Religionstheologie.

35 Die Frage danach, ob Jiid*innen am Heil Anteil haben, ist, darauf macht David Neuhaus aufmerk-
sam, vor allem eine christliche, : »Jews tend not to debate the question>who is saved?«. Nonetheless,
for Christians engaged in the relationship with the Jewish people, the soteriological issue remains
a signivicant even if ambiguous one.« Ders.: Salvation and the Jews. In: JC Relations (10.02.2025),
0.S.: https://www jcrelations.net/d/arti-kel/artikel/salvation-and-the-jews.html (10.02.2025). Sie
ist vor allem eine innerkatholische insofern, als es um die Koharenz der Lehre geht. Vgl. dazu Cun-
ningham: »Aside from creeds, theologies and curricula that are rooted in a salvation history ap-
proach notonly need to acknowledge the vitality of Judaism in the past and present; they also need
to acknowledge forthrightly when Christians have in history sinned in relations to Jews.« Cunning-
ham: Maxims for Mutuality, 55. »The challenge is intensified by the fact that the Second Vatican

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://www.jcrelations.net/d/arti-kel/artikel/salvation-and-the-jews.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/d/arti-kel/artikel/salvation-and-the-jews.html

7 Verzicht auf Judenmission?

halb der Kirche (LG 16 und NA 1 und 2). Wie aber geht die Kirche mit dem expliziten
»Nein« des Judentums zu Jesus als dem Christus um, ein »Nein«, welches »das Innerste
der Kirche berithrt«*®?

»Vor allem im Hinblick auf den Dialog mit dem Judentum, der das Innerste der Kirche
beriihrt, wird deutlich, dass die Kirche nicht iiber die Prasenz Gottes und seines Wortes
in der Zeit verfiigen kann. Das Zweite Vatikanum hat in seinem Bekenntnis zur blei-
benden Erwiahlung Israels, zur Religionsfreiheit und zur Méglichkeit des Heiles auch
aufderhalb der Kirche bezeugt, dass die Kirche die Liebe Gottes nur dann glaubwiirdig
verkiinden und leben kann, wenn sie das Leben Gottes nicht fiir sich allein beansprucht,
sondern sich als Zeichen und Werkzeug (LG 1) fiir alle 6ffnet und das Heil in einer Art
Machtverzicht, Paulus und Augustinus folgend, dem unendlichen Gott iiberlasst, der
sich fiir alle Menschen 6ffnen will, damit sie das Leben haben.<*’

In den vergangenen Jahrzehnten wurden dazu unterschiedliche Ansitze entwickelt.?®

Aus diesem forschungstheologischen Diskurs werden im Folgenden die Hauptargumen-

tationslinien und wiederkehrende Begriindungsfiguren extrahiert und besprochen.®

Losungsversuche gibt es derzeit vor allem dahingehend, dass Implikationen in den

36
37
38

39

Council really did not address contemporary theological developments in Christology or soteriol-
ogy as it did with ecclesiology, liturgy, or revelation,« so Cunningham weiter. Ebd. 59.

Dirscherl: Das menschliche Wort Cottes, of.

Ebd.

Die Spannung zwischen allgemeiner HeilsbedeutungJesu Christi und dem Glauben, dass der Bund
mit Israel nicht gekiindigt ist, weiter zu bedenken, sei der christlichen Theologie aufgegeben, vgl.
Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 96—98. Diese Frage betrifft nach dem Zweiten Vatikanum (vgl. NA
1-3) aber nicht nur den jidisch-katholischen Dialog, sondern Dialoge der katholischen Kirche mit
anderen Religionsgemeinschaften generell und bildet auch gegenwartig noch ein unabgeschlos-
senes, dynamisches Forschungsfeld. Vgl. dazu auch die Diskussion um die ZdK-Erklarung»Nein zur
Judenmission —Ja zum Dialog«von 2009. Darin heifst es: »Wann, wie und ob sich Juden und Chris-
ten aufihrem Weg zum>Reich Gottes<begegnen, bleibt ein uns Menschen verborgenes Geheimnis
Cottes.«In einer Stellungnahme vom 14.04.2009 kritisierte Gerhard Ludwig Kardinal Muller die Er-
klarung als »Verkiirzung der katholischen Glaubenslehre von der Verwirklichung des universalen
Heilswillens in Jesus Christus und dessen einziger Heilsmittlerschaft und der daraus folgenden
Heilsnotwendigkeit der Kirche und der Taufe«. Vgl. dazu Henrix: Weichenstellungen in katholi-
schen Positionen —von »Nostra Aetate« bis zu Papst Benedikt XVI., 34.

Zur Auswahl: Da sich das Dilemma in dieser Studie in erster Linie vor dem Hintergrund katho-
lischer Lehrentwicklung stellt (wobei die Fragestellung natiirlich christliche Traditionen generell
betrifft), beschrankt sich die Auswahl auf katholische Theolog“innen. Sie bildet derzeit exempla-
risch die (im Kontext des hier vorgestellten Forschungsansatzes, vgl. Teil 1 dieser Studie) Uberzeu-
gendsten (s. die folgenden Unterkapitel) Ansitze dieses innerkatholischen Diskurses ab. Ein wei-
teres Auswahlkriterium ist, dass die Ansiatze auf dem oben genannten »Problemniveau«argumen-
tieren, dass sie also keinen Logiken von richtig-falsch (bspw. »nur die Kirche kann im Bund mit Gott
stehen«) oder von umgekehrter Proportionalitit (je bedeutender die Heilsuniversalitdt Jesu Chris-
ti, desto weniger Bedeutung kann dem gegenwartigen Judentum im Heilshandeln Gottes zuge-
sprochen werden) erliegen. Diskutiert werden folgende Theolog*innen: Josef Wohlmuth, John T.
Pawlikowski, Philip A. Cunningham, Hans Hermann Henrix, René Dausner, Erwin Dirscherl, Klaus
von Stosch, Marianne Moyaert, Barbara U. Meyer. Interessant waren dariiber hinaus die konservati-
veren Ansdtze Jan-Heiner Tlicks oder Gavin D'Costas, die in dieser Studie nicht mehr berticksichtigt
werden konnten.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

293


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

theologischen Grundperspektiven Jesus Christus und Bund genauer bestimmt und Pro-
blemiiberhinge sichtbar gemacht werden. Dadurch konnen die kontradiktorischen
Spannungen im Zueinander beider Perspektiven abgebaut werden.

Hans Hermann Henrix beobachtet, dass die Argumentationen je unterschiedlich
ausfallen, abhingig davon, ob entweder die universale Heilsbedeutung Christi und/oder
der Kirche oder die bleibende Giiltigkeit des Bundes stirker betont werden.*® Entlang
dieser Einschitzung wird fir die folgende Darstellung der Begriindungsansitze eine
Differenzierung eingezogen.* Es geht dabei aber im Folgenden weniger wie bei Henrix
darum, welche Perspektive stirker betont wird, sondern darum, an welcher Perspektive
die Argumente ansetzen: Versuchen sie eher eine Bestimmung der Heilsuniversalitit
Jesu Christi (Kapitel 7.2.1.2, 7.2.1.3 und 7.2.2) — oder eine des ungekiindigten Bundes
(Kapitel 7.2.3.1,7.2.3.2 und 7.2.3.3)?

Was die Ansitze insgesamt eint, ist der Versuch, antithetisches Denken zu itberwin-
den. Dabei zeichnet sich eine Abkehr von einem Verheiflungs-Erfiillungs-Schema** ab
und eine Hinwendung zu differenzhermeneutischen Uberlegungen. Differenzherme-
neutische Ansitze versuchen in den Bestimmungen von Christologie und Bundestheo-
logie stirker die Kontinuititen zwischen Judentum und Christentum zu betonen und
bleibende Differenzen als von Kontinuitit getragen und als theologisch bedeutungsvoll
darzustellen (vgl. auch den Ansatz der Dokumentenanalyse in Teil 3, nach Judentum und
Christentum verbindenden Topoi zu suchen, Kapitel 5.2.2). Gleichzeitig werden Differen-
zen, Briiche und Alteritit in der eigenen Identitit bewusster wahrgenommen. Insge-
samt deutet sich eine Transformation christlicher Grammatik an, eine Um- und Neu-
orientierung der Grundstruktur christlich-theologischen Denkens und Sprechens.

Mit Blick auf den in Kapitel 8 entworfenen Dialog als Erkenntnisraum wird hier be-
reits die erkenntnistheologische Dignitit des jiidisch-christlichen Dialogs nachvollzieh-
bar: die Performance des Dialogs, d.h. vor allem die vielfiltigen Relativierungen durch
das Judentum als locus theologicus (Kapitel 8.2.1) zeigen Verzerrungen, Uberbetonungen,
Einseitigkeiten, triumphalistische Tendenzen sowie Ubersehenes und Ausgeblendetes
in der Theoriebildung katholischer Theologie auf. Im Erkenntnisraum des Dialogs muss
und darf sich die Kirche an ihre Schuldhaftigkeit und die Vorldufigkeit ihrer Lehre und
ihrer Lebensvollziige erinnern lassen.

40  Vgl. Henrix: Weichenstellungen in katholischen Positionen, 34.

41 Wichtig in diesem Zusammenhang ist ein relativierender Hinweis: Diese Unterteilung will nicht
mehr, aber auch nicht weniger, als ein Hilfskonstrukt sein. Tatsachlich namlich treten die Argu-
mente nie in »Reinform« auf, sondern gehen ineinander tiber und funktionieren auch nur durch
gegenseitige Zuordnungen. Dabei wird weder der Anspruch auf Vollstandigkeit erhoben noch dar-
auf, in diesem Rahmen die Ansatze umfassend darstellen zu kénnen.

42 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 63: »In der Tat ist die Rede von einer Progression [bspw.
in PJSE oder G&C — AS], in der Kontinuitat und Diskontinuitit quasi aufgehoben werden sollen,
ambivalent. Ist das nicht die Sprache der quantitativen Uberbietung?"

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?
7.2.1 Christus als universaler Heilshringer (Grundperspektive )

7.2.1.1 Christologie und Inkarnation: Jesus der Jude

Christliche Theologie steht heute sowohl aus historischen, dialogtheoretischen wie auch
aus theologieimmanenten Griinden vor der Herausforderung, Christologie so neu zu
formulieren, dass damit nicht das Leben im bleibend giiltigen Bund des jiidischen Vol-
kes, also das Heilshandeln Gottes im und mit dem jiidischen Volk limitiert oder negiert
wird. Die frithchristlichen Konzilien, die bis heute grundlegend fiir christliche Dogma-
tik und die Christologie insbesondere sind, zeugen retrospektiv im Lichte des Dialogs
von einer bedeutsamen Leerstelle, auf die Philip A. Cunningham aufmerksam macht:
Im Nicino-Konstantinopolitanum beispielsweise werden weder das Volk Israel und sei-
ne Biindnisbeziehung mit Gott noch das Judesein Jesu explizit erwihnt.* Diese Ausblen-
dungen des konstitutiv eingeschriebenen Jidischseins in die Person Jesu, fithrt vielfach
zu einer unhistorischen und entkérperten Wahrnehmung und Darstellung.*

Eine erste inkarnatorische Perspektive legt sich im Kontext der historisch-exegeti-
schen Forschung zum sogenannten »Parting of the Ways« nahe (Kapitel 1.4.1). Die Er-
innerung daran, dass Jesus selbst sich als ganz und gar zugehorig zum jidischen Volk
verstand und auch seine Zeitgenoss*innen bei aller Streitbarkeit seiner Person und Leh-
re diese Zugehérigkeit nicht in Abrede stellten,* dass er die schriftliche und miindli-
che Tora kannte und studierte, dass er sich an das damalig giiltige jiidische Recht hielt
und sich aktiv in halachische Diskussionen einbrachte, hilft Christ*innen, so Barbara U.
Meyer, »to perceive Jesus’ humanity in accordance with the earliest dogma [of him as fully
human], even illuminating it by making humanness more concrete.«*¢

Christ*innen teilen die fur Jesus alltidglichen Lebensvollziige heute nicht mehr. In
den jiidischen Traditionen aber besteht sie weiter (zwar transformiert, aber doch aktiv
tradiert und gelebt). In der Beschiftigung mit Jesus begegnen Christ*innen deshalb
judische Andere, so Meyer weiter: »Jesus the Jew remains an Other for contemporary
Christians with regard to his embodiment of Torah and bodily practice of the command-

43 Vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 54. Auch das in der gegenwartigen katholischen Liturgie
verortete Apostolische Glaubensbekenntnis kommt ohne diese Beziige aus (sofern man es nicht
implizit mit dem Hinweis auf Maria mitgemeint weifd).

44  Als Beispiel nennt Cunningham den Communio-Artikel Benedikt XVI. Vgl. dazu Cunningham: Ma-
xims for Mutuality, 56f.; Ratzinger/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue, 387—406.

45  Vgl. Cunningham: Seeking Shalom, 38. Barbara U. Meyer weist darauf hin, dass nicht nur histo-
risch, sondern auch im gegenwartigen Judentum tber die Grenzen einzelner Stromungen hinweg
Jesus als Jude anerkannt wird — und dass diese Anerkennung theologisch relevant ist und von der
theologischen Performativitat des Dialogs zeugt: »In a post-Shoa world, the Jewish recognition of
Jesus as a Jew is more than Christians could have hoped for. It is the deepest recognition imagin-
able, even, and maybe especially, in a context of Jews criticizing Christianity.« Meyer, Barbara U.:
The Dogmatic Significance of Christ Being Jewish. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Mary
C. Boys/Hans Hermann Henrix/Jesper Svartvik (Hg.): ChristJesus and the Jewish People Today. New
Explorations of Theological Interrelationships. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans 2011, 144156,
156.

46  Meyer, Barbara U.: Jesus the Jew in Christian Memory. Theological and Philosophical Explorations.
New York: Cambridge University Press 2020, 53.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

295


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ments.«*’” Das Ernstnehmen der Inkarnation, also der Fleisch-Werdung des Wortes
Gottes im Juden Jesus, verweist Christ*innen bereits unaufhebbar an das Judentum: Der
Jude Jesus, seine Person und Botschaft, aber auch der »Vorgang« der Fleisch-Werdung
selbst, konnen ohne Bezug auf die Tradition der Tora und ihrer Rezeption im Leben
des judischen Volkes nicht angemessen verstanden werden. »[A]s the Word of God
incarnated in the first-century Jew who was immersed in God’s Word present in the text
of the Torah, both the divinity and humanity (and ongoing glorified life) of Christ are
inextricably bound to the Jewish people and tradition.«*

Das Judesein Jesu ist fir die Entwicklung christologischen Denkens auch insofern
relevant, als es zeigen kann, dass die Christologie nicht nur die wohl am hiufigsten
aufgerufene Differenz zwischen Judentum und Christentum ist: Jesu Jiidischsein macht
auch auf eine innerchristliche Differenz aufmerksam. Barbara U. Meyer spricht von einem
»identity gap between Jesus and his followers and belivers«*’. Die Betonung, dass Jesus
Jude war und sein Leben aus der jiidischen Tradition und den Gesetzen heraus gestalte-
te, lasst erahnen, dass das Judesein Jesu in christlichen Vollziigen nicht mehr eingeholt
werden kann. Diese Dimension bleibt Christ*innen entzogen. Auch im Bekenntnis zum
verherrlichten Jesus als Christus ist dieses Entzogensein ist nicht einfach aufgehoben.
Es ist eben diese Differenz in der eigenen, christlichen Tradition, die das christliche
Bekenntnis zu Jesus, christliches Sprechen zu und iiber ihn, bleibend an das Judentum
bindet.

Und noch mehr: Fir Meyer ist das Judesein Jesu offenbarungstheologisch von Bedeu-
tung. Denn das Judesein Jesu bringt Christ*innen iiberhaupt erst in Beziehung mit der
Wirklichkeit des Gottes Israels und schenkt Christ*innen Anteil am Leben in seinem
Bund:

»Among the various identities of Jesus Christ, it is his Jewishness that binds Christians to
the living God of the living covenant. The memory of Jesus’ being Jewish brings with it

47  Ebd.149.

48  Cunningham: Maxims for Mutuality, 68. Vgl. dazu auch Cunningham: Maxims for Mutuality, 18: »In
other word, an appreciation of Jesus’s Jewishness is crucial to understanding the central Christian
dogma of the Word made flesh. [..] The full theological meaning of the Jewishness of Jesus re-
mains an important desideratum for contemporary Christology [..].« Pawlikowski erinnert daran,
dasszudieser neuen SichtaufJesus beziiglich seinerjidischen Identitit, vor allem auch Jiid*innen
beigetragen haben: Pawlikowski nennt Michael Wyschograd, Elliot Wolfson, Benjamin Sommer,
Daniel Boyarin und als aktuellen Ansatz jenen von Shaul Magid. Vgl. dazu Pawlikowski, John T.: La
christologie comme clé d’une théologie post-substitutive du Judaisme aprés Nostra aetate. Traduit
de 'américain par Robert Kremer. In: Recherches de Science Religieuse 105 (2017) 1, 15-38, 37.

49  Meyer: The Dogmatic Significance of Christ Being Jewish, 154f. Hervorhebung AS. Rutishauser
schlagt beispielsweise vor, Jesus als Stimme in die Halacha oder die jiidische miindliche Tradition
aufzunehmen und begriindet das in Resonanz auf Michael Wolffsohn damit, dass das rabbinische
Judentum »in Talmudic times« den Geist des historischen Jesus mehr internalisiert und transfor-
miert habe als das Christentum. Vgl. Rutishauser, Christian: »The Old Unrevoked Covenant« and
»Salvation for All Nations in Christ« — Catholic Doctrines in Contradiction? In: Philip A. Cunning-
ham/Joseph Sievers/Mary C. Boys/Hans Hermann Henrix/Jesper Svartvik (Hg.): ChristJesus and the
Jewish People Today. New Explorations of Theological Interrelationships. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans 2011, 229-250, 248f.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

a remembering of this Jew to his fellow Jews. Their recognition of Jesus as a Jew is a
meaningful acknowledgementand a sign of Christian belonging to the same God. Thus
without conversion or confusion, Christians are inseparably and indivisibly responsible
to the Jewishness of the one Jew and the other Jews.«*°

Der Gedanke der Inkarnation, der Einwohnung Gottes in einen Menschen, ist auch in-
sofern verbindend, als er — und darauf weist Klaus von Stosch hin — aus der jiidischen
Tradition, insbesondere aus messianischen Traditionsbestinden — nachvollzogen wer-
den kann. Der eigentliche Stein des Anstofdes und Grund fiir das jiidische Nein zu Jesus
Christus sei nicht so sehr die Verehrung Jesu als Messias und fleischgewordenes Wort
Gottes, sondern, die bleibende Unerléstheit der Welt nach dem Auftreten des angebli-
chen Messias.”

In einer dhnlich akzentuierten Weise versucht John T. Pawlikowski Inkarnation an
jidisches Denken zu vermitteln.>* Christlicherseits wird Inkarnation hiufig als histo-
risches Ereignis in seiner Singularitit gedeutet, an dem das christliche Bekenntnis zu
Jesus als Messias hingt. Pawlikowski schligt dagegen vor, die Betonung weniger auf den
einmaligen Ereignischarakter zu legen, sondern Inkarnation stirker im Sinne einer gétt-
lichen Eigenschaft zu denken. In Resonanz an Paul von Buren spricht Pawlikowski davon,
dass das Christusereignis die Menschenfreundlichkeit Gottes und seine einzigartige Be-
ziehung zu den Menschen, die bereits fir alttestamentlich-jiidische Traditionen von Be-
deutung ist, transparent, oftenbar werden lief3:

»[Clette humanité existait en Dieu depuis le tout début. Ainsi, nous dirions avec saint
Paul que Dieu, d’une certaine fagon, ne s'est pas fait homme en Jésus, mais qu’il avait
depuis toujours une dimension humaine. Chumanité était une partie intégrante de Dieude
toute éternité. Lévénement-Christ était cependant décisif pour la pleine manifestation
au monde de cette réalité. A cet égard, je me sentirais a I'aise d’'un point de vue théo-
logique avec le terme transparent, une image qua lancée Paul van Buren, mais qu'il na
jamais formellement fait sienne. Selon cette perspective, la venue du Christ a donné
une plus grande transparence au lien entre Dieu et I’homme.«*

50  Meyer: The Dogmatic Significance of Christ Being Jewish, 156.

51 Vgl. von Stosch: Das besondere Verhiltnis von Judentum und Christentum als Lernort Komparati-
ver Theologie, 131. Verweis auf: Wyschogrod, Michael: Inkarnation aus jidischer Sicht. In: EvTh 55
(1995), 385-398, 391.

52 FirPawlikowskiist eine inkarnatorisch perspektivierte Christologie ein vielversprechender Ansatz:
»[J]e pense que la christologie incarnationnelle est I'approche la plus prometteuse pour une com-
préhension de I'événement-Christ laissant un espace théologique légitime au judaisme.« Ders.: La
christologie comme clé d’'une théologie post-substitutive du Judaisme aprés Nostra aetate, 31. »Mais
soyons clair : la vision évoquée ne consiste pas a assimiler Dieu a la totalité de I’humanité. Ce se-
rait dénaturer profondément mon propos. Selon moi, un abime a jamais infranchissable demeure
entre Dieu et la communauté humaine.« Ebd. Ausfiihrlich dazu ders.: Christ in the Light of Chris-
tian-Jewish Dialogue. John T.: Christ in the Light of Christian-Jewish Dialogue. Eugene: Wipf and
Stock 2001.

53 Pawlikowski: La christologie comme clé d’une théologie post-substitutive duJudaisme aprés Nostra
aetate, 32.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

297


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

In Jesus als dem fleischgewordenen Wort Gottes in einem jiidischen Menschen sind aus
christlicher Perspektive Judentum und Christentum, sind Differenz und Kontinuitit —
um einen Bogen zuriick zur Christologie der frithchristlichen Konzilien zu schlagen —
»ungetrennt und unvermischt«>* aufeinander bezogen, wie Gregor Maria Hoff vorschligt.
Meyer fithrt diesen Gedanken soteriologisch weiter: »It is one and the same God who
gave the Torah and who sent Jesus Christ, the same God who created the world and made
a covenant with Israel. [...] Christian memory bears witness to Torah-observance as the
way Jesus lived the covenant even though Christians live and observe the covenant dif-
ferently.«*

7.2.1.2 Christologie und Trinitat (logostheologisch):
Heil durch den (drei-)einen Gott?

Die Frage, wie es um das Heil derjenigen Menschen bestellt ist, die nicht der katholischen
Kirche qua Taufe angehoren, beschiftigt die Kirche seit ihrem Beginn. Dass die Kirche
Christus als den universalen Heilsbringer bekennt, geht biblisch zuriick beispielswei-
se auf Joh 14,6: »Jesus sagte zu ihm: Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben;
niemand kommt zum Vater aufler durch mich.« Mit dem im 15. Jahrhundert als Dogma
festgeschriebenen Extra ecclesiam nulla salus wurde das Bekenntnis zu Jesus als Christus
an den Bekenntnisraum der Kirche gebunden: Nur wer sich zu Christus bekenne und
durch die Taufe zur Kirche gehére, kénne am ewigen Heil teilhaben.”® Neben diesem
Dogma kennt die kirchliche Tradition immer auch die Lehre von Heilsmoglichkeiten fiir
Menschen, die nie die Méglichkeit hatten, von Christus und der Kirche zu héren. Dem-
entsprechend heif3t es auch in LG 14:

»Gestiitzt auf die Heilige Schrift und die Tradition, lehrt sie, daR diese pilgernde Kir-
che zum Heile notwendig sei. Christus allein ist Mittler und Weg zum Heil, der in sei-
nem Leib, der Kirche, uns gegenwirtig wird; indem er aber selbst mit ausdriicklichen
Worten die Notwendigkeit des Glaubens und der Taufe betont hat (vgl. Mk 16,16; Joh
3,5), hater zugleich die Notwendigkeit der Kirche, in die die Menschen durch die Taufe
wie durch eine Tiire eintreten, bekraftigt. Darum kénnten jene Menschen nicht geret-
tet werden, die um die katholische Kirche und ihre von Gott durch Christus gestiftete
Heilsnotwendigkeit wissen, in sie aber nicht eintreten oder in ihr nicht ausharren woll-
ten.« (LG 14)

Die Erklirung DI aus dem Jahr 2000 hilt an Heilsmoglichkeiten aufierhalb der Kirche
fest, bindet sie aber immer zuriick an das Heilshandeln Christi durch den Heiligen Geist

54  Vgl.dazu Hoff, Gregor Maria: A Realm of Differences: The Meaning of Jewish Monotheism for Chris-
tology and Trinitarian Theology. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Mary C. Boys/Hans Her-
mann Henrix/Jesper Svartvik (Hg.): Christ Jesus and the Jewish People Today. New Explorations
of Theological Interrelationships. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans 2011, 202—220, 218: »From a
Christian point of view Judaism and Christianity are both independent — and as expressed in the
language of the Council of Chalcedon — inseparable and distinct, linked together.«

55  Meyer: Jesus the Jew in Christian Memory, 54.

56  Wichtigisthierderenge Zusammenhang zwischen Heil und den Sakramenten (Vermittlung durch
die Kirche), auf den hier nicht niher eingegangen werden kann, dessen genauere Betrachtung
aber sicherlich ebenso wertvoll fiir die Frage nach dem Heilshandeln Gottes in Israel sein konnte.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

und die Vermittlung im Raum der Kirche durch die Sakramente: »Beziiglich der Wei-
se, in der die heilbringende Gnade Gottes, die immer durch Christus im Heiligen Geist ge-
schenkt wird und in geheimnisvoller Beziehung zur Kirche steht, die einzelnen Nichtchristen
erreicht, stellt das Zweite Vatikanische Konzil lediglich fest, dass Gott sie schenkt »auf
Wegen, die er weifd« (AG 7). Die Theologie ist damit beschiftigt, dieses Thema zu vertie-
fen.« (DI 21)*7

Mit Blick auf das Judentum sind solche inklusivistischen religionstheologischen Aus-
sagen, die sich fiir Heilsmoglichkeiten aufderhalb der Kirche 6ffnen, in besonderer Wei-
se problematisch: Denn Jid*innen kennen Christus und die Kirche (das mag individuell
zwar nicht zutreffen, ist aber fir die jiidische Tradition als Ganzes anzunehmen), lehnen
aber fiir sich ein Bekenntnis zu Christus und der Kirche explizit ab.

Bei der Gelegenheit sei eine erkenntnistheologisch relevante Leerstelle in Soteriolo-
gien markiert, die sich von einer Aulenperspektive der Kulturtheorien her abzeichnet:
Im Kontext der Frage nach Heilsmoglichkeiten aufSerhalb des Raums der Kirche ist ge-
nau diese Zuordnung von innen und aufSen fragwiirdig: Es legt ein Verstindnis von Kir-
che gleich eines abgeschlossenen Raums oder Gebiudes nahe. Ein so akzentuiertes Kir-
chenverstindnis geht von homogenen, stabilen Identititen aus und ist unsensibel fir
die Wahrnehmung von entangled histories’, von internen Pluralititen und Ubergingig-
keiten. Was bedeutet es vom Dialog als Glaubensraum her und vom christlichen Selbst-
verstindnis, dass das Judentum zum Innersten der Kirche gehort? Fiir Sigrid Rettenba-
chers ekklesiologischen Ansatz beispielsweise sind gerade die Fremdeintrage konstitutiv
fiir ein zeitgemiRes Verstindnis von Kirche:

»Wahrend es Dominus lesus um eine Wahrung der abgeschotteten, rein christlichen
Identitdt zu tun ist, die nicht durch andere religiose Traditionen und ihre Wahrheits-
anspriiche tangiert und gefihrdet werden darf, geht die vorliegende Arbeit davon aus,
dass sich andere religiose Traditionen schon immer in das eigene christliche Selbstver-
standnis eingeschrieben haben. [..] Die Kirche ist in Dominus lesus ein Ort der Identi-
tatswahrung, der nicht noch einmal in seiner Bedingtheit durch komplexe verwobene
Geschichten, die die Kirche untrennbar mit anderen religiésen Traditionen verbindet,
reflektiert wird. Da nicht erkannt wird, dass sich andere religiése Traditionen immer
schon in das eigene religiése Selbstverstindnis eingeschrieben haben, geht eine wich-
tige erkenntnistheoretische Perspektive verloren.«*?

Wihrend die christozentrische Logik im Kontext einer Religionstheologie zumindest
teilweise zu greifen scheint, verschirft sich die von Rettenbacher angesprochene Proble-

57  Philip A. Cunningham versucht eine kollektive Lesart dieser soteriologischen Aussagen in DI. Die
Heilszusage gilt fiir Cunningham nicht nur fir Individuen, sondern auch fiir deren Glauben und
die religiosen Gemeinschaften, in denen dieser Glaube tradiert und gelebt wird: »People without
knowing or accepting Christ (i.e., the Word incarnate) through ways known to God alone, which
involve the raised Christ action in their hearts through the power of the Spirit. This saving activity
of Christ and the Spiritis at work not only in the hearts of individuals, but also in their cultures and
religions.« Cunningham: Maxims for Mutuality, 62.

58  Zum Konzept entangled histories s. Kapitel 1.4.1 sowie Conrad/Randeria: Einleitung. Geteilte Ge-
schichten, 9—49; Mintz: Sweetness and Power.

59  Rettenbacher: AuRerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 353.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

299


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

matik mit Blick auf den jidisch-christlichen Dialog und das besondere Naheverhiltnis
zum Judentum. Es ist deshalb kaum iiberraschend, dass das Judentum in DI keine
explizite Erwihnung findet. So bleibt die Frage, wie die in NA 4 und DI prasente in-
klusivistische Religionstheologie zu vermitteln ist an biblische Aussagen wie Joh 4,22
(»[...], denn das Heil kommt von den Juden.«) oder Rom 11,26 (»Dann wird ganz Israel
gerettet werden.«). Ist DI itberhaupt relevant fiir den Bereich des jidisch-christlichen
Dialogs insofern, als das Judentum keine der Kirche duflerliche religise Tradition ist,
sondern vielmehr schon immer bereits konstitutiv zum Innenraum der Kirche gehort
(Heilige Schrift, Bund, Jesus der Jude etc.)?*° Fiir Philip A. Cunningham ist das fraglich:
»[1t] leads to the question of how helpful Dominus lesus’s treatment of the salvation of the
followers of the world religions in general is to the particularity of Judaisn'’s relationship
with God. After all, the Catholic Church affirms that Jews are covenanting with God,
so Jew’s relationship with God is hardly through means >known to God alone«.«* Wie
kann man dann christologische und vor allem soteriologische Aussagen mit Blick auf
das Judentum konkretisieren, wenn gilt, dass Jud*innen aufgrund ihres Lebens im
bleibend giiltigen Bund mit Gott am Heil teilhaben ohne Bekenntnis zu Christus und
ohne Aufnahme in die Kirche qua Taufe?

Ansitze in diese Richtung argumentieren vor allem trinitits- und logostheo-
logisch.®* Aus einer christlichen Perspektive ist, so Cunningham, jener Gott, den

60 Ineine dhnliche Richtung gehen auch die Uberlegungen Josef Wohlmuths im Kontext der Diskus-
sion um die Karfreitagsfiirbitte: »Die Rettung Israels geschieht somit — parallel und unabhingig
vom Vorgang der Volkermission —durch Gott, nicht durch die Kirche. Von Judenmission kann des-
halb nicht die Rede sein.« Wohlmuth, Josef: Die Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden als Indikator des
Grundverhaltnisses von Juden und Christen. In: Walter Homolka/Erich Zenger (Hg.): »... damit sie
Jesus Christus erkennen«. Die neue Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden. Freiburg/Basel/Wien: Her-
der 2008, 191-204, 200. Und weiter: »Dies bedeutet, dass in der Karfreitagsfiirbitte von 2008 aus
der paulinischen Uberzeugung der Rettung ganz Israels am Jiingsten Tag eine Geschichtsaussage
wird: Wahrend das Heil durch Jesus Christus der gesamten Volkerwelt via Kirche vermittelt wird,
geschieht durch Gott die Rettung Israels.« Ebd. 201. Klaus von Stoschs Einwand dazu ist allerdings
nicht unberechtigt und sollte in Uberlegungen dieser Art nicht iibergangen werden: »So wichtig
diese Feststellung ist, so dringend bleibt die Frage, ob bei diesem eschatologischen Konzept die
Vers6hnung zwischen Judentum und Christentum nicht einseitig zu Lasten des Judentums erhofft
wird.« Von Stosch: Das besondere Verhaltnis von Judentum und Christentum als Lernort, 129.

61 Cunningham: Maxims for Mutuality, 62. Vgl. G&C 20: »Als»inter-religiésen Dialog<im eigentlichen
Sinn kann man daher das jidisch-christliche Gesprach nur mit Vorbehalt bezeichnen; man kénnte
eher von einer Artintra-religiosem Dialog« oder sinnerfamilidrem Dialog« sui generis sprechen.
Der Heilige Papst Johannes Paul Il. driickte diesen Sachverhalt in seiner Ansprache am 13. April
1986 in der romischen Synagoge folgendermafRen aus:>Diejiidische Religion ist fiir uns nicht etwas
>Auerlichesc, sondern gehort in gewisser Weise zums>Inneren<unserer Religion. Zu ihr haben wir
somit Beziehungen wie zu keiner anderen Religion. Ihr seid unsere bevorzugten Brider und, so
konnte man gewissermafen sagen, unsere dlteren Briider.<"

62  An dieser Stelle sei als Desiderat angemerkt (vor allem mit Blick auf den interreligiosen Dialog)
eine Erweiterung logostheologischer Christologien um pneumatologisch reformulierte Christolo-
gien, die die korperliche Dimension der Inkarnation beriicksichtigen. Vgl. dazu Pawlikowski: The
Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue, 8—14, v.a. 8 und 11 und Verweis auf Lodahl, Michael
E.: Shekhinah/Spirit: Divine Presence in Jewish and Christian Religion. Mahwah NJ: Paulist Press
1992.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

Christ*innen im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu als einen Gott erfahren haben,
der Leben und Liebe in Beziehung ist (s. christliche Rede von der Trinitit), derselbe
Gott wie jener, der mit dem jiidischen Volk im Bund steht: »Again, although Jews do
not conceive of God in this manner, or to put in another way, Jews are not participants
in the Christian revelation, nonetheless, by virtue of the intimacy of living in covenant
with God, Christians must conclude that the Creator/Sustainer, Word, and Spirit are
dynamically at work in Jewish covenantal life.«*>

Ahnlich formuliert G&C unter Aufnahme einer Rede von Papst Franziskus: »Beide
Glaubenstraditionen [die jidische und die christliche — AS] beziehen sich auf den einen
Gott,den Gott des Bundes, der sich der Menschheit durch Sein Wort offenbart hat.<(Rede
an die Mitglieder des International Council of Christians and Jews, 30. Juni 2015).« (G&C 24,
Kapitel 6.1.3.1) Wenn Christ*innen anerkennen, dass Gott weiterhin im jidischen Volk
wirkt (EG 249), dann erkennen sie den trinitarischen Gott am Werk, ohne dabei zu bean-
spruchen, dass Jiid*innen diesen Gott ebenfalls als trinitarisch erfahren und bekennen
miissten, so Cunningham: »Jews and Christians are thus co-covenanting companions
with distinctive ways of walking with God, or in two different »modes« of covenanting.
By stressing the divine Word’s active presence in the community of Israel, Christians can
perceive the glorified Jesus at work in Jewish spirituality. <%

Wie schon zuvor inkarnationstheologisch, macht Erwin Dirscherl auch beziiglich der
zwel Modi des im Bund Stehens mit Gott nicht nur eine Diskontinuitit aus, sondern
wiederum eine Kontinuitit. Diese Kontinuitit verortet er im Logos, im Wort, das Gott zu
uns Menschen spricht: »Es gibt bei aller Diskontinuitit eine Kontinuitit der Heilszusage
durch das Wort Gottes. Diese Kontinuitit muss letztlich doch hoher bewertet werden als
die Diskontinuitit, selbst wenn das Judentum zu einer anderen Glaubenssicht kommt
als die Christen. Denn mit der unwiderruflichen Heilszusage an sein Volk steht die Treue
Gottes ebenso auf dem Spiel wie der Charakter des Alten Testaments als Wort Gottes »aus
sich heraus«.«*

Der Logos, der nach christlichem Bekenntnis in Jesus Fleisch geworden ist (Inkarna-
tion), wirkte und wirkt auch nach Christus und bis heute aufgrund der unverbriichlichen
Bundeszusage Gottes im jiidischen Volk:

»From a Christian viewpoint this must mean that even after the time of Christ, the peo-
ple of Israel have beeninteracting covenantally with the Triune One. The rise of rabbinic
Judaism and Jewish religious life up to today must therefore be seen as expressions of
thedivine Logos and Spiritliving in the midst of the covenanting and divinely sustained
community of the people Israel. [...] From a Christian perspective, then, the glorified

63  Cunningham: Maxims for Mutuality, 63.

64 Ebd.66.

65  Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 65. Hervorhebung AS. »Und wenn Gott zu bestimmten
Zeiten und an bestimmten Orten zu konkreten Menschen sein erwadhlendes, berufendes und zum
Zeugnis ermachtigendes Wort gesprochen hat, dann gehoért die Konkretion des Volkes Israel als
physische GroRRe bleibend zur Erwidhlung hinzu und kann nicht auf eine spirituelle Ebene reduziert
werden. Gott hat sich konkret an sein Volk in Raum und Zeit gebunden, was auch geschieht. Das
gehort zur Inkulturation des Wortes Gottes, das gehort zur Ernstnahme des Judeseins Jesu und in-
karnatorischen Denkens. Diese konkrete Bindung kann von Menschen nicht gel6st werden.« Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

301


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Christ covenantally abides both within the church and within the community of Israel
because the triune God abides with both peoples.«*

Die Heilszusage Gottes, also die Zusage des heilvollen Wirkens des Logos, bleibt fiir
Jud*innen giiltig auch ohne Bekenntnis zum inkarnierten Logos in Christus (Kapi-
tel 7.2.3.2):

»This leads to the conclusion that on both historical and theological grounds Jews do
not need to share in the Christian experience of the Logos incarnated as Jesus to be
participants in covenant with a saving God, since they continue to experience the in-
dwelling of God within their community and people. From a Christian perspective, this
indwelling necessarily involves the Logos, notwithstanding that the Word’s incarna-
tion in Jesus has not been revealed to Israel as a whole.«*’

Hoff erinnert zudem an den eschatologischen Vorbehalt, an die Vorliufigkeit, die dem
christlichen Ja zu Jesus als dem inkarnierten Logos und der christlichen Rede vom trini-
tarischen Gott eingeschrieben ist:

»Two perspectives — decisive for logos-theology — are suggested: (1) in a Christian con-
text we must be prepared for the unknown and indeterminate and, ultimately, even for
indeterminable languages of God’s revelation. (2) The traditional Christian language
of God’s revelation for us, localized in Jesus Christ, remains not only somehow unutter-
able (the mysterium stricte dictum of the incarnation of God), but also as unfinished. The
Judgementstill awaits us. Thus every theology of revelation retains a messianic quality —
something awaited.«®

Aus diesem Grund wurden in den vergangenen Jahren diejenigen Ansitze zunehmend
von Bedeutung, die diesen eschatologischen Vorbehalt im Moment des Messianischen
zur Geltung bringen.

7.2.1.3 Christologie und das Messianische (eschatologisch): Leben in Erwartung
des (Wieder-)Kommens des Messias

An zwei Punkten in der Christologie konnten bereits problematische Uberhinge gezeigt

und alternative Perspektiven aufgezeigt werden. Dabei wurde deutlich, dass in alle zu-

nichst offensichtliche Diskontinuitit und Differenz der Christologie zum Judentum im-

mer auch Momente der Kontinuitit eingeschrieben sind: (1.) das Ernstnehmen des Jii-

66  Cunningham, Philip A./Pollefeyt, Didier: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenan-
tal Life. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Mary C. Boys/Hans Hermann Henrix/Jesper
Svartvik (Hg.): Christ Jesus and the Jewish People Today. New Explorations of Theological Inter-
relationships. Grand Rapids (Michigan): William B. Eerdmans Publishing Company 2011, 183—201,
197f.

67 Ebd. 199.

68  Hoff: A Realm of Differences, 211. Hervorhebung AS. Diese Vorlaufigkeit resultiert aus unseren
sprachlichen Begrenztheiten, Gott zur Sprache bringen zu kénnen: »Our efforts to express the in-
expressible force us to define the reality of God in the course of our experience of God’s historical
reality —thatis, in the context of its relevance for our salvation.« Hoff: A Realm of Differences, 213.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

dischseins Jesu fiir die Bestimmung von Inkarnation (Kapitel 7.2.1.1) und (2.) die Wahr-
nehmung, dass das heilvolle Wirken des gottlichen Logos und Geistes trotz des Bekennt-
nisses zum inkarnierten Logos in Jesus Christus im Bekenntnisraum der Kirche nicht
auf die Kirche beschrinkt ist (Kapitel 7.2.1.2). Dazu kommt (3.) das Moment des Messia-
nischen. Es kann fiir die Christologie dort korrigierend wirken, wo die Heilsbedeutung
der Person Jesu zu sehr tiber die Codes von Erfiillung/Fiille und Vollendung bestimmt
werden und Dimensionen des Vorliufigen und noch Ausstehenden unterbestimmt blei-
ben.® Das ist erkenntnistheologisch nicht harmlos: Denn dort, wo in Christologie, Ek-
klesiologie und Soteriologie eine Hermeneutik der Erfiillung, der Fiille und Vollendung
greift, gibt es keinen Grund fiir eine erkenntnistheologische Bedeutung des Judentums
oder des Dialogs. Dann ist fir jiidische Andere kein Platz, bzw. erscheinen jiidische An-
dere notwendigerweise als defizitir.”® Das sieht auch John T. Pawlikowski so: »Une chris-
tologie fondée sur la notion de Jésus accomplissant les prophéties messianiques, ou celle
reposant sur la vision du Christ >purifiant« 'humanité de tout péché grice au versement
de son sang sur le Calvaire, nous laisse peu ou pas d’espace pour créer une théologie
constructive des relations judéo-chrétiennes, capable de saper définitivement la théorie
de la substitution.«™

Zwei Beispiele aus DI und G&C, in der ebensolche christozentrische Argumentatio-
nen aufscheinen, sollen das verdeutlichen — wobei sich eine Entwicklung insofern ab-
zeichnet, als in G&C die »Fiille« auch fiir das jidische Volk ausgesagt werden soll:

»l. Fille und Endgiltigkeit der Offenbarung Jesu Christi. [..] Es ist ndmlich fest zu
glauben, dass im Mysterium Jesu Christi, des fleischgewordenen Sohnes Gottes, der

69  Im deutschsprachigen Raum arbeiten dazu derzeit vor allem Erwin Dirscherl und René Dausner
ber die Rezeption des Messianischen bei Giorgio Agamben und dessen Romerbriefkommentar:
Agamben, Giorgio: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Rémerbrief. Originaltitel: Il tempo che
resta. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22006. Vgl. beispielsweise Dausner, René: Christologie und Mes-
sianismus, v.a. 367377 (»2.2 Diskurseréffnungen: Thesen fiir eine Differenzchristologie in messia-
nischer Perspektive«). Zu einer Rezeption Agambens im Horizont des jiidisch-christlichen Dialogs
s. auch Rungelrath: Das Messianische. Fiir eine vertiefte Auseinandersetzung mit diesem Ansatz,
der derzeit, so zumindest die Wahrnehmung der Autorin, im jiidisch-christlichen Dialog verstarkt
rezipiert wird und an Bedeutung gewinnt, sei an das Werk Dirscherls und Dausners verwiesen.

70 Auch fiir Dirscherl, der auf Wohlmuth referiert, konne nicht davon die Rede sein, »dass Gott un-
terschiedslos Mensch wird und sich verendliche, dass Adonai, der Cott Israels inkarniere und sich
dabeiallesineine Eindeutigkeitauflose. Esist Gottes Wort, die zweite gottliche Person von der dies
gesagt wird. Gott bleibt auch angesichts der Inkarnation der unbegreifliche, in der Nihe der ferne,
in der Immanenz der transzendente, in der Anwesenheit der abwesende Gott. Die Niahe Gottes ist
nicht herstellbar oder verfligbar, sie wird gewahrt.« Dirscherl, Erwin: Die Herausforderungen fiir
eine Christologie im Angesicht von Jesu Judentum. Das theozentrische Beten und Fragen Jesu als
bleibende Herausforderung des christlichen Glaubens an den einen Gott. In: Christian Danz/Kathy
Ehrensperger/Walter Homolka (Hg.): Christologie zwischen Judentum und Christentum (Dogma-
tik in der Moderne 30). Titbingen: Mohr Siebeck 2020, 209—228, 223. So spricht WohImuth von der
christologischen Differenz des »unvermischt« als dem »jiidische[n] Stachel in der Christologie«.
Wohlmuth, Josef: Die Tora spricht die Sprache der Menschen. Paderborn/Miinchen/Wien: Herder
2002, 182.

71 Pawlikowski: La Christologie comme clé d’une théologie post-substitutive dujudaisme aprés Nostra
aetate, 37.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

303


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

»der Weg, die Wahrheit und das Leben« (Joh 14,6) ist, die Fiille der gdttlichen Wahrheit
geoffenbart ist [DI 5] [..] Im Gegensatz zum Glauben der Kirche steht deshalb die
Meinung, die Offenbarung Jesu Christi sei begrenzt, unvollstindig, unvollkommen
und komplementir zu jener in den anderen Religionen [DI 6].« (DI 5 und 6)

»Die Kirche ersetzt nicht das Gottesvolk Israel, denn als auf Christus gegriindete
Gemeinschaft stellt sie in ihm die Erfiillung der an Israel ergangenen Verheiflungen
dar. Das heifit nicht, dass das nicht zu solcher Erfiilllung gelangte Israel nicht mehr
als Volk Gottes betrachtet werden kénnte. [G&C 23] [...] »Wer sich an die Tora halt, hat
Leben in seiner Fiille (vgl. Pirge Awot I1,7).< [G&C 24]« (G&C 23 und 24)

Aussagen wie diese lassen das inhidrent eschatologische Moment des christlichen Be-
kenntnisses zu Jesus als Messias in den Hintergrund treten. Dabei lebten und wirkten
Jesus selbst und seine ersten Anhidnger, davon zeugen vor allem die Briefe des Paulus,
ganz aus der Naherwartung, also aus der Vorstellung des bald sich durchsetzenden Rei-
ches Gottes mit dem endzeitlichen Wiederkommen des Messias (Parusie). Christlicher
Identitit ist diese hoffnungsvolle Erwartung in der Logik eines schon und noch nicht ein-
geschrieben.”

Cunningham weist darauf hin, dass auch der jiidischen Tradition diese Dynamik ei-
nes schon— noch nicht in den Erfahrungen mit dem Gott Israels keineswegs fremd ist.
Die Erfahrung, dass Gottes endgiiltige Offenbarung zwar noch aussteht, seine Wirk-
lichkeit aber bereits in der Zeit fragmentiert begegnet, eint Judentum und Christentum:
»Although it is sometimes said that Christians stress that the redemption of the world
has begun (or even already happened) and Jews emphasize the unredeemed state of the
world, both in different ways see themselves as experiencing anticipations of the age to come.
For example, Jews see the Shabbat as a taste of the messianic era, while Christians un-
derstand that by his resurrection, >Jesus is introduced into the world to come.«

Die eschatologisch-messianische Struktur christlicher Gotteserfahrung in Jesus
Christus verweist das Christentum erneut und in mehrfacher Weise an das Judentum:
in der Deutungsmoglichkeit fiir Jesu als den erwarteten Messias, in der Erwartung auf
das noch ausstehende Reich Gottes und im géttlichen Auftrag, an der Durchsetzung
dieses Reiches mitzuarbeiten. Auch wenn diese christlichen Glaubensgegenstinde im
Zuge einer Deutung des Christusereignisses eine massive Umdeutung erfuhren, sind
sie dennoch zunichst jidischer Traditionsbestand (Kapitel 4.1.1 und 6.1.2.3). Christian
Rutishauser beschreibt das komplexe Ineinander von Diskontinuitit und Kontinuitit
judischer und christlicher Messias-Vorstellungen und den Zusammenhang zu soterio-
logischen Fragekomplexen:

72 Christ*innen bezeugen, dass die ersten Zeichen mit Jesu Leben, seinem Tod und seiner Auferste-
hung gesetzt sind, dass in seiner Nachfolge ein »Vorgeschmack«des Reiches Gottes erfahrbar wird
(schon), bis es sich am Ende der Tage endgtiltig durchsetzt (noch nicht).

73 Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 300 (Hervorhebung AS); mit Verweis
auf Papstliche Bibelkommission: Bibel und Christologie, 6. Januar 1984, §1.2.6.2: https://www.vati
can.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia
-cristologia_ge.html (10.02.2025).

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html

7 Verzicht auf Judenmission?

»Jewish messianism is transformed into the christology of the church. The messianism of
Jesus’ time, aiming to gather and restore the Jewish people, is a pre-Christian phe-
nomenon. It has to be respected as a reality of its own, different from ecclesiastical
Christology with its universal claim of salvation driven by the church’s theological inter-
pretation of Jesus<death and resurrection. But messianism and Christology are insep-
arably linked to each other. From a Jewish perspective messianism occurs at the end of
time and the fulfillment of the Torah; from a Christian perspective Christ is the begin-
ning, the origin of a new history of covenant of all people. This is a complete dialectical
shift; messianism functions in Judaism differently than Christology does in Christian-
ity. Jesus Christ as the personification of the Jewish road to salvation becomes the road
of salvation for all humankind through his handing over from within the covenant of
Sinai to the pagan world and through his divine transition from death to resurrection.
God himself here directs the history of salvation and makes Judaism fully enact its uni-
versal significance for the world without dissolving the covenant of Mount Sinai. To the
contrary: when Jews live their vocation according to the Torah they produce salvation
for the Centiles. This is the way of God’s providence, of divine thoughts that are so dif-
ferent from human thoughts (cf. Isa. 55:8; Rom. 11:33-35).«’*

Traditionell wurden die christliche sowie die jiidische Messiasvorstellung als sich gegen-
seitig ausschliefdende Kategorien angesehen. Cunningham wie auch schon Rettenba-
cher verorten diese Tradition als Bestandteile des Erbes einer antithetisch angelegten
Selbstdefinition der Kirche:” Fiir die Kirche stand fest, bei der endzeitlichen Wieder-
kunft wiirde sich erweisen, dass Jesus der wahre Messias ist, woraufhin Jiid*innen ihr
Nein zu Jesus als Messias revidieren und Jesus endzeitlich ebenfalls als Messias anerken-
nen wiirden.”® Seit NA und insbesondere mit PJSE 21 jedoch gilt: »Was sich in Christus
bereits erfiillt hat, das muss sich in uns und in der Welt noch erfilllen. Die endgiitige
Vollendung wird die des Endes sein, mit der Auferstehung der Toten und dem neuen
Himmel und der neuen Erde. Die jiidische Messiaserwartung ist nicht gegenstandslos.«”” Fiir
Cunningham resultiert diese bleibende Giiltigkeit aus der bleibend giiltigen Bundesbe-
ziehung und der Treue Gottes zu seinen Verheifungen an sein jiidisches Volk.”®

Die Herausforderung fiir christliche Theologie besteht derzeit also darin, das end-
zeitliche Geschehen des (Wieder-)kommens des Messias so zu denken, dass die substi-
tutionstheologische Logik eines entweder — oder (Cunningham spricht von einem Null-

74  Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant«and »Salvation for All Nations in Christ«, 238.

75  Vgl. Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 303.

76  Vgl. ebd. 298: »Jews and Christians tend to imagine that at the dawning of the messianic age one
tradition will finally learn that it was wrong and that the other was right. Some Christians envision
that Jews will finally recognize their error in failing to acknowledge Jesus Christ as the Messiah
and Son of God. On the other hand, some Jews believe that the worship of Jesus as God is a serious
religious error displeasing to God even if the worshipper is a non-Jew, and that at the end of days
Christians will come to recognize this.«

77 Hervorhebung AS. Vgl. Kapitel 6.1.2.2; Pawlikowski: La Christologie comme clé d’'une théologie
post-substitutive du judaisme aprés Nostra aetate, 34f.

78  Cunningham: Maxims for Mutuality, 41: »Because Jewish covenanting with God continues with-
outinterruption since biblical times, Catholic theology must inevitably conclude thatsJewish mes-
sianic expectation is not in vain< because God by definition is the ever-faithful covenanting part-
ner.«

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

305


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

summenspiel, einem »zero-sum eschatological scenario«’), die in einer »Erfiillungsher-
meneutik« noch immer zumindest tendenziell prisent ist, nicht mehr linger greift, oh-
ne dabei in das Fahrwasser zweier nebeneinander bestehender Heilswege fiir Judentum
und Christentum zu geraten.

Zweierlei ist dazu hilfreich. Das eine ist, tiber alle Diskontinuitit hinweg das Verbin-
dende eines gemeinsamen Hoffens zu betonen. »Wir wie sie leben in der Erwartung.«
(PJSE 21) Zwar sind die Vorstellungen des Erhofften, wie das Zitat Rutishausers zeigte,
je unterschiedlich gelagert, sie sind aber nicht unabhingig voneinander. Vielmehr in-
terferieren sie und greifen komplex ineinander, so Erwin Dirscherl: »[Bleide bezeugen
Verheifungen und deren Erfiillung, der jiidische wie der christliche Glaube sind auf ge-
duldiges (Er-)Warten angewiesen und deren Hoffnung ruht auf jenen Taten Gottes, die
schon in der Zeit geschehen sind und durch den Abschluss eines verschrifteten Kanons
von Juden und Christen auf unterschiedliche Zeitriume beschrinkt werden. Der christ-
liche Kanon schreibt die Tradition und Auslegung des Gotteswortes anders fort als der
jildische.«®°

Damit einher geht zweitens eine Haltung oder eine Bewusstheit, die Catherine Cor-
nille als »epistemische Demut« bezeichnet (Kapitel 1.2.2.1): eschatologische Aussagen
konnen nur im Modus von Konjunktiv oder Optativ als Ausdruck einer Hoffnung, nie
aber im Indikativ formuliert werden. Die Kategorie des Mysteriums erinnert zudem
daran, dass das endzeitliche Geschehen alle unsere bisherigen Kategorien menschlicher
Sprache und menschlichen Denkens sprengen wird.* Davon zeugt implizit PJSE 21:
»Derjenige, der kommen wird, [wird] die Ziige Jesu tragen, der schon gekommen ist,
unter uns gegenwirtig ist und handelt.« Bedeutungsvoll ist dabei, dass PJSE 21 nicht
aussagt, dass der endzeitliche Messias Jesus sein wird, sondern dass der endzeitliche
Messias »die Ziige Jesu tragen wird«. Damit eréffnet PJSE eine Moglichkeit das end-
zeitliche Geschehen so zu formulieren, dass dabei die Erfiillung sowohl der christlichen

79  Ebd. Vgl. dhnlich ders.: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 298 (»overcoming opposi-
tional thinking«) oder ebd. 300: »[T]he traditional Christian language of >fulfillment« is signifi-
cantly modified in a theology of shalom.« Wie geht das zusammen mit dem christlichen Bekennt-
nis zu Christus als Richter tiber alle Menschen am Ende der Tage? Dazu Klaus von Stosch: »Wenn
Christen bekennen, dass alle Menschen durch Christus gerichtet werden, so soll dies keine Ver-
einnahmung anderer sein, sondern es folgt aus der Struktur der christlichen Hoffnung. Fiir Chris-
ten hingt eben alles davon ab, dass wir nicht von einer abstrakten Gerechtigkeit gerichtet wer-
den, sondern dass Gott uns in menschlicher Cestalt und damitin Solidaritat und in Sensibilitat fur
unsere menschlich, allzu menschlichen Sorgen und Néte richten und verwandeln wird. Es hiefie
einfach dem anderen einen entscheidenden Vorzug vorzuenthalten, wenn ich nicht Christus als
Richter fir ihn sehen wiirde.« Ders.: Das besondere Verhdltnis von Judentum und Christentum als
Lernort, 131.

80 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 64. Ahnlich Cunningham: »Jews and Christians have dif-
ferent but converging expectations.« Ders.: Emerging Principles of a theology of shalom, 300; oder
Hoff: »Thy dynamics of the hope of what is yet to pass unites; the messianic association, the escha-
tological claims are held in common.« Ders.: A Realm of Differences, 216.

81 Vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 42: »God transcends human binaries.«

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

als auch der judischen Erwartungen denkbar wird. Dazu Philip A. Cunningham und im
Anschluss an Klaus von Stosch:**

»Here the PBC ventures to imagine that Christians will recognize the eschatological
>coming One<on the basis of straits of Jesus,«while Jews will experience a similar recog-
nition (since their expectations are not in vain), presumably on the basis of »traits«
anticipated in the Jewish tradition. In other words, both Jews and Christians have expec-
tations of traits that>on that Day<will converge in the >coming One.<This opens the pos-
sibility of a non-zero-sum eschatological scenario: God will fulfill the hopes of both Jews
and Christians and, conceivably, both will recognize the rightness of each other’s per-
spectives all along.«®

Daraus folgt, dass wir auch als Christen lingst nicht wissen, wie die Begegnung mit Je-
sus Christus aussehen wird und was es heifdt, ihm zu begegnen. Christlicherseits diirfte
es also selbstverstindlich sein, dass die wahre Bedeutung des eigenen Glaubens erst am
Ende aller Tage mit der Parusie Christi offenbar wird. Die dann erfolgende Begegnung
mit dem endzeitlichen Messias kénnte von daher sowohl fiir Juden als auch fiir Chris-
ten einige Uberraschungen bringen und kénnte beiden die gegenseitige Anerkennung
erleichtern. Die Parusie Christi, dessen eschatologisches Antlitz weder die Kirche noch
Israel kennen, stellt in dieser Perspektive das entscheidende noch ausstehende Ereignis
fiir Juden und Christen dar, das in Kontinuitit bei bleibender Diskontinuitit sowohl zum
christlichen Bild vom Parusiechristus als auch zur jiidischen Messiasvorstellung konzi-
piert werden kann.®*

In diesem Zusammenhang kénnte hilfreich sein, die Dimension der Bezeichnung zu
stirken: Bisher wird die Messianitit Jesu christologisch vor allem im Sinne einer onto-
logischen Kategorie erfasst. »Christus« wieder als das wahrzunehmen, was er alttesta-
mentlich ist, nimlich ein Titel, eine Bezeichnung fiir den Juden Jesus, macht bewusst,
dass sich der Realitidtsgehalt nicht anders zeigt als dadurch, dass das Bezeichnete das
erschliefdt, worauf das Zeichen verweist: die Wirklichkeit der géttlichen Lebensmacht,
die sich im und als Bund zeigt und aktualisiert.®

82  Vgl. dhnlich auch Pawlikowski: »Elle parle du Messie eschatologique comme de Celui qui doit ve-
nir et qui va porter les traits que les chrétiens ont déja vus et reconnus en Jésus qui est venu et qui
demeure dans I'Eglise. Si la fenétre ouverte par cette affirmation pour une théologie chrétienne
renouvelée du peuple juif est peut-étre étroite, il semble quon puisse y trouver un espace pour
une vue qui considére qu'une reconnaissance du Messie eschatologique par les juifs n'a pas besoin de
s'exprimer dans le langage christologique spécifique du christianisme.« Ders.: La Christologie comme
clé d’'une théologie post-substitutive du judaisme apres Nostra aetate, 35.

83  Cunningham: Maxims for Mutuality, 41. Hervorhebung AS. Oder dhnlich: »In particular, the formu-
lation that the eschatological messiah will havesthe traits of Jesus,<which would be recognized as
such by Christians, is very notable. Crucially, Jewish recognition of the eschatological sOne who is
to come,<since their>messianic expectation is not in vain,«must logically depend on Jews perceiv-
ing some identifiable messianic»traits< conveyed through the Jewish tradition.« Ders.: Emerging
Principles of a Theology of Shalom, 299.

84  Von Stosch: Das besondere Verhaltnis von Judentum und Christentum als Lernort, 131. Mit Verweis
auf Osten-Sacken, Peter von der: Grundziige einer Theologie im christlich-jidischen Gespréch (Ab-
handlungen zum christlich-jidischen Dialog 12). Miinchen: Chr. Kaiser 1982, 132—136.

85  Vgl. Hoff: Performative Theologie, of.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

307


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Aus einem Leben in Erwartung, das sowohl christliche wie auch jiidische Lebensvoll-
ziige bestimmyt, resultiert ein Auftrag: das Arbeiten am kommenden Reich Gottes. »Jews
and Christians both believe that they must work on behalf of the Age to Come. It is a
vocation that they can fulfill together. <%

Christ*innen und Jid*innen leben diesen Auftrag je unterschiedlich aus. Und auch
diese Differenzen christlicher und jidischer Lebensvollziige, so die Konsequenz aus PJ-
SE und im Kontext eines messianischen Denkens, werden in ihrer Vorliufigkeit am Ende
der Tage im Reich-Gottes aufgehoben sein:

»The use of such expressions as >we too live in expectation<and >the eschatological di-
mension of our faith< indicates that both Judaism and the church will, in a sense, be
superseded in the reign of God. The practices of both traditions will be altered in the
age to come. For example, Catholic sacramental life will be rendered obsolete by life
in God’s direct presence,and while rabbinic traditions describe the joys of the age to
come in terms of the sublimity of Torah study or the physical pleasures of meals or sex,
there are also texts that imagine a new, immediate experience of God, such as>The
righteous sit with their crowns on their heads and receive pleasure from the radiance
of the Divine Presence«.<*

Inwiefern aber sind diese Uberlegungen bedeutsam fiir unsere Fragestellung? Insofern,
als iiber das Messianische, also eine eschatologische Perspektivierung der Christologie,
die Notwendigkeit und Moglichkeit einer soteriologischen Grammatik deutlich wird, die
dazu befihigt, christlicherseits an der Heilsbedeutung Jesu Christi festzuhalten und sie
so zu denken, dass sie von der Notwendigkeit eines (impliziten) Christusbekenntnisses
oder der Zugehorigkeit zur Kirche entkoppelt ist: eine Grammatik, die Riume fir ji-
dische Andere und deren bleibende Heilsbedeutung in der soteriologischen Rede aus-
weist.%®

86  Cunningham: Seeking Shalom, 78. Vgl. Kapitel 6.2.2 und 6.2.3.

87  Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 299. Cunningham verweist auf PJSE
21.

88  Wichtigist dabei: Das macht Jud*innen nicht zu »anonymen Christ*innen« (Rahner, Karl: Die an-
onymen Christen. In: Schriften zur Theologie VI. Ziirich: Benziger 1965, 545-554), sondern es er-
moglicht die christliche Wertschiatzung der judischen Tradition gerade wegen ihrer Alteritat (Al-
teritdt als konstitutive Voraussetzung fiir die Moglichkeit einer positiven Bestimmung des Juden-
tums). Fiir Pawlikowski folgt aus den Uberlegungen von PJSE und der Anerkennung der bleibenden
Giltigkeit derjiidischen Messiashoffnung (und in diesem Punkt versteht er seinen Ansatz als tiber
die Theologie Kaspers hinausfiihrend): »[J]e soutiens que les juifs n"auront pas a explicitement fai-
re leur le langage christologique, méme pas a la fin des temps, comme partie prenante du processus
de leur rédemption. Je montrerai donc plus clairement que le cardinal Kasper que les deux voies
distinctes se trouvent sur un pied d’égalité. Le chemin chrétien n'est pas intrinséquement supé-
rieur au chemin juif.« Pawlikowski: La Christologie comme clé d’une théologie post-substitutive du
judaisme aprés Nostra aetate, 36.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

7.2.2 Scharnier: Christologie und Ekklesiologie - Kirche als hineingenommen
in das messianische Volk Gottes

Die vorgebrachten Ansitze zu einer messianisch perspektivierten Christologie kulmi-
nieren in Uberlegungen zur Ekklesiologie, die bisher ausgeblendet blieb, obwohl sie tra-
ditionell untrennbar verbunden ist mit der christlichen Frage nach Heilsmoglichkeiten
auferhalb der Kirche. Die Kirche ist der erkenntnistheologische Ort dieser Frage, inso-
fern Kirche als Diskursgemeinschaft, in der der christliche Glaube bezeugt und tradiert
wird, soteriologische Grammatiken generiert.®” Die uns beschiftigende soteriologische
Frage ist auch insofern eine ekklesiologische, als mit G&C 43 »die bleibende Rolle des
Bundesvolkes Israel im Heilsplan Gottes dynamisch zu beziehen [ist] auf das >Volk Gottes
aus Juden und Heiden — geeint in Christus<, den die Kirche als den universalen Schopfungs-
und Heilsmittler bekennt.« Die folgenden ekklesiologischen Uberlegungen funktionie-
ren gleich eines Scharniers, das die christologische Grundperspektive mit der zweiten
Grundperspektive, jener des ungekiindigten Bundes, verbindet. Denn ebenso wenig, wie
wir von Jesus ohne Bezug auf das Alte Testament und das Judentum sprechen kénnen,
konnen wir »von der Kirche als Volk Gottes sprechen, ohne zu beriicksichtigen, dass Isra-
el bleibend das Volk Gottes ist,«* so Erwin Dirscherl, weil es im giiltigen Bund mit Gott
lebt.

Gerade angesichts eines gegenwirtigen Erstarkens nationalstaatlicher und nationa-
listischer Bestrebungen wird der Begriff des »Volkes« als politisch aufgeladen bewusst.”
Im Zeichen des jiidisch-christlichen Dialogs ist der Begriff »Volk Gottes« aufierdem sub-
stitutionstheologisch vorbelastet. Im kollektiven Gedichtnis sowohl von Christ*innen
als auch von Jiild*innen hallt ein Verstindnis von Kirche als neues Volk Gottes nach, das
Israel als das alte Volk Gottes ersetze. Vor diesem Hintergrund ist fiir eine christliche
Verwendung des »Volk Gottes«-Begriffs im Kontext des jiidisch-christlichen Dialogs du-
Rerste Sensibilitit verlangt. Insbesondere auch wegen des jiidischen Einspruchs, den
Selbstanspruch der Kirche, Volk Gottes zu sein, nicht ohne Weiteres akzeptieren zu kon-
nen (Kapitel 6.1.3.2).

In Fortfihrung der christologischen Ansitze, vor allem jener zum Messianischen,
gilt es auch Ekklesiologie aus dem jiidisch-christlichen Dialog heraus zu reformulieren:
das heifdt, wie bereits mehrfach versucht, auch in der Reflexion auf kirchliche Identitit
die Schuldgeschichte der Kirche einzuberechnen und Riume fiir jidische Andere auszu-
weisen (vgl. dazuv.a. die Ausfithrungen in Kapitel 6.1.3.2 zum Topos »Gemeinschaft des
Gottesvolkes«). Fiir Pawlikowski beispielsweise muss alleine schon der historische Kon-
sens dariiber, dass Jesus selbst nicht die Griindung einer von Israel getrennten Kirche

89  Ahnlich Rettenbacher: Auerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 334f.

90  Dirscherl: Das menschliche Wort Cottes, 42.

91 Erwin Dirscherl und René Dausner entwickeln gerade angesichts dessen ein messianisches Ver-
standnis von Volk Gottes entlang der Uberlegungen Giorgio Agambens: »Wenn die vorigen Aus-
fiihrungen zutreffend sind, bedeutet die Qualifizierung der Kirche als messianisches Volk eine
Transformation, die das Volkische des Volksbegriffs nicht gelten l4sst.« Dausner: Das Volk Gottes
und die messianische Zeit, 96.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

309


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

intendierte, Anlass fiir ekklesiologische Neubestimmungen geben. Dass Jesus selbst sei-
ne Heilsbotschaft stets als innerhalb Israels verortet verstand, darf ekklesiologisch nicht
tibergangen werden: »Christians [...] can no longer simplistically argue that Jesus estab-
lished a totally new religious entity, apart from Judaism, during his own lifetime. Incre-
asing scholarly evidence undercuts such an ecclesiological outlook.«**

Entgegen aller ideologischen Anfilligkeit liegt im eschatologisch perspektivierten
Topos des pilgernden Gottesvolks ein mehrfaches Potential. Wie bereits erwihnt, bringt das
Volk Gottes wie kein anderer die bleibende Verwiesenheit kirchlichen Selbstverstindnis-
ses als Volk Gottes an das Judentum und dessen bleibende Erwihlung als Volk Gottes zum
Ausdruck:* Man kann nicht von der Kirche als Volk Gottes sprechen, ohne sich dabei auf
das judische Volk, das bleibend Volk Gottes ist, zu beziehen. Fiir René Dausner ist das
Volk Gottes Ausdruck einer theologischen Grammatik, also einer Grundstruktur theolo-
gischen Denkens und Sprechens, die »Einheit in Verschiedenheit« zu denken versucht:
»[d]er Volk-Gottes Begriff [...] als besonders geeignet, weil er die Einheit des Volkes Gottes
aus Juden und Christen aus theologischen Griinden und trotz der bleibenden christolo-
gischen Differenz zu plausibilisieren vermag. Gerade die christologische Differenz 6ffnet
den Blick fiir die messianische Dimension dieses Volkes Gottes, von der in LG 9,2 die Rede
ist.«®*

Auch fir Medard Kehl sind mit dem Topos Volk Gottes spezifische ekklesiologische
Qualititen ausgesagt, nimlich die »Moglichkeit einer differenzierten Zugehorigkeit zur
Kirche«, die »Kontinuitit zwischen Kirche und Israel«, der »geschichtliche und escha-
tologische Charakter der Kirche sowie die »grundlegende Gemeinsamkeit aller Gliubi-
gen«.” Fiir Peter Hiinermann ist es deshalb

»bedauerlich und bedenkenswert, dass die Bezeichnung messianisches Volk in der Re-
zeption der Ekklesiologie des Il. Vatikanums nahezu nirgends auftaucht, da hier ein

92 Pawlikowski, John T.: The Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue. A Yes and a No. In: SCJR
12 (2017) 1, 114, 4. Pawlikowski verweist auf Meier, John P: A Marginal Jew. Rethinking the His-
torical Jesus. Bd. 3. Companions and Competitors: New York: Doubleday 2001, 251. Pawlikowski
weiter: »Some Christian biblical scholars such as John Meier now doubt that Jesus had any inten-
tion of establishing an ecclesial community totally separated from Judaism. According to Meier,
Jesus showed no interest in creating even a separatist sect or a holy remnant along the lines of
the Qumran community. But he did envision the development of a special religious community
within Israel. The idea that this community >within Israel would slowly undergo process of sep-
aration from Israel as it pursued a mission to the Gentiles in this present world—the long term
effect being that his community would become predominantly Gentile itself—finds no lace in Je-
sus’ message or practice.« Ebd.

93 Vgl. Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 42. Vgl. auch G&C 14 oder PJSE 1 und 2. Ahnlich auch
Hoff: Ekklesiologie, 47.

94  Dausner: Das Volk Gottes und die messianische Zeit, 93. Hervorhebung AS. LG 9,2: »So hat er sich
aus Juden und Heiden ein Volk berufen, das nicht dem Fleische nach, sondern im Geiste zur Ein-
heitzusammenwachsen und das neue Gottesvolk bilden sollte.«Vgl. weiter bei Dausner:»Die Rede
vom messianischen Volk bietet darum m.E. fiir das 21. Jahrhundert nicht nur die Méglichkeit, son-
dernauch die Herausforderung, die Ekklesiologie unter Riicksicht auf das gegenwartige Judentum
als von Gott erwihltes und geliebtes Volk weiterzuentwickeln.« Ebd. 95.

95  Kehl, Medard: Art. Volk Cottes. 3. Systematisch-theologisch. In: LThK Bd. 10. Freiburg i.Br.: Herder
32010, 848f.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

wichtiger theologischer Ansatzpunkt sowohl zur Bestimmung des Verhiltnisses Kir-
che und Judentum, alt- und neutestamentlichem Gottesvolk, wie zur Charakteristik
des Verhiltnisses zu den Vilkern in ihrer kulturellen und gesellschaftlichen Eigenstindig-
keit gegeben ist.«*®

Der Topos Volk Gottes ist zundchst alttestamentlich-jiidischer Traditionsbestand. Das
Selbstverstandnis Israels als auserwihltes Gottesvolk ist fir Erich Zenger beispielsweise
mafigebliches Prinzip fiir die Zusammenstellung des Kanons: »Im Zentrum der Kompo-
sition steht die Konstitution Israels als heiliges Volk, in dessen Mitte der heilige JHWH
gegenwirtig werden will und wirken will.«*7

René Dausner und Erwin Dirscherl entwickeln den Topos Volk Gottes entlang von
Uberlegungen Giorgio Agambens in dessen Rimerbriefkommentar weiter:*® Agamben ver-
sucht iiber Paulus die Kategorie Volk jenseits binidrer Zuordnungen von Zugehorigkeit
und Nicht-Zugehdorigkeit zu denken. Entscheidend dafiir ist ein zeitlicher Vermerk: Pau-
lus versteht sich selbst mit dem Christusereignis als in messianischer Zeit, der »Zeit des
Messias«®® lebend. Will sich die Kirche als weltlich-zeitliche Institution nicht in der Zeit
verlieren, muss sie diesen messianischen Zeitindex kultivieren.’*® Die Kirche als Volk aus

96  Hiinermann, Peter: Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution tiber die Kirche: Lu-
men gentium. In: ders./Bernd Jochen Hilberath (Hg.): HThK Vat. Il Bd. 2. Freiburg: Herder 2004,
263-582,373. Hervorhebung AS. Vgl. LG v.a. 48—51 (»Kapitel VII: Der endzeitliche Charakter der pil-
gernden Kirche und ihre Einheit mit der himmlischen Kirche«).

97  Zenger: Einleitung in das Alte Testament, 34.

98  Agamben, Giorgio: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Romerbrief. Originaltitel: Il tempo che
resta. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22006.

99  Agamben: Kirche und Reich, 12. Agamben pladiert dafiir, dass Messianische nicht nur personifi-
ziert zu denken, sondern eher im Sinne einer Zeitstruktur. Fiir Agamben ist die messianische Zeit
»die Zeit, die die Zeit bendtigt, um zu Ende zu gehen — oder, genauer, die Zeit, die wir benéti-
gen, um unsere Zeitdarstellung zu beenden, zu vollenden.« Ders.: Kirche und Reich, 81. Vgl. dazu
Dausner: Das Volk Gottes und die messianische Zeit, 97. Agamben meint damit »keine zeitliche
Dauer, sondern eine qualitative Transformation der gelebten Zeit.« Ders.: Kirche und Reich, 12.
Die messianische Zeit ist eine Ungleichzeitigkeit, insofern »das Ereignis des Messias mit der his-
torischen Zeit Gbereinstimmten und gleichwohl nicht mit ihr identisch sein kdnnen.« Ders.: Der
Messias und der Souverin. In: ders.: Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.:
S. Fischer, 287310, 308. Die messianische Zeit ist fiir Agamben eine Handlungszeit, »insofern sie
einen Transformationsprozess im Inneren der chronologischen Zeit anzeige«. Dausner: Christolo-
gie und Messianismus, 176. Die messianische Zeitist »durch eine Umkehrung gekennzeichnet, eine
Verdoppelung, die in einem Augenblick Sieg und Niederlage, Vergangenheit und Gegenwart und
Zukunft zusammendrangt und verwandelt, ohne dass diese zusammengedringte Zeit, diese Rest-
zeit, die in der Zeit bleibt (ital. restare; rimanere), substantiiert wird zu einer weiteren Zeit. Diese
Zeit lasst sich mit Agamben als Zone der Ununterscheidbarkeit oder als Schwellenzeit beschrei-
ben, die ein neues Handeln in der Zeit ermdglicht, weil die Zeit nicht als lineare Fortschreibung
einervergangenen Identitdt gedachtist.« Dausner: Christologie in messianischer Perspektive, 366.

100 Agamben: Kirche und Reich, 23: »Paroikia und parousia, der Aufenthalt des Fremden und die An-
wesenheit des Messias haben dieselbe Struktur, die im Griechischen durch die Praposition para
ausgedruckt wird: eine Anwesenheit, die die Zeit dehnt, ein schon, das auch ein noch nicht ist, eine
Verzégerung, die kein Verschieben auf spater ist, sondern ein Sprung, ein Bruch in der Gegenwart,
der es uns erlaubt, die Zeit zu begreifen.«

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

»Juden und Heiden« ist fiir Paulus das messianische Zeichen fiir die kommende Gegen-
wart des Herrn: »Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht
Mann und nicht Frau; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus.« (Gal 3,28)

»Die messianische Dimension der Kirche als Volk Gottes darf somit nicht exklusivistisch
oder gar als Substitution Israels verstanden werden. Das Volk Gottes erscheint vor die-
sem Hintergrund als eine messianische Gemeinschaft, die im Sinn der Nicht-Nicht-Juden
weder die Juden ausschlieft noch sich auf die Juden beschréankt. Fiir das christliche
Selbstverstindnis ist die Offnung auf eine Zugehorigkeit der Kirche zum Volk Gottes
gegeben, sofern die Kirche sich als Volk Gottes und als messianisches Volk versteht, das
nichtals eine Institution unter Institutionen in der Zeit aufgeht oder auf das kommen-
de Ende harrt. Vielmehr ist die Kirche als das Volk Gottes berufen, in der Nachfolge
Jesu Christi die eigene Messianitit zu bezeugen.«''

Ahnlich setzt auch Gregor Maria Hoff an, wenn er unter Aufnahme von LG 9, wonach das
Volk Gottes »nicht authéren [darf], sich selbst zu erneuernc, die transformierende und
universalisierende Dynamik des Volkes Gottes beschreibt, welche jedes volkische Ver-
stindnis von »Volk Gottes« als Ideologie entlarvt:

»Als [pilgerndes —AS] Volk Gottes ist sie unterwegs und nicht zuletzt deshalb auch Eccle-
sia semper reformanda. Die Logik und Pragmatik der Kirche zeigt sich in der Uberschrei-
tung von Grenzen, ja sogar in ihrer streng theologischen Enteignung. Die Katholizitat
der Kirche besteht deshalb in ihrer Offenheit fiir alle Menschen und ihrer Bestimmung fiir
sie. Im Blick auf die Ekklesiologie bedeutet dies, dass sich die Identitit der Kirche in

ihrer Fahigkeit zur EinschlieRung aller Menschen in den Lebensraum Gottes zeigt.«'°?

Fiir Horst Dietrich Preuss ist diese Offenheit bereits dem alttestamentlichen Verstind-
nis des Gottesvolks eingeschrieben, das als Gemeinschaft »nicht naturhaft, sondern
durch geschichtliche Setzung«'® entsteht und sich ganz von Gott her bestimmt. Gerade
in der Spannung aus der »doppelten Identitit«’** dieses Volkes werden weitere Kon-
taktzonen und Zwischenriume des Gottesvolks mit anderen Traditionsgemeinschaften
sichtbar: nimlich in dem Sinne, als das Volk Gottes aus Jiid*innen und Christ*innen
immer auch »im globalen Kontakt [steht] mit anderen christlichen und religiésen
Gemeinschaften<®.

101 Dausner: Das Volk Gottes und die messianische Zeit, 98.

102 Hoff: Ekklesiologie, 46. Hervorhebung AS.

103 Preuss, Horst Dietrich: Theologie des Alten Testaments. Bd. 1: JHWHSs erwihlendes und verpflich-
tendes Handeln. Stuttgart/Berlin/Kéln: Kohlhammer1991, 57. Und Christian Frevel schreibt: »[D]as
Gottesvolk-Konzept [wird] in nachexilischer Zeit zunehmend durch die Zuordnung der Volker zu
dem einen Cottesvolk Israel [...] geweitet. Voraussetzung dieser ekklesiologisch universalistischen
Aussagen ist das Bekenntnis zum einen Cott, dem Weltschépfer und Cott Israels. Auch wenn im
AT die Engfihrung auf Israel als Bundesvolk Gberwiegt, ist damit die Einheit der Vdlker im escha-
tologischen Gottesvolk bereits im AT fest begriindet.« Ders.: Art. Volk Gottes. In: LThK Bd. 10. Frei-
burg u.a.: Herder 32010, 843-850, 848f.

104 Hoff: Ekklesiologie, 48—52.

105 Ebd. 47.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

Aus christlicher Perspektive lasst sich ekklesiologisch iiber den Topos »pilgerndes
Gottesvolk« die Heilsbedeutung des Judentums denken, insofern es in seiner Eigen-
standigkeit auch ohne Christusbekenntnis aufgrund seines Lebens im bleibend giiltigen
Bund, Gottes auserwihltes Volk ist und bleibt. Die Selbstbestimmung der Kirche als
Volk Gottes steht dabei stets unter einem letzten Vorbehalt. Als messianisches Zeichen
muss sie sich performativ immer neu als wiirdiges, gelingendes Zeichen erweisen. Das
unterliuft jeden machtpolitischen Versuch einer Selbstidentifikation als Reich Gottes,
eines Missverstindnisses von Kirche im Sinne einer Heilsverwalterin. Die messianische
Identitit der Kirche betont dagegen die Schwiche und Schuldhaftigkeit, ihr eigenes
Angewiesensein auf Gottes Heilshandeln.

»Sie [die Kirche — AS] steht nicht fiir sich. Sie lbernimmt die Ortsangabe des Heiligen
Ceistes. Sie gibt dem Reich Gottes geschichtlichen Raum, ohne bereits Reich Gottes zu
sein. Als Volk Gottes reprasentiert sie den Weg dorthin; er ist bereits die Liebe Gottes
fiir alle Menschen. Die Kirche bleibt Zeichen dieser Lebenswirklichkeit Gottes gerade
auch da, wo sie selbst in ihren Gliedern siindig wird, denn ihre Heiligkeit ist die ihres
Souverins, Jesu Christi. Seine Liebe ist Gnade. Sie unterliegt nicht der Verfligung der
Kirche, sondern erweistsich inihren historischen Schwichen als ihr eigentliches Motiv.
Von daher bestimmen die sakramentalen Vollziige die Kirche. Sie reichen weiter als
die Sakramente und zeigen die Lebensmacht Gottes in jedem Moment der Ceschichte

an.«“’é

Der enge Zusammenhang und das Wechselverhiltnis zwischen Ekklesiologie und Dia-
log gilt es fiir Pawlikowski in Zukunft weiter zu reflektieren: »As a result, our understan-
ding of the Christian-Jewish relationship hast been profoundly altered by the scholar-
ship of the last several decades, an alteration which has left a permanent impact on how
the church identifies itself today. Such a re-definition of fundamental ecclesial identity
needs to be carried over into any dialogues we develop with the Jewish community, as

well as other religious communities.«**?

7.2.3 Der ungekiindigte Bund (Grundperspektive I1)

7.2.3.1 Offenbarung differenzhermeneutisch: »Eines hat Gott gesprochen,
zweierlei habe ich gehort« (Ps 33)

Wie im vergangenen Abschnitt mehrfach festgestellt, kommen Christ*innen in ihrer Be-

gegnung mit Jesus notwendigerweise mit dem Judentum in Kontakt.®® Die christologi-

schen Uberlegungen des vergangenen Abschnitts wiren aber sinnlos, so Erwin Dirscher],

106 Ebd. 96.

107 Pawilkowski: The Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue, 2.

108 Vgl. »Wer Jesus Christus begegnet, begegnet dem Judentum.« Die deutschen Bischofe: Uber
das Verhiltnis der Kirche zum Judentum. Erkldrung der deutschen Bischofe. 28. April 1980, 4:
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/veroeffentlichungen/deutsche-bischoefe/Db26.pdf
(10.02.2025).

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

313


https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/veroeffentlichungen/deutsche-bischoefe/Db26.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/veroeffentlichungen/deutsche-bischoefe/Db26.pdf

314

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

»[w]enn es keine Grundlage im Alten Testament gdbe [...]. Sie hidtte[n] keinen Ort mehr.
Ohne den Kontext der alttestamentlichen Bundestheologie wire eine Rede vom er-
neuerten Bund in Christus nicht zu fassen. Die Christustitel Sohn und Wort Gottes,
Messias, Menschensohn, Prophet etc. werden in Auseinandersetzung mit den Schrif-
ten Israels und in den Diskursen, denen sich Jesus und die Jiinger aussetzen, entfaltet.
Und das, was Jesus lehrt und tut, wird von den Schriften Israels her auf einen Sinn und
theologischen Ursprung hin befragt, weil Menschen Heilserfahrungen mit seinen Zei-
chen, Heilungen und Worten in Verbindung bringen.«'®®

Im christlichen Neuen Testament ist die Botschaft Jesu, das Bekenntnis zu ihm und die
Suche nach Sinn- und Deutungsmdoglichkeiten aus dem Alten Testament materialisiert.
Der zweigeteilte christliche Kanon ist deshalb immer schon bereits formaler Ausdruck
der christlichen Verwiesenheit an das Judentum, so Dirscher] weiter:"° »Wer die Schrift
liest, kommt in Berithrung mit dem Volk Israel. Von Jesus dem Christus zu kiinden, be-
deutet, von der Erwdhlungs- und Bundesgeschichte Israels zu erzihlen, ohne die Jesus
in seiner Bedeutung nicht zur Sprache gebracht werden kann. Das Neue Testament kann
ohne das Alte Testament nicht gedeutet werden, so wie eine Pflanze ohne Wurzeln zum
Austrocknen verurteilt wire [PJSE 84 — AS].«'*

Welche Bedeutung hat der Kanon fir die Frage nach der Teilhabe von Jiid*innen
am Heil ohne Bekenntnis zu Christus, also in der bleibenden Differenz des jiidischen
»Neins«zu Jesus als Messias? Im Schriftkorpus des zweigeteilten christlichen Kanons ver-
korpert sich die konstitutive Spannung und das komplexe Ineinander von Kontinuitit
und Diskontinuitit zwischen Judentum und Christentum: »Die Bibel der Christen gibt
es nicht ohne die Bibel Israels. In beiden Schriften spricht derselbe Gott sein ungeteiltes
Wort,«** so Erwin Dirscherl. René Dausner fiithrt diesen Gedanken weiter:

»Die Betonung der Zweigestaltigkeit der christlichen Bibel bringt nicht nur die Ge-
meinsamkeit zwischen Juden und Christen zum Ausdruck, sondern verdeutlicht deren
Trennungslinie. Denn den Anfang des Christentums begriindet kein Buch, sondern Je-
sus von Nazareth, derals Christus, Messias, bekannt wird. Wer aber ist dieser Jesus von
Nazareth? Um eine Antwort auf diese Frage zu erhalten, ist das Zeugnis der Heiligen
Schrift grundlegend. Im Licht der Bibel Israels kann die Person Jesu als Messias gedeu-
tet und bekannt werden; aber auch umgekehrt gilt, dass eine addquate Interpretation
Jesu nicht nur die Anwendung interpretatorischer Muster ist, sondern von Jesus her

109 Dirscherl: Die Herausforderungen fiir eine Christologie im Angesicht von Jesu Judentum, 215f.

110 Dirscherl: Das menschliche Wort Cottes, 40: »Die besondere, einzigartige Nahe zwischen Christen
und Juden spiegelt sich im Kanon der christlichen Bibel.«

111 Ebd. 41. Fiir Erich Zenger ist dariiber hinaus der christliche Kanon auch Ausdruck dafiir, dass der
judisch-christliche Dialog im Sinne eines inner-biblischen Dialogs nicht nur biblisch begriindet
ist, sondern in der Bibel selbst bereits angelegt ist. Vgl. ders.: Die Bibel Israels — Grundlage des
christlich-judischen Dialogs, 239; dazu ausfiihrlicher Kapitel 8.2.2. Es ist vor allem Erwin Dirscherl,
derdaraus eine bibelhermeneutisch perspektivierte offenbarungstheologische Grundlage fiir den
Dialog entfaltet. Dazu ausfiihrlich Dirscherl: Das menschliche Wort Cottes.

112 Dirscherl, Erwin: Der Ursprung des Messias. Jidische Messiashoffnung — Christusglaube der Chris-
ten. In: Catholica 67 (2013) 3, 217-227, v.a. 224. Papst Franziskus 2013 in EG 247: »Wir glauben ge-
meinsam mit ihnen an den einen Cott, der in der Ceschichte handelt, und nehmen mit ihnen das
gemeinsame offenbarte Wort an.« Ahnlich ders.: Das menschliche Wort Gottes, 41.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

anzugehen ist. Wenn fiir diesen Zugang die neutestamentlichen Zeugen unerlésslich
sind, zeigt sich umso deutlicher, dass nur im gegenseitigen Verwiesensein von Altem
und Neuem Testament die christliche Bibel verstindlich werden kann. Gerade in die-
sem Differenzpunkt zwischen Juden und Christen zeigt sich erneut eine bleibende Ver-
wiesenheit fiir eine grundlegende Gemeinsamkeit: Der Bezug zum Cott Israels, dessen
Offenbarung die Bibel Israels bezeugt.«'"

Das einzigartige Naheverhiltnis zwischen Judentum und Christentum driickt sich darin
aus, dass beide religise Traditionen die Heiligen Schriften in deren Autoritit als Wort
Gottes, als gottliche Offenbarung anerkennen und die Performativitit des Wortes Got-
tes bezeugen: dass im Lesen und Horen des Wortes, Gottes Gegenwart erfahrbar wird
(Kapitel 2.2.2):

»Die Bibel bringt eine lebendige Gegenwart Gottes zur Sprache, die das Zentrum des
Glaubens ausmacht. Diese Gegenwart ist an das Phianomen des Wortes und der Spra-
che gebunden, die des Atems bedarf, um hérbar zu werden. Der Mensch wird als spre-
chendes Bild, d.h. als Reprisentant Gottes zur Sprache gebracht, das Volk Israel tragt
das Wort Gottes durch die Zeit und hilt es dauerhaft in der Gegenwart, die Kirche hat
in ihrer Sakramentalitit die Aufgabe, den Menschen Zeiten und Raume fiir das Ent-
decken der Gegenwart Gottes und seiner den Menschen zugewandten Liebe in ihrem
Leben zu erdffnen.«™

Esist gerade die Performativitit des Wortes Gottes, in der fiir Erwin Dirscherl eine Dis-
kontinuitit zwischen Judentum und Christentum begriindet ist — und zwar in dem Sin-
ne, als das Wort Gottes in Judentum und Christentum in je unterschiedlicher Weise fir
die Gegenwart horbar, erfahrbar, verstehbar und dementsprechend je unterschiedlich
bezeugt wird. »Die komplexe Situation der Rezeption kann demnach als grundlegend
fiir die Heilige Schrift von Juden und Christen angesehen werden, insofern der Prozess
der Aneignung, Deutung und Auslegung in den Text selbst einflieSt,«"* so Dausner.
Fiir Dirscherl ist diese Diskontinuitit des Zeugnisses aber immer theologisch einge-
fasst von der Kontinuitit des Bezeugten, also des gemeinsamen Bezugs auf den Gott Is-
raels — wie im Psalmwort ausgedriickt: »Eines hat Gott gesprochen, zweierlei hab ich ge-

113 Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung zwischen Juden und Christen, 64. Verweise auf Dohmen,
Christoph: Die Heilige Schrift der»Anderen«in der eigenen Religion. In: Hubert Frankemalle/Josef
WohlImuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238). Freiburg/Basel/
Wien: Herder 2010, 360375, 364f.; WohImuth, Josef: Die Tora spricht die Sprache der Menschen.
Theologische Aufsitze und Meditationen zur Beziehung von Judentum und Christentum. Pader-
born u.a.: Schéningh 2002, 160-185. Wohlmuth pladiert in seinem Beitrag fir »die These, dass die
neutestamentlichen Schriftsteller gut daran getan haben, nicht einen vorgegebenen Messiasti-
tel einfach an Jesus heranzutragen, sondern mit ihren Evangelien schrittweise und durchaus ver-
schiedenartig zu entfalten, was unter dem Messianischen verstanden werden soll, wenn man es
von Jesus aussagt.« Ebd. 161. Eine Konsequenz, die sich aus dieser Hermeneutik ergebe, bestehe
in der Wahrnehmung der Spannungen bspw. der drei messianischen Bilder des Kénigtums, des
Priestertums und des Prophetentums (vgl. ebd. 162).

114 Dirscherl: Das menschliche Wort Cottes, 9.

115 Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung, 63.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

315


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

hért: Ja, die Macht ist bei Gott.« (Ps 62,12) Die Diskontinuitit ist theologisch von Bedeu-
tung in dem Sinne, als Gottes Gegenwart im Vorgang der jiildischen wie auch christlichen
Rezeption zur Sprache gebracht wird und sich in diesem zur Sprache bringen performa-
tiv selbst mitteilt: »Es kommt ein Verhiltnis zwischen Zweien zur Sprache, das auf span-
nungsvolle Weise mit dem Phinomen der Einzigkeit zu tun hat. In der Frage nach dem
einen Wort Gottes in der Bibel zeigt sich das eine Wort Gottes in der Unterschiedenheit
von jiidischer und christlicher Zeugenschaft.«*

Im Umbkehrschluss bedeutet das, dass sowohl das Alte Testament (PJSE 3-5) als auch
die jiidische Schriftauslegung, die in PJSE 22 als Antwort auf die biblische Offenbarung
gewiirdigt wird, im Christentum einen bleibenden Eigenwert auch jenseits eines christ-
lichen Zeugnisses beanspruchen:"’

»Sollten die bisherigen Uberlegungen zutreffen, die die Aussagen von DV iiber die Of-
fenbarung als Selbstmitteilung Gottes zum Ausgangspunkt genommen haben, dann
ist dem Alten Testament eine ewige Giiltigkeit als Wort Gottes und damit ein Eigen-
wert auch dann zuzusprechen, wenn diese Schrift als jidische Bibel aufierhalb des
christlichen Kanons rezipiert und gelebt wird. Es wiire theologisch nicht haltbar, dem Al-
ten Testament in eben jenem Moment die Dignitit als Gottes Wort im Menschenwort abzu-
sprechen, in dem es post Christum vom Judentum auf andere Weise und auch den Christen ge-

geniiber bezeugt wird. <"

Dieser Zuspruch hat soteriologische Qualitit. Fiir unsere Fragestellung bedeutet das:
Gottes heilvolle Zusage seiner Gegenwart, die in den Heiligen Schriften zur Sprache
kommt und performativ immer neu erfahren wird, bleibt fiir das jidische Volk giiltig -
auch und gerade weil es in der lebendigen, jidischen Tradition in anderer Art und Weise
als im Christentum performativ erfahren und bezeugt wird, denn »Gott wirkt weiterhin
im Volk des Alten Bundes« (EG 249). Gott spricht seine heilvolle Zusage bleibend zu Israel
durch die Tora. So kommt Dirscherl zu dem Schluss: »Das Phinomen einer gemeinsa-
men Heiligen Schrift ist von besonderer theologischer und soteriologischer Dignitit und
zwar nicht nur fiir die Frage nach den jidischen Wurzeln des Christentums, sondern
auch fir die soteriologische Bewertung des eigenstindigen Weges des Judentums in der
Zeit nach Christus.«"

Auch Cunningham betont die soteriologische Dimension der doppelten Struktur der

Heiligen Schriften:

»When Catholic theology speaks of »the unrevoked old Covenant,« it accepts the in-
trinsic value of the Hebrew Bible and its continuation in the Jewish oral tradition. It

116 Dirscherl: Das menschliche Wort Cottes, 42.

17 Vgl ebd. 65.

118  Ebd. 61. Hervorhebung AS.

119  Dirscherl: Ursprung des Messias, 224. Dazu Dausner: »Die Reflexionen iiber die Bibel Israels als
>Grundgesetz« des jlidisch-christlichen Dialogs erweisen sich als tragfiahig, weil die Bibel auf den
sichin der Schrift offenbarenden Gott verweist. Umgekehrt gilt, dass die Verehrung desselben Got-
tes als verbindendes Element und als Ausgang fiir weitere Gemeinsamkeiten und Differenzpunkte
gewertet werden kann.« Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung, 65. Vgl. Kapitel 6.1.2.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

also accepts God'’s special redeeming power and the human response to it present in
the Jewish faith. Judaism is a grateful response to God’s call and represents more than
a >natural religion< born out of the human striving for transcendence. It is different
from God'’s grace working in all cultures where human beings strive for truth, freedom
and justice. [..] The halakhah (the Jewish interpretive traditions of God’s commands)
are not a purely human ethic, but a road to salvation opened by God [..]. It is given in
earthen vessels, which is also true of the new way Jesus opened.«'*°

1.2.3.2 Offenbarung komparativ: Wort Gottes - Christus
als »lebendige Tora Gottes«

Dieses Wort, das Gott zu seinem Volk gesprochen hat und das in der Schrift lebendig ge-
genwirtig ist, wird von Jiid*innen und Christ*innen je unterschiedlich bezeugt. »Durch
die jidische Deutung und ihre Vielfalt tritt das in der Bibel Israels bezeugte Wort Got-
tes anders in die Zeit und die jeweilige Gegenwart ein als im christlichen Bekenntnis,«**!
so Dirscherl. Diese Differenzen im Modus des Bezeugens und Vergegenwirtigens des Wort
Gottes im Sinne unterschiedener jidischer und christlicher Ant-Worten ist eingefasst in
der Kontinuitit des Bezeugten, im Bezug zum Gott Israels.”*

Wihrend fiir Jid*innen das Wort Gottes in der Tora und der miindlichen Tradition
bezeugt wird, ist fir Christ*innen Jesus als der Messias das fleischgewordene Wort Got-
tes. Fiir Klaus von Stosch und einen komparativen Zugriff leitet sich daraus die Aussage
ab, Jesus sei die inkarnierte, personifizierte Tora. Diese Analogsetzung sei aus christli-
cher Perspektive deshalb gerechtfertigt, »weil Jesus von Nazareth nach christlichem Ver-
stindnis derjenige ist, der sich als einziger Mensch die Sitze des jiidischen Glaubens
ganz und gar erhandelt hat [...]. [...] Als Inkarnation der Tora ersetzt er [Jesus Christus]
diese nicht, sondern schafft fir alle Menschen eine neue, dem Weg der Tora ebenbiirtige
Beziehungsméglichkeit zu Gott.«*

Abgesehen davon, dass an dieser Stelle mit Einspriichen von jitdischer Seite zu rech-

124

nen ist,” wire an von Stosch riickzufragen, inwiefern eine Gleichsetzung von Jesus und

120 Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 234.

121 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 61.

122 Fur Erich Zenger ist diese Differenz der Art und Weise des Bezeugens des Wortes Cottes bereits
textimmanent in der Vielschichtigkeit der Heiligen Schriften selbst angelegt. Zenger spricht von
zwei»Tendenzen« oder Traditionsstrangen: ein erster betone die Bedeutung der Tora, ein zweiter
die Dimension des Eschatologischen. Vgl. dazu Zenger: Die Bibel Israels —Grundlage des christlich-
judischen Dialogs, 255.

123 Stosch, Klaus von: Einfiihrung in die Systematische Theologie. Paderborn/Stuttgart: Brill/
Schéningh/UTB 52022, 323f. Von Stosch verweist auf Menke, Karl-Heinz: Der Gott, der jetzt schon
Zukunft schenkt. Pladoyer fiir eine christologische Theodizee. In: Harald Wagner (Hg.): Mit Gott
streiten. Neue Zuginge zum Theodizee-Problem (QD 169). Freiburg/Basel/Wien: Herder 1998,
90-130, 101f,, 112.

124 Problematisch im Zusammenhang mit dieser Analogiesetzung zwischen Jesus Christus und To-
ra kénnte namlich ein erneutes EinflieRen einer Erfiillungs-Logik und gegeniiber dem Judentum
abwertender Codes sein, was dem Ansinnen einer Anerkennung von Gleichwertigkeit entgegen-
stehen wiirde. Zum Komparativen Ansatz bei von Stosch mit Blick auf das Judentum s. ders.: Kom-
parative Theologie als Wegweiser, 269—282, v.a. 271-276.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

317


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Tora auch aus christlicher Sicht tatsichlich gerechtfertigt ist: Das Narrativ Jesu als per-
sonifizierter Tora findet sich so nicht in der Schrift, ist also biblisch nicht ableitbar. Die
neutestamentlichen Schriften bezeugen, dass Jesus gemdfd der Tora lebte, nicht aber, dass
er sie ist. In offenbarungstheologischer Logik hitte sich Jesus auflerdem nicht als Tora,
sondern allenfalls als deren Auslegung inkarnieren kénnen. Wenn in den neutestament-
lichen Schriften davon die Rede ist, dass in Jesus Christus das Wort (Logos) Fleisch ge-
worden ist (bspw. Joh 1,1), ist dieses Narrativ weitaus umfassender und komplexer ange-
legt, als eine Gleichsetzung von Jesus und Tora (Kapitel 7.2.1.2).

Ein Vergleich im Sinne einer Anerkennung der Gleichwertigkeit zwischen Tora und
Jesus als der »lebendigen Tora« wird aber durchaus auch in G&C 26 argumentativ aufge-
griffen. Im gréferen Kontext von G&C 24—26"° wird aber deutlich, dass es eher um den
Ausdruck der Gleichwertigkeit jidischer und christlicher Glaubensvollziige geht, die der
Bezug auf »den einen Gott, den Gott des Bundes, der sich der Menschheit durch Sein
Wort offenbart hat« (Kapitel 6.1.3.1) eint, der in Judentum und Christentum je unter-
schiedlich realisiert wird.

»Gott offenbarte sich in seinem Wort, so dass es von Menschen in konkreten geschicht-
lichen Situationen wahrnehmbar ist. Dieses Wort ladt alle Menschen zur Antwort ein.
Entspricht er in seiner Antwort dem Wort Cottes, steht er im rechten Gottesverhiltnis.
Fir Juden kann dieses Wort in der Tora und in den auf sie griindenden Traditionen
erlernt werden. Tora ist Weisung zu einem gelungenen Leben im rechten Gottesverhidltnis.
Wer sich an die Tora hilt, hat Leben in seiner Fiille (vgl. Pirge Awot 11,7). In besonderer
Weise bekommt der Jude in der Tora-Observanz Anteil an der Gemeinschaft mit
Cott. In dieser Hinsicht erkldrte Papst Franziskus: >Die verschiedenen christlichen
Konfessionen finden ihre Einheit in Christus; das Judentum findet seine Einheit in der
Tora. Die Christen glauben, dass Jesus Christus das Wort Gottes ist, das Fleisch geworden
ist in der Welt; fiir die Juden ist das Wort Gottes vor allem in der Tora gegenwartig.
Beide Glaubenstraditionen beziehen sich auf den einen Gott, den Cott des Bundes,
der sich der Menschheit durch Sein Wort offenbart hat. Auf der Suche nach dem rich-
tigen Verhalten gegeniiber Cott wenden sich die Christen Christus zu, der fiir sie die
Quelle des neuen Lebens ist und die Juden wenden sich der Lehre der Tora zu< (Rede
an die Mitglieder des International Council of Christians and Jews, 30. Juni 2015). [G&C 24]

Das Judentum und der christliche Glaube, wie er im Neuen Testament belegt ist,
sind zwei Wege, wie die Gemeinschaft des Gottesvolkes sich die Heiligen Schriften
Israels zu eigen machen kann. Die Schrift, die die Christen als Altes Testament be-
zeichnen, ist deshalb offen fiir beide Wege. Eine der jeweiligen Tradition entsprechende
Ant-wort auf das heilsgeschichtliche Wort Gottes kann also den Zugang zu Gott erschliefien,
wenngleich es seinem Heilsratschluss vorbehalten ist, auf welche Weise er jeweils die
Menschen retten will. Dass sein Heilswille universal ausgerichtet ist, davon zeugen die
Schriften (vgl. z.B. Gen12,1-3; Jes 2,2-5;1 Tim 2,4). [..] Gottes Wort ist eine einzige und
ungeteilte Wirklichkeit, die sich im jeweiligen geschichtlichen Kontext konkretisiert.
[CG&C 25]

125 Hervorhebungen AS zeigen soteriologische Qualitat an.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

In diesem Sinn behaupten Christen, dass sich Jesus Christus als die »lebendige
Tora Gottes« betrachten |asst. Tora und Christus sind Wort Gottes, seine Offenbarung fiir
uns Menschen als Zeugnis seiner grenzenlosen Liebe. [..] In der rabbinischen Literatur
aber findet sich die Identifizierung der Tora mit Mose. Auf diesem Hintergrund kann
Christus als der»neue Mose« mit der Tora verbunden werden. Tora und Christus sind der
Ort der Gegenwart Gottes in der Welt, zumal diese Gegenwart in den jeweiligen Gottesdienst-
gemeinschaften erfahren wird. Das hebrdische dabar heif’t Wort und Ereignis zugleich—
damit legt sich die Folgerung nahe, dass das Wort der Tora offen sein kdnnte fir das
Christusereignis. [G&C 26]« (G&C 24—26)

Mit G&C ist die soteriologische Qualitit des jiidischen Festhaltens und Lebens der Wei-
sungen der Tora analog zum Bekenntnis Jesu als fleischgewordenem Wort Gottes ange-
zeigt, weil mit Cunningham »the holiness of ongoing Jewish covenantal life with God«*2®
anerkannt wird: wenn von einem »gelungenen Leben im rechten Gottesverhiltnis« die
Rede ist, davon, dass »wer sich an die Tora hilt [...] Leben in seiner Fiille [hat]« oder wenn
Toraund Christus als »Orte der Gegenwart Gottes in der Welt« bestimmt werden.””” Cun-
ningham beschreibt das jiidische und christliche Streben danach, Gottes Wort, seine heil-
volle Zusage in der Zeit zu leben, das in Judentum und Christentum je unterschiedlich
realisiert wird:

»[Tlhe Jewish people seek to enact God’s will by >grappling with God« (the meaning of
»lsrael«) through the words of the Torah. We are understanding>Torah<here in the broad-
estsense, referring both to the Tanakh (the entire Hebrew Bible: the Teaching of Moses,
the Prophets, and the Writings) and to the rabbinic and post-rabbinic commentary,
elaboration, and debate upon it. This living tradition of engaging God’s Word has dynam-
ically adapted the new situations and challenges over the centuries right up to the
present. [...] Analogously, the Christian people seek to do Cod’s will by walking in the
way of Jesus Christ. [...] Through his life, death, and resurrection to glorified life, Jesus
brought the church into being as a community covenanting with God until the end of
time. Through the church, the glorified Jesus continues his earthly mission of heralding
and inauguration God’s Reign in human history.«'?®

Christian Rutishauser spricht mit Blick auf das Christusereignis von einer »Verdoppe-
lung der Struktur des Bundes«*
dialektisch handelt™°:

und davon, dass der Gott Israels in der Heilsgeschichte

»Now Jesus’ death and resurrection modifies the borders of the covenanted commu-
nity. As a consequence, the first century of the Common Era brought forth the church
from among the Gentiles to stand side by side with Judaism. In the second century, the
Christian Bible links the new church community and her New Testament to the Hebrew

126 Cunningham: Maxims for Mutuality, 59. Hervorhebung AS.

127 S. die weiteren kursiv gesetzten Stellen aus G&C 24—26.

128 Cunningham/Pollefeyt: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 191f.

129 Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 235 (»The
Doubling of the Covenantal Structure Through the Christ event«).

130 Vgl. dazu ebd. 239: »[T]he God of Israel who acts dialectically in the history of salvation.«

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

319


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Bible, now read in the church as an Old Testament. The ecclesia ex gentibus (»church from
the Gentiles«) takes its position in difference but in proximity to Judaism as God’s peo-
ple. Inthis process, the ecclesia ex Judais —the community of the »church from the Jewish
people« gathered by Christ (see Romans 9—11) —is the bond between the church out of
the nations and nascent rabbinic Judaism, which was further interpreting and living

out the Sinai Covenant.«'¥'

Diese Dualisierung der Bundesbeziehung im Sinne einer zweifachen Antwort auf das eine
Wort, das Gott zu seinem Volk spricht, ermdglicht das Denken einer eigenstindigen und
bleibenden Teilhabe am Heil fiir Jiid*innen:

»Jesus as the personification of the Jewish road to salvation becomes the road of sal-
vation for all humankind through his handing over from within the covenant of Sinai
to the pagan world and through his divine transition from death to resurrection. God
himself here directs the history of salvation and makes Judaism fully enact its univer-
sal significance for the world without dissolving the covenant of Mount Sinai. To the
contrary: when Jews live their vocation according to the Torah they produce salvation
for the Centiles. This is the way of God’s providence, of divine thoughts that are so dif-

132

ferent from human thoughts (Cf. Isa. 55:8; Rom. 11:33-35) .«

1.2.3.3 Offenbarung relational: Bund als Beziehungsgeschehen

Fir Dirscherl ist die bleibende Giiltigkeit der Bundesbeziehung zwischen Gott und dem
jiudischen Volk auch als Erfahrung einer »Gottunmittelbarkeit« zu reformulieren: »Die
Gottunmittelbarkeit kann dem Judentum nicht genommen werden. Und auch fiir das
Sprachgefiihl ist Unmittelbarkeit kein steigerbarer Begriff, er kann nur auf je anderer
Weise von Juden und Christen im Sinne der jeweiligen Gottesbeziehung gedeutet wer-
den.«* Bei Rutishauser klang im vorherigen Abschnitt bereits eine weitere Dimension
des Bundes und seiner dualen Struktur an, nimlich die unterschiedlichen Glaubensvoll-
ziige, die sich aus dem Anspruch des Wortes Gottes durch die Tora einerseits und Chris-
tus als lebendiger Tora andererseits ergeben.

Mitdem Bund, den Gott mit seinem Volk Israel schliefit, gehen auch konkrete Bundes-
auftrige einher, die die Lebensvollziige aus diesem Beziehungsgeschehen mit dem Gott
Israels heraus bestimmen.”* Nach dem Selbstverstindnis des jiidischen Volkes besteht
dieser Auftrag darin, als Gottes auserwihltes Volk ein Licht fiir die Vélker zu sein.” Fiir

131 Ebd. 239. Ebenfalls bei Rutishauser: »The Torah is the content of the sunrevoked covenant« that
also sets a universal claim. The universal aspect of Judaism up to today, however, does not include
amissionary impulse. The Noahide commandments determine the righteousness of other people,
not whether or not they become Jewish.« Ebd. 235; vgl. dazu TDW und Kapitel 6.2.2.

132 Ebd. 238.

133 Dirscherl: Die Herausforderungen fiir eine Christologie im Angesicht von Jesu Judentum, 223.

134 Zum Bund als Beziehungsgeschehen vgl. Kapitel 2.2.2 und Cunningham/Pollefeyt: The Triune One,
the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 190.

135 Vgl. Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 235:
»God create the distinction between Israel and the Gentiles so that the Chosen will become a
light to the Gentiles (Isa. 49:6), a covenant of the people (Isa. 49:8), and messenger for the nations
(Jer.1:10).« Vgl. TDW, Kapitel 6.2.2.2.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

Christ*innen besteht der Auftrag darin, den Namen Jesu Christi unter den Volkern be-
kannt zu machen mit dem Anspruch, allen Menschen eine Beziehungsmoglichkeit zu

Gott zu erdffnen.”®

»Catholic theologians, preachers, and educators, therefore, should
humbly acknowledge that God has given the Jewish community a mission or missions in
the world that are distinct from, but related to, the mission(s) of the church,«**” so Cun-
ningham. Judentum und Christentum eint insofern der universal angelegte Auftrag, der

aus einem Leben im Bund mit Gott resultiert.

»Jewish covenantal life is Torah-shaped and Christian covenantal life is Christ-shaped.
Both Israel and the church experience God’s saving works in the past, the present, and
in hope of the eschatological future. They both seek to do God’s will, and, although both
regularly sin, God’s covenantal faithfulness endures, enabling Jews and Christians to
ask forgiveness and to reform. [...] [Tlis understanding of Judaism and Christianity log-
ically leads to the conclusion that God intends Jews and Christians to collaborate with
each other and with God in bringing salvation to its eschatological climax.«'3®

Dieser Auftrag verbindet sich erneut mit dem Moment des Messianischen:

»As people immersed in linear space-time, we cannot expect or presume to attain full
comprehension of all God’s plans for Jews and Christians, or all humanity. We can see
the same awareness reflected in the faces of our Jewish companions and together trust
in the One who has called us into being as covenanted peoples. [...] sMutuality<in this
context means a deepening love for the distinctiveness of the Jewish or Christian other
because of their edifying ways of walking with God.«"°

Bei aller Begrenztheit und Vorliufigkeit hat das Engagement fiir den gottlichen Auftrag
aus der Bundesbeziehung heraus soteriologische Qualitit: »God’s invitation to the com-
munities of Israel and the church to share in divine covenant is linked to the already/no
yet nature of salvation. By living covenantal lives, God’s human partners are contribut-
ing to the unfolding of God’s saving intentions for the world. In a sense, the prematurely
experience in historic time God’s ultimate salvation that will climax eschatologically.«°
Aus der Verdoppelung der Biindnisstruktur folgt also in keiner Weise der Auftrag fiir

Judentum und Christinnen sich gegenseitig zu bekehren oder gar zu eliminieren. Die

136 Vgl. von Stosch: Einfithrung in die Systematische Theologie, 324. In diesem Sinne gilt der biblis-
che Missionsauftrag nicht fiir das Judentum: »The command to baptize and evangelize is valid
across the old borderline of the covenant and the nations, but not across the newly formed differ-
entiation between the Jewish people and the church,«so Rutishauser: ders.: »The Old Unrevoked
Covenant«and »Salvation for All Nations in Christ«, 238. Fiir Kardinal Kasper kénne der christliche
Aufruf zur Mission im Sinne eines Rufes zur Umkehr von Idolatrie zum lebendigen und wahren
Gott nicht auf Israel angewandt werden. Ahnlich duRerte sich Kasper in einer Ansprache im Zen-
trum fir christlich-jiidische Studien am Boston College vom 6. November 2002, vgl. dazu Henrix:
Weichenstellungen in katholischen Positionen, 27.

137 Cunningham: Maxims for Mutuality, 40.

138 Cunningham/Pollefeyt: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 192.

139 Cunningham: Seeking Shalom, 300f.

140 Cunningham/Pollefeyt: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 191.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

3


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Doppelstruktur des Bundes verpflichtet Jiid*innen und Christ*innen vielmehr zur Zu-
sammenarbeit als Bundespartner*innen (Cunningham: co-covenanting companions), um
den Biindnisauftrag aufje unterschiedliche Weise gemeinsam erfiillen zu kénnen (Kapi-
tel 2.2.3)."" »Hinsichtlich der Diskussion um die Frage der Judenmission [...] verschiebt
[sich] der Rekurs auf die einzigartige Beziehung zwischen Juden und Christen die Frage-
stellung hin zum gemeinsamen Zeugnis. Die Heilsfrage wird somit mit der Wahrheits-
frage aufs engste verkniipft, wobei die Wahrheit des Glaubens an die Bewihrung ange-
sichts der Verantwortung in der Welt riickgebunden bleibt.«**

Der Modus und die kommunikative Form dieses gemeinsamen Tuns des Willens Got-
tes (vgl. TDW, Kapitel 6.2.2) ist der Dialog. Als Glaubensraum ist er genuiner Ausdruck
fir die Beziehungsgestaltung zwischen Jiid*innen und Christ*innen im Zeichen einer
Bundespartnerschaft und Ausdruck des Bundes als heilvoller Beziehung zwischen Gott
und den Menschen. In ihm haben sowohl die Kontinuititen als auch die Diskontinuiti-
ten ihren Raum. Als Zwischenraum eréfinet er Denkmdoglichkeiten fiir die Anerkennung
beider Lebensformen im Bund mit Gott. Der Dialog schlief3t dabei keineswegs das jiidi-
sche und christliche Zeugnis aus (vgl. G&C 40). Er ist erst dann ein aufrichtiger Dialog
auf Augenhohe, wenn Christ*innen ihren jiidischen Gesprichspartner*innen gegeniiber
weiterhin Jesus als lebendige Tora und Messias bezeugen (Kapitel 1.1.3.2). Philip A. Cun-
ningham und Adam Gregerman mahnen an: »Catholics should explain or give witness
to their faith in Christ as an essential but non-conversionary aspect of open interreli-
gious dialogue with Jews.«** Denn fiir Christ*innen ist eine dialogische Zusammen-
arbeit eingeschrieben im Juden Jesus als dem Messias, in der zweiteiligen Einheit der
christlichen Bibel und in der christlichen Glaubens- und Traditionsgemeinschaft in ih-
rer dualen ekklesiolgischen Verfasstheit als ecclesia ex gentribus und ecclesia ex judais. Fiir
die Kirche ist eine Missionstitigkeit im Sinne jeder Form von Bekehrungsbestrebungen
gegeniiber Jiid “innen deshalb aus theologieimmanenten Griinden ausgeschlossen.

1.3 Leerstellen: Erkenntnistheoretische Beobachtungen zur Grammatik
des jiidisch-christlichen Dialogs

Ohne an dieser Stelle noch einmal inhaltlich auf die vorgestellten Ansitze einzuge-
hen, seien abschliefend einige erkenntnistheoretische Beobachtungen vorgebracht.
Die christologischen und offenbarungstheologischen Argumentationsfiguren zeigen
insgesamt ein Ringen um die Entwicklung einer neuen theologischen Grammatik,
also um das Etablieren einer Logik und Struktur christlichen Denkens und Sprechens
aus dem Dialog heraus.”* Post NA ist das insofern als Notwendigkeit angezeigt, als

141 Vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 3.

142 Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung zwischen Juden und Christen, 73. Ahnlich Dirscherl: Gottes
Wort, 49.

143 Cunningham/Gregerman: Covenant, 0.S.

144 Als Beispiel fiir einen dufierst vielversprechenden Ansatz dahingehend sei Martin Steiner und sein
Entwurf einer »dialogischen Christologie« genannt: Ders. Jesus Christus und sein Judesein. Anti-
judaimus, jiidische Jesusforschung und eine dialogische Christologie Judentum und Christentum
31). Stuttgart: Kohlhammer 2025.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

die Frage nach dem Heil fiir das Judentum (und letztlich generell die Bedeutung des
Judentums fiir das Christentum) nicht linger adiquat in bindren Kategorien von wahr—
falsch, entweder— oder etc. ausgedriickt werden kann."® Es zeigt sich auch, dass die
derzeit leitende Grammatik in lehramtlichen Dokumenten in der Form von Erfiillungs-
Logiken (verheifSen — erfiillt, vorlaufig— endgiiltig/vollendet) zunehmend an ihre Grenzen
stofdt,*¢ denn die Problematik der Binaritit ist in diesem Fall nur verschoben von einer
kontradiktorischen hin zu einer hierarchisierenden, die es nicht vermag, den Zuspruch
und die Anerkennung der Gleichwertigkeit der jiidischen Dialogpartner*innen auf der
einen sowie die Vorldufigkeit und Schuldhaftigkeit der Kirche auf der anderen Seite hin-
reichend einzulésen. Es braucht eine Grammatik, die sich ihrer eigenen Begrenztheit
bewusst ist, die Momente von Briichigkeit oder Ohnmachtigkeit ausdriicken lisst. Dazu
muss Sprache »an ihre Grenze und dariiber hinaus gefiithrt [werden], sie wird fragil,
bestreitbar, befragbar, weil sie an das Geheimnis rithrt,« so Erwin Dirscherl vor allem
mit Blick auf eine eschatologisch perspektivierte Grammatik.™*’

Vor diesem Befund versuchten die vorgestellten Ansitze, die eigene kirchliche Iden-
titit ohne Abwertung jiidischer Anderer zu denken und zu bestimmen und bei aller er-
fahrenen und bezeugten Fiille auch Leere, Entzogensein, alles Anfanghafte, Unvollende-
te und Fragmentarische im Raum der Kirche zur Sprache zu bringen. Wie es gelingen
kann, aus dem jiidisch-christlichen Dialog heraus eine christliche Grammatik zu ent-
werfen, die sich der Gefahr der gewaltformigen Performativitit der eigenen Traditionen
und Lehren bewusst ist und die sich demgegeniiber konstitutiv jidischen Anderen aus-
setzt, ist eine erkenntnistheoretisch relevante Frage. Aus kulturtheoretischer Perspekti-
ve braucht es dazu mit Bachmann-Medick:

»De[n] Abschied vom bindren Prinzip der Gegensatzpaare: wir versus die Anderen, er-
scheint auf den ersten Blick als eine erneute Abkehr von trennenden, dichotomischen
Differenzen iberhaupt [..]. Bei ndherem Hinsehen ist dieser Abschied in einer welt-
gesellschaftlichen Lage begriindet, die gar keine voneinander getrennten Differenzen
mehr kennt, sondern die aufgrund der globalen Vernetzungen gerade zusammenhin-

145 Vgl. dazu Pawlikowski: »A la lumiére du rejet par Vatican Il de la théologie de substitution,

quelques chercheurs chrétiens commencérent a relever le défi d’élaborer une théologie alterna-
tive de la relation de I'Eglise avec le judaisme. A vrai dire, Nostra @tate n'a fourni quune des com-
posantes d'un tel effort,
a savoir que le peuple juif devait maintenant étre présenté comme faisant toujours partie d’'une
relation dalliance avec Dieu aprés la résurrection de Jésus. A part cela, les théologiens avaient
le champ libre concernant la conception d’'un nouveau modele théologique.« Pawlikowski, John T.: La
christologie comme clé d’'une théologie post-substitutive, 19.

146 Vgl. dazu bspw. Dirscherl: Die Herausforderungen fiir eine Christologie im Angesicht von Jesu
Judentum, 224: »Zundachst ist festzustellen, dass auch Israel ohne Bedingungen erwahlt wurde.
Wenn nun aus christlicher Sicht von einer Erfiillung des Alten Bundes im Neuen Bund die Rede ist,
wie soll das eine Abwertung des Alten Bundes verhindern? Denn wenn es im AT keine Erfiillung,
sondern nur eine VerheiRung des Heiles gibt, wird es dann nicht im Sinne einer soteriologischen
Vorlaufigkeit gedeutet?«

147 Ebd. 227.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

323


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

gende Differenzen, ja ein ganzes »Spektrum durcheinandergemischter Unterschiede« aner-

kennen miissen.«™®

Aus christliche-theologischer Perspektive und mit Erwin Dirscherl ist dazu folgendes
notwendig:

»Jeder Vermittlungsversuch [im Sinne einer Uberwindung von Differenzen — AS] kann
nur in klassische Aporien fithren. Die Gratwanderung zwischen Identitat und Nicht-
identitat, Kontinuitat und Diskontinuitat muss als Einheit in Unterschiedenheit ernst ge-
nommen und in der Zeit gegangen werden. Dies erfordert, eine »Kunst der Unterschei-
dung ohne Abwertung« zu erlernen. Nur eine Sicht, die beide Weisen der Priasenz des
Gotteswortes respektiert, wird dem singuldren Phdnomen der Bezogenheit von Kirche
und Israel gerecht, das von wahrhaft 6kumenischer Tragweite ist, weil das Wort des
einen Gottes so der ganzen Welt bezeugt wird.«'**

Vor allem die Ansitze Wohlmuths, Dirscherls und Dausners sowie Cunninghams versu-

chen dieses Differenzspektrum und ihr komplexes Durchdrungensein von Kontinuiti-

ten zur Sprache zu bringen - und theologisch zu verarbeiten. Josef Wohlmuth schligt

vor:

»Insofern sollte das jldisch-christliche Gesprach nicht darauf abzielen, sich gegensei-
tig das Proprium der Differenz auszureden; vielmehr kénnten Juden und Christen je
auf ihre Weise Gottes unverbriichliche Treue feiern und der Gibrigen Menschheit be-
zeugen. Den Glauben an die unverbriichliche Treue Cottes zum ersterwahlten Volk und
zur Kirche aus Juden und Heiden bzw. zur Heidenkirche kdnnte man getrost als das ge-
meinsame Grundlagendogma ansehen, von dem das Gesprich getragen und die Dif-
ferenz ertragen wird.«'°

Fiir die Zukunft wird es entscheidend sein, sich bewusst zu halten, dass — bei aller Be-

rechtigung und Notwendigkeit — in der Betonung der Einzigkeit der Beziehung zwi-

schen Judentum und Christentum auch die Gefahr einer Erzeugung neuer Exklusivis-

men liegt. Fir Pawlikowski wiirde das in eine zusitzliche Isolation und weitere Margi-

148

149

150

Bachmann-Medick: Cultural Turns, 147. Verweis auf Geertz, Clifford: Die kinstlichen Wilden. Der
Anthropologe als Schriftsteller (1988). Miinchen u.a.: Hanser 1990, 129.

Dirscherl: Das menschliche Wort Cottes, 66. Verweis auf Séding, Thomas: »... die Wurzel tragt dich«
(Rom 11,18). Methodische und hermeneutische Konsequenzen des jidisch-christlichen Dialogs in
der neutestamentlichen Exegese. In: ders./Peter Hinermann (Hg.): Methodische Erneuerung der
Theologie. Konsequenzen der wiederentdeckten jidisch-christlichen Gemeinsamkeiten (QD 200).
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2003, 35-70, 51. Vgl. dazu EG 249: »Obwohl einige christliche Uber-
zeugungen fiir das Judentum unannehmbar sind und die Kirche nicht darauf verzichten kann, Je-
sus als den Herrn und Messias zu verkiinden, besteht eine reiche Komplementaritit, die uns erlaubt,
die Texte der hebraischen Bibel gemeinsam zu lesen und uns gegenseitig zu helfen, die Reichtii-
mer des Wortes Gottes zu ergriinden sowie viele ethische Uberzeugungen und die gemeinsame
Sorge um die Gerechtigkeit und die Entwicklung der Volker miteinander zu teilen.«

Wohlmuth, Josef: Das Heil der Juden in der Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils, 477.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Verzicht auf Judenmission?

nalisierung des jiidisch-christlichen Gesprichs fithren.”" M. E. besteht die Gefahr neu-
er Exklusivismen insbesondere dann, wenn binir angelegte Grammatiken letztlich nur
verschoben wiirden: »Wir, in diesem Falle dann nicht mehr nur Christ*innen, sondern
Christ*innen und Jiid*innen gemeinsam — und »die Anderenc, also alle Nicht-Christ*in-
nen und Nicht-Jiid“innen wie Muslime, aber auch Atheist*innen, Agnostiker*innen etc.
Eine Grammatik des jiidisch-christlichen Dialogs darf also keine neuen AusschlieRungs-
muster produzieren, sondern ist so anzulegen, dass sie in der Formulierung der Theo-
logizitit des Dialogs konstitutiv Riume erdffnet fiir vielfiltige Aufenperspektiven und
Relativierungen.

Dazu ist es entscheidend, den grammatikalischen Shift metatheoretisch und theo-
riekritisch zu begleiten. Das ist bisher nur ansatzweise geschehen (am ehesten wieder-
um bei Wohlmuth, Dirscherl, Dausner, bei Pawlikowski und Cunningham). Und: Bis-
her bleibt in diesem Zusammenhang zweierlei unterbestimmt oder ausgeblendet: (1.)
der erkenntnistheoretische Ort der Kirche; (2.) der Dialog selbst in seiner theologischen
Performativitit und offenbarungstheologischen Qualitit.”* Auf die vielfach unterrepri-
sentierte Rolle der Ekklesiologie als erkenntnistheologischem Ort der Religionstheologie
generell und damit auch der Frage nach dem Heil fiir Jiild*innen weist vor allem Sigrid
Rettenbacher hin.™

»Was in den genannten Fragen und Anliegen [einer Religionstheologie — AS] —so zen-
tral, berechtigt und wichtig sie auch sind — noch nicht benannt wird, ist der Ort, an
dem sie generiert werden. Wenn von Wahrheit und Heil die Rede ist, wenn die eigene
Tradition und Identitat anderen religiésen Traditionen gegeniiber gestellt wird, dann
geschieht das nicht in einem machtfreien, neutralen Raum, der die religionstheologi-
schen Fragen objektiv ein fiir alle Mal klaren konnte. Religionstheologie wird vielmehr
von undin einer bestimmten perspektivisch gebundenen Diskursgemeinschaft betrie-
ben, die mit dem Diskurs die Wirklichkeit, die sie behandelt und bezeugt, erst schafft.
Die Verhandlung religioser Pluralitit ist also Teil eines Identitdtsdiskurses, in dem Ei-
genes und Fremdes einander zugeordnet werden.«'>*

151 Pawlikowski sieht diesen Sachverhalt dhnlich, vgl. dazu ausfiihrlicher Pawlikowski, John T.: The
Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue, 3. Diesen Umstand sieht er insbesondere fiir die
Christo-logie: »As one who has struggled with this theological dilemma in a number of my writ-
ings over several decades | have come to recognize that as Christians we will never deepen and
expand the foundations of our theology of interreligious dialogue, whether with the Jews or any
other religious community, until we begin to develop a theological perspective which transforms
our understanding of the Christ Event in a way that does not automatically reduce Jews and mem-
bers of all other religious traditions to a fundamentally inferior status.« Ebd. 10.

152 Zweiteres dufiert sich insbesondere dadurch, dass die Frage nach den Heilsmoglichkeiten (iber-
wiegend ein innerkatholischer Diskurs bleibt, der zwar zweifelsohne seine Berechtigung hat, der
aber einzubetten istin den Dialog, insofern jidischen Stimmen ein erkenntniskonstitutiver Raum
zugesprochen werden muss. Ansitze dazu gibt es bspw. mit Blick auf die inkarnationstheologi-
schen Ansitze oder diejenigen, die das Moment des Messianischen betonen.

153 S. dazu ausfiihrlich Rettenbacher: Keine Religionstheologie aufierhalb der Ekklesiologie, insb.
334364 (Kapitel »Auerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie«: Epistemologische An-
merkungen zu einem ambivalenten Verhiltnis).

154 Ebd. 334. Rettenbacher spricht dabei auch den »ambivalenten Status der Kirche« an: »Einerseits
garantiert die Kirche als Identitdtsort die bleibende Verbindung zum identitatsstiftenden Chris-

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

325


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Die zweite Leerstelle versucht die vorliegende Studie zu bearbeiten, indem sie vom
Dialog selbst ausgeht: wenn sie seine offenbarungstheologische Qualitit und theologie-
transformierende Dynamik — also seine performative Theologizitit — ernstnimmt und
von dort aus auf die eigenen kirchlich verfassten Modi der Wissensgenerierung und
-kommunikation reflektiert. Das bedeutet fir diesen Zusammenhang: die Frage nach
einer theologischen Begriindung fir den Verzicht auf Judenmission wird weniger vom
Innenraum der Kirche heraus im Sinne eines innerkatholischen Diskurses beantwor-
tet, sondern aus dem Zwischenraum des Dialogs heraus, aus der gelebten Beziehung
zwischen Judentum und Christentum.™®

So zeigt sich beispielsweise die Performativitit des jidisch-christlichen Dialogs
nicht darin, dass auf der Suche nach Gemeinsamkeiten Differenzen zwischen Juden-
tum und Christentum homogenisiert werden wiirden, sondern sie dringt gerade im
kreativen Umgang mit bleibenden Differenzen auf eine Uberwindung machtférmiger,
toxischer Muster und Codes im eigenen theologischen Sprechen. In dieser Hinsicht
kann der jidisch-christliche Dialog als Glaubensraum in between (Kapitel 2.3), in wel-
chem die lebendige Gegenwart des ungeteilten Wortes Gottes zwar unterschieden, aber
gemeinsam zur Sprache gebracht, bezeugt und erfahrbar wird, zu einem Lernort werden
fiir eine pluralititsfihige theologische Grammatik, die fihig ist, diverse Alterititsein-
trige und Beziige zu interreligiésen, 6kumenischen, politischen und gesellschaftlichen
»Auflenwelten« im Eigenen wahrzunehmen und theologisch produktiv zu verarbeiten.

tusereignis tber Zeiten und Raume hinweg. Andererseits ist dieser Identitatsort Kirche auch ein
Ort der Gefahrdung, weil er verwoben ist in die vielfiltigen und komplexen entangled histories,
die Identitdten als diskursive Ausverhandlungsprozesse und hybride Gebilde freilegen. In diesen
entangled histories kommt also das gefihrdende Moment des Identitatsortes Kirche zum Tragen
—namlich dass eine Wahrnehmung Anderer als Anderer auf Augenhéhe verhindert wird. Damit
wird deutlich, dass sich die identitatsstiftende Aufgabe der Kirche faktisch in einer Schuldge-
schichte der Kirche gegentiber Andersglaubigen und ihren religiésen Traditionen realisiert hat.«
Ebd. 341. Fir entangeld histories Verweis auf Conrad/Randeria: Einleitung Geteilte Geschichten, 17;
vgl. Kapitel 1.4.

155 Diesen Weg deutet auch Hans Hermann Henrix an: »In dieser gelebten Beziehung, welche sowohl
der eigenen Berufung als auch der Solidaritat entspricht, setzt sich die Theologie dem Anderen
aus. Sie hort auf ihn und empfiangt von ihm. Die Wahrnehmung des Anderen ist gegeniiber ei-
ner langen Geschichte verdndert und enthélt eine Anerkennung der Heilsbedeutung des anderen
Weges. Dafiir steht die Karfreitagsfirbitte fiir die Juden des ordentlichen Ritus von 1970.« Henrix:
Israel tragt die Kirche, 174. Oder dhnlich ders.: Weichenstellungen in katholischen Positionen, 35.

https://dol.org/1014361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

