
7 Verzicht auf Judenmission? 

Zur theologischen Begründung des Dialogs 

7.1 Präambel: Dialog und Mission 

7.1.1 Mission und liturgische Performance: 
Debatte um die Karfreitagsfürbitte (2008) 

»Oremus et pro perfidis Judaei: ut Deus et Dominus noster auferat velamen de cordibus 
eorum; ut et ipsi agnoscant Jesum Christum Dominum nostraum.« Zu deutsch: »Lasset 
uns auch beten für die treulosen Juden, dass Gott, unser Herr, wegnehme den Schleier 
von ihren Herzen, auf dass auch sie erkennen unsern Herrn Jesus Christus.«1 So wurde 
über Jahrhunderte bis zur Promulgation des Missale Romanum 1970 in einer Fürbitte in 
der katholischen Feier der Karfreitagsliturgie gebetet. Diese Fürbitte ist Ausdruck und 
Manifestation einer Jahrhunderte währenden Ersetzungslehre der Kirche, die in einer 
kirchlichen Praxis gegenüber Jüd*innen handlungsleitend und konkret wurde, welche 
Missionierung und Bekehrung zum Ziel hat: Jüd*innen sollten Christus als Messias und 
Gottes Sohn anerkennen und sich taufen lassen.2 Die Rede von den »perfides Judaeis« 

1 Lateinischer und deutscher Text nach dem Missale Romanum 1962, das auf dem Missale Romanum 
von 1570 (Trienter Konzil) basiert. Zitiert nach Wolf, Hubert: Perfide Juden? Streit im Vatikan über 
den Antisemitismus. In: ders.: Papst und Teufel. Die Archive des Vatikan und das Dritte Reich. Mün

chen: C. H. Beck 2012, 95–143, 98. In den Erläuterungen des Missale Romanum war zu lesen: »Hier un
terlässt der Diakon die Aufforderung zur Kniebeugung, um nicht das Andenken an die Schmach zu 
erneuern, mit der die Juden um diese Stunde den Heiland durch Kniebeugen verhöhnten,« eben
falls zitiert nach ebd. Seit dem 6. Jahrhundert sind Fürbitten am Karfreitag für Jüd*innen belegt, 
vgl. Sacramentarium Gregorianum (um 592). Bereits vor dem Zweiten Weltkrieg (1928) gab es Be
mühungen von Seiten einer Gruppierung von Priestern, der »Amici Israel«, die Fürbitte zu ändern, 
vor allem die Worte »perfidis« (treulos) und »perfidiam« (Treulosigkeit) zu streichen. Vgl. dazu 
ebd., 95–143; ders.: »Pro perfidis Judaeis«. Die »Amici Israel« und ihr Antrag auf eine Reform der 
Karfreitagsfürbitte für die Juden (1928). Oder: Bemerkungen zum Thema katholischer Kirche und 
Antisemitismus. In: HZ 279 (2004) 3, 611–858. 

2 Vgl. Moyaert: »The Gifts and the Calling«, 26. Und weiter: »One could state that breaking with the 
past of contempt and the choice for dialogue are fruits of the activity of the Spirit.« Ebd. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

in ihrer rituellen Reproduktion prägte sich tief in das kollektive Gedächtnis von Katho
lik*innen ein und ist mitverantwortlich für die Ermöglichung und Legitimierung von 
Verfolgung, Vertreibung und Ermordung von Jüd*innen in christlich geprägten Gesell
schaften.3 Erst mit der Revision der Karfreitagsfürbitte im Zuge der Erneuerung und 
grundsätzlichen Überarbeitung des Römischen Messbuchs auf Grundlage der Liturgie
konstitution (SC) änderte sich diese liturgische Praxis.4 Seit dem ersten Fastensonntag 
1976 lautet die für die deutschsprachigen Diözesen gültige Fassung: 

»Lasst uns auch beten für die Juden, zu denen Gott, unser Herr, zuerst gesprochen hat: 
Er bewahre sie in der Treue zu seinem Bund und in der Liebe zu seinem Namen, damit 
sie das Ziel erreichen, zu dem sein Ratschluss sie führen will. [Beuget die Knie. Erhebet 
Euch.] 
Allmächtiger, ewiger Gott, du hast Abraham und seinen Kindern deine Verheißung ge
geben. Erhöre das Gebet deiner Kirche für das Volk, das du als erstes zu deinem Eigen
tum erwählt hast: Gib, dass es zur Fülle der Erlösung gelangt. Darum bitten wir durch 
Christus, unseren Herrn. Amen.« 

Entsprechend groß war die Verunsicherung und Empörung auf jüdischer wie auch auf 
christlicher Seite um ein Vorkommnis von 2008.5 Ausgangspunkt war eine Neuüberset
zung der Karfreitagsfürbitte für Jüd*innen durch Papst Benedikt XVI. für die außeror
dentliche Form des Ritus. Seit 1984 ist es beispielsweise der Piusbruderschaft erlaubt, 
die Messfeier nach dem Missale Romanum von 1962 unter Auflagen, beispielsweise einer 
Nichtinfragestellung des ordentlichen Ritus von 1970, abzuhalten. Benedikt XVI. weitete 
diese Zulassung mit dem Motu proprio Summorum Pontificum in dem Sinne aus, als diese 
Einschränkungen für Messen, »die ohne Volk gefeiert werden«, entfallen konnten.6 Dass 

3 Vgl. dazu auch die Oration zur Karfreitagsfürbitte für die Juden: »Allmächtiger, ewiger Gott, der du 
sogar die treulosen Juden von deiner Erbarmung nicht ausschließt, erhöre unser Flehen, das wir ob 
jenes Volkes Verblendung dir darbringen: auf dass es das Licht deiner Wahrheit, welche Christus 
ist, erkenne und seinen Finsternissen entrissen werde. Durch Christus unseren Herrn. Amen.« 

4 Vgl. dazu Uder, Manuel: 50 Jahre Promulgation des Missale Romanum. In: Gd 53 (2019) 
10: https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-ro 
manum/ (10.02.2025). Gerade mit Blick auf die dargestellte Performance des Dialogs, die Trans
formationen katholischer Lehre und Haltung zum Judentum sowie die gewachsene Sensibilität 
katholischer Theologie und ihrer Antijudaismen, stellt sich die Frage eines erneuten Revisions
bedarfs des katholischen Messbuchs und insbesondere der derzeitigen Formulierung der Karfrei
tagsfürbitte. 

5 Vgl. beispielsweise die Stellungnahme des Gesprächskreis »Juden und Christen« beim Zen
tralkomitee deutscher Katholiken vom 9. März 2009: »Nein zur Judenmission – Ja zum Dialog 
zwischen Juden und Christen.«: https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/ 
online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokument 
e/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c 
(10.02.2025). 

6 Benedikt XVI.: Summorum Pontificum. Apostolisches Schreiben in Form eines Motu Proprio über 
den Gebrauch der Römischen Liturgie in der Gestalt vor der Reform von 1970. Rom, 7. Juli 2007, Art. 
2. Zum Hintergrund vgl. ausführlich Graulich, Markus: Vom Indult zum allgemeinen Gesetz. Der 
Gebrauch des Messbuchs von 1962 vom Zweiten Vatikanischen Konzil bis Summorum Pontificum 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.herder.de/gd/hefte/archiv/2019/10-2019/50-jahre-promulgation-des-missale-romanum/
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c


7 Verzicht auf Judenmission? 285 

dieser kirchenpolitische Annäherungsversuch an die Pius-Bruderschaft, welche NA aus
drücklich ablehnt und die mehrere Holocaust-Leugner zu ihren Mitgliedern zählt, hei
kel ist, zeigt sich im Bewusstsein des Papstes, dass die Karfreitagsfürbitte für Jüd*in
nen nicht wie eingangs zitiert übernommen werden konnte. Statt aber die Fürbitte aus 
dem Missale Romanum von 1970 zu übernehmen, was denkbar gewesen wäre, entschied 
er sich für eine Neuübersetzung.7 Darin enthaltene Formulierungen wurden allerdings 
von jüdischen als auch christlichen Akteur*innen als problematisch bewertet, weil darin 
substitutionstheologische Muster und die christliche Tradition der Judenmission einen 
Widerhall finden würden. So beispielsweise, wenn es heißt: »Dass unser Gott und Herr 
ihre Herzen erleuchte, damit sie Jesus Christus erkennen, den Heiland aller Menschen.«8 

Der Diskurs um die Karfreitagsfürbitte steht in einer Reihe mehrerer Brüskierun
gen während des Pontifikats Benedikts XVI., wie die Rekonzilierung von vier Bischö
fen der eben genannten Pius-Bruderschaft (2009), die Bemühungen um die Seligspre
chung Pius XII., dessen Rolle während des Zweiten Weltkrieges noch nicht abschließend 
erforscht ist, sowie der Communio-Artikel Gnade und Berufung ohne Reue aus dem Jahr 
2018.9 

in kirchenrechtlicher Perspektive. In: ders. (Hg.): Zehn Jahre Summorum Pontificum. Versöhnung 
mit der Vergangenheit – Weg in die Zukunft. Regensburg: Friedrich Pustet 2017, 13–54. 

7 Vgl. dazu die Beiträge im Sammelband Homolka, Walter/Zenger, Erich (Hg.): »… damit sie Jesus 
Christus erkennen«. Die neue Karfreitagsfürbitte für die Juden. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2008. 

8 Zitiert nach Heinz, Hanspeter/Brandt, Henry G./Gesprächskreis »Juden und Christen« beim ZdK: 
Neue Belastungen der christlich-jüdischen Beziehungen. Stellungnahme des Gesprächskreises 
»Juden und Christen« beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken (ZdK) zur Karfreitagsfürbit
te »Für die Juden« in der Fassung für den außerordentlichen Ritus von 2008. In: Homolka, Walter/ 
Zenger, Erich (Hg.): »… damit sie Jesus Christus erkennen«. Die neue Karfreitagsfürbitte für die Ju
den. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2008, 10–14, 11. Michael Theobald gibt zu bedenken: Dass die 
Karfreitagsfürbitte für Jüd*innen »nur am Rand der Kirche liturgische Anwendung findet, mindert 
ihr Gewicht nicht. Aus der Feder des Papstes stammend, ist sie Niederschlag seiner persönlichen 
Israel-Theologie und beansprucht von daher höchstes Interesse. Wer sie verstehen will, hat sie im 
Horizont seiner bisherigen Äußerungen zu lesen.« Theobald, Michael: Zur Paulus-Rezeption in der 
Karfreitagsfürbitte für die Juden von 2008. In: Hubert Frankemölle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil 
der Anderen. Problemfeld ›Judenmission‹ (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 507–541, 
507. 

9 Ratzinger, Joseph/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue. Anmerkungen zum Traktat »De 
Iudaeis«. In: IKaZ 47 (2018) 4, 316–335 mit einem Geleitwort von Kurt Kardinal Koch. Vgl. dazu Brief
wechsel Benedikt XVI – Rabbi Arie Folger. In: IKaZ 47 (2018) 6, o.S.; Jäggle, Martin: Benedikt XVI. 
irritiert das Judentum. In: Die Furche 30 (2018), 11; Geyer, Christian: Ins Unreine geschrieben. In: 
FAZ. 18. Juli 2019: http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e5 
61 f9aea9a3fc2a4470?GEPC=s9; vgl. Hoff, Gregor Maria: Ohne Reue? Die Anmerkungen Benedikt 
XVI. zum Traktat »De Iudaeis«. In: ZEIT. 19. Juli 2019; Rutishauser, Christian: An Christus führt kein 
Weg vorbei. Benedikt XVI. bekräftigt seine Haltung. Die Juden sind Gottes Volk, aber die Wahr

heit liegt im Christentum. In: NZZ. 7. Juli 2018; Rutishauser, Christian: Der nie gekündigte Bund. 
Benedikt XVI./Joseph Ratzinger irritiert den jüdisch-katholischen Dialog. In: Stimmen der Zeit 10 
(2019), 673–682. Die Herder-Korrespondenz hat zur Debatte um Ratzingers Communio-Artikel das 
Dossier »Zukunft des jüdisch-christlichen Dialogs« zusammengestellt: https://www.herder.de/hk 
/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/ (10.02.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
http://plus.faz.net/faz-plus/geisteswissenschaften/2018-07-18/58186d3bc385e561
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/
https://www.herder.de/hk/dossiers/zukunft-des-jue-disch-christlichen-dialogs/


286 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

7.1.2 Dialog und Vulnerabilität: Judenmission als »neuralgischer Punkt« 
des Dialogs 

Papst Franziskus nahm im Juli 2021 in einem traditionstheoretisch bemerkenswerten 
Akt mit dem Apostolischen Schreiben Traditionis custodes noch vor Ableben des emeri
tierten Papstes die erweiterte Erlaubnis der Feier des außerordentlichen Ritus und da
mit auch die Neuformulierung der Fürbitte für Jüd*innen zurück.10 Dieser Schritt war 
eine für den Dialog bedeutsame Zeichenhandlung. Von jüdischer Seite wurde und wird 
angesichts der prekären Performativität des christlichen Konzepts »Judenmission« ein 
Verzicht auf jegliche Evangelisierungsbestrebungen als Vorbedingung für einen theolo
gischen Dialog eingefordert, so beispielsweise in den 1960er Jahren von Joseph B. So
loveitchik11 oder Abraham J. Heschel12 (Kapitel 3). Aber auch in den vergangenen Jahren 
wurde mehrfach ein Verzicht auf Judenmission verlangt, beispielsweise in den beiden 
Statements aus dem Bereich der jüdischen Orthodoxie: 2015 in TDW13 (Kapitel 6.2.2) und 
2017 in BJR14 (Kapitel 6.2.3). 

10 Vgl. Franziskus: Apostolisches Schreiben Traditionis Custodes. 2021: https://www.vatican.va/cont 
ent/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html 
(10.02.2025). Vgl. dazu auch Höftberger: Religiöse Tradition in Bewegung, 226–232. 

11 Wenn Soloveitchik in Confrontation auch nicht explizit von »Mission« spricht, so ist die Forderung 
eines Verzichts auf Judenmission implizit enthalten: »It is self-evident that a confrontation of two 
faith communities is possible only if it is accompanied by a clear assurance that both parties will 
enjoy equal rights and full religious freedom. We shall resent any attempt on the part of the com

munity of the many to engage us in a peculiar encounter in which our confronter will command us 
to take a position beneath him while placing himself not alongside of but above us.« Soloveitchik: 
Confrontation, 104f. 

12 Heschel: No Religion is an Island, 124: »A Christian ought to realize that a world without Israel will 
be a world without the God of Israel.« Oder: »The mission to the Jews is a call to the individual Jews 
to betray the fellowship, the dignity, the sacred history of their people. Very few Christians seem 
to comprehend what is morally and spiritually involved in supporting such activities. We are Jews 
as we are men. The alternative to our existence as Jews is spiritual suicide, extinction. It is not a 
change into something else. Judaism has allies but no substitutes. The wonder of Israel, the marvel 
of Jewish existence, the survival of holiness in the history of the Jews, is a continuous verification of 
the marvel of the Bible. Revelation to Israel continues as a revelation through Israel.« Ebd. 128f. Und 
weiter: »Is it really the will of God that there be no more Judaism in the world? Would it really be 
the triumph of God if the scrolls of the Torah would no more be taken out of the Ark and the Torah 
no more read in the Synagogue, our ancient Hebrew prayers in which Jesus himself worshipped 
no more recited, the Passover Seder no more celebrated in our lives, the law of Moses no more 
observed in our homes? Would it really be ad Majorem Dei gloriam to have a world without Jews?« 
Ebd. 129. 

13 Mit Bezug auf und Würdigung von G&C: »Now that the Catholic Church has acknowledged the 
eternal Covenant between G-d and Israel, we Jews can acknowledge the ongoing constructive va
lidity of Christianity as our partner in world redemption, without any fear that this will be exploited 
for missionary purposes.« TDW 3. 

14 Ebenso mit Bezug auf und Würdigung von G&C ist in BJR S. 184 zu lesen: »Though the Catholic 
Church has not disavowed witnessing to Jews, we understand that it has nonetheless shown under
standing and sensitivity towards deeply held Jewish sensibilities, and distanced itself from active 
mission to Jews.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html


7 Verzicht auf Judenmission? 287 

Worauf gründet die christliche Tradition der Mission (im Sinne von Bekehrungsab
sichten) gegenüber Jüd*innen? Sie wird vor allem aus dem biblischen Missionsbefehl 
Mt 28,19 und aus der biblischen Darstellung Jesu Christi als universaler Heilsbringer ab
geleitet.15 Bereits in der Frühphase der Entstehung des Christentums ist Judenmission 
ein äußerst komplexes und differenziert zu betrachtendes Thema.16 Es steht im Kon
text einer Substitutionstheologie, insofern davon ausgegangen wird, dass Jüd*innen nur 
dann am Heil Anteil erhalten, wenn sie Jesus als Messias anerkennen und sich taufen las
sen. Den Befürwortenden einer Judenmission gehe es, laut Peter von der Osten-Sacken, 
in erster Linie um die Wahrung einer »reinen« kirchlichen Identität, die am Absolut
heits- oder Wahrheitsanspruch des Evangeliums hängt.17 

Theolog*innen jüngerer Generationen könnten annehmen, diese Tradition sei mit 
NA an ein Ende gekommen und die Frage nach der Judenmission ein Relikt vor-konzi
liarer Theologie. Dass dem nicht so ist, zeigt nicht nur die Debatte um die Neuformulie
rung der Karfreitagsfürbitte 2008, sondern auch ein aktueller Fall: Im Juni 2023 wandten 
sich der Oberrabbiner von Rom, Riccardo Di Segnis, und weitere Intellektuelle Italiens 
mit einem Appell an Papst Franziskus, er möge das Kirchenrecht zur Nottaufe ändern, 
weil es im kollektiven Gedächtnis von Jüd*innen Erinnerungen an Zwangstaufen wecke. 
Der can. 868 § 2 sieht vor, dass Kinder in Todesgefahr auch gegen den Willen ihrer Eltern 
getauft werden können. Hintergrund ist die Verfilmung eines Falls einer Nottaufe eines 
jüdischen Kindes im 19. Jahrhundert in Bologna und die Veranlassung der Entführung 

15 Beispielsweise Joh 14,6: »Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum 
Vater außer durch mich.« Apg 4,12: »Denn es ist uns Menschen kein anderer Name unter dem Him

mel gegeben, durch den wir gerettet werden sollen.« 
16 Vgl. dazu ausführlich Osten-Sacken, Peter von der: Ein Empfehlungsbrief Christi? Zur Debatte um 

Judenmission, Judenchristen und messianische Juden. In: Hubert Frankemölle/Josef Wohlmuth 
(Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 
2010, 77–112, 81–88 (»2. Geschichtliche Anfänge und Echo des Judenchristentums in Synagoge und 
Kirche«). 

17 Vgl. ebd. 80. Als Beispiel sei an eine innerkatholische Diskussion aus dem Jahr 2002 erinnert um 
problematische Aussagen Kardinal Avery Dulles, vgl. dazu Henrix, Hans Hermann: Weichenstel

lungen in katholischen Positionen – von »Nostra Aetate« bis zu Papst Benedikt XVI. In: Hubert 
Frankemölle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238). 
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 18–35, 27. Dem hält von der Osten-Sacken eine historische Kon
textualisierung der biblischen Referenzen entgegen: »Begriffe oder Argumente wie ›Absolutheit‹ 
und ›Absolutheitsanspruch‹ verdecken freilich von Beginn an, was gerade jene Aussagen im Neuen 
Testament kennzeichnet, die dafür herhalten sollen, beide zu begründen. Sie stellen Bekenntnisse 
dar, die die Wahrheitsgewissheit einer Gemeinschaft bezeugen, nicht aber Aussagen, auf die man 
einen Anspruch der genannten Art gründen könnte. Denn er schlüsse ein, dass der Einzelne oder 
die Gemeinschaft oder eine Institution, die beide verträte, ein Recht hätte, sich mit dem Absoluten 
zu identifizieren, um dessen Anspruch geltend zu machen.« Ebd. 107. Und weiter: »Der biblische 
Begriff für diesen Auftrag, der mit der Gottes- oder Wahrheitserkenntnis gegeben ist, ist in der Bi
bel Israels wie im Neuen Testament der des Zeugnisses. Zu diesem der Gerichtssprache angehö
rigen Begriff wiederum gehört konstitutiv das Moment der Glaubwürdigkeit.« Ebd. Osten-Sacken 
geht auch auf einen Fragenkomplex in diesem Zusammenhang ein, der aber in dieser Studie nicht 
weiter verfolgt wird: Jener der historischen und gegenwärtigen Einschätzung der Bedeutung von 
sogenannten Judenchristen. Vgl. dazu ausführlicher ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

dieses Kindes durch Papst Pius IX. (Die Bologna-Entführung: Geraubt im Namen des Paps
tes. Historiendrama von Marco Bellocchio 2023).18 Eine reine Verzichtserklärung auf Ju
denmission reicht deshalb nicht aus. Es braucht eine konsequente Verabschiedung von 
substitutionstheologischen Codes in allen Bereichen von Kirche und Theologie, auch im 
kirchlichen Recht.19 

Die Frage nach der Haltung der christlichen Dialogpartner*innen zum Thema Ju
denmission ist ein »neuralgischer Punkt« im jüdisch-christlichen Gespräch – weil er die 
Fragilität und Vulnerabilität dieses noch jungen Beziehungsgeschehens offenlegt. Sel
ten wird die Körperlichkeit des Dialoggeschehens sichtbarer und bedeutsamer wie hier: 
Sowohl für das Judentum als auch für das Christentum geht es um existentielle Fragen – 
für das Christentum eher abstrakt, für das jüdische Volk allerdings konkret existenz
vernichtend. Das Christentum ist insofern betroffen, als der biblische Missionsauftrag 
(Mt 28,19) von Beginn an Identitätsmarker kirchlichen Lebens und kirchlicher Vollzüge 
ist. Für das jüdische Volk ist die Frage nach der Judenmission eine des Überlebens. Die 
unsäglichen Leiden, die Christ*innen über die Jahrtausende unter Berufung auf diesen 

18 Vgl. Tück, Jan Heiner: Entführung im Namen des Heils? In: Die Presse 07.09.2023: https://www.d 
iepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils (10.02.2025). Für eine intensivere Aus
einandersetzung der Entführung des jüdischen Jungen, Edgardo Mortara, und seiner Bedeutung 
für den gegenwärtigen jüdisch-christlichen Dialog s. Schmuck, Andrea: Die Bologna-Entführung. 
Ein Krimi über Vertrauen als dialogische Ressource. In: Geist & Leben 98 (2025) 3, o.S. (die Seiten
zahlen können an dieser Stelle noch nicht angegeben werden, da das dritte Heft der Zeitschrift 
Geist & Leben bei Drucklegung des Manuskripts noch nicht veröffentlicht war). 

19 Als weiteres Beispiel, das deutlich macht, wie tief substitutionstheologische Muster auch gegen
wärtig vor allem in Form von Ausblendungen noch wirken, sei in diesem Zusammenhang auf einen 
Ansatz Barbara U. Meyers hingewiesen. Für sie ist die Entwicklung einer christlichen Theologie des 
Sabbats eine Leerstelle. Vgl. dazu Meyer, Barbara U.: Not Just the Time of the Other. What Does It 
Mean for Christians Today to Remember Schabbat and Keep It Holy? In: JC Relations, o.S.: https://w 
ww.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html (10.02.2025). Der Sab
bat ist nämlich Ausdruck des Bundes. Der christliche Sonntag ist dagegen verbunden mit Denk
konzepten der Ersetzung jüdischer Sabbat-Traditionen. Die christliche Einhaltung der Sonntagsru
he könne die theologischen Dimensionen des in der Heiligen Schrift tradierten Sabbat nicht abde
cken. Dazu einige Aussagen Meyers: »The challenge to developing a post-supersessionist Christian 
theology of Shabbat lies in the fact that the Sabbath is for Christians not simply ›the time of the 
Other.‹ Instead, Christians know of Shabbath from both parts of their own scriptures. Sadly, histor
ical critical exegesis did not help Christian readers of the New Testament to respect Jewish obser
vances of the Sabbath, which suffered through a long history of Christian misinterpretation.« Ebd. 
Meyer weiter: »My original question of how Christians who are committed to the ongoing covenant 
between Jews and God can express their own memory of the biblical Shabbat while still acknowl
edging its distinctively Jewish observance today, may be preliminarily answered with Christians 
beginning to learn how to sanctify time without forgoing the sanctity of Judaism’s otherness. The 
sanctification of Shabbath by witnessing this sign of the living covenant and the Other’s holiness 
offers Christians an opportunity to learn holy time in the Heschelian sense, not by rivalry but by 
sharing [Heschel, Abraham Joshua: The Sabbath. New York: Farrar, Strauss und Giroux 2005, 99]. 
Importantly, sharing time does not mean joining the Other’s particular ritual of sanctifying time. 
Christian post-supersessionist remembrance of Shabbat need not be ritual.« Ebd. Eine Ausnah
me bildet Barths Sabbat-Interpretation im Kontext des Schöpfungsnarrativs im Buch Genesis, die 
Meyer ausführlich darstellt: Barth, Karl: Die kirchliche Dogmatik. Bd. 3. Die Lehre der Schöpfung. 
4. Teil. Zollikon-Zürich: Evangelischer Verlag 1961. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.diepresse.com/14701836/entfuehrung-im-namen-des-heils
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html
https://www.jcrelations.net/de/artikel/artikel/not-just-the-time-of-the-other.html


7 Verzicht auf Judenmission? 289 

Missionsauftrag verübten, prägten sich körperlich in das kollektive Gedächtnis des jü
dischen Volkes ein.20 »Judenmission« steht symptomatisch für die gewaltförmige Per
formativität der Substitutionstheologie, ihrer realen Auswirkungen auf jüdisches Le
ben: »Deep within the collective memory of the Jewish people is the long history of ten
sions, disagreements and violence resulting from centuries of persecution, expulsions 
and forced conversions of Jews by the Catholic Church and its followers. All of this was un
derpinned by the ›teaching of contempt‹, the dehumanization of Jews, which fueled anti
semitism.«21 

Es geht um die Glaubwürdigkeit christlicher Dialogbemühungen, um die Ernsthaf
tigkeit der Abkehr von einer Lehre der Verachtung und die Wende zum Dialog ohne ver
schleierte Konversionshoffnungen. Diese Glaubwürdigkeit wurde durch Irritationen wie 
jene unter dem für jüdisch-christliche Beziehungen ambivalenten Pontifikat Benedikts 
XVI. auch in den vergangenen zwanzig Jahren immer wieder erschüttert.22 

Der doktrinal bekannte Verzicht der katholischen Kirche auf Judenmission in G&C 
2015 (Kapitel 6.1.3) war deshalb ein überfälliger und notwendiger Akt des Vertrauensauf
baus.23 Ohne gegenseitiges Vertrauen sind Beziehungen nicht möglich; ohne gegenseiti
ges Vertrauen kann auch ein theologischer Dialog zwischen Jüd*innen und Christ*innen 
nicht gelingen. Die Glaubwürdigkeit der katholischen Kirche und ihrer Bemühungen um 
den Dialog mit Jüd*innen entscheidet sich an der Absage an die Judenmission. Sie ist 
jene Bedingung, die es mindestens braucht (so vor allem Positionen, die der Orthodo
xie zugeordnet werden können), damit Jüd*innen prinzipiell bereit sind, in einen theo
logischen Dialog mit der Kirche einzutreten: »Jetzt, da die katholische Kirche den ewi
gen Bund zwischen G-tt und Israel anerkannt hat, können wir Juden die fortwährende 
konstruktive Gültigkeit des Christentums als Partner bei der Welterlösung anerkennen, 
ohne jede Angst, dass dies zu missionarischen Zwecken missbraucht werden könnte.« 
(TDW 324) 

20 Ähnlich auch Neuhaus: Where to from Here? o.S. Punkt 2: »Salvation for the Jews?«. 
21 WJC: Kishreinu, o.S. Hervorhebung AS. Vgl. auch Henrix: Israel trägt die Kirche, 163. 
22 Aktuell sind jüdische Akteur*innen irritiert über das weitgehende Schweigen katholischer Ak

teur*innen zum Angriff der Hamas auf Israel am 7. Oktober 2023. 
23 Allerdings bleibt strittig, inwiefern G&C ein Dokument des Lehramtes ist. Dementsprechend ist 

ebenfalls strittig, wie der autoritative Status der Erklärung des Verzichts auf Judenmission zu be
werten ist. Für einen lehramtlichen Charakter des Verzichts auf Judenmission spricht m.E. auch 
eine Bemerkung in der Enzyklika EG aus dem Jahr 2013: »Als Christen können wir das Judentum 
nicht als eine fremde Religion ansehen, noch rechnen wir die Juden zu denen, die berufen sind, sich 
von den Götzen abzuwenden und sich zum wahren Gott zu bekehren (vgl. 1 Thess 1,9).« EG 247. 

24 Ähnlich, aber deutlich zurückhaltender, wohl auch, weil G&C 40 eindeutiger hätte ausfallen müs

sen (Kapitel 6.1.3), s. BJR: »Obwohl die katholische Kirche nicht darauf verzichtet hat, gegenüber 
Juden Zeugnis abzulegen, verstehen wir, dass sie für jüdische Empfindungen Verständnis und Ein
fühlungsvermögen gezeigt und sich von der aktiven Judenmission distanziert hat.« BJR S. 184. Vgl. 
Osten-Sacken: Ein Empfehlungsbrief Christi?, 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

7.1.3 Mission und Theologizität: Zur Relevanz einer Erkenntnistheorie 
des jüdisch-christlichen Dialogs 

In NA 4 ist dieser Verzicht ex negativo angezeigt.25 Das Konzil verzichtet noch auf jeden 
Hinweis zu einer Absage an Judenmission, aber, so David Neuhaus, es drücke ebenso 
wenig ein Interesse an einer Taufe von Jüd*innen aus.26 Dafür spielt es den gemeinsa
men, eschatologisch perspektivierten Topos der Völkerwallfahrt zum Zion ein (NA 4). 
Dass G&C 2015 die Forderung nach einem Verzicht auf Judenmission schließlich expli
zit einlöste, wurde deshalb als Durchbruch und als Eintritt in eine neue Phase des Dia
logs gewertet (Kapitel 6.1.1): »Dies bedeutet konkret, dass die Katholische Kirche keine 
spezifische institutionelle Missionsarbeit, die auf Juden gerichtet ist, kennt und unterstützt.« 
(G&C 4027) 

Doch es bleiben Spannungen und Vagheiten erhalten, vor allem im Zueinander der 
Nummern 38–43, welche sich exemplarisch in Nummer 40 in der Adjektivierung »insti
tutionell« manifestieren: 

»Es ist leicht zu verstehen, dass die so genannte ›Judenmission‹ für Juden eine sehr 
heikle und sensible Frage darstellt, weil sie in ihren Augen die Existenz des jüdischen 
Volkes selbst betrifft. Diese Frage erweist sich auch für die Christen als heikel, weil für 
sie die universale Heilsbedeutung Jesu Christi und folglich die universale Sendung der 
Kirche von grundlegender Bedeutung sind. Die Kirche ist daher verpflichtet, den Evan
gelisierungsauftrag gegenüber Juden, die an den einen und einzigen Gott glauben, in 
einer anderen Weise als gegenüber Menschen mit anderen Religionen und weltanschau
lichen Überzeugungen zu sehen. […] Obwohl es eine prinzipielle Ablehnung einer institu
tionellen Judenmission gibt, sind Christen dennoch aufgerufen, auch Juden gegenüber 
Zeugnis von ihrem Glauben an Jesus Christus abzulegen. Das aber sollten sie in einer 
demütigen und sensiblen Weise tun, und zwar in Anerkennung dessen, dass die Ju
den Träger des Wortes Gottes sind, und besonders in Anbetracht der großen Tragik 
der Schoah.« (G&C 40)28 

25 Vgl. Resonanz auf Zionsverheißung in NA 4: »Mit den Propheten und mit demselben Apostel er
wartet die Kirche den Tag, der nur Gott bekannt ist, an dem alle Völker mit einer Stimme den Herrn 
anrufen und ihm ›Schulter an Schulter dienen‹ (Soph 3,9).« Philip A. Cunningham erinnert in die
sem Kontext an eine Diskussion um das Thema Judenmission während der Arbeiten an der Erklä
rung NA auf dem Konzil, vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 29f. 

26 Neuhaus: Where to from Here?, o.S. 
27 Hervorhebung AS. Englisches Original: »In concrete terms this means that the Catholic Church nei

ther conducts nor supports any specific institutional mission work directed towards Jews.« Frag
lich im Zusammenhang einer »institutionellen Missionsarbeit« bleibt die Bewertung der Geschich
te und Rolle der sogenannten Schwestern Unserer Lieben Frau von Sion. 

28 Englisches Original: »It is easy to understand that the so-called ›mission to the Jews‹ is a very del
icate and sensitive matter for Jews because, in their eyes, it involves the very existence of the Jew
ish people. This question also proves to be awkward for Christians, because for them the universal 
salvific significance of Jesus Christ and consequently the universal mission of the Church are of 
fundamental importance. The Church is therefore obliged to view evangelization to Jews, who be
lieve in the one God, in a different manner from that to people of other religions and world views. 
[…] While there is a principled rejection of an institutional Jewish mission, Christians are nonethe
less called to bear witness to their faith in Jesus Christ also to Jews, although they should do so in 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 291 

Diese Spannungen, die sich (wie schon in Kapitel 6.1.3 gezeigt) aus einer verschobenen 
Weiterführung substitutionstheologischer Codes ergeben, markieren eine unbearbeite
te Leerstelle innerhalb der katholischen Theologie und des Lehramtes, die in der Rezepti
on von G&C angezeigt ist: Wie kann der Verzicht auf jegliche Missionstätigkeiten gegen
über Jüd*innen, die zwar »faktisch, aber noch nicht theologisch geklärt«29 sei, theologisch 
begründet werden? Es gilt also – und darin zeigt sich die theologische Performativität und 
Dignität des Dialogs – das, was die Performance des Dialogs vorwegnimmt, theologisch 
einzuholen. Auch unabhängig von jüdischen Forderungen besteht für katholische Theo

logie im Sinne einer Kohärenz der eigenen Lehrentwicklung seit NA 4 das Interesse, das 
Problemfeld Judenmission zu bearbeiten. Die Dringlichkeit eines begründeten katho
lischen Standpunktes gegen eine Judenmission ist auch ökumenisch mit Blick darauf 
angezeigt, dass in evangelikalen und fundamentalistischen kirchlichen Bewegungen Ju
denmission teilweise offen propagiert wird.30 

Für Hans-Hermann Henrix ist der Dialog »die angemessene Weise der Kirche, der 
Pflicht zum Zeugnis im Verhältnis zum jüdischen Volk zu entsprechen.«31 Dass auch ab
seits von Missionsbestrebungen Ansprüche (wie das christliche Bestehen auf der Not
wendigkeit eines theologischen Dialogs, Kapitel 2), im Dialog bestehen bleiben und so
gar notwendig für den Dialog sind (Kapitel 1.1.3.2), ist mit dem Verzicht auf Judenmissi
on nicht obsolet geworden. In der Arbeit Notger Slenczkas beispielsweise wird in einer 
extremen Ausprägung ein christliches Unbehagen gegenüber einem solchen Anspruch 
deutlich: In seiner Betonung der Eigenständigkeit von Judentum und Christentum, kann 
er die bleibende Verwiesenheit des Christentums an das Judentum nicht mehr jenseits 
von Aneignung und Vereinnahmung denken (Kapitel 3.1.2). Umso dringlicher ist es aber, 
diese Ansprüche nicht zu verschweigen, sondern sie offenzulegen und im Dialog zu dis
kutieren. 

Wenn diese Studie die offenbarungs- und erkenntnistheologische Qualität des Ju
dentums und des Dialogs bestimmt (Kapitel 2 und 8), eröffnet sie damit auch Perspek
tiven einer theologischen Begründung des Verzichts auf Judenmission, denn, so Gregor 

a humble and sensitive manner, acknowledging that Jews are bearers of God’s Word, and particu
larly in view of the great tragedy of the Shoah.« Hervorhebung AS. 

29 So schon 2008: Kasper, Walter Kardinal: Das Wann und Wie entscheidet Gott. In: FAZ. 20. März 
2008, 39: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-w 
ie-entscheidet-gott-1512132.html (10.02.2025), wobei sie auch nach G&C 2015 noch offen ist. 

30 Vgl. dazu Ariel, Yaakov: Instructing Christians and Jews. Evangelical Missions to the Jews. In: ders.: 
An Unusual Relationship. Evangelical Christians and Jews, 111–125. Vgl. auch Frankemölle, Hubert/ 
Wohlmuth, Josef: Einführung der Herausgeber. In: Dies.: Das Heil der Anderen. Problemfeld »Ju
denmission« (QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 9–15. 

31 Henrix: Weichenstellungen in katholischen Positionen, 27f. Bspw. Auch die Stellungnahme des 
Gesprächskreises »Juden und Christen« beim Zentralkomitee deutscher Katholiken vom 9. März 
2009: »Nein zur Judenmission – Ja zum Dialog zwischen Juden und Christen.«: https://www.nos 
tra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentu 
m/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja 
-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c (10.02.2025). Vgl. dazu auch Amherdt, François- 
Xavier/Delgado, Mariano (Hg.): Dialogue et mission. Une contradiction? Actes du sixième Forum 
Fribourg Église dans le monde, Université de Fribourg, 17 octobre 2014 (Théologie pratique en 
dialogue/Praktische Theologie im Dialog 47). Basel: Schwabe Verlag 2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/karfreitagsfuerbitte-das-wann-und-wie-entscheidet-gott-1512132.html
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c
https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/dokumente/erklaerung-201enein-zur-judenmission-2013-ja-zum-dialog-zwischen-juden-und-christen201c


292 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Maria Hoff, »[f]ür die katholische Kirche würde die entsprechende Zustimmung« zur 
Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs »in theologischer Hinsicht jeder Juden
mission die Grundlage entziehen«32: »Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur 
von Gott gesprochen, sondern eine Gottesbestimmung durchgeführt: theologisch-refle
xiv, aber auch in einem gelebten Gottesbezug auf den Gott Israels. Dies als (1.) theolo
gische Dialogvoraussetzung und (2.) die dialogische Performativität von beiden Seiten 
wahrzunehmen, aber auch geltungstheoretisch umzusetzen, steht freilich noch aus, wie 
BJR belegt.«33 

7.2 Perspektiven: katholische Ansätze zur theologischen Begründung 
des Verzichts auf »Judenmission« 

Die Frage danach, wie theologisch begründet werden kann, was historisch zwingend und 
doktrinal bereits verbürgt ist – nämlich dass die katholische Kirche auf jede Form der in
stitutionalisierten Missionstätigkeit gegenüber Jüd*innen verzichtet – ist eine entschei
dende Drehscheibe für eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs. Wie un
ter einem Brennglas erscheint ein Dilemma im Zueinander zweier theologischer Grund
perspektiven: Wie ist (1.) das christliche Bekenntnis zu Jesus als Messias und universalem 
Heilsbringer zu vermitteln an (2.) die in den vergangenen sechzig Jahren aus dem leben
digen Kontakt mit dem Judentum, also dem Dialog heraus gewachsene christliche Aner
kennung, dass Jüd*innen bleibend im Bund mit Gott leben?34 »Dass die Juden Anteil an 
Gottes Heil haben, steht theologisch außer Frage, doch wie dies ohne explizites Chris
tusbekenntnis möglich sein kann, ist und bleibt ein abgrundtiefes Geheimnis Gottes.« 
(G&C 36) 

Mit diesem soteriologischen Problem ist umzugehen und zwar – so fordert es die 
Traditionsbildung des Dialogs und so benennt es Philip A. Cunningham, auf dem Ni
veau, dass dabei die Lebendigkeit und bleibende Bedeutung des Judentums und des Bun
des einerseits wie auch die historisch-faktische Schuldhaftigkeit der Kirche gegenüber 
Jüd*innen andererseits mitbedacht werden.35 Zwar kennt die Kirche Heil auch außer

32 Hoff: Identität in Beziehung, 169. 
33 Ebd. 
34 Dieses soteriologische Problemfeld weist selbstverständlich über den jüdisch-katholischen Dialog 

hinaus und ist verortet im größeren Diskurs der Frage nach der soteriologischen Bedeutung ande
rer, nicht-christlicher Glaubenstraditionen. Vgl. dazu Rettenbacher: Außerhalb der Ekklesiologie 
keine Religionstheologie. 

35 Die Frage danach, ob Jüd*innen am Heil Anteil haben, ist, darauf macht David Neuhaus aufmerk

sam, vor allem eine christliche, : »Jews tend not to debate the question ›who is saved?‹. Nonetheless, 
for Christians engaged in the relationship with the Jewish people, the soteriological issue remains 
a signivicant even if ambiguous one.« Ders.: Salvation and the Jews. In: JC Relations (10.02.2025), 
o.S.: https://www.jcrelations.net/d/arti-kel/artikel/salvation-and-the-jews.html (10.02.2025). Sie 
ist vor allem eine innerkatholische insofern, als es um die Kohärenz der Lehre geht. Vgl. dazu Cun
ningham: »Aside from creeds, theologies and curricula that are rooted in a salvation history ap
proach not only need to acknowledge the vitality of Judaism in the past and present; they also need 
to acknowledge forthrightly when Christians have in history sinned in relations to Jews.« Cunning
ham: Maxims for Mutuality, 55. »The challenge is intensified by the fact that the Second Vatican 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/d/arti-kel/artikel/salvation-and-the-jews.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/d/arti-kel/artikel/salvation-and-the-jews.html


7 Verzicht auf Judenmission? 293 

halb der Kirche (LG 16 und NA 1 und 2). Wie aber geht die Kirche mit dem expliziten 
»Nein« des Judentums zu Jesus als dem Christus um, ein »Nein«, welches »das Innerste 
der Kirche berührt«36? 

»Vor allem im Hinblick auf den Dialog mit dem Judentum, der das Innerste der Kirche 
berührt, wird deutlich, dass die Kirche nicht über die Präsenz Gottes und seines Wortes 
in der Zeit verfügen kann. Das Zweite Vatikanum hat in seinem Bekenntnis zur blei
benden Erwählung Israels, zur Religionsfreiheit und zur Möglichkeit des Heiles auch 
außerhalb der Kirche bezeugt, dass die Kirche die Liebe Gottes nur dann glaubwürdig 
verkünden und leben kann, wenn sie das Leben Gottes nicht für sich allein beansprucht, 
sondern sich als Zeichen und Werkzeug (LG 1) für alle öffnet und das Heil in einer Art 
Machtverzicht, Paulus und Augustinus folgend, dem unendlichen Gott überlässt, der 
sich für alle Menschen öffnen will, damit sie das Leben haben.«37 

In den vergangenen Jahrzehnten wurden dazu unterschiedliche Ansätze entwickelt.38 
Aus diesem forschungstheologischen Diskurs werden im Folgenden die Hauptargumen
tationslinien und wiederkehrende Begründungsfiguren extrahiert und besprochen.39 
Lösungsversuche gibt es derzeit vor allem dahingehend, dass Implikationen in den 

Council really did not address contemporary theological developments in Christology or soteriol
ogy as it did with ecclesiology, liturgy, or revelation,« so Cunningham weiter. Ebd. 59. 

36 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 9f. 
37 Ebd. 
38 Die Spannung zwischen allgemeiner Heilsbedeutung Jesu Christi und dem Glauben, dass der Bund 

mit Israel nicht gekündigt ist, weiter zu bedenken, sei der christlichen Theologie aufgegeben, vgl. 
Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 96–98. Diese Frage betrifft nach dem Zweiten Vatikanum (vgl. NA 
1–3) aber nicht nur den jüdisch-katholischen Dialog, sondern Dialoge der katholischen Kirche mit 
anderen Religionsgemeinschaften generell und bildet auch gegenwärtig noch ein unabgeschlos
senes, dynamisches Forschungsfeld. Vgl. dazu auch die Diskussion um die ZdK-Erklärung »Nein zur 
Judenmission – Ja zum Dialog« von 2009. Darin heißt es: »Wann, wie und ob sich Juden und Chris
ten auf ihrem Weg zum ›Reich Gottes‹ begegnen, bleibt ein uns Menschen verborgenes Geheimnis 
Gottes.« In einer Stellungnahme vom 14.04.2009 kritisierte Gerhard Ludwig Kardinal Müller die Er
klärung als »Verkürzung der katholischen Glaubenslehre von der Verwirklichung des universalen 
Heilswillens in Jesus Christus und dessen einziger Heilsmittlerschaft und der daraus folgenden 
Heilsnotwendigkeit der Kirche und der Taufe«. Vgl. dazu Henrix: Weichenstellungen in katholi
schen Positionen – von »Nostra Aetate« bis zu Papst Benedikt XVI., 34. 

39 Zur Auswahl: Da sich das Dilemma in dieser Studie in erster Linie vor dem Hintergrund katho
lischer Lehrentwicklung stellt (wobei die Fragestellung natürlich christliche Traditionen generell 
betrifft), beschränkt sich die Auswahl auf katholische Theolog*innen. Sie bildet derzeit exempla

risch die (im Kontext des hier vorgestellten Forschungsansatzes, vgl. Teil 1 dieser Studie) überzeu
gendsten (s. die folgenden Unterkapitel) Ansätze dieses innerkatholischen Diskurses ab. Ein wei
teres Auswahlkriterium ist, dass die Ansätze auf dem oben genannten »Problemniveau« argumen

tieren, dass sie also keinen Logiken von richtig-falsch (bspw. »nur die Kirche kann im Bund mit Gott 
stehen«) oder von umgekehrter Proportionalität (je bedeutender die Heilsuniversalität Jesu Chris
ti, desto weniger Bedeutung kann dem gegenwärtigen Judentum im Heilshandeln Gottes zuge
sprochen werden) erliegen. Diskutiert werden folgende Theolog*innen: Josef Wohlmuth, John T. 
Pawlikowski, Philip A. Cunningham, Hans Hermann Henrix, René Dausner, Erwin Dirscherl, Klaus 
von Stosch, Marianne Moyaert, Barbara U. Meyer. Interessant wären darüber hinaus die konservati
veren Ansätze Jan-Heiner Tücks oder Gavin D’Costas, die in dieser Studie nicht mehr berücksichtigt 
werden konnten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

theologischen Grundperspektiven Jesus Christus und Bund genauer bestimmt und Pro
blemüberhänge sichtbar gemacht werden. Dadurch können die kontradiktorischen 
Spannungen im Zueinander beider Perspektiven abgebaut werden. 

Hans Hermann Henrix beobachtet, dass die Argumentationen je unterschiedlich 
ausfallen, abhängig davon, ob entweder die universale Heilsbedeutung Christi und/oder 
der Kirche oder die bleibende Gültigkeit des Bundes stärker betont werden.40 Entlang 
dieser Einschätzung wird für die folgende Darstellung der Begründungsansätze eine 
Differenzierung eingezogen.41 Es geht dabei aber im Folgenden weniger wie bei Henrix 
darum, welche Perspektive stärker betont wird, sondern darum, an welcher Perspektive 
die Argumente ansetzen: Versuchen sie eher eine Bestimmung der Heilsuniversalität 
Jesu Christi (Kapitel 7.2.1.2, 7.2.1.3 und 7.2.2) – oder eine des ungekündigten Bundes 
(Kapitel 7.2.3.1, 7.2.3.2 und 7.2.3.3)? 

Was die Ansätze insgesamt eint, ist der Versuch, antithetisches Denken zu überwin
den. Dabei zeichnet sich eine Abkehr von einem Verheißungs-Erfüllungs-Schema42 ab 
und eine Hinwendung zu differenzhermeneutischen Überlegungen. Differenzherme
neutische Ansätze versuchen in den Bestimmungen von Christologie und Bundestheo
logie stärker die Kontinuitäten zwischen Judentum und Christentum zu betonen und 
bleibende Differenzen als von Kontinuität getragen und als theologisch bedeutungsvoll 
darzustellen (vgl. auch den Ansatz der Dokumentenanalyse in Teil 3, nach Judentum und 
Christentum verbindenden Topoi zu suchen, Kapitel 5.2.2). Gleichzeitig werden Differen
zen, Brüche und Alterität in der eigenen Identität bewusster wahrgenommen. Insge
samt deutet sich eine Transformation christlicher Grammatik an, eine Um- und Neu
orientierung der Grundstruktur christlich-theologischen Denkens und Sprechens. 

Mit Blick auf den in Kapitel 8 entworfenen Dialog als Erkenntnisraum wird hier be
reits die erkenntnistheologische Dignität des jüdisch-christlichen Dialogs nachvollzieh
bar: die Performance des Dialogs, d.h. vor allem die vielfältigen Relativierungen durch 
das Judentum als locus theologicus (Kapitel 8.2.1) zeigen Verzerrungen, Überbetonungen, 
Einseitigkeiten, triumphalistische Tendenzen sowie Übersehenes und Ausgeblendetes 
in der Theoriebildung katholischer Theologie auf. Im Erkenntnisraum des Dialogs muss 
und darf sich die Kirche an ihre Schuldhaftigkeit und die Vorläufigkeit ihrer Lehre und 
ihrer Lebensvollzüge erinnern lassen. 

40 Vgl. Henrix: Weichenstellungen in katholischen Positionen, 34. 
41 Wichtig in diesem Zusammenhang ist ein relativierender Hinweis: Diese Unterteilung will nicht 

mehr, aber auch nicht weniger, als ein Hilfskonstrukt sein. Tatsächlich nämlich treten die Argu
mente nie in »Reinform« auf, sondern gehen ineinander über und funktionieren auch nur durch 
gegenseitige Zuordnungen. Dabei wird weder der Anspruch auf Vollständigkeit erhoben noch dar
auf, in diesem Rahmen die Ansätze umfassend darstellen zu können. 

42 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 63: »In der Tat ist die Rede von einer Progression [bspw. 
in PJSE oder G&C – AS], in der Kontinuität und Diskontinuität quasi aufgehoben werden sollen, 
ambivalent. Ist das nicht die Sprache der quantitativen Überbietung?" 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 295 

7.2.1 Christus als universaler Heilsbringer (Grundperspektive I) 

7.2.1.1 Christologie und Inkarnation: Jesus der Jude 
Christliche Theologie steht heute sowohl aus historischen, dialogtheoretischen wie auch 
aus theologieimmanenten Gründen vor der Herausforderung, Christologie so neu zu 
formulieren, dass damit nicht das Leben im bleibend gültigen Bund des jüdischen Vol
kes, also das Heilshandeln Gottes im und mit dem jüdischen Volk limitiert oder negiert 
wird. Die frühchristlichen Konzilien, die bis heute grundlegend für christliche Dogma
tik und die Christologie insbesondere sind, zeugen retrospektiv im Lichte des Dialogs 
von einer bedeutsamen Leerstelle, auf die Philip A. Cunningham aufmerksam macht: 
Im Nicäno-Konstantinopolitanum beispielsweise werden weder das Volk Israel und sei
ne Bündnisbeziehung mit Gott noch das Judesein Jesu explizit erwähnt.43 Diese Ausblen
dungen des konstitutiv eingeschriebenen Jüdischseins in die Person Jesu, führt vielfach 
zu einer unhistorischen und entkörperten Wahrnehmung und Darstellung.44 

Eine erste inkarnatorische Perspektive legt sich im Kontext der historisch-exegeti
schen Forschung zum sogenannten »Parting of the Ways« nahe (Kapitel 1.4.1). Die Er
innerung daran, dass Jesus selbst sich als ganz und gar zugehörig zum jüdischen Volk 
verstand und auch seine Zeitgenoss*innen bei aller Streitbarkeit seiner Person und Leh
re diese Zugehörigkeit nicht in Abrede stellten,45 dass er die schriftliche und mündli
che Tora kannte und studierte, dass er sich an das damalig gültige jüdische Recht hielt 
und sich aktiv in halachische Diskussionen einbrachte, hilft Christ*innen, so Barbara U. 
Meyer, »to perceive Jesus’ humanity in accordance with the earliest dogma [of him as fully 
human], even illuminating it by making humanness more concrete.«46 

Christ*innen teilen die für Jesus alltäglichen Lebensvollzüge heute nicht mehr. In 
den jüdischen Traditionen aber besteht sie weiter (zwar transformiert, aber doch aktiv 
tradiert und gelebt). In der Beschäftigung mit Jesus begegnen Christ*innen deshalb 
jüdische Andere, so Meyer weiter: »Jesus the Jew remains an Other for contemporary 
Christians with regard to his embodiment of Torah and bodily practice of the command

43 Vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 54. Auch das in der gegenwärtigen katholischen Liturgie 
verortete Apostolische Glaubensbekenntnis kommt ohne diese Bezüge aus (sofern man es nicht 
implizit mit dem Hinweis auf Maria mitgemeint weiß). 

44 Als Beispiel nennt Cunningham den Communio-Artikel Benedikt XVI. Vgl. dazu Cunningham: Ma

xims for Mutuality, 56f.; Ratzinger/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue, 387–406. 
45 Vgl. Cunningham: Seeking Shalom, 38. Barbara U. Meyer weist darauf hin, dass nicht nur histo

risch, sondern auch im gegenwärtigen Judentum über die Grenzen einzelner Strömungen hinweg 
Jesus als Jude anerkannt wird – und dass diese Anerkennung theologisch relevant ist und von der 
theologischen Performativität des Dialogs zeugt: »In a post-Shoa world, the Jewish recognition of 
Jesus as a Jew is more than Christians could have hoped for. It is the deepest recognition imagin

able, even, and maybe especially, in a context of Jews criticizing Christianity.« Meyer, Barbara U.: 
The Dogmatic Significance of Christ Being Jewish. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Mary 
C. Boys/Hans Hermann Henrix/Jesper Svartvik (Hg.): Christ Jesus and the Jewish People Today. New 
Explorations of Theological Interrelationships. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans 2011, 144–156, 
156. 

46 Meyer, Barbara U.: Jesus the Jew in Christian Memory. Theological and Philosophical Explorations. 
New York: Cambridge University Press 2020, 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ments.«47 Das Ernstnehmen der Inkarnation, also der Fleisch-Werdung des Wortes 
Gottes im Juden Jesus, verweist Christ*innen bereits unaufhebbar an das Judentum: Der 
Jude Jesus, seine Person und Botschaft, aber auch der »Vorgang« der Fleisch-Werdung 
selbst, können ohne Bezug auf die Tradition der Tora und ihrer Rezeption im Leben 
des jüdischen Volkes nicht angemessen verstanden werden. »[A]s the Word of God 
incarnated in the first-century Jew who was immersed in God’s Word present in the text 
of the Torah, both the divinity and humanity (and ongoing glorified life) of Christ are 
inextricably bound to the Jewish people and tradition.«48 

Das Judesein Jesu ist für die Entwicklung christologischen Denkens auch insofern 
relevant, als es zeigen kann, dass die Christologie nicht nur die wohl am häufigsten 
aufgerufene Differenz zwischen Judentum und Christentum ist: Jesu Jüdischsein macht 
auch auf eine innerchristliche Differenz aufmerksam. Barbara U. Meyer spricht von einem 
»identity gap between Jesus and his followers and belivers«49. Die Betonung, dass Jesus 
Jude war und sein Leben aus der jüdischen Tradition und den Gesetzen heraus gestalte
te, lässt erahnen, dass das Judesein Jesu in christlichen Vollzügen nicht mehr eingeholt 
werden kann. Diese Dimension bleibt Christ*innen entzogen. Auch im Bekenntnis zum 
verherrlichten Jesus als Christus ist dieses Entzogensein ist nicht einfach aufgehoben. 
Es ist eben diese Differenz in der eigenen, christlichen Tradition, die das christliche 
Bekenntnis zu Jesus, christliches Sprechen zu und über ihn, bleibend an das Judentum 
bindet. 

Und noch mehr: Für Meyer ist das Judesein Jesu offenbarungstheologisch von Bedeu
tung. Denn das Judesein Jesu bringt Christ*innen überhaupt erst in Beziehung mit der 
Wirklichkeit des Gottes Israels und schenkt Christ*innen Anteil am Leben in seinem 
Bund: 

»Among the various identities of Jesus Christ, it is his Jewishness that binds Christians to 
the living God of the living covenant. The memory of Jesus’ being Jewish brings with it 

47 Ebd. 149. 
48 Cunningham: Maxims for Mutuality, 68. Vgl. dazu auch Cunningham: Maxims for Mutuality, 18: »In 

other word, an appreciation of Jesus’s Jewishness is crucial to understanding the central Christian 
dogma of the Word made flesh. […] The full theological meaning of the Jewishness of Jesus re
mains an important desideratum for contemporary Christology […].« Pawlikowski erinnert daran, 
dass zu dieser neuen Sicht auf Jesus bezüglich seiner jüdischen Identität, vor allem auch Jüd*innen 
beigetragen haben: Pawlikowski nennt Michael Wyschograd, Elliot Wolfson, Benjamin Sommer, 
Daniel Boyarin und als aktuellen Ansatz jenen von Shaul Magid. Vgl. dazu Pawlikowski, John T.: La 
christologie comme clé d’une théologie post-substitutive du Judaïsme après Nostra aetate. Traduit 
de l’américain par Robert Kremer. In: Recherches de Science Religieuse 105 (2017) 1, 15–38, 37. 

49 Meyer: The Dogmatic Significance of Christ Being Jewish, 154f. Hervorhebung AS. Rutishauser 
schlägt beispielsweise vor, Jesus als Stimme in die Halacha oder die jüdische mündliche Tradition 
aufzunehmen und begründet das in Resonanz auf Michael Wolffsohn damit, dass das rabbinische 
Judentum »in Talmudic times« den Geist des historischen Jesus mehr internalisiert und transfor
miert habe als das Christentum. Vgl. Rutishauser, Christian: »The Old Unrevoked Covenant« and 
»Salvation for All Nations in Christ« – Catholic Doctrines in Contradiction? In: Philip A. Cunning
ham/Joseph Sievers/Mary C. Boys/Hans Hermann Henrix/Jesper Svartvik (Hg.): Christ Jesus and the 
Jewish People Today. New Explorations of Theological Interrelationships. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans 2011, 229–250, 248f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 297 

a remembering of this Jew to his fellow Jews. Their recognition of Jesus as a Jew is a 
meaningful acknowledgement and a sign of Christian belonging to the same God. Thus 
without conversion or confusion, Christians are inseparably and indivisibly responsible 
to the Jewishness of the one Jew and the other Jews.«50 

Der Gedanke der Inkarnation, der Einwohnung Gottes in einen Menschen, ist auch in
sofern verbindend, als er – und darauf weist Klaus von Stosch hin – aus der jüdischen 
Tradition, insbesondere aus messianischen Traditionsbeständen – nachvollzogen wer
den kann. Der eigentliche Stein des Anstoßes und Grund für das jüdische Nein zu Jesus 
Christus sei nicht so sehr die Verehrung Jesu als Messias und fleischgewordenes Wort 
Gottes, sondern, die bleibende Unerlöstheit der Welt nach dem Auftreten des angebli
chen Messias.51 

In einer ähnlich akzentuierten Weise versucht John T. Pawlikowski Inkarnation an 
jüdisches Denken zu vermitteln.52 Christlicherseits wird Inkarnation häufig als histo
risches Ereignis in seiner Singularität gedeutet, an dem das christliche Bekenntnis zu 
Jesus als Messias hängt. Pawlikowski schlägt dagegen vor, die Betonung weniger auf den 
einmaligen Ereignischarakter zu legen, sondern Inkarnation stärker im Sinne einer gött
lichen Eigenschaft zu denken. In Resonanz an Paul von Buren spricht Pawlikowski davon, 
dass das Christusereignis die Menschenfreundlichkeit Gottes und seine einzigartige Be
ziehung zu den Menschen, die bereits für alttestamentlich-jüdische Traditionen von Be
deutung ist, transparent, offenbar werden ließ: 

»[C]ette humanité existait en Dieu depuis le tout début. Ainsi, nous dirions avec saint 
Paul que Dieu, d’une certaine façon, ne s’est pas fait homme en Jésus, mais qu’il avait 
depuis toujours une dimension humaine. L’humanité était une partie intégrante de Dieu de 
toute éternité. L’événement-Christ était cependant décisif pour la pleine manifestation 
au monde de cette réalité. À cet égard, je me sentirais à l’aise d’un point de vue théo
logique avec le terme transparent, une image qu’a lancée Paul van Buren, mais qu’il n’a 
jamais formellement fait sienne. Selon cette perspective, la venue du Christ a donné 
une plus grande transparence au lien entre Dieu et l’homme.«53 

50 Meyer: The Dogmatic Significance of Christ Being Jewish, 156. 
51 Vgl. von Stosch: Das besondere Verhältnis von Judentum und Christentum als Lernort Komparati

ver Theologie, 131. Verweis auf: Wyschogrod, Michael: Inkarnation aus jüdischer Sicht. In: EvTh 55 
(1995), 385–398, 391. 

52 Für Pawlikowski ist eine inkarnatorisch perspektivierte Christologie ein vielversprechender Ansatz: 
»[J]e pense que la christologie incarnationnelle est l’approche la plus prometteuse pour une com

préhension de l’événement-Christ laissant un espace théologique légitime au judaïsme.« Ders.: La 
christologie comme clé d’une théologie post-substitutive du Judaïsme après Nostra aetate, 31. »Mais 
soyons clair : la vision évoquée ne consiste pas à assimiler Dieu à la totalité de l’humanité. Ce se
rait dénaturer profondément mon propos. Selon moi, un abîme à jamais infranchissable demeure 
entre Dieu et la communauté humaine.« Ebd. Ausführlich dazu ders.: Christ in the Light of Chris
tian-Jewish Dialogue. John T. : Christ in the Light of Christian-Jewish Dialogue. Eugene: Wipf and 
Stock 2001. 

53 Pawlikowski: La christologie comme clé d’une théologie post-substitutive du Judaïsme après Nostra 
aetate, 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

In Jesus als dem fleischgewordenen Wort Gottes in einem jüdischen Menschen sind aus 
christlicher Perspektive Judentum und Christentum, sind Differenz und Kontinuität – 
um einen Bogen zurück zur Christologie der frühchristlichen Konzilien zu schlagen – 
»ungetrennt und unvermischt«54 aufeinander bezogen, wie Gregor Maria Hoff vorschlägt. 
Meyer führt diesen Gedanken soteriologisch weiter: »It is one and the same God who 
gave the Torah and who sent Jesus Christ, the same God who created the world and made 
a covenant with Israel. […] Christian memory bears witness to Torah-observance as the 
way Jesus lived the covenant even though Christians live and observe the covenant dif
ferently.«55 

7.2.1.2 Christologie und Trinität (logostheologisch): 
Heil durch den (drei-)einen Gott? 

Die Frage, wie es um das Heil derjenigen Menschen bestellt ist, die nicht der katholischen 
Kirche qua Taufe angehören, beschäftigt die Kirche seit ihrem Beginn. Dass die Kirche 
Christus als den universalen Heilsbringer bekennt, geht biblisch zurück beispielswei
se auf Joh 14,6: »Jesus sagte zu ihm: Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; 
niemand kommt zum Vater außer durch mich.« Mit dem im 15. Jahrhundert als Dogma 
festgeschriebenen Extra ecclesiam nulla salus wurde das Bekenntnis zu Jesus als Christus 
an den Bekenntnisraum der Kirche gebunden: Nur wer sich zu Christus bekenne und 
durch die Taufe zur Kirche gehöre, könne am ewigen Heil teilhaben.56 Neben diesem 
Dogma kennt die kirchliche Tradition immer auch die Lehre von Heilsmöglichkeiten für 
Menschen, die nie die Möglichkeit hatten, von Christus und der Kirche zu hören. Dem
entsprechend heißt es auch in LG 14: 

»Gestützt auf die Heilige Schrift und die Tradition, lehrt sie, daß diese pilgernde Kir
che zum Heile notwendig sei. Christus allein ist Mittler und Weg zum Heil, der in sei
nem Leib, der Kirche, uns gegenwärtig wird; indem er aber selbst mit ausdrücklichen 
Worten die Notwendigkeit des Glaubens und der Taufe betont hat (vgl. Mk 16,16; Joh 
3,5), hat er zugleich die Notwendigkeit der Kirche, in die die Menschen durch die Taufe 
wie durch eine Türe eintreten, bekräftigt. Darum könnten jene Menschen nicht geret
tet werden, die um die katholische Kirche und ihre von Gott durch Christus gestiftete 
Heilsnotwendigkeit wissen, in sie aber nicht eintreten oder in ihr nicht ausharren woll
ten.« (LG 14) 

Die Erklärung DI aus dem Jahr 2000 hält an Heilsmöglichkeiten außerhalb der Kirche 
fest, bindet sie aber immer zurück an das Heilshandeln Christi durch den Heiligen Geist 

54 Vgl. dazu Hoff, Gregor Maria: A Realm of Differences: The Meaning of Jewish Monotheism for Chris
tology and Trinitarian Theology. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Mary C. Boys/Hans Her
mann Henrix/Jesper Svartvik (Hg.): Christ Jesus and the Jewish People Today. New Explorations 
of Theological Interrelationships. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans 2011, 202–220, 218: »From a 
Christian point of view Judaism and Christianity are both independent – and as expressed in the 
language of the Council of Chalcedon – inseparable and distinct, linked together.« 

55 Meyer: Jesus the Jew in Christian Memory, 54. 
56 Wichtig ist hier der enge Zusammenhang zwischen Heil und den Sakramenten (Vermittlung durch 

die Kirche), auf den hier nicht näher eingegangen werden kann, dessen genauere Betrachtung 
aber sicherlich ebenso wertvoll für die Frage nach dem Heilshandeln Gottes in Israel sein könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 299 

und die Vermittlung im Raum der Kirche durch die Sakramente: »Bezüglich der Wei
se, in der die heilbringende Gnade Gottes, die immer durch Christus im Heiligen Geist ge
schenkt wird und in geheimnisvoller Beziehung zur Kirche steht, die einzelnen Nichtchristen 
erreicht, stellt das Zweite Vatikanische Konzil lediglich fest, dass Gott sie schenkt ›auf 
Wegen, die er weiß‹ (AG 7). Die Theologie ist damit beschäftigt, dieses Thema zu vertie
fen.« (DI 21)57 

Mit Blick auf das Judentum sind solche inklusivistischen religionstheologischen Aus
sagen, die sich für Heilsmöglichkeiten außerhalb der Kirche öffnen, in besonderer Wei
se problematisch: Denn Jüd*innen kennen Christus und die Kirche (das mag individuell 
zwar nicht zutreffen, ist aber für die jüdische Tradition als Ganzes anzunehmen), lehnen 
aber für sich ein Bekenntnis zu Christus und der Kirche explizit ab. 

Bei der Gelegenheit sei eine erkenntnistheologisch relevante Leerstelle in Soteriolo
gien markiert, die sich von einer Außenperspektive der Kulturtheorien her abzeichnet: 
Im Kontext der Frage nach Heilsmöglichkeiten außerhalb des Raums der Kirche ist ge
nau diese Zuordnung von innen und außen fragwürdig: Es legt ein Verständnis von Kir
che gleich eines abgeschlossenen Raums oder Gebäudes nahe. Ein so akzentuiertes Kir
chenverständnis geht von homogenen, stabilen Identitäten aus und ist unsensibel für 
die Wahrnehmung von entangled histories58, von internen Pluralitäten und Übergängig
keiten. Was bedeutet es vom Dialog als Glaubensraum her und vom christlichen Selbst
verständnis, dass das Judentum zum Innersten der Kirche gehört? Für Sigrid Rettenba
chers ekklesiologischen Ansatz beispielsweise sind gerade die Fremdeinträge konstitutiv 
für ein zeitgemäßes Verständnis von Kirche: 

»Während es Dominus Iesus um eine Wahrung der abgeschotteten, rein christlichen 
Identität zu tun ist, die nicht durch andere religiöse Traditionen und ihre Wahrheits

ansprüche tangiert und gefährdet werden darf, geht die vorliegende Arbeit davon aus, 
dass sich andere religiöse Traditionen schon immer in das eigene christliche Selbstver
ständnis eingeschrieben haben. […] Die Kirche ist in Dominus Iesus ein Ort der Identi
tätswahrung, der nicht noch einmal in seiner Bedingtheit durch komplexe verwobene 
Geschichten, die die Kirche untrennbar mit anderen religiösen Traditionen verbindet, 
reflektiert wird. Da nicht erkannt wird, dass sich andere religiöse Traditionen immer 
schon in das eigene religiöse Selbstverständnis eingeschrieben haben, geht eine wich
tige erkenntnistheoretische Perspektive verloren.«59 

Während die christozentrische Logik im Kontext einer Religionstheologie zumindest 
teilweise zu greifen scheint, verschärft sich die von Rettenbacher angesprochene Proble

57 Philip A. Cunningham versucht eine kollektive Lesart dieser soteriologischen Aussagen in DI. Die 
Heilszusage gilt für Cunningham nicht nur für Individuen, sondern auch für deren Glauben und 
die religiösen Gemeinschaften, in denen dieser Glaube tradiert und gelebt wird: »People without 
knowing or accepting Christ (i.e., the Word incarnate) through ways known to God alone, which 
involve the raised Christ action in their hearts through the power of the Spirit. This saving activity 
of Christ and the Spirit is at work not only in the hearts of individuals, but also in their cultures and 
religions.« Cunningham: Maxims for Mutuality, 62. 

58 Zum Konzept entangled histories s. Kapitel 1.4.1 sowie Conrad/Randeria: Einleitung. Geteilte Ge
schichten, 9–49; Mintz: Sweetness and Power. 

59 Rettenbacher: Außerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 353. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

matik mit Blick auf den jüdisch-christlichen Dialog und das besondere Naheverhältnis 
zum Judentum. Es ist deshalb kaum überraschend, dass das Judentum in DI keine 
explizite Erwähnung findet. So bleibt die Frage, wie die in NA 4 und DI präsente in
klusivistische Religionstheologie zu vermitteln ist an biblische Aussagen wie Joh 4,22 
(»[…], denn das Heil kommt von den Juden.«) oder Röm 11,26 (»Dann wird ganz Israel 
gerettet werden.«). Ist DI überhaupt relevant für den Bereich des jüdisch-christlichen 
Dialogs insofern, als das Judentum keine der Kirche äußerliche religiöse Tradition ist, 
sondern vielmehr schon immer bereits konstitutiv zum Innenraum der Kirche gehört 
(Heilige Schrift, Bund, Jesus der Jude etc.)?60 Für Philip A. Cunningham ist das fraglich: 
»[It] leads to the question of how helpful Dominus Iesus’s treatment of the salvation of the 
followers of the world religions in general is to the particularity of Judaism’s relationship 
with God. After all, the Catholic Church affirms that Jews are covenanting with God, 
so Jew’s relationship with God is hardly through means ›known to God alone‹.«61 Wie 
kann man dann christologische und vor allem soteriologische Aussagen mit Blick auf 
das Judentum konkretisieren, wenn gilt, dass Jüd*innen aufgrund ihres Lebens im 
bleibend gültigen Bund mit Gott am Heil teilhaben ohne Bekenntnis zu Christus und 
ohne Aufnahme in die Kirche qua Taufe? 

Ansätze in diese Richtung argumentieren vor allem trinitäts- und logostheo
logisch.62 Aus einer christlichen Perspektive ist, so Cunningham, jener Gott, den 

60 In eine ähnliche Richtung gehen auch die Überlegungen Josef Wohlmuths im Kontext der Diskus
sion um die Karfreitagsfürbitte: »Die Rettung Israels geschieht somit – parallel und unabhängig 
vom Vorgang der Völkermission – durch Gott, nicht durch die Kirche. Von Judenmission kann des
halb nicht die Rede sein.« Wohlmuth, Josef: Die Karfreitagsfürbitte für die Juden als Indikator des 
Grundverhältnisses von Juden und Christen. In: Walter Homolka/Erich Zenger (Hg.): »… damit sie 
Jesus Christus erkennen«. Die neue Karfreitagsfürbitte für die Juden. Freiburg/Basel/Wien: Her
der 2008, 191–204, 200. Und weiter: »Dies bedeutet, dass in der Karfreitagsfürbitte von 2008 aus 
der paulinischen Überzeugung der Rettung ganz Israels am Jüngsten Tag eine Geschichtsaussage 
wird: Während das Heil durch Jesus Christus der gesamten Völkerwelt via Kirche vermittelt wird, 
geschieht durch Gott die Rettung Israels.« Ebd. 201. Klaus von Stoschs Einwand dazu ist allerdings 
nicht unberechtigt und sollte in Überlegungen dieser Art nicht übergangen werden: »So wichtig 
diese Feststellung ist, so drängend bleibt die Frage, ob bei diesem eschatologischen Konzept die 
Versöhnung zwischen Judentum und Christentum nicht einseitig zu Lasten des Judentums erhofft 
wird.« Von Stosch: Das besondere Verhältnis von Judentum und Christentum als Lernort, 129. 

61 Cunningham: Maxims for Mutuality, 62. Vgl. G&C 20: »Als ›inter-religiösen Dialog‹ im eigentlichen 
Sinn kann man daher das jüdisch-christliche Gespräch nur mit Vorbehalt bezeichnen; man könnte 
eher von einer Art ›intra-religiösem Dialog‹ oder ›innerfamiliärem Dialog‹ sui generis sprechen. 
Der Heilige Papst Johannes Paul II. drückte diesen Sachverhalt in seiner Ansprache am 13. April 
1986 in der römischen Synagoge folgendermaßen aus: ›Die jüdische Religion ist für uns nicht etwas 
›Äußerliches‹, sondern gehört in gewisser Weise zum ›Inneren‹ unserer Religion. Zu ihr haben wir 
somit Beziehungen wie zu keiner anderen Religion. Ihr seid unsere bevorzugten Brüder und, so 
könnte man gewissermaßen sagen, unsere älteren Brüder.‹" 

62 An dieser Stelle sei als Desiderat angemerkt (vor allem mit Blick auf den interreligiösen Dialog) 
eine Erweiterung logostheologischer Christologien um pneumatologisch reformulierte Christolo
gien, die die körperliche Dimension der Inkarnation berücksichtigen. Vgl. dazu Pawlikowski: The 
Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue, 8–14, v.a. 8 und 11 und Verweis auf Lodahl, Michael 
E.: Shekhinah/Spirit: Divine Presence in Jewish and Christian Religion. Mahwah NJ: Paulist Press 
1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 301 

Christ*innen im Leben, Sterben und Auferstehen Jesu als einen Gott erfahren haben, 
der Leben und Liebe in Beziehung ist (s. christliche Rede von der Trinität), derselbe 
Gott wie jener, der mit dem jüdischen Volk im Bund steht: »Again, although Jews do 
not conceive of God in this manner, or to put in another way, Jews are not participants 
in the Christian revelation, nonetheless, by virtue of the intimacy of living in covenant 
with God, Christians must conclude that the Creator/Sustainer, Word, and Spirit are 
dynamically at work in Jewish covenantal life.«63 

Ähnlich formuliert G&C unter Aufnahme einer Rede von Papst Franziskus: »›Beide 
Glaubenstraditionen [die jüdische und die christliche – AS] beziehen sich auf den einen 
Gott, den Gott des Bundes, der sich der Menschheit durch Sein Wort offenbart hat.‹ (Rede 
an die Mitglieder des International Council of Christians and Jews, 30. Juni 2015).« (G&C 24, 
Kapitel 6.1.3.1) Wenn Christ*innen anerkennen, dass Gott weiterhin im jüdischen Volk 
wirkt (EG 249), dann erkennen sie den trinitarischen Gott am Werk, ohne dabei zu bean
spruchen, dass Jüd*innen diesen Gott ebenfalls als trinitarisch erfahren und bekennen 
müssten, so Cunningham: »Jews and Christians are thus co-covenanting companions 
with distinctive ways of walking with God, or in two different »modes« of covenanting. 
By stressing the divine Word’s active presence in the community of Israel, Christians can 
perceive the glorified Jesus at work in Jewish spirituality.«64 

Wie schon zuvor inkarnationstheologisch, macht Erwin Dirscherl auch bezüglich der 
zwei Modi des im Bund Stehens mit Gott nicht nur eine Diskontinuität aus, sondern 
wiederum eine Kontinuität. Diese Kontinuität verortet er im Logos, im Wort, das Gott zu 
uns Menschen spricht: »Es gibt bei aller Diskontinuität eine Kontinuität der Heilszusage 
durch das Wort Gottes. Diese Kontinuität muss letztlich doch höher bewertet werden als 
die Diskontinuität, selbst wenn das Judentum zu einer anderen Glaubenssicht kommt 
als die Christen. Denn mit der unwiderruflichen Heilszusage an sein Volk steht die Treue 
Gottes ebenso auf dem Spiel wie der Charakter des Alten Testaments als Wort Gottes ›aus 
sich heraus‹.«65 

Der Logos, der nach christlichem Bekenntnis in Jesus Fleisch geworden ist (Inkarna
tion), wirkte und wirkt auch nach Christus und bis heute aufgrund der unverbrüchlichen 
Bundeszusage Gottes im jüdischen Volk: 

»From a Christian viewpoint this must mean that even after the time of Christ, the peo
ple of Israel have been interacting covenantally with the Triune One. The rise of rabbinic 
Judaism and Jewish religious life up to today must therefore be seen as expressions of 
the divine Logos and Spirit living in the midst of the covenanting and divinely sustained 
community of the people Israel. […] From a Christian perspective, then, the glorified 

63 Cunningham: Maxims for Mutuality, 63. 
64 Ebd. 66. 
65 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 65. Hervorhebung AS. »Und wenn Gott zu bestimmten 

Zeiten und an bestimmten Orten zu konkreten Menschen sein erwählendes, berufendes und zum 
Zeugnis ermächtigendes Wort gesprochen hat, dann gehört die Konkretion des Volkes Israel als 
physische Größe bleibend zur Erwählung hinzu und kann nicht auf eine spirituelle Ebene reduziert 
werden. Gott hat sich konkret an sein Volk in Raum und Zeit gebunden, was auch geschieht. Das 
gehört zur Inkulturation des Wortes Gottes, das gehört zur Ernstnahme des Judeseins Jesu und in
karnatorischen Denkens. Diese konkrete Bindung kann von Menschen nicht gelöst werden.« Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Christ covenantally abides both within the church and within the community of Israel 
because the triune God abides with both peoples.«66 

Die Heilszusage Gottes, also die Zusage des heilvollen Wirkens des Logos, bleibt für 
Jüd*innen gültig auch ohne Bekenntnis zum inkarnierten Logos in Christus (Kapi
tel 7.2.3.2): 

»This leads to the conclusion that on both historical and theological grounds Jews do 
not need to share in the Christian experience of the Logos incarnated as Jesus to be 
participants in covenant with a saving God, since they continue to experience the in
dwelling of God within their community and people. From a Christian perspective, this 
indwelling necessarily involves the Logos, notwithstanding that the Word’s incarna
tion in Jesus has not been revealed to Israel as a whole.«67 

Hoff erinnert zudem an den eschatologischen Vorbehalt, an die Vorläufigkeit, die dem 
christlichen Ja zu Jesus als dem inkarnierten Logos und der christlichen Rede vom trini
tarischen Gott eingeschrieben ist: 

»Two perspectives – decisive for logos-theology – are suggested: (1) in a Christian con
text we must be prepared for the unknown and indeterminate and, ultimately, even for 
indeterminable languages of God’s revelation. (2) The traditional Christian language 
of God’s revelation for us, localized in Jesus Christ, remains not only somehow unutter
able (the mysterium stricte dictum of the incarnation of God), but also as unfinished. The 
Judgement still awaits us. Thus every theology of revelation retains a messianic quality – 
something awaited.«68 

Aus diesem Grund wurden in den vergangenen Jahren diejenigen Ansätze zunehmend 
von Bedeutung, die diesen eschatologischen Vorbehalt im Moment des Messianischen 
zur Geltung bringen. 

7.2.1.3 Christologie und das Messianische (eschatologisch): Leben in Erwartung 
des (Wieder-)Kommens des Messias 

An zwei Punkten in der Christologie konnten bereits problematische Überhänge gezeigt 
und alternative Perspektiven aufgezeigt werden. Dabei wurde deutlich, dass in alle zu
nächst offensichtliche Diskontinuität und Differenz der Christologie zum Judentum im
mer auch Momente der Kontinuität eingeschrieben sind: (1.) das Ernstnehmen des Jü

66 Cunningham, Philip A./Pollefeyt, Didier: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenan
tal Life. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Mary C. Boys/Hans Hermann Henrix/Jesper 
Svartvik (Hg.): Christ Jesus and the Jewish People Today. New Explorations of Theological Inter
relationships. Grand Rapids (Michigan): William B. Eerdmans Publishing Company 2011, 183–201, 
197f. 

67 Ebd. 199. 
68 Hoff: A Realm of Differences, 211. Hervorhebung AS. Diese Vorläufigkeit resultiert aus unseren 

sprachlichen Begrenztheiten, Gott zur Sprache bringen zu können: »Our efforts to express the in
expressible force us to define the reality of God in the course of our experience of God’s historical 
reality – that is, in the context of its relevance for our salvation.« Hoff: A Realm of Differences, 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 303 

dischseins Jesu für die Bestimmung von Inkarnation (Kapitel 7.2.1.1) und (2.) die Wahr
nehmung, dass das heilvolle Wirken des göttlichen Logos und Geistes trotz des Bekennt
nisses zum inkarnierten Logos in Jesus Christus im Bekenntnisraum der Kirche nicht 
auf die Kirche beschränkt ist (Kapitel 7.2.1.2). Dazu kommt (3.) das Moment des Messia
nischen. Es kann für die Christologie dort korrigierend wirken, wo die Heilsbedeutung 
der Person Jesu zu sehr über die Codes von Erfüllung/Fülle und Vollendung bestimmt 
werden und Dimensionen des Vorläufigen und noch Ausstehenden unterbestimmt blei
ben.69 Das ist erkenntnistheologisch nicht harmlos: Denn dort, wo in Christologie, Ek
klesiologie und Soteriologie eine Hermeneutik der Erfüllung, der Fülle und Vollendung 
greift, gibt es keinen Grund für eine erkenntnistheologische Bedeutung des Judentums 
oder des Dialogs. Dann ist für jüdische Andere kein Platz, bzw. erscheinen jüdische An
dere notwendigerweise als defizitär.70 Das sieht auch John T. Pawlikowski so: »Une chris
tologie fondée sur la notion de Jésus accomplissant les prophéties messianiques, ou celle 
reposant sur la vision du Christ ›purifiant‹ l’humanité de tout péché grâce au versement 
de son sang sur le Calvaire, nous laisse peu ou pas d’espace pour créer une théologie 
constructive des relations judéo-chrétiennes, capable de saper définitivement la théorie 
de la substitution.«71 

Zwei Beispiele aus DI und G&C, in der ebensolche christozentrische Argumentatio
nen aufscheinen, sollen das verdeutlichen – wobei sich eine Entwicklung insofern ab
zeichnet, als in G&C die »Fülle« auch für das jüdische Volk ausgesagt werden soll: 

»I. Fülle und Endgültigkeit der Offenbarung Jesu Christi. […] Es ist nämlich fest zu 
glauben, dass im Mysterium Jesu Christi, des fleischgewordenen Sohnes Gottes, der 

69 Im deutschsprachigen Raum arbeiten dazu derzeit vor allem Erwin Dirscherl und René Dausner 
über die Rezeption des Messianischen bei Giorgio Agamben und dessen Römerbriefkommentar: 
Agamben, Giorgio: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Römerbrief. Originaltitel: Il tempo che 
resta. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22006. Vgl. beispielsweise Dausner, René: Christologie und Mes

sianismus, v.a. 367–377 (»2.2 Diskurseröffnungen: Thesen für eine Differenzchristologie in messia

nischer Perspektive«). Zu einer Rezeption Agambens im Horizont des jüdisch-christlichen Dialogs 
s. auch Rungelrath: Das Messianische. Für eine vertiefte Auseinandersetzung mit diesem Ansatz, 
der derzeit, so zumindest die Wahrnehmung der Autorin, im jüdisch-christlichen Dialog verstärkt 
rezipiert wird und an Bedeutung gewinnt, sei an das Werk Dirscherls und Dausners verwiesen. 

70 Auch für Dirscherl, der auf Wohlmuth referiert, könne nicht davon die Rede sein, »dass Gott un
terschiedslos Mensch wird und sich verendliche, dass Adonai, der Gott Israels inkarniere und sich 
dabei alles in eine Eindeutigkeit auflöse. Es ist Gottes Wort, die zweite göttliche Person von der dies 
gesagt wird. Gott bleibt auch angesichts der Inkarnation der unbegreifliche, in der Nähe der ferne, 
in der Immanenz der transzendente, in der Anwesenheit der abwesende Gott. Die Nähe Gottes ist 
nicht herstellbar oder verfügbar, sie wird gewährt.« Dirscherl, Erwin: Die Herausforderungen für 
eine Christologie im Angesicht von Jesu Judentum. Das theozentrische Beten und Fragen Jesu als 
bleibende Herausforderung des christlichen Glaubens an den einen Gott. In: Christian Danz/Kathy 
Ehrensperger/Walter Homolka (Hg.): Christologie zwischen Judentum und Christentum (Dogma

tik in der Moderne 30). Tübingen: Mohr Siebeck 2020, 209–228, 223. So spricht Wohlmuth von der 
christologischen Differenz des »unvermischt« als dem »jüdische[n] Stachel in der Christologie«. 
Wohlmuth, Josef: Die Tora spricht die Sprache der Menschen. Paderborn/München/Wien: Herder 
2002, 182. 

71 Pawlikowski: La Christologie comme clé d’une théologie post-substitutive du judaïsme après Nostra 
aetate, 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»der Weg, die Wahrheit und das Leben« (Joh 14,6) ist, die Fülle der göttlichen Wahrheit 
geoffenbart ist [DI 5] […] Im Gegensatz zum Glauben der Kirche steht deshalb die 
Meinung, die Offenbarung Jesu Christi sei begrenzt, unvollständig, unvollkommen 
und komplementär zu jener in den anderen Religionen [DI 6].« (DI 5 und 6) 

»Die Kirche ersetzt nicht das Gottesvolk Israel, denn als auf Christus gegründete 
Gemeinschaft stellt sie in ihm die Erfüllung der an Israel ergangenen Verheißungen 
dar. Das heißt nicht, dass das nicht zu solcher Erfüllung gelangte Israel nicht mehr 
als Volk Gottes betrachtet werden könnte. [G&C 23] […] ›Wer sich an die Tora hält, hat 
Leben in seiner Fülle (vgl. Pirqe Awot II,7).‹ [G&C 24]« (G&C 23 und 24) 

Aussagen wie diese lassen das inhärent eschatologische Moment des christlichen Be
kenntnisses zu Jesus als Messias in den Hintergrund treten. Dabei lebten und wirkten 
Jesus selbst und seine ersten Anhänger, davon zeugen vor allem die Briefe des Paulus, 
ganz aus der Naherwartung, also aus der Vorstellung des bald sich durchsetzenden Rei
ches Gottes mit dem endzeitlichen Wiederkommen des Messias (Parusie). Christlicher 
Identität ist diese hoffnungsvolle Erwartung in der Logik eines schon und noch nicht ein
geschrieben.72 

Cunningham weist darauf hin, dass auch der jüdischen Tradition diese Dynamik ei
nes schon – noch nicht in den Erfahrungen mit dem Gott Israels keineswegs fremd ist. 
Die Erfahrung, dass Gottes endgültige Offenbarung zwar noch aussteht, seine Wirk
lichkeit aber bereits in der Zeit fragmentiert begegnet, eint Judentum und Christentum: 
»Although it is sometimes said that Christians stress that the redemption of the world 
has begun (or even already happened) and Jews emphasize the unredeemed state of the 
world, both in different ways see themselves as experiencing anticipations of the age to come. 
For example, Jews see the Shabbat as a taste of the messianic era, while Christians un
derstand that by his resurrection, ›Jesus is introduced into the world to come.‹«73 

Die eschatologisch-messianische Struktur christlicher Gotteserfahrung in Jesus 
Christus verweist das Christentum erneut und in mehrfacher Weise an das Judentum: 
in der Deutungsmöglichkeit für Jesu als den erwarteten Messias, in der Erwartung auf 
das noch ausstehende Reich Gottes und im göttlichen Auftrag, an der Durchsetzung 
dieses Reiches mitzuarbeiten. Auch wenn diese christlichen Glaubensgegenstände im 
Zuge einer Deutung des Christusereignisses eine massive Umdeutung erfuhren, sind 
sie dennoch zunächst jüdischer Traditionsbestand (Kapitel 4.1.1 und 6.1.2.3). Christian 
Rutishauser beschreibt das komplexe Ineinander von Diskontinuität und Kontinuität 
jüdischer und christlicher Messias-Vorstellungen und den Zusammenhang zu soterio
logischen Fragekomplexen: 

72 Christ*innen bezeugen, dass die ersten Zeichen mit Jesu Leben, seinem Tod und seiner Auferste
hung gesetzt sind, dass in seiner Nachfolge ein »Vorgeschmack« des Reiches Gottes erfahrbar wird 
(schon), bis es sich am Ende der Tage endgültig durchsetzt (noch nicht). 

73 Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 300 (Hervorhebung AS); mit Verweis 
auf Päpstliche Bibelkommission: Bibel und Christologie, 6. Januar 1984, §1.2.6.2: https://www.vati 
can.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia 
-cristologia_ge.html (10.02.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20090608_bibbia-cristologia_ge.html


7 Verzicht auf Judenmission? 305 

»Jewish messianism is transformed into the christology of the church. The messianism of 
Jesus’ time, aiming to gather and restore the Jewish people, is a pre-Christian phe
nomenon. It has to be respected as a reality of its own, different from ecclesiastical 
Christology with its universal claim of salvation driven by the church’s theological inter
pretation of Jesus‹ death and resurrection. But messianism and Christology are insep
arably linked to each other. From a Jewish perspective messianism occurs at the end of 
time and the fulfillment of the Torah; from a Christian perspective Christ is the begin
ning, the origin of a new history of covenant of all people. This is a complete dialectical 
shift; messianism functions in Judaism differently than Christology does in Christian
ity. Jesus Christ as the personification of the Jewish road to salvation becomes the road 
of salvation for all humankind through his handing over from within the covenant of 
Sinai to the pagan world and through his divine transition from death to resurrection. 
God himself here directs the history of salvation and makes Judaism fully enact its uni
versal significance for the world without dissolving the covenant of Mount Sinai. To the 
contrary: when Jews live their vocation according to the Torah they produce salvation 
for the Gentiles. This is the way of God’s providence, of divine thoughts that are so dif
ferent from human thoughts (cf. Isa. 55:8; Rom. 11:33-35).«74 

Traditionell wurden die christliche sowie die jüdische Messiasvorstellung als sich gegen
seitig ausschließende Kategorien angesehen. Cunningham wie auch schon Rettenba
cher verorten diese Tradition als Bestandteile des Erbes einer antithetisch angelegten 
Selbstdefinition der Kirche:75 Für die Kirche stand fest, bei der endzeitlichen Wieder
kunft würde sich erweisen, dass Jesus der wahre Messias ist, woraufhin Jüd*innen ihr 
Nein zu Jesus als Messias revidieren und Jesus endzeitlich ebenfalls als Messias anerken
nen würden.76 Seit NA und insbesondere mit PJSE 21 jedoch gilt: »Was sich in Christus 
bereits erfüllt hat, das muss sich in uns und in der Welt noch erfüllen. Die endgültige 
Vollendung wird die des Endes sein, mit der Auferstehung der Toten und dem neuen 
Himmel und der neuen Erde. Die jüdische Messiaserwartung ist nicht gegenstandslos.«77 Für 
Cunningham resultiert diese bleibende Gültigkeit aus der bleibend gültigen Bundesbe
ziehung und der Treue Gottes zu seinen Verheißungen an sein jüdisches Volk.78 

Die Herausforderung für christliche Theologie besteht derzeit also darin, das end
zeitliche Geschehen des (Wieder-)kommens des Messias so zu denken, dass die substi
tutionstheologische Logik eines entweder – oder (Cunningham spricht von einem Null

74 Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 238. 
75 Vgl. Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 303. 
76 Vgl. ebd. 298: »Jews and Christians tend to imagine that at the dawning of the messianic age one 

tradition will finally learn that it was wrong and that the other was right. Some Christians envision 
that Jews will finally recognize their error in failing to acknowledge Jesus Christ as the Messiah 
and Son of God. On the other hand, some Jews believe that the worship of Jesus as God is a serious 
religious error displeasing to God even if the worshipper is a non-Jew, and that at the end of days 
Christians will come to recognize this.« 

77 Hervorhebung AS. Vgl. Kapitel 6.1.2.2; Pawlikowski: La Christologie comme clé d’une théologie 
post-substitutive du judaïsme après Nostra aetate, 34f. 

78 Cunningham: Maxims for Mutuality, 41: »Because Jewish covenanting with God continues with
out interruption since biblical times, Catholic theology must inevitably conclude that ›Jewish mes

sianic expectation is not in vain‹ because God by definition is the ever-faithful covenanting part
ner.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

summenspiel, einem »zero-sum eschatological scenario«79), die in einer »Erfüllungsher
meneutik« noch immer zumindest tendenziell präsent ist, nicht mehr länger greift, oh
ne dabei in das Fahrwasser zweier nebeneinander bestehender Heilswege für Judentum 
und Christentum zu geraten. 

Zweierlei ist dazu hilfreich. Das eine ist, über alle Diskontinuität hinweg das Verbin
dende eines gemeinsamen Hoffens zu betonen. »Wir wie sie leben in der Erwartung.« 
(PJSE 21) Zwar sind die Vorstellungen des Erhofften, wie das Zitat Rutishausers zeigte, 
je unterschiedlich gelagert, sie sind aber nicht unabhängig voneinander. Vielmehr in
terferieren sie und greifen komplex ineinander, so Erwin Dirscherl: »[B]eide bezeugen 
Verheißungen und deren Erfüllung, der jüdische wie der christliche Glaube sind auf ge
duldiges (Er-)Warten angewiesen und deren Hoffnung ruht auf jenen Taten Gottes, die 
schon in der Zeit geschehen sind und durch den Abschluss eines verschrifteten Kanons 
von Juden und Christen auf unterschiedliche Zeiträume beschränkt werden. Der christ
liche Kanon schreibt die Tradition und Auslegung des Gotteswortes anders fort als der 
jüdische.«80 

Damit einher geht zweitens eine Haltung oder eine Bewusstheit, die Catherine Cor
nille als »epistemische Demut« bezeichnet (Kapitel 1.2.2.1): eschatologische Aussagen 
können nur im Modus von Konjunktiv oder Optativ als Ausdruck einer Hoffnung, nie 
aber im Indikativ formuliert werden. Die Kategorie des Mysteriums erinnert zudem 
daran, dass das endzeitliche Geschehen alle unsere bisherigen Kategorien menschlicher 
Sprache und menschlichen Denkens sprengen wird.81 Davon zeugt implizit PJSE 21: 
»Derjenige, der kommen wird, [wird] die Züge Jesu tragen, der schon gekommen ist, 
unter uns gegenwärtig ist und handelt.« Bedeutungsvoll ist dabei, dass PJSE 21 nicht 
aussagt, dass der endzeitliche Messias Jesus sein wird, sondern dass der endzeitliche 
Messias »die Züge Jesu tragen wird«. Damit eröffnet PJSE eine Möglichkeit das end
zeitliche Geschehen so zu formulieren, dass dabei die Erfüllung sowohl der christlichen 

79 Ebd. Vgl. ähnlich ders.: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 298 (»overcoming opposi
tional thinking«) oder ebd. 300: »[T]he traditional Christian language of ›fulfillment‹ is signifi
cantly modified in a theology of shalom.« Wie geht das zusammen mit dem christlichen Bekennt
nis zu Christus als Richter über alle Menschen am Ende der Tage? Dazu Klaus von Stosch: »Wenn 
Christen bekennen, dass alle Menschen durch Christus gerichtet werden, so soll dies keine Ver
einnahmung anderer sein, sondern es folgt aus der Struktur der christlichen Hoffnung. Für Chris
ten hängt eben alles davon ab, dass wir nicht von einer abstrakten Gerechtigkeit gerichtet wer
den, sondern dass Gott uns in menschlicher Gestalt und damit in Solidarität und in Sensibilität für 
unsere menschlich, allzu menschlichen Sorgen und Nöte richten und verwandeln wird. Es hieße 
einfach dem anderen einen entscheidenden Vorzug vorzuenthalten, wenn ich nicht Christus als 
Richter für ihn sehen würde.« Ders.: Das besondere Verhältnis von Judentum und Christentum als 
Lernort, 131. 

80 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 64. Ähnlich Cunningham: »Jews and Christians have dif
ferent but converging expectations.« Ders.: Emerging Principles of a theology of shalom, 300; oder 
Hoff: »Thy dynamics of the hope of what is yet to pass unites; the messianic association, the escha
tological claims are held in common.« Ders.: A Realm of Differences, 216. 

81 Vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 42: »God transcends human binaries.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 307 

als auch der jüdischen Erwartungen denkbar wird. Dazu Philip A. Cunningham und im 
Anschluss an Klaus von Stosch:82 

»Here the PBC ventures to imagine that Christians will recognize the eschatological 
›coming One‹ on the basis of ›traits of Jesus,‹ while Jews will experience a similar recog
nition (since their expectations are not in vain), presumably on the basis of »traits« 
anticipated in the Jewish tradition. In other words, both Jews and Christians have expec
tations of traits that ›on that Day‹ will converge in the ›coming One.‹ This opens the pos
sibility of a non-zero-sum eschatological scenario: God will fulfill the hopes of both Jews 
and Christians and, conceivably, both will recognize the rightness of each other’s per
spectives all along.«83 

Daraus folgt, dass wir auch als Christen längst nicht wissen, wie die Begegnung mit Je
sus Christus aussehen wird und was es heißt, ihm zu begegnen. Christlicherseits dürfte 
es also selbstverständlich sein, dass die wahre Bedeutung des eigenen Glaubens erst am 
Ende aller Tage mit der Parusie Christi offenbar wird. Die dann erfolgende Begegnung 
mit dem endzeitlichen Messias könnte von daher sowohl für Juden als auch für Chris
ten einige Überraschungen bringen und könnte beiden die gegenseitige Anerkennung 
erleichtern. Die Parusie Christi, dessen eschatologisches Antlitz weder die Kirche noch 
Israel kennen, stellt in dieser Perspektive das entscheidende noch ausstehende Ereignis 
für Juden und Christen dar, das in Kontinuität bei bleibender Diskontinuität sowohl zum 
christlichen Bild vom Parusiechristus als auch zur jüdischen Messiasvorstellung konzi
piert werden kann.84 

In diesem Zusammenhang könnte hilfreich sein, die Dimension der Bezeichnung zu 
stärken: Bisher wird die Messianität Jesu christologisch vor allem im Sinne einer onto
logischen Kategorie erfasst. »Christus« wieder als das wahrzunehmen, was er alttesta
mentlich ist, nämlich ein Titel, eine Bezeichnung für den Juden Jesus, macht bewusst, 
dass sich der Realitätsgehalt nicht anders zeigt als dadurch, dass das Bezeichnete das 
erschließt, worauf das Zeichen verweist: die Wirklichkeit der göttlichen Lebensmacht, 
die sich im und als Bund zeigt und aktualisiert.85 

82 Vgl. ähnlich auch Pawlikowski: »Elle parle du Messie eschatologique comme de Celui qui doit ve
nir et qui va porter les traits que les chrétiens ont déjà vus et reconnus en Jésus qui est venu et qui 
demeure dans l’Église. Si la fenêtre ouverte par cette affirmation pour une théologie chrétienne 
renouvelée du peuple juif est peut-être étroite, il semble qu’on puisse y trouver un espace pour 
une vue qui considère qu’une reconnaissance du Messie eschatologique par les juifs n’a pas besoin de 
s’exprimer dans le langage christologique spécifique du christianisme.« Ders.: La Christologie comme 
clé d’une théologie post-substitutive du judaïsme après Nostra aetate, 35. 

83 Cunningham: Maxims for Mutuality, 41. Hervorhebung AS. Oder ähnlich: »In particular, the formu

lation that the eschatological messiah will have ›the traits of Jesus,‹ which would be recognized as 
such by Christians, is very notable. Crucially, Jewish recognition of the eschatological ›One who is 
to come,‹ since their ›messianic expectation is not in vain,‹ must logically depend on Jews perceiv
ing some identifiable messianic ›traits‹ conveyed through the Jewish tradition.« Ders.: Emerging 
Principles of a Theology of Shalom, 299. 

84 Von Stosch: Das besondere Verhältnis von Judentum und Christentum als Lernort, 131. Mit Verweis 
auf Osten-Sacken, Peter von der: Grundzüge einer Theologie im christlich-jüdischen Gespräch (Ab
handlungen zum christlich-jüdischen Dialog 12). München: Chr. Kaiser 1982, 132–136. 

85 Vgl. Hoff: Performative Theologie, 9f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Aus einem Leben in Erwartung, das sowohl christliche wie auch jüdische Lebensvoll
züge bestimmt, resultiert ein Auftrag: das Arbeiten am kommenden Reich Gottes. »Jews 
and Christians both believe that they must work on behalf of the Age to Come. It is a 
vocation that they can fulfill together.«86 

Christ*innen und Jüd*innen leben diesen Auftrag je unterschiedlich aus. Und auch 
diese Differenzen christlicher und jüdischer Lebensvollzüge, so die Konsequenz aus PJ
SE und im Kontext eines messianischen Denkens, werden in ihrer Vorläufigkeit am Ende 
der Tage im Reich-Gottes aufgehoben sein: 

»The use of such expressions as ›we too live in expectation‹ and ›the eschatological di
mension of our faith‹ indicates that both Judaism and the church will, in a sense, be 
superseded in the reign of God. The practices of both traditions will be altered in the 
age to come. For example, Catholic sacramental life will be rendered obsolete by life 
in God’s direct presence,and while rabbinic traditions describe the joys of the age to 
come in terms of the sublimity of Torah study or the physical pleasures of meals or sex, 
there are also texts that imagine a new, immediate experience of God, such as ›The 
righteous sit with their crowns on their heads and receive pleasure from the radiance 
of the Divine Presence‹.«87 

Inwiefern aber sind diese Überlegungen bedeutsam für unsere Fragestellung? Insofern, 
als über das Messianische, also eine eschatologische Perspektivierung der Christologie, 
die Notwendigkeit und Möglichkeit einer soteriologischen Grammatik deutlich wird, die 
dazu befähigt, christlicherseits an der Heilsbedeutung Jesu Christi festzuhalten und sie 
so zu denken, dass sie von der Notwendigkeit eines (impliziten) Christusbekenntnisses 
oder der Zugehörigkeit zur Kirche entkoppelt ist: eine Grammatik, die Räume für jü
dische Andere und deren bleibende Heilsbedeutung in der soteriologischen Rede aus
weist.88 

86 Cunningham: Seeking Shalom, 78. Vgl. Kapitel 6.2.2 und 6.2.3. 
87 Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 299. Cunningham verweist auf PJSE 

21. 
88 Wichtig ist dabei: Das macht Jüd*innen nicht zu »anonymen Christ*innen« (Rahner, Karl: Die an

onymen Christen. In: Schriften zur Theologie VI. Zürich: Benziger 1965, 545–554), sondern es er
möglicht die christliche Wertschätzung der jüdischen Tradition gerade wegen ihrer Alterität (Al
terität als konstitutive Voraussetzung für die Möglichkeit einer positiven Bestimmung des Juden
tums). Für Pawlikowski folgt aus den Überlegungen von PJSE und der Anerkennung der bleibenden 
Gültigkeit der jüdischen Messiashoffnung (und in diesem Punkt versteht er seinen Ansatz als über 
die Theologie Kaspers hinausführend): »[J]e soutiens que les juifs n’auront pas à explicitement fai
re leur le langage christologique, même pas à la fin des temps, comme partie prenante du processus 
de leur rédemption. Je montrerai donc plus clairement que le cardinal Kasper que les deux voies 
distinctes se trouvent sur un pied d’égalité. Le chemin chrétien n’est pas intrinsèquement supé
rieur au chemin juif.« Pawlikowski: La Christologie comme clé d’une théologie post-substitutive du 
judaïsme après Nostra aetate, 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 309 

7.2.2 Scharnier: Christologie und Ekklesiologie – Kirche als hineingenommen 
in das messianische Volk Gottes 

Die vorgebrachten Ansätze zu einer messianisch perspektivierten Christologie kulmi
nieren in Überlegungen zur Ekklesiologie, die bisher ausgeblendet blieb, obwohl sie tra
ditionell untrennbar verbunden ist mit der christlichen Frage nach Heilsmöglichkeiten 
außerhalb der Kirche. Die Kirche ist der erkenntnistheologische Ort dieser Frage, inso
fern Kirche als Diskursgemeinschaft, in der der christliche Glaube bezeugt und tradiert 
wird, soteriologische Grammatiken generiert.89 Die uns beschäftigende soteriologische 
Frage ist auch insofern eine ekklesiologische, als mit G&C 43 »die bleibende Rolle des 
Bundesvolkes Israel im Heilsplan Gottes dynamisch zu beziehen [ist] auf das ›Volk Gottes 
aus Juden und Heiden – geeint in Christus‹, den die Kirche als den universalen Schöpfungs- 
und Heilsmittler bekennt.« Die folgenden ekklesiologischen Überlegungen funktionie
ren gleich eines Scharniers, das die christologische Grundperspektive mit der zweiten 
Grundperspektive, jener des ungekündigten Bundes, verbindet. Denn ebenso wenig, wie 
wir von Jesus ohne Bezug auf das Alte Testament und das Judentum sprechen können, 
können wir »von der Kirche als Volk Gottes sprechen, ohne zu berücksichtigen, dass Isra
el bleibend das Volk Gottes ist,«90 so Erwin Dirscherl, weil es im gültigen Bund mit Gott 
lebt. 

Gerade angesichts eines gegenwärtigen Erstarkens nationalstaatlicher und nationa
listischer Bestrebungen wird der Begriff des »Volkes« als politisch aufgeladen bewusst.91 
Im Zeichen des jüdisch-christlichen Dialogs ist der Begriff »Volk Gottes« außerdem sub
stitutionstheologisch vorbelastet. Im kollektiven Gedächtnis sowohl von Christ*innen 
als auch von Jüd*innen hallt ein Verständnis von Kirche als neues Volk Gottes nach, das 
Israel als das alte Volk Gottes ersetze. Vor diesem Hintergrund ist für eine christliche 
Verwendung des »Volk Gottes«-Begriffs im Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs äu
ßerste Sensibilität verlangt. Insbesondere auch wegen des jüdischen Einspruchs, den 
Selbstanspruch der Kirche, Volk Gottes zu sein, nicht ohne Weiteres akzeptieren zu kön
nen (Kapitel 6.1.3.2). 

In Fortführung der christologischen Ansätze, vor allem jener zum Messianischen, 
gilt es auch Ekklesiologie aus dem jüdisch-christlichen Dialog heraus zu reformulieren: 
das heißt, wie bereits mehrfach versucht, auch in der Reflexion auf kirchliche Identität 
die Schuldgeschichte der Kirche einzuberechnen und Räume für jüdische Andere auszu
weisen (vgl. dazu v.a. die Ausführungen in Kapitel 6.1.3.2 zum Topos »Gemeinschaft des 
Gottesvolkes«). Für Pawlikowski beispielsweise muss alleine schon der historische Kon
sens darüber, dass Jesus selbst nicht die Gründung einer von Israel getrennten Kirche 

89 Ähnlich Rettenbacher: Außerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 334f. 
90 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 42. 
91 Erwin Dirscherl und René Dausner entwickeln gerade angesichts dessen ein messianisches Ver

ständnis von Volk Gottes entlang der Überlegungen Giorgio Agambens: »Wenn die vorigen Aus
führungen zutreffend sind, bedeutet die Qualifizierung der Kirche als messianisches Volk eine 
Transformation, die das Völkische des Volksbegriffs nicht gelten lässt.« Dausner: Das Volk Gottes 
und die messianische Zeit, 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

intendierte, Anlass für ekklesiologische Neubestimmungen geben. Dass Jesus selbst sei
ne Heilsbotschaft stets als innerhalb Israels verortet verstand, darf ekklesiologisch nicht 
übergangen werden: »Christians […] can no longer simplistically argue that Jesus estab
lished a totally new religious entity, apart from Judaism, during his own lifetime. Incre
asing scholarly evidence undercuts such an ecclesiological outlook.«92 

Entgegen aller ideologischen Anfälligkeit liegt im eschatologisch perspektivierten 
Topos des pilgernden Gottesvolks ein mehrfaches Potential. Wie bereits erwähnt, bringt das 
Volk Gottes wie kein anderer die bleibende Verwiesenheit kirchlichen Selbstverständnis
ses als Volk Gottes an das Judentum und dessen bleibende Erwählung als Volk Gottes zum 
Ausdruck:93 Man kann nicht von der Kirche als Volk Gottes sprechen, ohne sich dabei auf 
das jüdische Volk, das bleibend Volk Gottes ist, zu beziehen. Für René Dausner ist das 
Volk Gottes Ausdruck einer theologischen Grammatik, also einer Grundstruktur theolo
gischen Denkens und Sprechens, die »Einheit in Verschiedenheit« zu denken versucht: 
»[d]er Volk-Gottes Begriff […] als besonders geeignet, weil er die Einheit des Volkes Gottes 
aus Juden und Christen aus theologischen Gründen und trotz der bleibenden christolo
gischen Differenz zu plausibilisieren vermag. Gerade die christologische Differenz öffnet 
den Blick für die messianische Dimension dieses Volkes Gottes, von der in LG 9,2 die Rede 
ist.«94 

Auch für Medard Kehl sind mit dem Topos Volk Gottes spezifische ekklesiologische 
Qualitäten ausgesagt, nämlich die »Möglichkeit einer differenzierten Zugehörigkeit zur 
Kirche«, die »Kontinuität zwischen Kirche und Israel«, der »geschichtliche und escha
tologische Charakter der Kirche sowie die »grundlegende Gemeinsamkeit aller Gläubi
gen«.95 Für Peter Hünermann ist es deshalb 

»bedauerlich und bedenkenswert, dass die Bezeichnung messianisches Volk in der Re
zeption der Ekklesiologie des II. Vatikanums nahezu nirgends auftaucht, da hier ein 

92 Pawlikowski, John T.: The Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue. A Yes and a No. In: SCJR 
12 (2017) 1, 1–14, 4. Pawlikowski verweist auf Meier, John P.: A Marginal Jew. Rethinking the His
torical Jesus. Bd. 3. Companions and Competitors: New York: Doubleday 2001, 251. Pawlikowski 
weiter: »Some Christian biblical scholars such as John Meier now doubt that Jesus had any inten
tion of establishing an ecclesial community totally separated from Judaism. According to Meier, 
Jesus showed no interest in creating even a separatist sect or a holy remnant along the lines of 
the Qumran community. But he did envision the development of a special religious community 
within Israel. The idea that this community ›within Israel would slowly undergo process of sep
aration from Israel as it pursued a mission to the Gentiles in this present world—the long term 
effect being that his community would become predominantly Gentile itself—finds no lace in Je
sus’ message or practice.‹« Ebd. 

93 Vgl. Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 42. Vgl. auch G&C 14 oder PJSE 1 und 2. Ähnlich auch 
Hoff: Ekklesiologie, 47. 

94 Dausner: Das Volk Gottes und die messianische Zeit, 93. Hervorhebung AS. LG 9,2: »So hat er sich 
aus Juden und Heiden ein Volk berufen, das nicht dem Fleische nach, sondern im Geiste zur Ein
heit zusammenwachsen und das neue Gottesvolk bilden sollte.« Vgl. weiter bei Dausner: »Die Rede 
vom messianischen Volk bietet darum m.E. für das 21. Jahrhundert nicht nur die Möglichkeit, son
dern auch die Herausforderung, die Ekklesiologie unter Rücksicht auf das gegenwärtige Judentum 
als von Gott erwähltes und geliebtes Volk weiterzuentwickeln.« Ebd. 95. 

95 Kehl, Medard: Art. Volk Gottes. 3. Systematisch-theologisch. In: LThK Bd. 10. Freiburg i.Br.: Herder 
32010, 848f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 311 

wichtiger theologischer Ansatzpunkt sowohl zur Bestimmung des Verhältnisses Kir
che und Judentum, alt- und neutestamentlichem Gottesvolk, wie zur Charakteristik 
des Verhältnisses zu den Völkern in ihrer kulturellen und gesellschaftlichen Eigenständig
keit gegeben ist.«96 

Der Topos Volk Gottes ist zunächst alttestamentlich-jüdischer Traditionsbestand. Das 
Selbstverständnis Israels als auserwähltes Gottesvolk ist für Erich Zenger beispielsweise 
maßgebliches Prinzip für die Zusammenstellung des Kanons: »Im Zentrum der Kompo
sition steht die Konstitution Israels als heiliges Volk, in dessen Mitte der heilige JHWH 
gegenwärtig werden will und wirken will.«97 

René Dausner und Erwin Dirscherl entwickeln den Topos Volk Gottes entlang von 
Überlegungen Giorgio Agambens in dessen Römerbriefkommentar weiter:98 Agamben ver
sucht über Paulus die Kategorie Volk jenseits binärer Zuordnungen von Zugehörigkeit 
und Nicht-Zugehörigkeit zu denken. Entscheidend dafür ist ein zeitlicher Vermerk: Pau
lus versteht sich selbst mit dem Christusereignis als in messianischer Zeit, der »Zeit des 
Messias«99 lebend. Will sich die Kirche als weltlich-zeitliche Institution nicht in der Zeit 
verlieren, muss sie diesen messianischen Zeitindex kultivieren.100 Die Kirche als Volk aus 

96 Hünermann, Peter: Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über die Kirche: Lu
men gentium. In: ders./Bernd Jochen Hilberath (Hg.): HThK Vat. II Bd. 2. Freiburg: Herder 2004, 
263–582, 373. Hervorhebung AS. Vgl. LG v.a. 48–51 (»Kapitel VII: Der endzeitliche Charakter der pil
gernden Kirche und ihre Einheit mit der himmlischen Kirche«). 

97 Zenger: Einleitung in das Alte Testament, 34. 
98 Agamben, Giorgio: Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Römerbrief. Originaltitel: Il tempo che 

resta. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22006. 
99 Agamben: Kirche und Reich, 12. Agamben plädiert dafür, dass Messianische nicht nur personifi

ziert zu denken, sondern eher im Sinne einer Zeitstruktur. Für Agamben ist die messianische Zeit 
»die Zeit, die die Zeit benötigt, um zu Ende zu gehen – oder, genauer, die Zeit, die wir benöti
gen, um unsere Zeitdarstellung zu beenden, zu vollenden.« Ders.: Kirche und Reich, 81. Vgl. dazu 
Dausner: Das Volk Gottes und die messianische Zeit, 97. Agamben meint damit »keine zeitliche 
Dauer, sondern eine qualitative Transformation der gelebten Zeit.« Ders.: Kirche und Reich, 12. 
Die messianische Zeit ist eine Ungleichzeitigkeit, insofern »das Ereignis des Messias mit der his
torischen Zeit übereinstimmten und gleichwohl nicht mit ihr identisch sein können.« Ders.: Der 
Messias und der Souverän. In: ders.: Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: 
S. Fischer, 287–310, 308. Die messianische Zeit ist für Agamben eine Handlungszeit, »insofern sie 
einen Transformationsprozess im Inneren der chronologischen Zeit anzeige«. Dausner: Christolo
gie und Messianismus, 176. Die messianische Zeit ist »durch eine Umkehrung gekennzeichnet, eine 
Verdoppelung, die in einem Augenblick Sieg und Niederlage, Vergangenheit und Gegenwart und 
Zukunft zusammendrängt und verwandelt, ohne dass diese zusammengedrängte Zeit, diese Rest
zeit, die in der Zeit bleibt (ital. restare; rimanere), substantiiert wird zu einer weiteren Zeit. Diese 
Zeit lässt sich mit Agamben als Zone der Ununterscheidbarkeit oder als Schwellenzeit beschrei
ben, die ein neues Handeln in der Zeit ermöglicht, weil die Zeit nicht als lineare Fortschreibung 
einer vergangenen Identität gedacht ist.« Dausner: Christologie in messianischer Perspektive, 366. 

100 Agamben: Kirche und Reich, 23: »Paroikia und parousia, der Aufenthalt des Fremden und die An
wesenheit des Messias haben dieselbe Struktur, die im Griechischen durch die Präposition para 
ausgedruckt wird: eine Anwesenheit, die die Zeit dehnt, ein schon, das auch ein noch nicht ist, eine 
Verzögerung, die kein Verschieben auf später ist, sondern ein Sprung, ein Bruch in der Gegenwart, 
der es uns erlaubt, die Zeit zu begreifen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»Juden und Heiden« ist für Paulus das messianische Zeichen für die kommende Gegen
wart des Herrn: »Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht 
Mann und nicht Frau; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus.« (Gal 3,28) 

»Die messianische Dimension der Kirche als Volk Gottes darf somit nicht exklusivistisch 
oder gar als Substitution Israels verstanden werden. Das Volk Gottes erscheint vor die
sem Hintergrund als eine messianische Gemeinschaft, die im Sinn der Nicht-Nicht-Juden 
weder die Juden ausschließt noch sich auf die Juden beschränkt. Für das christliche 
Selbstverständnis ist die Öffnung auf eine Zugehörigkeit der Kirche zum Volk Gottes 
gegeben, sofern die Kirche sich als Volk Gottes und als messianisches Volk versteht, das 
nicht als eine Institution unter Institutionen in der Zeit aufgeht oder auf das kommen

de Ende harrt. Vielmehr ist die Kirche als das Volk Gottes berufen, in der Nachfolge 
Jesu Christi die eigene Messianität zu bezeugen.«101 

Ähnlich setzt auch Gregor Maria Hoff an, wenn er unter Aufnahme von LG 9, wonach das 
Volk Gottes »nicht aufhören [darf], sich selbst zu erneuern«, die transformierende und 
universalisierende Dynamik des Volkes Gottes beschreibt, welche jedes völkische Ver
ständnis von »Volk Gottes« als Ideologie entlarvt: 

»Als [pilgerndes – AS] Volk Gottes ist sie unterwegs und nicht zuletzt deshalb auch Eccle
sia semper reformanda. Die Logik und Pragmatik der Kirche zeigt sich in der Überschrei
tung von Grenzen, ja sogar in ihrer streng theologischen Enteignung. Die Katholizität 
der Kirche besteht deshalb in ihrer Offenheit für alle Menschen und ihrer Bestimmung für 
sie. Im Blick auf die Ekklesiologie bedeutet dies, dass sich die Identität der Kirche in 
ihrer Fähigkeit zur Einschließung aller Menschen in den Lebensraum Gottes zeigt.«102 

Für Horst Dietrich Preuss ist diese Offenheit bereits dem alttestamentlichen Verständ
nis des Gottesvolks eingeschrieben, das als Gemeinschaft »nicht naturhaft, sondern 
durch geschichtliche Setzung«103 entsteht und sich ganz von Gott her bestimmt. Gerade 
in der Spannung aus der »doppelten Identität«104 dieses Volkes werden weitere Kon
taktzonen und Zwischenräume des Gottesvolks mit anderen Traditionsgemeinschaften 
sichtbar: nämlich in dem Sinne, als das Volk Gottes aus Jüd*innen und Christ*innen 
immer auch »im globalen Kontakt [steht] mit anderen christlichen und religiösen 
Gemeinschaften«105. 

101 Dausner: Das Volk Gottes und die messianische Zeit, 98. 
102 Hoff: Ekklesiologie, 46. Hervorhebung AS. 
103 Preuss, Horst Dietrich: Theologie des Alten Testaments. Bd. 1: JHWHs erwählendes und verpflich

tendes Handeln. Stuttgart/Berlin/Köln: Kohlhammer 1991, 57. Und Christian Frevel schreibt: »[D]as 
Gottesvolk-Konzept [wird] in nachexilischer Zeit zunehmend durch die Zuordnung der Völker zu 
dem einen Gottesvolk Israel […] geweitet. Voraussetzung dieser ekklesiologisch universalistischen 
Aussagen ist das Bekenntnis zum einen Gott, dem Weltschöpfer und Gott Israels. Auch wenn im 
AT die Engführung auf Israel als Bundesvolk überwiegt, ist damit die Einheit der Völker im escha
tologischen Gottesvolk bereits im AT fest begründet.« Ders.: Art. Volk Gottes. In: LThK Bd. 10. Frei
burg u.a.: Herder 32010, 843–850, 848f. 

104 Hoff: Ekklesiologie, 48–52. 
105 Ebd. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 313 

Aus christlicher Perspektive lässt sich ekklesiologisch über den Topos »pilgerndes 
Gottesvolk« die Heilsbedeutung des Judentums denken, insofern es in seiner Eigen
ständigkeit auch ohne Christusbekenntnis aufgrund seines Lebens im bleibend gültigen 
Bund, Gottes auserwähltes Volk ist und bleibt. Die Selbstbestimmung der Kirche als 
Volk Gottes steht dabei stets unter einem letzten Vorbehalt. Als messianisches Zeichen 
muss sie sich performativ immer neu als würdiges, gelingendes Zeichen erweisen. Das 
unterläuft jeden machtpolitischen Versuch einer Selbstidentifikation als Reich Gottes, 
eines Missverständnisses von Kirche im Sinne einer Heilsverwalterin. Die messianische 
Identität der Kirche betont dagegen die Schwäche und Schuldhaftigkeit, ihr eigenes 
Angewiesensein auf Gottes Heilshandeln. 

»Sie [die Kirche – AS] steht nicht für sich. Sie übernimmt die Ortsangabe des Heiligen 
Geistes. Sie gibt dem Reich Gottes geschichtlichen Raum, ohne bereits Reich Gottes zu 
sein. Als Volk Gottes repräsentiert sie den Weg dorthin; er ist bereits die Liebe Gottes 
für alle Menschen. Die Kirche bleibt Zeichen dieser Lebenswirklichkeit Gottes gerade 
auch da, wo sie selbst in ihren Gliedern sündig wird, denn ihre Heiligkeit ist die ihres 
Souveräns, Jesu Christi. Seine Liebe ist Gnade. Sie unterliegt nicht der Verfügung der 
Kirche, sondern erweist sich in ihren historischen Schwächen als ihr eigentliches Motiv. 
Von daher bestimmen die sakramentalen Vollzüge die Kirche. Sie reichen weiter als 
die Sakramente und zeigen die Lebensmacht Gottes in jedem Moment der Geschichte 
an.«106 

Der enge Zusammenhang und das Wechselverhältnis zwischen Ekklesiologie und Dia
log gilt es für Pawlikowski in Zukunft weiter zu reflektieren: »As a result, our understan
ding of the Christian-Jewish relationship hast been profoundly altered by the scholar
ship of the last several decades, an alteration which has left a permanent impact on how 
the church identifies itself today. Such a re-definition of fundamental ecclesial identity 
needs to be carried over into any dialogues we develop with the Jewish community, as 
well as other religious communities.«107 

7.2.3 Der ungekündigte Bund (Grundperspektive II) 

7.2.3.1 Offenbarung differenzhermeneutisch: »Eines hat Gott gesprochen, 
zweierlei habe ich gehört« (Ps 33) 

Wie im vergangenen Abschnitt mehrfach festgestellt, kommen Christ*innen in ihrer Be
gegnung mit Jesus notwendigerweise mit dem Judentum in Kontakt.108 Die christologi
schen Überlegungen des vergangenen Abschnitts wären aber sinnlos, so Erwin Dirscherl, 

106 Ebd. 96. 
107 Pawilkowski: The Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue, 2. 
108 Vgl. »Wer Jesus Christus begegnet, begegnet dem Judentum.« Die deutschen Bischöfe: Über 

das Verhältnis der Kirche zum Judentum. Erklärung der deutschen Bischöfe. 28. April 1980, 4: 
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/veroeffentlichungen/deutsche-bischoefe/Db26.pdf 
(10.02.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/veroeffentlichungen/deutsche-bischoefe/Db26.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/veroeffentlichungen/deutsche-bischoefe/Db26.pdf


314 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»[w]enn es keine Grundlage im Alten Testament gäbe […]. Sie hätte[n] keinen Ort mehr. 
Ohne den Kontext der alttestamentlichen Bundestheologie wäre eine Rede vom er
neuerten Bund in Christus nicht zu fassen. Die Christustitel Sohn und Wort Gottes, 
Messias, Menschensohn, Prophet etc. werden in Auseinandersetzung mit den Schrif
ten Israels und in den Diskursen, denen sich Jesus und die Jünger aussetzen, entfaltet. 
Und das, was Jesus lehrt und tut, wird von den Schriften Israels her auf einen Sinn und 
theologischen Ursprung hin befragt, weil Menschen Heilserfahrungen mit seinen Zei
chen, Heilungen und Worten in Verbindung bringen.«109 

Im christlichen Neuen Testament ist die Botschaft Jesu, das Bekenntnis zu ihm und die 
Suche nach Sinn- und Deutungsmöglichkeiten aus dem Alten Testament materialisiert. 
Der zweigeteilte christliche Kanon ist deshalb immer schon bereits formaler Ausdruck 
der christlichen Verwiesenheit an das Judentum, so Dirscherl weiter:110 »Wer die Schrift 
liest, kommt in Berührung mit dem Volk Israel. Von Jesus dem Christus zu künden, be
deutet, von der Erwählungs- und Bundesgeschichte Israels zu erzählen, ohne die Jesus 
in seiner Bedeutung nicht zur Sprache gebracht werden kann. Das Neue Testament kann 
ohne das Alte Testament nicht gedeutet werden, so wie eine Pflanze ohne Wurzeln zum 
Austrocknen verurteilt wäre [PJSE 84 – AS].«111 

Welche Bedeutung hat der Kanon für die Frage nach der Teilhabe von Jüd*innen 
am Heil ohne Bekenntnis zu Christus, also in der bleibenden Differenz des jüdischen 
»Neins« zu Jesus als Messias? Im Schriftkorpus des zweigeteilten christlichen Kanons ver
körpert sich die konstitutive Spannung und das komplexe Ineinander von Kontinuität 
und Diskontinuität zwischen Judentum und Christentum: »Die Bibel der Christen gibt 
es nicht ohne die Bibel Israels. In beiden Schriften spricht derselbe Gott sein ungeteiltes 
Wort,«112 so Erwin Dirscherl. René Dausner führt diesen Gedanken weiter: 

»Die Betonung der Zweigestaltigkeit der christlichen Bibel bringt nicht nur die Ge
meinsamkeit zwischen Juden und Christen zum Ausdruck, sondern verdeutlicht deren 
Trennungslinie. Denn den Anfang des Christentums begründet kein Buch, sondern Je
sus von Nazareth, der als Christus, Messias, bekannt wird. Wer aber ist dieser Jesus von 
Nazareth? Um eine Antwort auf diese Frage zu erhalten, ist das Zeugnis der Heiligen 
Schrift grundlegend. Im Licht der Bibel Israels kann die Person Jesu als Messias gedeu
tet und bekannt werden; aber auch umgekehrt gilt, dass eine adäquate Interpretation 
Jesu nicht nur die Anwendung interpretatorischer Muster ist, sondern von Jesus her 

109 Dirscherl: Die Herausforderungen für eine Christologie im Angesicht von Jesu Judentum, 215f. 
110 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 40: »Die besondere, einzigartige Nähe zwischen Christen 

und Juden spiegelt sich im Kanon der christlichen Bibel.« 
111 Ebd. 41. Für Erich Zenger ist darüber hinaus der christliche Kanon auch Ausdruck dafür, dass der 

jüdisch-christliche Dialog im Sinne eines inner-biblischen Dialogs nicht nur biblisch begründet 
ist, sondern in der Bibel selbst bereits angelegt ist. Vgl. ders.: Die Bibel Israels – Grundlage des 
christlich-jüdischen Dialogs, 239; dazu ausführlicher Kapitel 8.2.2. Es ist vor allem Erwin Dirscherl, 
der daraus eine bibelhermeneutisch perspektivierte offenbarungstheologische Grundlage für den 
Dialog entfaltet. Dazu ausführlich Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes. 

112 Dirscherl, Erwin: Der Ursprung des Messias. Jüdische Messiashoffnung – Christusglaube der Chris
ten. In: Catholica 67 (2013) 3, 217–227, v.a. 224. Papst Franziskus 2013 in EG 247: »Wir glauben ge
meinsam mit ihnen an den einen Gott, der in der Geschichte handelt, und nehmen mit ihnen das 
gemeinsame offenbarte Wort an.« Ähnlich ders.: Das menschliche Wort Gottes, 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 315 

anzugehen ist. Wenn für diesen Zugang die neutestamentlichen Zeugen unerlässlich 
sind, zeigt sich umso deutlicher, dass nur im gegenseitigen Verwiesensein von Altem 
und Neuem Testament die christliche Bibel verständlich werden kann. Gerade in die
sem Differenzpunkt zwischen Juden und Christen zeigt sich erneut eine bleibende Ver
wiesenheit für eine grundlegende Gemeinsamkeit: Der Bezug zum Gott Israels, dessen 
Offenbarung die Bibel Israels bezeugt.«113 

Das einzigartige Naheverhältnis zwischen Judentum und Christentum drückt sich darin 
aus, dass beide religiöse Traditionen die Heiligen Schriften in deren Autorität als Wort 
Gottes, als göttliche Offenbarung anerkennen und die Performativität des Wortes Got
tes bezeugen: dass im Lesen und Hören des Wortes, Gottes Gegenwart erfahrbar wird 
(Kapitel 2.2.2): 

»Die Bibel bringt eine lebendige Gegenwart Gottes zur Sprache, die das Zentrum des 
Glaubens ausmacht. Diese Gegenwart ist an das Phänomen des Wortes und der Spra
che gebunden, die des Atems bedarf, um hörbar zu werden. Der Mensch wird als spre
chendes Bild, d.h. als Repräsentant Gottes zur Sprache gebracht, das Volk Israel trägt 
das Wort Gottes durch die Zeit und hält es dauerhaft in der Gegenwart, die Kirche hat 
in ihrer Sakramentalität die Aufgabe, den Menschen Zeiten und Räume für das Ent
decken der Gegenwart Gottes und seiner den Menschen zugewandten Liebe in ihrem 
Leben zu eröffnen.«114 

Es ist gerade die Performativität des Wortes Gottes, in der für Erwin Dirscherl eine Dis
kontinuität zwischen Judentum und Christentum begründet ist – und zwar in dem Sin
ne, als das Wort Gottes in Judentum und Christentum in je unterschiedlicher Weise für 
die Gegenwart hörbar, erfahrbar, verstehbar und dementsprechend je unterschiedlich 
bezeugt wird. »Die komplexe Situation der Rezeption kann demnach als grundlegend 
für die Heilige Schrift von Juden und Christen angesehen werden, insofern der Prozess 
der Aneignung, Deutung und Auslegung in den Text selbst einfließt,«115 so Dausner. 

Für Dirscherl ist diese Diskontinuität des Zeugnisses aber immer theologisch einge
fasst von der Kontinuität des Bezeugten, also des gemeinsamen Bezugs auf den Gott Is
raels – wie im Psalmwort ausgedrückt: »Eines hat Gott gesprochen, zweierlei hab ich ge

113 Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung zwischen Juden und Christen, 64. Verweise auf Dohmen, 
Christoph: Die Heilige Schrift der »Anderen« in der eigenen Religion. In: Hubert Frankemölle/Josef 
Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« (QD 238). Freiburg/Basel/ 
Wien: Herder 2010, 360–375, 364f.; Wohlmuth, Josef: Die Tora spricht die Sprache der Menschen. 
Theologische Aufsätze und Meditationen zur Beziehung von Judentum und Christentum. Pader
born u.a.: Schöningh 2002, 160–185. Wohlmuth plädiert in seinem Beitrag für »die These, dass die 
neutestamentlichen Schriftsteller gut daran getan haben, nicht einen vorgegebenen Messiasti

tel einfach an Jesus heranzutragen, sondern mit ihren Evangelien schrittweise und durchaus ver
schiedenartig zu entfalten, was unter dem Messianischen verstanden werden soll, wenn man es 
von Jesus aussagt.« Ebd. 161. Eine Konsequenz, die sich aus dieser Hermeneutik ergebe, bestehe 
in der Wahrnehmung der Spannungen bspw. der drei messianischen Bilder des Königtums, des 
Priestertums und des Prophetentums (vgl. ebd. 162). 

114 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 9. 
115 Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung, 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

hört: Ja, die Macht ist bei Gott.« (Ps 62,12) Die Diskontinuität ist theologisch von Bedeu
tung in dem Sinne, als Gottes Gegenwart im Vorgang der jüdischen wie auch christlichen 
Rezeption zur Sprache gebracht wird und sich in diesem zur Sprache bringen performa
tiv selbst mitteilt: »Es kommt ein Verhältnis zwischen Zweien zur Sprache, das auf span
nungsvolle Weise mit dem Phänomen der Einzigkeit zu tun hat. In der Frage nach dem 
einen Wort Gottes in der Bibel zeigt sich das eine Wort Gottes in der Unterschiedenheit 
von jüdischer und christlicher Zeugenschaft.«116 

Im Umkehrschluss bedeutet das, dass sowohl das Alte Testament (PJSE 3–5) als auch 
die jüdische Schriftauslegung, die in PJSE 22 als Antwort auf die biblische Offenbarung 
gewürdigt wird, im Christentum einen bleibenden Eigenwert auch jenseits eines christ
lichen Zeugnisses beanspruchen:117 

»Sollten die bisherigen Überlegungen zutreffen, die die Aussagen von DV über die Of
fenbarung als Selbstmitteilung Gottes zum Ausgangspunkt genommen haben, dann 
ist dem Alten Testament eine ewige Gültigkeit als Wort Gottes und damit ein Eigen
wert auch dann zuzusprechen, wenn diese Schrift als jüdische Bibel außerhalb des 
christlichen Kanons rezipiert und gelebt wird. Es wäre theologisch nicht haltbar, dem Al
ten Testament in eben jenem Moment die Dignität als Gottes Wort im Menschenwort abzu
sprechen, in dem es post Christum vom Judentum auf andere Weise und auch den Christen ge
genüber bezeugt wird.«118 

Dieser Zuspruch hat soteriologische Qualität. Für unsere Fragestellung bedeutet das: 
Gottes heilvolle Zusage seiner Gegenwart, die in den Heiligen Schriften zur Sprache 
kommt und performativ immer neu erfahren wird, bleibt für das jüdische Volk gültig – 
auch und gerade weil es in der lebendigen, jüdischen Tradition in anderer Art und Weise 
als im Christentum performativ erfahren und bezeugt wird, denn »Gott wirkt weiterhin 
im Volk des Alten Bundes« (EG 249). Gott spricht seine heilvolle Zusage bleibend zu Israel 
durch die Tora. So kommt Dirscherl zu dem Schluss: »Das Phänomen einer gemeinsa
men Heiligen Schrift ist von besonderer theologischer und soteriologischer Dignität und 
zwar nicht nur für die Frage nach den jüdischen Wurzeln des Christentums, sondern 
auch für die soteriologische Bewertung des eigenständigen Weges des Judentums in der 
Zeit nach Christus.«119 

Auch Cunningham betont die soteriologische Dimension der doppelten Struktur der 
Heiligen Schriften: 

»When Catholic theology speaks of »the unrevoked old Covenant,« it accepts the in
trinsic value of the Hebrew Bible and its continuation in the Jewish oral tradition. It 

116 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 42. 
117 Vgl. ebd. 65. 
118 Ebd. 61. Hervorhebung AS. 
119 Dirscherl: Ursprung des Messias, 224. Dazu Dausner: »Die Reflexionen über die Bibel Israels als 

›Grundgesetz‹ des jüdisch-christlichen Dialogs erweisen sich als tragfähig, weil die Bibel auf den 
sich in der Schrift offenbarenden Gott verweist. Umgekehrt gilt, dass die Verehrung desselben Got
tes als verbindendes Element und als Ausgang für weitere Gemeinsamkeiten und Differenzpunkte 
gewertet werden kann.« Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung, 65. Vgl. Kapitel 6.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 317 

also accepts God’s special redeeming power and the human response to it present in 
the Jewish faith. Judaism is a grateful response to God’s call and represents more than 
a ›natural religion‹ born out of the human striving for transcendence. It is different 
from God’s grace working in all cultures where human beings strive for truth, freedom 
and justice. […] The halakhah (the Jewish interpretive traditions of God’s commands) 
are not a purely human ethic, but a road to salvation opened by God […]. It is given in 
earthen vessels, which is also true of the new way Jesus opened.«120 

7.2.3.2 Offenbarung komparativ: Wort Gottes – Christus 
als »lebendige Tora Gottes« 

Dieses Wort, das Gott zu seinem Volk gesprochen hat und das in der Schrift lebendig ge
genwärtig ist, wird von Jüd*innen und Christ*innen je unterschiedlich bezeugt. »Durch 
die jüdische Deutung und ihre Vielfalt tritt das in der Bibel Israels bezeugte Wort Got
tes anders in die Zeit und die jeweilige Gegenwart ein als im christlichen Bekenntnis,«121 
so Dirscherl. Diese Differenzen im Modus des Bezeugens und Vergegenwärtigens des Wort 
Gottes im Sinne unterschiedener jüdischer und christlicher Ant-Worten ist eingefasst in 
der Kontinuität des Bezeugten, im Bezug zum Gott Israels.122 

Während für Jüd*innen das Wort Gottes in der Tora und der mündlichen Tradition 
bezeugt wird, ist für Christ*innen Jesus als der Messias das fleischgewordene Wort Got
tes. Für Klaus von Stosch und einen komparativen Zugriff leitet sich daraus die Aussage 
ab, Jesus sei die inkarnierte, personifizierte Tora. Diese Analogsetzung sei aus christli
cher Perspektive deshalb gerechtfertigt, »weil Jesus von Nazareth nach christlichem Ver
ständnis derjenige ist, der sich als einziger Mensch die Sätze des jüdischen Glaubens 
ganz und gar erhandelt hat […]. […] Als Inkarnation der Tora ersetzt er [Jesus Christus] 
diese nicht, sondern schafft für alle Menschen eine neue, dem Weg der Tora ebenbürtige 
Beziehungsmöglichkeit zu Gott.«123 

Abgesehen davon, dass an dieser Stelle mit Einsprüchen von jüdischer Seite zu rech
nen ist,124 wäre an von Stosch rückzufragen, inwiefern eine Gleichsetzung von Jesus und 

120 Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 234. 
121 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 61. 
122 Für Erich Zenger ist diese Differenz der Art und Weise des Bezeugens des Wortes Gottes bereits 

textimmanent in der Vielschichtigkeit der Heiligen Schriften selbst angelegt. Zenger spricht von 
zwei »Tendenzen« oder Traditionssträngen: ein erster betone die Bedeutung der Tora, ein zweiter 
die Dimension des Eschatologischen. Vgl. dazu Zenger: Die Bibel Israels – Grundlage des christlich- 
jüdischen Dialogs, 255. 

123 Stosch, Klaus von: Einführung in die Systematische Theologie. Paderborn/Stuttgart: Brill/ 
Schöningh/UTB 52022, 323f. Von Stosch verweist auf Menke, Karl-Heinz: Der Gott, der jetzt schon 
Zukunft schenkt. Plädoyer für eine christologische Theodizee. In: Harald Wagner (Hg.): Mit Gott 
streiten. Neue Zugänge zum Theodizee-Problem (QD 169). Freiburg/Basel/Wien: Herder 1998, 
90–130, 101f., 112. 

124 Problematisch im Zusammenhang mit dieser Analogiesetzung zwischen Jesus Christus und To
ra könnte nämlich ein erneutes Einfließen einer Erfüllungs-Logik und gegenüber dem Judentum 
abwertender Codes sein, was dem Ansinnen einer Anerkennung von Gleichwertigkeit entgegen
stehen würde. Zum Komparativen Ansatz bei von Stosch mit Blick auf das Judentum s. ders.: Kom

parative Theologie als Wegweiser, 269–282, v.a. 271–276. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Tora auch aus christlicher Sicht tatsächlich gerechtfertigt ist: Das Narrativ Jesu als per
sonifizierter Tora findet sich so nicht in der Schrift, ist also biblisch nicht ableitbar. Die 
neutestamentlichen Schriften bezeugen, dass Jesus gemäß der Tora lebte, nicht aber, dass 
er sie ist. In offenbarungstheologischer Logik hätte sich Jesus außerdem nicht als Tora, 
sondern allenfalls als deren Auslegung inkarnieren können. Wenn in den neutestament
lichen Schriften davon die Rede ist, dass in Jesus Christus das Wort (Logos) Fleisch ge
worden ist (bspw. Joh 1,1), ist dieses Narrativ weitaus umfassender und komplexer ange
legt, als eine Gleichsetzung von Jesus und Tora (Kapitel 7.2.1.2). 

Ein Vergleich im Sinne einer Anerkennung der Gleichwertigkeit zwischen Tora und 
Jesus als der »lebendigen Tora« wird aber durchaus auch in G&C 26 argumentativ aufge
griffen. Im größeren Kontext von G&C 24–26125 wird aber deutlich, dass es eher um den 
Ausdruck der Gleichwertigkeit jüdischer und christlicher Glaubensvollzüge geht, die der 
Bezug auf »den einen Gott, den Gott des Bundes, der sich der Menschheit durch Sein 
Wort offenbart hat« (Kapitel 6.1.3.1) eint, der in Judentum und Christentum je unter
schiedlich realisiert wird. 

»Gott offenbarte sich in seinem Wort, so dass es von Menschen in konkreten geschicht
lichen Situationen wahrnehmbar ist. Dieses Wort lädt alle Menschen zur Antwort ein. 
Entspricht er in seiner Antwort dem Wort Gottes, steht er im rechten Gottesverhältnis. 
Für Juden kann dieses Wort in der Tora und in den auf sie gründenden Traditionen 
erlernt werden. Tora ist Weisung zu einem gelungenen Leben im rechten Gottesverhältnis. 
Wer sich an die Tora hält, hat Leben in seiner Fülle (vgl. Pirqe Awot II,7). In besonderer 
Weise bekommt der Jude in der Tora-Observanz Anteil an der Gemeinschaft mit 
Gott. In dieser Hinsicht erklärte Papst Franziskus: ›Die verschiedenen christlichen 
Konfessionen finden ihre Einheit in Christus; das Judentum findet seine Einheit in der 
Tora. Die Christen glauben, dass Jesus Christus das Wort Gottes ist, das Fleisch geworden 
ist in der Welt; für die Juden ist das Wort Gottes vor allem in der Tora gegenwärtig. 
Beide Glaubenstraditionen beziehen sich auf den einen Gott, den Gott des Bundes, 
der sich der Menschheit durch Sein Wort offenbart hat. Auf der Suche nach dem rich
tigen Verhalten gegenüber Gott wenden sich die Christen Christus zu, der für sie die 
Quelle des neuen Lebens ist und die Juden wenden sich der Lehre der Tora zu‹ (Rede 
an die Mitglieder des International Council of Christians and Jews, 30. Juni 2015). [G&C 24] 

Das Judentum und der christliche Glaube, wie er im Neuen Testament belegt ist, 
sind zwei Wege, wie die Gemeinschaft des Gottesvolkes sich die Heiligen Schriften 
Israels zu eigen machen kann. Die Schrift, die die Christen als Altes Testament be
zeichnen, ist deshalb offen für beide Wege. Eine der jeweiligen Tradition entsprechende 
Ant-wort auf das heilsgeschichtliche Wort Gottes kann also den Zugang zu Gott erschließen, 
wenngleich es seinem Heilsratschluss vorbehalten ist, auf welche Weise er jeweils die 
Menschen retten will. Dass sein Heilswille universal ausgerichtet ist, davon zeugen die 
Schriften (vgl. z.B. Gen 12,1-3; Jes 2,2-5; 1 Tim 2,4). […] Gottes Wort ist eine einzige und 
ungeteilte Wirklichkeit, die sich im jeweiligen geschichtlichen Kontext konkretisiert. 
[G&C 25] 

125 Hervorhebungen AS zeigen soteriologische Qualität an. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 319 

In diesem Sinn behaupten Christen, dass sich Jesus Christus als die »lebendige 
Tora Gottes« betrachten lässt. Tora und Christus sind Wort Gottes, seine Offenbarung für 
uns Menschen als Zeugnis seiner grenzenlosen Liebe. […] In der rabbinischen Literatur 
aber findet sich die Identifizierung der Tora mit Mose. Auf diesem Hintergrund kann 
Christus als der »neue Mose« mit der Tora verbunden werden. Tora und Christus sind der 
Ort der Gegenwart Gottes in der Welt, zumal diese Gegenwart in den jeweiligen Gottesdienst
gemeinschaften erfahren wird. Das hebräische dabar heißt Wort und Ereignis zugleich – 
damit legt sich die Folgerung nahe, dass das Wort der Tora offen sein könnte für das 
Christusereignis. [G&C 26]« (G&C 24–26) 

Mit G&C ist die soteriologische Qualität des jüdischen Festhaltens und Lebens der Wei
sungen der Tora analog zum Bekenntnis Jesu als fleischgewordenem Wort Gottes ange
zeigt, weil mit Cunningham »the holiness of ongoing Jewish covenantal life with God«126 
anerkannt wird: wenn von einem »gelungenen Leben im rechten Gottesverhältnis« die 
Rede ist, davon, dass »wer sich an die Tora hält […] Leben in seiner Fülle [hat]« oder wenn 
Tora und Christus als »Orte der Gegenwart Gottes in der Welt« bestimmt werden.127 Cun
ningham beschreibt das jüdische und christliche Streben danach, Gottes Wort, seine heil
volle Zusage in der Zeit zu leben, das in Judentum und Christentum je unterschiedlich 
realisiert wird: 

»[T]he Jewish people seek to enact God’s will by ›grappling with God‹ (the meaning of 
»Israel«) through the words of the Torah. We are understanding ›Torah‹ here in the broad
est sense, referring both to the Tanakh (the entire Hebrew Bible: the Teaching of Moses, 
the Prophets, and the Writings) and to the rabbinic and post-rabbinic commentary, 
elaboration, and debate upon it. This living tradition of engaging God’s Word has dynam

ically adapted the new situations and challenges over the centuries right up to the 
present. […] Analogously, the Christian people seek to do God’s will by walking in the 
way of Jesus Christ. […] Through his life, death, and resurrection to glorified life, Jesus 
brought the church into being as a community covenanting with God until the end of 
time. Through the church, the glorified Jesus continues his earthly mission of heralding 
and inauguration God’s Reign in human history.«128 

Christian Rutishauser spricht mit Blick auf das Christusereignis von einer »Verdoppe
lung der Struktur des Bundes«129 und davon, dass der Gott Israels in der Heilsgeschichte 
dialektisch handelt130: 

»Now Jesus’ death and resurrection modifies the borders of the covenanted commu

nity. As a consequence, the first century of the Common Era brought forth the church 
from among the Gentiles to stand side by side with Judaism. In the second century, the 
Christian Bible links the new church community and her New Testament to the Hebrew 

126 Cunningham: Maxims for Mutuality, 59. Hervorhebung AS. 
127 S. die weiteren kursiv gesetzten Stellen aus G&C 24–26. 
128 Cunningham/Pollefeyt: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 191f. 
129 Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 235 (»The 

Doubling of the Covenantal Structure Through the Christ event«). 
130 Vgl. dazu ebd. 239: »[T]he God of Israel who acts dialectically in the history of salvation.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Bible, now read in the church as an Old Testament. The ecclesia ex gentibus (»church from 
the Gentiles«) takes its position in difference but in proximity to Judaism as God’s peo
ple. In this process, the ecclesia ex Judais – the community of the »church from the Jewish 
people« gathered by Christ (see Romans 9–11) – is the bond between the church out of 
the nations and nascent rabbinic Judaism, which was further interpreting and living 
out the Sinai Covenant.«131 

Diese Dualisierung der Bundesbeziehung im Sinne einer zweifachen Antwort auf das eine 
Wort, das Gott zu seinem Volk spricht, ermöglicht das Denken einer eigenständigen und 
bleibenden Teilhabe am Heil für Jüd*innen: 

»Jesus as the personification of the Jewish road to salvation becomes the road of sal
vation for all humankind through his handing over from within the covenant of Sinai 
to the pagan world and through his divine transition from death to resurrection. God 
himself here directs the history of salvation and makes Judaism fully enact its univer
sal significance for the world without dissolving the covenant of Mount Sinai. To the 
contrary: when Jews live their vocation according to the Torah they produce salvation 
for the Gentiles. This is the way of God’s providence, of divine thoughts that are so dif
ferent from human thoughts (Cf. Isa. 55:8; Rom. 11:33-35).«132 

7.2.3.3 Offenbarung relational: Bund als Beziehungsgeschehen 
Für Dirscherl ist die bleibende Gültigkeit der Bundesbeziehung zwischen Gott und dem 
jüdischen Volk auch als Erfahrung einer »Gottunmittelbarkeit« zu reformulieren: »Die 
Gottunmittelbarkeit kann dem Judentum nicht genommen werden. Und auch für das 
Sprachgefühl ist Unmittelbarkeit kein steigerbarer Begriff, er kann nur auf je anderer 
Weise von Juden und Christen im Sinne der jeweiligen Gottesbeziehung gedeutet wer
den.«133 Bei Rutishauser klang im vorherigen Abschnitt bereits eine weitere Dimension 
des Bundes und seiner dualen Struktur an, nämlich die unterschiedlichen Glaubensvoll
züge, die sich aus dem Anspruch des Wortes Gottes durch die Tora einerseits und Chris
tus als lebendiger Tora andererseits ergeben. 

Mit dem Bund, den Gott mit seinem Volk Israel schließt, gehen auch konkrete Bundes
aufträge einher, die die Lebensvollzüge aus diesem Beziehungsgeschehen mit dem Gott 
Israels heraus bestimmen.134 Nach dem Selbstverständnis des jüdischen Volkes besteht 
dieser Auftrag darin, als Gottes auserwähltes Volk ein Licht für die Völker zu sein.135 Für 

131 Ebd. 239. Ebenfalls bei Rutishauser: »The Torah is the content of the ›unrevoked covenant‹ that 
also sets a universal claim. The universal aspect of Judaism up to today, however, does not include 
a missionary impulse. The Noahide commandments determine the righteousness of other people, 
not whether or not they become Jewish.« Ebd. 235; vgl. dazu TDW und Kapitel 6.2.2. 

132 Ebd. 238. 
133 Dirscherl: Die Herausforderungen für eine Christologie im Angesicht von Jesu Judentum, 223. 
134 Zum Bund als Beziehungsgeschehen vgl. Kapitel 2.2.2 und Cunningham/Pollefeyt: The Triune One, 

the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 190. 
135 Vgl. Rutishauser: »The Old Unrevoked Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 235: 

»God create the distinction between Israel and the Gentiles so that the Chosen will become a 
light to the Gentiles (Isa. 49:6), a covenant of the people (Isa. 49:8), and messenger for the nations 
(Jer. 1:10).« Vgl. TDW, Kapitel 6.2.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 321 

Christ*innen besteht der Auftrag darin, den Namen Jesu Christi unter den Völkern be
kannt zu machen mit dem Anspruch, allen Menschen eine Beziehungsmöglichkeit zu 
Gott zu eröffnen.136 »Catholic theologians, preachers, and educators, therefore, should 
humbly acknowledge that God has given the Jewish community a mission or missions in 
the world that are distinct from, but related to, the mission(s) of the church,«137 so Cun
ningham. Judentum und Christentum eint insofern der universal angelegte Auftrag, der 
aus einem Leben im Bund mit Gott resultiert. 

»Jewish covenantal life is Torah-shaped and Christian covenantal life is Christ-shaped. 
Both Israel and the church experience God’s saving works in the past, the present, and 
in hope of the eschatological future. They both seek to do God’s will, and, although both 
regularly sin, God’s covenantal faithfulness endures, enabling Jews and Christians to 
ask forgiveness and to reform. […] [T]is understanding of Judaism and Christianity log
ically leads to the conclusion that God intends Jews and Christians to collaborate with 
each other and with God in bringing salvation to its eschatological climax.«138 

Dieser Auftrag verbindet sich erneut mit dem Moment des Messianischen: 

»As people immersed in linear space-time, we cannot expect or presume to attain full 
comprehension of all God’s plans for Jews and Christians, or all humanity. We can see 
the same awareness reflected in the faces of our Jewish companions and together trust 
in the One who has called us into being as covenanted peoples. […] ›Mutuality‹ in this 
context means a deepening love for the distinctiveness of the Jewish or Christian other 
because of their edifying ways of walking with God.«139 

Bei aller Begrenztheit und Vorläufigkeit hat das Engagement für den göttlichen Auftrag 
aus der Bundesbeziehung heraus soteriologische Qualität: »God’s invitation to the com
munities of Israel and the church to share in divine covenant is linked to the already/no 
yet nature of salvation. By living covenantal lives, God’s human partners are contribut
ing to the unfolding of God’s saving intentions for the world. In a sense, the prematurely 
experience in historic time God’s ultimate salvation that will climax eschatologically.«140 

Aus der Verdoppelung der Bündnisstruktur folgt also in keiner Weise der Auftrag für 
Judentum und Christinnen sich gegenseitig zu bekehren oder gar zu eliminieren. Die 

136 Vgl. von Stosch: Einführung in die Systematische Theologie, 324. In diesem Sinne gilt der biblis
che Missionsauftrag nicht für das Judentum: »The command to baptize and evangelize is valid 
across the old borderline of the covenant and the nations, but not across the newly formed differ
entiation between the Jewish people and the church,« so Rutishauser: ders.: »The Old Unrevoked 
Covenant« and »Salvation for All Nations in Christ«, 238. Für Kardinal Kasper könne der christliche 
Aufruf zur Mission im Sinne eines Rufes zur Umkehr von Idolatrie zum lebendigen und wahren 
Gott nicht auf Israel angewandt werden. Ähnlich äußerte sich Kasper in einer Ansprache im Zen
trum für christlich-jüdische Studien am Boston College vom 6. November 2002, vgl. dazu Henrix: 
Weichenstellungen in katholischen Positionen, 27. 

137 Cunningham: Maxims for Mutuality, 40. 
138 Cunningham/Pollefeyt: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 192. 
139 Cunningham: Seeking Shalom, 300f. 
140 Cunningham/Pollefeyt: The Triune One, the Incarnate Logos, and Israel’s Covenantal Life, 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Doppelstruktur des Bundes verpflichtet Jüd*innen und Christ*innen vielmehr zur Zu
sammenarbeit als Bundespartner*innen (Cunningham: co-covenanting companions), um 
den Bündnisauftrag auf je unterschiedliche Weise gemeinsam erfüllen zu können (Kapi
tel 2.2.3).141 »Hinsichtlich der Diskussion um die Frage der Judenmission […] verschiebt 
[sich] der Rekurs auf die einzigartige Beziehung zwischen Juden und Christen die Frage
stellung hin zum gemeinsamen Zeugnis. Die Heilsfrage wird somit mit der Wahrheits
frage aufs engste verknüpft, wobei die Wahrheit des Glaubens an die Bewährung ange
sichts der Verantwortung in der Welt rückgebunden bleibt.«142 

Der Modus und die kommunikative Form dieses gemeinsamen Tuns des Willens Got
tes (vgl. TDW, Kapitel 6.2.2) ist der Dialog. Als Glaubensraum ist er genuiner Ausdruck 
für die Beziehungsgestaltung zwischen Jüd*innen und Christ*innen im Zeichen einer 
Bundespartnerschaft und Ausdruck des Bundes als heilvoller Beziehung zwischen Gott 
und den Menschen. In ihm haben sowohl die Kontinuitäten als auch die Diskontinuitä
ten ihren Raum. Als Zwischenraum eröffnet er Denkmöglichkeiten für die Anerkennung 
beider Lebensformen im Bund mit Gott. Der Dialog schließt dabei keineswegs das jüdi
sche und christliche Zeugnis aus (vgl. G&C 40). Er ist erst dann ein aufrichtiger Dialog 
auf Augenhöhe, wenn Christ*innen ihren jüdischen Gesprächspartner*innen gegenüber 
weiterhin Jesus als lebendige Tora und Messias bezeugen (Kapitel 1.1.3.2). Philip A. Cun
ningham und Adam Gregerman mahnen an: »Catholics should explain or give witness 
to their faith in Christ as an essential but non-conversionary aspect of open interreli
gious dialogue with Jews.«143 Denn für Christ*innen ist eine dialogische Zusammen
arbeit eingeschrieben im Juden Jesus als dem Messias, in der zweiteiligen Einheit der 
christlichen Bibel und in der christlichen Glaubens- und Traditionsgemeinschaft in ih
rer dualen ekklesiolgischen Verfasstheit als ecclesia ex gentribus und ecclesia ex judais. Für 
die Kirche ist eine Missionstätigkeit im Sinne jeder Form von Bekehrungsbestrebungen 
gegenüber Jüd*innen deshalb aus theologieimmanenten Gründen ausgeschlossen. 

7.3 Leerstellen: Erkenntnistheoretische Beobachtungen zur Grammatik 
des jüdisch-christlichen Dialogs 

Ohne an dieser Stelle noch einmal inhaltlich auf die vorgestellten Ansätze einzuge
hen, seien abschließend einige erkenntnistheoretische Beobachtungen vorgebracht. 
Die christologischen und offenbarungstheologischen Argumentationsfiguren zeigen 
insgesamt ein Ringen um die Entwicklung einer neuen theologischen Grammatik, 
also um das Etablieren einer Logik und Struktur christlichen Denkens und Sprechens 
aus dem Dialog heraus.144 Post NA ist das insofern als Notwendigkeit angezeigt, als 

141 Vgl. Cunningham: Maxims for Mutuality, 3. 
142 Dausner: Die Einzigkeit der Beziehung zwischen Juden und Christen, 73. Ähnlich Dirscherl: Gottes 

Wort, 49. 
143 Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S. 
144 Als Beispiel für einen äußerst vielversprechenden Ansatz dahingehend sei Martin Steiner und sein 

Entwurf einer »dialogischen Christologie« genannt: Ders. Jesus Christus und sein Judesein. Anti
judaimus, jüdische Jesusforschung und eine dialogische Christologie (Judentum und Christentum 
31). Stuttgart: Kohlhammer 2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 323 

die Frage nach dem Heil für das Judentum (und letztlich generell die Bedeutung des 
Judentums für das Christentum) nicht länger adäquat in binären Kategorien von wahr – 
falsch, entweder – oder etc. ausgedrückt werden kann.145 Es zeigt sich auch, dass die 
derzeit leitende Grammatik in lehramtlichen Dokumenten in der Form von Erfüllungs- 
Logiken (verheißen – erfüllt, vorläufig – endgültig/vollendet) zunehmend an ihre Grenzen 
stößt,146 denn die Problematik der Binarität ist in diesem Fall nur verschoben von einer 
kontradiktorischen hin zu einer hierarchisierenden, die es nicht vermag, den Zuspruch 
und die Anerkennung der Gleichwertigkeit der jüdischen Dialogpartner*innen auf der 
einen sowie die Vorläufigkeit und Schuldhaftigkeit der Kirche auf der anderen Seite hin
reichend einzulösen. Es braucht eine Grammatik, die sich ihrer eigenen Begrenztheit 
bewusst ist, die Momente von Brüchigkeit oder Ohnmächtigkeit ausdrücken lässt. Dazu 
muss Sprache »an ihre Grenze und darüber hinaus geführt [werden], sie wird fragil, 
bestreitbar, befragbar, weil sie an das Geheimnis rührt,« so Erwin Dirscherl vor allem 
mit Blick auf eine eschatologisch perspektivierte Grammatik.147 

Vor diesem Befund versuchten die vorgestellten Ansätze, die eigene kirchliche Iden
tität ohne Abwertung jüdischer Anderer zu denken und zu bestimmen und bei aller er
fahrenen und bezeugten Fülle auch Leere, Entzogensein, alles Anfanghafte, Unvollende
te und Fragmentarische im Raum der Kirche zur Sprache zu bringen. Wie es gelingen 
kann, aus dem jüdisch-christlichen Dialog heraus eine christliche Grammatik zu ent
werfen, die sich der Gefahr der gewaltförmigen Performativität der eigenen Traditionen 
und Lehren bewusst ist und die sich demgegenüber konstitutiv jüdischen Anderen aus
setzt, ist eine erkenntnistheoretisch relevante Frage. Aus kulturtheoretischer Perspekti
ve braucht es dazu mit Bachmann-Medick: 

»De[n] Abschied vom binären Prinzip der Gegensatzpaare: wir versus die Anderen, er
scheint auf den ersten Blick als eine erneute Abkehr von trennenden, dichotomischen 
Differenzen überhaupt […]. Bei näherem Hinsehen ist dieser Abschied in einer welt
gesellschaftlichen Lage begründet, die gar keine voneinander getrennten Differenzen 
mehr kennt, sondern die aufgrund der globalen Vernetzungen gerade zusammenhän

145 Vgl. dazu Pawlikowski: »À la lumière du rejet par Vatican II de la théologie de substitution, 
quelques chercheurs chrétiens commencèrent à relever le défi d’élaborer une théologie alterna
tive de la relation de l’Église avec le judaïsme. À vrai dire, Nostra ætate n’a fourni qu’une des com

posantes d’un tel effort, 
à savoir que le peuple juif devait maintenant être présenté comme faisant toujours partie d’une 
relation d’alliance avec Dieu après la résurrection de Jésus. À part cela, les théologiens avaient 
le champ libre concernant la conception d’un nouveau modèle théologique.« Pawlikowski, John T.: La 
christologie comme clé d’une théologie post-substitutive, 19. 

146 Vgl. dazu bspw. Dirscherl: Die Herausforderungen für eine Christologie im Angesicht von Jesu 
Judentum, 224: »Zunächst ist festzustellen, dass auch Israel ohne Bedingungen erwählt wurde. 
Wenn nun aus christlicher Sicht von einer Erfüllung des Alten Bundes im Neuen Bund die Rede ist, 
wie soll das eine Abwertung des Alten Bundes verhindern? Denn wenn es im AT keine Erfüllung, 
sondern nur eine Verheißung des Heiles gibt, wird es dann nicht im Sinne einer soteriologischen 
Vorläufigkeit gedeutet?« 

147 Ebd. 227. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

gende Differenzen, ja ein ganzes »Spektrum durcheinandergemischter Unterschiede« aner
kennen müssen.«148 

Aus christliche-theologischer Perspektive und mit Erwin Dirscherl ist dazu folgendes 
notwendig: 

»Jeder Vermittlungsversuch [im Sinne einer Überwindung von Differenzen – AS] kann 
nur in klassische Aporien führen. Die Gratwanderung zwischen Identität und Nicht
identität, Kontinuität und Diskontinuität muss als Einheit in Unterschiedenheit ernst ge
nommen und in der Zeit gegangen werden. Dies erfordert, eine »Kunst der Unterschei
dung ohne Abwertung« zu erlernen. Nur eine Sicht, die beide Weisen der Präsenz des 
Gotteswortes respektiert, wird dem singulären Phänomen der Bezogenheit von Kirche 
und Israel gerecht, das von wahrhaft ökumenischer Tragweite ist, weil das Wort des 
einen Gottes so der ganzen Welt bezeugt wird.«149 

Vor allem die Ansätze Wohlmuths, Dirscherls und Dausners sowie Cunninghams versu
chen dieses Differenzspektrum und ihr komplexes Durchdrungensein von Kontinuitä
ten zur Sprache zu bringen – und theologisch zu verarbeiten. Josef Wohlmuth schlägt 
vor: 

»Insofern sollte das jüdisch-christliche Gespräch nicht darauf abzielen, sich gegensei
tig das Proprium der Differenz auszureden; vielmehr könnten Juden und Christen je 
auf ihre Weise Gottes unverbrüchliche Treue feiern und der übrigen Menschheit be
zeugen. Den Glauben an die unverbrüchliche Treue Gottes zum ersterwählten Volk und 
zur Kirche aus Juden und Heiden bzw. zur Heidenkirche könnte man getrost als das ge
meinsame Grundlagendogma ansehen, von dem das Gespräch getragen und die Dif
ferenz ertragen wird.«150 

Für die Zukunft wird es entscheidend sein, sich bewusst zu halten, dass – bei aller Be
rechtigung und Notwendigkeit – in der Betonung der Einzigkeit der Beziehung zwi
schen Judentum und Christentum auch die Gefahr einer Erzeugung neuer Exklusivis
men liegt. Für Pawlikowski würde das in eine zusätzliche Isolation und weitere Margi

148 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 147. Verweis auf Geertz, Clifford: Die künstlichen Wilden. Der 
Anthropologe als Schriftsteller (1988). München u.a.: Hanser 1990, 129. 

149 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes, 66. Verweis auf Söding, Thomas: »… die Wurzel trägt dich« 
(Röm 11,18). Methodische und hermeneutische Konsequenzen des jüdisch-christlichen Dialogs in 
der neutestamentlichen Exegese. In: ders./Peter Hünermann (Hg.): Methodische Erneuerung der 
Theologie. Konsequenzen der wiederentdeckten jüdisch-christlichen Gemeinsamkeiten (QD 200). 
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2003, 35–70, 51. Vgl. dazu EG 249: »Obwohl einige christliche Über
zeugungen für das Judentum unannehmbar sind und die Kirche nicht darauf verzichten kann, Je
sus als den Herrn und Messias zu verkünden, besteht eine reiche Komplementarität, die uns erlaubt, 
die Texte der hebräischen Bibel gemeinsam zu lesen und uns gegenseitig zu helfen, die Reichtü
mer des Wortes Gottes zu ergründen sowie viele ethische Überzeugungen und die gemeinsame 
Sorge um die Gerechtigkeit und die Entwicklung der Völker miteinander zu teilen.« 

150 Wohlmuth, Josef: Das Heil der Juden in der Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Kon
zils, 477. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Verzicht auf Judenmission? 325 

nalisierung des jüdisch-christlichen Gesprächs führen.151 M. E. besteht die Gefahr neu
er Exklusivismen insbesondere dann, wenn binär angelegte Grammatiken letztlich nur 
verschoben würden: »Wir«, in diesem Falle dann nicht mehr nur Christ*innen, sondern 
Christ*innen und Jüd*innen gemeinsam – und »die Anderen«, also alle Nicht-Christ*in
nen und Nicht-Jüd*innen wie Muslime, aber auch Atheist*innen, Agnostiker*innen etc. 
Eine Grammatik des jüdisch-christlichen Dialogs darf also keine neuen Ausschließungs
muster produzieren, sondern ist so anzulegen, dass sie in der Formulierung der Theo

logizität des Dialogs konstitutiv Räume eröffnet für vielfältige Außenperspektiven und 
Relativierungen. 

Dazu ist es entscheidend, den grammatikalischen Shift metatheoretisch und theo
riekritisch zu begleiten. Das ist bisher nur ansatzweise geschehen (am ehesten wieder
um bei Wohlmuth, Dirscherl, Dausner, bei Pawlikowski und Cunningham). Und: Bis
her bleibt in diesem Zusammenhang zweierlei unterbestimmt oder ausgeblendet: (1.) 
der erkenntnistheoretische Ort der Kirche; (2.) der Dialog selbst in seiner theologischen 
Performativität und offenbarungstheologischen Qualität.152 Auf die vielfach unterreprä
sentierte Rolle der Ekklesiologie als erkenntnistheologischem Ort der Religionstheologie 
generell und damit auch der Frage nach dem Heil für Jüd*innen weist vor allem Sigrid 
Rettenbacher hin.153 

»Was in den genannten Fragen und Anliegen [einer Religionstheologie – AS] – so zen
tral, berechtigt und wichtig sie auch sind – noch nicht benannt wird, ist der Ort, an 
dem sie generiert werden. Wenn von Wahrheit und Heil die Rede ist, wenn die eigene 
Tradition und Identität anderen religiösen Traditionen gegenüber gestellt wird, dann 
geschieht das nicht in einem machtfreien, neutralen Raum, der die religionstheologi
schen Fragen objektiv ein für alle Mal klären könnte. Religionstheologie wird vielmehr 
von und in einer bestimmten perspektivisch gebundenen Diskursgemeinschaft betrie
ben, die mit dem Diskurs die Wirklichkeit, die sie behandelt und bezeugt, erst schafft. 
Die Verhandlung religiöser Pluralität ist also Teil eines Identitätsdiskurses, in dem Ei
genes und Fremdes einander zugeordnet werden.«154 

151 Pawlikowski sieht diesen Sachverhalt ähnlich, vgl. dazu ausführlicher Pawlikowski, John T.: The 
Uniqueness of the Christian-Jewish Dialogue, 3. Diesen Umstand sieht er insbesondere für die 
Christo-logie: »As one who has struggled with this theological dilemma in a number of my writ
ings over several decades I have come to recognize that as Christians we will never deepen and 
expand the foundations of our theology of interreligious dialogue, whether with the Jews or any 
other religious community, until we begin to develop a theological perspective which transforms 
our understanding of the Christ Event in a way that does not automatically reduce Jews and mem

bers of all other religious traditions to a fundamentally inferior status.« Ebd. 10. 
152 Zweiteres äußert sich insbesondere dadurch, dass die Frage nach den Heilsmöglichkeiten über

wiegend ein innerkatholischer Diskurs bleibt, der zwar zweifelsohne seine Berechtigung hat, der 
aber einzubetten ist in den Dialog, insofern jüdischen Stimmen ein erkenntniskonstitutiver Raum 
zugesprochen werden muss. Ansätze dazu gibt es bspw. mit Blick auf die inkarnationstheologi
schen Ansätze oder diejenigen, die das Moment des Messianischen betonen. 

153 S. dazu ausführlich Rettenbacher: Keine Religionstheologie außerhalb der Ekklesiologie, insb. 
334–364 (Kapitel »Außerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie«: Epistemologische An
merkungen zu einem ambivalenten Verhältnis). 

154 Ebd. 334. Rettenbacher spricht dabei auch den »ambivalenten Status der Kirche« an: »Einerseits 
garantiert die Kirche als Identitätsort die bleibende Verbindung zum identitätsstiftenden Chris

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Die zweite Leerstelle versucht die vorliegende Studie zu bearbeiten, indem sie vom 
Dialog selbst ausgeht: wenn sie seine offenbarungstheologische Qualität und theologie
transformierende Dynamik – also seine performative Theologizität – ernstnimmt und 
von dort aus auf die eigenen kirchlich verfassten Modi der Wissensgenerierung und 
-kommunikation reflektiert. Das bedeutet für diesen Zusammenhang: die Frage nach 
einer theologischen Begründung für den Verzicht auf Judenmission wird weniger vom 
Innenraum der Kirche heraus im Sinne eines innerkatholischen Diskurses beantwor
tet, sondern aus dem Zwischenraum des Dialogs heraus, aus der gelebten Beziehung 
zwischen Judentum und Christentum.155 

So zeigt sich beispielsweise die Performativität des jüdisch-christlichen Dialogs 
nicht darin, dass auf der Suche nach Gemeinsamkeiten Differenzen zwischen Juden
tum und Christentum homogenisiert werden würden, sondern sie drängt gerade im 
kreativen Umgang mit bleibenden Differenzen auf eine Überwindung machtförmiger, 
toxischer Muster und Codes im eigenen theologischen Sprechen. In dieser Hinsicht 
kann der jüdisch-christliche Dialog als Glaubensraum in between (Kapitel 2.3), in wel
chem die lebendige Gegenwart des ungeteilten Wortes Gottes zwar unterschieden, aber 
gemeinsam zur Sprache gebracht, bezeugt und erfahrbar wird, zu einem Lernort werden 
für eine pluralitätsfähige theologische Grammatik, die fähig ist, diverse Alteritätsein
träge und Bezüge zu interreligiösen, ökumenischen, politischen und gesellschaftlichen 
»Außenwelten« im Eigenen wahrzunehmen und theologisch produktiv zu verarbeiten. 

tusereignis über Zeiten und Räume hinweg. Andererseits ist dieser Identitätsort Kirche auch ein 
Ort der Gefährdung, weil er verwoben ist in die vielfältigen und komplexen entangled histories, 
die Identitäten als diskursive Ausverhandlungsprozesse und hybride Gebilde freilegen. In diesen 
entangled histories kommt also das gefährdende Moment des Identitätsortes Kirche zum Tragen 
– nämlich dass eine Wahrnehmung Anderer als Anderer auf Augenhöhe verhindert wird. Damit 
wird deutlich, dass sich die identitätsstiftende Aufgabe der Kirche faktisch in einer Schuldge
schichte der Kirche gegenüber Andersgläubigen und ihren religiösen Traditionen realisiert hat.« 
Ebd. 341. Für entangeld histories Verweis auf Conrad/Randeria: Einleitung Geteilte Geschichten, 17; 
vgl. Kapitel 1.4. 

155 Diesen Weg deutet auch Hans Hermann Henrix an: »In dieser gelebten Beziehung, welche sowohl 
der eigenen Berufung als auch der Solidarität entspricht, setzt sich die Theologie dem Anderen 
aus. Sie hört auf ihn und empfängt von ihm. Die Wahrnehmung des Anderen ist gegenüber ei
ner langen Geschichte verändert und enthält eine Anerkennung der Heilsbedeutung des anderen 
Weges. Dafür steht die Karfreitagsfürbitte für die Juden des ordentlichen Ritus von 1970.« Henrix: 
Israel trägt die Kirche, 174. Oder ähnlich ders.: Weichenstellungen in katholischen Positionen, 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012 - am 14.02.2026, 06:34:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

