
Rezensionen

Anthropos  113.2018

725

Dennoch besticht die Abhandlung durch ihre kompak-
te Ausführung samt kenntnisreicher Anmerkungen. Vor 
allem eine Vielzahl unbekannter Abbildungen dürfte ein 
interessiertes Publikum belohnen. Wer also an einem in-
formativen Bildband über indigene Kulturen der nord-
amerikanischen Plains, vor allem die der Lakota um die 
Jahrhundertwende, interessiert ist, sollte diese Publika-
tion erwerben.  Nikolaus Stolle 

Flaskerud, Ingvild, and Richard J. Natvig (eds.): 
Muslim Pilgrimage in Europe. New York: Routledge, 
2018. 204 pp. ISBN 978-1-472-44747-0. Price: £ 105.00

In their “Introduction” to this interesting new volume 
Flaskerud and Natvig note that pilgrimages performed by 
Muslims in Europe – both within and beyond the con-
tinent – is a relatively new area of study. Individual re-
search on this topic is perhaps more longstanding than 
they suggest, but it is true that such a subfield is now 
more visible. There is a greater critical mass in the ever-
diversifying study of Muslims in Europe and the Sociol-
ogy and Anthropology of Islam more generally. Major 
public exhibitions about the Hajj in London, Leiden, and 
beyond, as well as related academic conferences and pub-
lications, have also given the subfield a boost. Drawing 
upon papers first presented at a workshop at the Univer-
sity of Bergen in October 2013, “Muslim Pilgrimage in 
Europe” is unique in drawing together research on estab-
lished, revived, and novel pilgrimage across both Western 
and Eastern Europe for the first time. 

Apart from the “Introduction” the book contains 11 
other chapters which can be divided into three main sub-
sections: a) the Hajj, Umrah (lesser pilgrimage to Mak-
kah), and Middle Eastern or North African Ziyarah (visi-
tations to the tombs of holy people) journeys of European 
Muslims from the Netherlands, Norway, Bosnia, and the 
UK; b) the “revival” of Muslim pilgrimage within South-
eastern Europe and especially in Bosnia-Hercegovina 
and Southern Albania since the fall of Communism; and 
c) new Muslim (often Sufi) pilgrimage sites and practic-
es in Western Europe, including those that are “inter-re-
ligious.” In disciplinary terms, much of the work is an-
thropological, sociological, and ethnographic. However, 
there are also contributions from history/history of reli-
gions and the history of art, with sources including off/
online archives and material culture. 

Like my own, earlier work on British Muslims (see 
McLoughlin 2009, 2010, 2013, 2015), Flaskerud and Nat-
vig gesture to Coleman and Eade’s (2004) argument that 
pilgrimage studies must encompass pilgrimage centres as 
part of a translocal set of relations. The co-editors also 
characterise the volume in terms of a general shift away 
from universal theories of pilgrimage to a more eclectic 
approach. The “Introduction” addresses relevant back-
ground too on pilgrimage in Islam for those readers un-
familiar with the tradition. This includes mention of the 
contestation of pilgrimage-related beliefs and practices 
from medieval times to ISIS-inspired attacks on Muslim 
and non-Muslim shrines. Signalling another major trend 
in pilgrimage research of the last two decades, Flaskerud 

and Natvig also highlight the boundary between religion 
and tourism, with festivals and commemorations identi-
fied as a focus for implicit religion and multiple religious/
secular motivations.

Space prevents a detailed review of each chapter here, 
so a general sketch must suffice. Chapters 1–4 focus on 
pilgrimage outside Europe and especially to Makkah, Ma-
dinah, and Shi’i pilgrimage centres. Linking the Hajj to 
wider social processes, Buitelaar explores its meanings 
for present-day Dutch Muslims, arguing that young pil-
grims merge Islamic discourses of ethical self-formation 
and liberal discourses on self-identity and civic partici-
pation. Flaskerud examines a Shi’i mosque in Oslo as a 
site for how pilgrimages are “set in motion” through pub-
lic speeches, returning pilgrims’ stories and the sharing 
of gifts imbued with the sacred. Karić explores diasporic 
Bosniak Hajj narratives online, highlighting the competing 
religious, racial, and ethno-national identities at work in 
these accounts. Finally, Slight concludes this section with 
an historical study of the contexts of the Hajj journeys of 
three British converts to Islam during the interwar period. 

Chapters 5–8 are generally longer essays on the con-
temporary “revival” and “reinvention” of Muslim pilgrim-
age in Southeastern Europe. Interethnic and interreligious 
nationalism and dialogue are linked to major structural 
transformations in society. Bringa and Henig explore case 
studies of two Bosnian sites associated with the Islamisa-
tion of the Balkans, emphasising their longstanding sig-
nificance and the role of nature as a cosmic crossing point 
for blessings, miracles, and religious merit. Kuehn dwells 
on one of these sites in particular – Ajvatovica in Bosnia-
Hercegovina – but emphasises how it has become a sym-
bol of ethnoreligious commemoration, revisiting as well 
as reimagining a conflicted past. Raudvere develops this 
theme by assessing the authorities’ attempts to produce 
a secular public representation of the atrocities in 1990s 
Sarajevo using war memorials intended to transcend eth-
no-religious boundaries. Finally, in this section, Pusceddu 
shows how the revival of Bektashi and Halveti Sufi festi-
vals on the southern Albanian border with Greece attracts 
both Muslims and some local Christians. 

Chapters 9–11 on Sufi and interreligious pilgrimage 
in/from Western Europe is the shortest of the sections, 
but perhaps contains the most novel material. Piraino illu-
minates how Sufis in France and Italy prioritise visits to 
living saints even as they incorporate visits to the tombs 
of Muslim – and sometimes Christian – saints into their 
journeying. Morgahi describes a Naqshbandi Sufi shrine 
near Birmingham – the first of its kind in the UK, high-
lighting the annual urs (death anniversary of the saint) as 
an example of the reconstruction of South Asian Islam in 
the diaspora. Finally, Pénicaud considers the paradoxes of 
an invented tradition of Christian-Muslim pilgrimage and 
interfaith dialogue in Brittany which has struggled to se-
cure Muslim participation in the context of debates about 
appropriate recognition. 

Reading across these chapters, Flaskerud and Natvig 
seek to offer the “first attempt to provide a comparative 
assessment” (9) of Muslim pilgrimage in Europe. They 
explain its growth by rehearsing well-understood macro-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-725 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-725


726 Rezensionen

Anthropos  113.2018

level factors such as migration and religious reconstruc-
tion in the West and the collapse of communism/socialism 
and religious revival in the East. A brief discussion of the 
role of patronage and the media could have been devel-
oped further. Simple demography, social mobility, and the 
marketisation of Islam could also have been addressed. 
While micro-level factors are attended to in terms of the 
complexity of personal motivations, it is the discussion 
of meso-level social dynamics at pilgrimage sites/events 
to which Flaskerud and Natvig give most space. Much of 
the discussion in this regard is relatively straightforward. 
A distinction is made between formalised and non-for­
malised pilgrimages. The dynamics of inclusion and ex­
clusion are underlined with pilgrimage viewed as a site 
of encounter among differently positioned Muslims and 
non-Muslims. Processes of individualisation and institu­
tionalisation are confirmed as equally important despite 
fashionable ideas that tend to emphasise the former. 

Returning to key tropes of pilgrimage studies, Flas-
kerud and Natvig have more to say about Turner’s no-
tion of communitas. They show how in the final section 
of the volume especially Muslim pilgrimage is reframed 
beyond the idea of the global umma (worldwide com-
munity of Islam) which is a key part of Hajj discourse. 
They remind us that communitas and umma are not sim-
ply interchangeable categories. Better understood already 
is the fact that some pilgrims neither experience commu­
nitas nor feel part of the umma. Both are contextually 
crosscut in terms of gender, race/ethnicity, and denomi-
nation (cf. McLoughlin 2009). However, the suggestion 
that the former is always “temporary” while the latter can 
be “longstanding” could have usefully been unpacked, for 
instance, in terms of how traditions are continually per-
formed situationally (cf. McLoughlin 2015). In this re-
gard Pénicaud’s essay helpfully underlines that communi­
tas is not confined to Turner’s liminal stage of pilgrimage 
but can also be experienced more spontaneously in other 
settings too.  Seán McLoughlin 

Gago, Verónica: Neoliberalism from below. Popular 
Pragmatics and Baroque Economies. Durham: Duke Uni-
versity Press, 2017. 277 pp. ISBN 978-0-8223-6912-7. 
Price: $ 25.95

Entweder wird der Neoliberalismus – oder das, was 
darunter verstanden wird – als Heilmittel zur Erlangung 
wirtschaftlicher Prosperität und der Ermöglichung, struk-
turell bedingter Armut zu entrinnen, gepriesen oder aber 
als Instrument der Mächtigen und Reichen, die Massen 
wirtschaftlich zu knebeln und gar ganze Länder auszu-
beuten, verdammt. Unaufgeregte Analysen finden hinge-
gen selten Gehör. Eine bei allen Anleihen an Foucault-
scher Machtanalyse und Judith Butler zum Trotz neue und 
manichäische Weltbilder überschreitende Perspektive fin-
det sich in der bereits 2014 erschienenen aber erst drei 
Jahre später ins Englische übersetzten Studie von Veró-
nica Gago zu alternativen Wirtschaftsformen anhand des 
größten illegalen Marktes in Südamerika: La Salada in 
Buenos Aires. Deutlich macht sie, dass Neoliberalismus 
und Globalisierung nicht per se eine Täter-Opfer-Struktur 

implementieren, in der gesellschaftlich oben und unten 
gespiegelt werden, sondern ein Rahmen geschaffen wird, 
der zwar Ausbeutung nicht ausschließt, aber auch Frei-
räume schafft, die gerade gesellschaftlich weniger privi-
legierten Gruppen neue Perspektiven bietet – auch um 
bestehende Ordnungen zu unterlaufen. 

So beschreibt sie die Geschichte und Entwicklung 
dieses Marktes von seinen Anfängen nach dem Ende der 
Militärdiktatur durch bolivianische Arbeitsmigranten, bis 
hin zu einem Umschlagplatz in einem Netzwerk alterna-
tiver Ökonomie mit informellen Märkten weltweit. Mitt-
lerweile ist dieser Markt fest in bestehende legale Wirt-
schaftskreisläufe integriert, dass er nicht ohne Weiteres 
geschlossen, aufgrund seiner Struktur aber auch nicht mit 
einem Federstrich legalisiert werden kann. Das Unterlau-
fen öffentlicher Ordnung ist durch die Besetzung eines 
Platzes im System wird hier offenkundig.

Schon während der Militärdiktatur setzten neolibera-
le Reformen ein, die eine weitgehende Deregulierung der 
Wirtschaftsordnung und des Finanzsektors beinhalteten. 
Verstärkt durch strukturelle Probleme aus der Vergangen-
heit führten Einzelentscheidungen der neoliberalen Wirt-
schaftspolitik, wie die eingeführte Kursbindung des Pesos 
an den Dollar, zu der im Grunde bis heute anhaltenden 
Wirtschaftskrise des Landes, die in der Schuldenkrise zur 
Jahrtausendwende ihren Höhepunkt fand. Folgen waren 
unter anderem der Rückgang der Mittelklasse und die Ex-
pansion des informellen Sektors. Dieser Hintergrund ist 
bei der Genese und dem Verständnis des Phänomens “La 
Salada” zu berücksichtigen. War es schon für Argentinier 
schwierig, legale Erwerbsarbeit zu erlangen, so stellte 
dies für bolivianische Arbeitsmigranten eine besondere 
Herausforderung dar. Die Textilbranche, namentlich die 
Produktpiraterie bot eine ökonomische Nische, die infor-
mell besetzt werden konnte.

Aufgrund fehlender formeller Strukturen, die mit der 
Illegalität einhergingen, wurden aus Bolivien Formen der 
Arbeit und Produktionsorganisation im Familienverband 
importiert. Aufgrund der verwandtschaftlichen Loyalitä-
ten ist Ausbeutung in diesem Kontext für Täter einfacher; 
zugleich machen diese Bindungen es für Opfer ungleich 
schwieriger, aufzubegehren und hieraus auszubrechen. In 
der Beschreibung dieser Strukturen zeigt Gago die für Eu-
ropäer meist unbekannten Fortwirkungen gesellschaftli-
cher präkolumbischer Traditionslinien indigener Völker 
und Rekurse auf die Inkas. Letztere zumeist mit politi-
schen Implikationen. 

Der von Gago vorgeschlagene Weg einer Überwin-
dung des Entweder-Oder zeigt sich in dem Rekurs auf 
das Konzept ch’ixi. Aus der Aymara-Sprache kommend 
bedeutet dies ursprünglich einen Gegenstand, der weder 
das eine noch das andere ist, und somit dazwischen – am-
bivalent – ist. Anders gesagt ist es Schwarz und Weiß zu-
gleich und gibt die Idee eines inkludierten Dritten wieder. 
Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die mit Bloch 
gesprochen ebenfalls so ausgedrückt werden kann, taucht 
in der Konzeption der beschriebenen Wirtschaftsform als 
“barock” wieder auf.

Das Beispiel der Erläuterung des Konzeptes ch’ixi 
ist eine besondere Stärke des vorliegenden Buches: Eine 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-725 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-725

