Rezensionen

Dennoch besticht die Abhandlung durch ihre kompak-
te Ausfiihrung samt kenntnisreicher Anmerkungen. Vor
allem eine Vielzahl unbekannter Abbildungen diirfte ein
interessiertes Publikum belohnen. Wer also an einem in-
formativen Bildband tiber indigene Kulturen der nord-
amerikanischen Plains, vor allem die der Lakota um die
Jahrhundertwende, interessiert ist, sollte diese Publika-
tion erwerben. Nikolaus Stolle

Flaskerud, Ingvild, and Richard J. Natvig (eds.):
Muslim Pilgrimage in Europe. New York: Routledge,
2018. 204 pp. ISBN 978-1-472-44747-0. Price: £ 105.00

In their “Introduction” to this interesting new volume
Flaskerud and Natvig note that pilgrimages performed by
Muslims in Europe — both within and beyond the con-
tinent — is a relatively new area of study. Individual re-
search on this topic is perhaps more longstanding than
they suggest, but it is true that such a subfield is now
more visible. There is a greater critical mass in the ever-
diversifying study of Muslims in Europe and the Sociol-
ogy and Anthropology of Islam more generally. Major
public exhibitions about the Hajj in London, Leiden, and
beyond, as well as related academic conferences and pub-
lications, have also given the subfield a boost. Drawing
upon papers first presented at a workshop at the Univer-
sity of Bergen in October 2013, “Muslim Pilgrimage in
Europe” is unique in drawing together research on estab-
lished, revived, and novel pilgrimage across both Western
and Eastern Europe for the first time.

Apart from the “Introduction” the book contains 11
other chapters which can be divided into three main sub-
sections: a) the Hajj, Umrah (lesser pilgrimage to Mak-
kah), and Middle Eastern or North African Ziyarah (visi-
tations to the tombs of holy people) journeys of European
Muslims from the Netherlands, Norway, Bosnia, and the
UK b) the “revival” of Muslim pilgrimage within South-
eastern Europe and especially in Bosnia-Hercegovina
and Southern Albania since the fall of Communism; and
¢) new Muslim (often Sufi) pilgrimage sites and practic-
es in Western Europe, including those that are “inter-re-
ligious.” In disciplinary terms, much of the work is an-
thropological, sociological, and ethnographic. However,
there are also contributions from history/history of reli-
gions and the history of art, with sources including off/
online archives and material culture.

Like my own, earlier work on British Muslims (see
McLoughlin 2009, 2010, 2013, 2015), Flaskerud and Nat-
vig gesture to Coleman and Eade’s (2004) argument that
pilgrimage studies must encompass pilgrimage centres as
part of a translocal set of relations. The co-editors also
characterise the volume in terms of a general shift away
from universal theories of pilgrimage to a more eclectic
approach. The “Introduction” addresses relevant back-
ground too on pilgrimage in Islam for those readers un-
familiar with the tradition. This includes mention of the
contestation of pilgrimage-related beliefs and practices
from medieval times to ISIS-inspired attacks on Muslim
and non-Muslim shrines. Signalling another major trend
in pilgrimage research of the last two decades, Flaskerud

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. ©
Inhalts Im fr oder

725

and Natvig also highlight the boundary between religion
and tourism, with festivals and commemorations identi-
fied as a focus for implicit religion and multiple religious/
secular motivations.

Space prevents a detailed review of each chapter here,
so a general sketch must suffice. Chapters 1-4 focus on
pilgrimage outside Europe and especially to Makkah, Ma-
dinah, and Shi’i pilgrimage centres. Linking the Hajj to
wider social processes, Buitelaar explores its meanings
for present-day Dutch Muslims, arguing that young pil-
grims merge Islamic discourses of ethical self-formation
and liberal discourses on self-identity and civic partici-
pation. Flaskerud examines a Shi’i mosque in Oslo as a
site for how pilgrimages are “set in motion” through pub-
lic speeches, returning pilgrims’ stories and the sharing
of gifts imbued with the sacred. Kari¢ explores diasporic
Bosniak Hajj narratives online, highlighting the competing
religious, racial, and ethno-national identities at work in
these accounts. Finally, Slight concludes this section with
an historical study of the contexts of the Hajj journeys of
three British converts to Islam during the interwar period.

Chapters 5-8 are generally longer essays on the con-
temporary “revival” and “reinvention” of Muslim pilgrim-
age in Southeastern Europe. Interethnic and interreligious
nationalism and dialogue are linked to major structural
transformations in society. Bringa and Henig explore case
studies of two Bosnian sites associated with the Islamisa-
tion of the Balkans, emphasising their longstanding sig-
nificance and the role of nature as a cosmic crossing point
for blessings, miracles, and religious merit. Kuehn dwells
on one of these sites in particular — Ajvatovica in Bosnia-
Hercegovina — but emphasises how it has become a sym-
bol of ethnoreligious commemoration, revisiting as well
as reimagining a conflicted past. Raudvere develops this
theme by assessing the authorities’ attempts to produce
a secular public representation of the atrocities in 1990s
Sarajevo using war memorials intended to transcend eth-
no-religious boundaries. Finally, in this section, Pusceddu
shows how the revival of Bektashi and Halveti Sufi festi-
vals on the southern Albanian border with Greece attracts
both Muslims and some local Christians.

Chapters 9—11 on Sufi and interreligious pilgrimage
in/from Western Europe is the shortest of the sections,
but perhaps contains the most novel material. Piraino illu-
minates how Sufis in France and Italy prioritise visits to
living saints even as they incorporate visits to the tombs
of Muslim — and sometimes Christian — saints into their
journeying. Morgahi describes a Naqshbandi Sufi shrine
near Birmingham — the first of its kind in the UK, high-
lighting the annual urs (death anniversary of the saint) as
an example of the reconstruction of South Asian Islam in
the diaspora. Finally, Pénicaud considers the paradoxes of
an invented tradition of Christian-Muslim pilgrimage and
interfaith dialogue in Brittany which has struggled to se-
cure Muslim participation in the context of debates about
appropriate recognition.

Reading across these chapters, Flaskerud and Natvig
seek to offer the “first attempt to provide a comparative
assessment” (9) of Muslim pilgrimage in Europe. They
explain its growth by rehearsing well-understood macro-

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-725

726

level factors such as migration and religious reconstruc-
tion in the West and the collapse of communism/socialism
and religious revival in the East. A brief discussion of the
role of patronage and the media could have been devel-
oped further. Simple demography, social mobility, and the
marketisation of Islam could also have been addressed.
While micro-level factors are attended to in terms of the
complexity of personal motivations, it is the discussion
of meso-level social dynamics at pilgrimage sites/events
to which Flaskerud and Natvig give most space. Much of
the discussion in this regard is relatively straightforward.
A distinction is made between formalised and non-for-
malised pilgrimages. The dynamics of inclusion and ex-
clusion are underlined with pilgrimage viewed as a site
of encounter among differently positioned Muslims and
non-Muslims. Processes of individualisation and institu-
tionalisation are confirmed as equally important despite
fashionable ideas that tend to emphasise the former.
Returning to key tropes of pilgrimage studies, Flas-
kerud and Natvig have more to say about Turner’s no-
tion of communitas. They show how in the final section
of the volume especially Muslim pilgrimage is reframed
beyond the idea of the global umma (worldwide com-
munity of Islam) which is a key part of Hajj discourse.
They remind us that communitas and umma are not sim-
ply interchangeable categories. Better understood already
is the fact that some pilgrims neither experience commu-
nitas nor feel part of the umma. Both are contextually
crosscut in terms of gender, race/ethnicity, and denomi-
nation (cf. McLoughlin 2009). However, the suggestion
that the former is always “temporary” while the latter can
be “longstanding” could have usefully been unpacked, for
instance, in terms of how traditions are continually per-
formed situationally (cf. McLoughlin 2015). In this re-
gard Pénicaud’s essay helpfully underlines that communi-
tas is not confined to Turner’s liminal stage of pilgrimage
but can also be experienced more spontaneously in other
settings too. Sedn McLoughlin

Gago, Verodnica: Neoliberalism from below. Popular
Pragmatics and Baroque Economies. Durham: Duke Uni-
versity Press, 2017. 277 pp. ISBN 978-0-8223-6912-7.
Price: $ 25.95

Entweder wird der Neoliberalismus — oder das, was
darunter verstanden wird — als Heilmittel zur Erlangung
wirtschaftlicher Prosperitit und der Ermoglichung, struk-
turell bedingter Armut zu entrinnen, gepriesen oder aber
als Instrument der Michtigen und Reichen, die Massen
wirtschaftlich zu knebeln und gar ganze Lénder auszu-
beuten, verdammt. Unaufgeregte Analysen finden hinge-
gen selten Gehor. Eine bei allen Anleihen an Foucault-
scher Machtanalyse und Judith Butler zum Trotz neue und
manichdische Weltbilder tiberschreitende Perspektive fin-
det sich in der bereits 2014 erschienenen aber erst drei
Jahre spiter ins Englische iibersetzten Studie von Verd-
nica Gago zu alternativen Wirtschaftsformen anhand des
grofiten illegalen Marktes in Siidamerika: La Salada in
Buenos Aires. Deutlich macht sie, dass Neoliberalismus
und Globalisierung nicht per se eine Tater-Opfer-Struktur

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:03:48. ©
Inhalts Im fr oder

Rezensionen

implementieren, in der gesellschaftlich oben und unten
gespiegelt werden, sondern ein Rahmen geschaffen wird,
der zwar Ausbeutung nicht ausschlief8t, aber auch Frei-
raume schafft, die gerade gesellschaftlich weniger privi-
legierten Gruppen neue Perspektiven bietet — auch um
bestehende Ordnungen zu unterlaufen.

So beschreibt sie die Geschichte und Entwicklung
dieses Marktes von seinen Anfingen nach dem Ende der
Militiardiktatur durch bolivianische Arbeitsmigranten, bis
hin zu einem Umschlagplatz in einem Netzwerk alterna-
tiver Okonomie mit informellen Mirkten weltweit. Mitt-
lerweile ist dieser Markt fest in bestehende legale Wirt-
schaftskreisldufe integriert, dass er nicht ohne Weiteres
geschlossen, aufgrund seiner Struktur aber auch nicht mit
einem Federstrich legalisiert werden kann. Das Unterlau-
fen offentlicher Ordnung ist durch die Besetzung eines
Platzes im System wird hier offenkundig.

Schon wihrend der Militdrdiktatur setzten neolibera-
le Reformen ein, die eine weitgehende Deregulierung der
Wirtschaftsordnung und des Finanzsektors beinhalteten.
Verstirkt durch strukturelle Probleme aus der Vergangen-
heit fiithrten Einzelentscheidungen der neoliberalen Wirt-
schaftspolitik, wie die eingefiihrte Kursbindung des Pesos
an den Dollar, zu der im Grunde bis heute anhaltenden
Wirtschaftskrise des Landes, die in der Schuldenkrise zur
Jahrtausendwende ihren Hohepunkt fand. Folgen waren
unter anderem der Riickgang der Mittelklasse und die Ex-
pansion des informellen Sektors. Dieser Hintergrund ist
bei der Genese und dem Verstidndnis des Phiinomens “La
Salada” zu beriicksichtigen. War es schon fiir Argentinier
schwierig, legale Erwerbsarbeit zu erlangen, so stellte
dies fiir bolivianische Arbeitsmigranten eine besondere
Herausforderung dar. Die Textilbranche, namentlich die
Produktpiraterie bot eine konomische Nische, die infor-
mell besetzt werden konnte.

Aufgrund fehlender formeller Strukturen, die mit der
Illegalitiit einhergingen, wurden aus Bolivien Formen der
Arbeit und Produktionsorganisation im Familienverband
importiert. Aufgrund der verwandtschaftlichen Loyaliti-
ten ist Ausbeutung in diesem Kontext fiir Titer einfacher;
zugleich machen diese Bindungen es fiir Opfer ungleich
schwieriger, aufzubegehren und hieraus auszubrechen. In
der Beschreibung dieser Strukturen zeigt Gago die fiir Eu-
ropder meist unbekannten Fortwirkungen gesellschaftli-
cher prikolumbischer Traditionslinien indigener Volker
und Rekurse auf die Inkas. Letztere zumeist mit politi-
schen Implikationen.

Der von Gago vorgeschlagene Weg einer Uberwin-
dung des Entweder-Oder zeigt sich in dem Rekurs auf
das Konzept ch’ixi. Aus der Aymara-Sprache kommend
bedeutet dies urspriinglich einen Gegenstand, der weder
das eine noch das andere ist, und somit dazwischen — am-
bivalent — ist. Anders gesagt ist es Schwarz und Weil} zu-
gleich und gibt die Idee eines inkludierten Dritten wieder.
Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die mit Bloch
gesprochen ebenfalls so ausgedriickt werden kann, taucht
in der Konzeption der beschriebenen Wirtschaftsform als
“barock” wieder auf.

Das Beispiel der Erlduterung des Konzeptes ch’ixi
ist eine besondere Stirke des vorliegenden Buches: Eine

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-725

