KAPITEL I: DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON
CLIFFORD GEERTZ

1. Der wissenschaftsgeschichtliche Hintergrund der
symbolischen Ethnologie

Die Ethnologie institutionalisiert sich in GroBbritannien und Nordamerika in
zwei unterschiedlichen Schulen. In Grofbritannien nennt sich die Ethnologie
social anthropology, in Nordamerika cultural anthropology. Bronislaw Mali-
nowski kann dabei als Griindungsvater der modernen social anthropology an-
gesehen werden. Er entwickelt nicht nur wihrend lingerer Forschungsaufent-
halte in Ozeanien, aus denen die Argonauten des westlichen Pazifik hervorge-
hen sollten, die Methode der teilnehmenden Beobachtung (Stocking 1992: 12-
59), sondern etabliert einen forschungsleitenden Funktionalismus, der in den
1920er und 1930er Jahren die britische Ethnologie dominiert (Kuper 1996: 1-
34). Jedoch geht es Malinowski, wie Marshall Sahlins in einer brillanten Kri-
tik des Funktionalismus hervorhebt, nicht um die symbolische Welt der von
ihm untersuchten Trobriander, trotz seiner Forderung, eine Ethnologie from
the native point of view zu betreiben. Malinowskis »Drang, fremdartige Briu-
che auf utilitaristische Begriffe zu bringen«, so Sahlins, sei vielmehr reduktio-
nistisch und blende die symbolische Bedeutung von sozialer Praxis aus: Der
native point of view reduziere sich darauf, dass die Eingeborenen durch ihre
Titigkeiten auf materielle Vorteile abzielten. Der Ethnograph erhebe sich »in
den gottlichen Stand eines konstituierenden Subjekts, aus dem das Grundmus-
ter der Kultur hervorgeht« (Sahlins 1976: 112). Die den Institutionen inne-
wohnende symbolische Logik, so Sahlins, bleibt in Malinowskis Arbeiten un-
verstanden.

In den 1930er Jahren erlebt der Funktionalismus seinen Niedergang durch
die britische Rezeption ausgewdhlter Elemente der Soziologie Durkheims, vor
allem durch Radcliffe-Brown (Kuper 1996: 35-65). Auf der Grundlage ethno-
graphischer Forschungen in Afrika entwickelt sich die wirkungsméchtige
strukturfunktionalistische Schule; im Mittelpunkt steht die durkheimianische
Frage nach sozialer Integration. Evans-Pritchards Klassiker der politischen
Ethnologie, The Nuer, ist das Standardwerk des britischen Strukturfunktiona-
lismus der 1940er Jahre (Evans-Pritchard 1940). Doch auch der Strukturfunk-
tionalismus, der in den 1940er und 1950er Jahren die social anthropology
dominiert, ist eine unbefriedigende Konzeption, Kultur zu analysieren, weil er
sie in erster Linie als Epiphdnomen sozialer Strukturen betrachtet. Dies ist

19

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

wohl eine Spitfolge von Radcliffe-Browns reduktionistischer Rezeption
Durkheims, die nur seinem Ziel dienen soll, eine Naturwissenschaft des Sozia-
len zu entwickeln. Im britischen Paradigma geht es bis Ende der 1950er Jahre
in erster Linie um soziale Gruppen und Beziehungen, Schichten und Rollen
sowie um soziale Strukturen, jedoch weniger um Wissensordnungen (Kuper
1996: 159). Erst um 1960 dndert sich dies nachhaltig, als die social anthropo-
logy (insbesondere Edmund Leach) den Lévi-Strauss’schen Strukturalismus
rezipiert und junge Ethnologen wie Victor Turner symboltheoretische Ele-
mente in die social anthropology einbringen.

Die nordamerikanische cultural anthropology zeigt sich wenig beeinflusst
vom britischen Funktionalismus und Strukturfunktionalismus. Stattdessen
wird sie bis in die 1950er Jahre nach dem Niedergang der culture-and-
personality-Schule von den verschiedenen Spielarten des Evolutionismus von
Julian Steward und Leslie White dominiert; daneben etablieren sich die neuen
Forschungsrichtungen der kognitiven Ethnologie um Ward Goodenough und
die symbolische oder interpretative Ethnologie um Clifford Geertz. 1946
griindet Talcott Parsons an der Harvard University das Department of Social
Relations, das Soziologen, Psychologen und Ethnologen zu einem interdis-
ziplindren Projekt unter Parsons’ intellektueller Fiihrung zusammenfiihren soll
(Kuper 1999: 53). Kultur wird in der Systemtheorie zum Sammelbecken fiir
Ideen und Werte, Symbole zum Medium kultureller Systeme. Die Ethnologie
soll in diesem Paradigma den Zusammenhang zwischen Symbol- und Hand-
lungssystemen untersuchen (Parsons 1951: 553-54).

Diese Auffassung ist Programm fiir das Friihwerk von Clifford Geertz.
1949 tritt er sein Studium am Department of Social Relations an; in den
1950er Jahren verbringt er einige Zeit in Indonesien. Aus diesen Feldfor-
schungen gehen damals vielbeachtete Biicher hervor, die noch nicht restlos
dem interpretativen Paradigma verpflichtet sind: The Religion of Java ist mehr
eine Beschreibung javanesischer Religionen als eine theoretisch informierte
Analyse; Agricultural Involution, Peddlers and Princes sowie The Social
History of an Indonesian Town behandeln die konomische und politische
Entwicklung Indonesiens aus einer im weitesten Sinne modernisierungstheo-
retischen Sicht (Geertz 1960, 1963a, 1963b, 1965). Dabei untersucht Geertz
sozialen Wandel auf der Grundlage des systemtheoretischen Zusammenspiels
von Kultur- und Sozialsystem; zudem bedient sich Geertz der Religionssozio-
logie Max Webers, um den Zusammenhang zwischen religiosen Glaubensvor-
stellungen und 6konomischem Wandel in Indonesien zu untersuchen (Kuper
1999: 80). In dieser Phase seiner Karriere vertritt Geertz ein eher anwen-
dungsorientiertes Wissenschaftskonzept.

1965 eskaliert die politische Krise Indonesiens; die meisten der neuen
Staaten zeigen Misstrauen gegeniiber westlichen Demokratien. Die amerikani-
sche Vorherrschaft der 1950er Jahre brockelt, zugleich wankt Parsons’ Para-
digma. Die Attacken aus der Soziologie werden begleitet von Kritik aus den
Nachbardisziplinen, und das interdisziplinidre Projekt des Departments of So-
cial Relations dissoziiert sich in seine Einzeldisziplinen. Die nordamerikani-

20

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

sche Ethnologie bleibt bei ihrem Untersuchungsgegenstand Kultur, doch sie
entfernt sich von modernisierungs- und evolutionstheoretischen Ansitzen so-
wie der Analyse des Wechselspiels von Kultur und Gesellschaft. Die cultural
anthropology der spiten 1960er Jahre analysiert Kultur zunehmend um ihrer
selbst willen, und Geertz ist es, der diesen Paradigmenwechsel vorantreibt.
Die Beobachtung des Versagens entwicklungspolitischer Instrumente, die per-
sonlich erlebten politischen Unruhen in Indonesien sowie der Niedergang der
parsonianischen Synthese mogen dabei zu Geertz’ Paradigmenwechsel zur
symbolischen Ethnologie beigetragen haben.

1970 wird Geertz eingeladen, die School of Social Science am Institute for
Advanced Study in Princeton zu etablieren. In seiner Zeit in Princeton, die bis
heute andauert, entstehen seine einflussreichsten Biicher: die Aufsatzsamm-
lungen The Interpretation of Cultures (1973), Local Knowledge (1983) und
Available Light (2000), seine historische Studie des balinesischen Theater-
staats — Negara (1980) —, seine Analyse ethnologischer Rhetorik — Works and
Lives (1988) — sowie seine autobiographisch inspirierte Studie After the Fact
(1995). Im Gegensatz zur klassischen social anthropology fragt die interpreta-
tive Ethnologie nicht in erster Linie nach den Funktionen kultureller Instituti-
onen oder analysiert soziale Strukturen. Vielmehr untersucht die interpretative
Ethnologie die einer Kultur zu Grunde liegenden indigenen Symbolsysteme,
mit denen die Angehorigen einer Kultur ihre Erfahrungen deuten, miteinander
kommunizieren und in denen sich ihre Vorstellungsstrukturen artikulieren. In
den 1970er Jahren dominieren >kulturalistische< Ansétze die cultural anthro-
pology, und auch die social anthropology hat sich Theorien geoffnet, die die
Kategorie Kultur in den Mittelpunkt der Analyse riicken.

2. Grundkategorien der symbolischen Ethnologie
Kultur als Basiskategorie

Der Kern des Geertz’schen Programms ist die Entwicklung einer interpretati-
ven Theorie von Kultur. Dieses Ziel hat zwei unterschiedliche Aspekte. Eine
deutende Kulturtheorie geht davon aus, dass die soziale Welt durch die Sinn-
zuschreibungen von Akteuren konstituiert ist. Zudem richtet sich Geertz ge-
gen positivistische Erkenntnistheorien, die davon ausgehen, Wissenschaft be-
schreibe Tatsachen.

»Der Kulturbegriff, den ich vertrete [...], ist wesentlich ein semiotischer. Ich meine
mit Max Weber, dass der Mensch ein Wesen ist, das in selbstgesponnene Bedeu-
tungsgewebe verstrickt ist, wobei ich Kultur als dieses Gewebe ansehe. Thre Unter-
suchung ist daher keine experimentelle Wissenschaft, die nach Gesetzen sucht, son-
dern eine interpretierende, die nach Bedeutungen sucht« (gDB: 9).

Kultur ist fiir Geertz die Summe an Interpretationen, mit denen die Angehori-
gen einer sozialen Gruppe ihre Erfahrungen deuten und in eine fiir sie sinnvol-

21

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

le Ordnung bringen. Deshalb ist fiir Geertz die Aufgabe der Ethnologie nicht
das Beschreiben sozialer Strukturen, sondern die Analyse von Bedeutungen.
Diese Analyse, so Geertz, ist eine Interpretation zweiter Ordnung. Das, was
der Ethnologe gemeinhin als seine Daten bezeichnet, ist Geertz zufolge nur
seine Auslegung davon, wie andere Menschen ihre eigenen Handlungen und
die ihrer Mitmenschen auslegen (gDB: 14). Eine Kultur besteht, so Geertz,
aus Symbolen, aus ineinander greifenden Systemen auslegbarer Zeichen.
Geertz unterscheidet nicht zwischen Symbolen und Zeichen, merkt jedoch an,
dass er dabei landldufige Verwendungen nicht beachtet (¢DB: 21). Ein Sym-
bol definiert Geertz als »any object, act, event, quality, or relation which ser-
ves as the vehicle for a conception«. Die Vorstellung eines Gegenstandes ist
fiir Geertz identisch mit der Bedeutung des Symbols (gIC: 91). Als Beispiel
zieht Geertz das Augenzwinkern heran. Eine symbolische Handlung ist das
Zwinkern nicht a priori; vielmehr bekommt es eine Bedeutung erst in be-
stimmten kulturellen Kontexten, die das Zwinkern von einem blofen Bewe-
gen des Augenlids unterscheidet. Die Bedeutung, die das Zwinkern vom blo-
Ben Zucken des Augenlids unterscheidet, kann vom Beobachter nur durch die
Einbeziehung des kulturellen Kontextes erfasst werden. Das Zwinkern, so
Geertz, ist eine Mitteilung auf der Grundlage eines Codes, der gesellschaftlich
festgelegt ist (¢DB: 10-11).

In diesem Zusammenhang kommt der Unterscheidung zwischen >dichter<
und >diinner< Beschreibung eine besondere Bedeutung zu. Geertz iibernimmt
den Ausdruck >dichte Beschreibung< von Gilbert Ryle. Fiir Ryle ist eine Be-
schreibung dann »>dicht<, wenn sie die Bedeutung einer kulturspezifischen
Gestik oder Mimik aufdeckt und etwa die als Zwinkern intendierte Bewegung
des Augenlids auch als Zwinkern erfasst. Dagegen nennt Ryle eine Beschrei-
bung >diinng, die eine solche Geste lediglich als physische Bewegung deutet,
ohne dem Akteur eine spezifische Intention zuzuschreiben. Geertz hebt her-
vor, dass durch die dichte Beschreibung allein der Gegenstand der Ethnogra-
phie aber nicht erfasst werden kann. Vielmehr liegt er zwischen dichter und
diinner Beschreibung, zwischen der diinn beschriebenen Korperbewegung und
der dicht beschriebenen Bedeutung, die die Korperbewegung in einem be-
stimmten kulturellen Kontext besitzt. Allerdings lésst sich fiir Geertz, zumin-
dest in seiner Diskussion iiber das Zwinkern, nicht eine Bedeutung allein dicht
beschreiben. Der Erkenntnisgegenstand der Ethnographie ist Geertz zufolge

»eine geschichtete Hierarchie bedeutungsvoller Strukturen, in deren Rahmen Zu-
cken, Zwinkern, Scheinzwinkern, Parodien und geprobte Parodien produziert, ver-
standen und interpretiert werden und ohne die es all dies — was immer man mit sei-
nem rechten Augenlid getan haben mag — faktisch nicht gébe« (¢DB: 12).

Es gibe dann nicht einmal das Zucken, weil dies — wie Geertz bemerkt —,
schon eine kulturelle Bedeutung besitzt, um nur als >Zuckenc< (also >Nicht-
zwinkern<) interpretiert werden zu konnen. Entscheidend ist, dass das Zucken
des Augenlids verschiedene Bedeutungen haben kann — genauer: dass ihm nur
eine endliche Zahl an Bedeutungen zugeschrieben werden konnen. Geertz

22

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

stellt die These auf, dass in einer Kultur ein bestimmtes (und begrenztes, aber
doch potentiell dynamisches) Bedeutungsreservoir fiir das Zucken des rechten
Augenlids vorhanden ist, welches in einer gegebenen Situation >abgerufenc<
werden kann. Geertz interessiert sich in erster Linie fiir dieses Bedeutungsre-
servoir, weniger aber fiir individuelle Bedeutungszuschreibungen in einer be-
stimmten Situation. Sein Forschungsgegenstand ist Kultur, weniger aber die
Frage, welche Bedeutungen konkrete Akteure in ihren Handlungen verwen-
den. Diese Bedeutungsmoglichkeiten sind intersubjektiv; in diesem Sinne ei-
ner intersubjektiv geteilten Hierarchie an Bedeutungsmoglichkeiten sozialer
Praxis ist Kultur homogen. Sie ist fiir Geertz aber nicht homogen in dem Sin-
ne, dass eine Handlung fiir alle Menschen die gleiche Bedeutung haben muss.
Die maoglichen Bedeutungszuschreibungen, die in der iiberindividuellen Be-
deutungsstruktur vorhanden sind, ergeben den Erkenntnisgegenstand der
Ethnographie.

Geertz erweitert dieses Modell des kulturellen Bedeutungsreservoirs sozia-
ler Praxis durch das Konzept weltbildender Sichtweisen (vgl. Ellrich 1999:
47-53). Das Bedeutungsreservoir einer Kultur zerfillt, so Geertz, in verschie-
dene Ebenen des Verstehens, die quer zu den geschichteten Hierarchien an
Bedeutungen stehen. Geertz unterscheidet unter anderem zwischen common
sense, religiosem, dsthetischem und wissenschaftlichem Verstehen. Eine welt-
bildende Perspektive, so Geertz,

»ist eine bestimmte Weise, das Leben zu sehen, eine bestimmte Art, die Welt zu
deuten, so wie wir etwa von einer historischen Perspektive, einer wissenschaftlichen
Perspektive, einer dsthetischen Perspektive, einer common-sense-Perspektive oder
sogar von einer bizarren Perspektive sprechen« (¢gDB: 75).

Weltbildende Sichtweisen lassen sich nach verschiedenen Abstraktionsni-
veaus anordnen. Auf einer ersten Stufe liegen die kulturellen Modelle des
common sense (gDB: 261-288).1 Der common sense ist eine Geistesverfas-
sung, die aus einem Korpus von zum Teil bewussten, groftenteils aber nur als
selbstverstdndlich betrachteten Annahmen dariiber besteht, wie die Dinge ge-
wohnlich sind (gRE: 136). Dabei behauptet der common sense, so Geertz, dass
sich dessen Annahmen unmittelbar aus der Erfahrung ergeben und diese Er-
fahrungen gedanklich nicht reflektieren. Der common sense begriindet seine
Inhalte fiir Geertz, indem er festlegt, »dass es sich gar nicht um etwas Be-
griindungsbediirftiges handelt« (¢gDB: 264). Der common sense macht die
Welt eindeutig und verleiht ihr so den Charakter der Natiirlichkeit, so dass
man sie mit dem Kommentar »versteht sich« (gDB: 277) begleiten kann. Zu-
dem entwickelt der common sense Konzepte, um Irritationen dieser weltbil-

1 Ellrich unterscheidet bei Geertz vier Interpretations- und Verstehensformen. So
identifiziert er zusitzlich einen gesellschaftlich grundlegenden Typus mit >er-
fahrungsnahen Begriffen<, die ebenso miihelos verwendet als auch von den Inter-
aktionspartnern verstanden werden konnen. Im Gegensatz zum common sense
sieht Ellrich hier kein reflexives Element (Ellrich 1999: 47-48).

23

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

denden Sichtweise in seinen Interpretationsrahmen einzubinden und ihn da-
durch zu stabilisieren.

Auf einem hoheren Abstraktions- und Reflexionsniveau siedelt Geertz er-
fahrungsferne Begriffe an. Zwar sind erfahrungsferne Begriffe (wie auch er-
fahrungsnahe Begriffe) zunichst keine weltbildenden Sichtweisen, sondern
Verstehenskonzepte. Diese Schemata iiberschneiden sich aber in vielfiltiger
Weise; Verstehenskonzepte konnen damit Teil von weltbildenden Sichtweisen
werden (Ellrich 1999: 47). Der Modus des Verstehens mit erfahrungsfernen
Begriffen bricht aus der common-sense-Perspektive aus, problematisiert des-
sen Grundannahmen und trigt zur Aufgabe des common sense bei, der Erfah-
rung einen Sinn zu geben (gRE: 137). Wissenschaft und Philosophie, zum
Teil auch Religion, sind fiir Geertz Beispiele fiir weltbildende Sichtweisen,
die erfahrungsferne Begriffe verwenden. Eine dritte Kategorie weltbildender
Sichtweisen, die beziiglich ihres Abstraktionsniveaus zwischen den beiden
dargestellten Kategorien des common sense und erfahrungsferner Begriffe
liegt, ist das Verstehen aus einer »édsthetischen Perspektive« (gDB: 75). Diese
Weltbilder erschliefen fiir die Akteure die Wirklichkeit durch metaphorische
symbolische Mittel, »in denen die gesamtkulturell relevanten Selbstbilder der
Menschen [...] ihren stirksten und verbindlichsten Ausdruck finden« (Ellrich
1999: 52). Dabei gibt es Geertz zufolge zumindest zwei Formen sozialer Pra-
xis, in denen sich metaphorische Bedeutungen ausdriicken: Zum einen nennt
Geertz >Art as a Cultural System< (gLK: 94-120), zum anderen kunstanaloge
Rituale, in denen sich Bedeutungen ausdriicken, die weder mit den weltbil-
denden Sichtweisen des common sense noch mit erfahrungsfernen Begriffen
zusammenfallen.

Soziale Praxis und >Kultur als Text«<

In Anlehnung an Wittgensteins Spitphilosophie betont Geertz, dass die Be-
deutung eines Symbols allein aus dem kulturellen Kontext seiner Verwendung
ableitbar ist. Im Mittelpunkt dichter Beschreibung muss fiir Geertz die infor-
melle Logik des tatsdchlichen Lebens stehen, weil kulturelle Formen erst im
Verlauf sozialen Handelns ihren Ausdruck finden. Geertz betont, dass Sym-
bolsysteme ihre Bedeutung erst durch die Rolle erhalten, »die sie in einer
fortgesetzten Lebensform spielen« (¢gDB: 25). Er interessiert sich nicht in der
gleichen Weise wie etwa David Schneider fiir eine interne Analyse von Sym-
bolsystemen (Schneider 1968); vielmehr ist Geertz’ Kulturtheorie akteur- und
handlungsorientiert. Dariiber hinaus betrachtet Geertz Sinnmuster nicht als
Eigenschaften einzelner Bewusstseine, sondern als ein Kollektivphdnomen,
das sich in offentlich wahrnehmbaren Symbolen im Rahmen gemeinsamer
Handlungspraxis manifestiert. Damit richtet sich die symbolische Ethnologie
gegen die kognitive Ethnologie und gegen den Strukturalismus.

Die kognitive Ethnologie ist der Versuch, die Gedankenwelt der Angeho-
rigen fremder Kulturen zu erfassen (vgl. D’ Andrade 1995). Es geht der frithen
kognitiven Ethnologie um das Kategorisieren fremden Wissens, da sich iiber

24

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

kulturelles Wissen eher eindeutige Daten erheben lassen als iiber allgemeine
Kategorien des Denkens (Reimann 1998: 49). Dabei wird der Begriff des
Wissens von den Interpretationsleistungen der Akteure abgekoppelt; Grundla-
ge der friihen kognitiven Ethnologie ist ein antihermeneutisches Wissen-
schaftsverstindnis. Wichtigster Vertreter der kognitiven Ethnologie dieser
Phase ist Ward Goodenough, der ein mentalistisches Kulturkonzept vertritt.
Die frithe kognitive Ethnologie versucht, kulturelles Wissen mittels exakter
Erhebungs- und Analyseverfahren zu erforschen; als sie die ethnologische
Biihne betritt, wird sie deshalb ethnoscience genannt. Der zentrale Ansatz zur
Erforschung kulturellen Wissens ist die Komponentenanalyse, die die Be-
standteile (Komponenten) eines Aussagensystems untersucht, die die kultur-
spezifische Bedeutung des untersuchten Konzepts ausmachen sollen (Goode-
nough 1956).

Sehr schnell zeigt sich aber die Begrenztheit des neuen Paradigmas. In ei-
nem Riickblick bemerkt Roger Keesing, dass die ethnoscience iiber eine Ana-
lyse von kiinstlich vereinfachten und begrenzten semantischen Bereichen
nicht hinausgekommen sei (Keesing 1976: 307). Dass es in der Praxis oft
nicht moglich ist, Klassifikationssysteme zu isolieren, zeigt sich in einer auf-
windigen Studie iiber das Wassertrinkverhalten in Chiapas. Die erhobenen
Daten sollen mit den Analyseverfahren der ethnoscience ausgewertet werden;
doch die kulturelle Wirklichkeit verweigert sich der formalen Analyse (Mur-
ray 1982: 169). Dariiber hinaus zeigt sich, dass die abstrakten Klassifikations-
systeme wenig damit zu tun haben, was die Menschen tatséchlich denken, da
das Wissen indigener Experten unzulédssigerweise verallgemeinert wird (Rei-
mann 1998: 56). Und sobald der native point of view nicht gleichgesetzt wird
mit Klassifikationssystemen, sondern geklart werden soll, wie die Angehori-
gen einer Kultur ihrer Welt Bedeutung verleihen, bleibt die ethnoscience
stumm. — Geertz kritisiert an der (friihen) kognitiven Ethnologie zu Recht,
dass sich Kultur fiir sie aus psychologischen Strukturen zusammensetzt, mit
deren Hilfe Menschen ihr Verhalten lenken. Aus dieser Auffassung von Kul-
tur folgt die These, so Geertz, dass sich Kultur untersuchen lésst, indem die
Ethnologie ein System von Regeln aufstellt, das es jedem, der diesem ethno-
graphischen Algorithmus folgt, ermoglicht, so zu funktionieren, dass man als
Mitglied der jeweiligen sozialen Gruppe gelten kann. Auf diese Weise wird
Geertz zufolge ein »extremer Subjektivismus« mit einem »extremen Forma-
lismus« verkniipft (¢DB: 17).

Wihrend Geertz die kognitive Ethnologie fiir ihren bewusstseinszentrier-
ten Subjektivismus kritisiert, greift er den Strukturalismus von Lévi-Strauss
wegen dessen bewusstseinszentrierten Objektivismus an. Lévi-Strauss analy-
siert universale symbolische Ordnungen, die allen menschlichen Praktiken zu
Grunde liegen sollen. Dabei erforscht Lévi-Strauss vor allem drei Bereiche
menschlicher Praktiken: Verwandtschaftsbeziehungen (Lévi-Strauss 1949),
Klassifikationssysteme (Lévi-Strauss 1962) sowie Mythen (z.B. Lévi-Strauss
1958). Lévi-Strauss interessiert sich aber nicht fiir spezifische soziale Prakti-
ken, sondern in erster Linie fiir unbewusst wirkende Differenzschemata, die

25

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

sich in diesen Praktiken ausdriicken sollen. Wird der native point of view als
universal wirkende symbolische Struktur des Geistes im Sinne Lévi-Strauss’
konzeptualisiert, stellt sich das Problem, dass die »>Sicht des Akteurs< offenbar
nichts mehr mit dem zu tun hat, was der Akteur im Vollzug seines Handelns
bewusst denkt, da die untersuchten universalen Strukturen des Geistes a priori
unbewusst wirken und nur vom Ethnographen entschliisselt werden kénnen.
Ein zweites Problem der Lévi-Strauss’schen Theorie betrifft den Mentalismus
des Strukturalismus. Obwohl sich die universalen Strukturen des menschli-
chen Geistes in sozialen Praktiken ausdriicken, sind diese Praktiken zur Be-
deutungskonstituierung des native point of view offenbar nur von untergeord-
neter Relevanz. Der native point of view ergibt sich in erster Linie aus den
Differenzenschemata selbst. — Hier setzt Geertz’ Kritik an: Da Lévi-Strauss
eine Herausarbeitung der Bedeutungszuschreibungen der Akteure fremder
Kulturen selbst unméglich erscheint — so Geertz —, postuliert er eine universa-
le Struktur des menschlichen Geistes, die sich nur jenseits der subjektiven In-
terpretationen der Teilnehmer ablesen ldsst. Damit gerit der Strukturalismus
fiir Geertz in die gleichen mentalistischen Fallstricke wie die kognitive Ethno-
logie:

»[Lévi-Strauss] ist nicht bestrebt zu verstehen, wie symbolische Formen in konkre-
ten Situationen bei der Organisierung von Wahrnehmung (Bedeutungen, Emotionen,
Konzepten, Einstellungen) funktionieren; er mochte sie vollig in Begriffen ihrer in-
ternen Struktur verstehen, indépendent de tout sujet, de tout objet, et de toute contex-
te« (gDB: 254).

Stattdessen argumentiert Geertz, dass der Akteur auf der Grundlage von kultu-
rellen »Modellen von« und »Modellen fiir« Wirklichkeit handelt (gDB: 54-
55). Geertz entwickelt dieses Konzept im Rahmen seiner Analyse religioser
Weltbilder, doch es kann auch auf Kultur im Allgemeinen iibertragen werden:

»Fiir den Ethnologen liegt die Bedeutung von Religion darin, dass sie in der Lage
ist, dem einzelnen Menschen oder einer Gruppe von Menschen allgemeine und doch
spezifische Auffassungen von der Welt, vom Selbst und von den Beziehungen zwi-
schen Selbst und Welt zu liefern — als Modell von etwas — wie auch darin, tiefver-
wurzelte, ebenso spezifische >geistige< Dispositionen zu wecken — als Modell fiir
etwas« (gDB: 92).

Einerseits liefern Symbolsysteme eine Weltinterpretation, andererseits sind sie
der Hintergrund fiir Motivation und Evaluation des Akteurs. Die Modelle fiir
das Handeln bestimmen, welches Handeln in bestimmten Situationen wiin-
schenswert oder angebracht erscheint. Diese Wissensschemata bezeichnet
Geertz als »extrinsische Informationsquellen«, die »auBerhalb der Grenzen
des einzelnen Organismus« liegen (gDB: 51). Dabei stellt Geertz eine Analo-
gie zwischen Gen und Symbol her und erhebt diese Analogie sogar zu einer
substantiellen Beziehung. Geertz argumentiert, dass nicht nur die Anordnung
der Basen in einer DNS-Kette ein codiertes Programm ist, sondern dass auch
kulturelle Schemata als Programme fiir die Anordnung psychologischer und

26

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

sozialer Prozesse angesehen werden konnen, die offentliches Verhalten steu-
ern (gDB: 51). Weil die beim Menschen durch die Gene gesteuerten Prozesse
im Vergleich zu niederen Tieren so unspezifisch sind, erhalten Geertz zufolge
die durch die Kultur programmierten Prozesse eine besondere Relevanz (gIC:
33-83; vgl. Sewell 1999). Geertz zufolge driicken Symbole als Modelle von
Wirklichkeit das Leben aus und prigen es zugleich als Modelle fiir Wirklich-
keit. Diese Priagung setzt Geertz gleich mit einer Weckung von »Dispositio-
nen«, also »Tendenzen, Fahigkeiten, Neigungen, Kenntnisse[n], Gewohnhei-
ten, Verpflichtungen, Verantwortlichkeiten, Empfinglichkeiten«. Dispositio-
nen legen, so Geertz, den Ablauf der Tétigkeiten des Akteurs sowie die Art
seiner Erfahrung weitgehend fest (¢gDB: 55).

Geertz entwirft damit ein kausales Modell sozialer Praxis: Bedeutungs-
strukturen sind sozialer Praxis vorgelagert und teilweise eine Erkldrung fiir
das, was Menschen tun (Strauss/Quinn 1997: 18). Wenn kulturelle Modelle
aber das Handeln in Form von Dispositionen beeinflussen, ist Geertz’ Aussa-
ge, Denken sei etwas Offentliches (¢DB: 133), erklirungsbediirftig. Dies legt
eine Analyse von Geertz’ Antimentalismus nahe, der eng verkniipft ist mit
seiner Metapher von >Kultur als Text, einem weiteren Element seiner Kultur-
theorie. In der Sekundirliteratur gilt Geertz in erster Linie als Vertreter eines
Ansatzes, der Kulturen wie Texte untersucht. Seine Wurzeln hat diese einsei-
tige Rezeption wohl in dem Aufsatz >Deep Play< (gDB: 202-260), in dem
Geertz auf die Metapher von >Kultur als Text< zuriickgreift. Man sollte zwar
vorsichtig sein, die These, Kulturen seien Texte, allzu wortlich zu nehmen.
Zum einen fiihrt Geertz an keiner Stelle das Konzept von >Kultur als Text<
systematisch aus (Silverman 1990: 121); zum anderen findet sich die
Textmetaphorik in Geertz’ neueren Arbeiten nicht mehr (Morth/Frohlich
1997: 16). Dennoch lohnt eine Analyse von Geertz’ >Kultur-als-Text<-
Theorie, schon allein deshalb, weil sie in einem Spannungsverhiltnis zu
seinen praxistheoretischen Aussagen steht. Fiir Geertz gleicht Kulturanalyse
der Interpretation eines literarischen Textes, denn der Gegenstand der Ethno-
logie, so Geertz in >Deep Plays, ist die Kultur als »eine Montage von Texten«
(gDB: 253). Geertz erweitert den Textbegriff iliber schriftlich fixierte Texte
hinaus und {iibertrégt ihn auf soziale Praxis. Eine Quelle der symbolischen
Ethnologie ist hier die neohermeneutische Sozialtheorie Paul Ricceurs, auf die
Geertz Bezug nimmt (gDB: 253), an die er sich aber nur locker anlehnt.

Der schriftliche Text, so Ricceur, hat einen Autor, doch das, was der Text
mitteilt, 16st sich mit der Zeit von der Person des Verfassers; die Bedeutung
des Textes fillt nicht mehr mit der urspriinglichen Intention des Autors zu-
sammen. Es findet — so Ricceur — eine Differenzierung von Wortbedeutung
und Intention statt. Auch soziales Handeln ist Ricceur zufolge sowohl sozial-
theoretisch als auch methodologisch mit einem Text vergleichbar. Auch wenn
soziales Handeln von einzelnen Akteuren mit bestimmten Intentionen hervor-
gebracht wird und deshalb eine punktuelle Existenz besitzt, haben die Symbo-
le, die im Handeln ausgedriickt werden, fiir Ricceur eine iiber den Moment
hinausreichende Bedeutung, die wie ein Text gelesen werden kann. Voraus-

27

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

setzung fiir Ricceurs Vorgehensweise, soziale Handlungen wie Texte zu inter-
pretieren, ist seine These, dass der Sinngehalt des Sprachereignisses mit dem
Bedeutungsgehalt des Handlungsereignisses vergleichbar ist. Der noemati-
schen Struktur des Sprechens entspricht das noema der Handlung, die unab-
hingig von den Intentionen des Akteurs interpretiert werden kann. Wie der
schriftliche Text kann auch die soziale Handlung eine Eigenbedeutung erlan-
gen, unabhiéngig von den Intentionen des Akteurs (Ricoeur 1971).

Die Rezeption Ricceurs durch Geertz hat fiir die symbolische Ethnologie
die Folge, dass sich kulturelle Texte nicht mehr iiber den Weg einer Rekon-
struktion der Sinnmuster einzelner Akteure erschliefen, weil die untersuchten
Texte Bedeutungen haben, die nicht notwendigerweise mit den Intentionen ih-
rer >Autoren<, den handelnden Akteuren, iibereinstimmen. Was unter einer so
verstandenen Autonomie des Textes zu verstehen ist, bleibt innerhalb der
Geertz’schen Terminologie jedoch unklar. Wenn Geertz anmerkt, Kultur sei
offentlich, weil auch Bedeutung offentlich sei (gDB: 18), entsteht der Ein-
druck, Geertz verorte die Bedeutungen von sozialen Praktiken oder Artefakten
auf der Ebene dieser Praktiken oder Artefakte selbst (Strauss/Quinn 1997: 18).
In dieser Lesart der >Kultur-als-Text<-Metapher werden Bedeutungen den
Praktiken nicht mehr von handelnden Akteuren zugeschrieben, sondern erhal-
ten eine autonome Bedeutung unabhiingig des mentalen Wissens der Akteure.
Auf diese Weise interpretiert erscheint Geertz’ Ansatz nicht weiterfiihrend.
Offentlich sind zwar soziale Praktiken im Allgemeinen, nicht aber die Bedeu-
tungen, die diese Praktiken haben. Es macht keinen Sinn, den Praktiken selbst
Bedeutungen zuzuschreiben, denn es sind immer Akteure, die agieren, soziale
Praktiken beobachten, sie interpretieren und mit ihnen einen Sinn verbinden.
Wenn Geertz die Autonomie des kulturellen Textes betont, koppelt er die
Symbolanalyse von sozialer Praxis ab; was bleibt, ist demzufolge eine interne
Analyse des Textes. Reckwitz vergleicht den »Textualismus« von Geertz des-
halb mit der »Illusion des autonomen Diskurses« des friihen Foucault (Reck-
witz 2000: 471). So gelesen kann die theoriestrategische Vorentscheidung,
Bedeutung als offentlich wahrnehmbares Phinomen zu behandeln, als Flucht-
reaktion vor den Fallen eines strikten Mentalismus interpretiert werden.

Man kann Geertz jedoch auch anders lesen: Geertz’ Behauptung, Denken
sei etwas Offentliches, kann dahingehend interpretiert werden, dass Menschen
nur handeln konnen auf der Grundlage eines allgemeinen Bedeutungsreser-
voirs, das ohne soziale Praxis nicht existieren wiirde. Dies bedeutet nicht not-
wendigerweise, dass es im Rahmen dieses Modells keine mentalen Sinnfakto-
ren gibt. Vielmehr betont Geertz, dass Denken und soziale Praxis immer ein-
gebettet sind in einen kulturellen Text an Bedeutungsmoglichkeiten, die sich
in offentlich wahrnehmbarer sozialer Praxis ausdriicken. Handlungen dement-
sprechend als Texte zu interpretieren bedeutet, die mit ihnen verbundenen Be-
deutungsmoglichkeiten, die sich aus fortgesetzter, 6ffentlicher sozialer Praxis
ergeben, in ihrer Gesamtheit aufzuzeigen. Als Modelle von Wirklichkeit und
fiir soziale Praxis werden kulturelle Texte handlungswirksam. Dies konnen sie
aber nur werden, wenn die Bedeutungen, die sich in sozialer Praxis ausdrii-

28

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

cken, von den Akteuren internalisiert werden. Wenn der Geertz’sche Textua-
lismus praxistheoretisch — also letztlich: antitextualistisch — interpretiert wird,
liefert das Modell wertvolle Grundbausteine fiir eine weiterfiihrende praxis-
theoretische Konzeption des Sozialen. Ein solcher Ansatz wire auf der Grund-
lage der Arbeiten von Geertz in systematischer Weise jedoch erst noch auszu-
formulieren. Die Spannung zwischen >Kultur als Text< und »sozialer Praxis«
hat Geertz in seinem Werk nicht aufgelost (Reckwitz 2000: 476). — Im Fol-
genden untersuche ich, wie Geertz seine Konzeption von Kultur fruchtbar zu
machen sucht fiir die Analyse sozialer Integration und Reproduktion. Im Mit-
telpunkt stehen zwei empirische Studien, in denen Geertz seine >Kultur-als-
Text«-Metapher entfaltet: >Deep Play«, seine Analyse des balinesischen Hah-
nenkampfes, und Negara, Geertz’ Arbeit iiber den balinesischen Theaterstaat
des 19. Jahrhunderts.

3. Das bedeutungsvolle Spiel sozialer Integration
Der balinesische Hahnenkampf als >tiefes Spiel<

>Deep Play<, Geertz’ Untersuchung des balinesischen Hahnenkampfes, ist ei-
ner der bekanntesten Texte der amerikanischen Ethnologie der letzten 30 Jah-
re, ja geradezu ein empirisches Paradigma der symbolischen Ethnologie. Im
Mittelpunkt von >Deep Play« steht eine regelmiflige und vom Ethnographen
beobachtbare Handlungspraxis: der Brauch der Balinesen (genauer: der bali-
nesischer Ménner!), Hahnenkdmpfe zu betreiben. Eine Analyse des balinesi-
schen Hahnenkampfes erscheint fiir Geertz interessant, weil der Hahnenkampf
innerhalb der balinesischen Kultur einen zentralen Stellenwert einnimmt. Zur
Zeit von Geertz’ Feldforschung ist der Hahnenkampf auf Bali verboten, doch
die Balinesen begeistern sich dennoch fiir ihn; er begleitet wichtige religiose
Feste und erfordert vorab aulergewohnlichen Arbeitseinsatz; zudem verhalten
sich seine symbolischen Elemente der Animalitit, des Chaos und der Gewalt
so antithetisch zu den alltdglichen Briauchen auf Bali, dass sich eine symboli-
sche Analyse geradezu aufdrangt.

Geertz stellt klar, dass im Hahnenkampf nicht nur Hihne gegeneinander
kdmpfen, sondern vor allem Minner. Keinem, der eine gewisse Zeit auf Bali
verbracht hat, entgeht Geertz zufolge die psychologische Identifikation der
Minner mit ihren Hihnen. Héhne, so Geertz, sind auf Bali maskuline Symbo-
le; dies ist fiir die Balinesen »so selbstverstindlich wie die Tatsache, dass
Wasser bergab flieft« (gDB: 209). Dabei ist die Nihe zwischen Hahnen und
Minnern nicht nur metaphorisch; die Minner Balis verbringen tatsdchlich
sehr viel Zeit mit ihren Héhnen (¢gDB: 211). Neben der Bedeutung als Aus-
druck des narzisstischen ménnlichen Egos, die den Hidhnen zukommt, stehen
sie laut Geertz auch fiir Animalitit. Wenn sich der balinesische Mann mit sei-
nem Hahn identifiziert, dann nicht einfach mit seinem minnlichen Selbst,
sondern mit den »dunklen Méchten, die fiir Animalitit stehen, also mit dem,

29

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

was er am meisten fiirchtet und von dem er doch am meisten fasziniert ist. Der
Hahnenkampf, so Geertz, ist deshalb »in erster Linie ein Blutopfer, das man
den Diamonen [...] darbringt« (¢DB: 213). In einer ersten Anndherung schreibt
Geertz dem Hahnenkampf die Bedeutung einer Mischung aus Kdmpfen zwi-
schen minnlichen Egos und ritualisierter Abwehr bedrohlicher animalischer
Michte zu: »Im Hahnenkampf verschmelzen Mensch und Tier, Gut und Bose,
Ich und Es, die schopferische Kraft erregter Ménnlichkeit und die zerstoreri-
sche Kraft entfesselter Animalitit in einem blutigen Schauspiel von Hass,
Grausamkeit, Gewalt und Tod« (gDB: 213).

Der balinesische Hahnenkampf ist Geertz zufolge dariiber hinaus undenk-
bar ohne das Wetten. Um der symbolischen Bedeutung des Wettens auf den
Grund zu gehen, fiihrt Geertz Benthams Konzept des deep play in die Analyse
ein. Mit diesem Ausdruck meint Bentham Spiele mit einem so hohen Einsatz,
dass eine Beteiligung an ihnen von einem utilitaristischen Standpunkt aus un-
verniinftig erscheinen muss. Deshalb folgert Bentham — so Geertz —, dass stie-
fe Spiele< von Grund auf unmoralisch seien und deshalb gesetzlich untersagt
werden sollten (gDB: 231). Geertz merkt jedoch an, dass sich Menschen un-
abhingig von der Bentham’schen Logik auf stiefe Spiele< einlassen. Bentham
hilt ein solches Handeln, wie Geertz ausfiihrt, schlicht fiir irrational. »Doch
fiir die Balinesen liegt die Erkldrung [...] darin, dass bei einem solchen Spiel
Geld weniger ein MaB fiir gehabten oder kiinftigen Nutzen ist als vielmehr ein
Symbol fiir einen nicht-materiellen, unbewussten oder bewussten Wert«
(gDB: 231).

In den »tiefen Spielenc steht nicht nur der materielle Vorteil auf dem Spiel,
sondern auch Ansehen und Ehre, »kurzum: Status, ein Wort, das auf Bali au-
Berordentlich befrachtet ist« (¢gDB: 232). Der Grenzverlust des Geldes bei ho-
heren Wetten ist so grof3, weil man damit »sein offentliches Selbst symbolisch
und metaphorisch durch das Medium des Hahnes in die Arena bringt« (gDB:
232). Was den balinesischen Hahnenkampf >tief<, also riskant fiir die wetten-
den Balinesen macht, ist »die Uberfijhrung der balinesischen Statushierarchie
in den Hahnenkampf«. Geertz versteht den Hahnenkampf als »eine Simulation
der sozialen Matrix des komplizierten Systems der [...] korporativen Gruppen,
denen die Anhédnger des Hahnenkampfes angehoren« (¢DB: 235). Im Hah-
nenkampf spiegelt sich die zentrale treibende Kraft der balinesischen Gesell-
schaft wider: »Prestige und die Notwendigkeit, es zu bestitigen, zu verteidi-
gen, zu feiern, es zu rechtfertigen oder sich einfach darin zu sonnen« (¢gDB:
236). Im Hahnenkampf, so Geertz, steht Status jedoch nur symbolisch auf
dem Spiel; der tatsdchliche Status dndert sich nicht, unabhéngig vom Ausgang
des Hahnenkampfes (gDB: 232). Es sind imaginédre Statusspriinge im Hah-
nenkampf, die den Anschein einer Mobilitit erwecken, die es in Wirklichkeit
nicht gibt (gDB: 245). Dariiber hinaus ist das Wetten mit hohen Einsdtzen
letztlich auch kein materielles Risiko, weil sich auf lange Sicht Gewinne und
Verluste ausgleichen (gDB: 233).

Geertz begreift seine Analyse des balinesischen Hahnenkampfes als eine
Untersuchung von Ensembles von Texten (gDB: 259) und argumentiert, die

30

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

Funktion des Hahnenkampfes sei es, »soziale Leidenschaften [...] mit Hilfe
von Federn, Blut, Menschenansammlungen und Geld darzustellen« (gDB:
246). Der Hahnenkampf, so Geertz, macht gewohnliche Alltagserfahrungen
verstdndlich und ordnet sie zu einer umfassenden Struktur. SchlieBlich be-
zeichnet Geertz den Hahnenkampf als eine Kunstform, vergleichbar mit einem
Drama von Shakespeare. So wie ein solches Drama schafft der Hahnenkampf
fiir die Balinesen ein paradigmatisches menschliches Ereignis und erdffnet ih-
nen einen Zugang zur eigenen Subjektivitit. Ein Balinese »lernt dort, wie das
Ethos seiner Kultur und sein privates Empfinden [...] aussehen, wenn sie in
einem kollektiven Text ausbuchstabiert werden« (gDB: 254). Hahnenkdmpfe
sind kanonische Texte, die genau so viel iiber die balinesische Kultur aussa-
gen wie vielleicht Hamlet iiber die abendldndische Kultur. Die ethnographi-
sche Reprisentation des native point of view in >Deep Play< scheint nahe zu
legen, dass dies fiir alle Balinesen gilt, die am Hahnenkampf teilhaben. Diese
Homogenitidtsannahme des kulturellen Textes scheint damit iiber die in
Geertz’ theoretischen Ausfiihrungen enthaltenen Homogenititsannahmen hi-
nauszugehen. In >Dichte Beschreibung< (¢DB: 7-43) konzeptualisiert Geertz
Kultur als einen fiir alle gleichen Vorrat an Bedeutungszuschreibungsmadg-
lichkeiten. Im Hahnenkampf entfaltet sich eine eindeutig bestimmte und fiir
alle gleiche Bedeutungshierarchie.

Wihrend Geertz wenig Zweifel daran lésst, dass der Hahnenkampf fiir alle
die gleiche Bedeutung hat, gilt dies nicht im gleichen Mafe fiir die Frage nach
dem Reflexionsgrad der »>Sicht des Akteurs<. An einer Stelle betont Geertz
ausdriicklich, dass die balinesischen Ménner selbst iiber die symbolische Be-
deutung des Hahnenkampfes Auskunft geben kénnen. Geertz merkt an, dass
sich die Balinesen »all dessen« bewusst sind

»und es, zumindest gegeniiber einem Ethnographen, in beinahe denselben Begriffen,
wie ich sie gebrauchte, ausdriicken. Der Hahnenkampf, so formulierten es nahezu
alle Balinesen, mit denen ich iiber dieses Thema sprach, ist ein Spiel mit dem Feuer,
wenn man sich dabei auch nicht verbrennt. Man aktiviert dorfliche und verwandt-
schaftliche Rivalititen und Feindseligkeiten, doch in Form eines >Spiels<« (gDB:
242).

Wenn die Balinesen ihren Standpunkt gegeniiber dem Ethnographen in »bei-
nahe denselben Begriffen« darlegen konnen wie Geertz ihn seinen Lesern pra-
sentiert, heif3t dies, dass sie den Hahnenkampf bewusst als Symbolisierung ba-
linesischer Statushierarchien begreifen. Die Aussage, mit dem Hahnenkampf
wiirden dorfliche und verwandtschaftliche Rivalititen aktiviert, ist aber nicht
gleichzusetzen mit der These, der Hahnenkampf symbolisiere den Kampf um
die balinesische Statushierarchie als solche. Wihrend es im ersten Fall um
konkrete soziale Gruppen und ihre Beziehungen zueinander geht, steht im
zweiten Fall der Status als Grundkategorie der balinesischen Gesellschaft im
Mittelpunkt. Auch wenn die balinesischen Ménner den Hahnenkampf bewusst
als symbolische Auseinandersetzung um Status zwischen den beteiligten
Gruppen interpretieren, ist noch nicht klar, ob sie den Hahnenkampf zugleich

31

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

auch als Ausdruck der balinesischen Statushierarchie als Grundkategorie der
balinesischen Gesellschaft ansehen.

In der Sekundirliteratur ist dieser Punkt umstritten. Wahrend Schneider
betont, Geertz lasse das Reflexionsniveau des native point of view im unge-
wissen (Schneider 1987: 818), argumentieren Fuchs und Berg, Geertz verwi-
sche den von Ricceur gezogenen Unterschied zwischen verschiedenen Be-
wusstseinsschichten und rekurriere allein auf bewusste Texte (Fuchs/Berg
1993: 55). Ellrich stellt dagegen die These auf, Geertz iibernehme Ricceurs
Konzeption und konstruiere auf der Grundlage der hermeneutischen Methode
eine Ethnographie kultureller Briiche, die einen kulturellen Text entwerfe, der
von einem Bruch zwischen manifesten und latenten Bewusstseinsschichten
durchzogen sei (Ellrich 1999). Auf der Grundlage von >Deep Play«< erscheint
der Schluss plausibel, dass der native point of view zwei Abstraktionsebenen
zu haben scheint. Zum einen hat der Hahnenkampf die Bedeutung, konkrete
Statusauseinandersetzungen zu symbolisieren; diese Bedeutung steht fiir die
Akteure im Vordergrund. Zum anderen enthilt die >Sicht des Akteurs< eine
zweite Ebene der Symbolisierung der balinesischen Statushierarchie als
Grundkategorie der Gesellschaft. Diese Ebene der »gesellschaftlichen Seman-
tik« (gDB: 253) wird indirekt und metaphorisch erschlossen. Damit ist der
Hahnenkampf ein Kommentar auf fundamentale Eigenschaften der balinesi-
schen Gesellschaft, der von den Balinesen selbst produziert wird. »Kulturen
besitzen kollektive Selbstbilder, in denen sie sich ebenso offenbaren wie ver-
bergen. Sie konnen daher ihr Selbstverstindnis nur gebrochen zum Ausdruck
bringen« (Ellrich 1999: 148).

Dieses gebrochene Selbstverstindnis impliziert aber nicht, dass die Baline-
sen iiber die fundamentale Bedeutung des Hahnenkampfes keine Aussagen
machen konnen. Genau dies mochte Ellrich in einem zugegebenermalien ori-
ginellen Argumentationsschritt theorieimmanent nachweisen. Fiir Ellrich
scheitert Geertz daran, aus der symbolischen Bedeutung des Hahnenkampfes
dessen >Tiefe« abzuleiten. Geertz konne nicht begriinden, warum die Akteure
den Hahnenkampf als ein Spiel mit dem Feuer betrachten. Geertz betont, dass
es nur Wetten zwischen statusgleichen Spielern gibt. Ellrich argumentiert je-
doch, dass das Reglement des Hahnenkampfes verhindert, dass die realen Sta-
tushierarchien auch nur symbolisch angetastet werden, denn symbolisch be-
deutsam konne eine Niederlage im Hahnenkampf nur gegen einen rangniedri-
geren oder der Sieg gegen einen ranghtheren Gegner sein. Um die These vom
Spiel mit dem Feuer zu rechtfertigen, miisse Geertz annehmen, dass der Hah-
nenkampf nur eine sekundire Symbolisierung der sozialen Matrix Balis sei,
wihrend deren primdre Symbolisierung mythische Reprisentationen des Hah-
nenkampfes bieten wiirden, in denen die Spannungen der balinesischen Sta-
tushierarchie unmittelbar zum Ausdruck kdmen und die dem Hahnenkampf
erst die von den Balinesen empfundene Dramatik verleihe.

Erst wenn mythische Darstellungen die Regeln des Hahnenkampfes, die
verhindern, dass der Status auch nur symbolisch auf dem Spiel steht, »imagi-
nativ ignorieren oder brechen, zeigt sich die im Hahnenkampf liegende sym-

32

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

bolische Kraft in vollem Licht« (Ellrich 1999: 140). Auch Geertz kénne den
Text des Hahnenkampfes nur auf der Grundlage eines bekannten mythischen
Textes lesen, da die symbolische Bedeutung des Hahnenkampfes ohne die
Einbeziehung des Mythos nicht verstehbar sei. Weil er dies aus dem Hahnen-
kampf allein ableiten wolle, miisse er die Quelle der symbolischen Durch-
schlagskraft des Hahnenkampfes, mythische Erzidhlungen, darstellungsstrate-
gisch verdecken. Dies solle der Verweis auf die bewussten Selbstbeschreibun-
gen des balinesischen native point of view leisten. — Ich glaube aber nicht,
dass sich diese These zwingend aus Geertz’ Ansatz ergibt. So plausibel es
auch sein mag, dass sich Geertz vor seiner Feldforschung auf der Grundlage
mythischer Erzéhlungen iiber die balinesische Kultur informierte und dadurch
ein spezifisches Vorverstindnis an den balinesischen Hahnenkampf herantrug
— ein Vorverstidndnis iibrigens, das Ellrich zufolge mit dem der Balinesen zu-
sammenfillt, weil jene ihre Mythen natiirlich auch kennen —, so spekulativ
bleibt dieser Gedanke letzten Endes. Dass Mythen sowohl fiir das Vorver-
stindnis von Geertz als auch fiir das Selbstverstindnis der Balinesen eine gro-
Be Rolle spielen, soll an dieser Stelle nicht bestritten werden; doch bedeutet
dies noch nicht, Geertz miisse diese Quelle darstellungsstrategisch verdecken,
indem er seinen Lesern nur suggeriert, er habe das Gesprich mit den Baline-
sen gesucht.

In einem anderen Punkt stimme ich Ellrich aber zu. Die Bedeutung des
Hahnenkampfes wird durch mythische Erzdhlungen informiert, doch er ist
mehr als eine Erzdhlung oder ein Drama: Er ist ein Handlungskontext. Geertz
vergleicht den Hahnenkampf mit einem Kunstwerk; doch der Unterschied
zwischen dem Hahnenkampf und Hamlet liegt auf der Hand: Hamlet fehlt die
fiir jeden sichtbare und blutige Unmittelbarkeit des Hahnenkampfes. Dieser
Unterschied wird von Geertz’ Analogie verwischt. Auch Gebauer kritisiert,
dass Geertz der korperlich-sinnlichen Pridsenz des Spiels durch die Verwen-
dung seiner Textanalogie nicht gerecht wird (Gebauer 1997: 1044). Deshalb
entgehen ihm auch die wahrscheinlichen Funktionen der Regeln des Hahnen-
kampfes. Es ist zu vermuten, dass die symbolische Durchschlagskraft des
Hahnenkampfes grofer ist als die eines Dramas und die Regeln die auch fiir
den realen Status gefihrliche Symbolkraft des Hahnenkampfes unterdriicken
miissen (Elrich 1999: 135). Wenn der Hahnenkampf trotz seiner symbolischen
Tragweite als vermeintliches Amiisement oder als scheinbarer Sport angese-
hen wird und nur metaphorisch als Status-Blutbad (gDB: 236), verschliisselt
er die mdogliche Tragweite der symbolischen Statuskdmpfe, die nur durch Re-
geln begrenzt wird. Damit kommt dem Hahnenkampf eine grofe Bedeutung
fiir soziale Integration zu. Der Hahnenkampf driickt nicht nur das balinesische
Ethos aus und trigt dazu bei, dieses Ethos zu einer selbstverstidndlichen
Grundkategorie des Alltagslebens zu machen, sondern er reguliert die poten-
tiell desintegrierende Kraft realer Statusauseinandersetzungen, indem er sie in
ein Spiel iiberfiihrt und die Kdmpfe um Status damit auf einer symbolischen,
teilweise latenten Ebene hiilt.

33

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

>Poetik der Macht< vs. >Mechanik der Macht«

Der balinesische Hahnenkampf ist ein Ritual bzw. Spiel, das zumindest auf
den ersten Blick losgeldst von politischen Prozessen untersucht werden kann.
Es ist jedoch nicht die unwichtigste Pointe von Geertz’ Werk, dass die in
>Deep Play« entfaltete These, soziale Integration werde gewihrleistet durch
expressive ritualisierte Praxis, auf andere gesellschaftliche Bereiche zutrifft —
beispielsweise auf die Politik. Geertz entwickelt sein Modell einer >Poetik der
Macht< im Rahmen seiner von der Sekundarliteratur oft vernachlissigten, je-
doch fiir Geertz” Gesamtwerk zentralen Studie (Ellrich 1999: 189; Inglis
2000: 157) iiber den so genannten balinesischen Theaterstaat des 19. Jahrhun-
derts, Negara. Ausgangspunkt von Geertz’ Analyse in Negara ist die Beo-
bachtung, dass heute die wichtigste Institution der indonesischen Zivilisation
verschwunden ist (gN: 4). Diesem negara, die indonesische Form des vorko-
lonialen Staates, widmet Geertz seine Analyse. Dabei geht es ihm in erster Li-
nie um den negara im vorkolonialen Bali des 19. Jahrhunderts.

Geertz weist die traditionelle Vorstellung zuriick, der negara sei ein auto-
ritdrer Staat gewesen, der die peripheren Dorfer zu unterdriicken versucht hit-
te. Tatséchlich war der negara, so Geertz, kein Staat mit urbanem Zentrum.
Dariiber hinaus hilt Geertz die These fiir unhaltbar, dass das Zentrum des ne-
gara politischen Druck auf die staatlichen Peripherien ausgeiibt habe. Viel-
mehr unterscheidet Geertz zwei Formen politischer Prozesse: zum einen eine
>Mechanik der Machts, die lokal wirkte, ihre Wurzeln in der Peripherie hatte
und instrumentale Formen annahm; zum anderen eine expressive >Poetik der
Machts, die liberregional wirkte und ihren Ursprung im Zentrum hatte. Geertz
beschreibt drei Sphiren, in denen lokale politische Formen eine wichtige Rol-
le spielten. Fiir die offentlichen Aspekte dorflichen Lebens wie der Bereitstel-
lung der Infrastruktur, lokaler Sicherheit und der Schlichtung ziviler Dispute
war das banjar verantwortlich, die zentrale zivile Gemeinschaft Balis; beson-
dere Bewisserungsgesellschaften, die subaks, regulierten die lokale Bewisse-
rung; die Tempelgemeinde, genannt pemaksan, organisierte lokale dffentliche
Rituale. Entscheidend ist fiir Geertz, dass die zentrale Autoritdt des negara
keine herrschaftsausiibende Funktion im Rahmen lokaler politischer Prozesse
spielte. Der balinesische negara war vielmehr ein Theaterstaat (gRE: 63),
ausgerichtet an der Auffiihrung bombastischer Rituale:

»The stupendous cremations [...] were not means to political ends: they were the
ends themselves, they were what the state was for. Court ceremonialism was the
driving force of court politics; and mass ritual was not a device to shore up the state,
but rather the state, even in its final gasp, was a device for the enactment of mass
ritual. Power served pomp, not pomp power« (gN: 13).

Geertz lehnt die These ab, Rituale seien auf Bali staatstragend gewesen, hitten
die Macht der Herrscher gefestigt und die auf Bali herrschende kastendhnliche

Hierarchie legitimiert. Geertz kehrt die Beziehung zwischen Ritualen und
Herrschaft um. Die einzige Funktion des Konigs war es, Rituale zu veranstal-

34

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

ten, an denen oftmals viele tausend Menschen teilnahmen. Die Rituale waren
»not mere aestethic embellishments, celebrations of domination independently
existing: they were the thing itself« (gN: 120). Hinter dieser Beziehung zwi-
schen Herrschaft und Ritual sieht Geertz eine besondere Form der Souverini-
tit: die Lehre vom exemplarischen Mittelpunkt (¢gRE: 60). Dies war die indi-
gene Theorie, so Geertz, dass der konigliche Hof gleichzeitig ein Mikrokos-
mos der iibernatiirlichen Ordnung als auch eine materielle Verkorperung poli-
tischer Ordnung war (gN: 13). Die Grundlage dieser Uberzeugung war, dass
durch die bloBe rituelle Bereitstellung eines Modells zivilisatorischer Existenz
der Hof die Welt um ihn herum in etwas verwandelte, das ihm nahe kam. Das
rituelle Leben des Hofes war deshalb, so Geertz, keine Reflexion, sondern ein
Paradigma sozialer Ordnung. Somit wurde der Staat erschaffen, indem ein
Konig erschaffen wurde, der das Gottliche ausdriickte und damit, Kraft der
doppelten Souverinitit des exemplarischen Zentrums, die politische Ordnung
verkorperte. Die Souverinitit des Konigs war nicht gebunden an eine be-
stimmte Person; die Person war austauschbar, die symbolischen Elemente der
Position blieben gleich. Dies hatte zur Folge, dass im Grunde jeder zum Konig
werden konnte, der den entsprechenden Status besall. Geertz merkt an, dass es
viele Konige gegeben haben mag auf Bali, die einen gottlichen Status hatten,
doch gleichzeitig galt auch: »Kings were all Incomparable, but some were
more Incomparable than others, and it was the dimensions of their cult that
made the difference« (gN: 125).

Die poetische Dimension der Macht wurde immer gréfer, je bombasti-
scher der Pomp der Rituale wurde, die der negara veranstaltete. Doch in die-
sen Kampf um symbolische Macht war, wie Geertz zeigt, eine Paradoxie ein-
gebaut. Neben der integrierenden zentripetalen Kraft der Rituale, der deut-
lichsten Verkorperung der >Poetik der Macht<, gab es die desintegrierenden
Krifte der >Mechanik der Machtc, der lokalen politischen Prozesse an der Pe-
ripherie. Je groBer die Rituale waren — je triumphierender sich die >Poetik der
Macht< des exemplarischen Zentrums darstellte —, desto wichtiger war die
Mobilisierung von Ressourcen, die diese Rituale erst ermoglichten. Doch je
niher man dem gottidhnlichen Status des exemplarischen Zentrums riickte,
desto schwieriger war es, die dafiir notwendigen Ressourcen zu mobilisieren,
weil der negara keine kontrollierende und herrschaftsausiibende Funktion in
den Peripherien hatte: »the necessity to demonstrate status warred with the
necessity to assemble the support to make the demonstration possible« (gN:
133). Der negara sah an der Basis ginzlich anders aus als an der Spitze, die
sich nur noch auf ihr »central business of exemplary mimesis« konzentrierte,
»toward staging the operas« (gN: 132). Das daraus entstehende politische Sys-
tem war dynamisch, da eine Person durch einen Zugewinn an s>poetischer
Macht« notwendigerweise die Basis dafiir — instrumentale Macht — verlor;
doch gleichzeitig regulierte sich die Hierarchie von selbst, weil die Macht ein-
zelner Personen vorweg limitiert war (gN: 133).

35

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Soziale Integration im balinesischen Theaterstaat

Das zentrale Charakteristikum balinesischer Kultur, mit dem sich Geertz in
Negara beschiiftigt, ist, wie schon in seinem Essay iiber den balinesischen
Hahnenkampf, Status. Status hilt Geertz fiir die fiilhrende Obsession auf Bali,
und Pracht, so Geertz, ist der Stoff, aus dem Status gemacht ist. Status, defi-
niert durch die Nidhe zum Géttlichen, ist auf Bali die Grundlage der meisten
Emotionen und fast aller Handlungen, die man politisch nennen kann. Das
kulturelle Ethos der balinesischen Kultur driickt sich Geertz zufolge in der an-
genommenen Universalitdt der balinesischen Statushierarchie aus; Politik
wiederum kann, so Geertz, nicht losgelost vom Ethos untersucht werden, son-
dern ist selbst als Teil dieses Ethos zu begreifen. Politik spielt sich in Geertz’
Modell im Rahmen der balinesischen Statushierarchie ab. Der Kampf um (po-
etische) Macht zerriittete nicht das gesellschaftliche Gefiige Balis, da er in den
kulturell festgelegten Grenzen ausgetragen wurde.

Wihrend die instrumentalen Aspekte der Macht das gesellschaftliche Ge-
fiige Balis auseinander trieben, wurde der negara durch den Pomp der Rituale
integriert. Die Integration gelang, weil die Rituale den Konig zugleich als E-
xemplifizierung des Gottlichen und als Verkorperung der politischen Ordnung
schufen und damit den Staat selbst zum Teil eines gottlichen Plans machten.
Damit ist Negara eine integrationstheoretische Ergénzung zu >Deep Play«.
Man kann nur spekulieren, welche Funktionen der Hahnenkampf im Bali des
19. Jahrhunderts hatte. Geertz schweigt sich dariiber weitgehend aus und ver-
steckt seine Aussagen iliber Hahnenkdmpfe im balinesischen Theaterstaat in
eine Endnote, schreibt jedoch nichts iiber deren Rolle (gN: 199). Doch sowohl
der von Geertz beschriebene Hahnenkampf als auch der Pomp des negara ha-
ben die gleiche sozialintegrierende Funktion. Verallgemeinert ldsst sich mit
Geertz argumentieren, dass expressive Rituale ein gesellschaftliches Gefiige
zusammenhalten, wenn sie zentrale kulturelle Elemente dieser Gesellschaft
ausdriicken; politische Kontrolle ist dann nicht mehr als ein Epiphdnomen des
Kulturellen. Symbolische Macht hat nur der, der die Expressionsmoglichkei-
ten von Ritualen auszuschopfen vermag. Die Kultur hat Macht iiber den Ko-
nig, der letztlich nicht mehr ist als ein Zeichen des Kulturellen.

Allerdings beldsst es Geertz nicht bei der These, soziale Integration werde
gewihrleistet durch expressive Rituale. Wenn die Aussagen von Geertz aus
Negara und >Deep Play«< mit seinen Thesen iliber weltbildende Sichtweisen in
den Aufsitzen >Religion als kulturelles System« (gDB: 44-95) und >Common
Sense als kulturelles System< (gDB: 261-288) verkniipft werden, ergibt sich
ein Modell sozialer Integration, in dem Geertz zwischen ritualisierter und ha-
bitualisierter Praxis unterscheidet und soziale Praxis an die verschiedenen
weltbildenden Sichtweisen koppelt. Die Bedeutung habitualisierter Alltags-
praxis liegt darin, dass Geertz begriinden muss, warum expressive Rituale zu
sozialer Integration fiihren. Aus praxistheoretischer Perspektive muss eine
solche Erkldarung das routinisierte Handeln der Akteure in den Mittelpunkt rii-
cken. Nur wenn Geertz klart, welche Bedeutung ritualisierte Praxis fiir das all-

36

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

tiagliche Leben der Balinesen hat, ist Geertz” Modell aus praxistheoretischer
Perspektive weiterfiihrend. Ein Ritual ist fiir Geertz einerseits ein dsthetisches
Ereignis, das dadurch gekennzeichnet ist, dass der »Wirklichkeitsgehalt der
Alltagserfahrung [...] nicht in Zweifel gezogen, sondern einfach nicht zur
Kenntnis genommen« wird (¢gDB: 76). Das Ritual hat sich vom common sense
gelost und erlangt dadurch jene besondere Aussagekraft, »wie sie nur reinen
Erscheinungen eigen ist« (gDB: 77). Das religidse Ritual ist jedoch nicht ein-
fach >Kunst<¢, sondern gleichfalls Ausdruck einer zusitzlichen weltbildenden
Perspektive: der Religion. In »Religion als kulturelles System« definiert Geertz
Religion als

»(1) ein Symbolsystem, das darauf abzielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte
Stimmungen und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) indem es Vorstel-
lungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert und (4) diese Vorstellungen mit
einer solchen Aura von Faktizitidt umgibt, dass (5) die Stimmungen und Motivatio-
nen vollig der Wirklichkeit zu entsprechen scheinen« (gDB: 48; Hervorhebung weg-
gelassen).

Eine Religion ist nicht nur eine Weltauffassung — ein Modell von der Welt —,
sondern auch ein Ethos, ein Modell fiir soziale Praxis. Eine Religion erweckt
im Glaubigen, so Geertz, Dispositionen, »die den Ablauf seiner Téatigkeiten
und die Art seiner Erfahrung in gewisser Weise festlegen« (¢gDB: 55). Die Re-
ligion geht iiber den common sense hinaus, weil sie iiber die Realititen des
Alltagslebens zu umfassenderen Realitdten hinstrebt, die jene des Alltagsle-
bens korrigieren und ergénzen; von der wissenschaftlichen Perspektive unter-
scheidet sich Religion, so Geertz, weil die Realititen des Alltagslebens nicht
auf der Grundlage institutionalisierter Zweifel in Frage gestellt werden, »son-
dern auf der Grundlage von Wahrheiten, die nach ihrem Dafiirhalten umfas-
senderer und nicht-hypothetischer Natur sind« (gDB: 77). Dabei bietet die re-
ligiose Perspektive, so Geertz, eine Aura vollkommener Wirklichkeit, die Idee
des wirklich Wirklichen. Erst im Ritual bildet sich — so Geertz — die Uberzeu-
gung heraus, dass religiose Vorstellungen mit der Wirklichkeit iibereinstim-
men und religiose Verhaltensregeln dadurch begriindet sind. Das Ritual ist der
Ort, an dem Weltauffassung und Ethos zusammentreffen und sich gegenseitig
verstdrken, in dem sie in einem einzigen System kultureller Formen verbun-
den sind. Diese Verkniipfung entfaltet, so Geertz, eine nachhaltige Wirkung
im Alltagsleben auBerhalb des Rituals; Religion prigt die soziale Ordnung, in
der sie sich befindet.

Habitualisierte Alltagspraxis auf Bali — Geertz selbst verwendet diesen
Ausdruck meines Wissens nicht — ist im Wesentlichen soziale Praxis auf der
Grundlage der weltbildenden Sichtweise des common sense. Allerdings kann
— so Geertz — die Religion die common-sense-Perspektive so weit verdndern,
dass die religiosen Dispositionen als die vergleichsweise zweckmifigsten und
verniinftigsten angesehen werden; Teile der religiosen Perspektive gehen im
common sense auf (gDB: 90). Ethos und Weltsicht der Religion, die in Ritua-
len ausgedriickt werden, konnen dadurch ein wichtiger Bestandteil habituali-

37

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

sierter Alltagspraxis werden. Der balinesische Theaterstaat war ein Gottkonig-
tum, mit dem Konig als exemplarisches Zentrum des Géttlichen und Verkor-
perung des Realen. Die in den grand operas des Theaterstaates zelebrierte
Weltsicht und das Ethos der balinesischen Religion wurden Bestandteil des
common sense. Die auf Bali typische Verkniipfung von Quietismus, Zeremo-
nialismus sowie hierarchischer Organisationsstruktur lieferte nicht nur eine
allgemeine Interpretation des Lebens, sondern auch eine Rechtfertigung dieser
Lebensbedingungen. »Was sie in symbolischer Form ausdriickte, erlebten die
Menschen in der tatsdchlichen Erfahrung, und dem, was die Menschen in der
tatsidchlichen Erfahrung erlebten, verlieh sie eine umfassendere Form und eine
tiefere Bedeutung« (gRE: 64-65). Dies geschah nicht durch eine intellektuelle
Auseinandersetzung mit religiosen Inhalten und der Erschaffung eines Sys-
tems von Regeln. Vielmehr schlieft Geertz an seine These an, dass man unter-
scheiden muss zwischen der religiosen Erfahrung einerseits und der Erinne-
rung an diese Erfahrung andererseits. Tatsédchlich liegt, so Geertz, die prakti-
sche Wirkung von Religion in einer Erinnerung der religiésen Erfahrung im
Alltagsleben (gRE: 158). Der Theaterstaat wurde nicht durch ein System von
Regeln stabilisiert, sondern durch die weltbildende Sichtweise der Religion
und ihrer Beeinflussung des common sense. Die religios begriindete Struktur
der balinesischen Gesellschaft wurde als selbstverstindlich wahrgenommene
Wirklichkeit einerseits und als ein daraus abgeleitetes Ethos andererseits
Grundlage der habitualisierten Alltagspraxis.

David Gellner hat die Frage aufgeworfen, ob Geertz’ Modell des balinesi-
schen Theaterstaates auf andere historische und soziale Kontexte iibertragen
werden kann (Gellner 1999: 137). Tatséchlich wendet Geertz Elemente seines
Modells der >Poetik der Macht< nicht nur auf vorkoloniale politische Systeme
Stidostasiens an — ungeachtet seiner Zuriickweisung universalistischer An-
sdtze und seiner These, es komme der Ethnologie vor allem darauf an, local
knowledge dicht zu beschreiben. In >Centers, Kings, and Charisma< (gLK:
121-146) iibertragt Geertz zentrale Ideen aus Negara auf die Analyse dreier
Beispiele, in denen sich die >Poetik der Macht« auf jeweils unterschiedliche
Weise zeigen soll: im England des 16. Jahrhunderts, im Java des 14. Jahrhun-
derts sowie im Marokko des 19. Jahrhunderts. Grundlage dieser Untersuchun-
gen ist eine kulturalistische Auffassung von politischem Charisma: »if cha-
risma is a sign of involvement with the animating centers of society, and if
such centers are cultural phenomena and thus historically constructed, investi-
gations into the symbolics of power and into its nature are very similar en-
deavors« (gLK: 124).

Geertz argumentiert, dass es in jedem politischen Zentrum einer komplex
organisierten Gesellschaft eine regierende Elite und einen dazu gehorenden
Komplex an symbolischen Formen gibt. Die regierende Elite rechtfertigt fiir
Geertz ihre Existenz in Form von Mythen, Zeremonien und allerlei weiteren
Praktiken und Artefakten, die das Zentrum als Zentrum markieren und den
Regierungsgeschiften nicht nur eine Aura der Wichtigkeit verleihen, sondern
die Regierung mit der Art und Weise verbinden, wie die Welt aufgebaut ist —

38

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

oder genauer: wie die Welt als aufgebaut gedacht wird. Dies gilt Geertz zu-
folge nicht nur fiir den balinesischen Theaterstaat, in dem das Charisma des
Konigs durch pompose Rituale aufgebaut und zelebriert wurde, die dem Ko-
nig einen Status verliehen, sowohl die Verkorperung der Welt zu sein als auch
Nihe zum Gottlichen zu besitzen, sondern fiir alle politischen Regime, auch
fiir moderne Demokratien des 20. Jahrhunderts: »political authority still re-
quires a cultural frame in which to define itself and advance its claims, and so
does opposition to it« (gLK: 143). Im Java des 14. Jahrhunderts war der Ko-
nig das Zentrum, in dem sich die kosmische Symmetrie exemplarisch und
mimetisch manifestierte und die javanesische Gesellschaft dadurch fiir die Ja-
vaner erst real wurde: »the king displayed, and the subjects copied« (gLK:
134). Im elisabethanischen England des 16. Jahrhunderts war das politische
Zentrum der Punkt, an dem die moralischen Ideen der Gesellschaft ihren
reinsten Ausdruck fanden. Das politische System Marokkos basierte weder
auf einer hierarchischen Kosmologie wie in Indonesien noch auf einer re-
ligiosen Heilslehre wie in England; »it had only an acute sense of the power of
god and the belief that his power appeared in the world in the exploits of
forceful men, the most considerable of whom were kings« (gLK: 135). Geertz
zieht daraus die universalistisch anmutende Konsequenz, dass eine entmystifi-
zierte zugleich eine entpolitisierte Welt sei (gLK: 143). Eine solche Welt ist
aber, wie Geertz anmerkt, nach allen historischen Erfahrungen des 20. Jahr-
hunderts nicht in Sicht.

Soziale Integration durch die Regulierung von Gewaltpotentialen

Welche Bedeutung Kultur und soziale Praxis fiir die Stabilisierung sozialer
Gruppen haben, zeigt sich bei einem Versagen sozialer Integrationsmecha-
nismen. Am Ende von >Deep Play< merkt Geertz — in einer FuBinote! — an,
dass das, was der Hahnenkampf iiber Bali zu sagen habe, und dass das, was er
iiber Unruhe im Leben Balis ausdriicke, nicht vollig aus der Luft gegriffen sei.
Dies zeigt sich Geertz zufolge daran, »dass im Dezember 1965 im Verlaufe
zweier Wochen wihrend der Aufstinde nach dem erfolglosen Coup in Djakar-
ta zwischen 40.000 und 80.000 Balinesen [...] ums Leben kamen, weitgehend
indem sie sich gegenseitig umbrachten« (gDB: 258-259). Damit solle, wie
Geertz betont, nicht gesagt sein, dass das Massenmorden durch den Hahnen-
kampf hervorgerufen worden sei, dass man es auf dieser Basis hitte voraussa-
gen konnen »oder dass es sich um eine Art erweiterter Version davon gehan-
delt habe, bei der wirkliche Menschen die Stelle der Hiahne eingenommen hiit-
ten« (gDB: 259). Worauf Geertz hinauswill, wird zum Teil im folgenden Zitat
deutlich:

»Es soll damit lediglich gesagt werden, dass die Tatsache, dass solche Massaker
vorkamen, zwar kaum weniger abstoBend, doch immerhin weniger mit den Naturge-
setzen im Widerspruch zu stehen scheint, wenn man Bali nicht nur durch das Medi-
um seiner Ténze, Schattenspiele, Bildhauerkunst und Midchen betrachtet, sondern
auch durch das Medium der Hahnenkdmpfe« (gDB: 259).

39

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Die These, die Geertz entfaltet, wird deutlich bei der Einbeziehung von
Geertz’ Arbeiten iiber die nachkolonialen new states (gIC: 193-341), insbe-
sondere seiner Arbeit iiber >Ideology as a Cultural System« (gIC: 193-233). Im
Folgenden orientiere ich mich dabei an den brillanten Ausfithrungen von Lutz
Ellrich, der systematisch versucht hat, Geertz’ Aussagen in >Deep Play« fiir
Geertz’ Analysen iiber die new states fruchtbar zu machen und auf diese Wei-
se eine implizit in Geertz’ Werk enthaltene Gewalttheorie zu rekonstruieren
(Ellrich 1999: 202-210; vgl. auch Pecora 1989). Ideologien, so Geertz, sind
nicht strategische Entwiirfe zur Unterdriickung und Verblendung der Massen,
sondern »maps of problematic social reality and matrices for the creation of
collective conscience« (gIC: 220). Da Menschen — so Geertz — eine bedeu-
tungsvolle Umwelt benotigen, um existieren zu konnen, ist eine Gemeinschaft
immer dann in Gefahr, wenn sie iiber kein einheitliches Selbstbild und Ethos
verfiigt. Ideologien werden wichtig, so Geertz, wenn weder die allgemeinsten
kulturellen Modelle einer Gesellschaft noch die pragmatischsten politisches
Handeln sinnhaft machen konnen. Ideologien dienen dazu, ansonsten unver-
standliche soziale Situationen mit Bedeutung zu versehen (gIC: 220).

Allerdings diirfen Ideologien keine vollig neuen kulturellen Modelle sein;
sie miissen sich zumindest teilweise auf bestehende kulturelle Modelle stiit-
zen. Wenn dies nicht der Fall ist und Ideologien es nicht vermogen, in Zeiten
grofler Desorientierung einer Gesellschaft Stabilitidt zu verschaffen, kommt es
wahrscheinlich zum Ausbruch von Gewalt. Doch auch diese Gewalt ist kul-
turell codiert: »Every people, the proverb has it, loves its own form of vio-
lence« (gIC: 449). Geertz beobachtet im Jahr 1964, zur Zeit der Niederschrift
von >Ideology as a Cultural Systemc, dass solche Situationen vor allem in den
new states Afrikas, Asiens und einigen Teilen Lateinamerikas auftreten. In
Lindern, die gerade unabhingig geworden sind, sieht Geertz eine allgemeine
Desorientierung, »in whose face received images of authority, responsibility,
and civic purpose seem radically inadequate« (gIC: 221). Die Suche nach
neuen kulturellen Modellen, in denen auf politische Probleme reagiert werden
kann, ist deshalb — so Geertz — in diesen Staaten sehr stark.

Insbesondere diskutiert Geertz Sukarnos Versuch, eine einheitliche indo-
nesische Nation auf der Grundlage der Neuschopfung des balinesischen Thea-
terstaates, der Wiederbelebung der Politik des exemplarischem Zentrums, zu
erschaffen (gRE: 125). Im balinesischen Theaterstaat des 19. Jahrhunderts
driickten die staatlichen Zeremonien das kulturelle Ethos der Balinesen aus
und wirkten deshalb integrativ auf die Gesellschaft. Ein solches allgemein
giiltiges Ethos fehlte jedoch der neuen indonesischen Nation. Auch Sukarnos
Integrationspolitik, sein Versuch, die neue Nation auf eine neue ideologische
Basis zu stellen, blieb letztlich erfolglos. Sukarno vermochte es nicht, den
neuen Authentizitdtsentwurf mit existierenden kulturinternen Modellen zu un-
terlegen. »Vielmehr bot er den Indonesiern einen iiberwiegend aus externen
Ingredienzen zusammengebrauten Rahmen zur Rekreation ihrer erschiitterten
Identitét an« (Ellrich 1999: 207-08). Dariiber hinaus versuchte Sukarno nicht
nur, einen nachkolonialen Theaterstaat zu errichten, sondern diese kulturelle

40

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

Idee mit der >Mechanik der Macht« zusammenzuzwingen. Diese hybride
Staatsform war den Indonesiern jedoch fremd: »The notion that the state is a
machine whose function is to organize the general interest comes into such a
context as something of a strange idea« (gIC: 318). Insofern waren die Mas-
saker von 1965/66, so Geertz, in erster Linie ein innerjavanisches Phinomen,
also kein Konflikt zwischen Volkern, sondern innerhalb eines Volkes iiber die
symbolische Grundlage (Geertz 1995: 49).

Die fehlende Minimalbedingung des neuen indonesischen Staates war, wie
Ellrich auf der Grundlage von Geertz’ Aussagen iiber die new states und
>Deep Play« vermutet, der Raum fiir ein mythengesittigtes soziales Spiel, wel-
ches die Menschen als einheitliches Kollektiv anspricht bei Anerkennung der
sozialen Hierarchie, »ndmlich jenes Gefahren zugleich erzeugende und ent-
schirfende Spiel um leidenschaftlich begehrte Statusdifferenzen, fiir das der
Hahnenkampf ein besonders ausgeprigtes Muster liefert« (Ellrich 1999: 209).
Stattdessen war der von Sukarno installierte Theaterstaat »a self-consciously
doctrinaire rather than an instinctive religion-and-convention basis and cast
more in the idiom of egalitarianism and social progress than in that of hierar-
chy and patrician grandeur« (gIC: 226). Sukarnos Zusammenarbeit mit der
kommunistischen Partei und ihren kulturfremden Gleichheitsvorstellungen
muss in diesem Kontext — so Ellrich — als exemplarischer Ausdruck einer
doppelten Gefahr erscheinen. Zum einen droht der Verlust einer Institution,
die die Selbstwahrnehmung und Selbstbewertung ermdglicht und aus dem
sich der individuelle Stolz der Indonesier speist; zum anderen droht die Auflo-
sung des symbolischen Mechanismus, der es erlaubt, die real fast unveridnder-
lichen Statusdifferenzen metaphorisch aufs Spiel zu setzen. Der Kommunis-
mus scheint durch eine vollstindige Nivellierung der sozialen Hierarchie die
im Hahnenkampf begehrten Statusspriinge zu erlauben. Sein moglicher Sieg
erscheint den Indonesiern wie der Sieg einer Metaphorik, »die alles ver-
buchstiblicht und die Mechanismen zerstort, auf denen die Metaphernbildung
strukturell beruht.« Die Gewalt, die sich in den Massakern Bahn bricht, tritt
aus den Regelmechanismen des gesellschaftlichen Status-Spiels heraus, des-
sen sichtbarster Ausdruck der balinesische Hahnenkampf ist (Ellrich 1999:
209).

4. Das >overculturalized concept of manc<

Geertz bietet Bausteine einer Theorie sozialer Integration, die die Bedeutung
expressiver Rituale und habitualisierter Alltagspraxis fiir soziale Kohidsion in
den Mittelpunkt riickt. Durch Rituale entsteht ein unhinterfragtes Vertrauen in
die bestehende gesellschaftliche Ordnung. Dariiber hinaus ist Kultur fiir
Geertz geradezu eine anthropologische Grundkategorie, ohne die der Mensch
nicht lebensfahig wire. Geertz’ Modell sozialer Integration erscheint auf den
ersten Blick plausibel, so plausibel sogar, dass man sich fragen muss, ob es
iiberhaupt eine Gesellschaft geben kann, in der durch Rituale jedweder Art

41

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

hergestelltes Vertrauen in die kulturellen Grundkategorien einer Gesellschaft
keine Rolle spielt. Die kultur- und praxistheoretischen Einsichten der symboli-
schen Ethnologie konnen kaum {iiberschitzt werden, iibrigens ebenso wenig
wie ihr wissenschaftsgeschichtlicher Einfluss. Im Folgenden méchte ich mich
jedoch mit drei Problemen des kulturtheoretischen Ansatzes von Geertz aus-
einandersetzen:* (1) Kultur erscheint in der symbolischen Ethnologie als
handlungsleitende Ressource, was dazu fiihrt, dass Geertz’ Ansatz zuweilen in
einen kulturalistischen Determinisms umzuschlagen droht; (2) kulturelle
Schemata werden von Geertz als weitgehend homogen konzeptualisiert; (3)
durch die Fokussierung auf die Kategorie Kultur geraten andere Phinomene
der sozialen Realitit — beispielsweise Macht und iiberlokale politbkonomische
Faktoren — aus dem Blickfeld der Theoriebildung.

Ein kulturalistischer Determinismus

Dass Geertz’ >Kultur-als-Text<-Theorie deterministisch sei, wurde in der Se-
kundirliteratur immer wieder betont, beispielsweise von Silverman:

»Geertz” Weberian conception of actors and meaning can be challenged through a
focus on what is variously termed practice, praxis and structuration. In this view,
structures or culture guide the individual’s actions, but only through action do struc-
tures and culture become real [...] Geertz begins with culture and then descends to
actors’ behaviour. By abstracting cultural idioms from experience and practice, he
does not explore the dialectic between culture and the individual’s agency, choices
and strategies. For Geertz, culture determines social action and its meanings«
(Silverman 1990: 124).

Bezogen auf Geertz’ Analysen des balinesischen Hahnenkampfes oder des
Theaterstaates erscheint Silvermans Kritik berechtigt. Tatsdchlich interessiert
sich Geertz in diesen Arbeiten nicht fiir die individuellen Handlungen und In-
terpretationsleistungen einzelner Akteure, sondern in erster Linie fiir die Be-
deutungen der Texte selbst. In welcher konstitutionstheoretischen Beziehung
diese Texte zu den Akteuren stehen, bleibt unklar. Die >Kultur-als-Text<-
Theorie spart eine Konzeption des Zusammenhangs zwischen Text und Ak-
teur weitgehend aus; wenn hier iiberhaupt ein Zusammenhang besteht, dann
der einer Determinierung individueller Handlungsweisen durch kulturelle
Texte. So kritisiert Schneider, dass sich Geertz in seiner Untersuchung kultu-
reller Texte nicht beschrinken konne auf eine interne Analyse des Textes;

2 Es geht mir also nicht um empirische Kritikpunkte. Vor allem Negara wurde aus
ethnographisch-historischer Sicht kritisiert. Das politische Zentrum des negara sei
nicht zu reduzieren auf eine >Poetik der Macht<. Vielmehr habe der Konig nicht
nur poetische Formen der Macht besessen, sondern auch instrumentale. Geertz’
Modell eines Gegensatzes zwischen poetischen Formen der Macht im Zentrum
und instrumentalen Formen der Macht an der Peripherie sei iibertrieben und halte
den historischen Fakten nicht stand. Vgl. dazu Tambiah 1985 und Wiener 1995.
Fiir eine neuere Analyse des balinesischen Theaterstaates vgl. Hauser-Schiublin
2003.

42

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

wenn er soziales Handeln beriicksichtige, in dem sich kulturelle Texte aus-
driickten, »he will necessarily enter the field of motivations, giving reasons
for the production and reception of texts and showing why they say one thing
rather than another« (Schneider 1987: 831). Auch Alexander kritisiert, bei
Geertz’ hermeneutischer Theorie sei die mogliche Kontingenz symbolischer
Praxis nicht mehr als ein Epiphdnomen. Fiir Alexander ist dies im iibrigen ei-
ne notwendige Folge von Geertz’ hermeneutischem Ansatz. Die Hermeneutik
setze eine kollektive Ordnung voraus — sie lese Handlungen, als seien sie Tex-
te und als folgten sie Skripten, die sich aus iiberindividuellen Themen zusam-
mensetzten (Alexander 1987: 312).

Dabei trifft eine solche Interpretation des >Kultur-als-Text«-Ansatzes zwei-
fellos nicht Geertz’ Intentionen. Natiirlich wiirde Geertz bestreiten, dass er
Menschen nur als Marionetten ihrer kulturellen Schemata begreift. Die Lesart
von Fuchs und Berg diirfte hier dem ndher kommen, worauf Geertz mit seiner
Metapher von >Kultur als Text< anspielt: Fuchs und Berg argumentieren,
Geertz begreife »Bedeutungsstrukturen nicht als auferlegte Formen oder als
Codes, die ein Verhalten determinieren, sondern als Sinnzusammenhinge, auf
die die Menschen in ihrem Handeln zuriickgreifen« (Fuchs/Berg 1993: 47).
Dieser Form des kulturellen >Textes< als sinnstiftender Bedeutungszusam-
menhang wird die >Kultur-als-Text«-Theorie aber letztlich nicht gerecht. In
>Deep Play<« und Negara fillt Geertz in einen kulturalistischen Determinismus
zuriick, dem zufolge der kulturelle Text fiir die einzelnen Akteure nicht nur in
einem erweiterten Sinne sinnstiftend, sondern handlungsleitend ist.

Die an Geertz’ geiibte Kritik bezieht sich haufig in erster Linie auf seinen
textualistischen Ansatz und vernachléssigt die praxistheoretischen Aspekte
der symbolischen Ethnologie (Reckwitz 2000: 470). Einer der Griinde dafiir
liegt natiirlich darin, dass Geertz selbst die Verkniipfungsarbeit von Textua-
lismus und sozialer Praxis nicht geleistet hat. Zweifellos lieBen sich einige
Probleme der >Kultur-als-Text<-Theorie durch ihre Verkniipfung mit praxis-
theoretischen Elementen korrigieren. Doch auch Geertz’ Praxistheorie erinnert
stellenweise an einen kulturalistischen Determinismus. Da fiir Geertz soziale
Praxis nur denkbar ist auf der Grundlage evaluativ-motivationaler Sichtweisen
und diese Sichtweisen dhnlich Programmen soziale Praxis steuern, kann sozia-
le Praxis das vorgegebene kulturelle System im Normalfall nur reproduzieren
— wenn die kulturellen Modelle eine Stabilisierung sozialer Praxis ermdgli-
chen. Auch in Geertz’ praxistheoretischem Ansatz spielt der Akteur als Ak-
teur keine Rolle. Der Akteur taucht in erster Linie als Triger kultureller Dis-
positionen auf, die sein Handeln steuern. Nutzenmaximierendes Handeln und
Selbstreflexivitit lassen sich auch unter Einbeziehung von Geertz’ Ansatz der
models of und models for nur schwer konzeptualisieren. Es bleibt unklar, in
welchem Zusammenhang bewusstes Kalkiil und Selbstreflexivitét zu kulturel-
len Dispositionen stehen.

43

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Kulturelle Homogenitit

Eng damit verkniipft sind Geertz’ Aussagen iiber kulturelle Homogenitét. Tat-
sichlich vernachlissigt Geertz die mogliche Uberlagerung unterschiedlicher
kultureller Systeme, die jeweils verschiedene Interpretationsmoglichkeiten
von Situationen fiir die Akteure bereitstellen. Die so entstehenden interpretati-
ven Konflikte konnen dynamische Prozesse kulturellen Wandels hervorrufen
—und eine solche Erkldrung kulturellen Wandels wire auch vereinbar mit den
Grundkategorien der symbolischen Ethnologie. Vereinzelt beriicksichtigt
Geertz Fille, in denen interpretative Konflikte auf der Grundlage miteinander
>konkurrierender< kultureller Systeme auftreten. In seinem Aufsatz iiber >Per-
son, Zeit und Umgangsformen auf Bali< (¢gDB: 133-201), merkt er beispiels-
weise an:

»So wie es kulturelle Integration gibt, gibt es auch kulturelle Gegensitze und soziale
Desorganisation [...] Die unter Ethnologen noch immer weit verbreitete Auffassung,
dass Kultur ein einziges groes Netz sei, ist eben so eine petitio principii wie die al-
tere Ansicht, die nach Malinowskis Revolution in den dreifliger Jahren mit einem
gewissen Enthusiasmus abgelegt wurde und die besagt hatte, dass Kultur Flickwerk
sei« (gDB: 195-196).

Geertz fihrt fort, dass die Frage, ob bestimmte kulturelle Systeme eher sehr
dicht oder nur sehr locker zusammen hidngen, mithin, ob Kultur integrierend
oder eher desintegrierend wirkt, Gegenstand der empirischen Forschung ist
und nicht vorab theoretisch bestimmt werden kann (gDB: 196). Geertz selbst
hat sich jedoch nur selten mit kultureller Vielfalt und Fragmentierung beschif-
tigt, beispielsweise in seinem frithen (>parsonianischen<) Aufsatz >Ritual und
sozialer Wandel< (gDB: 96-132), in dem er interpretative Konflikte um ein
Begribnisritual beschreibt, die sich durch die Uberlagerung unterschiedlicher
kultureller Systeme (eines religiosen und eines politischen) und einer sich da-
durch ergebenden Unklarheit iiber die >Deutungshoheit< dieser kulturellen
Schemata ergeben (vgl. Reckwitz 2000: 464-469). Dieses Interesse fiir kultu-
rellen Wandel hat Geertz noch einmal in Religidse Entwicklungen im Islam
aufgegriffen (¢gRE), danach aber nicht systematisch weiter verfolgt (vgl. Se-
well 1999). Das Ziel des >Kultur-als-Text<-Ansatzes ist nicht die Analyse so-
zialer und kultureller Transformationsprozesse — stattdessen wird, wie in
>Deep Play< und Negara, eine synchrone Perspektive auf Kultur erdffnet, die
vom einzelnen Akteur abstrahiert. Geertz versteht unter >Kultur als Text«
(auch unter Beriicksichtigung praxistheoretischer Elemente) eine weitgehend
homogene Ressource zur Bedeutungskonstituierung, die stabilisierend wirkt
und gerade keine Quelle sozialen und kulturellen Wandels ist. Unabhingig
von seinen programmatischen Aussagen iiber die Existenz sich widerspre-
chender und iiberlagernder kultureller Systeme gibt es bei Geertz nur wenige
systematische Bestimmungen, die diese Aussagen im Rahmen seines >Kultur-
als-Text«-Ansatzes in eine Theorie sozialen und kulturellen Wandels iiberfiih-
ren wiirden.

44

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

Die wohl wichtigste These der >Kultur-als-Text<-Theorie fiir eine Konzep-
tion sozialen und kulturellen Wandels ist die, dass gesellschaftliche Desin-
tegrationsprozesse auftreten, wenn die Mechanismen sozialer Integration — ein
kultureller Text, der in ritualisierter sozialer Praxis ausgedriickt und zur
Grundlage habitualisierter Alltagspraxis wird — nicht mehr greifen. An dieser
Stelle tritt der latente kulturalistische Determinismus wieder zum Vorschein:
Menschliches Handeln wird determiniert von Kultur — der Ausbruch von
(scheinbar wiederum kulturspezifischer) Gewalt wird erklirt durch das Fehlen
einer stabilisierenden, weitgehend homogenen Ressource, die nur Kultur be-
reit stellen kann (sei es in der Form von Religionen oder auch von kiinstlich
geschaffenen Ideologien). Die kulturellen Grundlagen fiir sozialen Wandel
(wie auch fiir soziale Reproduktion) sieht Geertz in erster Linie auf der kollek-
tiven Ebene kultureller Schemata, nicht aber auf der subjektiven Ebene der in-
dividuellen Interpretationsfihigkeit einzelner Akteure. Eine weiterfiihrende
Praxistheorie miisste aber nicht nur Briiche in den kulturellen Systemen (bzw.
den kulturellen Texten) selbst analysieren kdnnen, sondern auch Briiche und
Unklarheiten in den Interpretationen von Akteuren sowie den konkreten Zu-
sammenhang zwischen kulturellen Texten und individuellen Sinndeutungen.

Genau dieser Zusammenhang bleibt aber in Geertz’ Ansatz unterbelichtet.
Die Schwiche der symbolischen Ethnologie liegt also nicht direkt darin, dass
Geertz die These aufstellt, kulturelle Texte seien homogen — tatséchlich dufert
er diese Behauptung nicht direkt und verweist stattdessen programmatisch auf
die Existenz kultureller Briiche bzw. miteinander skonkurrierender«< kultureller
Systeme. Dennoch finden sich in empirischen Arbeiten wie >Deep Play< und
Negara weitreichende Aussagen iiber kulturelle Homogenitit. Diese Aussagen
sind zunidchst deshalb unbefriedigend, weil sie davon ausgehen, es gebe einen
fiir alle gleichen, homogenen kulturellen Text, im Unterschied also zu einer
Situation, in der sich unterschiedliche, einander im Widerspruch stehende kul-
turelle Schemata iiberlappen und Interpretationskonflikte auslésen konnen.
Dariiber hinaus haben Geertz’ Thesen iiber kulturelle Homogenitéit einen
handlungstheoretischen Kern: Geertz sieht vom einzelnen Akteur ab und ver-
nachldssigt deshalb die Moglichkeit der individuellen, selbstreflexiven Um-
deutung kollektiv geteilter Sinnsysteme. Dies ist aus einer praxistheoretischen
Perspektive, die die >Mikro<-Ebene individuellen Handelns mit der >Makro«-
Ebene iiberindividueller Strukturen (beispielsweise kultureller Texte) zu ver-
kniipfen sucht, unbefriedigend. Weil Geertz den individuellen Akteur — ge-
nauer: das Wechselspiel zwischen Akteur und kulturellem Text — nicht be-
riicksichtigt, kann Geertz die Existenz kultureller Homogenitit bzw. Hetero-
genitit nur behaupten, nicht aber ihre potentielle Dynamik analysieren. Wie
schon gezeigt wurde, sind auch Geertz’ praxistheoretische Aussagen der >Mo-
delle von« der Welt und der >Modelle fiir< soziales Handeln keine echte Lo-
sung dieses Problems, weil sie in erster Linie kldren, wie kulturelle Texte in
sozialer Praxis angewandt werden, jedoch weniger, wie diese Texte sich wie-
derum durch soziale Praxis veridndern.

45

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Die Kulturalisierung der sozialen Welt

Daraus leitet sich der dritte fragwiirdige Aspekt des Geertz’schen Ansatzes ab.
Kultur erhidlt den Status einer fundamentalen Erkldrungskategorie, unter der
alles subsumiert zu werden scheint. Dies ist vor allem aus ideologiekritischer
und weltsystemtheoretischer Perspektive hervorgehoben worden. Was bei-
spielsweise an >Deep Play« auffillt, ist die Ausblendung des sozio-politischen
Kontextes des Hahnenkampfes. William Roseberry merkt an, dass der baline-
sische Hahnenkampf von den Holldndern und spéter vom indonesischen Staat
verboten wurde; dass er zur Zeit von Geertz’ Analyse weiterhin nur versteckt
ausgetragen werden konnte. Dies weise darauf hin, so Roseberry, dass der
Hahnenkampf mit politischen Prozessen wie Staatenbildung und Kolonialis-
mus eng verflochten sei; dass er sich mithin in den letzten achzig Jahren ge-
andert haben miisse, »that if it is a text it is a text that is being written as a part
of a profound social, political, and cultural process« (Roseberry 1982: 1021;
vgl. auch Asad 1982).

In eine dhnliche Richtung weist die Kritik Roger Keesings, der bemerkt,
dass Kulturen nicht nur Netze der Bedeutung, sondern auch Netze der Mysti-
fizierung seien. Man miisse fragen, wer diese Netze schaffe und wer kulturelle
Bedeutungen definiere — und zu welchen Zielen (Keesing 1987). Roseberry
und andere Autoren richten ihre Attacken gegen Geertz aus einer Perspektive,
die von der Dependenz- und Weltsystemtheorie stammend ihren Untersu-
chungsgegenstand als Teil eines transnationalen, vom Westen dominierten,
kapitalistischen Systems betrachtet (vgl. auch Marcus/Fischer 1986). Tatsédch-
lich unternimmt Geertz nicht einmal den Versuch, den Hahnenkampf oder den
balinesischen Theaterstaat in ihre politischen und historischen Kontexte zu rii-
cken, um auf diese Weise Wandlungsprozesse und Instrumentalisierungen ih-
rer Bedeutungen zu untersuchen. Wenn man dies tut, kann sich sehr schnell
ein alternatives Bild ergeben, in dem beispielsweise der balinesische Theater-
staat nur im Rahmen eines kolonialen Systems existierte: »It is more plausible
to suppose that as colonial control was tightened the powers of the king were
eroded, and the courts turned perforce to a symbolic politics [...] At best, the
study [Negara] may inadvertently draw attention to a particular strategy of
anti-colonial resistance« (Kuper 1999: 117).

Clifford Geertz hat zu Recht sein Augenmerk auf die /okale Dimension
von Kultur gelegt, und seine Analysen iiber die Bedeutung lokaler Sinnsyste-
me lenken den Blick auf eine zentrale Dimension des Sozialen. Allerdings ist
die Kritik berechtigt, dass Geertz seine Analysen von local knowledge nicht
systematisch riickbezieht auf iiberlokale Kontexte (seien sie wiederum kultu-
reller oder auch politokonomischer Natur). Die fiir die Ethnologie wichtigste
Analyse, die dies versucht, ist wahrscheinlich Eric Wolfs vom Marxismus und
der Weltsystemtheorie Wallersteins beeinflusste Studie iiber Die Vélker ohne
Geschichte (Wolf 1982). Wolf versucht nachzuweisen, dass die von Ethnolo-
gen lange Zeit untersuchten fribes keineswegs in einer immerwéhrenden
ethnographic present lebten. Vielmehr war (bzw. ist) diese letztlich nicht

46

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE ETHNOLOGIE VON CLIFFORD GEERTZ

mehr als der nur vorldufige Endpunkt eines historischen Prozesses des Auf-
einandertreffens unterschiedlicher sozialer und ethnischer Gruppen, insbeson-
dere natiirlich als Folge der europdischen Expansion seit dem 15. Jahrhundert.
Eine solche Einbettung des >Lokalen< in das >Globale« muss tibrigens nicht die
Folge haben, beispielsweise den balinesischen Theaterstaat — wie Adam Ku-
per dies tut — auf ein bloBes Beispiel einer antikolonialen Widerstandsbewe-
gung zu reduzieren, doch ausschlieffen sollte man diese Moglichkeit ebenso
wenig.

Interessanterweise ist der Unterschied zwischen der (lokalen) >Mikro<-
und der (liberlokalen) >Makro<-Ebene nicht die einzige Differenz der Ansitze
von Geertz und Wolf. Wihrend Geertz natiirlich Kultur als sinnstiftende Di-
mension in den Mittelpunkt seiner Betrachtungsweise riickt, interessiert sich
Wolf in erster Linie fiir Kultur als Ideologie — wohlgemerkt im eher marxisti-
schen Sinn, nicht in der Verwendungsweise von Geertz: »Die Fahigkeit, Sinn-
gehalte zu verleihen [...], ist eine Quelle von Macht. Die Kontrolle solcher
Mitteilungen gibt den Ideologieverwaltern die Moglichkeit, die Kategorien
festzulegen, in denen die Wirklichkeit wahrgenommen werden muss« (Wolf
1982: 536). Auch hier gilt, dass Geertz zunéchst auf eine Dimension von So-
zialitdt hinweist, die der Analyse von Wolf fehlt. Wolf scheint Kulturkontakte
und Kulturzusammenstdfle im Rahmen der europdischen Expansion weitge-
hend als ein Aufeinanderprallen unterschiedlicher Produktionsweisen zu kon-
zeptualisieren (er unterscheidet dabei eine >verwandtschaftlich strukturiertex,
eine >tributgebundene« sowie eine >kapitalistische« Produktionsweise). Des-
halb finden sich in Wolfs Analyse nur wenige Informationen iiber das von
Geerz untersuchte local knowledge, geschweige denn Betrachtungen iiber die
kulturelle Dimension zwischengesellschaftlicher Kontakte, Beziehungen und
Zusammenstofe.

Die Stirke der Geertz’schen Argumentation verweist aber wiederholt auf
ihre Schwiche: Geertz unterschligt, dass kulturelle Modelle zumindest auch
Mittel der Mystifizierung sozialer Ungleichheit oder umkampfte Legitimati-
onsquellen gesellschaftlicher Macht (im instrumentalen Sinn) sein kdnnen.
Fiir Instrumentalisierungen von Bedeutungssystemen hat sich Geertz nie inte-
ressiert, worauf schon die Verwendungsweise des Begriffs Ideologie in der
symbolischen Ethnologie verweist. Fiir Geertz ist in erster Linie die integrati-
ve und sinnstiftende Funktion von Kultur relevant. Geertz konzeptualisiert den
Menschen als ein animal symbolicum, das nur iiberleben kann, wenn es die
Welt mit Bedeutung versieht. Der Nachteil dieses overculturalized concept of
man ist die Kulturalisierung sozialer Praxis. Politik, Macht und soziale Kon-
flikte konnen nur vor dem Hintergrund von Kultur untersucht werden. Wih-
rend Geertz die Sphire des Politischen kulturalisiert und auf diese Weise poli-
tische Macht auf eine >Poetik der Macht« reduziert, erklart er soziale Konflikte
durch einen briichig gewordenen kulturellen Horizont, auf dessen Grundlage
soziale Integration nicht mehr moglich ist. Durch die Konzentration auf die
bedeutungsstiftenden Aspekte sozialer Praxis gerit der Konflikt als normaler
Bestandteil menschlichen Zusammenlebens aus dem Blick. Welche Konse-

47

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

quenz soll man aber aus dieser Kritik ziehen? Sollte man beispielsweise den
Ansatz von Geertz durch einen konkurrierenden ersetzen, der die Rolle von
>Macht« anstelle von »Kultur< in den Mittelpunkt der Analyse riickt? In einem
Interview hat Geertz kiirzlich auf die Kritik von Asad (1982) wie folgt rea-
giert: »I think he [Asad] is a power-reductionist. He thinks that it is power that
really matters and not belief. His notion of definition and his following cri-
tique just ignores what I was doing [...] I suspect Asad is a Marxist who can-
not be material-reductionist anymore, so instead he is a power-reductionist«
(Geertz in Micheelsen 2002: 8-9).

Unabhiingig davon, ob Geertz mit seiner Kritik an Asad Recht hat, ist es
offensichtlich wenig sinnvoll, die Geertz’sche symbolische Ethnologie einfach
durch einen Ansatz zu ersetzen, dem es an >Gespiir« fiir das fehlt, wofiir sich
Geertz am meisten interessiert: Kultur. Polit-6konomische Theorien wie die
von Eric Wolf haben auf blinde Flecken in der Geertz’schen Analyse hinge-
wiesen, doch eine Alternative zu der symbolischen Ethnologie sind sie nur
dann, wenn man einen einseitigen >kulturalistischen< durch einen ebenso ein-
seitigen machttheoretischen Ansatz ersetzen mochte. Hinsichtlich eines ande-
ren hier analysierten Problems der symbolischen Ethnologie — der Vernach-
lassigung individueller Handlungsfreiheit zugunsten der Kategorie Kultur —
gilt dhnliches. Geertz hat zu Recht darauf hingewiesen, dass Kultur eine sinn-
stiftende und zumindest teilweise handlungsleitende Ressource ist — eine
Handlungstheorie, die allein den Voluntarismus betont, also die grundséitzli-
che oder sogar metaphysische Freiheit des Menschen, ist keine Alternative zur
symbolischen Ethnologie. Vielleicht sind solche Gegeniiberstellungen jedoch
ohnehin nicht weiterfiihrend, denn es gibt Ansitze, die zumindest den An-
spruch erheben, zugleich sensibel fiir die ethnologische Kategorie Kultur zu
sein als auch soziale Ungleichheit macht- und konflikttheoretisch zu analysie-
ren und die dariiber hinaus sowohl die kreative Eigenleistung der Akteure als
auch deren Einbettung in iiberindividuelle Strukturen betonen. Das prominen-
teste Beispiel dafiir in der Ethnologie ist wohl immer noch die Theorie der
Praxis von Pierre Bourdieu, um die es im Folgenden gehen soll.

48

https://dol.org/1014361/6783839402884-001 - am 14.02.2028, 21:37:10.



https://doi.org/10.14361/9783839402894-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

