
Ophelia Lindemann
„Ein Wort gegen das Recht“
Walter Benjamins „Zur Kritik der Gewalt“
In den Jahren 1920/21 plante der noch nicht 30jährige Benjamin eine größere, auf
drei Teile angelegte Arbeit über Politik, von der nur Bruchstücke und der 1921
publizierte Aufsatz Zur Kritik der Gewalt erhalten sind.1 Mit Charles Péguy,
Georges Sorel und Ernst Unger, deren Werke er in dieser Zeit studierte, teilt
Benjamin eine metaphysische Konzeption des Politischen.2 Die nach den Revo-
lutionen brennende Frage nach Möglichkeit und Berechtigung einer ganz ande-
ren, das Bestehende umstürzenden Gewalt führt Benjamin früh zu einem Begriff
des Rechts, den er immer wieder aufgegriffen und fortentwickelt hat – so etwa
im Essay Karl Kraus und in den Thesen Über den Begriff der Geschichte.3

Recht nicht nur als Zwillingsbruder schicksalhafter Gewalt, sondern auch als mit
der Suche nach Gerechtigkeit unvereinbar zu denken, hat immer wieder Anlass
zu rechtstheoretischen Relektüren der Kritik der Gewalt geboten. So wurde der
Aufsatz im Kontext der 68er-Bewegung aus der Perspektive späterer Benjamin-
Schriften und unter Betonung seiner marxistischen Dimension rezipiert.4 In den
1970er Jahren kam eine breite wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Benja-
min in Gang.5 Nicht zuletzt Jacques Derrida und Giorgio Agamben haben in
kritischer Aneignung des Benjamin’schen Aufsatzes ihre Gedanken zur Relation
von Recht und Gerechtigkeit formuliert.6

Mythos und Kritik

Der doch düstere Text ist in der Komposition seiner Form und in der Arbeit am
Material Sprache ernst zu nehmen. Benjamin ist auf der Suche nach einer Theorie
der Gewalt jenseits des juridischen Diskurses (196);7 gefragt ist nicht nur nach
der Gewalt, sondern auch nach dem anderen Wort des Titels, nach der Kritik. Es
gilt, die Möglichkeit einer Rede über Gewalt zu erweisen, die den Bannkreis aller
bisherigen Rede über Gewalt ent-setzt.
Die vorfindlichen Maßstäbe zur Beurteilung von Gewalt entstammen der Sphäre
des Rechts. Innerhalb einer Zweck-Mittel-Relation kann Gewalt nur als Mittel
gefasst werden (179): „Gerechte Zwecke können durch berechtigte Mittel er-
reicht, berechtigte Mittel an gerechte Zwecke gewendet werden“ (180, 196). Die-
ses auf Seite 180 und Seite 196 wiederholte „Grunddogma“ (180) der Rechts-
theorie taktet den Text. Der Nexus von berechtigten Mitteln und gerechten

I.

1 Vgl. Uwe Steiner, Walter Benjamin, Stuttgart 2004, S. 77 f.
2 Vgl. Axel Honneth, »Zur Kritik der Gewalt«, in: Burkhardt Lindner (Hrsg.), Benjamin-Handbuch. Leben

– Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar 2006, S. 193 f.
3 Vgl. Horst Folkers, Recht und Politik im Werke Benjamins, in: Klaus Garber/Ludger Rehm (Hrsg.), global

benjamin 3, München 1999, S. 1724 f.
4 Vgl. Burkhardt Lindner, Derrida. Benjamin. Holocaust, Zur Dekonstruktion der „Kritik der Gewalt“, in:

Garber/Rehm (Fn. 3), S. 1692.
5 Vgl. Thomas Küpper/Timo Skrandies, Rezeptionsgeschichte, in: Lindner (Fn. 2), S. 27 f.
6 Jacques Derrida, Gesetzeskraft, Der »mystische Grund der Autorität«, Frankfurt am Main 1991; Giorgio

Agamben, Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt am Main 2002; ders.,
Ausnahmezustand, Frankfurt am Main 2004.

7 Die Seitenzahlen im Text beziehen sich hier und im Folgenden auf: Walter Benjamin, Zur Kritik der
Gewalt, in: ders., Gesammelte Schriften, Band II/ 1, Frankfurt am Main 1991.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:05:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113


Zwecken wird zunächst einer immanenten Überprüfung8 unterzogen. Die Ana-
lyse der Rechtmäßigkeit – das positiv-rechtliche Kriterium zur Unterscheidung
von Gewalt – weist keineswegs den versprochenen Königsweg zu garantierter
Gerechtigkeit, vielmehr zeigt sie eine düstere, jenen Nexus destabilisierende Ver-
wandtschaft von Recht und Gewalt. Jener Satz, das Dogma der Rechtstheorie,
eröffnet und schließt die immanente Kritik. Seine Wiederholung umzirkelt auch
die Analyse des Rechts selbst, der rechtsetzenden und der rechtserhaltenden Ge-
walt.
Eine Frage zerschlägt dann den doppelten Bannkreis von Recht und Rechts-
theorie: „Wie also, wenn jede Art schicksalsmäßiger Gewalt, wie sie berechtigte
Mittel einsetzt, mit gerechten Zwecken an sich in unversöhnlichem Widerstreit
liegen würde, und wenn zugleich eine Gewalt anderer Art absehbar werden sollte,
die dann freilich zu jenen Zwecken nicht das berechtigte noch das unberechtigte
Mittel sein könnte, sondern überhaupt nicht als Mittel zu ihnen, vielmehr ir-
gendwie anders, sich verhalten würde?“ (196). Nicht beizukommen ist den Set-
zungen des Rechts mit Gegen-Setzungen: Eine im Konditional9 gestellte Frage
nach einem „irgendwie anders“ indiziert die Offenheit und das prinzipiell In-
kommensurable des dann folgenden zweiten Teils des Aufsatzes. Nur aus der
Perspektive eines Außerhalb, die Benjamin die „geschichtsphilosophische
Rechtsbetrachtung“ (182) nennt, kann der Versuch gemacht werden, das Ver-
hältnis von Gewalt, Recht und Gerechtigkeit zu fassen.
Aus der Perspektive des Außerhalb, jener zweiten, künftigen Stufe der Kritik ragt
der Abschnitt über die reinen Mittel in die von der Wiederholung des rechts-
theoretischen Grunddogmas umkreiste immanente Analyse hinein. Die Mög-
lichkeit einer Praxis jenseits des Rechts, einer Rede jenseits des juridischen Dis-
kurses ist zu erweisen. Reine Mittel sind im Bestehenden Spuren der Möglichkeit
eines noch zu antizipierenden Anderen. Auf dieses nicht positiv bestimmbare
Andere verweist schon die Anspielung auf den religiösen Kontext im Begriff der
Reinheit, aber auch seine athetische, einigermaßen flirrende Verwendung. Rein-
heit wird zunächst bestimmt als Gewaltlosigkeit (191), erfährt dann allerdings
insbesondere in der Analyse des proletarischen Generalstreiks einige Weiterun-
gen. Der proletarische Generalstreik unternimmt als echt anarchistische Bewe-
gung keine Gegen-Setzung innerhalb der bestehenden oder zur Begründung ei-
ner neuen Gewalt-/Rechtsordnung (193 f.). Reinheit muss dementsprechend in
zwei weiteren Hinsichten verstanden werden: zum einen als Freiheit von einem
positiv bestimmbaren Zweck und zum anderen über eine bloße Freiheit vom
Recht hinausgehend als Ent-Setzung des oder Reinigung vom Recht.
Im zweiten Teil des Aufsatzes rückt Benjamin das Recht in den Kontext des
Mythos. Die Möglichkeit eines Anderen des Rechts zu erweisen bedeutet auch
die Möglichkeit einer Differenz zum Mythos zu erweisen. Auch das ist eine Frage
der Sprache. Das Wort Mythos bedeutet Wort, Rede, Erzählung. Mythos ist in
erster Linie eine diskursive Praxis, eine Erzählung – eine Erzählung „von Anfang
und Ursprung der Welt, ihren Machtstrukturen und Ordnungsverhältnis-
sen“.10 Mythos ist eine Erzählung, die die Machtstrukturen bekräftigt, indem sie
sie immer wieder erzählt. Sie wiederholt. „Gerechte Zwecke können durch be-
rechtigte Mittel erreicht, berechtigte Mittel an gerechte Zwecke gewendet wer-

8 Zum Aufbau der Kritik vgl. Axel Honneth, Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der
Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 121 ff.

9 Es lohnt, sich die grammatische Stellung der würde-Form kurz zu verunklaren.
10 Hans-Thies Lehmann, Mythos, in: Manfred Brauneck/Gérard Schneilin (Hrsg.), Theaterlexikon, Rein-

bek bei Hamburg 1992, S. 640; zum Mythos als Machtordnung vgl. auch: ders., Mythos und Theater,
Stuttgart 1991, S. 63 ff.

114

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:05:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113


den“ (180, 196). Auch der juridische Diskurs ist mythische Erzählung, bestrebt,
ununterscheidbare Unterscheidungen zu fixieren, ihnen Sinn und Wahrheit zu
geben, immer wieder und wieder. Unterscheidungen, die Setzungen von Macht
sind (198). Die großen Erzählungen von Mythos und Recht zu ent-setzen, das
ist die Aufgabe der Theorie, die Aufgabe der Kritik der Gewalt. Zu sagen, dass
das Recht Herrschaft sei, ist nicht möglich innerhalb des juridischen Diskurses,
müsste doch diese Rede Gegensetzungen festhalten wollen und damit den juri-
dischen Diskurs in einem neuen Umlauf bekräftigen. Kein Zufall ist also der
konstatierte nicht thetische Stil des Textes, die Komposition der Form aus Zirkel
und hineinragendem Anderen, die Arbeit am Material Sprache. Benjamins Zur
Kritik der Gewalt entzieht sich dem fixierenden Zugriff. Ein Text, der es auf sich
nimmt, nicht wiederholbar zu sein – „ein Wort gegen das Recht“ (202).

Bannkreis und reine Gewalt

Wie dem „Bannkreis aller bisherigen weltgeschichtlichen Daseinslagen“ (196)
entkommen? Gewalt erwidert Gewalt erwidert Gewalt erwidert … Nur Gewalt
kann der Gewalt begegnen, wenn besagter Bannkreis einer der Gewalt ist, bedarf
es einer Gewalt, um ihm entgegen zu treten. Gewalt führt aber zu Gegengewalt,
lässt den Zirkel der Gewalt je immer in eine neue Runde gehen. Aufgabe der
Theorie ist es, diese Aporie zu lösen. Es gilt, die Möglichkeit einer Gewalt zu
erweisen, die revolutionär ist (202), die so anders ist (196), dass sie sich nicht
innerhalb des Bannkreises bewegt, die sich nicht als Gewalt gegen setzt, sondern
die den Bannkreis der Gewalt durchbricht, ihn insgesamt ent-setzt. Der Bann-
kreis der Gewalt ist der des Rechts.
Benjamin denkt das Recht in sich selbst reproduzierenden Verfallskreisläufen,
die angetrieben werden von der Fixierung und der je immer erneuten Destabili-
sierung letztlich ununterscheidbarer Unter-/Entscheidungen.11

Das positive Recht liefert das Kriterium der Rechtmäßigkeit, verstanden als his-
torische Anerkennung,12 zur Beurteilung von Gewalt (182). Die immanente
Analyse der rechtsetzenden Gewalt lässt dieses Unterscheidungskriterium kol-
labieren: Wo immer sie kann, vornehmlich in Relation zu Individuen, tendiert
die Rechtsordnung dazu, Gewalt zu monopolisieren und die ihr äußerliche Ge-
walt zurückzudrängen, dies auch dann, wenn deren Zwecke selbst gar nicht
rechtswidrig sind (182 f.). Andererseits können Rechtsverhältnisse aber auch ge-
zwungen sein (in Beziehung zu einer Klasse oder einem anderen Staat), eine an-
dere Gewalt anzuerkennen, auch wenn deren Zwecke im Widerspruch zu den
eigenen Rechtszwecken stehen – so im Streikrecht und im Friedensschluss
(184 f.). Transparent wird eine tiefe Furcht13 der Rechtsordnung vor der anderen
Gewalt, die sie als rechtswidrig zu qualifizieren trachtet, solange sie dies kann;
denn unterliegt sie im Konflikt, wird sie den Sieg der anderen Gewalt als Recht,
als rechtmäßig anerkennen müssen. In der Furcht der Rechtsordnung vor der
anderen Gewalt erkennt die Rechtsordnung gleichsam spiegelbildlich sich selbst:
Nicht der raubende Charakter der Gewalt, der jedes Beliebige wegnimmt, lässt
sie erschauern, sondern deren rechtsetzender Charakter (185). Gegen Gewalt als
rechtsetzende muss sich das Recht immer neu setzen, gewalthaft setzen. Statt
dass, wie vom Grunddogma der Rechtstheorie behauptet, rechtmäßige Gewalt

II.

11 Zur Struktur von Entscheidung/Unterscheidung vgl. Derrida, Gesetzeskraft (Fn. 6); Bettine Menke, Die
„Kritik der Gewalt“ in der Lektüre Derridas, in: Garber/Rehm (Fn. 3), S. 1671-1690.

12 Vgl. Honneth, Pathologien (Fn. 8), S. 134 f.
13 Zur Furcht der Rechtsordnung vgl. Lindner, Derrida (Fn. 4), S. 1691-1723.

115

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:05:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113


berechtigtes Mittel zu gerechten Zwecken sein kann, schreibt sich im Akt der
Rechtsetzung im Konflikt ein Sieg über einen Gegner, mithin Gewalt, in das
Recht ein.
Die Kritik der rechtserhaltenden Gewalt erweist ihre vom positiven Recht be-
hauptete Scheidung von der rechtsetzenden Gewalt als bloßen Schein: Der
rechtserhaltenden Gewalt kommt immer auch ein setzender Charakter zu
(188 f.). Gleichwohl bringt die Rechtsordnung diese (ununterscheidbare) Unter-
scheidung von rechtserhaltender und rechtsetzender Gewalt notwendig hervor.
Die rechtserhaltende Gewalt ist geprägt von einem Moment schicksalhafter Dro-
hung (187 f.). Das Schicksalhaft-Drohende steht vor der je erneuten Statuierung
des Rechts im Sieg. Es bestimmt nicht, was die Setzung sein wird (das ist blinder
Fleck und erweist sich erst im Moment der Entscheidung); es sagt nur, dass die
Ordnung die Setzung nicht scheuen wird (189). Gleichwohl sucht die Drohung
die Probe dieses Moments zu verhindern und korrespondiert so zur Furcht der
Rechtsordnung vor der Niederlage. Man möge die Herausforderung der Ord-
nung erst gar nicht wagen. So treibt die Drohung den „Bannkreis“ (196) des
Rechts an: Oft genug wird sie die Notwendigkeit einer tatsächlichen Setzung
verhindern. Dadurch aber schwächt die rechtserhaltende Gewalt die rechtset-
zende, denn diese muss sich nicht mehr beweisen (202). Früher oder später wird
sich dann eine andere Gewalt finden, die den Bann der bloßen Drohung nicht
mehr für mächtig genug erachtet, die es auf die Probe wird ankommen lassen und
die die vormals rechtsetzende Gewalt besiegen wird, um so „ein neues Recht zu
neuem Verfall“ (202) zu setzen. Gewalt gegen Gewalt …
Aus der Perspektive dieses sich selbst reproduzierenden Verfallskreislaufs des
Rechts werden Benjamins Hauptbeispiele transparent. Steht die Todesstrafe am
Anfang einer werdenden Rechtsordnung, so kündet das Polizeiinstitut von deren
nahendem Ende (189). In der Todesstrafe ragt der Ursprung des Rechts, „schick-
salhaft gekrönte Gewalt“ (188), in die Rechtsordnung hinein. Sie ist Selbstbe-
kräftigung des Rechts: In der Gewalt über Leben und Tod setzt sich das Recht
je neu (188). Jederzeit lässt es das Recht auf die Probe der Entscheidung ankom-
men. Gespenstisch ist die Polizei, weil sie auf eben jene Probe verzichtet (189).
Ist die Entscheidung nach Ort und Zeit fixiert (188), so ist die Polizeigewalt geis-
terhafte Diffusion, sie ist überall und jederzeit (189). Rechtsinstitute sind in Ur-
sprung und Ausgang gewalthaft: Die Macht, die sie einsetzt und garantiert, ist
gewaltsamen Ursprungs, ist die rechtsetzende Gewalt, und die Verletzung eines
Instituts impliziert immer die Möglichkeit, dass Gewalt gegen den Verletzenden
in Anspruch genommen wird. Rechtsinstitute, die ihren gewalthaften Kern ver-
gessen, verfallen (190). Die Beispiele folgen der Logik von Blüte und Verfall:
Dort, wo die Gewalt präsent ist, wie im Vertrag, lebt das Rechtsinstitut, dort, wo
das Recht selbstvergessen ist und das Bewusstsein seiner Gewalt verliert, wie –
Benjamin ist bemerkenswert antidemokratisch – im Parlamentarismus,14 kündigt
sich der Verfall des bestehenden Rechts (190 f.) und damit das Nahen einer ge-
walthaften Setzung neuen Rechts an.
Das Versprechen des positiven Rechts, Gewalt auf bloße Mittelhaftigkeit be-
grenzen zu können, wurde als unhaltbare Fixierung demontiert. Gewalt schießt,
indem sie sich in das Recht einschreibt, über die bloße Mittelhaftigkeit hinaus.
Was aber ist das Mehr, die nicht mittelhafte Funktion der Gewalt? Und: Wie
könnte die andere Art von Gewalt aussehen, die den Bannkreis der Gewalt ent-
setzt und sich zu gerechten Zwecken nicht als Mittel, sondern „irgendwie anders“

14 Zur Problematik und historischen Verortung dieses und der anderen Beispiele zur Rechtsgewalt vgl.
Honneth, Pathologien (Fn. 8), S. 112-156.

116

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:05:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113


(196) verhält? Das ist für Benjamin nur aus der Perspektive der zweiten Stufe der
Kritik, der geschichtsphilosophischen Rechtsbetrachtung, zu beurteilen.
Unmittelbare, sich also nicht auf einen Zweck beziehende Gewalt sei Manifes-
tation, wie sie sich exemplarisch im Zorn zeige (196). Mythische Gewalt wird
bestimmt als Manifestation des Daseins der Götter (197). Die Gewalt mythischer
Götter bricht aus einer „unsicheren, zweideutigen Sphäre des Schicksals“ (197)
über die Heroen herein. Gedacht mag an eine Situation der Ungeschiedenheit
sein, an eine Situation ohne fixierte Grenzen zwischen Göttern und Menschen,
aber auch ohne normative Regeln, was man tun darf und was nicht.15 In dieser
Situation fordern die mythologischen Helden das noch unbestimmte Schicksal
heraus. Wenn sich dann in der mythischen Manifestation von Gewalt die Götter
zeigen, wird eine Differenz gesetzt, eine Differenz zwischen Göttern und Men-
schen, aber auch eine normative Differenz: Der Akt der Grenzziehung ist auch
ein Akt der Aufrichtung eines Rechts. Aus einer Sphäre der Ununterscheidbar-
keit heraus entscheidet die Überlegenheit in einem Kampf darüber, dass und was
Recht ist (197). Insofern erweisen sich mythische und rechtsetzende Gewalt
letztlich als identisch (199). Gewalt ist Mittel zur Einsetzung von Recht und mehr
als das, denn sie dankt im Moment der Setzung nicht ab, sondern sie setzt einen
„notwendig und innig an sie gebundenen Zweck als Recht unter dem Namen der
Macht [ein]. Rechtsetzung ist Machtsetzung und insofern ein Akt von unmittel-
barer Manifestation der Gewalt“ (198). Der Sieg im Konflikt, das Herrschafts-
verhältnis bestimmt, wo das als Grenzlinie verstandene Recht verläuft, das dann
– formal gleich – vom Mächtigen wie vom Ohnmächtigen nicht übertreten wer-
den darf (198).
Die mythische, unreine Gewalt wird von der göttlichen, reinen Gewalt negiert:
„Ist die mythische Gewalt rechtsetzend, so die göttliche rechtsvernichtend, setzt
jene Grenzen, so vernichtet diese grenzenlos, ist die mythische verschuldend und
sühnend zugleich, so die göttliche entsühnend, ist jene drohend, so diese schla-
gend, jene blutig, so diese auf unblutige Weise letal.“ (199). Wenn die historische
Aufgabe die Vernichtung aller Rechtsgewalt ist (199), deren Identität mit der
mythischen Gewalt Benjamin glaubt gezeigt zu haben, dann übernimmt die gött-
liche Gewalt genau jene Ent-Setzung des Rechts, das Zerschlagen des Bannkreises
ohne ein neues Recht einzusetzen. Insofern kann die göttliche Gewalt auch gar
nicht positiv gefasst werden, denn solange sich die Menschheit innerhalb des
Bannkreises bewegt, müsste jeder Versuch einer solchen Fixierung den Bannkreis
nur wieder erneut antreiben.
Transparent wird die implizierte zeitliche Struktur der von Benjamin gedachten
„Erlösung aus dem Bannkreis aller bisherigen weltgeschichtlichen Daseinslagen“
(196). Vorausgesetzt ist eine umfassende zyklische Ordnung. Hermann Cohen,
auf den sich Benjamin bezieht (199), bestimmt den Unterschied von Mythos und
Religion über die Zeitstruktur:16 Während der Mythos von Vergangenheit17 und
zyklischer Wiederkehr18 lebt, orientiert sich die Religion auf die Zukunft und die
Erwartung des Messias hin.19 Zyklizität der Zeit wird beschrieben als Mythos
„von einem unaufhörlichen Wechsel im Entstehen und Vergehen der Welt; von
Weltenbrand und Wiedergeburt. Das ist der zeitliche Begriff der Welt, dass es in

15 Zu Entdifferenzierung, Gewalt und Regel vgl. René Girard, Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt am
Main 1992, insb. S. 177 ff.

16 Vgl. Werner Hamacher, Das Theologisch-Politische Fragment, in: Lindner, Benjamin-Handbuch
(Fn. 2), S. 177 f.

17 Vgl. Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens, Hildesheim/New York 1981, S. 405.
18 Ebd., S. 401.
19 Ebd., S. 405.

117

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:05:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113


ihr keinen Stillstand und keine Dauer gebe; Geburt und Tod, ein ewiges
Grab.“20 Mythische Zeit ist zyklische Zeit, ewig bewegt und doch immer gleich.
Und für Benjamin zirkelt nicht nur der Mythos, sondern, wie gezeigt, auch das
Recht. Im Bann „der mythischen Rechtsformen“ (202) gehalten wird das bloße,
leibliche Leben (200 ff.).21 Die von Benjamin konstatierte Selbstvergessenheit des
Rechts (188) zementiert den Zyklus der Rechtsgewalten, lässt sie doch je immer
die Vergangenheit, den Ursprung des Rechts in mythischer Gewalt, im Nebel
verschwinden. So ist die Rechtstheorie gefangen in der ewig wieder neu-alten
Wiederholung ihres Grunddogmas. Statt als Kritik, als geschichtsphilosophische
Rechtsbetrachtung den Kreis zu sehen, rennt sie selbst auf seiner Bahn.
Die Zukunftsorientiertheit der jüdischen Religion, die Erwartung des Messias,
führt bei Cohen zu einer Geschichtsteleologie, bei der Geschichte nur als Fort-
schritt begriffen werden kann22 und bei der Zukunft zum Ziel wird, „zu dem alle
Politik hinzustreben hat“.23 Gedacht ist hier an ein lineares Zeitverständnis mit
klarem Ausgangspunkt in Gott und ebenso klarem Endpunkt in einem erneuten
Geschichtlich-Werden Gottes. Dies kann nun nicht die Struktur von Erlösung
sein, die Benjamin vor Augen hat, denn messianische Zukunft, verstanden als ein
anzustrebendes Ziel, muss in Setzungen, positiven Formulierungen, politischen
Programmen, Zweck-Mittel-Denken, mithin Rechtsgewalt münden. Vielmehr
denkt Benjamin den Exodus als Negation.24 Erlösung aus dem als zirkulär er-
fahrenen „Jetzt und Hier“ ist nicht der gerade Weg in ein anzuvisierendes „Dann
und Dort“. Drei Momente erscheinen für Benjamins Vorstellung von Erlösung
als zentral: Erlösung als ein Künftiges, Erlösung als eine Kraft der Negation und
Erlösung als ein plötzlicher Augenblick. Das Vergehen aller „bisherigen weltge-
schichtlichen Daseinslagen“ (196), gegebenenfalls sogar unter Einschluss des
bloßen leiblichen Lebens (200 f.), ist zu ersehnen, hat aber noch nicht stattge-
funden. Reine Mittel sind Spuren des Künftigen in der Gegenwart des Bannkrei-
ses. Hingewiesen wurde auf den anarchistischen Charakter des revolutionären
Streiks, auf die Inkommensurabilität der Frage nach dem „irgendwie anders“
sowie die strukturelle Negativität der göttlichen Gewalt. Diese Gewalt wird als
„Durchbrechung“ (202), „Entsetzung“ (202), als „unangekündigt, ohne Dro-
hung, schlagend“ (199) beschrieben, und die Geschichte von der Rotte Korah,
die Benjamin Beispiel für die göttliche Gewalt ist, beinhaltet nicht nur eine Epi-
phanie Gottes, sondern auch ein Verschwinden in ein Nichts. Messianismus und
kritischer Ansatz gehen eine zornige Verbindung ein, wenn in diesem Sinn Er-
lösung verstanden werden kann als der plötzliche Schlag aus der Zukunft, der
den das bloße Leben gefangen haltenden Zirkel von Mythos und Recht zer-
stört.25 Wenn so der Pfeil einer bei Cohen als Telos der Geschichte gedachten
Erlösung umgedreht wird, wird der streng negative Charakter der jüdischen Re-
ligion zum Fluchtpunkt der Kritik. Und genau das ist auch eine Sache von Wor-
ten, die sich einem Denken in Kategorien des Verfügens entziehen. Erlösung, um
also noch einmal die Wendung zur Sprache zu nehmen, das wäre auch die Mög-
lichkeit einer Rede zu erweisen, die die Zirkel der großen Erzählungen von My-
thos und Recht wenn nicht durchbricht, so doch vielleicht irritiert.

20 Ebd., S. 401.
21 Zum Verhältnis bloßes (nacktes) Leben und Souveränität vgl. Agamben (Fn. 6).
22 Cohen (Fn. 17), S. 410.
23 Ebd., S. 406.
24 Zum Exodus als Paradigma revolutionärer Politiken vgl. Michael Walzer, Exodus und Revolution,

Frankfurt am Main 1995.
25 Diese Struktur der Erlösung findet sich deutlicher noch im Theologisch-politischen Fragment. Vgl. Wal-

ter Benjamin, Theologisch-Politisches Fragment, in: ders. (Fn. 7), S. 203 f.; Hamacher (Fn. 16), S. 187 ff.

118

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:05:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113


Mag also sein, dass Benjamins „Wort gegen das Recht“ (202) sich nicht zufällig
der Wiederholbarkeit entzieht. Und so mag es auch sein, dass das Ansinnen einer
Zusammenfassung von Benjamins Zur Kritik der Gewalt zu überdenken wäre.

119

Menschenrechtsschutz

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder 
versandkostenfrei unter  www.nomos-shop.de

Ziel dieses Buches ist es, einen sachlichen Überblick über die Normen 
und Institutionen des internationalen Menschenrechtsschutzes zu 
vermitteln. Ein besonderer Akzent wird auf die Verfahren, Institu-
tionen und Techniken der Umsetzung von Rechtsgarantien gelegt.  
Es wird die universelle, regionale und staatliche Ebene in die Dar-
stellung einbezogen.

Das Werk befasst sich mit drei Bereichen des Menschenrechts-
schutzes. Zunächst werden Normen und Institutionen universeller 
Natur behandelt. Schwerpunkte bilden das Menschenrechtssystem 
der Vereinten Nationen sowie das humanitäre Völkerrecht und das 
Völkerstrafrecht. Es folgt eine Analyse der regionalen Menschen-
rechtsordnungen in Europa (Europarat einschl. Europäischer Gerichts-
hof für Menschenrechte, EU, OSZE), Amerika und Afrika. Schließlich 
wird exemplarisch der Menschenrechtsschutz im staatsrechtlichen 
Bereich behandelt (Deutschland, Österreich, Schweiz).

Menschenrechte
Ideale, Instrumente, Institutionen
Von Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Thomas 
Buergenthal und Prof. Dr. Dr. h.c. 
Daniel Thürer
2010, 478 S., brosch., 45,– €,  
ISBN 978-3-8329-5125-2

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 16:05:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2010-1-113

