Die Auslassungspunkte.

Spuren subversiven Denkens

CHRISTINE ABBT

Was Crampas Innstetten noch sagen will, werden wir leider nie er-
fahren. Drei Punkte stehen stellvertretend fiir jene letzte Mitteilung,
die der im sinnlosen Duell Gefallene kurz vor seinem Dahinscheiden
noch auszusprechen beabsichtigt. Kaum eine andere Zeichensetzung
steht in Fontanes Roman Effi Briest so deutlich stellvertretend fiir eine
Aussage, die uns Lesenden vorenthalten wird. »Wollen Sie...?«! Der fra-
gende Satz beginnt noch und bricht dann ab. Die Auslassungspunk-
te markieren hier den Abbruch der Rede. Sie stehen fiir ungesagte
Worte, aber vor allem reprisentieren sie einen keinen Ausdruck mehr
findenden, aber klar definierten Gehalt. Die Textstelle jedenfalls ver-
mittelt den Eindruck, dass der sterbende Crampas sehr genau weiss,
worum Innstetten noch gebeten werden soll. Vielleicht wusste es in
diesem besonderen Fall auch der Autor Theodor Fontane, der die Aus-
lassungspunkte im erwihnten Roman an vielen anderen Stellen aller-
dings gerade so verwendet, dass man ihn Adornos Urteil folgend zu je-
nem »Schmock« zihlen miuisste, welcher den Mangel an gedanklicher
Tiefe vergeblich mit Interpunktion zu kompensieren versucht.

»Die drei Punkte, mit denen man in der Zeit des zur Stimmung kommer-
zialisierten Impressionismus Sitze bedeutungsvoll offen zu lassen liebte,
suggerieren die Unendlichkeit von Gedanken und Assoziationen, die eben
der Schmock nicht hat, der sich darauf verlassen muss, durchs Schriftbild

1 | Theodor Fontane: Effi Briest, Stuttgart 1969, S. 275.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | CHRISTINE ABBT

sie vorzuspiegeln. Reduziert man aber, wie die Georgeschule, jene den
unendlichen Dezimalbriichen der Arithmetik entwendeten Punkte auf
die Zahl zwei, so meint man, die fiktive Unendlichkeit ungestraft weiter
beanspruchen zu koénnen, indem man, was dem eigenen Sinn nach un-
exakt sein will, als exakt drapiert. Der Interpunktion des unverschimten
Schmocks ist die des verschimten nicht tiberlegen.«?

In Adornos prignantem Verdikt gegen die Verwendung der drei
Punkte als Zeichen bedeutungsvoller Offenheit klingen verschiede-
ne Aspekte an, die jene fiir den philosophischen Gebrauch scheinbar
unzulissig machen. Als ein Zeichen gebrandmarkt, das seinem eige-
nen Sinn nach unexakt sein will, verkommen die Auslassungspunkte
vermeintlich notwendig zu Antagonisten einer Philosophie, die sich
genauer Sprache und exakter Analyse verpflichtet. Tatsichlich gibt es
wohl kaum ein anderes Zeichen, das die philosophischen Geister so
scheidet wie die drei sich nacheinander aufreihenden Punktspuren.
Wihrend Heideggers Werk Sein und Zeit mit ihnen beginnt und Der-
ridas Grammatologie die zentrale Frage nach dem Ursprung mit ihnen
enden ldsst, sucht man in vielen philosophischen Texten vergebens
nach ihnen. In der Verwendung der Auslassungspunkte offenbart
sich mehr als grammatikalische Vorliebe. Es geht um die philosophi-
sche Entscheidung, ob »Unendlichkeit von Gedanken und Assoziatio-
nen« filschlicherweise unterstellt oder als Bedingung des Denkens
anerkannt wird. Martialisch formuliert kénnte man sagen, zwischen
dem Punkt und den Punkten spielt sich nichts Geringeres als ein phi-
losophischer Grabenkampf um Sprachverstindnisse ab.

Vom Punkt zu den Punkten:
Demokratisierung in der Zeichenlehre

Die Bewegung vom einen Punkt zu den zwei, drei oder mehr Punk-
ten bedeutet zunichst einmal quantitativ eine Pluralisierung des Zei-
chenmaterials und damit einhergehend ein gewachsener Anspruch
auf Raum. Die rdumliche Ausdehnung, die den Ubergang vom ersten
zum zweiten Punkt kennzeichnet, ist bereits im mittelalterlichen Ver-
wendungskontext von Bedeutung. In einschligigen Formelbiichern
der Zeit finden sich explizite Anweisungen, wie mit dem spaciolum,
dem durch zwei Punkte klar umgrenzten leeren »Riumchen«, umzu-

2 | Theodor W. Adorno: »Satzzeicheny, in: Ders., Noten zur Litera-
tur I, Frankfurt/Main 2003, S. 109.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE AUSLASSUNGSPUNKTE | 103

gehen ist3 Die Anordnung der beiden Auslassungspunkte ist dem-
nach so zu wihlen, dass das Fiillsel, meistens ein Name, nachtriglich
noch eingesetzt werden kann. Diese mittelalterliche Formularfunktion
kann sowohl in der Gestalt als auch in der Funktion als Vorldufer des
modernen Auslassungszeichens gelten, welches die heute gingige
Form als fester Bestandteil der deutschen Satzzeichenlehre erst im 18.
Jahrhundert erlangt.

Die Geschichte der Auslassungsmarkierung zeichnet sich durch
eine Vielfalt an Zeichenkombinationen aus. So sind neben dem an-
fianglich fiir eine Abkiirzung oder Auslassung gesetzten einen Punkt
und den erwihnten zwei Punkten in verschiedenen Quellen auch
mehrere Striche und Doppelstriche angefithrt um Weggelassenes zu
vermerken. Die rdumliche Ausrichtung der Punkte oder Striche ist
dabei ebenfalls variantenreich. Mit fast jedem Neigungswinkel wird
experimentiert. Es scheint, als ob der Weg vom Asterisk, dem Stern-
chen, das in der Antike eine Auslassung signalisiert und das noch am
oberen Ende der Zeilenbreite »thront«, zu den augenfillig auf den Bo-
den gefallenen drei Punkten wenig einheitlich verlduft. Adelung fasst
1790 in seinen Arbeiten zur deutschen Sprache konzis die mannig-
faltigen typographischen Formen zusammen und legt die dreifache
Wiederholung als Merkmal des Auslassungszeichens fest, was fortan
allgemein Usus wird.+ Inwiefern ldsst sich nun aber die Verdreifa-
chung des Punktes als Demokratisierungsprozess deuten?

1462 formuliert Niklas von Wyle die Funktion des Punktes damit,
dass dieser einen vollkommenen Sinn beschliessts Grammatikali-
sche und inhaltliche Vollstindigkeit werden hier noch nicht identisch
gedacht. Im Vordergrund fiir die richtige Verwendung eines Punktes
steht sein Bezug zu einem eindeutig abgeschlossenen Sinn. Die Re-
dewendung »etwas auf den Punkt bringen« portiert diese frithe Be-
schreibung von Wyle noch in unsere Tage. Wo der eine Punkt eng mit
einem abgeschlossenen Sinn zusammen gedacht wird, verweist die
Wiederholung des einen Punktes hin zu mehreren Punkten auf eine
Offnung der Sinnkonstitution. Nicht mehr ein bestimmter Autor oder
eine bestimmte Autorin definieren den einen Aussagesinn, sondern

3 | Klein, Wolf Peter/Grund, Marthe: »Die Geschichte der Auslas-
sungspunkte. Zu Entstehung, Form und Funktion der deutschen Inter-
punktion, in: Zeitschrift fiir germanistische Linguistik 25 (1997), S. 24-
44, hier S. 28.

4 | Ebd,, S. 34.

5 | Niklas von Wyle zitiert nach: Stefan Hochli: Zur Geschichte der
Interpunktion im Deutschen, Berlin, New York 1981, S. 12.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | CHRisTINE ABBT

noch ein zweiter Akteur wird durch die Raumerweiterung anvisiert.
Aber damit noch nicht genug: Ubersetzt man den historischen Weg
vom einen zum zweiten und schliesslich zum dritten Punkt auf das
Sinngeschehen, kann die erste Erweiterung auf einen aktiv beteiligten
Rezipienten durch den Ausgriff auf den dritten Punkt als eine aber-
malige Offnung hin auf einen méglichen Dritten, begriffen werden.
Die Punktvervielfiltigung entmachtet den Autor als Souverdn seiner
Aussage. Die Hoheit des einen Punkts wird gebrochen. Zwei gleich-
berechtigte Gesellen stellen sich neben ihn und fordern ihr konstituie-
rendes Mitspracherecht im Sinngeschehen. Wihrend diese den einen
als unbequeme Aufwiegler erscheinen moégen, die unnachgiebig eine
Umverteilung der Definitionsmacht einfordern, sind sie den anderen
Hoffnungstriger fiir mehr Freiheit und Partizipation. Der Ubergang
vom Punkt zu den Punkten signalisiert zeichenpolitisch die Anerken-
nung der Gewaltentrennung: Das dialogische Prinzip zwischen Sinn-
produktion und Sinninterpretation wird zeichenhaft noch um die Di-
mension eines je Anderen erginzt.

Revolutionare

Neben der Demokratisierung des Verstehensvorgangs, den die drei
Auslassungspunkte anzeigen, dynamisieren die Punkte, um die es
hier geht, noch auf einer weiteren Ebene fiir wenig domestizierbares
Wildes. Stand vorher die im Schriftbild sichtbare Verdreifachung des
Punktes im Vordergrund, geht es nun um die Beziehung zwischen den
Auslassungspunkten und dem durch sie Bezeichneten. Die Setzung
des Auslassungszeichens bewegt sich hier philosophisch spannungs-
reich zwischen Aufgaben der Reprisentation und der Interpretation.
Sind die Punkte nur diensteifrige Liickenbiisser oder durchsetzen sie
den Text so, dass neuer sozialer Raum entsteht?

Wie bereits erwihnt beginnt die orthographische Geschichte des
Auslassungszeichens sozusagen harmlos bei der Abkiirzung eines
Wortes, beim Fehlen eines Namens oder der Streichung eines Satztei-
les. Die Zeichen stehen dabei als Ersatz fiir etwas Bestimmtes. Bis heu-
te entspricht dies der einen sprachlichen Funktion der Auslassungs-
punkte. Sie fungieren dabei als Statthalter fiir bewusst Weggelassenes
oder noch Fehlendes. So verwendet bekriftigen die Auslassungszei-
chen stets das enge Verhiltnis zwischen Zeichen und Bezeichnetem.
Die Moglichkeit der eindeutigen Identifikation der Bedeutung des
Zeichens wird dabei nicht in Frage gestellt. Vielmehr werden die Aus-
lassungspunkte in diesem Kontext dem Anspruch einer sich als all-

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die AUSLASSUNGSPUNKTE | 105

gemein und rational vorstellenden Sprache gerecht. Die Liicke fiillend
reprisentieren die Punkte die bewusste Entscheidung einer schreiben-
den Person, die sich an rationalen Kriterien orientiert: Der Text wird
kiirzer, die zitierte Aussage wird auf das Wesentliche reduziert, die
Effizienz der Lektiire wird gefordert, problematische Passagen werden
ausgespart. Dienen die drei Punkte hier vor allem der Textckonomie
werden sie anderswo zu Kieselsteinen im Getriebe.

Bodmer beschreibt 1768 in seinen Grundsitzen der deutschen
Sprache den Gebrauch der Auslassungszeichen folgendermassen:
»Dem Leser mehr zu denken geben als man sagt (...).«° Die Auslas-
sungspunkte stehen ihrer zweiten Funktion nach nicht mehr nur fiir
etwas Konkretes, das weggelassen, aber eindeutig definiert ist, son-
dern sie laden den Lesenden zum selbstindigen Weiterdenken ein. Sie
fordern ihn stets von neuem zur Interpretation und Fortschreibung
heraus. Die Punkte losen sich hierbei aus ihrem Stellvertreterdasein
und werden zum Auftakt fiir einen lebendigen Austausch. Sind die
Punkte hier Einladung zum Selbstdenken, lassen sie sich anderswo
immer mehr auf ein Verhiltnis mit den Emotionen und Trieben ein.

Als bewusst gesetztes Stilmittel zur Verstirkung des emotionalen
Ausdrucks tauchen die Auslassungspunkte zuerst in der frithen Neu-
zeit unter dem Einfluss des wieder erstarkten Interesses an Rhetorik
auf. Im Riickgriff auf Texte von Quintilian wird der Abbruch der Rede
in einen Zusammenhang mit starker Gefithlsbewegung gestellt. Um
der Intensitit des Zorns angemessen Ausdruck zu verleihen, wird der
unerwartete Abbruch der Rede mitten im Satz empfohlen. Die Ausspa-
rung verstirkt die Expression. Die abrupt eingesetzte Sprachlosigkeit
vermittelt den Zuhérenden sinnlich die nicht zu kontrollierende Kraft
der Empfindung’ Diese frithen Verweise auf den Zusammenhang
zwischen dem Erleben und den Auslassungspunkten wird, wie ein-
gangs von Adorno moniert, im 19. Jahrhundert weiter ausdifferenziert.
Parallel zur psychologischen Entdeckung des Unterbewusstseins wird
in der deutschsprachigen Literatur vermehrt auf das Zeichen der drei
Punkte zuriickgegriffen.? Sie werden zum Ausdruck, mit dem das

6 | Johann J. Bodmer zitiert nach S. Hochli: Zur Geschichte der
Interpunktion im Deutschen, S. 225.

7 | Quintilian zitiert nach Klein, Wolf Peter/Grund, Marthe: Die
Geschichte der Auslassungspunkte, S. 31.

8 | Zur fritheren Verwendung der Punkte in der russ. Literatur:
Brigitte Obermayr: »Auslassungspunkte als Materialspur am Beispiel von
A.S. Puskins E. Oneging, in: Sonderforschungsbereich 626 (Hg.), Astheti-
sche Erfahrung: Gegenstinde, Konzepte, Geschichtlichkeit, Berlin 2006.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | CHRISTINE ABBT

im Unterbewusstsein Wirksame, die Sprache Antreibende, aber von
dieser nie ganz Einzuholende, doch noch einen Eingang in die Schrift
findet. In diesem Prozess verlieren die Auslassungspunkte zuneh-
mend das Wesen eines traditionellen Interpunktionszeichens.

Arthur Schnitzlers Reigen ist voll von drei, vier und mehr Punkten.
In der handschriftlichen Fassung des Stiicks erscheinen die Punkte
in ungeordneter Anzahl.9 Sie verweisen nicht mehr nur auf weggelas-
sene Satzteile, sondern zeigen sich als Eigenschaft der Sprache selbst.
So als wire das Zeichen die sichtbare Spur einer tief in die Sprache
selbst eingeschriebenen Eigenschaft, Spitzen eines nie zu Wort Kom-
menden, stets Wirksamen, Trennenden. Dass in der Literatur auch
fiir das Theater diese Schrift-Zeichen verwendet werden, macht noch
deutlicher, dass damit eine der Sprache eigene Qualitit verstirkten
Ausdruck finden will.** Die Dialoge iiber die Liebe scheinen férmlich
durchléchert von der ungestillten, vielleicht unstillbaren Sehnsucht
nach tragender Liebe, nach echtem Gefiihl, das sich in der Sprache
Ausdruck sucht und ihn nicht findet.

»Der Gatte: Woran mein Schatz?

Die junge Frau: An ... an ... an Venedig. ...

Der Gatte: Die erste Nacht ...

Die junge Frau: Ja ... so ...

Der Gatte: Was denn — ? So sags doch!

Die junge Frau: So lieb hast du mich heut!

Der Gatte: Ja, so lieb.

Die junge Frau: Ah ... Wenn du immer ...

Der Gatte in ihren Armen: Wie?

Die junge Frau: Mein Karl!

Der Gatte: Was meinst du? Wenn ich immer ...

Die junge Frau: Nun ja.

Der Gatte: Nun, was wir denn, wenn ich immer... ?
Die junge Frau: Dann wiisst ich eben immer, dass du mich lieb hast.«"

9 | Abdruck der Handschriften von 1896/1897 in: Arthur Schnitz-
ler: Ein Liebesreigen. Die Urfassung des »Reigen« hg. von Gabriella Ro-
vagnati, Frankfurt/Main 2004.

10 | Wie wenn Odon von Horvath dem Zeichen, das nur in der Schrift
vorkommt, zuwenig Kraft fiir die miindliche Umsetzung auf der Biithne
zutraut, erscheint in seinen Stiicken als Ausdruck desselben Phinomens
jeweils in Klammern der Vermerk »Stille«.

11 | Arthur Schnitzler: Reigen, Frankfurt/Main 1960, S. 57.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die AUSLASSUNGSPUNKTE | 107

Die frithe Regel der Interpunktion »Schreibe wie du sprichst« wird
nun fur die Verwendung des Auslassungszeichens transformiert zu:
»Empfinde und denke weiter als du liest.« Das Zeichen steht nicht
mehr in enger Nihe zum miindlichen Vortrag, es verselbststindigt
sich und gewinnt semantische Eigenqualitit. Das vielschichtige Spek-
trum des Gefiihls der Liebe, all seine abgriindigen Spielarten und Ver-
letzungspotentiale, grundieren auch die kurze Erzdhlung Jauregg von
Thomas Bernhard. Der als Monolog eines Ichs angelegte Text beginnt
ohne auftillige Zeichensetzung. Je spiirbarer der Text die Not des
Sprechenden macht, je briichiger sich der Grund zeigt, worauf sich die
Sprache bewegt, desto gehiufter erscheinen die Flecken. Sie ziehen
sich parallel zum Gesprochenen durch die Schrift und entfalten einen
Subtext mit gegenldufiger Aussage.

»... Aber ich weiss auch, dass es licherlich ist, eine verzweifelte Existenz zu
fihren, auch nur die Feststellung zu machen, man fiihre eine verzweifelte
Existenz, ist licherlich, wie ja der Gebrauch des Wortes >Verzweiflung< an
sich schon licherlich ist... und wie, wenn man es tiberlegt, alle Worter, die
man gebraucht, auf einmal licherlich werden... aber ich erlaube mir keine
Abschweifung, licherlich oder nicht, meine Existenz ist eine verzweifelte,
wie es ja in den jaureggschen Steinbriichen nur verzweifelte Existenzen
gibt, nicht eine einzige nichtverzweifelte, aber wie die anderen ist auch die
meine, den Umstinden in den jaureggschen Steinbriichen entsprechend,
apathisch geworden, anspruchslos... Ich sage mir, ich bin zwar verzwei-
felt, aber ich muss nicht verzweifeln, grundsitzlich bin ich ja immer ver-
zweifelt, grundlegend, aber ich muss nicht verzweifeln...«

Die literarischen Beispiele zeigen Moglichkeiten, wie das, was die
Sprache begleitet, aber nicht vollumfanglich in jener zu Wort gelangt,
doch Ausdruck finden kann. Das differenzierte Sensorium der Litera-
tur fiir das Abwesende und ihre unzihligen Strategien, dieses erfahr-
bar zu machen, wird von den philosophischen Ansitzen, die sich um
die Vielschichtigkeit des Sinngeschehens interessieren, anerkennend
oder sogar staunend zur Kenntnis genommen. So unterschiedlich die
philosophischen Auffassungen sind, die im Folgenden skizziert wer-
den, so iibereinstimmend richten sie ihr Augenmerk auf dasjenige,
was aus dem Gesprich ausgeschlossen bleibt oder in der Sprache nicht
ins volle Recht gesetzt werden kann. Die drei Piinktchen vollziehen in
dieser philosophischen Perspektive und Verwendung eine Verwand-

12 | Thomas Bernhard: »Jauregg«, in: Ders., Prosa, Frankfurt/Main
1971, S. 59.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | CHRISTINE ABBT

lung dhnlich jener des Aschenputtels. Das vernachlissigte und mit
unangemessenen Aufgaben betraute Midchen wird darin bekanntlich
zur faszinierenden Frau. Anders als im Mirchen, wo der Prinz die
Identitit der Begehrten herausfindet, bleibt die Herkunft der Zeichen
allerdings geheim. So als ob die Punkte sich selbst jene alles verin-
dernden drei Niisse sind, sich ausstattend mit gewaltiger performa-
tiver Kraft, die ihnen erlaubt, sichtbar zu machen, was nicht sichtbar
gemacht werden kann.

Spurengange in zwei Richtungen:
Aus dem Brachland ins Unendliche

Die philosophischen Punktspuren lassen sich, wie gezeigt wird, in
zwei Richtungen begehen. Die eine Bewegung, die dem Lesefluss ent-
spricht, fithrt in die offene Weite, in eine unbestimmte und damit
mogliche Zukunft. Folgt man den Punkten aber riickwirts, gegen die
gingige Lesegewohnbheit, fithren einen die Punkte zu den Worten hin
und scheinen den Ubergang zwischen sprachlichem Brachland und
Kulturlandschaft zu markieren.

Der »spekulative Satz« zeichnet sich nach Hegel durch in zwei
Richtungen verlaufende Bewegungen aus. Die eine Bewegung ver-
lauft vom Satzsubjekt fort zum Pridikat, die andere vom Pridikat auf
das »stehengebliebene« Subjekt zuriick.> Anders als bei Hegel fiir
den »spekulativen Satz« vorgeschlagen, lassen sich die Differenzen
der im Folgenden vorgestellten philosophischen Sprachverstindnis-
se in Bezug auf Identitit bzw. Nichtidentitit von Subjekt und Objekt
nicht mehr in einen Satz aufheben. Wihrend phianomenologisch-her-
meneutische Ansitze die Punktzeichen als in der Sprache bleibende
Souvenirstiicke aus Erlebniswelten vorstellen, liegt der Fokus dekons-
truktiver Ansitze auf der unaufhoérlichen Fortschreibung. Erstere ver-
neinen einen Bruch zwischen »Leben« bzw. »Sein« und Sprache, letz-
tere erheben diese Differenz zur grundlegenden Bedingung.

Den metaphysischen Griff zu den Sternen ersetzen beide Sprach-
auffassungen ihrem Selbstverstindnis nach durch Vorstellungen viel-
dimensionaler Wechselwirkung bzw. unendlicher Textur. Der leuch-
tende Asterisk fillt damit wie bereits angetont auf den Boden. Dort

13 | G. W. Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes, hg. von J.
Hoffmeister, Leipzig 1949, S. 51. Zur Bedeutung der Bewegungsrichtun-
gen bei Hegel: Josef Simon: »Ethik und Asthetik des Zeichens, in: Ders.
(Hg.), Orientierung in Zeichen, Frankfurt/Main 1997, S. 278ff.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE AUSLASSUNGSPUNKTE | 109

glimmen die drei Meteoriten als Zeugen anderer Dimensionen in der
Sprache fort. Je nach philosophischer Betrachtung lassen sich nun
diese Punktspuren als Uberreste oder Vorrite begreifen. Wihrend die
einen den verbliebenen Sternstaub suchen, erméglicht den anderen
die Anerkennung, ganz in der Welt angekommen zu sein, neue Pers-
pektiven. Das philosophische »Zeugnis«, das die drei Punkte verstan-
den als Meteoriten ablegen, ist dementsprechend unterschiedlich.

Uberreste aus dem Brachland

Werden die Punktspuren als Uberreste aufgefasst, stellt sich sofort die
Frage nach dem grésseren Ganzen, aus dem diese Derivate stammen.
Unter dem Begriff »hermeneutischer Holismus«# ldsst sich dieses
als eine vorgingige lebensweltliche Einheit vorstellen, in welcher Sein
und Denken aufgehoben sind. Denker wie Husserl, Dilthey oder Hei-
degger reflektieren, in unterschiedlicher Weise, die Spuren in diese
Richtung. Als sichtbare Zeichen in der Schrift sind die Punkte zwar
nur Bruchteile aus jenem weiten Brachland, sie sind aber im Verstind-
nis solcher Hermeneutik eben doch noch aus dem gleichen Material
oder »Stoff« wie dieses. »Mein Bewusstsein ist der Ort, welcher diese
ganze scheinbar so unermessliche Aussenwelt einschliesst, der Stoff,
aus welchem alle Objekte, die sich in ihr stossen, gewoben sind.«* Die
Stoffspur des »Lebens« zieht ihre Fiden bis ins Erkennen hinein. Das
hat Konsequenzen fiir die Sinnkonstitution. Sprache, Denken und
Wirklichkeit unterliegen einem einheitlichen Prinzip. »Wir miuissen
von der Einsicht ausgehen, dass die Lebenseinheit oder das Subjekt
und das Ding oder das Objekt nicht nur korrelat sind, einer vom ande-
ren untrennbar und ohne es nicht bestehend, sondern auch analog.«®

14 | Phinomenologische, lebensphilosophische und fundamental-
ontologischen Theorien sind hier unter den Begriff hermeneutischer Ho-
lismus gefasst und dem dekonstruktiven Holismus gegeniibergestellt. Zu
dieser Einteilung: Gerhard Pasternack: »Reprisentation und Interpreta-
tiong, in: Hans Jérg Sandkiihler (Hg.), Welten in Zeichen — Sprache, Per-
spektivitit, Interpretation, Reihe Philosophie und Geschichte der Wissen-
schaften Band 52, Frankfurt/Main, Bern, Berlin, New York 2002, S. 174 ff.

15 | Wilhelm Dilthey: Grundlegung der Erkenntnis, Die Tatsachen
des Bewusstseins, Breslauer Ausarbeitung, Ges. Schriften, Band XIX, S.
59-

16 | Wilhelm Dilthey: »Leben und Erkennenc, in: Ders., Das Wesen
der Philosophie, Stuttgart1984, S.169.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | CHRISTINE ABBT

Obwohl einem Subjekt die selbst erfahrene »Lebenseinheit« und ein
»ODbjekt« in verschiedener Weise aufgehen, ist ihre Struktur »nichst-
verwandt«. Der Dreischritt »Erleben, Ausdruck, Verstehen« ist bei Dil-
they in einem dynamischen Wirkungszusammenhang qualitativ und
strukturell aufeinander bezogen.

An »drei Hauptsitzen« ldsst sich das untrennbare Verhiltnis von
Erleben und Verstehen differenzieren. Dabei wird deutlich, dass Dil-
they Husserls Gleichsetzung von Empfinden und Empfundenem ab-
schwicht, aber nicht aufgibt.

»Die Erweiterung unseres Wissens iiber das im Erleben Gegebene voll-
zieht sich durch die Auslegung der Objektivationen des Lebens, und diese
Auslegung ist ihrerseits nur mdéglich von der subjektiven Tiefe des Erle-
bens aus. Ebenso ist das Verstehen des Singularen nur méglich durch die
Prisenz des generellen Wissens in ihm, und dies generelle Wissen hat
wieder im Verstehen seine Voraussetzung. Endlich erreicht das Verste-
hen eines Teiles des geschichtlichen Verlaufes seine Vollkommenheit nur
durch die Beziehung des Teiles zum Ganzen, und der universal-histori-
sche Uberblick iiber das Ganze setzt das Verstehen der Teile voraus, die in
ihm vereinigt sind.«”

Zwischen Erleben und Verstehen setzt der Vorgang der Objektivation
ein, durch welche jene geistigen Tatsachen geschaffen werden, an
denen sich der Vorgang des Verstehens entfalten kann. »So tut sich
uns im Erleben und Verstehen vermittels der Objektivation des Lebens
die geistige Welt auf.«’® Der Prozess der Objektivation vermittelt zwi-
schen Erleben und Verstehen, ohne dass sich dabei jedoch der Aus-
druck aus der verbindenden Wirkungseinheit 16st. Der lebensweltliche
Zusammenhang gibt den Boden fiir alle Erkenntnisleistung und fiir
alle wissenschaftliche Bestimmung ab, wie es bei Husserl heisst und
kann nur unter Einbeziehung der vorpridikativen Urteile expliziert
werden."

Es wire falsch, die Auslassungspunkte in dieser philosophischen
Verwendung als sprachliche Reprisentanten eines vorpridikativen Be-
reichs auszumachen. Sie stehen nicht bruchstiickhaft fiir das uniiber-
schaubare Brachland, sondern sie tragen seine Eigenschaft mit. Sie

17 | Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften, Frankfurt/Main 19770, S. 185.

18 | Ebd,, S.18s.

19 | Edmund Husserl: Erfahrung und Urteil, Untersuchungen zur
Genealogie der Logik, Hamburg 1985, S. 38.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die AUSLASSUNGSPUNKTE | 111

sind sozusagen Triger desselben genetischen Codes. Verstehen ist ein
Selbstverstehen, das verschiedene Vorgehensweisen beinhaltet wie et-
wa Nachempfinden, Einfithlen, Erinnern. Diese Tétigkeiten, Formen
der Auslegung, richten ihren Blick auf ihre Entstehung, gleichzeitig
vollzieht sich das Interpretieren immer auf eine Zukunft hin. Verste-
hen ist Entwerfen.

Mit Heidegger verweisen die Punkte darauf, dass es einen Zugang
zum »Sinn von Sein« nur iiber ein konzeptualisiertes Seiendes geben
kann, dem immer schon ein vorgingiges Seinsverstindnis zukommt.
»Seinsverstindnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins.«*>
Damit wechselt die Richtung des Spurengangs auch in dieser philo-
sophischen Prigung. Auslegen und Verstehen haben Entwurfscharak-
ter. Die Uberreste gewidhren keinen stabilisierten Zugang zu einem
letzten (oder ersten) Deutungshorizont, sondern fordern stets heraus,
Sinn zu entwerfen. Sie sind damit nicht nur Uberreste, sondern eben
auch Vorrite fiir eine offen bleibende Zukunft. Der unfertige Satz, der
formal einen Hauptteil in Diltheys differenzierter Analyse Der Auf-
bau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften abschliesst und
einen beim Lesen zunichst wenig befriedigt, wird plétzlich tiberra-
schend prizis: »Eben dieses Bestimmen unbestimmt-bestimmter Ein-
zelheiten...«*

Bleiben wir bei der Relevanz der Leserichtung in Bezug auf die
philosophische Interpretation der drei Punkte, dann fillt auf, dass
sich im erwihnten Schlusssatz von Dilthey die Punkte zwar als Uber-
reste vorstellen, sie sich aber auch als Offnung auf eine Zukunft hin
lesen lassen. Wenn wir nun mit Derrida die Betrachtung der Punk-
te als Vorrite angehen, wird die Sache vom Bild der Bewegung her
zunichst schwieriger. Derrida qualifiziert sein Schreiben nimlich in
verschiedenen Varianten als »verkehrtherum schreiben«?. Wenn ihm
die Punktspuren aber Vorrite fiir die Moglichkeit der Zukunft sind,
warum das »verkehrtherum« Schreiben?

In der Auseinandersetzung mit Husserl macht Derrida kenntlich,
worin die Unterscheidung zwischen Dekonstruktion und Phinomeno-
logie liegt, ndmlich eben in der Riickbindung letzterer an die Ontolo-

20 | Martin Heidegger: Sein und Zeit, Ttiibingen 2000, S. 12.

21 | Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt, S. 272.

22 | »Ich habe notwendig verkehrtherum geschrieben — um mich
Notwendigkeit zu ergeben.« Jacques Derrida: Die Postkarte. Von Sokra-
tes bis an Freud und Jenseits. Ubers. Von H.-]. Metzger Berlin 1982, hier
zitiert nach Ders.: Auslassungspunkte. Gespriche, in: Peter Engelmann
(Hg.), Wien1998, S. 13.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | CHRISTINE ABBT

gie.” Derrida »verkehrt« in Absetzung zu Husserl das Verhiltnis von
Sein und Sprache: »Man muss das Urspriinglich-Sein von der Spur aus
denken, nicht umgekehrt.«** Ubertrigt man diese Forderung auf die
Auslassungspunkte, dann werden diese nun zum letzten und ersten
Ausgangspunkt des Denkens. Sie sind nicht mehr Zeichen ihrer Her-
kuntft, berichten nicht mehr von ihrer Reise, zeigen keinen Sternstaub
mehr, sondern sie sind nichts Anderes als Spur. Damit kommen die
Punkte vollstindig auf den Boden der Erniichterung. Uberraschen-
derweise funkeln sie aber in dieser neuen Setzung erst recht und noch
dazu in einem wirmeren, wenig blendenden Licht!

Vorrate fiir die Zukunft

Werden die Auslassungspunkte als kleine Vorrite bezeichnet, stellt
sich die Frage: Vorrite wofiir? Mit Jacques Derrida kénnten wir ant-
worten: Fuir die Zukunft und hier fiir die Moglichkeit der Demokra-
tie im Kommen. Denn die postmetaphysische Setzung der Zeichen
fithrt den Demokratisierungsprozess nun nicht mehr nur mit Spra-
che, sondern noch in der Sprache fort. Allerdings unterscheiden sich
bei Derrida die Punkte der Auslassung nicht von anderen Zeichen. Es
gibt keine Hierarchisierung mehr zwischen den Zeichen. Ein anderes
Satzzeichen konnte, wenn tiberhaupt, hier sogar in Bezug auf die Spra-
che ins Innere des zentrumslosen Feldes riicken: In dem Augenblick,
in dem man »die Moglichkeit eines solchen transzendentalen Signifi-
kats in Frage stellt und wo man erkennt, dass jedes Signifikat auch die
Rolle eines Signifikanten spielt, wird die Trennung von Signifikat und
Signifikant — das Zeichen — von der Wurzel her problematisch.«* Die
Bejahung der Welt als Zeichen, das heisst die Prioritit der Zeichen-
funktion vor der Ontologie, iiberfiihrt das binire Verhiltnis von Sig-
nifikat und Signifikant in ein Gewebe aus Verweisen. »Diese Verket-
tung, dieses Gewebe ist der Text, welcher nur aus der Transformation
eines anderen Textes hervorgeht.«2® In der Folge spricht Derrida von
der epochalen Herrschaft der Anfithrungszeichen, die fiir alle Begrif-

23 | Jacques Derrida: Die Stimme und das Phinomen, Frankfurt/
Main 2003, S. 39.

24 | Ebd,, S. u5.

25 | Jacques Derrida: Positionen, Gespriche mit Henri Rose, Julia
Kristeva u.a., Graz, Wien 1986, S. 56/57.

26 | Ebd, S. 67.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die AUSLASSUNGSPUNKTE | 113

fe aufgerichtet ist.>” Die Anfithrungszeichen sind es zudem auch, die
Derrida explizit als Darstellungsmittel nutzt, um den jeweiligen Sinn
unabschliessbar durch den in der Schwebe gehaltenen Bezug offen zu
halten.?

Nicht erst in der Auslegung passiert aus dieser Sicht Verinderung,
sondern schon in der Wiederholung. Jede Zeichenverwendung bekrif-
tigt die Moglichkeit von Zukunft. Derridas Denken der »Iterabilitdt«
ist radikaler als der hermeneutische Ansatz und auch noch radikaler
als bei Nietzsche durchgefiihrt. Nicht nur gibt es »kein zweites Malg,
was bereits Nietzsche zu bedenken gibt, sondern noch irritierender:
Derrida macht darauf aufmerksam, dass es kein erstes Mal gibt, »weil
das erste Mal erst im Nachhinein als solches festgestellt werden kann,
vom zweiten Mal her, so dass das erste Mal in Wahrheit ein drittes Mal
ist.«®® Wihrend die Anfiithrungszeichen die Eigenschaft des Textes als
unendliches Gewebe anzeigen, markieren die drei Punkte die diesem
Denken eigene Auffassung der Differenz und Nachtriglichkeit. »Wo
und wann beginnt ...? Ursprungsfrage. Dass es aber keinen Ursprung,
das heisst keinen einfachen Ursprung gibt, dass die Ursprungsfragen
mit einer Metaphysik der Prisenz beladen sind, das diirften wir zwei-
fellos erfahren, wenn wir tiber die Spur nachdenken.«3° Es gibt keinen
einfachen Ursprung. Es gibt keinen Anfang und kein Ende. Es gibt
kein Dahinter oder Davor. Derrida insistiert auf der alleinigen diffe-
rentiellen Konstitution des sprachlichen Zeichensystems. Jede Analy-
se stosst insofern auf eine absolute Grenze.

»Genauso wie der Ausdruck nicht kommt und sich als eine >Schicht« der
Gegenwirtigkeit eines vor-ausdriicklichen Sinns hinzufiigt, genauso
auch kommt nicht das Draussen der Anzeige und affiziert akzidentiell das
Drinnen des Ausdrucks. Thre Verflechtung* ist originir, sie ist keine kon-
tingente Verkniipfung, die eine methodische Aufmerksambkeit und eine
geduldige Reduktion auflésen konnten. Bei all ihrer Notwendigkeit stosst
die Analyse darin auf eine absolute Grenze. Doch auch wenn die Anzei-

27 | Jacques Derrida: »Sporen, Die Stile Nietzsches«, in: Werner
Hamacher (Hg.), Nietzsche in Frankreich, Frankfurt/Main, Berlin, Wien
1986.

28 | Gerhard Pasternack: Reprisentation und Interpretation, S. 186.

29 | Zur Uberbietung des Paradoxons bei Nietzsche durch Derrida
siehe: Philippe Forget: »Vor dem Zeichen, in: Tilman Borsche/Werner
Stegmaier (Hg.): Zur Philosophie des Zeichens, Berlin, New York 1992,
S.13.

30 | Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main 1974, S. 130.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | CHRISTINE ABBT

ge sich nicht zum Ausdruck hinzufiigt, der sich nicht zum Sinn hinzu-
fuigt, kann man nichtsdestoweniger, was sie betrifft, von einem originiren
»Supplement« sprechen: ihre Hinzurechnung suppliert einen Mangel,
eine originire Nicht-Gegenwart.«"

Als Differenzzeichen oder als Zeichen des »Supplements« begriffen
liegt die Sprengkraft der drei unscheinbaren Piinktchen also einer-
seits darin, dass sie in der Wiederholung eines einzelnen Zeichens
das ganze Feld der Zeichen und ihrer Verwendungen miteinbeziehen
und die Sinnfindung als unsicher und temporal nachgeordnet sicht-
bar werden lassen. Die Punkte sind doppeltes (und verdreifachtes)
Sinnbild der Eigenschaft aller Sprache: Originire Verflechtung und
Nicht-Gegenwart. Vielleicht liegt darin ihre gingige Verkennung: Die
Punkte erinnern unerbittlich, woran kaum gern gedacht wird: »Im
Gegensatz zu dem, was unser Wunsch nicht umhin kann, versucht zu
sein zu glauben, entzieht die Sache selbst sich stets.«3? Daraus schopft
Sprache ihren unendlichen Vorrat an Moglichkeiten fiir die Zukunft
und in der Zukunft.

Sinn ist nicht prisent, sondern nur im Durchgang durch alle anderen
Elemente des Systems gegeben. Derrida verneint, dass zu irgendeinem
Zeitpunkt, in irgendeinem Sinn ein einfaches Element als solches pri-
sent wire und nur auf sich selbst verwiese. »Kein Element kann je
die Funktion eines Zeichens haben, ohne auf ein anderes Element,
das selbst nicht einfach prisent ist, zu verweisen.« Eine Sprach-
auffassung, die die daraus resultierende unendliche Mehrdeutigkeit
ubersieht, wird nicht nur dem Verweischarakter der Sprache nicht ge-
recht, sondern auch nicht dem einzelnen Menschen. Die Auslassungs-
punkte kénnen in den Texten von Derrida insofern zusitzlich als Mar-
kierungen des Ubergangs zwischen Sprachanalyse und praktischer
Philosophie gelten. Denn eine Sprache, die ihre eigene Gesetzlichkeit
ausblendet und ihre Nicht-Gegenwart verschweigt, entfaltet Gewalt.
Damit riickt die Frage nach der Relevanz auslassungsdifferenzierter
Ansitze in den Blick.

31 | Jacques Derrida: Die Stimme und das Phinomen, S. 117.
32 | Ebd, S.140.
33 | Jacques Derrida: Positionen, S. 66.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE AUSLASSUNGSPUNKTE | 115

Zur Relevanz der Spurensuche

Die Auslassungspunkte werden, in sehr verschiedener Interpreta-
tion, zum prigenden Moment sprachphilosophischer Ansitze. Wire
der Sammelbegriff »Kontinentalphilosophie«, der diese Denkforma-
tionen bekanntlich auf wenig befriedigende Weise zu subsumieren
versucht, nicht angemessener zu ersetzen durch die Bezeichnung
»Auslassungsanalytische Philosophie«? Auslassungsanalytischem
Denken wird die Herausbildung eines besonderen Sensoriums fiir
das Abwesende zum philosophischen Anliegen. Dieses prigt das
Selbstverstindnis, wonach Sprachphilosophie immer schon prakti-
sche Philosophie ist. Der Einbezug des die Sprache tibersteigenden,
»immer schon seinsverstehenden Daseins« (Heidegger) oder eines
dezentrierten Prozesses »unendlicher Verweisungen« (Derrida) ins
Denken wird dementsprechend nicht als Risiko fiir eine gesicherte
Wissensproduktion erachtet, sondern als spezifisch geisteswissen-
schaftliche Herausforderung vorgestellt. Mehr noch: Die Anerken-
nung des Unergriindlichen, das Sprache und Denken bestimmt, wird
zur normativen Bedingung fiir die Méglichkeit von Verstehen und
Gerechtigkeit erhoben. In der Folge wird die Suche nach einem ein-
deutig gesicherten Aussagesinn durch das Bemiithen um eine dem
Menschen angemessene Beschreibung der Zusammenhinge und
Wechselwirkungen ersetzt. Dabei weicht der eine auf den Punkt ge-
brachte Sinn den Sinnen .34

Als ob sich das biblische Wort seltsam in der philosophischen Zei-
chensetzung realisierte, wonach die Letzten die Ersten sein werden,
haben sich die Punkte der Auslassung von einem der schwichsten
Satzzeichen, dem weder die Schirfe und Klarheit des Punktes noch
die mystische Faszination der Leerstelle zugesprochen wird, zu dem
Zeichen von Sprache gemausert, das seine eigene Zeitlichkeit am ra-
dikalsten mitdenkt.»s

Ernst Tugendhats Kriterien folgend wird den Ansitzen, die das
Bewusstsein fiir Auslassungen und Ausgelassenes aufwerten und die
Punkte zeichenpolitisch ins Recht setzen, Anthropologie zur ersten

34 | Eine besondere Variante im Umgang mit Punkten wird in die-
sem Band im Beitrag von Donata Schoeller in Bezug auf die Philosophie
von Eugene Gendlin vorgestellt.

35 | »Die unendliche différance ist endlich.« Vgl. zum Verhiltnis von
Tod und der Endlichkeit der unendlichen différance Jacques Derrida: Die
Stimme und das Phinomen, S. 136ff.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | CHRISTINE ABBT

Philosophie.’® Diese hitte demnach nicht in erster Linie zu fragen, ob
sie den Kriterien eng gefasster Wissenschaftlichkeit gentigt, sondern
ob sie das Menschsein in seiner Grosse, Komplexitit und Abgriindig-
keit moglichst genau beschreiben und verstindlich machen kann und
das in einer Sprache, die der Gefahr erneuter metaphysischer Setzung
stets gewahr wird. Die drei Auslassungspunkte sind solcher Philo-
sophie nicht Abbruch der Rede, nicht weggefallene Schrift, sondern
sikularisierte Einladung. ... komm reden wir ... streiten wir ... suchen
wir nach einem treffenderen Ausdruck, nach gutem Rat ... bleiben wir
im Gesprich ... schreiben wir uns fort ... du und ich und ...

36 | Ernst Tugendhat: »Anthropologie als >Erste Philosophie«, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Berlin 55 (2007), S. 5-16.

https://dol.org/10.1436Y/9783839409886-009 - am 14.02.2026, 11:54:48. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T Izamm


https://doi.org/10.14361/9783839409886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

