
Geschichtsunterricht zwischen  
Affekt und Intellekt 

Etienne Copeaux 

Die Ära, in der die ersten kemalistischen Schullehrbücher für Geschichte konzi-
piert, verfasst und eingeführt wurden, fällt mit der letzten Phase des Aufbaus eines 
Staatswesens in der Türkei zusammen. Zunächst einmal halte ich es für ange-
bracht, auf den Vordenker eines anderen Prozesses des Aufbaus eines Staatswesens 
(nation-building) zu verweisen.  

Nachdem ich mich bereits zuvor dem Studium des Geschichtsunterrichts dieses 
Landes gewidmet habe, möchte ich mich auf diese Arbeit und auf meine persönli-
che Erfahrung als Lehrer beziehen, um das Verhältnis zwischen Bildung und so-
zialem Wandel zu bewerten. 

Wir haben hier einen Fall der Bildungsreform – und der Einführung einer neu-
en Weltanschauung –, der auf einen Wechsel des politischen Systems folgte: Dies 
ist ein Prozess, der häufig und leicht zu beobachten ist. Kann aber wiederum al-
lein eine Erneuerung der Lehrinhalte die Gesellschaft ändern? 

Fichte, die Schule der Nation 

In seinen Reden an die deutsche Nation wies Johann Gottlieb Fichte der Bildung ei-
nen wichtigen Platz zu; die zweite dieser Reden ist sogar voll und ganz dieser Frage 
gewidmet. Fichte beschreibt darin mit folgenden Worten den Zusammenhang, der 
seiner Auffassung zufolge zwischen der Schaffung eines Nationalstaates und der 
Bildung bestehen sollte: „Das angegebene Mittel war eine durchaus neue und vor-
her noch nie also bei irgend einer Nation dagewesene Nationalerziehung der 
Deutschen.“ (Fichte 1958: 22). Diesem Philosophen zufolge soll die Bildung nicht 
nur Wissen vermitteln, um das Kind darauf vorzubereiten, ein Bürger zu werden, 
sondern auch „Bilder“, das heißt, das, was wir heute als Darstellungen bezeichnen 
würden: „Jenes Vermögen, Bilder, die keineswegs bloße Nachbilder der Wirklich-
keit seien, sondern die da fähig sind, Vorbilder derselben zu werden, selbsttätig zu 
entwerfen, wäre das erste, wovon die Bildung des Geschlechtes durch die neue Er-
ziehung ausgehen müsste.“ (Fichte 1958: 26 f.) 

Somit wird die Bildung in den Mittelpunkt des Prozesses der Nationenbil-
dung (nation-building) gerückt, und sie ist es, der die Aufgabe zukommt, die Be-
nedict Anderson als „imagined community“ (erdachte Gemeinschaften) bezeich-
net hat, indem sie den BürgerInnen gemeinsame Bezüge, Bilder und Darstellun-
gen, HeldInnen und Mythen vermittelt, insbesondere über die Lehre der Ge-
schichte, der Geographie und der Literatur. Es handelt sich hierbei um den Auf-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 110 

bau eines geteilten Wissens – mit anderen Worten, um all dasjenige, dessen es 
bedarf, damit ein Bürger die Existenz einer gemeinsamen Grundlage empfindet, 
die er mit sämtlichen MitbürgerInnen – selbst ihm unbekannten – teilt (Sper-
ber/Wilson 1989: 397). 

Aber das Wissen, die Kenntnis, allein reicht nicht aus: Die Vertreter der Nati-
on, die die GrundschullehrerInnen in gewisser Weise sind, müssen eine emotio-
nale, gefühlsmäßige Beziehung schaffen – zwischen den Kindern und künftigen 
BürgerInnen zum einen und der Vergangenheit und ihren HeldInnen zum an-
dern. Gemäß Jean-Jacques Rousseau, der – noch vor Fichte – dafür plädierte, 
dass die Vermittlung der Geschichte den Geist, die Erinnerung und das Herz je-
des Schülers gleichermaßen berühren solle, beharrt Fichte auf der Bedeutung der 
Gefühle, der Emotion, ja sogar der Liebe, die das Bildungsprogramm durchdrin-
gen sollen: „Der Mensch kann nur dasjenige wollen, was er liebt“ (Fichte 1958: 
25), bevor er diese zweite Rede mit dem Wunsch abschließt, dass der Schüler „von 
einer brennenden Liebe für eine solche Ordnung der Dinge“ (Fichte 1958: 35), 
das heißt, für die Nation, durchdrungen werde. Unter dieser Voraussetzung kön-
ne das Kind, das sich zum Bürger entwickelt habe, das empfinden, was Fichte so 
schön als „die belebenden Lüfte der andern Welt – die warme Liebeshauche“ der 
Nation bezeichnet (Fichte 1958: 21). 

Somit besteht die Rolle des Lehrers, wie sie sowohl Fichte als auch Rousseau 
propagieren, weniger darin, geschichtliche Kenntnisse zu vermitteln als vielmehr 
eine gefühlsmäßige Bindung zwischen dem Kind und der Vergangenheit der Na-
tion, dem Kind und den „Bildern“, den Vorbildern, herzustellen, die „die Reali-
tät“ bestimmen sollen. Offensichtlich führt dies in den häufigsten Fällen zur Bil-
dung einer verfälschten und trügerischen, ja verlogenen kollektiven Erinnerung, 
aber die Verfälschung und sonstige Vorgänge sind im Hinblick auf die Zielset-
zungen des Nationalismus von geringer Bedeutung. Am wichtigsten ist genauge-
nommen die Existenz des normgerechten Wissens, das von der Bevölkerung der 
Nation insgesamt geteilt und geliebt wird; das intellektuelle Verständnis dieses 
Wissens ist in diesem Falle Beiwerk.  

Aus nationalistischer Sicht besteht die Rolle der Geschichte in der Legitimie-
rung der Gegenwart mittels einer teleologischen und linearen Erzählung, die von 
der Vergangenheit in die Gegenwart führt, um die Nation, die als ewig während 
erscheinen soll, und die politische Regierungsform tief zu verwurzeln. Darüber 
hinaus wird die Vergangenheit so idealisiert, dass die beliebten HeldInnen der 
Geschichte die Gegenwart anzukündigen scheinen; wenn möglich sollen die 
HeldInnen der Vergangenheit und die der Gegenwart in gleicher Weise verklärt 
werden und dieselben Charakterzüge aufweisen. 

Und schließlich soll die Erzählung über das schweigen, was nicht mit der idea-
lisierten Darstellung der Ereignisse, dem idealisierten Bild des Helden und im 
Allgemeinem allem, was nicht mit dem angestrebten Konsens übereinstimmt: In 
allen Ländern sind die Lücken der Erzählung bedeutsam. Und wenn man die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 111 

Grundlagen verstehen will, auf denen dieser Konsens beruht, müssen sie mit 
demselben Feingefühl ermittelt und analysiert werden wie die Rede. 

Kurzum, eine solche Erzählung wird zu einem historischen Mythos. Wenn-
gleich ein Mythos streng genommen nichts weiter ist als eine erstaunliche Erzäh-
lung, so trägt der historische Mythos, der auf realen oder zumindest plausiblen, 
aber idealisierten Fakten beruht, ebenso wie ein echter Mythos zum Zusammen-
halt der Gruppe (der Nation) bei; er mobilisiert Kräfte, beleuchtet das Geheimnis 
der Ursprünge und hilft der Gruppe zu leben. Hinsichtlich der kollektiven Dar-
stellung ist er durchtränkt von affektivem und ideologischem Wert; es ist sogar 
das, was ihn kennzeichnet und ihn von einem geschichtswissenschaftlichen Be-
richt unterscheidet, sowie seine ureigene Struktur, die häufig teleologischer Natur 
ist. Wie ein echter Mythos setzt sich der historische Mythos aus „fiktiven Voll-
kommenheiten“ zusammen; er dient als Beispiel und liefert Vorbilder, die sich 
zur Nachahmung anbieten. 

Die „Thesen der türkischen Geschichte“:  
Eine neue Vergangenheit für eine neue Gesellschaft  

Schon früh hatte Mustafa Kemal in seiner berühmten Nutuk-Rede (1927) eine of-
fizielle und fast geheiligte Schilderung der Ereignisse in der Türkei zwischen 1919 
und 1923 vorgestellt. Dieser Text diente als Grundlage der Schulbücher für den 
Unterricht über die moderne Geschichte, die in der Türkei voll und ganz dem 
Leben und Werk Atatürks (Atatürkçülük dersi) gewidmet sind.  

In der Folgezeit musste die Darstellung der antiken Vergangenheit den Erfor-
dernissen der Gegenwart angepasst werden. Es gab mehrere Möglichkeiten, da 
eine Erzählung der „nationalen“ Geschichte stets das Ergebnis einer Auswahl un-
ter der Vielzahl an Ereignissen der Vergangenheit ist. In der osmanischen „Tür-
kei“ wurde bis 1910 im Wesentlichen die Geschichte des Islam unterrichtet; da-
nach wurden bis heute die Lehrpläne nach einem äußerst europäischen Ver-
ständnis reformiert – und zwar so, dass sich die Konzeption des Geschichtsunter-
richts ungefähr im Jahre 1930 an einem Scheideweg befand.  

Es wäre möglich gewesen, die Unterrichtung der europäischen Geschichte zu 
verfolgen, aber dabei die Geschichte Anatoliens und des Balkans herauszuarbei-
ten, und sich dann der jüngsten Geschichte der Türkei zu widmen; man konnte 
die neue Regierung und die neue territoriale Definition der Nation als Ergebnis 
der europäischen Geschichte aufgrund der Entwicklung und Ausbreitung der na-
tionalistischen Bewegungen und der Nationalstaaten, der laizistischen Ideen, der 
parlamentarischen und republikanischen Regierungsformen vorstellen. Wenn 
man das Bedürfnis nach einer heroischen Vergangenheit verspürte, konnten die 
Schlacht um die Dardanellen, der Aufstand der Kemalisten, der Sieg über die 
Griechen, der politische Erfolg von Mustafa Kemal im Großen und Ganzen aus-
reichen. Die erforderlichen Vorfahren konnten in der Geschichte des türkischen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 112 

Nationalismus gesucht werden. HeldInnen und ihre Großtaten waren für eine 
glorreiche Schilderung verfügbar, und die Türkei hätte der erste moderne musli-
mische Staat sein können, der sich eine nationale Geschichtsschreibung nach eu-
ropäischer Art zu eigen gemacht und sie mit Leben gefüllt hätte. 

Aber die kemalistische Regierung entschied sich anders. Seit dem Ende des 19. 
Jahrhunderts war seitens des türkischen Nationalismus eine ausgeprägt türkizisti-
sche Geschichtsschreibung entwickelt und 1931 im Wesentlichen von Mustafa 
Kemal persönlich übernommen worden. Bekannt unter der Bezeichnung „Türki-
sche Geschichtsthese“ (Türk Tarih Tezi), handelt es sich hierbei um ein hervorra-
gendes Beispiel der Umschreibung der Geschichte und ihrer Unterrichtung mit 
dem Ziel der Legitimierung einer politischen Veränderung, sowie dem Versuch 
der Gestaltung einer Gesellschaft aus machtpolitischer Sicht (Copeaux 1997). Die 
Vertreter des Kemalismus zogen es vor, ihre Wurzeln anderswo als in Europa zu 
suchen, um die westlichen Feinde deutlicher abwehren zu können, die sich seit 
dem 19. Jahrhundert auf die Türkei stürzten. Wenngleich Mustafa Kemal die eu-
ropäischen und westlichen Werte grundsätzlich übernommen hatte, ging man 
aus politisch-taktischen Gründen davon aus, dass sie den muslimischen Bevölke-
rungen, die den Kampf der Republikaner gegen die griechischen Ungläubigen 
(gavur) unterstützt hatten, in dieser Form nicht präsentiert werden konnten. Dar-
über hinaus wurde es als notwendig erachtet, jegliche irredentistische Forderung 
von griechischer oder armenischer Seite im Hinblick auf Anatolien Einhalt zu 
gebieten. Die Kemalisten suchten demzufolge für die türkische Nation einen 
anatolischen Ursprung vor der hellenischen Geschichte. Diesen glaubten sie in 
der hethitischen Zivilisation gefunden zu haben, die ihrerseits aus der Migration 
der Türken aus Zentralasien im 7. Jahrtausend vor Christus entstanden war. Da-
mit war der Weg frei für die Entwicklung eines Mythos.  

Man muss dabei feststellen, dass sich zu Atatürks Zeit der mythische Charak-
ter der geschichtlichen Erzählung auf die alte Geschichte beschränkte. Erst in der 
Folgezeit (zwischen 1970 und 1985) kamen die Idealisierung und der teleologi-
sche Charakter auch im Hinblick auf die Geschichte des Mittelalters zum Tragen. 
Wenn man auf bestimmte sprachliche Merkmale achtet, stellt man fest, dass Ata-
türk als jemand dargestellt wird, der von den Helden des Mittelalters wie Bilge 
Kaghan oder Sultan Alp Arslan „angekündigt“ wurde (Copeaux 2000a). Die Re-
formen Atatürks werden als in der türkischen zentralasiatischen Kultur verwur-
zelt – und nicht in der europäischen politischen Kultur, betrachtet. Gegenüber 
dem Westen musste sich die Türkei nicht für europäisch erklären, da das moder-
ne Europa als von türkischer Herkunft dargestellt wird. Mit anderen Worten: Es 
ging nicht mehr darum, Europa zu sagen, „dass wir zu eurer Welt gehören“, son-
dern dass „ihr zu unserer Welt gehört“. 

Diese Vorstellung von der Vergangenheit – asiatisch, mythisch, aber laizistisch – 
hat in der Folgezeit eine eindeutig muslimische Einfärbung erfahren: Der türkische 
Islam, der gegenüber den anderen Religionen als toleranter und für den laizisti-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 113 

schen Geist offener angesehen wird, wird als Ergebnis der wahrhaft türkischen We-
sensmerkmale der alten zentralasiatischen Kultur betrachtet.  

Die Wiedergabe der Geschichte ist somit eine Kette geheiligter Ereignisse, die 
unmittelbar und gleichzeitig zum Islam und zu Atatürk führen. Demzufolge stellt 
der Tod Atatürks in gewisser Weise das Ende der Geschichte dar; im Übrigen wer-
den die Ereignisse vor 1938 sehr geringfügig im Unterricht vermittelt. All das 
kennzeichnet den geschichtlichen Mythos: Die Wiedergabe der Geschichte, die in 
den 1930er Jahren konzipiert wurde, sollte dazu dienen, das Geheimnis der Her-
kunft zu beleuchten und den Türken zu einer langen und edlen Ahnenreihe zu 
verhelfen. Sie sollte als Kompass dienen und die Regierung durch die Verwurze-
lung legitimieren, die türkischen BürgerInnen im Hinblick auf das Recht, da zu le-
ben, wo sie lebten, und auf ihr Menschsein und ihre Kultur, was ihnen häufig vom 
Westen verwehrt wurde, zu beruhigen. Sie sollte für die Wiederherstellung des 
Stolzes angesichts der Geschichte eines „türkischen Wunders“ sorgen, das das „grie-
chische Wunder“ und seine westlichen Bewunderer herausforderte.  

Insgesamt führte eine äußerst tiefgreifende politische und gesellschaftliche 
Veränderung zu einer wichtigen Reform des Bildungswesens. Würde jedoch die 
neue Art der Geschichtsschreibung im Gegenzug für eine Veränderung der Ge-
sellschaft und ihrer BürgerInnen sorgen können? 

Ist die Schule effektiv? 

Ich muss einräumen, dass die Vermittlung der Geschichte, die in den Schulen in 
der Türkei vorherrscht und seit den 1930er Jahren relativ gleich geblieben ist, eine 
sehr schöne Geschichte ist, die sich dazu eignet, die Kinder, die sich mit den Hel-
den Bilge Kaghan oder Alp Arslan identifizieren können, zum Träumen zu brin-
gen: Intelligente, mutige, große – und vor allem siegreiche – Männer. Als ehemali-
ger Lehrer weiß ich jedoch, dass die Auswirkungen eines Schulprogramms niemals 
endgültig oder gar vorhersehbar sind. Selbst wenn dies ein wenig provokativ er-
scheinen mag, würde ich sogar sagen, dass unser Unterrichtsstoff nicht von ent-
scheidender Bedeutung für die schulische Bildung der Jugend ist. Umgekehrt stellt 
man schon seit langem fest, dass das, was dem Schüler in Erinnerung geblieben ist, 
wenn er erwachsen ist, sehr häufig nicht vorhergesehen wird. Meiner Ansicht nach 
dürfen wir die Rolle der Schule bei der Zusammenstellung des geistigen Gepäcks 
des Einzelnen nicht überbewerten. Am wichtigsten ist meiner Meinung nach die 
Art des Unterrichts. Ich neige dazu, anzunehmen, dass in den häufigsten Fällen der 
Mensch stark genug ist, um seinen Weg zu finden, viel eigenständig zu lernen, so-
wohl während der Schulzeit als auch danach, sofern das Bildungssystem ihm nur 
die Fähigkeit zu lernen vermittelt hat. 

Umso schwieriger ist es, die Auswirkungen einer Vermittlung von Unterrichtsin-
halten auf eine Gesellschaft zu messen. Sicherlich ist die Bildung sehr wahrschein-
lich einer der Faktoren, die die Macht des Nationalismus in der Türkei ausmachen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 114 

Emre Kongar sieht darin sogar eine Ursache der politischen Gewalt in den 1970er 
Jahren: Die schulische Bildung habe in der Türkei „dumme, instabile, dogmatische 
Jugendliche“ hervorgebracht, „die bereit sind, für das Vaterland zu töten und töten 
zu lassen“ (Kongar 1995: 197–201). Aber auch in Frankreich haben wir faschisti-
sche Bewegungen und Zeiten politischer Gewalt kennengelernt; unsere Republik 
hat in den Kolonien sinnlose Gewalt angewandt, während ihr Unterrichtswesen 
auf den „humanistischen Werten“ der griechisch-lateinischen Kultur beruhte und 
die vorherrschende Religion, der Katholizismus, die Nächstenliebe pries. 

Ganz in der Nähe der Türkei haben wir ein äußerst frappierendes Beispiel für 
die begrenzte Wirksamkeit des Bildungswesens. In den türkisch-zypriotischen 
Schulen kommen die Schulbücher, die Lehrer und die Lehrpläne seit den 1930er 
Jahren aus der Türkei. Drei Generationen türkischer Zyprioten haben die Ge-
schichte genauso gelernt wie die Türken auf dem Festland. Darüber hinaus wurde 
das Gedankengut der taksim1 und das türkische nationalistische Dogma (Türkçü-
lük) unmittelbar über die Schule vermittelt. Wie Kutlu Adalı 1960 schrieb: „Wer 
Lehrer sagt, sagt Nationalist“ (Adalı 1997–2000 [1963]: 12).  

Doch in dem Zeitraum der Erhebungen, die wir unter der türkisch-
zypriotischen Bevölkerung durchgeführt haben (1995–2004), haben wir eine ein-
deutige Ablehnung gegenüber den Anatoliern, die in Zypern angesiedelt waren, 
eine Abneigung gegen die türkische Armee, die Politik Ankaras und im Gegenteil 
einen Hang zum Bikulturalismus beobachtet (Copeaux/Mauss-Copeaux 2005). 
Der türkische Nationalismus und die nationalistischen Organisationen, die zwar 
durch die Staatsmacht geschützt sind, konnten gewaltige Demonstrationen für 
die Einheit der Insel im Jahr 2000 nicht verhindern. 2004 konnten sie die türki-
schen Zyprioten nicht davor abschrecken, dem Vereinigungsplan zuzustimmen.  

Damit ein Diskurs wirkungsvoll ist, muss er über mehrere konvergierende 
Medien verbreitet werden; die Wiederholung von Teilen eines Diskurses in Form 
eines Echos in mehreren Medien verleiht ihm einen Effekt der Wahrhaftigkeit. 
Es ist durchaus das, was im griechischen Teil der Insel vorherrschte, in dem die 
Schule (die sehr stark vom Nationalismus geprägt ist), die ausgesprochen starke 
orthodoxe Kirche (ebenfalls nationalistisch) und die Erinnerungen der Familien 
(die sich alle gegen die türkische Armee richteten, die 1974 200 000 Menschen 
vertrieb) für einen beständig konvergenten und zusammenhängenden Diskurs 
sorgten; dementsprechend lehnten die orthodoxen Zyprioten mit ihrer überwäl-
tigenden Mehrheit den Vereinigungsplan ab. Im Norden der Insel dagegen ist der 
Islam keine politische Kraft; die Bevölkerung ist noch sehr viel laizistischer ein-
gestellt als in der Türkei, und die Freitagspredigten haben einen sehr geringen 
Einfluss; die familiären Erinnerungen sind noch von den Erinnerungen an das 
Leben in der geteilten Gemeinschaft geprägt; und schließlich herrscht in dieser 

1 Taksim, das heißt Teilung, ist die Parole des türkischen Nationalismus auf der Insel Zy-
pern.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 115 

Bevölkerungsgruppe ein stärkeres Gefühl der Zugehörigkeit zur Insel als zum 
Türkentum. Außerdem haben die türkischen Zyprioten den nationalistischen 
Anweisungen nicht Folge geleistet. 

Die Schule, die Türkei, Europa 

Um auf die Türkei zurückzukommen: Auch wenn es stimmen mag, dass die in den 
1930er Jahren etablierte Darstellung der Geschichte durch die Kraft ihrer mythi-
schen Dimension als moralische Stütze für die Bevölkerung gedient hat, ist sie, 
meiner Meinung nach, heute nicht mehr aktuell; sie erfüllt nicht mehr die von ihr 
erwartete Funktion; sie nährt weiterhin die Vorstellungswelt der äußersten Rechten, 
aber sie entspricht nicht mehr den Wünschen der türkischen Gesellschaft zu Be-
ginn des 21. Jahrhunderts. Darüber hinaus könnte sie ein gewisses Unbehagen her-
vorrufen – in geringem Maße wegen ihrer mythischen Dimension, aber vor allem 
aufgrund der Tatsache, dass sie nur eine Ethnie und eine Religion zulässt. 

Zumindest seit 1982 ist dieses letztere Merkmal sehr ausgeprägt; die Ge-
schichtsbücher sind voller religiöser Bezüge, durch die sich der Leser mit dem Is-
lam identifizieren soll. Angesichts der Tatsache, dass man sich von offizieller Sei-
te gegenseitig darin übertrifft, zu wiederholen, dass die Bevölkerung zu 99% 
muslimisch ist, erscheint es logisch, an eine Gesellschaft, in der es nur eine Reli-
gion gibt, auch einen entsprechenden Diskurs zu richten, der nur eine Religion 
zulässt. Dieser berücksichtigt jedoch die Ungläubigen, die Nicht-Muslime und 
insbesondere die Alewiten nicht. Und obwohl der Staat die eigene religiöse Neu-
tralität mit Nachdruck proklamiert, ist der Schulunterricht – sogar an den staatli-
chen Schulen – nicht neutral, was äußerst paradox ist.  

Die Beschränkung der Geschichtsauffassung auf nur einen Volksstamm basiert 
auf der Fiktion einer ethnisch homogenen Bevölkerung in der Türkei. Die Verfas-
ser der „Geschichtsthesen“ hatten beschlossen, die Geschichte eines hypotheti-
schen Volksstammes zu erzählen und nicht die eines geographischen Gebietes – 
Anatoliens. Zudem erstreckt sich der geographische Rahmen der Geschichte von 
der Mongolei bis zum Balkan und lässt umgekehrt die nicht-türkische und nicht-
muslimische Vergangenheit Anatoliens fast völlig außer Acht: Weder die wahren 
Identitäten der Bevölkerung, noch gegenseitige kulturelle Einflüsse werden be-
rücksichtigt. Es wird vermutet, dass fast alles einen zentralasiatischen Ursprung 
hat; das monumentale anatolische Erbe geht daraus nicht hervor.2 Diese Ge-
schichtsschreibung ignoriert auch das reelle kollektive Gedächtnis – insbesondere 
jenes der großen Bevölkerungsteile, die 1923 vom Balkan zugewandert sind – 
                                                                                          
2 Die türkischen Geschichtsbücher erwähnen weder das römische noch das byzantinische 

Reich, noch die Königreiche der Armenier und Franken. Die alte griechische Kultur wird 
nur kurz behandelt. So kann ein/e türkische/r StaatsbürgerIn, der/die nur die Primarschule 
abschließt, das architektonische Erbe der Türkei aus dem Mittelalter und davor nicht ver-
stehen und sich damit nicht identifizieren. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 116 

sowie die Erinnerungen an ein Zusammenleben von Muslimen und Christen 
und die Existenz eines gemeinsamen Erbes. Dieses Gedächtnis kehrt heute im-
mer stärker in das Bewusstsein der Menschen zurück. 

Noch deutlicher ist der Widerspruch zwischen dieser Darstellung der Geschichte 
und dem europäischen Traum des Landes. In einer wenig bekannten Schrift, Be-
trachtungen über die Regierung Polens und über deren vorgeschlagene Reform (Considérations 
sur le gouvernement de la Pologne et sur sa réformation projetée, 1771), hatte Jean-Jacques 
Rousseau die Bedeutung der Geschichte und der Geographie für die Bildung des 
BürgerInnenbewusstseins hervorgehoben. Er drückte es so aus:  

„Mit zwanzig Jahren soll ein Pole nicht ein anderer Mensch sein; er soll ein Pole sein. 
Ich will, dass er, wenn er lesen lernt, von den Dingen in seinem Vaterland lese; dass er 
mit zehn Jahren alle Erzeugnisse desselben kenne, mit zwölf Jahren alle Provinzen, alle 
Wege, alle Städte; dass er mit fünfzehn Jahren dessen ganze Geschichte, mit sechzehn al-
le Gesetze auswendig wisse; dass es in ganz Polen keine Großtat, keinen erlauchten 
Mann gegeben hätte, der nicht sein Gedächtnis wie sein Herz erfüllte, und von dem er 
nicht auf der Stelle Bericht geben könnte“ (Rousseau 1971: 533). 

Möchte die Türkei wirklich europäisch werden – und diesen Wunsch hegt sie min-
destens seit 1964! – muss auch die Darstellung ihrer Geschichte diesen Bestrebun-
gen entsprechen und „europäischer“ sein. Die Intellektuellen in der Türkei haben 
das europäische Erbe und damit auch die Vergangenheit des alten Griechenlands 
immer akzeptiert. Die griechische Kultur war über die arabische Wissenschaft und 
Philosophie an die Osmanen weitergegeben worden. Die Rum-Intellektuellen3 des 
Osmanischen Reiches hatten ebenfalls zu ihrer Verbreitung beigetragen. Und war-
um sollten sich die Türken, Erben eines europäischen Staates (das Osmanische 
Reich), der sich selbst als Erbe des Römischen Reiches bezeichnete, nicht – wie die 
anderen Europäer – als Erben der griechisch-römischen Kultur fühlen? Warum 
sollte die Zugehörigkeit zur muslimischen Kultur dem im Weg stehen, wenn der Is-
lam doch auch zu den anderen westlichen Religionen gehört? 

Es wäre also Zeit für eine andere Darstellung der Geschichte, in der sich alle 
BürgerInnen der Republik Türkei, unabhängig davon, ob sie Türkisch, Kurdisch, 
Arabisch, Lasisch, Griechisch oder Armenisch sprechen, ob sie praktizierende Sun-
niten, Alewiten, Nicht-Muslime oder Atheisten sind, wiederfinden und ihre Wur-
zeln erkennen können. Die Geschichtsbücher sollten dementsprechend eine Ant-
wort auf die Frage geben: „Was ist in unserem Land (Anatolien) vor 1 000 oder 2 
000 Jahren passiert?“, während die heute existierende Version die Frage zu beant-
worten versucht: „Was ist uns vor 1 000 oder 2 000 Jahren (in Asien) wiederfah-
ren?“, wobei sich das „uns“ auf eine ausschließlich türkisch-muslimische Gemein-
schaft bezieht.  

3 Mit Rum werden diejenigen StaatsbürgerInnen der Türkei und Zyperns bezeichnet, die 
dem christlich-orthodoxen Glauben anhängen und zumeist Griechisch sprechen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 117 

Die Schule im Raum der Gewissheiten 

Mich auf Fichte beziehend, hatte ich betont, dass zwischen einem Kind und be-
stimmten HeldInnen der Vergangenheit eine emotionale Bindung existiert. Diese 
Bindung erweist sich sogar in der politischen Praxis als wesentlich, da sie auf den 
politischen Diskurs übertragen wird, sobald sich dieser auf die Vergangenheit be-
zieht – denn Emotionen sind von grundlegender Bedeutung, wenn es um die 
Kunst des Überzeugens geht. Ideologien sind stärker, wenn sie an die Gefühle 
der Menschen appellieren, nicht an ihren Intellekt. 

Hier schließt sich der Kreis, ein Diskursraum, den man im Falle der Türkei 
folgendermaßen beschreiben kann: Die Struktur der Geschichtsdarstellung ba-
siert auf Gründungsereignissen (die Kultur des Orchon-Gebiets, der Übertritt 
zum Islam, die Schlacht von Manzikert, die Eroberung Konstantinopels, der Be-
freiungskrieg) und Helden (Attila, Bilge Kaghan, Alp Arslan, Mehmet Fatih, Ata-
türk). In ihrer Gesamtheit wird diese Struktur selbst zu einer gesellschaftlichen 
Darstellung, die ich als „Diskursereignis“ bezeichnen würde, welches emotional 
wahrgenommen wird, sich verselbständigen und zur Bildung von Stereotypen 
führen kann (Guilhaumou 2006). Diese Stereotypen werden wiederum im politi-
schen Diskurs verwendet, dessen Schlagkraft sie durch ihre eigene Wirksamkeit 
erhöhen, da sie allgemein bekannt und mit Emotionen belegt sind, die an die ei-
gene Kindheit erinnern. Und es kommt – wie in den meisten Gesellschaften – 
sehr selten vor, dass all dies frei von religiösen Bezügen ist. 

Denn heute existiert in der Türkei ein lange gereiftes Gleichgewicht, ein Zu-
stand, in dem sich Schule, Staat und zum Teil auch Religion gegenseitig durchdrin-
gen; ich bezeichne es als „Phase“, einen Zustand fließender Kommunikation, in 
dem der Staat die Bevölkerung durch die Schaffung eines Konsens, der implizit für 
alle verbindlich ist – oder, um genau zu sein, der Illusion eines verbindlichen Kon-
sens (Copeaux 2000b), kontrolliert. Das Gesamtgebilde aus staatlichem Diskurs, 
Schule und historischen sowie kulturellen Bezügen bildet einen Raum der Gewiss-
heiten, der letztendlich unabhängig ist von Zeiterscheinungen, kulturellen Trends 
oder gesellschaftlichen Strömungen. Innerhalb dieses Raumes steht somit alles in 
perfektem Einklang. Dieser entspricht jedoch nicht dem reellen kollektiven Ge-
dächtnis, was sowohl in der Vergangenheit (wie die sogenannte „humanistische“ 
Bewegung und die „anatolische“ Strömung4) als auch in der heutigen Zeit (mit der  
 
                                                                                          
4 Als humanistisch wird eine intellektuelle Bewegung bezeichnet, die zwischen 1945 und 

1970 als Reaktion auf die „türkische Geschichtsthese“ der alten griechischen Kultur und 
den „klassischen“ Werken des Westens einen höheren Wert einräumte. Die „anatolische 
Strömung“ indes ist eine Richtung in der Literatur, die alle anatolischen Kulturen und Zi-
vilisationen (auch die altgriechische) wertschätzt. Zwei berühmte Werke dieser Literatur-
strömung sind: „Anadolu’nun Sesi“ („Die Stimme Anatoliens“, 1971) von Halikarnas Ba-
likçisi und Sabahattin Eyuboglus „Bizim Anadolu“ („Unser Anatolien“, 1967). Siehe hierzu 
auch Copeaux (1997: 75–77 und 293–305). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 118 

Rückkehr bestimmter verdrängter Objekte) gewisse Reaktionen hervorgerufen hat. 
Heute kann man vielfach ein „Wiedererwachen des Gedächtnisses“ – muslimisch, 
osmanisch, kurdisch, alewitisch – beobachten, welches der Staat mehr oder weniger 
erfolgreich zu kontrollieren oder zurückzugewinnen versucht.5 Sogar die Massen-
vertreibungen in den Jahren 1923 und 1955 sowie 1974 in Zypern werden kritisiert; 
ein Teil der Zivilgesellschaft sucht die Versöhnung mit Griechenland und wünscht 
sich sogar das Zusammenleben beider Kulturen zurück. 

Ein derartiger Widerspruch kann Unzufriedenheit hervorrufen, und zwar in 
dem Maße, dass dem staatlichen Diskurs eines Tages kein Glauben mehr ge-
schenkt werden könnte. Daher denke ich, dass eine neu ausgerichtete Darstellung 
der Geschichte, die sich geographisch nicht auf Zentralasien, sondern auf Anato-
lien und den Ägäischen Raum konzentriert und alle anatolischen Kulturen mit 
einbezieht, es einerseits ermöglichen würde, ein harmonisches Zusammenleben 
der BürgerInnen der Republik Türkei untereinander und auch den Einklang mit 
ihrer geographischen Heimat und deren Vergangenheit zu fördern, und diese 
BürgerInnen andererseits darauf vorzubereiten, einer größeren Gemeinschaft 
beizutreten – nicht der Gemeinschaft der „turksprachigen“ Völker Asiens, zu de-
nen in der Realität nur wenige Verbindungen bestehen, sondern der Europas. Ei-
ne so große Veränderung, wie die des Beitrittes eines Landes zur Europäischen 
Gemeinschaft, muss im Rahmen der Bildung vorbereitet werden. Eine „anatoli-
sche“ Darstellung der Geschichte stände im Einklang mit dem europäischen 
Traum der nach 1964 geborenen Generationen von Türken. 

Für eine anatolische und europäische Darstellung der Geschichte  

So gesehen müsste die Geschichte Anatoliens den Rahmen der Geschichtsdarstel-
lung bilden, und zwar so, dass das kulturelle Erbe des Landes und die Vergangen-
heit aller Volksstämme, die dort leben, verständlich werden. Die antiken anatoli-
schen Zivilisationen (Hethiter, Urartäer, Phryger und so weiter) müssten darin er-
wähnt werden, aber vor allem auch der prägende Einfluss der hellenischen und 
hellenistischen Kultur auf Anatolien, der Einfluss der Römer und die Anfänge des 
Christentums und der byzantinische Einfluss auf Kleinasien und Konstantinopel. 
Im Zusammenhang mit den Völkerwanderungen könnten einige (tatsächliche oder 
vermutete) Vorfahren der Türken angeführt werden. Ziel dieser ersten Zusammen-
stellung wäre die Beantwortung der Frage: „Was ist in unserem Land passiert, bevor 
es türkisch wurde?“ 

5 Beispielsweise durch den Versuch in den Jahren 1996 bis 1997, das kurdische Neujahrsfest 
(newroz) zu einem offiziellen Fest zentral-asiatischen Ursprungs zu machen, oder durch die 
Vereinnahmung des jährlichen Hacıbektaşı-Veli-Festes ab 1989. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GESCHICHTSUNTERRICHT ZWISCHEN AFFEKT UND INTELLEKT 119 

Was die „türkische Geschichte“ angeht, so könnte man den asiatischen Teil6 
auf ein Minimum reduzieren, um vor allem den antiken kulturellen Hintergrund 
der türkischen Steppenvölker zu beleuchten, ehe auf den Übertritt zum Islam 
eingegangen wird. Ein Kapitel, das sich mit den Arabern und dem Islam beschäf-
tigt, ist natürlich unabdingbar, sollte aber im Unterricht unter Einhaltung des 
Prinzips der Laizität vermittelt werden, wie es auch in den Lehrbüchern von 
1931 der Fall war. Darüber hinaus müsste ein Hauptaugenmerk auf die mittelal-
terliche Geschichte Anatoliens gelegt werden, wobei vor allem deren Pluralität 
betont werden sollte: Historisch (Byzanz, die romanischen und armenischen 
Königreiche) und kulturell (Kurden, Alewiten, orthodoxe Griechen, Juden, Ar-
menier, Georgier). Hier ginge es darum, ein „Wir-Gefühl“ (ein kollektives Be-
wusstsein) zu schaffen, das anatolisch ist und nicht türkisch-muslimisch.  

Im Zusammenhang mit der Geschichte des Osmanischen Reiches könnten, un-
ter Hervorhebung der europäischen Regionen des Reiches, die gegenseitigen Ein-
flüsse Europas und der türkischen Zivilisation sowie die jahrhundertelange türki-
sche Präsenz in Europa betont werden. Die geschichtliche Erzählung der tiefgrei-
fenden Veränderungen im ersten Viertel des 20. Jahrhunderts könnte – ohne 
Rücksichtnahme auf jegliche Tabus – so modifiziert werden, wie ich es bereits wei-
ter oben vorgeschlagen habe.  

Schließlich sollte ein Unterrichtsabschnitt über die Geschichte des 20. Jahrhun-
derts die Türken durch die Behandlung der Ereignisse nach 1938 mit ihrer jünge-
ren Vergangenheit versöhnen: Das Mehrparteiensystem, die Zeit der Demokrati-
schen Partei, der Koreakrieg, die Staatsstreiche, und so weiter. Dieser Teil der Ge-
schichte der Republik müsste in den Kontext der europäischen Geschichte ab den 
1930er Jahren eingefügt werden. Schließlich sollte die europäische Geschichte, so 
wie es vor 1970 der Fall war, intensiv behandelt werden; jedoch müsste dies – in 
einem anderen Geiste als damals – so erfolgen, dass sie von den türkischen Kin-
dern auch als „unsere Geschichte“ wahrgenommen wird. Es wird die Aufgabe des 
Lehrpersonals sein, sie zu lehren, auch diese Geschichte zu lieben. 

Eine solche Geschichtsschreibung müsste frei sein von jeglichen Werturteilen 
über die verschiedenen Gruppen der heutigen türkischen Gesellschaft, da sie 
letztendlich ein kollektives Gedächtnis schaffen soll, in dem sich jeder in der Tür-
kei, unabhängig von seiner Sprache, Kultur oder Religion, wiederfinden kann. 

Auf diese Weise würde die Schule den Raum der Gewissheiten verlassen; sie 
würde auch nicht der Schaffung einer starren und über eine bestimmte Volks-
gruppe definierten Vorstellung der Nation dienen, sondern die Vielfalt, Pluralität 
und die wechselseitigen Einflüsse in Anatolien verständlich machen. Sie würde 
die BürgerInnen dazu bringen, die „Minderheiten“ – genauso wie die Türken – 
als Erben der anatolischen Kultur wahrzunehmen, und nicht mehr als Fremde 

                                                                                          
6 Beispielsweise würden die schönen Schriften aus der Zeit der Orchon-Kultur nicht mehr 

nationalistisch interpretiert werden, so wie es heute der Fall ist. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ETIENNE COPEAUX 120 

oder Feinde. Ein vielfältiges Bild der Nation und der nationalen Gemeinschaft 
würde die zukünftige Akzeptanz der Pluralität einer europäischen Gemeinschaft 
fördern, die selbst noch geschaffen werden muss. 

(Aus dem Französischen von Linus Seyfried und dem Bundessprachenamt) 

Bibliographie 

Adalı, K. 1997/2000 [1963]. Dağarcık. Nikosia: Işık Kitabevi Yayınları. 
Copeaux, E./Mauss-Copeaux, C. 2005. Taksim! Chypre divisée. Lyon: Aedelsa. 
Copeaux, E. 1997. Espaces et temps de la nation turque. Analyse d’une historiographie 

nationaliste 1931–1993. Paris: CNRS Éditions.  
Copeaux, E. 2000a. Les prédécesseurs médiévaux d’Atatürk. Bilge kaghan et le 

sultan Alp Arslan. Revue d’Etude de la Méditerranée et du Monde Musulman 
(89/90): 217–243.  

Copeaux, E. 2000b. Le consensus obligatoire. In I. Rigoni (Hrsg.). Turquie: Les 
mille visages. Politique, religion, femmes, immigration. Paris: Syllepse, 89–104. 

Fichte, J. G. 1958. Reden an die deutsche Nation. Köln: Atlas-Verlag. 
Fichte, J. G. 1981. Discours à la Nation allemande. Paris: Aubier. 
Guilhaumou, J. 2006. Discours et événement. L’histoire langagière des concepts. Besan-

çon: Presses Universitaires de Franche-comté. 
Kongar, E. 1995. 12 Eylül Kültürü. Istanbul: Remzi. 
Rousseau, J. J. 1971 [1771]. Considérations sur le gouvernement de Pologne et sa réfor-

mation projetée. In Œuvres complètes. Paris: Le Seuil. 
Sperber, D./Wilson, D. 1989. La Pertinence. Communication et cognition. Paris: Mi-

nuit. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109 - am 21.01.2026, 07:02:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

