X Religion und Weltbild

Mit religiéser Erfahrung mag es noch vergleichsweise einfach sein —
der eine ist dafiir empfinglich, die andere nicht. Wir haben es uns
angewohnt, Erfahrung in die subjektive Beliebigkeit zu stellen: Wenn
sie der einen hilft und dem anderen nicht schadet, soll es uns recht
sein. Was aber, wenn Religion sich anschickt, die Wahrheitsfrage zu
stellen und zu beantworten? Was geschieht, wenn gleich mehrere
Religionen den Anspruch erheben, die einzige, absolute und univer-
sell gultige Wahrheit zu vertreten? Und wie steht die religiose Wahr-
heit da, wenn sie in Konkurrenz zu anderen Weltdeutungen tritt, die
ebenfalls Allgemeingiiltigkeit fiir sich reklamieren?

Wahrend viele Menschen unter den Bedingungen der Individu-
en-Religion eine gewisse Bereitschaft fiir religiése Erfahrungen an den
Tag legen, tun sich die meisten doch schwer, inhaltlich bestimmte
religiose Aussagen zu treffen — auch wenn sie religiés empfindsam
sind. Vielleicht lassen sich religiése Uberzeugungen heutzutage nur
noch zitieren. Wenn ein sich modern gebender Mensch gefragt wird,
ob er religios sei und woran er glaube, mag er entgegnen, dass man
frither vielleicht gesagt hitte: »Mein Seelenheil liegt in Gottes Hand.«
Damit gibt er zu verstehen, dass er diese Frage zwar nicht unbefangen
positiv beantworten kann, sich aber dennoch eine gewisse Sensibilitit
dafiir erhalten hat. Ist es moglich, trotz der Sikularisierung und der
mit ihr einhergehenden Reflexion tiber Religion wieder ein »quasi
natiirliches«, ein neuerlich authentisches Verhiltnis zur Religion zu
gewinnen? Schliellich kénnen wir auch lieben und anderen unsere

13.02.2026, 05:16:52. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401002-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Gotterdimmerung

Liebe gestehen, obwohl wir um die Liebe als einen physiologischen,
psychologischen und sozialen Mechanismus und sogar um ihre Ver-
ginglichkeit wissen. Kénnen wir die Natur wissenschaftlich erkliren
und sie zugleich als Schopfung wahrnehmen? Kénnen wir unser
Wissen darum, dass wir die Welt »konstruieren«, mit einer religiésen
Sichtweise vereinbaren, derzufolge die Welt samt ihrer Bedeutung
unabhingig von uns existiert? Kurzum: Kénnen wir so etwas wie eine
Haltung der »Naivitit zweiter Ordnung« einnehmen? Die Beantwor-
tung dieser Fragen hingt freilich davon ab, wie wir mit dem Neben-
einander verschiedener Rationalititen und der moglichen Vielschich-
tigkeit unserer Identitit umgehen.

In diesem Zusammenhang mochte ich eine Geschichte erzihlen.
Auf dem Tagesprogramm einer Touristengruppe steht der Besuch der
Petersburger Eremitage. Wihrend der Fithrung durch die grofse Iko-
nensammlung melden sich einzelne Mitglieder der Reisegruppe zu
Wort. Der eine spekuliert {iber den Geldwert der ausgestellten Werke
und erklirt, dass mit dem Verkauf einiger weniger Stiicke die Sanie-
rung der maroden Petersburger Wirtschaft vorangetrieben werden
konne. Ein anderer, offenbar naturwissenschaftlich sehr bewandert,
macht sich Gedanken tiiber die chemische Zusammensetzung der
verwendeten Farben und Leinwinde und stellt Uberlegungen an, auf
welche Weise die Tkonen vor dem Verfall bewahrt werden kénnten.
Ein dritter Teilnehmer gibt seine Bewunderung tiber die Maltechni-
ken kund. Andere sagen schlicht und einfach, wie schén die Bilder
seien und welchen Eindruck sie auf sie machen. So entspinnt sich ein
lebhaftes Gesprich. Nach einiger Zeit kommt ein Pope auf die Gruppe
zu und klirt die Anwesenden {iber das seiner Meinung nach ange-
messene Verhalten den Ikonen gegeniiber auf: Man verstehe sie nur
dann richtig, wenn man sie andichtig betrachte oder — besser noch —
anbete, denn sie seien ein Fenster zur gottlichen Transzendenz. Diese
Geschichte zeigt, dass man mit einem Gegenstand auf verschiedene
Weise umgehen kann (und so womdéglich mehrere Gegenstinde da-
raus macht). Uber die Ikonen konnte kunstgeschichtlich, skonomisch,
naturwissenschaftlich und &sthetisch geredet werden — der religiose
Experte empfahl freilich die religiose Umgangsweise.

Eine Moglichkeit, die verschiedenen Weltsichten zu vereinen,
besteht darin, sie als komplementir und wechselseitig erginzungs-

- am 13.02.2026, 05:16:52. =



https://doi.org/10.14361/9783839401002-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Weltbild | 73

bediirftig zu begreifen. Eine religiose Weltsicht allein wiirde nicht
ausreichen, den natiirlichen und sozialen Anforderungen zu gentigen.
Und umgekehrt wiirde das Zusammenspiel 6konomischer, techni-
scher und kiinstlerischer Rationalitit das Problem der Kontingenz —
also des Wissens darum, dass alles auch anders sein kénnte — nicht
befriedigend losen. Diese Fassung von Komplementaritit basiert auf
einem Konzept, demzufolge Religion der Kontingenzbewiltigung
dient: Sie schlieft die anders nicht stillzustellende gesellschaft-
liche Kommunikation ab. Hier wird Religion also kompensatorisch
und gewissermaflen residual, jedenfalls aber von aufen und funktio-
nal bestimmt. Sie ist dafiir zustindig, was andere Bereiche nicht leis-
ten konnen. Um zu verstehen, was genau Religion ausmacht, muss
man sie selbstverstindlich von anderen Bereichen abgrenzen. Und
ebenso selbstverstindlich ist, dass man mit Religion weder einkaufen
noch Macht austiben kann — jedenfalls nicht unter sikularen Bedin-
gungen.

Allerdings tibersieht eine derart residuale Bestimmung von Reli-
gion, dass nicht allein sie fiir Kontingenzbewiltigung zustindig ist.
Versicherungen oder die Telefonauskunft leisten dies auf je ihrem
Gebiet ebenso. Auflerdem gewihrt Religion nicht nur Gewissheit,
sondern sie erzeugt auch Kontingenzen — schon deshalb, weil unter
pluralen Bedingungen verschiedene Religionen unterschiedliche Ant-
worten auf religiose Fragen geben. So ist der Glaube an die Auferste-
hung der Toten etwas anderes als der an Reinkarnation. Und wenn
man Kombinationen fiir méglich hilt, handelt es sich im Ergebnis um
eine neue Variante einer religidsen Antwort, die neben einer anderen
und ebenso moglichen steht. In prinzipieller Hinsicht erzeugt Religi-
on schon dadurch Kontingenz, dass sie das Gegebene in das Licht
einer jenseitigen Welt riickt — wie immer diese ndher bestimmt wird.
Die Welt in ein religioses Licht zu stellen, birgt nicht nur angenehme
Uberraschungen. Die meisten Religionen haben den Zweifel in ihre
Dogmatik integriert und rechnen mit der Moglichkeit, dass das Unbe-
rechenbare eintritt. Eine Kontingenzbewiltigung liegt darin nur be-
dingt. Denn berechenbar wird das Unberechenbare dadurch noch
lange nicht. Fuir die christliche Gotteslehre etwa ist der verborgene
Anteil Gottes gegeniiber dem geoffenbarten gerade nicht »berechen-
bar«. Und selbst die Gewissheit hinter der Aussage »Gott wird’s schon

13.02.2026, 05:16:52. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401002-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Gotterddmmerung

richten« transportiert die Mdéglichkeit mit, dass er es nicht tut. Die
klassische religiése Antwort auf Unverstandenes lautet: »Es ist so, wie
es ist.« Da sorgt der Satz »Es ist eben nicht so, wie es scheint« bereits
fiir etwas mehr Kontingenz, zieht er doch sogleich die Fragen nach
sich, warum es einen Unterschied zwischen Sein und Schein gibt und
worin das Sein hinter dem Schein besteht. Und die Aussage »Es ist so,
wie es ist oder auch nicht« zeugt von einer religiésen Haltung, die
nicht nur darauf verzichtet, Kontingenz in Sinn zu tiberfiihren, son-
dern das Gegebene sogar im Unbestimmten lisst und damit Kontin-
genz erst hervorbringt.

Wie immer es sich in kognitiver Hinsicht mit der Religion verhilt
— sie verdoppelt die Welt. Zum einen tberfiihrt sie Unbestimmbares
in Bestimmtes oder doch Bestimmbares. Und indem sie das Abwe-
sende im Anwesenden, das Transzendente im Immanenten symboli-
siert, fithrt sie zum anderen zugleich die Unbestimmbarkeit von Welt
mit. Uber die Unterscheidung von Wissen und Glauben hinaus kann
ein religioses Weltbild — dhnlich wie religiése Erfahrungen — von
Mehr- und Uneindeutigkeiten geprigt sein. Einer Anekdote zufolge
soll Jacob Taubes (1923-1987) auf die Frage, warum er sich fiir Religi-
on interessiere, geantwortet haben: »Weil mir eine Welt nicht reicht.«
Den »symbolischen Mehrwert« gegeniiber anderen Sichtweisen erhilt
Religion dadurch, dass sie die Dinge in ihrer Mehrdeutigkeit belisst
oder sie sogar erst ambivalent macht.

Jenseits der Mehrdeutigkeit lebt so manche religiose Weltsicht
von der Uberzeugung, dass das Ziel aller religivsen Erkenntnis darin
liegt, nichts mehr zu wissen, zu glauben und zu vermuten. Von dem
japanischen Mystiker Saichi (1173-1262) ist der Spruch tiberliefert:
»Nicht wissen, warum — nicht wissen, warum: Das ist mein Halt.
Nicht wissen, warum: Das ist >Namu-amida-butsu< [Huldigung dem
Amida-Buddha].« Ein solches Ziel liegt schon insofern jenseits aller
Kontingenzbewiltigung, als es die kategoriale Unterscheidung zwi-
schen Kontingenz und Notwendigkeit nicht mehr kennt. Eine religiése
Weltsicht kann der Ambivalenz Ausdruck verleihen und noch diesen
Ausdruck selbst ambivalent halten. Je mehr sich Religion der Trans-
zendenz verschreibt, desto weniger steht an ihrem Horizont die
Eineindeutigkeit, nicht einmal mehr die Eindeutigkeit einer Perspekti-
ve. Diese Richtung der religiosen Weltsicht — wenn hier tiberhaupt

- am 13.02.2026, 05:16:52. =



https://doi.org/10.14361/9783839401002-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Weltbild | 75

noch von »Richtung« die Rede sein kann — entspricht zwar kaum den
Konkretionserfordernissen von Religion, ist aber dennoch eine mogli-
che. Obgleich jede Religion das Potenzial zu dieser Sichtweise hat,
scheint sie sich am ehesten in ihren mystischen Varianten zu verwirk-
lichen.

13.02.2026, 05:16:52. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401002-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 05:16:52.



https://doi.org/10.14361/9783839401002-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

