Jean-Luc Nancy

DER ENTZUG DES POLITISCHEN

Wihrend Levinas im Zuge seines Studienaufenthaltes in Freiburg Heideggers
Vorlesung besuchte und noch zu dessen Lebzeiten mit seinen Schriften in Aus-
einandersetzung trat, hatten Blanchot, Nancy und Derrida keine personlichen
Kontakte zu Heidegger. Alle vier Philosophen zdhlen aber dennoch in Frank-
reich zu den bedeutendsten Protagonisten in der Diskussion um die politischen
Implikationen von Heideggers Philosophie, auch wenn deren Wirkung bei Blan-
chot nicht offensichtlich scheint. Zwar teilten Levinas, Blanchot, Nancy und
Derrida einige gemeinsame Interessen in der Debatte um Heideggers Ansétze
und in der Auseinandersetzung mit der politischen Philosophie, jedoch gestalte-
ten sich die Beziehungen und Divergenzen untereinander schon aufgrund des Al-
ters und der personlichen Verhiltnisse recht unterschiedlich. Levinas und Blan-
chot waren miteinander befreundet und beide unterhielten eine Aufmerksamkeit
dem gegeniiber, was als das Fremde bezeichnet werden kann. Derrida pflegte zu
Levinas, Blanchot wie zu Nancy freundschaftliche Beziehungen. Fiir seine phi-
losophischen Arbeiten wihlte er jedoch nur einzelne Aspekte der befreundeten
Autoren zum Thema Zusammenleben ohne Gemeinschaftssinn aus, um diese in
differenzierter Weise zu kommentieren. Einmal riickten die Begriffe der Fremd-
heit, des Friedens und der Freundschaft in den Mittelpunkt der Betrachtungen
Derridas, ein anderes Mal waren es die Begriffe der Souverénitit, der Gewalt
und der Entscheidung, die relevant wurden. Nancy, der Jiingste unter den vier
Protagonisten, pflegte vor allem zu Derrida eine Freundschaft, wihrend sich
zwischen ihm und Blanchot gerade in der Diskussion um das Zusammenleben
ohne Gemeinschaft eine — fiir AuBenstehende kaum nachzuvollziehende — Un-
stimmigkeit ergab.

In ihrer Untersuchung zu Nancy unterschied Morin drei Stufen einer ,,con-
ceptualization of the political®, die bei ihm zu finden sind:! 1. Stufe: Der Entzug
des Politischen, den Nancy zusammen mit Lacoue-Labarthe Anfang der 1980er

1 Morin 2012, S. 96.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | Das Politische der Dekonstruktion

Jahre ausgearbeitet hatte. 2. Stufe: Die Praxis der Verkettung und der Ver-
knotung als eine politische Handlung. Dieses Konzept entwickelte Nancy in Der
Sinn der Welt* zu Beginn der 1990er Jahre. 3. Stufe: Als derzeit letzte Stufe der
Auseinandersetzung mit dem Politischen bestimmte Morin Nancys Beschifti-
gung mit der Demokratie, wobei sie hierbei explizit sein Buch Wahrheit der
Demokratie® hervorhob.

Zusitzlich zu diesen drei von Morin definierten Stufen der Auseinanderset-
zung mit dem Politischen mochte ich aber auch Nancys Untersuchungen zur
Gemeinschaft und zum Kommunismus erwéhnen, die ebenfalls fiir dieses Thema
relevant sind. Es steht auller Frage, dass die Gemeinschaft und das Politische bei
ihm miteinander in Beziehung stehen. In seinen Untersuchungen wurden beide
Begriffe von ihm miteinander verschrankt. In seinem Buch Der Sinn der Welt
sprach er vom Politischen als dem Ort des Gemeinschaftlichen. Dort heilit es
wortlich: ,,Das Politische ist der Ort des Im-Gemeinsamen [I’en-commun] als
solchem. Oder auch der Ort des Zusammen-Seins.*

Fiir seine Untersuchungen zur Gemeinschaft, zum Kommunismus wie zum
Politischen waren Nancys Beschiftigungen mit Heideggers Mitsein, sowie mit
Hegel, Marx, Bataille, Levinas, Blanchot und Derrida zentral. Wie Heidegger,
der das Mitsein, aber auch die griechische Politeia, keineswegs als etwas Politi-
sches, als einen Staat oder als eine Republik verstand, so verstand auch Nancy
das Politische keinesfalls als etwas Gegebenes, etwa als eine politische Einheit
oder als eine gegriindete Verfassung einer bestimmten Bevolkerung mit einem
Territorium, einer Rechtsordnung und festgelegten AuBlengrenzen. Hingegen ist
die Polis in Nancys Auslegung ein Raum von Beziehungen, die der Mensch mit
anderen Menschen unterhilt, ein Ort, an dem der Mensch mit Anderen in Bezie-
hung steht. In diesem Sinne ist das Politische als der Ort des Zusammenseins
und des Mitseins zu verstehen und nicht als ein kartografisierbares, absteckbares,
vor inneren wie dufleren Feinden zu verteidigendes und juridifizierbares Territo-
rium. Die Politeia ist vielmehr das Ereignis von Beziehungen. Fiir Nancy war
Heideggers Auslegung des Mitseins als eine Existenz des In-der-Welt-seins mit
Anderen in Sein und Zeit wegweisend, auch wenn er sich von dessen Appell an

2 Vgl. Nancy 2014b, S. 155ff.
3 Nancy 2008a.
4 Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 129

die Gemeinschaft des deutschen Volkes in der Rektoratsrede wiederholt und ve-
hement distanzierte.’

Im November 1980 griindete Lacoue-Labarthe auf Anraten Derridas gemein-
sam mit Nancy das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique. Fiir
etwa vier Jahre war die institutionelle Einrichtung tétig, um philosophische Fra-
gen zum Politischen zu erdrtern. Wiahrend dieser Zeit publizierten Lacoue-
Labarthe und Nancy aus dem Diskussionsrahmen heraus mittels einer gemein-
samen Autoren- und Herausgeberschaft mehrere einflussreiche Schriften. Zu
diesen gehdren: 1. Les Fins de I'homme. A partir du travail de Jacques Derrida.
Colloque de Cerisy-la-Salle® (1981), 2. Rejouer le politique’ (1981), 3. Les
méchanismes du fascisme® (1981) und 4. La politique du retrait’ (1983). Eine
Auswahl der eigenen Texte publizierten Lacoue-Labarthe und Nancy als eine
Riickschau noch einmal im Jahr 1997 in dem englischsprachigen Buch Retrea-
ting the Political."°

Dem Vorschlag Derridas folgend, einen institutionellen Rahmen fiir die phi-
losophische Behandlung des Politischen aufzubauen, wurde — im Anschluss an
das Kolloquium Les Fins de I'homme, das zwischen dem 23. Juli und dem 2.
August 1980 in Cerisy-la-Salle abgehalten wurde — durch die Initiative von La-
coue-Labarthe und Nancy umgesetzt. In der Woche des Kolloquiums galt es,
nicht nur den fiinfzigsten Geburtstag Derridas zu feiern, sondern das Kolloquium
stellte auch einen in Derridas Buch Randgdnge der Philosophie schon im Jahr
1972 veroffentlichten Text in den Mittelpunkt der Diskussion. Dabei handelte es
sich um den Vortrag Fines hominis,'' den Derrida im Oktober 1968 beim Kollo-
quium Philosophy and Anthropology in New York hielt. In diesem Vortrag be-
handelte Derrida nicht nur Heideggers Ausfiihrungen zum Menschen als Ek-
sistenz, sondern stellte ebenso die politischen Implikationen heraus, die eine
anthropologische Lektiire der Phanomenologie bei Hegel, Husserl und Heideg-

5 Vgl. Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 36f. Vgl. ebenso Norris 2011 zu
Nancys Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt. Zu Nancys Heidegger-
Rezeption vgl. auch Elden 2000, Critchley 1999.

Lacoue-Labarthe, Nancy 1981a.

Lacoue-Labarthe, Nancy 1981b.

Lacoue-Labarthe, Nancy 1981c. Eine iiberarbeitete Fassung von Les méchanismes
du fascisme erschien dann 1990 unter dem Titel The Nazi Myth. Vgl. Lacoue-
Labarthe, Nancy 1990.

9 Lacoue-Labarthe, Nancy 1983.

10 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997.

11 Derrida 1988a, S. 119ff. Vgl. Peeters 2013, S. 4571f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | Das Politische der Dekonstruktion

ger mit sich bringt. In diesem Zusammenhang sprach er die Frage des Subjekts,
die Institution der Philosophie wie auch das Problem der Nation und der Interna-
tionalitét der Philosophie an. Ebenso hob Derrida hervor, dass er den Text im
April 1968 abfasste und schilderte den politisch-historischen Kontext, unter dem
der Vortrag entstand: ,,JJene Wochen waren — man wird sich erinnern — die der
Eroffnung der Vorgespriache fiir einen Frieden in Vietnam und des Mordes an
Martin Luther King. Etwas spéter, im Augenblick als ich diesen Text in die Ma-
schine schrieb, wurden die Pariser Universititen, zum erstenmal auf Verlangen
eines Rektors, von den Kriften der bestechenden Ordnung besetzt, dann in der
aufgewiihlten Bewegung, von der Sie wissen, von den Studenten zuriickerobert.
Dieser historische und politische Horizont wiirde eine ausfiihrliche Analyse er-
fordern. Ich wollte die historischen Bedingungen, unter denen ich diese Mittei-
lung vorbereitet habe, markieren, datieren und Sie daran teilhaben lassen. Sie
scheinen mir mit vollem Recht dem Feld und der Problematik unseres Colloqui-
ums anzugehdren.“!?

Auch wenn sich Derrida immer wieder mit Motiven und Themen beschéftig-
te, die das Politische beriihren, auch wenn er sich wiederholt mit politisch-
institutionellen Zwéngen konfrontiert sah und sich zu ihnen duBerte, so stellte
Lacoue-Labarthe im Rahmen des Kolloquiums die ,,politisch oder ethisch-
politisch ausdriicklichsten Gesten‘“!®* der Dekonstruktion zum ersten Mal heraus.
Letztlich war es auch die Absicht von Lacoue-Labarthe und Nancy mit der Kon-
zeption und der Durchfithrung des Kolloquiums die immense Bedeutung des Po-
litischen in Derridas Schriften hervorzuheben. Sie wiesen auf die Notwendigkeit
hin, sich dieser Dimension des Philosophischen, der Dekonstruktion des Politi-
schen, zuzuwenden. Lacoue-Labarthe sprach in seinem Vortrag davon, dass die
Dekonstruktion jedoch nicht nur eine Kritik des Politischen ist, um das Politi-
sche zu reformieren oder zu revolutionieren, um dem Politischen eine andere
Form zu geben, vielmehr ist die Dekonstruktion in diesem Sinne radikaler, wenn
nicht abgriindiger.'* Nancy und Lacoue-Labarthe nahmen fiir sich in Anspruch

12 Derrida 1988a, S. 122. Sparks wies darauf hin, dass Derrida sein Manuskript am
12. Mai 1968 als fertig gestellt datierte. Vgl. Sparks 1997, S. XVIIL

13 Lacoue-Labarthe 2003, S. 236. Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 57.

14  Keenan formulierte auf der Benjamin-Tagung On the Necessity of Violence for Any
Possibility of Justice, die 1991 von der Zeitschrift Cardazo Law Review zu Derridas
Essay Gesetzeskraft zur Frage der Gewalt ausgerichtet wurde, die folgende Frage,
die den Anmerkungen von Lacoue-Labarthe nicht undhnlich ist: ,,Do revolutions, to

the extent that they are revolutions and not reactions, happen in this night of non-

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 131

in politischer Hinsicht radikal und revolutiondr zu sein, zugleich wussten beide
sehr genau, dass ,.es kein politisches Modell mehr fiir eine Revolution gab.“!®
Lacoue-Labarthe betonte im Rahmen des Kolloquiums: ,,[D]ie Dekonstruktion
(der Ab-bau) des Eigenen [wird] nicht einfach Kritik gewesen sein, sondern ge-
rade in seiner Schwierigkeit den Einsatz dessen markiert haben, was ich weiter
oben, mit Absicht Heideggers Wort gebrauchend, eine wirkliche Auseinander-
setzung nannte — von der allein ausgehend es mir moglich scheint, ein tieferge-
hendes Infragestellen dessen in Gang zu bringen, was ich aus Bequemlichkeit
weiterhin das Politische oder Ethisch-Politische nenne. !¢

Die intensive Auseinandersetzung der Dekonstruktion mit dem Politischen
sollte nochmals mit der Hinterfragung des Begriffs beginnen. Diese Kritik sollte
die politische Souverinitét nicht neu bestimmen, indem sie diese auf andere In-
stitutionen des Politischen verschiebt, auf verschiedene Akteure und Akteurin-
nen aufteilt bzw. neue Subjekte des Politischen erfindet oder diese einer (gegen-
seitigen) Kontrolle unterwirft. Diese Prozeduren der Griindung, des Versam-
melns und der Vereinheitlichung, der Verschiebung und der Umverteilung sind
aus der Politischen Philosophie von Grotius, Machiavelli, iiber Hobbes, Spinoza,
bis hin zu Kant, Hegel und Marx bekannt. Sie bildeten die Basis, aus der sich
spater die Sozial- und Politikwissenschaften herausentwickelt haben. Lacoue-
Labarthe und Nancy ging es nicht darum, dem Politischen eine neue Form bzw.
eine neue Einheit zu geben, um das Politische neu zu formieren und die Figuren
der politischen Reprisentation erneut zu bestimmen. Hingegen sollte sich die
Dekonstruktion des Politischen einerseits mit der Beziehung zwischen dem Poli-
tischen und der Philosophie beschéftigen, die zwischen ihnen besteht, anderer-
seits sollte sie aber auch die Bedingungen, die Voraussetzungen und die Mog-
lichkeiten des Politischen untersuchen. In dieser Diskussion wurde von der Not-
wendigkeit ausgegangen, dass sich das politische Denken und das Denken des
Politischen &ndern mussten. So ist es auch zu verstehen, dass Nancy stets darauf
bestand, sich bei der Betrachtung des Politischen nicht die ontologische Refle-
xion zu ersparen. Eine Frage nach der Ontologie des Miteinanderseins war fiir
ihn unvermeidbar. Fiir ihn sollte es eine Aufgabe bleiben, das Zusammenleben
der Menschen, das Mitsein, das Sein-in-der-Gemeinschaft nicht als ein gemein-

knownledge? Must they?” Vgl. Keenan 1991, S. 1245 (Hervorhebungen im Origi-
nal).

15 Nancy 2015b, S. 18.

16  Lacoue-Labarthe 2003, S. 239 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Lacoue-
Labarthe, Nancy 1997, S. 61.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | Das Politische der Dekonstruktion

sames Sein, als ein Zusammen-Sein zu verstehen.!” Die Analyse des Mitseins
sollte seinen Ausgangspunkt nicht — wie stets von der Politischen Philosophie
vollzogen — beim einzelnen Menschen nehmen, der sich mit anderen Menschen
zusammenfindet, vielmehr zog Nancy in seiner Fragestellung eine Pluralitit des
Seins in Betracht.

Fiir ein besseres Verstdndnis jenes Moments, das nun von Lacoue-Labarthe
und Nancy als der ,,Entzug des Politischen!® bezeichnet wurde, waren Untersu-
chungen zu Heidegger und Derrida wesentlich und unumgénglich. Dabei ging es
um einen Entzug, der das Schwinden, die Entwertung und die Auflosung jeder
Art von Projektion, Ubertragung und Reprisentationen politischer Formung und
Figuration bedeutet: Dieser besagt jedoch nicht, dass sich das Politische aus Be-
reichen zuriickzieht, um diese anderen Diskursen zu iiberlassen.!® Ebenso war es
weder Nancys noch Lacoue-Labarthes Absicht, die Philosophie zu entpolitisie-
ren. Vielmehr ist unter dem Entzug des Politischen das Politische selbst zu ver-
stehen und gehort in diesem Sinne zu dessen Wesen.

Der Entzug des Politischen gehdrt zum Wesen des Politischen und ist zu-
gleich dessen Zisur.?’ Das Politische, das Wesen des gemeinschaftlichen Exis-
tierens, zieht sich in und von sich zuriick. Eine Einheit des Zusammenlebens, die
das Politische einerseits intendiert und andererseits von der Philosophie des Poli-
tischen vorausgesetzt wird, kann weder gedacht und vorgestellt noch verwirk-
licht werden. Der Entzug des Politischen wird nicht durch einen duflerlichen Akt
bestimmt, sondern ist eine Geste des Politischen.?' Keinesfalls kommt es zum

17  Vgl. Wagner, Niederberger, Kéveker 2002, S. 37f. Vgl. Nancy 2015b, S. 48.

18  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 131.

19  Ein Beispiel fiir eine derartige Verschiebung des politischen Diskurses wire jener
Vorgang, den der Politikwissenschaftler Crouch beschrieb. In dem Buch Postdemo-
kratie verwies er auf den Verfall demokratiepolitischer Diskurse, Institutionen, Prak-
tiken und Verfahren, der sich durch den Verlust der Dominanz politischer Kommu-
nikation auszeichnet, wobei andere, vor allem 6konomische Praktiken und Diskurse
an Einfluss und Macht gewinnen. Crouch bezeichnete diese Entwicklungen, die mit
dem Neoliberalismus anbrachen, als postdemokratisch und verstand darunter die
Verlagerung des politischen Gewichts der Biirger und Biirgerinnen auf die wir-
kungsmaéchtige Vorrangstellung multinationaler Konzerne sowie auf verwaltungs-
technische Ablédufe, deren politische Entscheidungen sodann als Sachzwénge ausge-
geben wurden. Vgl. Crouch 2008.

20  Zur Zéasur bei Lacoue-Labarthe vgl. Lacoue-Labarthe 1990, S. 65ff, insbesondere
S. 72.

21 Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 113.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 133

Entzug des Politischen aufgrund der Dominanz von zum Beispiel juristischen,
okonomischen oder soziologischen Diskursen. Wiederholt wies Lacoue-Labarthe
auf Heideggers Bemerkungen hin, dass das Politische im Wesentlichen unpoli-
tisch ist. Zum Wesen des Politischen gehort der Entzug. Zum Politischen gehort
es, dass sich das Politische in der Hauptsache unpolitisch zeigt. In einem Kom-
mentar zu Heideggers Einfiihrung in die Metaphysik heilit es bei Lacoue-
Labarthe: ,,The essence of the political, in other words, is by itself nothing politi-
cal. No philosophical investigation can take the measure of its retreat.“*

In dem Vortrag, den Lacoue-Labarthe wihrend des Kolloquiums in Cerisy-
la-Salle hielt, kniipfte er an Derridas Anmerkungen zu Heideggers Einfiihrung in
die Metaphysik® an. In den Anmerkungen wird unmissverstindlich ausgefiihrt,
dass die Bestimmung des Menschen — und die wesentliche Frage: Wer ist der
Mensch? — stets eine ,,politische Tragweite“?* besitzt. Zwar besagt dies nach
Heidegger, dass die politische Dimension einer Bestimmung des Menschen nicht
als ein definiertes Wir bzw. als eine bestimmte Gemeinschaft (Nation, Staat,
Kultur, Gesellschaft) identifiziert werden kann, jedoch erméglichte die Analyse
des unpolitischen Seins des Menschen Heidegger eine Charakterisierung des
Mitseins als Volk. Dieselbe Analyse lie Heidegger in der Rektoratsrede von ei-
ner Privilegierung des deutschen Volkes sprechen, ein Volk, dessen ,,geistige[r]
Auftrag*® durch einen Ruf des Seins erfolgte, den auch Heidegger vernahm und
der ihn der NSDAP beitreten lieB3.

So machte Lacoue-Labarthe auf die paradoxe Konstellation aufmerksam,
dass Heidegger in dem Moment, in dem er von einer politischen Bestimmung
des Mitseins abliel und einen Entzug des Politischen konstatierte, gleichzeitig
auf den Begriff des Volkes zurilickgriff, der den anthropologisch-politischen
Bestimmungen der Nation, der Gemeinschaft und des Staates vorausgeht.?® Dass
diese politische Tragweite der Bestimmung nicht unterschétzt werden darf, son-
dern unheilvolle und totalitire Dimensionen annehmen kann und annahm, darauf
wies Lacoue-Labarthe mit Blick auf Heideggers Verhalten und dessen Schriften
wihrend des Nationalsozialismus und nach dem Zweiten Weltkrieg hin, wie
auch mit Hinweis auf Arendts Begriff von der totalen Herrschaft.?’

22 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 71 (Hervorhebungen im Original). Vgl. ebenso
S. 112.

23 Vgl. Heidegger 1983b, S. 152.

24 Lacoue-Labarthe 2003, S. 248.

25 Heidegger 1983a, S. 9.

26  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 70.

27 Vgl Arendt 2013, S. 814ff.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | Das Politische der Dekonstruktion

In einem Beitrag zum ,, Politischen* Seminar, der ebenfalls wéhrend des
Kolloquiums in Cerisy-la-Salle eingebracht wurde, verwies Fynsk*® dagegen auf
ein Interview mit Derrida, um einerseits dessen Verhéltnis zum Politischen anzu-
sprechen und andererseits dem nachzugehen, was in den Texten Derridas als ein
Entzug des Politischen gelten kann. Im Interview mit Derrida, das fiir die Zeit-
schrift Diagraphe gefiihrt wurde, fragten ihn Kambouchner, Ristat und Sallenave
nach der Notwendigkeit einer politischen Praxis im Zusammenhang mit seinen
philosophischen Tétigkeiten. Derrida gab darauthin zu bedenken: ,,[...] philoso-
phical activity does not require a political practice; it is, in any case, a political
practice. Once one has fought to get that recognized, other struggles begin that
are both philosophical and political. What are they? I have no formula that could
gather up the answer to such a question. Nothing to add, if you like. What is
done or not done remains readable elsewhere for the interested parties.“%

Resiimierend stellte Fynsk heraus, was fiir Derrida als selbstverstindlich galt,
dass sich die Philosophie nicht auerhalb von Machtstrukturen, aulerhalb eines
Systems von institutionellen Einrichtungen befindet: ,,It is obvious today that
philosophy does not exist outside of the system of power and knowledge which
structures our institutions. And that politics forms the horizon of every practice
is perhaps, for modernity, obviousness itself — hence our difficulty in assigning a
proper meaning to the term politics (a difficulty which, in another sense, would
define the retreat of the political).**°

In diesem Sinne musste Derrida sein Denken wie sein philosophisches Han-
deln nicht politisieren und in eine politische Praxis iiberfiihren, denn philosophi-
sches Denken und Handeln sind per se politische Praktiken. Philosophisches
Handeln ist stets eine Auseinandersetzung mit Anderen und ist keinesfalls jen-
seits von Anderen. Philosophisches Handeln ist ein Mitsein-mit-Anderen, wie es
auch nicht von den Anspriichen und Forderungen Anderer, deren Techniken, In-
strumenten und Einrichtungen freigestellt ist. Immer wieder gibt es die Unter-
brechungen durch den Anderen, ob nun als Anforderungen, Zuwendungen, Hin-
wendungen, Zumutungen, Uberforderungen, gewalttitig oder freundschaftlich,
ob als Liebe, Hass oder Gleichgiiltigkeit. Dennoch scheinen die Begriffe des phi-
losophischen Handelns und der politischen Praxis alles andere als geklért und
festgelegt zu sein. Fynsk hob hervor: ,,But philosophy is also something other
than this sort of theoretical practice — and that is to say, something other than a
practice which would consist of producing a representation of the field of con-

28  Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89.
29  Derrida 1995a, S. 69f (Hervorhebungen im Original).
30 Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89 (Hervorhebungen im Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 135

flict whilst still representing (in the sense of a delegate, a spokesperson) a given
position.*3!

In einem Beitrag zur Eroftnung des Centre de Recherches Philosophiques
sur la Politigue im November 1980 machten Lacoue-Labarthe und Nancy noch
einmal deutlich, dass sie ihre Arbeiten nicht als politikwissenschaftliche Unter-
suchungen, oder als Unternehmungen einer Politischen Philosophie verstanden
wissen wollten. Thre Frage nach dem Wesen des Politischen sollte keine Ge-
meinschaft, nichts Politisches voraussetzen, wie es der ,,positive (sociological,
economic, technological) or normative (ethical, aesthetic — or political)
<32 praktiziert. Ebenso lag es ihnen fern, eine neue politische Wissen-
schaft, eine neue politische Theorie oder eine politische Praxis zu entwerfen.
Thre Beschiftigung mit dem Wesen des Politischen sollte nicht nur den Begriff
hinterfragen, sondern auch die Unterschiedlichkeit der Positionen zum Begriff

discourse

des Politischen in der Philosophie und Politischen Theorie aufzeigen. Zu unter-
suchen war fiir sie nicht das Politische — ob als Faktum, als Phdnomen, als Zu-
stand, als Notwendigkeit oder als Utopie —, sondern die Philosophie und ihr
Denken als das Politische: Ein Sein, das wesentlich ein Mitsein mit Anderen ist.
Bei Lacoue-Labarthe und Nancy heif3t es: ,,What remains to be thought by us, in
other words, is not a new institution (or instruction) of politics by thought, but
the political institution of so-called Western thought.*

Mit ihren Untersuchungen kniipften Lacoue-Labarthe und Nancy an ein phi-
losophisches Handeln an, das zwar einerseits politisch ist — ein Denken, das stets
ein Mitsein in der Gemeinschaft mit Anderen ist —, andererseits aber auch — im
Anschluss an Heidegger, Arendt und Derrida — den Entzug des Politischen be-
deutet. Mit Heidegger gesprochen, ist das Politische unpolitisch.>* Heideggers
Mitsein versammelt sich (als Politeia) zwar als ein Volk, nimmt aber weder die
Gestalt einer Nation noch die eines Staates an. Nach Arendt zeichnet sich hiermit
ein Totalitarismus ab, der nicht mehr an tradierte politische Formen des Staates
und der Nation gebunden ist, sondern auf Ideologien, 6konomische Werte, Mas-
senmobilisierungen und Gewalt setzt und den politischen Raum zerstort. Derrida
entwickelte in spiteren Arbeiten den Begriff der Autoimmunitit®® des Politi-

31 Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 93 (Hervorhebungen im Original).

32 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 105 (Hervorhebungen im Original).

33 Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 110.

34 Vgl Heidegger 1992b, S. 142.

35 Den Begriff der Autoimmunitit entwickelte Derrida in dem Vortrag Glaube und
Wissen. Vgl. Derrida 2001a, S. 72. In spateren Arbeiten verwendete Derrida wieder-

holt diesen Begriff. Vgl. u.a. Derrida 2003a, S. 37. In einem Gespréch mit Borradori

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | Das Politische der Dekonstruktion

schen, um den selbstmorderischen Prozess innerhalb des Politischen zu bezeich-
nen.

In einem spéter gefiihrten Interview hob Nancy fiir die Zeit am Centre de
Recherches Philosophiques sur la Politique hervor, dass er gemeinsam mit La-
coue-Labarthe eine ,,totalisierende Vorstellung von Politik“*® besaB. Diese Vor-
stellung von Politik stand unter dem Eindruck des Nationalsozialismus, der fa-
schistischen Bewegungen vor und nach dem Zweiten Weltkrieg, der kolonialen
und postkolonialen Politik Europas und jenem der sozialistischen Diktaturen so-
wie deren Politik der Lager. So machten Lacoue-Labarthe und Nancy damals
auch auf Debatten, die einen exzessiven Begriffsgebrauch des Politischen betrie-
ben und das Singulire, ,,Ungleichwertige“,>” Fremde und Andere unbedenklich
einer Politik der Offentlichkeit, der Okonomie und der Technik preisgaben, auf-
merksam. Sie wiesen darauf hin, dass das Politische jegliche Spezifitit verliert,
sobald alles zum Politikum erkldrt wird, sobald alles politisch wird. Mit dem
Faktum, dass alles politisch ist und zur Totalitdt wird, tritt ein Entzug des Politi-
schen in Kraft: Denn sobald alles politisch ist, sobald Sein immer Mitsein ist,
gibt es nichts Politisches mehr, gibt es keinen politischen Akt mehr, gibt es
nichts mehr, wovon sich das Politische unterscheiden kdnnte. Angesprochen wa-
ren damit Diskussionen, die in rechts-, aber auch in linkstotalitdren Theorien ihre
Basis fanden. Auch in Demokratien lassen sich totalitdre Elemente und Struktu-
ren finden, zumal wenn sie sich 6konomistischen und technizistischen Zwingen
unterwerfen. Auch liberale Formen der Demokratie erliegen einem politischen
Totalitarismus. Die Forderung Alles ist politisch zielt auf die totale Dominanz
des Politischen ab und erhebt den Anspruch, das Sein génzlich erfassen zu kén-
nen. Heidegger sprach in dem Zusammenhang vom Gestell*® und von der Ge-
fahr, die von der modernen Technologie ausgeht. In einem Radiobeitrag der

erlduterte er: ,,Ein autoimmunitérer Prozef3 ist, wie man weif, jenes seltsame Verhal-
ten des Lebendigen, das sich in fast selbstmdrderischer Weise daran macht, sich
selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstoren, sich gegen seine eigene Immunitét zu
immunisieren. Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original).

36  Wagner, Niederberger, Kéveker 2002, S. 36.

37 In einem Vortrag, den Nancy am 17. Dezember 2011 anldsslich der Katastrophe in
Fukushima hielt, kam er auf die Problematik der Begriffe Aquivalenz, Gleichheit,
Gleichwertigkeit usw. zu sprechen und betonte: ,,Gleichheit ist nicht die Gleichwer-
tigkeit der Individuen, an die die Idee der Demokratie zunéachst denken lésst [...].
Demokratie ldsst sich [...] nur aus der Gleichheit der Unvergleichbaren denken
[...]-“ Nancy 2013, S. 59 (Hervorhebungen im Original).

38 Vgl Heidegger 1985a, S. 23ff.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 137

Sendereihe Les vendredi de la philosophie, die vom September 2002 bis zum Ju-
1i 2003 ausgestrahlt wurde, erlduterte Nancy nochmals das Argument von der to-
talen Politik: ,,This usage of the word derives from a more or less conscious be-
lief in the idea that everything is or should be political. Now, this idea constitutes
nothing other than the content of what one calls fotalitarianism. Many would be
very vexed to learn that they speak — even if they do not think — in a totalitari-
an manner. However, it deserves to be said. Every time political refers to such a
totalizing property, there is indeed fotalitarianism. That is to say, the horizon of
this thought is that of a political absorption or assumption of every sphere of
existence (I am pointing here more or less to a formula of the young Marx).**
Sofern alles politisch ist, ist jeder Bereich des Lebens und des Todes wie
auch jeder Bereich des privaten und des 6ffentlichen Raumes von einer Struktur
des Mitseins bestimmt. Kein Mensch entgeht dem Mitsein. Das Politische, das
nunmehr mit dem Leben wie dem Tod untrennbar verbunden zu sein scheint,
und ebenso das Private wie das Offentliche verschwimmen lésst, erzwingt eine
Welt der Totalitét, die alles zu integrieren sucht, auch mit Gewalt. Diese umfas-
sende Durchdringung des Politischen besitzt zwei Merkmale: 1. Lacoue-
Labarthe wies in seiner Diagnose der Moderne in Ankniipfung an Arendt darauf
hin, dass es in Diktaturen wie in Demokratien ein Begehren gibt, alles einer be-
dingungslosen Herrschaft des Politischen zu unterwerfen. In dem Begehren, alles
zu einem Politikum zu machen, unterscheiden sich beide Formen des Politischen
nicht. Lacoue-Labarthe sprach im Anschluss an Arendt vom totalitdren Phéno-

3

men oder vom ,,totalitarian fact“** Morin erlduterte hierzu: ,,In this vein, wes-
tern democratic societies aim at the same social homogenization (a homogeniza-
tion of the body politics that is presupposed by democracy itself) as totalitarian
States, but by other means: mass consumption and mass media.“*! 2. Das andere,
aber dennoch ebenso bedeutungsvolle Merkmal der totalen politischen Durch-
dringung ist jenes, dass sich das Politische als Politisches entzieht*> und einer
Art Offentlichkeit der Politik und des Politischen Platz macht, in deren Totalitit
nicht mehr zwischen dem Privaten und dem Offentlichen unterschieden werden
kann. Das Politische wird total bzw. totalitir, indem es gesellschaftlich oder
okonomisch wird, indem die Gesellschaft bzw. das Okonomische als das poli-

tisch Relevante verstanden wird, die bzw. das alle Sphéren menschlichen Seins

39  Nancy 2008b, S. 24f (Hervorhebungen im Original).

40 Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 96 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Marchart
2011, S. 89.

41 Morin 2012, S. 100.

42 Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 97.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | Das Politische der Dekonstruktion

umfassen soll. Das Politische erfasst die gesamte Gesellschaft als politische Be-
wegung.

In ihren Untersuchungen zum Totalitarismus bezeichneten Nancy und La-
coue-Labarthe eine Politik als totalitdr, sobald das Politische sozial wird und als
das Soziale erscheint. Dabei erfasst das Politische die gesamte Gesellschaft und
lasst die privaten und die 6ffentlichen Sphéren ineinandergreifen. Das bedeutet,
dass das Politische als Grundzug des Menschen bestimmt wird, als dessen
Selbst-Erfiillung und als menschliche Notwendigkeit. Mit dieser Interpretation
des Totalitdren verkniipften Nancy und Lacoue-Labarthe das Problem des Totali-
tarismus mit der Frage der Subjektivitit. Die Politik des Totalitarismus wurde
von ihnen als ein Modus der Selbst-Setzung, der Selbstgriindung und als eine
Bewegung der SelbsterschlieBung des sozialen Menschen gedeutet.** Nicht nur
der Staat erscheint als ein Subjekt, als ein Etat-sujet, als ein ,,privatisiertes Politi-
sches“,* sondern auch die einzelnen Subjekte innerhalb des Staates sind Subjek-
te, jedoch nur noch Subjekte, die sich einem Staat unterworfen haben, der
Offentliches wie Privates durchdringt.

VOM MITSEIN ZUM MIT

Nach etwa vier Jahren Tatigkeit stellten Nancy und Lacoue-Labarthe die Arbeit
des Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique ein. Sie begriindeten
den Vorgang der SchlieBung damit, dass die Teilnehmer und Teilnehmerinnen
der Veranstaltungen nicht mehr zur Frage des Entzugs des Politischen arbeite-
ten.* Das, was Nancy und Lacoue-Labarthe als Entzug des Politischen definier-
ten, wurde aus ihrer Sicht miss- oder weitgehend falsch verstanden. In einem In-
terview legte Nancy spéter dar: ,,Wir meinten [...], dass das Politische, als das
Wesen der gemeinschaftlichen Existenz gedacht, sich von sich (oder in sich
selbst) zuriickzieht und dass die Einheit, die es impliziert, nicht mehr dar- und
vorgestellt, ja vielleicht auch nicht mehr verwirklicht werden kann. Keinesfalls
wollten wir aber sagen, dass man sich von seiner philosophischen Untersuchung
zurlickziehen miisse — ganz im Gegenteil! Die Untersuchungen sollten sich

43 Vgl Marchart 2011, S. 92f.

44 Hoerl 1999, S. 87.

45  Vgl. Morin 2012, S. 101f. In einem Gespriach mit Engelmann wies Nancy darauf
hin, dass damals die Frage, ob die Zivilgesellschaft verstirkt zu einem politischen
Faktor werden kann, die Diskussionen im Centre de Recherches Philosophiques sur
la Politique zusehends dominierte. Vgl. Nancy 2015b, S. 541f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 139

vielmehr dem Riickzug selbst zuwenden, also der historischen Auflosung der
staatlich-national-souverdnen Konfiguration sowie des dazu symmetrischen
Alles ist politisch. Und was stellten wir fest? Einen bequemen Konsens iiber die
Zivilgesellschaft (in dem neuen Sinne, den dieses Wort damals gerade ange-
nommen hatte), und dieser Konsens ist seither nicht verschwunden. Sicher hat
dieser Konsens seinen Nutzen und seine Bedeutung — etwa in den Auseinander-
setzungen, die ungeachtet ihrer Mehrdeutigkeiten und Komplexititen mit dem
Namen Globalisierungsgegnerschaft belegt werden —, aber er verschleiert das
grundsitzliche Problem: Was kénnen wir kiinftig unter Politik verstehen?**¢

Auch wenn das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique seine
Tatigkeit einstellte, so setzten Nancy wie Lacoue-Labarthe ihre Untersuchungen
fort, wenn auch nicht mehr unter den bisherigen Umsténden. Lacoue-Labarthe
beschéftigte sich in verschiedenen Publikationen mit Heideggers Nationaldsthe-
tizismen.*’ Nancy verdffentlichte Mitte der 1980er Jahre sein Buch La commun-
auté désceuvrée,® in den 1990er Jahren die Biicher Der Sinn der Welt*® und sin-
gulér plural sein,>® und im Jahr 2008 sein Buch Wahrheit der Demokratie.>*

Die Arbeiten von Nancy und Lacoue-Labarthe zeigen ohne Zweifel weder
Ubereinstimmungen mit der Politischen Philosophie des Kommunitarismus
(MaclIntyre, Taylor, Walzer),”? noch mit dem Liberalismus (Rawls, Dworkin,
Nozick). Morin wies in ihrer Untersuchung zu Nancy darauf hin, dass es fiir die
Politische Philosophie weniger ein Problem ist, Formen des Politischen voraus-
zusetzen, diese als gegeben zu bestimmen und in ihrer Struktur zu analysieren,
als diese zu begriinden und deren Modus der Griindung anzugeben. Um die Ge-
meinschaft des Zusammenlebens in ihrem Ursprung bzw. in ihrem Prinzip zu
begriinden, bendtigt die Politische Philosophie in der Regel die Instanz eines po-

46  Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 36 (Hervorhebungen im Original).

47  Vgl. Lacoue-Labarthe 1990. Vgl. ebenso Lacoue-Labarthe 2003, S. 1371f.

48 1988 erschien die deutsche Ubersetzung der ersten Auflage des Buches La commu-
nauté désceuvrée aus dem Jahr 1986. Vgl. Nancy 1988. 2004 publizierte Nancy in
Frankreich eine erweiterte Ausgabe des Buches, das 2018 wiederum ins Deutsche
iibersetzt wurde. Der Titel der Neuiibersetzung lautet: Von einer Gemeinschafi, die
sich nicht verwirklicht. Vgl. Nancy 2018.

49  Nancy 2014b.

50 Nancy 2012a.

51 Nancy 2008a.

52 Vgl. Devisch 2013. Vor allem im ersten Drittel seines Buches beschéftigte sich
Devisch damit, Differenzen zwischen Nancys Denken und dem Kommunitarismus

und ebenso zwischen Nancy und dem Liberalismus herauszuarbeiten.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | Das Politische der Dekonstruktion

litischen Subjekts, die des Souverins, der die Verfassung des Politischen griindet
und begriindet, entscheidet und bestimmt. Die politische Gemeinschaft ist, wie
Morin ausfiihrte, in der Darlegung der Politischen Philosophie nicht von sich aus
titig: Die politische Gemeinschaft handelt nicht von sich aus. Die Instanz der po-
litischen Handlung, die die politische Zusammenkunft entscheidet und griindet,
liegt jenseits der politischen Gemeinschaft. In dieser Hinsicht fallen die Souve-
ranitdt und die Gemeinschaft wie auch der grilndende Akt des Politischen und
die politische Gemeinschaft stets auseinander. In ihrer Untersuchung gab Morin
zwei exemplarische und wirkungsvolle Ansétze der Politischen Philosophie an,
die entweder souverdne Strukturen voraussetzen oder die Entscheidung zur Ge-
meinschaft an ein souverdnes Subjekt hoherer Ordnung iibertragen: Zum ersten
Ansatz gehoren die Theorien des Sozialvertrages, die die Entstehung der politi-
schen Institutionen und die Konstitution des Staates mit der Hypothese eines Na-
turzustandes beginnen lassen. In diesem Fall befinden sich die Menschen in ei-
nem Naturzustand ohne jegliche Beziehung zueinander; was ebenso besagt, dass
sie auch ohne Sprache und ohne einen Logos sind. Bei Morin heift es: ,,[...] in
our natural state we are not related, but we are at the same time not truly human
[...]1.* Um es jedoch zu einem Sozialvertrag kommen zu lassen, miissen letzt-
lich die Theorien des Sozialvertrages etwas an Bindung voraussetzen, die der
Vertrag erst erzeugt. Hegel steht beispielhaft fiir jene theoretischen Ansétze, die
den Staat bzw. die Gemeinschaft als die Einheit von Besonderem und Allgemei-
nem, als die Einheit der Einzelnen mit dem Universellen betrachten. Die Biirger
und Biirgerinnen des Staates sind hierin Subjekte verinnerlichter Beziehungen,
die einer Subjektivitit rationalen und verniinftigen Lebens geschuldet sind.
Angesprochen auf die Frage nach Parallelen zwischen seinen und den Arbei-
ten der Politischen Philosophie des Kommunitarismus und denen des Liberalis-
mus, gab Nancy zur Antwort, dass es nur ,,gewisse asymptotische Ubereinstim-

“ gibt. Eine explizite Rezeption der Politischen Philosophie

mung im Thema
gibt es im Werk von Nancy nicht. Auch in Hinblick anderer Positionen der Poli-
tischen Philosophie (Ranciere, Badiou, Lefort, Lyotard) bemerkte Nancy: ,,Ich
situiere mich nicht im Verhdltnis zu anderen politischen Philosophen, da ich
kein politischer Philosoph bin.*>

Nancy erweist sich in seinen Schriften weder als ein politischer Philosoph
noch als ein Gesellschaftswissenschaftler, weder als ein Politikwissenschaftler

noch als ein Philosoph mit politischen Ambitionen. Im Anschluss an die mit

53 Morin 2012, S.101.
54 Wagner, Niederberger, Kéveker 2002, S. 37.
55  Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 39 (Hervorhebungen im Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 141

Lacoue-Labarthe verdffentlichten Schriften heifit es in seinem Buch Von einer
Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht: ,)Das wichtigste und miihevollste
Zeugnis der modernen Welt umfasst vielleicht alle anderen Zeugnisse [...]: Es
ist jenes, das von der Auflosung oder dem Zerfall der Gemeinschaft zeugt, da-
von, wie sie sich disloziert oder in Flammen aufgeht.“>® Damit umreift er das
Feld, in dem er sich als Philosoph gedanklich bewegt.

Nancy ging es nicht um die eine oder andere Art der Betrachtung politischer
Gegebenheiten. Ebenso ging es ihm nicht um einen politischen Entwurf, der in
einen Horizont einzuschreiben wiére. Es ist nicht das Faktum des Staates, das
realisierte Zusammenleben der Menschen innerhalb einer gegebenen und institu-
tionell verfassten Gemeinschaft, oder ein dem Menschen innewohnender Drang
zur Sozialitdt, von dem Nancy in seinem Buch ausging. Hingegen war es die
Auflosung des gemeinschaftlichen Zusammenlebens, mit der sich Nancy be-
schiftigte, mit jenem Zerfall, von dem die moderne Welt Zeugnis gibt. Die Auf-
16sung des Zusammenlebens ist jedoch nichts, was den Menschen duf3erlich zu-
stoB3t, vielmehr ist es eine Auflésung, die dem Mitsein als Entzug von Mitsein
zugehorig ist. Im Text kommt er dabei auf Rousseau, Hegel, Marx, Heidegger,
Bataille, aber auch auf Sartre zu sprechen.

So ist das Politische — die Gemeinschaft als auch deren Zerfall — fiir Nancy
keine Frage nach der besten Regierungsform: jene Frage, die sich schon Sokrates
stellte und spéter Vertreter und Vertreterinnen der Politischen Philosophie. Das
Politische ist fiir Nancy auch keineswegs eine Frage nach dem, was der Mensch
existenziell braucht und aufgrund seiner Hilflosigkeit und Verletzlichkeit beno-
tigt. Auch in der Auseinandersetzung mit dem Totalitarismus, samt seiner Ge-
walt und Tyrannei, ging es fiir Nancy um eine ontologische Frage, also keines-
falls um das Problem einer schlechten Wahl, die von den politischen Subjekten
oder den Angehdrigen des politischen Raumes besser zu treffen (gewesen) wire.
Der Totalitarismus ist vielmehr, wie das Politische iiberhaupt, ein ontologisches
Problem, das auf den Entzug des Politischen hinweist. Oder anders gesagt: Sein
ist stets Mitsein, und deshalb ist das Politische eine ontologische Frage.’” Zum

56 Nancy 2018, S. 7.

57  Bei Devisch heifit es: ,,For Nancy, being is with. The primal ontological conditions
of our community aren't conceived as the One, the Other or the We, but as the with,
relationality, and the between. The question of being (Seinsfrage) is therefore the
question of being-with (Mitseinsfrage).” Devisch 1999, S. 7 (Hervorhebungen im
Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | Das Politische der Dekonstruktion

Dasein wird kein Mitsein addiert, damit es in der Welt ist. Nancy schrieb: “Das
Mit-sein ldsst sich nicht ans Da-sein anfiigen: aber da sein ist mit sein [...].*®
Mit Bezug auf eine anders verlaufende Heidegger-Rezeption durch Levinas
und Blanchot lésst sich jedoch auch formulieren, dass das Sein bei Nancy nicht
einer voranfanglichen Destruktion durch ethische oder moralische Anspriiche
ausgesetzt ist. Vielmehr ist bei Nancy das Sein selbst wesentlich ein Entzug von
Sein. Hamacher wies auf diese urspriingliche Aufgabe und Aussetzung des
Seins® hin, die weder auf eine Entscheidung zum Sein, noch auf eine Entschei-
dung zum Nicht-Sein hinauslduft®® und sprach die Frage nach einer Politik der
Oukratie an: ,,a politics of the Or of democracy — one can read or not read this

«“6! Nur als diese Gemeinschaft ohne Ge-

word — an Or-cracy [eine Oukratie]
meinschaft, nur als dieses Mitsein ohne Mitsein, ist das Sein (ohne ein Sein) ein
ethos und ist das Sein (ohne ein Sein) urspriinglich ethisch. Critchley resiimiert:
,,Ontology is ethical, ethics is ontological.“¢?

Nancy wies schon zu Beginn des Buches Von einer Gemeinschafi, die sich
nicht verwirklicht darauf hin, dass einerseits die Frage nach der Gemeinschaft
aus einem christlich-romantischen Bewusstsein entsprang und nostalgisch als
Verlust einer anfanglich verlorenen Gemeinschaft verklart wurde. Andererseits
war es Rousseau, der ein ,,Bewusstsein von einem (vielleicht irreparablen) Bruch
dieser Gemeinschaft“®* verspiirte. Andere Theorien des Politischen beinhalteten

vor und nach Rousseau entweder Staatsmodelle oder Gesellschaftskonzepte, die

58 Nancy 2012a, S. 146. Vgl. hierzu Critchley 1999, S. 64.

59  Vgl. Nancy 1983, insbesondere S. 24f. Dort heif3t es: ,,Das Sein ist keiner Ursache,
keinem Beweger, keinem Prinzip anvertraut; nicht ist es seiner eigenen Substanz,
noch seiner eigenen Subsistenz iiberlassen. Es ist — aufgegeben.*

60  Hamacher sprach im Zusammenhang mit seiner Lektiire von Nancys Auslegung der
Seinsentschlossenheit bei Heidegger von einer ,,Ormative®, einer Ver-oder-ung des
Seins. Hamacher 1994, S. 117. Vgl. auch Hamacher 1993. Woanders heifit es:
,Every decision and especially that one which Heidegger calls the original and the
own moves before the question Either or or or [Entweder oder oder oder]; therefore
it does not move in a binary oppositon, but at all events moves up it and can only
move in this way at all and be the movement of Dasein as the opening up of its
Being.” Hamacher 1997, S. 55.

61 Hamacher 1997, S. 60 (Hervorhebungen im Original).

62  Critchley 1999, S. 65. Nancy ging spéter in dem Buch Das nackte Denken auf den
Zusammenhang von Ontologie und Handlung bzw. Ethik ein. Vgl. Nancy 2014a,
S. 103ff.

63  Nancy 2018, S. 19.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 143

bestmoglich — effektiv, machtpolitisch und 6konomisch — ausgestaltet sein soll-
ten. Mit diesen Konzepten sollte die Souverénitit des politischen Raumes, bei
einer gleichzeitigen Ausgewogenheit gesellschaftlicher Anspriiche der einzelnen
Gruppen und Individuen, gewahrt bleiben.%

Wihrend in der Gegeniiberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft bzw.
Staat, die Gemeinschaft stets nach dem Modell der Familie, einer verwandt-
schaftlichen Liebe oder einer grundsétzlich vertrauensvoll kommunikativen Be-
ziehung dargestellt wird, werden die Gesellschaft wie der Staat als Zusammen-
schliisse von Individuen zur Verteilung von Gewaltverhéltnissen und zur Regu-
lierung von Anerkennungen und Bediirfnissen betrachtet. Allerdings kommen-
tierte Nancy die in den Sozialwissenschaften kolportierten Vorstellungen von ei-
ner verlorengegangenen und zerstorten Gemeinschaft, auf der die Modelle von
Gesellschaft und Staat aufbauen, und merkte an, dass diese falsch sind: ,,Die
Gemeinschaft hat nicht stattgefunden [...] Sie hat nicht bei den Guayaqui-
Indianern stattgefunden und genauso wenig in irgendeinem Zeitalter der Hiitten,
sie hat nicht im hegelschen ,Geist eines Volkes® stattgefunden und auch nicht in
der christlichen Agape. Die Gesellschaft ist nicht — zusammen mit Staat, Indus-
trie, Kapital — gekommen und hat eine frithere Gemeinschaft aufgelost. [...] Die
Gesellschaft ist nicht auf den Triimmern einer Gemeinschaft entstanden. Sie ist
im Verschwinden oder im Bewahren dessen entstanden, was — ob Stimme oder
Reiche — vielleicht genauso wenig Bezug zu dem hatte, was wir ,Gemeinschaft’
nennen, wie zu dem, was wir ,Gesellschaft‘ nennen. Und daher ist die Gemein-
schaft bei weitem nicht das, was die Gesellschaft zerbrochen oder verloren hitte,
sondern das, was von der Gesellschaft her zu uns kommt — Frage, Erwartung, Er-
eignis, Imperativ —, was uns von ihr her widerfihrt.*®

Gemeinschaft ist weder etwas, was uns mit der Zeit verloren ging oder ab-
handenkam, noch wurde diese urspriingliche Form des Zusammenlebens durch
dullere Einwirkungen oder durch Interventionen zerstort. Eine Gemeinschaft, de-
ren Verlust wir betrauern kdnnen, gab es nie. Dennoch ist der Entzug, der soge-
nannte Verlust der Gemeinschaft, eine Erfahrung, die wir gemeinsam machen.®
Der Verlust von und der Mangel an einer sogenannten urspriinglichen und natiir-
lichen Gemeinschaft ist common sense. In nichts scheint der Gemeinsinn mehr
zu kulminieren, wie in diesem Verlust. Nancy stellte diese paradoxe Argumenta-
tion auch in seinen spéteren Untersuchungen zur Gemeinschaft heraus. In dem

64  Morin verwies hierzu in ihrem Kommentar zu Nancy auf Arbeiten von Tonnies und
Weber. Vgl. Morin 2012, S. 74f. Vgl. ebenso Tonnies 2005 und Weber 2002.

65 Nancy 2018, S. 22f (Hervorhebungen im Original).

66 Vgl Morin 2012, S. 75f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | Das Politische der Dekonstruktion

Artikel Of Being-in-Common insistierte Nancy auf die paradoxe Logik des Mit-
seins und des Zusammenlebens und schrieb: ,,We are in common, with one
another. What do [sic!] this in and this with mean? [...] With, together, or in
common obviously do not mean in one another, nor do they mean in each other's
place. That would imply an exteriority. (Even in love, one is in the other only
outside the other. The child in its mother is also exterior in that interiority, alt-
hough in quite another way. And in the most assembled crowd, one is not in the
place of the other.) But with does not mean next fo, or juxtaposed, either. The lo-
gic of the with — of the being-with, of the Mitsein that Heidegger makes contem-
porary and correlative with the Dasein — is the singular logic of an inside-
“67 Etwas spiter
heifdt es im Text: ,,Nothing is more common than being: it is the self-evidence of

outside. It is perhaps the very logic of singularity in general.

existence. Nothing is more uncommon than being: it is the self-evidence of
community.“¢

In Ankniipfung an Heideggers Terminus Dasein — ein Dasein, das als ein
Mitsein stets ein Zusammensein mit Anderen ist® —, entfaltete Nancy sein Ver-
stindnis von der Gemeinschaft an den Pripositionen mit, zu, in, bei usw. Das,
was Gemeinschaft ausmacht, ist, dass sie sich nicht als eine Gemeinschaft von
Subjekten ausweist, die durch ein (geistiges, symbolisches oder natiirliches)
Band miteinander verkniipft in Beziehung stehen: Ein Band, das nichts weiter als
eine Technik des Okonomischen, der Anerkennung oder des Sozialen wire. Fiir
Nancy ist die Gemeinschaft hingegen die Beziehung selbst, die kein Band zwi-

67 Nancy 1991b, S. 6 (Hervorhebungen im Original).

68 Nancy 1991b, S. 8.

69  Dasein ist Mitsein, ein Zusammensein mit Anderen. Nur in diesem Sinne ist das Da-
sein ein In-der-Welt-Sein. Dabei geht es ausschlieSlich um den eigenen Tod im Zu-
sammensein mit Anderen oder wie es bei Heidegger heifit, um den jemeinigen Tod
des Mitseins. Nach Heidegger ist das Dasein ausschlielich ein Vorlauf zum eigenen
Tod. Das Dasein leidet weder unter seinen Mitmenschen, noch kann das Dasein den
Tod eines Anderen sterben. (Vgl. Heidegger 1984, S. 240.) Das Schicksal des Da-
seins ist Mitsein zu sein und nur in dem Sinne trdgt es Sorge um sein In-der-Welt-
Sein. Im Gegensatz hierzu betonte Sartre, dass fiir ihn die Anderen die Hélle sind, da
sie die Freiheit des Subjekts bedrohen (,,Die Holle, das sind die anderen.” Sartre
1991, S. 59). Wiahrend Heideggers Dasein sich in der ontologischen Analyse allen-
falls — wenn auch in abgriindig radikaler Weise — der Alltiglichkeit aussetzt (Vgl.
Heidegger 1984, S. 114ff), wird die notwendige Einschriankung der Freiheit bei

Sartre zu einem existenziellen Akt menschlichen Leidens.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 145

schen zwei Subjekten, sondern als Beziehung zugleich Kluft und Entfernung ist.
Die Gemeinschaft, das Miteinandersein, ist das Mit, das Zu, das In und das Bei.
Auch wenn wir die Erfahrung vom Verlust der Gemeinschaft machen, so
konnen wir diese Erfahrung nur gemeinsam machen. In diesem Sinne ist der
Entzug von Mitsein jene Erfahrung, die erst eine Gemeinschaft ausmacht. Eine
Gemeinschaft gibt es nur insofern, als sie nie stattfindet und nie stattgefunden
hat. Eine innige Gemeinschaft, eine totale und geschlossene Gemeinschaft, oder
auch eine natiirliche, iibersichtliche und abzéhlbare Gemeinschaft, gab es nie-
mals, und wird es kiinftig nicht geben kénnen. In dem Sinne ist die Totalitdt des
Seins als Mitsein eine ontologische Unmdoglichkeit. Mitsein ist Mitsein. Gemein-
schaft ist so verstanden die Erfahrung einer Unterbrechung von Kommunion und
Kommunikation. Oder anders gesagt: Die Kommunikation der Gemeinschaft ist
der Abbruch einer kommunikativen Bindung. Das Mit bei Nancy ist wesentlich
ein Nicht-Mit. Das com der Kommunikation und der Kommunion ist wesentlich
eine Unterbrechung des Verbindlichen und der Verschmelzung. Morin kommen-
tierte hierzu: ,,Now, Nancy will argue that this is the only possible community,
that is, the community that experiences its own absence, or the absence of fusion
and communion. Community is the experience of the interruption of communi-

on «70

BATAILLE UND BLANCHOT

Bevor Nancy in dem Buch singuliir plural sein’ den Versuch unternahm, Hei-
deggers Sein und Zeit umzuschreiben, indem er nicht das Sein oder das Dasein,
sondern das Mitsein in seiner Zeitlichkeit als urspriinglich und vergessen be-
schrieb,’? setzte er sich in dem Buch Von einer Gemeinschaft, die sich nicht ver-
wirklicht intensiv mit Bataille auseinander.

An den Beginn seiner Reflexionen zu Bataille stellte Nancy abermals Uber-
legungen zu Heidegger. In seinen Notizen heilit es, dass Heideggers ,,Vision ei-
nes Volkes und eines Geschicks*” zu jener Denkfigur gehorte, die die innige

70  Morin 2012, S. 76.

71 In der Vorbemerkung zum Buch singuldr plural sein heifit es: ,Der Text ver-
schweigt den Anspruch nicht, die gesamte prima philosophia neu aufrollen zu wol-
len, indem er ihr das singuldr Plurale des Seins als Grundlegung gibt.“ Nancy
2012a, S. 13 (Hervorhebungen im Original).

72 Vgl. Devisch 1999, S. 3. Vgl. ebenso Critchley 1999, S. 54.

73 Nancy 2018, S. 28.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | Das Politische der Dekonstruktion

Beziehung von Gemeinschaft und Tod hervorhebt. Dariiber hinaus gehorte es zu
Heideggers Identifizierung des Mitseins als Volk, den Tod und den Verlust von
Mitgliedern der Gemeinschaft als Kristallisationspunkte der Gemeinschaft zu
verstehen. So gesehen ist Heidegger eben jener Denktradition zuzuordnen, die
dem Tod einen Sinn abgewinnt, den Tod in einer Figur des ,,Heils* aufgehen
lasst und den Tod des Einzelnen als ein Opfer beschreibt, das sich fiir die Ge-
samtheit der Gemeinschaft hergibt. Seit Anfang der 1980er Jahre wies Nancy
wiederholt auf diese Konstellation von Dasein, Mitsein, Volk, Geschichte,
Schicksal und Geschick hin, die Heidegger in dem Buch Sein und Zeit, insbe-
sondere im §72, beschrieb. Nach Nancy war diese entscheidend fiir Heideggers
Weg hin zu einer nationalsozialistischen Gesinnung.”

Nancy stellte hingegen heraus: Die Gemeinschaft ,,ist an ihm [dem Tod;
Anm.d.V.] jedoch nicht ausgerichtet wie an ihrem Werk. Genauso wenig wie die
Gemeinschaft ein Werk ist, macht sie aus dem Tod ein Werk.“”> Weder der
Staat, die Gesellschaft, noch die Gemeinschaft sind jene Werke, die sich aus der
Sterblichkeit ihrer Individuen erschlieBen. Weder resultiert aus der Sterblichkeit
der Individuen jenes Projekt, das per Vertragsschluss oder aus einer Bewegung
der Vernunft heraus die Form eines Staates annimmt, noch verwandelt sich im
Opfer des Einzelnen die Endlichkeit des Individuums in eine allgemeine und zu-
gleich konkrete Freiheit, die fiir Hegel der Staat war.”® In Batailles Schriften fand
Nancy ein Denken, das den Tod als jene Unmdglichkeit beschreibt, die ein
Einswerden der Gemeinschaft urspriinglich verhindert. Eindringlich hob Nancy
hervor, dass sich im Sterben die tote Existenz nicht in ein Opfer verwandelt.
Nancy sprach hierbei von einer nicht zu opfernden Existenz. Das Dasein (d.h.
das Mitsein und der Mensch) ist keine Existenz, die im Tod die Souverinitit ei-
ner politischen Gemeinschaft erzeugt. Der Tod erzeugt nichts.”’

74 Nancy 2015b, S. 27.

75 Nancy 2018, S. 28.

76  Vgl. Hegel 1970, S. 406.

77  Agamben kritisierte Nancys Auslegung der batailleschen Begriffe Opfer und Exzess,
um seinen eigenen Begriff von der Souverénitdt (wie auch seinen Begriff vom Aus-
nahmezustand) zu rechtfertigen. Agamben schrieb in dem Buch Homo sacer hierzu:
,.Es ist das Verdienst von Jean-Luc Nancy, die Doppeldeutigkeit von Batailles Op-
ferdenken aufgedeckt und den Begriff einer nicht opferbaren Existenz mit Nach-
druck und gegen jede Opferversuchung formuliert zu haben. Doch wenn unsere
Analyse wirklich ins Schwarze trifft und Batailles Definition der Souverénitit durch
die Uberschreitung dem totbaren Leben im souverinen Bann unangemessen bleibt,

dann geniigt der Begriff der Nichtopferbarkeit ebensowenig, um mit der Frage der

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 147

Aber dennoch ergaben sich fiir Nancy durch Batailles Untersuchungen zur
Souverinitit, zum Politischen und zur Gemeinschaft Zugénge, die die untrenn-
bare Verbundenheit von Tod und Gemeinschaft herausstellen und offenbaren,
auch wenn es Bataille vermied, die Gemeinschaft als ein entworfenes, projektier-
tes oder vollendetes Werk zu betrachten. In diesem Zusammenhang hob Nancy
hervor, dass sich mit der Sterblichkeit und letztlich mit dem Tod des Einzelnen
eine Gemeinschaft der Uberlebenden zeigt: Einerseits eine Gemeinschaft jener,
die den Tod des Einzelnen {iberleben, andererseits bildet die Gemeinschaft ein
Zusammensein, das mit seiner Griindung unvollstdndig ist und bleiben wird: der
Exzess der Gemeinschaft. Die Verbliebenen sind angesichts der Sterbenden von
einer Intensitdt des Todes durchdrungen, die die Gemeinschaft mit einem Verlust
an eben dieser Gemeinschaft erzeugt. So steht am Ursprung der Gemeinschaft
der Verlust von Gemeinschaft. Nancy verwies in diesem Zusammenhang auf ei-
ne Textstelle bei Bataille, in der es heif3t: ,,Sieht er seinesgleichen sterben, kann
ein Lebender nur noch aufer sich weiter bestehen.“’

Die Gemeinschaft ist jener Ort, der den Menschen ihre Endlichkeit zur Dar-
stellung bringt und den unvermeidbaren Exzess sichtbar macht.”” Jede Gemein-
schaft ist so verstanden ein Ort, an dem die Endlichkeit jedes singuldren Men-
schen, dessen Sein-zum-Tod, ausgestellt und zur Darstellung gebracht wird. Das,
was eine Gemeinschaft teilt und mitteilt, sind keine Informationen und kein Wis-
sen liber bestimmte Sachenverhalte und Dinge. Die Gemeinschaft ist jener Ort,
an dem jeder singuldre Mensch das Schicksal der Endlichkeit, den Abgrund des
Seins-zum-Tode teilt und somit nichts teilt. Nancy schrieb: ,,[D]ie Gemeinschaft
ist das ekstatische Bewusstsein der Nacht der Immanenz, insofern ein solches

Bewusstsein die Unterbrechung des Selbstbewusstseins ist.**

Gewalt in der modernen Biopolitik fertig zu werden. Denn der homo sacer ist eben
nicht opferbar und darf dennoch von jedem getotet werden.* Agamben 2002, S. 123.
Entgegen einer Neu- und Umformulierung der Souveranitit, wie sie zum Beispiel
von Agamben in der Relektiire von Schmitt und Foucault betrieben wurde, beharrten
Nancy wie Derrida auf einer Unmdglichkeit von Souverénitit.

78 Nancy 2018, S. 30 (Hervorhebungen im Original). Blanchot zitierte in seiner Ent-
gegnung zu Nancy dieselbe Textstelle aus Batailles Schriftfragment La limite de
['utile. Vgl. Blanchot 2007b, S. 22. Im Original bei Bataille heift es: ,,S’il voit son
semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que hors de soi.“ Bataille 1976,
S. 245 (Hervorhebungen im Original).

79  Vgl. Nancy 2018, S. 29.

80 Nancy 2018, S. 36 (Hervorhebungen im Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | Das Politische der Dekonstruktion

Es gibt kein einzelnes Wesen, ohne dass es nicht schon andere Wesen gibt.
Das ,.endliche Sein [prisentiert sich] stets gemeinsam“.®' Auch wenn der
Mensch allein und einsam ist, gibt es und gab es andere Menschen und andere
Wesen. ,,Wir erscheinen gemeinsam: wir kommen zusammen in die Welt [...].
Es gibt kein Zur-Welt-Kommen, das nicht grundsitzlich gemeinsam wire.*%? Fiir
den Menschen gibt es immer schon die anderen Menschen, eine Gemeinschaft,
in der er ekstatisch und endlich existiert.** In diesem Sinne ist die Gemeinschaft
der Ort des Anfangs und der Geburt wie auch das Vergessen all dessen. Sie ist
aber ebenso der Ort des Abschieds, der Trauer und der Sorge. Nancy sprach von
einer dreifachen Trauer, die auf unsere Endlichkeit bezogen ist: ,,die Trauer um
den Tod des anderen, die Trauer um meine Geburt und die Trauer um meinen
Tod. 8

Die Gemeinschaft mit den Anderen zeigt jedem einzelnen Menschen seine
unerfahrbare und zugleich unwiederholbare Geburt wie auch seinen uniiber-
windbaren Tod. Die Gemeinschaft ist also keine beschrinkte, die im Verhiltnis
zu ihrer idealen Form begrenzt ist, vielmehr ist sie eine Gemeinschaft der End-
lichkeit und Immanenz, die urspriinglich unvollstéindig und fragmentiert ist. Sie
ist eine Gemeinschaft der Geburt und des Sterbens, eine transzendierende Imma-
nenz, eine Immanenz des Exzesses, eine Gemeinschaft, die sich selbst fremd und
unabgeschlossen ist. Fiir Nancy ist die Gemeinschaft also keine Gemeinschaft
freier Subjekte, die sich in ihrem Willen zusammenfinden oder eine Gemein-
schaft von Individuen, die kulturell zusammengehoren. Fiir ihn ist die Gemein-
schaft auch kein Resultat, das sich aus einem souverdnen Akt generiert. Die Ge-
meinschaft ist nach Nancy vielmehr ein Moment des Exzesses der Uberleben-
den, deren Gemeinschaft sich natologisch wie thanatologisch darstellt. Nancy
formulierte: ,,Die Endlichkeit erscheint mit, das heif3t wird exponiert: das ist das
Wesen der Gemeinschaft.*

Im Fortgang seiner Ausfilhrungen gab Nancy an, dass Batailles Besorgnis
um das Politische aus der bitteren Erfahrung mit einem seiner Ansicht nach ver-
ratenen Kommunismus herriihrte.®® In Folge dieser Erfahrung beschiftigte sich
Bataille mit den Begrifflichkeiten der politischen Souverénitit, fithrte eine inten-
sive Auseinandersetzung mit Kojéves und Hegels Begriff der Negativitit, griin-

81 Nancy 2018, S. 50.

82 Nancy 19%94a, S. 170 (Hervorhebungen im Original).
83  Vgl. Nancy 2018, S. 50.

84 Nancy 2018, S. 53.

85 Nancy 2018, S. 51.

86  Vgl. Nancy 2018, S. 30f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 149

dete die geheime Acéphale-Gesellschaft und setzte sich mit der Bedeutung der
Opferung und des Opfers innerhalb des Politischen auseinander. Nancy ging im
Verlauf seiner Ausfithrungen in deutliche Distanz zu Bataille und warf ihm vor,
am nostalgischen Begriff einer verlorenen Gemeinschaft festzuhalten. Auch
wenn Bataille die Bedeutung des Opfers fiir das Politische bei Hegel und Kojéve
kritisierte und seine Relevanz fiir das Politische neu formulierte, so blieben seine
Arbeiten zur Gemeinschaft fiir Nancy zu stark auf Motive des Heiligen und der
Opferung fixiert,’” um sich von traditionellen Vorstellungen der Gemeinschaft
zu losen.

Trotz dieser Fixierung auf das Heilige und auf das Opfer, die fiir Nancy un-
annehmbar war, stellte Batailles ausfiihrliche Beschéiftigung mit dem menschli-
chen Opfer und der Selbstopferung der Souverénitét die Bedeutung des Teilens
des Todes mit den Anderen und die exponierte Kommunikation eines endlichen
und grundlosen Mit-Seins heraus. Mit dem Teilen des Todes, mit dem Teilen
von Nichts, ein Teilen, das nichts Substanzielles, kein Etwas und somit nichts
Gemeinsames teilt, ist nach Nancy jede Gemeinschaft unweigerlich unvollstidn-
dig. Auf der Grundlage dieser Auseinandersetzung, die Bataille iiber die Begriff-
lichkeiten Hegels und Kojéves fiihrte, beschrieb Nancy eine Negativitit, die sich
nicht in eine Positivitdt hoherer Ordnung dialektisch iibersetzen, erarbeiten oder
durcharbeiten lésst. Bataille sprach von einer ,,arbeitslosen* und ,,unbeschéftig-
ten“ Negativitit: von einer Negativitit ohne Verwendung,® eine Negativitit des
Todes, die sich nicht in eine symbolische Ordnung, in ein Werk oder in eine
sinnvolle Handlung tibertragen ldsst. Er sprach von dieser Negativitit als einer
ohne Zweck und Anwendung. Blanchot bezeichnete diese Negativitit, die Hegel
und Kojeéve noch fremd war, als eine absolute, als eine Entwerkung und nicht-
arbeitende Negativitit. Nancy formulierte mit Bezug auf diese Diskussion: ,,Man
produziert sie [die Gemeinschaft; Anm.d.V.] nicht, man macht ihre Erfahrung
(oder ihre Erfahrung macht uns) als Erfahrung der Endlichkeit. Die Gemein-
schaft als Werk oder die Gemeinschaft durch die Werke wiirde unterstellen, dass
das gemeinsame Sein als solches objektivierbar und produzierbar ist (in Orten,
Personen, Gebduden, Diskursen, Institutionen, Symbolen: kurz, in Subjekten).

87  Vgl. Nancy 2018, S. 32, ebenso Nancy 2002. Vgl. hierzu den Aufsatz Hegel, der
Tod und das Opfer (Bataille 2018a) wie auch Nancys Aufsatz The Unsacrificeable
(Nancy 1991a).

88  Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff. Im Original bei Bataille heift es: ,,Si ’action (le faire)
est - comme dit Hegel - la négativité, la question se pose alors de savoir si la négati-
vité de qui n’a plus rien a faire disparait ou subsiste a I’état de négativité sans
emploi.“ Bataille 1997b, S. 131f (Hervorhebungen im Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | Das Politische der Dekonstruktion

[...] Die Gemeinschaft hat notwendig in dem statt, was Blanchot /e déseuvre-
ment genannt hat, Entwerkung, Nicht-am-Werk-Sein, Werklosigkeit. Diesseits
oder jenseits des Werks, das, was sich vom Werk zuriickzieht, was nichts mehr
mit der Produktion oder der Vollendung zu tun hat, sondern was in Richtung Un-
terbrechung, Fragmentierung, Schwebe oder Einhalt geht. Die Gemeinschaft ist
aus der Unterbrechung der Singularitidten gemacht, oder aus dem Einhalt, der die
singuldren Daseine sind. Sie ist nicht ihr Werk und sie hat sie nicht als ihre Wer-
ke, genauso wenig wie die Kommunikation ein Werk ist, ja nicht einmal eine
Operation singuldrer Daseine: denn sie ist einfach ihr Sein — ihr Sein, das auf
seiner Grenze innehélt. Die Kommunikation ist die Entwerkung des gesellschaft-
lichen, 6konomischen, technischen, institutionellen Werks.**

So ist fiir Nancy, wie bereits erwihnt, das Mitsein keine Gemeinschaft von
Subjekten, die kommunizieren, um Nachrichten und Informationen miteinander
auszutauschen, sich gegenseitig anzuerkennen oder Vertrdge untereinander ab-
zuschlieBen. Vielmehr ist das Mitsein die Mit-Teilung des Todes, das Teilen
dessen, was sich nicht kommunizieren lédsst: Der Tod des Anderen. Um jene Pré-
sentation der Gemeinschaft zu beschreiben, auf die Nancy bei Bataille zuriick-
griff, sprach er von der entwerkten Gemeinschaft, einem Terminus, den er von
Blanchot entlehnte.

Trotz dieser Referenz auf Blanchot zog Nancys Buch Die undarstellbare
Gemeinschaft mit seinem Erscheinen unabsehbare und zum Teil heftige Reso-
nanzen nach sich. Zu den wichtigsten Kritikern, auf die Nancy spéter reagierte,
gehorten Derrida, Badiou und insbesondere Blanchot. Nancy vermerkte hierzu:
,»Von mehreren Seiten her sah ich von dem Gebrauch des Wortes Gemeinschaft
Gefahren ausgehen: Unweigerlich klingt es von Substanz und Innerlichkeit er-
fiillt, ja aufgebldht; recht unvermeidlich hat es eine christliche Referenz (geistige
oder briiderliche, kommunielle Gemeinschaft) oder eine im weiteren Sinne reli-
giose (jiidische Gemeinschaft, Gemeinschaft des Gebets, Gemeinschaft der
Glaubigen — 'umma); es wird zur Bekréiftigung vorgeblicher Ethnizititen ver-
wendet — all dies konnte nur Warnung sein.“” In der dazugehdrigen FuBnote ist
notiert: ,,Sehr rasch sind Einwinde oder Warnungen, selbst freundschaftliche
gekommen wie jene Derridas, der sich in diesem Punkt gegen Blanchot und
mich zusammen wandte, oder wie jene Badious, der forderte, Gemeinschaft

durch Gleichheit zu ersetzen.*!

89 Nancy 2018, S. 55 (Hervorhebungen im Original).
90 Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original).
91 Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 151

Blanchot antwortete auf Nancys Buch mit der Publikation Die uneingesteh-
bare Gemeinschaft. In dieser hielt Blanchot fest, dass Nancy die Gemeinschaft
weder als ein Objekt, noch als eine Tatsache oder eine gegebene Struktur be-
schreibt. Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein ,,[...] Ort — der
Nichtort —, an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis
zu haben“.”?> Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt. Den-
noch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, ,,[...] nicht bei
der Negation der kommuniellen Gemeinschaft zu verharren und weiter iiber die-
se Negativitdt hinaus zu denken, auf ein Geheimnis des Gemeinsamen hin, das
kein gemein(sam)es Geheimnis ist.*%*

Entgegen Nancy stellte Blanchot in Aussicht, den Begriff der Gemeinschaft
und der mit ihr verbundenen Geheimnislosigkeit, fallen zu lassen und schrieb:
,»Wenn aber die Beziehung des Menschen zum Menschen aufhért, eine Bezie-
hung des Gleichen zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Un-
beugsamen einfiihrt, der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem
verhilt, der ihn in Betracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Bezie-
hung durch und erzwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch
wagen wird, Gemeinschaft zu nennen. Oder man wird es gutheiflen, sie so nen-
nen, und sich dabei fragen, was auf dem Spiel steht in der Idee einer Gemein-
schaft und ob diese nicht, habe sie nun existiert oder nicht, stets am Ende die
Abwesenheit der Gemeinschaft.**

Nancy rekapitulierte: ,,Die Antwort ergriff mich, zuallererst weil die von
Blanchot solcherart gezeigte Aufmerksamkeit die Bedeutung des Motivs bewies,
nicht nur fiir ihn, sondern durch ihn fiir alle, die eine zwingende, gewaltsame
Notwendigkeit verspiirten [...]. Mich hatte jedoch auch die Tatsache ergriffen,
daB die Antwort Blanchots zugleich ein Echo war, ein Widerhall und eine Re-
plik, ein Vorbehalt und in gewisser Hinsicht ein Vorwurf. Ich habe diesen Vor-

92  Blanchot 2007b, S. 39.

93  Nancy 2007, S. 30.

94 Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original). Einen Uberblick iiber die
Antworten und Entgegnungen, die zwischen Nancy und Blanchot gewechselt wur-
den, gab Bird. Er stellte den instruktiven Charakter der Diskussion zwischen Blan-
chot und Nancy heraus. Vgl. hierzu Bird 2008, insbesondere S. 7f. Hingegen stellte
Bernasconi die Argumente, die von Blanchot und Nancy zur Begrifflichkeit der
Gemeinschaft ins Spiel gebracht wurden, polarisierend einander gegeniiber. Vgl.

Bernasconi 1993, insbesondere S. 7.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | Das Politische der Dekonstruktion

behalt oder Vorwurf nie vollig aufgekldrt, weder in einem Text, noch fiir mich

selbst, noch in der Korrespondenz mit Blanchot.**

VON DEN KNOTEN DES POLITISCHEN HIN ZUR
DEMOKRATIE

Nach den Diskussionen um den Gebrauch des Begriffs Gemeinschaft, zog es
Nancy vor, vom Zusammen-Sein oder vom Mitsein, vom Band und von Knoten
zu sprechen.’® So heifit in dem Buch Der Sinn der Welt: ,Das Politische ist der
Ort des Im-Gemeinsamen [I’en-commun] als solchem. Oder auch der Ort des
Zusammen-Seins.*”’

Wie schon zu Zeiten der Zusammenarbeit mit Lacoue-Labarthe und in Die
undarstellbare Gemeinschaft, blieben auch in den darauffolgenden Jahren die
zentralen Motive seiner Publikationen jene, in denen es um das Zusammensein,
die Auseinandersetzungen mit dem Totalitarismus, mit einer Politik souverdner
Subjekte, mit den Voraussetzungen einer politischen Theologie ging, die trotz
sublimer Sékularisierungen theologisch blieb.

Nancy griff in diesen Uberlegungen Schmitts zentrale These der Politischen
Theologie auf, die besagt, dass ,,[a]lle pragnanten Begriffe der modernen Staats-
lehre [...] sikularisierte theologische Begriffe”*® sind. Dabei stellte Nancy je-
doch in Abrede, dass es je einen historischen Augenblick gab, und sei es die
Hinrichtung von Ludwig XVIL., in dem die theologisch-politische Transzendenz
aufgegeben und sikularisiert wurde, um eine Politik der Trauer bzw. Melancho-
lie auszubilden.” Entgegen der Proklamation einer negativen Theologie des Po-
litischen, ging es Nancy um den Gedanken eines verweltlichten Zusammenseins.

Mit Bezug auf Schmitts Kritik am Vertragsmodell bei Rousseau rdumte
Nancy ein, dass die Vertragstheorie unzureichend ist. Fiir ihn ist sie geradezu
diirftig, weil sie fiir das Kniipfen des sozialen Bandes der Ur-Verfassung die
Subjekte des Vertrags voraussetzen muss.!® Um den Gedanken eines verwelt-
lichten Zusammenseins zu denken, muss das soziale Band als ein zu kniipfendes
Band verstanden werden und nicht als ein schon gekniipftes Band. Nancy fuhr

95  Nancy 2007, S. 27f.

96  Nancy 2007, S. 30.

97  Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original).
98  Schmitt 1990, S. 49. Vgl. hierzu Nancy 2014b, S. 131f.
99  Vgl. Nancy 2014b, S. 131.

100 Vgl. Nancy 2014b, S. 133f.

14.02.2026, 09:44:1;


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 153

dahingehend fort, ,,den Sinn des Im-Gemeinsamen zu denken, weder als Wahr-
heit eines gemein(sam)en Subjekts noch als einen allgemeinen, iiber die beson-
deren Sinne gesetzten Sinn, sondern im Gegenteil als Abwesenheit eines allge-
meinen Sinns auBerhalb der vielzihligen Singularitit so vieler Sinnsubjekte®.!"!

Fiir Nancy ging es um eine Verweltlichung des Mitseins. Es ging ihm um das
Band, das die nackte Existenz ist: Eine Existenz ohne Transzendenz, ohne ein
vorausgesetztes Subjekt, ohne eine hdhere und jenseitige Souverdnitit. In Der
Sinn der Welt entwickelte Nancy ein Denken des Zusammenseins, das die Ge-
meinschaft allein als ein bloes Band beschreibt. Ein Band, das nicht weniger,
aber auch nicht mehr ist als die Verkniipfung und die Verknotung des Bandes:
,»All unsere Politiken sind Politiken der Auflésung (von Verkniipfung) in Selbst-
geniigsamkeit [...]. Es geht also darum, ein Denken (und das heif3t, nicht davon
zu trennen, eine praxis) des Bandes als solchem anzugehen. Das Kniipfen des
Bandes muss an den Schnittpunkt treten, genau an die Stelle der leeren Wahrheit
der Demokratie und des exzessiven Sinns der Subjektivitit.*%2

Nancy benutzte viele Synonyme fiir das Mitsein. Zum einen benutzte er
Termini, die in der Politischen Philosophie oder in den Sozialwissenschaften ihre
Verwendung finden, wie etwa die Politeia, die Gemeinschaft und das Zusam-
mensein. Zum anderen bezeichnete Nancy das Mitsein nur als das Mit, auch als
das Band, die Knoten, die Verkniipfungen, die Bindung, die Beziechung und das
Zwischen. So verstanden ist das Mitsein weder eine Innerlichkeit noch eine Au-
Berlichkeit. Das Mitsein als Band ist aber auch kein Ding, keine Sache und kein
Gegenstand, das sich gespannt zwischen zwei Subjekten befindet, die jene Ei-
genschaften besitzen, das Band bedienen, manipulieren und benutzen zu kdnnen.
Hingegen beschrieb Nancy in Der Sinn der Welt das Band als ein unaufhérliches
Verkniipfen, das endlos und unentwegt sich in Bezug setzt (ohne bei sich anzu-
kommen): ,,Das Kniipfen ist nichts, keine res, nichts als die Inbezugsetzung, die
zugleich Nihe und Entfernung voraussetzt, Anbindung und Entbindung, Verstri-
ckung, Intrige, Ambivalenz.“!*

Mit der Darstellung der Politeia als ein endloses und sich unentwegt ver-
kniipfendes Band, schlug Nancy vor, den Vertrag, den rousseauschen Contract
Social, ,,gemél einem anderen als dem juridisch-kommerzialen Modell zu den-
ken“.!™ Dabei galt es aber nicht nur den Akt der Kniipfung und des Vertragsab-

101 Nancy 2014b, S. 134 (Hervorhebungen im Original).
102 Nancy 2014b, S. 156 (Hervorhebungen im Original).
103 Nancy 2014b, S. 157 (Hervorhebungen im Original).
104 Nancy 2014b, S. 157.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | Das Politische der Dekonstruktion

schlusses erneut durchzudenken, sondern auch die Instanzen und Akteure und
Akteurinnen des Vertrages einer revidierenden Betrachtung zu unterziehen.

Das Politische, das sich fiir Nancy dabei ergab, bezeichnete er als eine Poli-
5 und spiter auch als
Demokratie: ,,Die Politik wire dann weder eine Substanz noch eine Form, son-
dern zunédchst eine Geste: die Geste selbst des Verkniipfens und Verkettens, von
jedem zu jedem, jedes Mal Einmaligkeiten kniipfend (Individuen, Gruppen, Na-

tik der Singularititen, oder als ein singular plural sein,'

tionen oder Volker), und diese Einmaligkeiten haben nur die Einheit des Kno-
tens, die mit anderem verkettete Einheit, die stets weltweite Verkettung und die
Welt, die keine andere Einheit hat. Diese Politik braucht eine ganze Ontologie
des Seins als Verkniipfen, genau gesagt vielleicht dieses AuBerste, in dem jede
Ontologie sich als solche mit etwas anderem als sie selbst verkniipft.«!%

Der Sinn dieser so verstandenen Gemeinschaft ldge nicht in einer ihr zukiinf-
tigen Form oder in einem Willen der ihr zugehdrigen Subjekte, vielmehr findet
das Band seine Bestimmung, indem es sich verkniipft, verkettet und verknotet.'%’
Zu dem sich unentwegt und endlos verkniipfenden Mitsein gehort aber auch die
stete Umstrukturierung der Verkniipfungen: Die Auflosung von Knoten, die Um-
leitung, die Verlegung und Verlagerung von Strukturen. Die Verkettungen sind
nicht abschlieBbar. Nancy notierte: ,,Es ist weniger das bindende Band als das
verbindende, es ist weniger das einschniirende als dasjenige, das ein Netz
kniipft.«1%8

Das Mitsein ist in dem Sinne nicht etwas, das bindet, um sich und seine ein-
zelnen Glieder zu fixieren, sondern das zum Geflecht des sich unentwegt ver-
kniipfenden Bandes gehort, das sich endlos umstrukturiert und stets eine Baustel-
le ist. Das Band ist ein Band ohne Bindung, das sich stets modifiziert, ohne je
eine Form anzunehmen: Ein Band, das weder eine Form besitzt noch sich als ein
Werk vervollstdndigt. Anderorts sprach Nancy mit Bezug auf Ranciére und Le-
fort von einer ,,Demokratie, die noch zu kommen hat*.'” Die Zukiinftigkeit des
Mitseins liegt hierbei jedoch nicht in einer erreichbaren, ereignishaften, stattzu-
findenden und datierbaren Form von Demokratie, sondern in der stets unab-
schlieBbaren Zukiinftigkeit einer kommenden Demokratie. Nancy folgerte den-
noch: ,,/n diesem Sinne kann das politische Erfordernis gar nicht nicht ein Erfor-
dernis der Konfiguration sein, auch wenn es der Figuration/Présentation eines

105 Vgl. Nancy 2012a.

106 Nancy 2014b, S. 157f.
107 Vgl. Nancy 2014b, S. 159.
108 Nancy 2014b, S. 160.

109 Nancy 2014b, S. 162.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 155

souverdnen Korpers widerstehen muss. Die Demokratie kann sich nicht damit
zufrieden geben, der Ort einer Exposition auf eine leere Wahrheit zu sein [...].
Die Identitdten miissen sich schreiben, das heif3t sie miissen sich als Kniipfungen
[nouages] von Sinn dessen, was keinen identifizierbaren Sinn hat, wissen und
praktizieren. !

DIE TOTENMASKEN DER STADT

In einem kurzen Aufsatz, den Nancy im Jahr 2004 fiir eine Ausstellung in der
franzdsischen Stadt Tourcoing zu den Zeichen der Stadt'!! anfertigte, sprach er
von den Bildern der Stadt, die in Zukunft vergangen und verschwunden sein
wird. Die Bilder, die wir in der Ausstellung hétten sehen kdnnen, zeigen, wie
Nancy schrieb, die ,,Totenmasken der Stadt“.!'? Auf ihnen entdecken wir Villen,
Nachbarn, Stadtviertel, Plitze und Monumente, Marktflecken, axonometrische
Darstellungen von Stédten oder urbane Zonen.

Zumindest auf zweierlei Dinge wollte Nancy mit der Rede von den Totenbil-
dern, mit den Bildern einer zukiinftig toten Stadt hinweisen, auf denen wir eben
nur die Totenmasken der Stadt sehen: Einerseits l4sst sich die Stadt nicht auf ei-
ne Struktur reduzieren, die den Bewohnern und Bewohnerinnen Sicherheit gibt
und Angenehmes — eine Bleibe, einen Aufenthalt — zur Verfiigung stellt. Weder
kann die Stadt sie schiitzen oder Geborgenheit geben, noch lésst es sich in der
Stadt wohnen. Fiir Nancy hatte die Stadt weder etwas mit der Identitétspolitik
bzw. mit dem Sicherheitskonzepten einer traditionellen Politischen Philosophie
zu tun noch mit dem Wohnen, das durch die Phénomenologie oder auch Heideg-
gers Fundamentalontologie beschrieben wird.!'® Andererseits miissen wir die

110 Nancy 2014b, S. 169 (Hervorhebungen im Original).

111 Die Ausstellung trug den Titel La Ville qui fait signes und fand vom 1. Oktober bis
zum 6. Dezember 2004 im Studio fiir zeitgendssische Kunst Le Fresnoy statt.

112 Vgl. Nancy 2011a, S. 44.

113 Fiir Heidegger war das Wohnen in der Differenz von Eigentlichkeit und Uneigent-
lichkeit auf Seiten der Eigentlichkeit verortet. Nach seinen Hebel- und Hoélderlin-
Lektiiren verband er das Wohnen mit einem heimatlichen Wohnen im Haus des
Seins: Wobei nun die Sprache jenes Haus des Seins war, in dem der Dichter hérend
wohnt. Zum Begriff des Wohnens ist auf Arbeiten von Heidegger, Bollnow und
Guzzoni hinzuweisen: vgl. Heidegger 1985a, S. 139-156, Bollnow 1963,
S. 499ff und Guzzoni 1999. Auch Lefébvre setzte die Stadt und die Urbanisierung
der Gesellschaft in Bezug zum Wohnen. Vgl. Lefébvre 1972.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | Das Politische der Dekonstruktion

Stadt ausgehend davon verstehen, wie es bei Nancy heilit, was sie in Zukunft
sein wird: Die Stadt wird in Zukunft verschwunden sein. Sie wird in Zukunft
nicht das sein, was wir heute als Stadt bezeichnen. Sie wird das iiberschritten ha-
ben, womit wir die Stadt immer in Beziehung setzten: mit der City, mit der civi-
tas, mit der Biirgerschaft, den Biirgern und Biirgerinnen, mit einer Urbanitit, die
in ihren urbs Bildung und Hoflichkeit hervorbrachte, also mit einer Zivilisation
und den zu diesem Begriff dazugehorigen Institutionen, Verfahren und Ideen.
Die Stadt wird in Zukunft die Idee der Stadt iiberschritten haben. Nancys Uber-
legungen zerreilen das Band, das zwischen der Gemeinschaft, der Politeia, und
den Formen sozialpolitischer Ideen von Bildung, Heimat, Sicherheit und Wohl-
befinden gekniipft wurde.

Um zu verstehen, worum es Nancy ging, wenn er von der Stadt sprach, muss
beriicksichtigt werden, dass die Stadt/die Polis der Ort der Gemeinschaft/der Po-
liteia ist. Allerdings ist der Ort der Politeia nicht mit den AuBerlichkeiten seiner
Erscheinung zu verwechseln.!!"* Die Stadt lsst sich nicht aus der Anzahl und der
Zusammensetzung ihrer Bewohner und Bewohnerinnen ermessen. Es sind auch
nicht die architektonischen Anlagen — die Stadtmauer, die Marktplitze, die An-
sammlung der Bauwerke und die StraBenziige —, die eine Stadt zur Stadt ma-
chen. Ebenso resultiert die Stadt nicht aus dem Schutzbediirfnis ihrer Einwohner
und Einwohnerinnen. Sie entsteht nicht aus dem Leiden der Menschen, die sich
schiitzen wollen und Strukturen schaffen, um ihre Furcht voreinander und vor
Anderen zu bindigen. Dieser Reichtum, diese Stirke, diese Mauern erschaffen
keine Stadt.

Auch wenn es nicht erstaunlich ist, von Nancy zu erfahren, dass es Bilder
(Bildnisse und Fotografien) von Stiddten gibt, so kann es dennoch stutzig ma-
chen, wenn es bei ihm heif3t, dass diese Bilder die Totenmasken der Stadt zeigen:
Bilder mit den Masken einer Stadt, die in Zukunft vergangen sein wird. Ebenso
ist es nicht erstaunlich zu vernehmen, dass es in der Zukunft keine Stidte mehr
geben wird. Die Stadt war von Beginn an ihrer Zersetzung und ihrem Verfall
ausgesetzt, und dennoch beheimatete sie unsere Vorstellung von einer zivilen
Form des Zusammenlebens. Jedoch zeichnet sich mittlerweile innerhalb der
Stadt eine Zerstdrung des Stadtraumes an, die sich zwar durch keine pessimisti-

115 erkliren ldsst, aber dennoch

schen Prognosen und durch den Begrift Urbicide
von uns Menschen fordert, dem nachzugehen, was uns die Stadt durch ihre Kor-

rosion, Verwiistung und Verwandlung zu denken gibt: Diese Idee von Stadt

114 Aufdiesen Aspekt wies schon Hegel hin. Vgl. Hegel 1970, S. 401.
115 Vgl. Graham 2010.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 157

verwandelte mit ihrem Zukunftsprojekt die ganze zivile und urbane Welt.!'S Es
ist eine Stadt, die nun in ihrer weltweiten Urbanisierung als Stadt verschwinden
wird.

Fiir Nancy ist die Stadt der Ort einer Gemeinschaft, der nicht mit den For-
men von Gruppen, Gesellschaften oder mit trans- und supranationalen Einrich-
tungen verwechselt werden darf. Seine Beschiftigung mit der Gemeinschaft war
zu allererst der Frage nach dem Ontologischen des menschlichen Zusammens-
eins gewidmet. Er beschéftigte sich damit, wie sich Gemeinschaft darstellt, wie
das Zusammenleben des Menschen, wie das Mitsein und das Sein-in-der-
Gemeinschaft zu verstehen ist.

Um Nancys Verstidndnis von Mitsein zu beschreiben, kann gesagt werden,
dass sich der Sinn des Seins teilt, sich mitteilt, sich unentwegt teilt. Mitsein ist
das Band der Teilung, die Verkniipfung der Mitteilung, die Verkettung von Kno-
ten, Beziehungen und Verbindungen, aber ebenso das Teilen von Konflikten,
Trennungen und Unterbrechungen. Mitsein ist das Teilen mit allen: die gleich-
zeitige Verkniipfung mit den Toten und Lebenden, mit allen Seienden.''” Das
Teilen des Mitseins ist eine ,,Politik des unabldssigen Verkniipfens von Singula-
rititen miteinander,''® eine Aufreihung von Knoten, Verbindungen und Abhin-
gigkeiten, ohne dabei eine Vollstdndigkeit zu erlangen. Wenn nun die Polis der
Ort der Siedlung und des Mitseins ist, so ist sie einerseits die Verrdumlichung
einer Struktur von Teilen und Kommunikation, die kein gegebenes Band, ob nun
als Liebe, Nation, Geist oder Vertrag, voraussetzt.'"” Andererseits ist das Mitsein
eine Gemeinschaft von Lebenden und Toten, zu der auch die Toten und die Un-
geborenen gehdren, von Anfang an also auch jene, die nicht dabei sind. In die-
sem Sinne ist die Gemeinschaft urspriinglich und mit Beginn ihrer Griindung
unvollstandig. So steht am Ursprung der Gemeinschaft der Verlust derselben.

Die ersten Bilder, die Nancy in seinem Text zur Ausstellung beschrieb, zei-
gen romische Gutshduser: Die Villa!?® ist die erste Totenmaske der Stadt. Im
Bild der Villa verdichtet sich das Landliche. Zum Haus der Familie, domus,
riicken die Nachbarn auf. Nancy erinnerte hierbei an die Semantik des Wortes
Villa, village (frz.) und ville (frz.), von Dorf, Markt und Stadt.

116 Vgl. Nancy 2011a, S. 92.
117 Vgl. Nancy 2012a, S. 147.
118 Nancy 2014b, S. 157.

119 Vgl. Nancy 2014b, S. 147ff.
120 Vgl. Nancy 2011a, S. 45f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | Das Politische der Dekonstruktion

Auf den nichsten Bildern, die Nancy beschrieb, sind die Nachbarn'?' zu
sehen. Die Nachbarschaft ist eine nicht-familifire Struktur, die trotz der Uber-
schreitung des Familidren eine Distanz zu Regierungsformen, zu politischen
Prozeduren und Versammlungen wie zur Biirokratie hilt. Die Nachbarschaft ge-
hort nicht der politischen Ordnung an. Weder ist sie Vetternwirtschaft noch eine
,,Bruderschaft”. Auch die Gemeinsamkeit des familidren Blutes ist ihr fremd. In
diesem Sinne ist die Nachbarschaft nicht einem heimatlichen Boden verhaftet,
vielmehr ist die Nachbarschaft eine Gegend, in der sich Menschen eine Néhe
ohne Intimitét teilen.

Es folgen Bilder, die das Viertel'? zeigen. Je groBer die Stadt ist und je mehr
Nachbarschaften sie zihlt, umso mehr driftet die Stadt auseinander und bildet
unterschiedliche Viertel aus. Die Stadt zerlegt sich selbst, indem sie in ihrer
Dehnung disparate Viertel ausformt. Diese fligen in die Stadt wieder jene Diffe-
renzen, Lokalisierungen, Rivalitidten und Ungleichheiten ein, die die Stadt besei-
tigen wollte, als sie ihre Tore zu einer Einheit zu schlieen versuchte. So zeigt
sich die Stadt im Widerstreben zweier Prinzipien, in einem Spannungsfeld zwi-
schen dem Prinzip von Einheit und Identitdt und jenem einer singuldren Ver-
rdumlichung. Mit dem Viertel kehrt ein dorflicher, 1dndlicher Topos zuriick, der
jedoch von der Stadt begrenzt bleibt.

Die Plitze und Monumente'?

wurden von Nancy als weitere Totenmasken
der Stadt angefiihrt. Die Stralle, die via, die nichts anderes als ein Durchgang
zwischen den Gebduden der Villa war, dehnt sich aus und wird zu einem Platz.
Die Plétze folgen den Stralen und Gassen (platea), aus denen sie hervorgingen.
Die Urbanitit der Stadt entwickelte sich aus den Zwischenrdumen, die die Villa
gelassen hat. Auf den Pléitzen der Stadt gibt es den Austausch: die Bewegung,
die Beziehung, den Transport. Dort werden die Mérkte abgehalten. Dort gibt es
die Uhren, die Terrassen, die Feste, die Umziige. Auf den Pldtzen sind auch die
Monumente aufgestellt, mit denen die Stadt auf sich selbst zeigt, indem die Mo-
numente Orientierungspunkte innerhalb der Stadt bilden und als exemplarische
Bauten zu Identitétstragern der Stadt werden. An den Plitzen und Monumenten
ist die Stadt erkennbar.

Eine weitere Totenmaske der Stadt ist der Marktflecken.'?* In der franzdsi-
schen Semantik gibt es enge Beziige zwischen dem Marktflecken (bourg), dem
Stédtchen (bourg) und der Bourgeois. Die befestigte Stadt (die Festung oder die

121 Vgl. Nancy 2011a, S. 46f.
122 Vgl. Nancy 2011a, S. 47ff.
123 Vgl. Nancy 2011a, S. 49ff.
124 Vgl. Nancy 2011a, S. 51ff.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 159

Burg) besitzt ihren Ursprung entweder in einer wehrhaft ausgebauten Villa oder
in einer Ansammlung von bewehrten Grenzposten. An den Réndern der Stadt
liegen Posten und Vorposten, die Pforten, die Eingéinge und Ausgénge, die Vor-
stddte und Vororte: eben alles, was vor der Stadt und nicht zur Stadt gehorte. Die
Biirger und Biirgerinnen der Stadt besitzen Privilegien und Rechte, die den Frau-
en und Ménnern der Vorstadt verwehrt sind. Dennoch gibt es eine Bewegung der
Stadt, die stindig ihre Befestigungsmauern und ihre Grenze verschiebt, ihre Vor-
stddte verschlingt, um sie an einer anderen, entfernten Stelle wieder zu errichten.

Als die Stadt noch Stadt war, so heiflt es bei Nancy, galt die axonometrische
Darstellung'? als das geeignete Bild, um die Stadt zu erfassen. Dabei handelte es
sich um ein geometrisches Verfahren, Hauser, Stralen und Pldtze durch die pa-
rallelperspektivische Darstellung auf eine Ebene zu projizieren. Mit dem Verfah-
ren sollte die Stadt unter das Regime des Sehens fallen. Jedoch stellte sich her-
aus, dass mit der Zunahme in die Hohe gebauter Gebdude, mit der stetigen Aus-
dehnung des Stadtraums und dem Ausbau von unterirdischen Tunnel-, R6hren-,
Leitungs- und Kabelsystemen, die axonometrische Darstellung der Stadt zu ei-
nem unmoglichen Unterfangen wurde. Fiir die Stadt jenseits der Stadt, die den
stidtischen wie auch den nichtstddtischen Raum besténdig urbanisiert und reur-
banisiert, gibt es kein geeignetes Bild, um sich darzustellen. Obwohl sich die
Stadt dem Rhythmus ihrer eigenen Zersetzung unterwirft, indem sie sich stetig
erweitert und neue urbane Zonen um sich legt, halluziniert die Stadt ihre Identi-
tét als GroBstadt, Hauptstadt und City.

Die groBe Stadt'?® ist eine weitere Totenmaske, der sich Nancy zuwandte. Je
groBer die Stadt ist, umso ausgeprégter ist ihre Macht. Der groflen Stadt geht es
nicht darum zu vernetzen und Knotenpunkt zu sein, vielmehr wiederholt sie eine
mythische Geste, wenn sie sich als Hauptstadt oder als Metropole und Weltstadt
begreift. Die GroBstadt heiligt sich selbst, indem sie sich Tiirme und Paléste er-
richtet, ihr Unterirdisches aushohlt, Schiachte und Kanéle anlegt. Um sich selbst
zu feiern, verleugnet sie ihre fremde und rurale Herkunft. Die groBe Stadt wird
sich selbst zum eigenen Tempel, obwohl ihr ihre eigene Bewegung, eben jene,
sich zu vergrofern, zum Verhéngnis wird. Je groBBer die GroBstadt wird, als Me-
tropole liber sich hinauswichst und sich zur Megacity und Globalcity entwickelt,
verschwindet das Wesen der Stadt. Die grof3e Stadt mutiert.

Um die Bedeutung der Megastddte Tokio-Yokohama, Mexiko City, New
York, Seoul, Mumbai, Sdo Paulo oder Manila zu diskutieren, bediente sich

125 Vgl. Nancy 2011a, S. 54f.
126 Vgl. Nancy 2011a, S. 56ff.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | Das Politische der Dekonstruktion

Nancy des paradigmatischen Vergleichs mit Babylon.'?” An diesem urbanen Ort
ging es fiir ihn eher um Exzesse und hedonistische Geniisse, denn um Arbeit, das
Wirtschaften, die Fiir- und Vorsorge oder Erholung und Regeneration, die den
nicht-urbanen Rdumen zugeschrieben werden. Der urbanen Verausgabung geht
es um sich selbst, um ein Selbst, das sich nach sich verzehrt. So ist Babylon die
stindige Erweiterung und Wucherung des sich Verausgabens. Nancy schrieb:
,Diese Wucherung hat einen einfachen und vertrauten Namen: Technik.“!*® Ba-
bylon ist in dem Sinne nichts anderes als eine Technik, die die Wucherung, Aus-
breitung und Vermehrung des Auswuchses ist: eine Technik der Vernetzung, der
Bezichung und des Verkniipfens, die weder Ziele verfolgt noch etwas bezweckt.
In Babylon verausgabt sich die Stadt permanent, nach innen und nach auflen. In
dieser Logik des Technischen iiberwindet sich die Stadt und tritt in ihr jenseits
ein. Auch wenn mit der wuchernden Technik des Mitseins die Idee der Stadt zu
ihrem Ende kommt, so wird die Stadt jenseits der Stadt nicht authdren sich zu
urbanisieren.

Die letzte Totenmaske der Stadt, der sich Nancy zuwandte, ist die urbane
Zone.'? Mit ihr kiindigt sich die Zukunft der Stadt an. Nancy sprach andernorts
auch von einem ,,somnambulen Unternehmen®,'*° das die Technik des Mitseins
in ihrer permanenten und ziellosen Urbanisierung umsetzt. Gilirtel um Giirtel,
Zone um Zone dehnt sich die Stadt in ihrer Weltwerdung iiber sich selbst hinaus
aus. Sobald die Stadt ihrer eigenen Urbanisierung und nicht den Dispositiven der
Sicherheit und Annehmlichkeit folgt, kiindigt sie das Ende der Idee der Stadt an.
Die Zukunft der Stadt wird nicht mehr die der biirgerlichen Zivilisation sein,
aber auch nicht die des melting pots. Sobald sich alles zu einer Weltwerdung der
Stadt urbanisiert, und dabei alle nichturbanen Rdume zum Verschwinden ge-
bracht werden, gehdren zu den urbanen Elementen nicht der Hausbau und der
Arbeitsplatz, sondern der ,,Ausbau von Transportwegen®,'*! insbesondere der
Bau, der Umbau und die Baustelle. Alles wird miteinander verbunden und unab-
lassig umgebaut: netzformig, zufillig, molekular, wuchernd. Bestindig wird ab-
gerissen und rekombiniert. Permanent werden neue Trassen verlegt und neue
Routen gezogen.

Um Nancy zu verstehen, warum er von den Bildern sprach, die die Toten-
masken der Stadt zeigen, bleiben zumindest zwei Fragen zu bedenken: Was sind

127 Vgl. Nancy 2011a, S. 58ff.
128 Nancy 2011a, S. 59.

129 Vgl. Nancy 2011a, S. 61ff.
130 Nancy 2011a, S. 92.

131 Nancy 2011a, S. 101.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 161

Bilder, in diesem Fall Fotografien? Warum zeigen die Fotografien iiberhaupt To-
tenmasken der Stadt?

Um von Bildern und Fotografien zu sprechen, muss berlicksichtigt werden,
dass das ,,Bild ein Ding [ist], das dieses Ding nicht ist“.!32 Das Bild zeigt ein
Ding, z.B. eine Villa, von der sich das Bild wesentlich unterscheidet. Im Weite-
ren unterscheidet sich das Bild von seiner Unterseite, dem Fotopapier. So be-
trachtet, fallen zwei unterschiedliche Dinge in einem Bild zusammen: Das Ding
,Fotopapier*, das da ist, aber libersehen werden muss, um das Ding ,,die Villa*
zu sehen, die nicht da ist. In diesem Sinne ist das Bild stets ein Ding der Relation
und der Distinktion, ein Bild, das aus der Ferne wirkt.

Fiir Nancy waren Bilder und Fotografien also keinesfalls bildliche Reproduk-
tionen materieller Objekte. Die Bilder setzen vor allem eine Abwesenheit vor-
aus. So ist jede einzelne Fotografie, von der er sprach, die ,,Stillstellung einer
Abwesenheit“.!** Nancy hob das Festhalten der Abwesenheit als das ,,Ethos des
Fotos*“!3* hervor. Abwesend ist jedoch nicht eine andernorts prisente oder ehe-
mals erfahrbare Stadt, die mittels des Fotoapparats festgehalten wurde, sondern
eine Stadt, die zukiinftig verschwunden sein wird und sich somit nicht reprodu-
zieren lédsst. Die Fotografien, auf denen die Villa, das Viertel, Plitze und Stralen
zu sehen sind, zeigen nicht abwesende, andernorts erfahrbare Objekte und Stadt-
teile, sondern die Totenmasken einer Stadt, die in Zukunft verschwunden sein
wird.

Mit den Fotografien ist die zukiinftig verschwundene Stadt, von der es keine
Fotos geben kann, nur diverse Totenmasken, still gestellt und festgehalten: Es
sind Abdriicke einer zukiinftig Verschwundenen, Abdriicke einer Toten und ei-
ner zukiinftig nie prasenten Stadt. Es geht dabei um ein Jenseits der Stadt, von
dem es keine Idee, kein Schema, kein Bild geben wird. Am Grund der Fotografie
gibt es also kein Bild, sondern einen Abdruck, eine Maske dessen, was sich im
Zeigen nicht zeigt.'*> Von der zukiinftigen Stadt, die zukiinftig jenseits von dem
liegt, was wir bislang als Stadt verstanden haben, von dieser Zivilisation jenseits
der Zivilisation, wird es kein Bild geben.!*® Sie wird in einer uniibersichtlichen
Wucherung verschwunden sein.

Nancy betonte, dass uns die Fotografien nur beriihren, weil es diese Distink-
tion und mit dieser die Ferne der Dinge gibt. Berithrungen brauchen Ferne,

132 Nancy 2006, S. 10.

133 Nancy 2011a, S. 97.

134 Nancy 2011a, S. 98.

135 Vgl. Nancy 2006, S. 135ff, insbesondere S. 151.
136 Vgl. Nancy 2011a, S. 44f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | Das Politische der Dekonstruktion

Fremdheit und Abwesenheit. Die Totenmasken sind wesentlich diese Abwesen-
heit. Sie sind im Wesentlichen nichts. Die verschwundene Stadt zeigt nicht sich,
nur ihre Totenmasken sind zu sehen. Die verschwundene Stadt gibt uns keinen
Anblick frei. So wie sie uns ihren Anblick verwehrt, so gibt es auch hinter ihren
Masken kein Gesicht der Stadt. Am Grund der Bilder, am Grund der Fotografien
liegen in der Ferne die Totenmasken einer gesichtslosen, verschwundenen Stadt.
Es ist eine Stadt, die uns nicht nur ihren Anblick verwehrt, sondern auch ihr Ge-
sicht und ihren Blick auf uns aufgegeben hat. Letzten Endes 16ste sich mit dem
SchlieBen ihrer Augen auch das Schema'?” der Stadt auf und damit die Idee, die
wir von ihr besaf3en.

Die Villa ist deshalb eine der Totenmasken der Stadt, da am Grund jeder
Maske deren Verschwinden und deren Abwesenheit liegt. Die Masken sind Din-
ge, die im Wesentlichen verschwundene sind. Es sind grundlose und substanzlo-
se Dinge. Die Dinge sind Abdriicke ihres Verschwindens, das in den Mutationen
und Wucherungen einer Technik der labilen und ungeordneten Verkniipfungen
aufgeht. Das multiple bzw. plurale Sein, um das es Nancy ging, ist ein Mitsein,
das weder von Natur aus gegeben ist, noch von einer souverdnen Instanz ge-
griindet wurde. Es ist aber auch kein Sein, das sich selbst erzeugt und aus sich
selbst heraus performiert. In diesem Sinne ist das Mitsein kein gegebenes ,,was
ist“, sondern ein Sein, das sich nicht figuriert. Das multiple und plurale Sein ist
wesentlich ein Exzess von Nichts, ein Entzug seiner selbst, ein Entzug von Sein:
Es ist ein Schaum von Nichts, der zu nichts fiihrt, weder zu einer Gestalt noch
wird er etwas anderes, etwas Fruchtbares hervorbringen.!*® So ist Nancys Mit-
sein eine Ontologie der mannigfaltigen, ungestalten und proliferierenden Rela-
tionen und Beziehungen. In diesem Sinne verstanden, verschwindet die Stadt in
ihrer wuchernden Urbanisierung. In der Weltwerdung der Stadt iiberschreitet
sich die Stadt und verschwindet. Die Stadt verschwindet in ihrer Vermehrung, in
der Wucherung ihrer selbst, in der Urbanisierung des Urbanen.

Warum sprach Nancy aber von den Totenmasken der Stadt? Nancy ging es
keinesfalls darum einen pessimistischen Ton, einen Ton des Verfalls anzuschla-
gen. Hingegen wollte Nancy das aufgreifen, als was sich die Stadt heute ankiin-
digt und wie sich ihre Zukunft prisentiert: als das Zusammensein und Mitsein
einer wuchernden Urbanisierung, die mit einer stetig steigenden Einwohnerzahl

137 Zu Nancys Auseinandersetzung mit dem Schema bei Kant sieche Nancy 2006,
S. 1351f.

138 Zum Schaum des Seins vgl. insbesondere Nancy 1995, S. 76f. Zu dieser genusslosen
wie fruchtlosen Priasenz des Seins, zu dieser Bliite des Todes vgl. Nancy 1994b,
S. 1044f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 163

den Drang besitzt, permanent alles umzubauen, neu zu verlegen und erneut zu
verflechten. ,,Die Stadt schwirmt aus*,'** heift es bei Nancy.

In dieser Ausdehnung der Stadt, die von Lefébvre als eine Revolution der
Stiidte'* beschrieben, von Nancy aber als eine Zerstérung der Stidte verstanden
wurde, verschwindet nicht nur das Nichturbane und das Rurale, sondern auch
das, was fiir uns zu einer Idee der Stadt gehorte: das Biirgertum, die Bildung, das
Wohnen und die Sicherheit, aber auch die Hoflichkeit und die Gastfreundschaft.
In der Uberdehnung des Urbanen tritt die Stadt mit ihrer Weltwerdung in ihr
Jenseits der Stadt ein. Andernorts hat Nancy darauf hingewiesen, dass das Mit-
sein und die Technik (im Sinne des heideggerschen Gestells'*!') wesentlich zu-
sammengehdren. Fiir Nancy bedeutete der Zusammenhang von Mitsein und
Technik, dass die Urbanisierung, die die Stadt verschwinden lédsst, nicht etwas
ist, das der Stadt zustoBt, sondern wesentlich zur Technik und Bewegung der
Stadt, zu ihrer Strukturierung und ihrer Struktion, gehort. Als ,,Struktion“!** be-
zeichnete Nancy jenes Moment, das weder konstruiert noch destruiert, das weder
griindet oder erbaut, noch zerstort oder vernichtet. So heifit es bei Nancy hierzu:
[ W]ir leben in der schwindelerregenden Anhdufung von Stiicken, Teilen, Zo-
nen, Fragmenten, Parzellen, Teilchen, Elementen, Lineamenten, Keimen, Ker-
nen, Clustern, Punkten, Skansionen, Knoten, Datenbdumen, Projektionen,
Proliferationen, Dispersionen, und darin sind wir mehr denn je verflochten, ver-
webt, absorbiert und {iberschwemmt von einer auflergewdhnlichen instabilen,
beweglichen, plastischen und metamorphischen Masse [...].!4

An anderer Stelle vermerkte Nancy: ,,Der gegenwirtige Zustand der Welt ist
kein Krieg der Zivilisationen. Sondern ein Biirgerkrieg: der Krieg im Inneren ei-
ner Biirgerschaft, einer Zivilitét, einer Stadterschaft [citadinité], die im Begriff
sind, sich bis an die Grenzen der Welt auszudehnen und infolgedessen bis ans
AuBerste ihrer eigenen Konzepte. Am #uBersten Ende zerbricht ein Konzept,
zerspringt eine iiberdehnte Figur, kommt eine Kluft zum Vorschein.“!*

Ist Nancy ein pessimistischer Denker, wenn er wiederholt von der Zerstérung
und Vernichtung des Zivilisatorischen spricht? Ist Nancy ein apokalyptischer
Denker, wenn er mit dem Ende der biirgerlichen Welt die Offnung und die Ver-
mehrung der Welten verspricht? Oder ist er ein Philosoph des Weltenwech-

139 Nancy 2011a, S. 86.

140 Lefebvre 1972.

141 Vgl. Nancy 2012a, S. 153f.
142 Vgl. Nancy 2011b, S. 61.
143 Nancy 2011b, S. 65.

144 Nancy 2007, S. 9.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | Das Politische der Dekonstruktion

sels,'¥

wie er die Verdnderung am Ort der Gemeinschaft selbst bezeichnete?
Von welcher ,,Kluft”, die zum Vorschein kommt, ist bei ihm die Rede? Welcher
Abgrund kommt zum Vorschein, wenn die Stadt, und mit ihr ihre Totenmasken
zerspringen?

Fiir Nancy zeichnete sich mit der Weltwerdung und der Globalisierung, mit
der Realisierung ihrer Totalitét, die Zerstorung eben dieser Totalitdt ab. Diese
Bewegung gehort zur Technik des Weltwerdens. Das Dringen auf und die
SchlieBung zur Einheit erzeugt einen Uberschuss und eine Wucherung. Andern-
orts ist vom Schaum des Seins die Rede, von einem Exzess und Uberfluss.!#® Die
Kluft, die Nancy ansprach, ist die wuchernde Offnung, die aufbricht, sobald sich
die totalitdre Einheit zu schlieen versucht. Die Weltwerdung der Welt ist, so
verstanden, die Vermehrung der Welten.'¥

Nancy gab nicht an, welche Formen des Politischen sich aus der Zerstérung
der Stadte und der Wucherung des Urbanen ergeben werden. In seinen Arbeiten
zur Demokratie wies er darauf hin, dass es immer schon zwei Erscheinungsfor-
men des Politischen gab.!'*® Entweder wurde das Politische als eine symbolische
Ordnung dargestellt, die sich auf einen einenden Grund beruft, oder es prisen-
tierte sich als eine grundlose Selbsterfindung. Dabei wurde unter letzterem, dem
Ort seines Erscheinens, der Wucherung und Verkettung die Selbsterfindung ei-
nes Zusammenseins derer verstanden, die keinen Grund zum Zusammensein ha-
ben: ein Mitsein ohne Grund.

In verschiedenen Biichern und Aufsétzen betonte Nancy den Zusammenhang
zwischen seinen Uberlegungen zur Weltwerdung und Ansétzen dazu im Chris-
tentum sowie zwischen jenen zur Vermehrung der Welten im Zuge der Globali-
sierung und seinem Versuch einer Dekonstruktion des Christentums.!*’ In De-
konstruktion des Christentums stellte Nancy den Tod Gottes heraus, der nicht
nur von Nietzsche verkiindet wurde, sondern dem Christentum in seiner Welt-
werdung wesentlich innewohnt.!*® Analog zur Dekonstruktion des Christentums
hob Nancy in seiner Beschreibung einer Weltwerdung der Stadte und des Urba-

145 Vgl. Nancy 2014a, S. 1691f.

146 Vgl. Nancy 2015b, S. 29 und S. 65.

147 Vgl. Nancy 2003, S. 147.

148 Vgl. Nancy 2012b, S. 77. Siehe auch Nancy 2008a, S. 81.

149 Hierzu vgl. Nancy 2012c, insbesondere S. 37 und S. 126f. Vgl. ebenso Nancy 2003,
S. 11ff. In dem Buch Dekonstruktion des Christentums heiBt es: ,,Die Offnung der
Welt in der Welt ist das Ergebnis einer Entkleidung oder einer Dekonstruktion des
Christentums [...].“ Nancy 2008c, S. 136.

150 Vgl. hierzu Nancy 2008c, insbesondere S. 133ffund S. 249f.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean-Luc Nancy | 165

nen das Verschwinden derselben und mit ihnen, das Verschwinden des Biirger-
tums hervor. Mit dem vorausgehenden Biirgerkrieg, der nicht vom Biirgertum zu
trennen ist, sind die Menschen auf die Nacktheit ihrer Existenz reduziert, denn:
Nichts wire so nackt und bloB wie das Politische.“"*! Es verhilt sich wie mit
dem Tod Gottes: Die Menschheit ist in ihrer Existenz, auch durch den Verlust
einer Idee der Stadt, auf ihre Nacktheit, auf das Nichts ihrer Existenz, auf ihre
Grundlosigkeit zuriickgeworfen. Nancy formulierte prégnant: Das Nichts
wiichst.!52

Blanchot hat schon frithzeitig auf Nancys Entwiirfe zum Mitsein reagiert. Er
antwortete mit dem Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft auf Nancys Publi-
kation La communauté désceuvrée. Darin hielt Blanchot fest, dass Nancy zwar
die Gemeinschaft weder als ein Objekt, als eine natiirlich vorbefindliche und ge-
gebene Tatsache noch als eine souverén frei gewéhlte Struktur beschrieb, aber
das Mitsein als jenen Ort des Zusammenseins begriff, der geheimnislos, nackt
und grundlos ist: ein Ort der geheimnislosen Negativitdt, dem kein Abgrund zu-
grunde liegt, sondern der vielmehr selbst der Abgrund ist. Ein Ort, der nicht nur
auf Nichts gebaut ist, sondern selbst Nichts ist, um weder gebaut zu werden,
noch ein Werk zu sein. Oder wie es in Nancys Aufsdtzen und Vortrdgen zur
Stadt heif3it: es sind die Todesmasken einer in Zukunft verschwundenen Stadt,
mit denen wir es am Ort unseres Zusammenseins zu tun haben.

Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein ,,Ort — der Nichtort —,
an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis zu ha-
ben“.!33 Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt, so Nancy.
Dennoch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, nicht bei ei-
ner Negativitit der Gemeinschaft zu verharren, um sie in einer nackten Geheim-
nislosigkeit darzustellen.'>* Nancy wies hingegen wiederholt darauf hin, dass es
die Stirke des Christentums ist, die Erfahrung eines toten Gottes gemacht zu ha-
ben,'> um eben diese nackte Existenz und das Nichts der Existenz zu denken.
Die Einwinde, die von Seiten Blanchots formuliert wurden, blieben ihm wie er
selbst formulierte, weitgehend fremd.!*® In Bezug auf ein ,,Kommen des Nack-

151 Nancy 1994a, S. 193.

152 Vgl. Nancy 2003, S. 48.
153 Blanchot 2007b, S. 39.
154 Vgl. Nancy 2007, S. 30.
155 Vgl. Nancy 2012c, S. 37ff.
156 Vgl. Nancy 2007, S. 28.

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | Das Politische der Dekonstruktion

ten“157

und einer nackten und geheimnislosen Existenz von Mitsein, einer kom-
menden Wucherung des Urbanen, die letztlich fiir Nancy einen Weltenwechsel
darstellte, betonte er, dass dieses Kommen zum Wesen des Christentums gehort:
der Messias ist bereits gekommen und gestorben. Dieses messianische Kommen
hat das Christentum schon hinter sich. Das Kommen der offenen, nackten und
geheimnislosen Existenz, von der bei Nancy die Rede ist, meint also nicht ein
Kommendes, eine kommende Existenz, die einer derzeitigen Existenz folgt oder
hinzukommt, sei sie nun messianisch oder messianistisch definiert. Vielmehr
ging es Nancy um ,.ein anderes Kommen, oder ein Jenseits des Kommens im
Allgemeinen®.!>®

Entgegen jenen, die pessimistisch denken, die im Wuchern der Technik ein
Heraufkommen der Verarmung, der Zerstérung und Vernichtung sehen, sah
Nancy nicht notwendig eine technologische Verfallsgeschichte. Hingegen sprach
er hinsichtlich des Kommenden von einem Verkniipfen, das die Verkniipfungen
fortsetzt, ohne ein Ziel und ohne eine Absicht etwas zu ergénzen oder eine Voll-
stiandigkeit zu erreichen:'>? Es kann nicht darum gehen, dem Grenzen zu setzen,
was von sich aus keine Grenze kennt. Entweder wird diese Unbegrenztheit
selbstzerstorerisch sein — wenn die Konstruktion bis zum Ende geht, um dort zu-
sammenzubrechen —, oder wir finden einen Weg, wie wir iiber die Struktion und
durch sie hindurch Sinn dort erkennen, wo es weder Zweck noch Mittel gibt,
weder Fiigung noch Entfiigung, weder Oben noch Unten, weder Ost noch West.

Sondern alles zusammen.*'®

157 Vgl. Nancy 2014a, S. 13. In groBer Deutlichkeit legte Nancy hier seine Differenzen
zu Derridas Diskussion des Messianismus und des Messianischen dar. Hierzu vgl.
auch Derrida 2014a, S 171f.

158 Vgl. Nancy 2014a, S. 13.

159 Zum Rhythmus der Verkniipfung, die stets zu mehr dréngt, als bei dem einen zu
bleiben, vgl. Nancy 2014c, 16ff.

160 Nancy 2011b, S. 72 (Hervorhebungen im Original).

14.02.2026, 08:44:1


https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

