
 

Jean-Luc Nancy 

 

 

DER ENTZUG DES POLITISCHEN 

 

Während Levinas im Zuge seines Studienaufenthaltes in Freiburg Heideggers 

Vorlesung besuchte und noch zu dessen Lebzeiten mit seinen Schriften in Aus-

einandersetzung trat, hatten Blanchot, Nancy und Derrida keine persönlichen 

Kontakte zu Heidegger. Alle vier Philosophen zählen aber dennoch in Frank-

reich zu den bedeutendsten Protagonisten in der Diskussion um die politischen 

Implikationen von Heideggers Philosophie, auch wenn deren Wirkung bei Blan-

chot nicht offensichtlich scheint. Zwar teilten Levinas, Blanchot, Nancy und 

Derrida einige gemeinsame Interessen in der Debatte um Heideggers Ansätze 

und in der Auseinandersetzung mit der politischen Philosophie, jedoch gestalte-

ten sich die Beziehungen und Divergenzen untereinander schon aufgrund des Al-

ters und der persönlichen Verhältnisse recht unterschiedlich. Levinas und Blan-

chot waren miteinander befreundet und beide unterhielten eine Aufmerksamkeit 

dem gegenüber, was als das Fremde bezeichnet werden kann. Derrida pflegte zu 

Levinas, Blanchot wie zu Nancy freundschaftliche Beziehungen. Für seine phi-

losophischen Arbeiten wählte er jedoch nur einzelne Aspekte der befreundeten 

Autoren zum Thema Zusammenleben ohne Gemeinschaftssinn aus, um diese in 

differenzierter Weise zu kommentieren. Einmal rückten die Begriffe der Fremd-

heit, des Friedens und der Freundschaft in den Mittelpunkt der Betrachtungen 

Derridas, ein anderes Mal waren es die Begriffe der Souveränität, der Gewalt 

und der Entscheidung, die relevant wurden. Nancy, der Jüngste unter den vier 

Protagonisten, pflegte vor allem zu Derrida eine Freundschaft, während sich 

zwischen ihm und Blanchot gerade in der Diskussion um das Zusammenleben 

ohne Gemeinschaft eine – für Außenstehende kaum nachzuvollziehende – Un-

stimmigkeit ergab. 

In ihrer Untersuchung zu Nancy unterschied Morin drei Stufen einer „con-

ceptualization of the political“, die bei ihm zu finden sind:1 1. Stufe: Der Entzug 

des Politischen, den Nancy zusammen mit Lacoue-Labarthe Anfang der 1980er 

 

1   Morin 2012, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Jahre ausgearbeitet hatte. 2. Stufe: Die Praxis der Verkettung und der Ver-

knotung als eine politische Handlung. Dieses Konzept entwickelte Nancy in Der 

Sinn der Welt2 zu Beginn der 1990er Jahre. 3. Stufe: Als derzeit letzte Stufe der 

Auseinandersetzung mit dem Politischen bestimmte Morin Nancys Beschäfti-

gung mit der Demokratie, wobei sie hierbei explizit sein Buch Wahrheit der 

Demokratie3 hervorhob. 

Zusätzlich zu diesen drei von Morin definierten Stufen der Auseinanderset-

zung mit dem Politischen möchte ich aber auch Nancys Untersuchungen zur 

Gemeinschaft und zum Kommunismus erwähnen, die ebenfalls für dieses Thema 

relevant sind. Es steht außer Frage, dass die Gemeinschaft und das Politische bei 

ihm miteinander in Beziehung stehen. In seinen Untersuchungen wurden beide 

Begriffe von ihm miteinander verschränkt. In seinem Buch Der Sinn der Welt 

sprach er vom Politischen als dem Ort des Gemeinschaftlichen. Dort heißt es 

wörtlich: „Das Politische ist der Ort des Im-Gemeinsamen [l’en-commun] als 

solchem. Oder auch der Ort des Zusammen-Seins.“4 

Für seine Untersuchungen zur Gemeinschaft, zum Kommunismus wie zum 

Politischen waren Nancys Beschäftigungen mit Heideggers Mitsein, sowie mit 

Hegel, Marx, Bataille, Levinas, Blanchot und Derrida zentral. Wie Heidegger, 

der das Mitsein, aber auch die griechische Politeia, keineswegs als etwas Politi-

sches, als einen Staat oder als eine Republik verstand, so verstand auch Nancy 

das Politische keinesfalls als etwas Gegebenes, etwa als eine politische Einheit 

oder als eine gegründete Verfassung einer bestimmten Bevölkerung mit einem 

Territorium, einer Rechtsordnung und festgelegten Außengrenzen. Hingegen ist 

die Polis in Nancys Auslegung ein Raum von Beziehungen, die der Mensch mit 

anderen Menschen unterhält, ein Ort, an dem der Mensch mit Anderen in Bezie-

hung steht. In diesem Sinne ist das Politische als der Ort des Zusammenseins 

und des Mitseins zu verstehen und nicht als ein kartografisierbares, absteckbares, 

vor inneren wie äußeren Feinden zu verteidigendes und juridifizierbares Territo-

rium. Die Politeia ist vielmehr das Ereignis von Beziehungen. Für Nancy war 

Heideggers Auslegung des Mitseins als eine Existenz des In-der-Welt-seins mit 

Anderen in Sein und Zeit wegweisend, auch wenn er sich von dessen Appell an 

 

2   Vgl. Nancy 2014b, S. 155ff. 

3   Nancy 2008a. 

4   Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 129 

 

die Gemeinschaft des deutschen Volkes in der Rektoratsrede wiederholt und ve-

hement distanzierte.5 

Im November 1980 gründete Lacoue-Labarthe auf Anraten Derridas gemein-

sam mit Nancy das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique. Für 

etwa vier Jahre war die institutionelle Einrichtung tätig, um philosophische Fra-

gen zum Politischen zu erörtern. Während dieser Zeit publizierten Lacoue-

Labarthe und Nancy aus dem Diskussionsrahmen heraus mittels einer gemein-

samen Autoren- und Herausgeberschaft mehrere einflussreiche Schriften. Zu 

diesen gehören: 1. Les Fins de l'homme. À partir du travail de Jacques Derrida. 

Colloque de Cerisy-la-Salle6 (1981), 2. Rejouer le politique7 (1981), 3. Les 

méchanismes du fascisme8 (1981) und 4. La politique du retrait9 (1983). Eine 

Auswahl der eigenen Texte publizierten Lacoue-Labarthe und Nancy als eine 

Rückschau noch einmal im Jahr 1997 in dem englischsprachigen Buch Retrea-

ting the Political.10 

Dem Vorschlag Derridas folgend, einen institutionellen Rahmen für die phi-

losophische Behandlung des Politischen aufzubauen, wurde – im Anschluss an 

das Kolloquium Les Fins de l'homme, das zwischen dem 23. Juli und dem 2. 

August 1980 in Cerisy-la-Salle abgehalten wurde – durch die Initiative von La-

coue-Labarthe und Nancy umgesetzt. In der Woche des Kolloquiums galt es, 

nicht nur den fünfzigsten Geburtstag Derridas zu feiern, sondern das Kolloquium 

stellte auch einen in Derridas Buch Randgänge der Philosophie schon im Jahr 

1972 veröffentlichten Text in den Mittelpunkt der Diskussion. Dabei handelte es 

sich um den Vortrag Fines hominis,11 den Derrida im Oktober 1968 beim Kollo-

quium Philosophy and Anthropology in New York hielt. In diesem Vortrag be-

handelte Derrida nicht nur Heideggers Ausführungen zum Menschen als Ek-

sistenz, sondern stellte ebenso die politischen Implikationen heraus, die eine 

anthropologische Lektüre der Phänomenologie bei Hegel, Husserl und Heideg-

 

5   Vgl. Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36f. Vgl. ebenso Norris 2011 zu 

Nancys Auseinandersetzung mit Heidegger und Schmitt. Zu Nancys Heidegger-

Rezeption vgl. auch Elden 2000, Critchley 1999. 

6   Lacoue-Labarthe, Nancy 1981a. 

7   Lacoue-Labarthe, Nancy 1981b. 

8   Lacoue-Labarthe, Nancy 1981c. Eine überarbeitete Fassung von Les méchanismes 

du fascisme erschien dann 1990 unter dem Titel The Nazi Myth. Vgl. Lacoue-

Labarthe, Nancy 1990. 

9   Lacoue-Labarthe, Nancy 1983. 

10  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997. 

11  Derrida 1988a, S. 119ff. Vgl. Peeters 2013, S. 457ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ger mit sich bringt. In diesem Zusammenhang sprach er die Frage des Subjekts, 

die Institution der Philosophie wie auch das Problem der Nation und der Interna-

tionalität der Philosophie an. Ebenso hob Derrida hervor, dass er den Text im 

April 1968 abfasste und schilderte den politisch-historischen Kontext, unter dem 

der Vortrag entstand: „Jene Wochen waren – man wird sich erinnern – die der 

Eröffnung der Vorgespräche für einen Frieden in Vietnam und des Mordes an 

Martin Luther King. Etwas später, im Augenblick als ich diesen Text in die Ma-

schine schrieb, wurden die Pariser Universitäten, zum erstenmal auf Verlangen 

eines Rektors, von den Kräften der bestehenden Ordnung besetzt, dann in der 

aufgewühlten Bewegung, von der Sie wissen, von den Studenten zurückerobert. 

Dieser historische und politische Horizont würde eine ausführliche Analyse er-

fordern. Ich wollte die historischen Bedingungen, unter denen ich diese Mittei-

lung vorbereitet habe, markieren, datieren und Sie daran teilhaben lassen. Sie 

scheinen mir mit vollem Recht dem Feld und der Problematik unseres Colloqui-

ums anzugehören.“12 

Auch wenn sich Derrida immer wieder mit Motiven und Themen beschäftig-

te, die das Politische berühren, auch wenn er sich wiederholt mit politisch-

institutionellen Zwängen konfrontiert sah und sich zu ihnen äußerte, so stellte 

Lacoue-Labarthe im Rahmen des Kolloquiums die „politisch oder ethisch-

politisch ausdrücklichsten Gesten“13 der Dekonstruktion zum ersten Mal heraus. 

Letztlich war es auch die Absicht von Lacoue-Labarthe und Nancy mit der Kon-

zeption und der Durchführung des Kolloquiums die immense Bedeutung des Po-

litischen in Derridas Schriften hervorzuheben. Sie wiesen auf die Notwendigkeit 

hin, sich dieser Dimension des Philosophischen, der Dekonstruktion des Politi-

schen, zuzuwenden. Lacoue-Labarthe sprach in seinem Vortrag davon, dass die 

Dekonstruktion jedoch nicht nur eine Kritik des Politischen ist, um das Politi-

sche zu reformieren oder zu revolutionieren, um dem Politischen eine andere 

Form zu geben, vielmehr ist die Dekonstruktion in diesem Sinne radikaler, wenn 

nicht abgründiger.14 Nancy und Lacoue-Labarthe nahmen für sich in Anspruch 

 

12  Derrida 1988a, S. 122. Sparks wies darauf hin, dass Derrida sein Manuskript am  

12. Mai 1968 als fertig gestellt datierte. Vgl. Sparks 1997, S. XVIII.  

13  Lacoue-Labarthe 2003, S. 236. Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 57. 

14  Keenan formulierte auf der Benjamin-Tagung On the Necessity of Violence for Any 

Possibility of Justice, die 1991 von der Zeitschrift Cardazo Law Review zu Derridas 

Essay Gesetzeskraft zur Frage der Gewalt ausgerichtet wurde, die folgende Frage, 

die den Anmerkungen von Lacoue-Labarthe nicht unähnlich ist: „Do revolutions, to 

the extent that they are revolutions and not reactions, happen in this night of non-

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 131 

 

in politischer Hinsicht radikal und revolutionär zu sein, zugleich wussten beide 

sehr genau, dass „es kein politisches Modell mehr für eine Revolution gab.“15 

Lacoue-Labarthe betonte im Rahmen des Kolloquiums: „[D]ie Dekonstruktion 

(der Ab-bau) des Eigenen [wird] nicht einfach Kritik gewesen sein, sondern ge-

rade in seiner Schwierigkeit den Einsatz dessen markiert haben, was ich weiter 

oben, mit Absicht Heideggers Wort gebrauchend, eine wirkliche Auseinander-

setzung nannte – von der allein ausgehend es mir möglich scheint, ein tieferge-

hendes Infragestellen dessen in Gang zu bringen, was ich aus Bequemlichkeit 

weiterhin das Politische oder Ethisch-Politische nenne.“16 

Die intensive Auseinandersetzung der Dekonstruktion mit dem Politischen 

sollte nochmals mit der Hinterfragung des Begriffs beginnen. Diese Kritik sollte 

die politische Souveränität nicht neu bestimmen, indem sie diese auf andere In-

stitutionen des Politischen verschiebt, auf verschiedene Akteure und Akteurin-

nen aufteilt bzw. neue Subjekte des Politischen erfindet oder diese einer (gegen-

seitigen) Kontrolle unterwirft. Diese Prozeduren der Gründung, des Versam-

melns und der Vereinheitlichung, der Verschiebung und der Umverteilung sind 

aus der Politischen Philosophie von Grotius, Machiavelli, über Hobbes, Spinoza, 

bis hin zu Kant, Hegel und Marx bekannt. Sie bildeten die Basis, aus der sich 

später die Sozial- und Politikwissenschaften herausentwickelt haben. Lacoue-

Labarthe und Nancy ging es nicht darum, dem Politischen eine neue Form bzw. 

eine neue Einheit zu geben, um das Politische neu zu formieren und die Figuren 

der politischen Repräsentation erneut zu bestimmen. Hingegen sollte sich die 

Dekonstruktion des Politischen einerseits mit der Beziehung zwischen dem Poli-

tischen und der Philosophie beschäftigen, die zwischen ihnen besteht, anderer-

seits sollte sie aber auch die Bedingungen, die Voraussetzungen und die Mög-

lichkeiten des Politischen untersuchen. In dieser Diskussion wurde von der Not-

wendigkeit ausgegangen, dass sich das politische Denken und das Denken des 

Politischen ändern mussten. So ist es auch zu verstehen, dass Nancy stets darauf 

bestand, sich bei der Betrachtung des Politischen nicht die ontologische Refle-

xion zu ersparen. Eine Frage nach der Ontologie des Miteinanderseins war für 

ihn unvermeidbar. Für ihn sollte es eine Aufgabe bleiben, das Zusammenleben 

der Menschen, das Mitsein, das Sein-in-der-Gemeinschaft nicht als ein gemein-

 

knownledge? Must they?“ Vgl. Keenan 1991, S. 1245 (Hervorhebungen im Origi-

nal). 

15  Nancy 2015b, S. 18. 

16  Lacoue-Labarthe 2003, S. 239 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Lacoue-

Labarthe, Nancy 1997, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

sames Sein, als ein Zusammen-Sein zu verstehen.17 Die Analyse des Mitseins 

sollte seinen Ausgangspunkt nicht – wie stets von der Politischen Philosophie 

vollzogen – beim einzelnen Menschen nehmen, der sich mit anderen Menschen 

zusammenfindet, vielmehr zog Nancy in seiner Fragestellung eine Pluralität des 

Seins in Betracht. 

Für ein besseres Verständnis jenes Moments, das nun von Lacoue-Labarthe 

und Nancy als der „Entzug des Politischen“18 bezeichnet wurde, waren Untersu-

chungen zu Heidegger und Derrida wesentlich und unumgänglich. Dabei ging es 

um einen Entzug, der das Schwinden, die Entwertung und die Auflösung jeder 

Art von Projektion, Übertragung und Repräsentationen politischer Formung und 

Figuration bedeutet: Dieser besagt jedoch nicht, dass sich das Politische aus Be-

reichen zurückzieht, um diese anderen Diskursen zu überlassen.19 Ebenso war es 

weder Nancys noch Lacoue-Labarthes Absicht, die Philosophie zu entpolitisie-

ren. Vielmehr ist unter dem Entzug des Politischen das Politische selbst zu ver-

stehen und gehört in diesem Sinne zu dessen Wesen. 

Der Entzug des Politischen gehört zum Wesen des Politischen und ist zu-

gleich dessen Zäsur.20 Das Politische, das Wesen des gemeinschaftlichen Exis-

tierens, zieht sich in und von sich zurück. Eine Einheit des Zusammenlebens, die 

das Politische einerseits intendiert und andererseits von der Philosophie des Poli-

tischen vorausgesetzt wird, kann weder gedacht und vorgestellt noch verwirk-

licht werden. Der Entzug des Politischen wird nicht durch einen äußerlichen Akt 

bestimmt, sondern ist eine Geste des Politischen.21 Keinesfalls kommt es zum 

 

17  Vgl. Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 37f. Vgl. Nancy 2015b, S. 48. 

18  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 131. 

19  Ein Beispiel für eine derartige Verschiebung des politischen Diskurses wäre jener 

Vorgang, den der Politikwissenschaftler Crouch beschrieb. In dem Buch Postdemo-

kratie verwies er auf den Verfall demokratiepolitischer Diskurse, Institutionen, Prak-

tiken und Verfahren, der sich durch den Verlust der Dominanz politischer Kommu-

nikation auszeichnet, wobei andere, vor allem ökonomische Praktiken und Diskurse 

an Einfluss und Macht gewinnen. Crouch bezeichnete diese Entwicklungen, die mit 

dem Neoliberalismus anbrachen, als postdemokratisch und verstand darunter die 

Verlagerung des politischen Gewichts der Bürger und Bürgerinnen auf die wir-

kungsmächtige Vorrangstellung multinationaler Konzerne sowie auf verwaltungs-

technische Abläufe, deren politische Entscheidungen sodann als Sachzwänge ausge-

geben wurden. Vgl. Crouch 2008. 

20  Zur Zäsur bei Lacoue-Labarthe vgl. Lacoue-Labarthe 1990, S. 65ff, insbesondere  

S. 72. 

21  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 133 

 

Entzug des Politischen aufgrund der Dominanz von zum Beispiel juristischen, 

ökonomischen oder soziologischen Diskursen. Wiederholt wies Lacoue-Labarthe 

auf Heideggers Bemerkungen hin, dass das Politische im Wesentlichen unpoli-

tisch ist. Zum Wesen des Politischen gehört der Entzug. Zum Politischen gehört 

es, dass sich das Politische in der Hauptsache unpolitisch zeigt. In einem Kom-

mentar zu Heideggers Einführung in die Metaphysik heißt es bei Lacoue-

Labarthe: „The essence of the political, in other words, is by itself nothing politi-

cal. No philosophical investigation can take the measure of its retreat.“22 

In dem Vortrag, den Lacoue-Labarthe während des Kolloquiums in Cerisy-

la-Salle hielt, knüpfte er an Derridas Anmerkungen zu Heideggers Einführung in 

die Metaphysik23 an. In den Anmerkungen wird unmissverständlich ausgeführt, 

dass die Bestimmung des Menschen – und die wesentliche Frage: Wer ist der 

Mensch? – stets eine „politische Tragweite“24 besitzt. Zwar besagt dies nach 

Heidegger, dass die politische Dimension einer Bestimmung des Menschen nicht 

als ein definiertes Wir bzw. als eine bestimmte Gemeinschaft (Nation, Staat, 

Kultur, Gesellschaft) identifiziert werden kann, jedoch ermöglichte die Analyse 

des unpolitischen Seins des Menschen Heidegger eine Charakterisierung des 

Mitseins als Volk. Dieselbe Analyse ließ Heidegger in der Rektoratsrede von ei-

ner Privilegierung des deutschen Volkes sprechen, ein Volk, dessen „geistige[r] 

Auftrag“25 durch einen Ruf des Seins erfolgte, den auch Heidegger vernahm und 

der ihn der NSDAP beitreten ließ. 

So machte Lacoue-Labarthe auf die paradoxe Konstellation aufmerksam, 

dass Heidegger in dem Moment, in dem er von einer politischen Bestimmung 

des Mitseins abließ und einen Entzug des Politischen konstatierte, gleichzeitig 

auf den Begriff des Volkes zurückgriff, der den anthropologisch-politischen 

Bestimmungen der Nation, der Gemeinschaft und des Staates vorausgeht.26 Dass 

diese politische Tragweite der Bestimmung nicht unterschätzt werden darf, son-

dern unheilvolle und totalitäre Dimensionen annehmen kann und annahm, darauf 

wies Lacoue-Labarthe mit Blick auf Heideggers Verhalten und dessen Schriften 

während des Nationalsozialismus und nach dem Zweiten Weltkrieg hin, wie 

auch mit Hinweis auf Arendts Begriff von der totalen Herrschaft.27 

 

22  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 71 (Hervorhebungen im Original). Vgl. ebenso  

S. 112. 

23  Vgl. Heidegger 1983b, S. 152. 

24  Lacoue-Labarthe 2003, S. 248. 

25  Heidegger 1983a, S. 9. 

26  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 70. 

27  Vgl. Arendt 2013, S. 814ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In einem Beitrag zum „Politischen“ Seminar, der ebenfalls während des 

Kolloquiums in Cerisy-la-Salle eingebracht wurde, verwies Fynsk28 dagegen auf 

ein Interview mit Derrida, um einerseits dessen Verhältnis zum Politischen anzu-

sprechen und andererseits dem nachzugehen, was in den Texten Derridas als ein 

Entzug des Politischen gelten kann. Im Interview mit Derrida, das für die Zeit-

schrift Diagraphe geführt wurde, fragten ihn Kambouchner, Ristat und Sallenave 

nach der Notwendigkeit einer politischen Praxis im Zusammenhang mit seinen 

philosophischen Tätigkeiten. Derrida gab daraufhin zu bedenken: „[…] philoso-

phical activity does not require a political practice; it is, in any case, a political 

practice. Once one has fought to get that recognized, other struggles begin that 

are both philosophical and political. What are they? I have no formula that could 

gather up the answer to such a question. Nothing to add, if you like. What is  

done or not done remains readable elsewhere for the interested parties.“29 

Resümierend stellte Fynsk heraus, was für Derrida als selbstverständlich galt, 

dass sich die Philosophie nicht außerhalb von Machtstrukturen, außerhalb eines 

Systems von institutionellen Einrichtungen befindet: „It is obvious today that 

philosophy does not exist outside of the system of power and knowledge which 

structures our institutions. And that politics forms the horizon of every practice 

is perhaps, for modernity, obviousness itself – hence our difficulty in assigning a 

proper meaning to the term politics (a difficulty which, in another sense, would 

define the retreat of the political).“30 

In diesem Sinne musste Derrida sein Denken wie sein philosophisches Han-

deln nicht politisieren und in eine politische Praxis überführen, denn philosophi-

sches Denken und Handeln sind per se politische Praktiken. Philosophisches 

Handeln ist stets eine Auseinandersetzung mit Anderen und ist keinesfalls jen-

seits von Anderen. Philosophisches Handeln ist ein Mitsein-mit-Anderen, wie es 

auch nicht von den Ansprüchen und Forderungen Anderer, deren Techniken, In-

strumenten und Einrichtungen freigestellt ist. Immer wieder gibt es die Unter-

brechungen durch den Anderen, ob nun als Anforderungen, Zuwendungen, Hin-

wendungen, Zumutungen, Überforderungen, gewalttätig oder freundschaftlich, 

ob als Liebe, Hass oder Gleichgültigkeit. Dennoch scheinen die Begriffe des phi-

losophischen Handelns und der politischen Praxis alles andere als geklärt und 

festgelegt zu sein. Fynsk hob hervor: „But philosophy is also something other 

than this sort of theoretical practice – and that is to say, something other than a 

practice which would consist of producing a representation of the field of con-

 

28  Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89. 

29  Derrida 1995a, S. 69f (Hervorhebungen im Original). 

30  Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 89 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 135 

 

flict whilst still representing (in the sense of a delegate, a spokesperson) a given 

position.“31 

In einem Beitrag zur Eröffnung des Centre de Recherches Philosophiques 

sur la Politique im November 1980 machten Lacoue-Labarthe und Nancy noch 

einmal deutlich, dass sie ihre Arbeiten nicht als politikwissenschaftliche Unter-

suchungen, oder als Unternehmungen einer Politischen Philosophie verstanden 

wissen wollten. Ihre Frage nach dem Wesen des Politischen sollte keine Ge-

meinschaft, nichts Politisches voraussetzen, wie es der „positive (sociological, 

economic, technological) or normative (ethical, aesthetic – or political)  

discourse“32 praktiziert. Ebenso lag es ihnen fern, eine neue politische Wissen-

schaft, eine neue politische Theorie oder eine politische Praxis zu entwerfen.  

Ihre Beschäftigung mit dem Wesen des Politischen sollte nicht nur den Begriff 

hinterfragen, sondern auch die Unterschiedlichkeit der Positionen zum Begriff 

des Politischen in der Philosophie und Politischen Theorie aufzeigen. Zu unter-

suchen war für sie nicht das Politische – ob als Faktum, als Phänomen, als Zu-

stand, als Notwendigkeit oder als Utopie –, sondern die Philosophie und ihr 

Denken als das Politische: Ein Sein, das wesentlich ein Mitsein mit Anderen ist. 

Bei Lacoue-Labarthe und Nancy heißt es: „What remains to be thought by us, in 

other words, is not a new institution (or instruction) of politics by thought, but 

the political institution of so-called Western thought.“33 

Mit ihren Untersuchungen knüpften Lacoue-Labarthe und Nancy an ein phi-

losophisches Handeln an, das zwar einerseits politisch ist – ein Denken, das stets 

ein Mitsein in der Gemeinschaft mit Anderen ist –, andererseits aber auch – im 

Anschluss an Heidegger, Arendt und Derrida – den Entzug des Politischen be-

deutet. Mit Heidegger gesprochen, ist das Politische unpolitisch.34 Heideggers 

Mitsein versammelt sich (als Politeia) zwar als ein Volk, nimmt aber weder die 

Gestalt einer Nation noch die eines Staates an. Nach Arendt zeichnet sich hiermit 

ein Totalitarismus ab, der nicht mehr an tradierte politische Formen des Staates 

und der Nation gebunden ist, sondern auf Ideologien, ökonomische Werte, Mas-

senmobilisierungen und Gewalt setzt und den politischen Raum zerstört. Derrida 

entwickelte in späteren Arbeiten den Begriff der Autoimmunität35 des Politi-

 

31  Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 93 (Hervorhebungen im Original). 

32  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 105 (Hervorhebungen im Original). 

33  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, S. 110. 

34  Vgl. Heidegger 1992b, S. 142. 

35  Den Begriff der Autoimmunität entwickelte Derrida in dem Vortrag Glaube und 

Wissen. Vgl. Derrida 2001a, S. 72. In späteren Arbeiten verwendete Derrida wieder-

holt diesen Begriff. Vgl. u.a. Derrida 2003a, S. 37. In einem Gespräch mit Borradori 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schen, um den selbstmörderischen Prozess innerhalb des Politischen zu bezeich-

nen. 

 In einem später geführten Interview hob Nancy für die Zeit am Centre de 

Recherches Philosophiques sur la Politique hervor, dass er gemeinsam mit La-

coue-Labarthe eine „totalisierende Vorstellung von Politik“36 besaß. Diese Vor-

stellung von Politik stand unter dem Eindruck des Nationalsozialismus, der fa-

schistischen Bewegungen vor und nach dem Zweiten Weltkrieg, der kolonialen 

und postkolonialen Politik Europas und jenem der sozialistischen Diktaturen so-

wie deren Politik der Lager. So machten Lacoue-Labarthe und Nancy damals 

auch auf Debatten, die einen exzessiven Begriffsgebrauch des Politischen betrie-

ben und das Singuläre, „Ungleichwertige“,37 Fremde und Andere unbedenklich 

einer Politik der Öffentlichkeit, der Ökonomie und der Technik preisgaben, auf-

merksam. Sie wiesen darauf hin, dass das Politische jegliche Spezifität verliert, 

sobald alles zum Politikum erklärt wird, sobald alles politisch wird. Mit dem 

Faktum, dass alles politisch ist und zur Totalität wird, tritt ein Entzug des Politi-

schen in Kraft: Denn sobald alles politisch ist, sobald Sein immer Mitsein ist, 

gibt es nichts Politisches mehr, gibt es keinen politischen Akt mehr, gibt es 

nichts mehr, wovon sich das Politische unterscheiden könnte. Angesprochen wa-

ren damit Diskussionen, die in rechts-, aber auch in linkstotalitären Theorien ihre 

Basis fanden. Auch in Demokratien lassen sich totalitäre Elemente und Struktu-

ren finden, zumal wenn sie sich ökonomistischen und technizistischen Zwängen 

unterwerfen. Auch liberale Formen der Demokratie erliegen einem politischen 

Totalitarismus. Die Forderung Alles ist politisch zielt auf die totale Dominanz 

des Politischen ab und erhebt den Anspruch, das Sein gänzlich erfassen zu kön-

nen. Heidegger sprach in dem Zusammenhang vom Gestell38 und von der Ge-

fahr, die von der modernen Technologie ausgeht. In einem Radiobeitrag der 

 

erläuterte er: „Ein autoimmunitärer Prozeß ist, wie man weiß, jenes seltsame Verhal-

ten des Lebendigen, das sich in fast selbstmörderischer Weise daran macht, sich 

selbst, seinen eigenen Schutz zu zerstören, sich gegen seine eigene Immunität zu 

immunisieren.“ Derrida 2004a, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

36  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36. 

37  In einem Vortrag, den Nancy am 17. Dezember 2011 anlässlich der Katastrophe in 

Fukushima hielt, kam er auf die Problematik der Begriffe Äquivalenz, Gleichheit, 

Gleichwertigkeit usw. zu sprechen und betonte: „Gleichheit ist nicht die Gleichwer-

tigkeit der Individuen, an die die Idee der Demokratie zunächst denken lässt […]. 

Demokratie lässt sich […] nur aus der Gleichheit der Unvergleichbaren denken 

[…].“ Nancy 2013, S. 59 (Hervorhebungen im Original). 

38  Vgl. Heidegger 1985a, S. 23ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 137 

 

Sendereihe Les vendredi de la philosophie, die vom September 2002 bis zum Ju-

li 2003 ausgestrahlt wurde, erläuterte Nancy nochmals das Argument von der to-

talen Politik: „This usage of the word derives from a more or less conscious be-

lief in the idea that everything is or should be political. Now, this idea constitutes 

nothing other than the content of what one calls totalitarianism. Many would be 

very vexed to learn that they speak — even if they do not think — in a totalitari-

an manner. However, it deserves to be said. Every time political refers to such a 

totalizing property, there is indeed totalitarianism. That is to say, the horizon of 

this thought is that of a political absorption or assumption of every sphere of 

existence (I am pointing here more or less to a formula of the young Marx).“39 

Sofern alles politisch ist, ist jeder Bereich des Lebens und des Todes wie 

auch jeder Bereich des privaten und des öffentlichen Raumes von einer Struktur 

des Mitseins bestimmt. Kein Mensch entgeht dem Mitsein. Das Politische, das 

nunmehr mit dem Leben wie dem Tod untrennbar verbunden zu sein scheint, 

und ebenso das Private wie das Öffentliche verschwimmen lässt, erzwingt eine 

Welt der Totalität, die alles zu integrieren sucht, auch mit Gewalt. Diese umfas-

sende Durchdringung des Politischen besitzt zwei Merkmale: 1. Lacoue-

Labarthe wies in seiner Diagnose der Moderne in Anknüpfung an Arendt darauf 

hin, dass es in Diktaturen wie in Demokratien ein Begehren gibt, alles einer be-

dingungslosen Herrschaft des Politischen zu unterwerfen. In dem Begehren, alles 

zu einem Politikum zu machen, unterscheiden sich beide Formen des Politischen 

nicht. Lacoue-Labarthe sprach im Anschluss an Arendt vom totalitären Phäno-

men oder vom „totalitarian fact“.40 Morin erläuterte hierzu: „In this vein, wes-

tern democratic societies aim at the same social homogenization (a homogeniza-

tion of the body politics that is presupposed by democracy itself) as totalitarian 

States, but by other means: mass consumption and mass media.“41 2. Das andere, 

aber dennoch ebenso bedeutungsvolle Merkmal der totalen politischen Durch-

dringung ist jenes, dass sich das Politische als Politisches entzieht42 und einer 

Art Öffentlichkeit der Politik und des Politischen Platz macht, in deren Totalität 

nicht mehr zwischen dem Privaten und dem Öffentlichen unterschieden werden 

kann. Das Politische wird total bzw. totalitär, indem es gesellschaftlich oder 

ökonomisch wird, indem die Gesellschaft bzw. das Ökonomische als das poli-

tisch Relevante verstanden wird, die bzw. das alle Sphären menschlichen Seins 

 

39  Nancy 2008b, S. 24f (Hervorhebungen im Original). 

40  Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 96 (Hervorhebungen im Original). Vgl. Marchart 

2011, S. 89. 

41  Morin 2012, S. 100. 

42  Vgl. Fynsk, Lacoue-Labarthe 1997, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

umfassen soll. Das Politische erfasst die gesamte Gesellschaft als politische Be-

wegung. 

In ihren Untersuchungen zum Totalitarismus bezeichneten Nancy und La-

coue-Labarthe eine Politik als totalitär, sobald das Politische sozial wird und als 

das Soziale erscheint. Dabei erfasst das Politische die gesamte Gesellschaft und 

lässt die privaten und die öffentlichen Sphären ineinandergreifen. Das bedeutet, 

dass das Politische als Grundzug des Menschen bestimmt wird, als dessen 

Selbst-Erfüllung und als menschliche Notwendigkeit. Mit dieser Interpretation 

des Totalitären verknüpften Nancy und Lacoue-Labarthe das Problem des Totali-

tarismus mit der Frage der Subjektivität. Die Politik des Totalitarismus wurde 

von ihnen als ein Modus der Selbst-Setzung, der Selbstgründung und als eine 

Bewegung der Selbsterschließung des sozialen Menschen gedeutet.43 Nicht nur 

der Staat erscheint als ein Subjekt, als ein Etat-sujet, als ein „privatisiertes Politi-

sches“,44 sondern auch die einzelnen Subjekte innerhalb des Staates sind Subjek-

te, jedoch nur noch Subjekte, die sich einem Staat unterworfen haben, der  

Öffentliches wie Privates durchdringt. 

 

 

VOM MITSEIN ZUM MIT 

 

Nach etwa vier Jahren Tätigkeit stellten Nancy und Lacoue-Labarthe die Arbeit 

des Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique ein. Sie begründeten 

den Vorgang der Schließung damit, dass die Teilnehmer und Teilnehmerinnen 

der Veranstaltungen nicht mehr zur Frage des Entzugs des Politischen arbeite-

ten.45 Das, was Nancy und Lacoue-Labarthe als Entzug des Politischen definier-

ten, wurde aus ihrer Sicht miss- oder weitgehend falsch verstanden. In einem In-

terview legte Nancy später dar: „Wir meinten […], dass das Politische, als das 

Wesen der gemeinschaftlichen Existenz gedacht, sich von sich (oder in sich 

selbst) zurückzieht und dass die Einheit, die es impliziert, nicht mehr dar- und 

vorgestellt, ja vielleicht auch nicht mehr verwirklicht werden kann. Keinesfalls 

wollten wir aber sagen, dass man sich von seiner philosophischen Untersuchung 

zurückziehen müsse – ganz im Gegenteil! Die Untersuchungen sollten sich 

 

43  Vgl. Marchart 2011, S. 92f. 

44  Hoerl 1999, S. 87. 

45  Vgl. Morin 2012, S. 101f. In einem Gespräch mit Engelmann wies Nancy darauf 

hin, dass damals die Frage, ob die Zivilgesellschaft verstärkt zu einem politischen 

Faktor werden kann, die Diskussionen im Centre de Recherches Philosophiques sur 

la Politique zusehends dominierte. Vgl. Nancy 2015b, S. 54ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 139 

 

vielmehr dem Rückzug selbst zuwenden, also der historischen Auflösung der 

staatlich-national-souveränen Konfiguration sowie des dazu symmetrischen  

Alles ist politisch. Und was stellten wir fest? Einen bequemen Konsens über die 

Zivilgesellschaft (in dem neuen Sinne, den dieses Wort damals gerade ange-

nommen hatte), und dieser Konsens ist seither nicht verschwunden. Sicher hat 

dieser Konsens seinen Nutzen und seine Bedeutung – etwa in den Auseinander-

setzungen, die ungeachtet ihrer Mehrdeutigkeiten und Komplexitäten mit dem 

Namen Globalisierungsgegnerschaft belegt werden –, aber er verschleiert das 

grundsätzliche Problem: Was können wir künftig unter Politik verstehen?“46 

Auch wenn das Centre de Recherches Philosophiques sur la Politique seine 

Tätigkeit einstellte, so setzten Nancy wie Lacoue-Labarthe ihre Untersuchungen 

fort, wenn auch nicht mehr unter den bisherigen Umständen. Lacoue-Labarthe 

beschäftigte sich in verschiedenen Publikationen mit Heideggers Nationalästhe-

tizismen.47 Nancy veröffentlichte Mitte der 1980er Jahre sein Buch La commun-

auté désœuvrée,48 in den 1990er Jahren die Bücher Der Sinn der Welt49 und sin-

gulär plural sein,50 und im Jahr 2008 sein Buch Wahrheit der Demokratie.51 

Die Arbeiten von Nancy und Lacoue-Labarthe zeigen ohne Zweifel weder 

Übereinstimmungen mit der Politischen Philosophie des Kommunitarismus 

(MacIntyre, Taylor, Walzer),52 noch mit dem Liberalismus (Rawls, Dworkin, 

Nozick). Morin wies in ihrer Untersuchung zu Nancy darauf hin, dass es für die 

Politische Philosophie weniger ein Problem ist, Formen des Politischen voraus-

zusetzen, diese als gegeben zu bestimmen und in ihrer Struktur zu analysieren, 

als diese zu begründen und deren Modus der Gründung anzugeben. Um die Ge-

meinschaft des Zusammenlebens in ihrem Ursprung bzw. in ihrem Prinzip zu 

begründen, benötigt die Politische Philosophie in der Regel die Instanz eines po-

 

46  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36 (Hervorhebungen im Original). 

47  Vgl. Lacoue-Labarthe 1990. Vgl. ebenso Lacoue-Labarthe 2003, S. 137ff. 

48  1988 erschien die deutsche Übersetzung der ersten Auflage des Buches La commu-

nauté désœuvrée aus dem Jahr 1986. Vgl. Nancy 1988. 2004 publizierte Nancy in 

Frankreich eine erweiterte Ausgabe des Buches, das 2018 wiederum ins Deutsche 

übersetzt wurde. Der Titel der Neuübersetzung lautet: Von einer Gemeinschaft, die 

sich nicht verwirklicht. Vgl. Nancy 2018. 

49  Nancy 2014b. 

50  Nancy 2012a. 

51  Nancy 2008a. 

52  Vgl. Devisch 2013. Vor allem im ersten Drittel seines Buches beschäftigte sich  

Devisch damit, Differenzen zwischen Nancys Denken und dem Kommunitarismus 

und ebenso zwischen Nancy und dem Liberalismus herauszuarbeiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

litischen Subjekts, die des Souveräns, der die Verfassung des Politischen gründet 

und begründet, entscheidet und bestimmt. Die politische Gemeinschaft ist, wie 

Morin ausführte, in der Darlegung der Politischen Philosophie nicht von sich aus 

tätig: Die politische Gemeinschaft handelt nicht von sich aus. Die Instanz der po-

litischen Handlung, die die politische Zusammenkunft entscheidet und gründet, 

liegt jenseits der politischen Gemeinschaft. In dieser Hinsicht fallen die Souve-

ränität und die Gemeinschaft wie auch der gründende Akt des Politischen und 

die politische Gemeinschaft stets auseinander. In ihrer Untersuchung gab Morin 

zwei exemplarische und wirkungsvolle Ansätze der Politischen Philosophie an, 

die entweder souveräne Strukturen voraussetzen oder die Entscheidung zur Ge-

meinschaft an ein souveränes Subjekt höherer Ordnung übertragen: Zum ersten 

Ansatz gehören die Theorien des Sozialvertrages, die die Entstehung der politi-

schen Institutionen und die Konstitution des Staates mit der Hypothese eines Na-

turzustandes beginnen lassen. In diesem Fall befinden sich die Menschen in ei-

nem Naturzustand ohne jegliche Beziehung zueinander; was ebenso besagt, dass 

sie auch ohne Sprache und ohne einen Logos sind. Bei Morin heißt es: „[…] in 

our natural state we are not related, but we are at the same time not truly human 

[…].“53 Um es jedoch zu einem Sozialvertrag kommen zu lassen, müssen letzt-

lich die Theorien des Sozialvertrages etwas an Bindung voraussetzen, die der 

Vertrag erst erzeugt. Hegel steht beispielhaft für jene theoretischen Ansätze, die 

den Staat bzw. die Gemeinschaft als die Einheit von Besonderem und Allgemei-

nem, als die Einheit der Einzelnen mit dem Universellen betrachten. Die Bürger 

und Bürgerinnen des Staates sind hierin Subjekte verinnerlichter Beziehungen, 

die einer Subjektivität rationalen und vernünftigen Lebens geschuldet sind. 

Angesprochen auf die Frage nach Parallelen zwischen seinen und den Arbei-

ten der Politischen Philosophie des Kommunitarismus und denen des Liberalis-

mus, gab Nancy zur Antwort, dass es nur „gewisse asymptotische Übereinstim-

mung im Thema“54 gibt. Eine explizite Rezeption der Politischen Philosophie 

gibt es im Werk von Nancy nicht. Auch in Hinblick anderer Positionen der Poli-

tischen Philosophie (Ranciere, Badiou, Lefort, Lyotard) bemerkte Nancy: „Ich 

situiere mich nicht im Verhältnis zu anderen politischen Philosophen, da ich 

kein politischer Philosoph bin.“55 

Nancy erweist sich in seinen Schriften weder als ein politischer Philosoph 

noch als ein Gesellschaftswissenschaftler, weder als ein Politikwissenschaftler 

noch als ein Philosoph mit politischen Ambitionen. Im Anschluss an die mit  

 

53  Morin 2012, S.101. 

54  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 37. 

55  Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 39 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 141 

 

Lacoue-Labarthe veröffentlichten Schriften heißt es in seinem Buch Von einer 

Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht: „Das wichtigste und mühevollste 

Zeugnis der modernen Welt umfasst vielleicht alle anderen Zeugnisse […]: Es 

ist jenes, das von der Auflösung oder dem Zerfall der Gemeinschaft zeugt, da-

von, wie sie sich disloziert oder in Flammen aufgeht.“56 Damit umreißt er das 

Feld, in dem er sich als Philosoph gedanklich bewegt. 

Nancy ging es nicht um die eine oder andere Art der Betrachtung politischer 

Gegebenheiten. Ebenso ging es ihm nicht um einen politischen Entwurf, der in 

einen Horizont einzuschreiben wäre. Es ist nicht das Faktum des Staates, das 

realisierte Zusammenleben der Menschen innerhalb einer gegebenen und institu-

tionell verfassten Gemeinschaft, oder ein dem Menschen innewohnender Drang 

zur Sozialität, von dem Nancy in seinem Buch ausging. Hingegen war es die 

Auflösung des gemeinschaftlichen Zusammenlebens, mit der sich Nancy be-

schäftigte, mit jenem Zerfall, von dem die moderne Welt Zeugnis gibt. Die Auf-

lösung des Zusammenlebens ist jedoch nichts, was den Menschen äußerlich zu-

stößt, vielmehr ist es eine Auflösung, die dem Mitsein als Entzug von Mitsein 

zugehörig ist. Im Text kommt er dabei auf Rousseau, Hegel, Marx, Heidegger, 

Bataille, aber auch auf Sartre zu sprechen. 

So ist das Politische – die Gemeinschaft als auch deren Zerfall – für Nancy 

keine Frage nach der besten Regierungsform: jene Frage, die sich schon Sokrates 

stellte und später Vertreter und Vertreterinnen der Politischen Philosophie. Das 

Politische ist für Nancy auch keineswegs eine Frage nach dem, was der Mensch 

existenziell braucht und aufgrund seiner Hilflosigkeit und Verletzlichkeit benö-

tigt. Auch in der Auseinandersetzung mit dem Totalitarismus, samt seiner Ge-

walt und Tyrannei, ging es für Nancy um eine ontologische Frage, also keines-

falls um das Problem einer schlechten Wahl, die von den politischen Subjekten 

oder den Angehörigen des politischen Raumes besser zu treffen (gewesen) wäre. 

Der Totalitarismus ist vielmehr, wie das Politische überhaupt, ein ontologisches 

Problem, das auf den Entzug des Politischen hinweist. Oder anders gesagt: Sein 

ist stets Mitsein, und deshalb ist das Politische eine ontologische Frage.57 Zum 

 

56  Nancy 2018, S. 7. 

57  Bei Devisch heißt es: „For Nancy, being is with. The primal ontological conditions 

of our community aren't conceived as the One, the Other or the We, but as the with, 

relationality, and the between. The question of being (Seinsfrage) is therefore the 

question of being-with (Mitseinsfrage).“ Devisch 1999, S. 7 (Hervorhebungen im 

Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Dasein wird kein Mitsein addiert, damit es in der Welt ist. Nancy schrieb: “Das 

Mit-sein lässt sich nicht ans Da-sein anfügen: aber da sein ist mit sein […].“58 

Mit Bezug auf eine anders verlaufende Heidegger-Rezeption durch Levinas 

und Blanchot lässt sich jedoch auch formulieren, dass das Sein bei Nancy nicht 

einer voranfänglichen Destruktion durch ethische oder moralische Ansprüche 

ausgesetzt ist. Vielmehr ist bei Nancy das Sein selbst wesentlich ein Entzug von 

Sein. Hamacher wies auf diese ursprüngliche Aufgabe und Aussetzung des 

Seins59 hin, die weder auf eine Entscheidung zum Sein, noch auf eine Entschei-

dung zum Nicht-Sein hinausläuft60 und sprach die Frage nach einer Politik der 

Oukratie an: „a politics of the Or of democracy – one can read or not read this 

word – an Or-cracy [eine Oukratie]“.61 Nur als diese Gemeinschaft ohne Ge-

meinschaft, nur als dieses Mitsein ohne Mitsein, ist das Sein (ohne ein Sein) ein 

ethos und ist das Sein (ohne ein Sein) ursprünglich ethisch. Critchley resümiert: 

„Ontology is ethical, ethics is ontological.“62 

Nancy wies schon zu Beginn des Buches Von einer Gemeinschaft, die sich 

nicht verwirklicht darauf hin, dass einerseits die Frage nach der Gemeinschaft 

aus einem christlich-romantischen Bewusstsein entsprang und nostalgisch als 

Verlust einer anfänglich verlorenen Gemeinschaft verklärt wurde. Andererseits 

war es Rousseau, der ein „Bewusstsein von einem (vielleicht irreparablen) Bruch 

dieser Gemeinschaft“63 verspürte. Andere Theorien des Politischen beinhalteten 

vor und nach Rousseau entweder Staatsmodelle oder Gesellschaftskonzepte, die 

 

58  Nancy 2012a, S. 146. Vgl. hierzu Critchley 1999, S. 64. 

59  Vgl. Nancy 1983, insbesondere S. 24f. Dort heißt es: „Das Sein ist keiner Ursache, 

keinem Beweger, keinem Prinzip anvertraut; nicht ist es seiner eigenen Substanz, 

noch seiner eigenen Subsistenz überlassen. Es ist – aufgegeben.“  

60  Hamacher sprach im Zusammenhang mit seiner Lektüre von Nancys Auslegung der 

Seinsentschlossenheit bei Heidegger von einer „Ormative“, einer Ver-oder-ung des 

Seins. Hamacher 1994, S. 117. Vgl. auch Hamacher 1993. Woanders heißt es: 

„Every decision and especially that one which Heidegger calls the original and the 

own moves before the question Either or or or [Entweder oder oder oder]; therefore 

it does not move in a binary oppositon, but at all events moves up it and can only 

move in this way at all and be the movement of Dasein as the opening up of its 

Being.“ Hamacher 1997, S. 55.  

61  Hamacher 1997, S. 60 (Hervorhebungen im Original). 

62  Critchley 1999, S. 65. Nancy ging später in dem Buch Das nackte Denken auf den 

Zusammenhang von Ontologie und Handlung bzw. Ethik ein. Vgl. Nancy 2014a,  

S. 103ff. 

63  Nancy 2018, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 143 

 

bestmöglich – effektiv, machtpolitisch und ökonomisch – ausgestaltet sein soll-

ten. Mit diesen Konzepten sollte die Souveränität des politischen Raumes, bei 

einer gleichzeitigen Ausgewogenheit gesellschaftlicher Ansprüche der einzelnen 

Gruppen und Individuen, gewahrt bleiben.64 

Während in der Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft bzw. 

Staat, die Gemeinschaft stets nach dem Modell der Familie, einer verwandt-

schaftlichen Liebe oder einer grundsätzlich vertrauensvoll kommunikativen Be-

ziehung dargestellt wird, werden die Gesellschaft wie der Staat als Zusammen-

schlüsse von Individuen zur Verteilung von Gewaltverhältnissen und zur Regu-

lierung von Anerkennungen und Bedürfnissen betrachtet. Allerdings kommen-

tierte Nancy die in den Sozialwissenschaften kolportierten Vorstellungen von ei-

ner verlorengegangenen und zerstörten Gemeinschaft, auf der die Modelle von 

Gesellschaft und Staat aufbauen, und merkte an, dass diese falsch sind: „Die 

Gemeinschaft hat nicht stattgefunden […] Sie hat nicht bei den Guayaqui-

Indianern stattgefunden und genauso wenig in irgendeinem Zeitalter der Hütten, 

sie hat nicht im hegelschen ‚Geist eines Volkes‘ stattgefunden und auch nicht in 

der christlichen Agape. Die Gesellschaft ist nicht – zusammen mit Staat, Indus-

trie, Kapital – gekommen und hat eine frühere Gemeinschaft aufgelöst. […] Die 

Gesellschaft ist nicht auf den Trümmern einer Gemeinschaft entstanden. Sie ist 

im Verschwinden oder im Bewahren dessen entstanden, was – ob Stämme oder 

Reiche – vielleicht genauso wenig Bezug zu dem hatte, was wir ‚Gemeinschaft‘ 

nennen, wie zu dem, was wir ‚Gesellschaft‘ nennen. Und daher ist die Gemein-

schaft bei weitem nicht das, was die Gesellschaft zerbrochen oder verloren hätte, 

sondern das, was von der Gesellschaft her zu uns kommt – Frage, Erwartung, Er-

eignis, Imperativ –, was uns von ihr her widerfährt.“65 

Gemeinschaft ist weder etwas, was uns mit der Zeit verloren ging oder ab-

handenkam, noch wurde diese ursprüngliche Form des Zusammenlebens durch 

äußere Einwirkungen oder durch Interventionen zerstört. Eine Gemeinschaft, de-

ren Verlust wir betrauern können, gab es nie. Dennoch ist der Entzug, der soge-

nannte Verlust der Gemeinschaft, eine Erfahrung, die wir gemeinsam machen.66 

Der Verlust von und der Mangel an einer sogenannten ursprünglichen und natür-

lichen Gemeinschaft ist common sense. In nichts scheint der Gemeinsinn mehr 

zu kulminieren, wie in diesem Verlust. Nancy stellte diese paradoxe Argumenta-

tion auch in seinen späteren Untersuchungen zur Gemeinschaft heraus. In dem 

 

64  Morin verwies hierzu in ihrem Kommentar zu Nancy auf Arbeiten von Tönnies und 

Weber. Vgl. Morin 2012, S. 74f. Vgl. ebenso Tönnies 2005 und Weber 2002. 

65  Nancy 2018, S. 22f (Hervorhebungen im Original). 

66  Vgl. Morin 2012, S. 75f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Artikel Of Being-in-Common insistierte Nancy auf die paradoxe Logik des Mit-

seins und des Zusammenlebens und schrieb: „We are in common, with one 

another. What do [sic!] this in and this with mean? […] With, together, or in 

common obviously do not mean in one another, nor do they mean in each other's 

place. That would imply an exteriority. (Even in love, one is in the other only 

outside the other. The child in its mother is also exterior in that interiority, alt-

hough in quite another way. And in the most assembled crowd, one is not in the 

place of the other.) But with does not mean next to, or juxtaposed, either. The lo-

gic of the with – of the being-with, of the Mitsein that Heidegger makes contem-

porary and correlative with the Dasein – is the singular logic of an inside-

outside. It is perhaps the very logic of singularity in general.“67 Etwas später 

heißt es im Text: „Nothing is more common than being: it is the self-evidence of 

existence. Nothing is more uncommon than being: it is the self-evidence of 

community.“68 

In Anknüpfung an Heideggers Terminus Dasein – ein Dasein, das als ein 

Mitsein stets ein Zusammensein mit Anderen ist69 –, entfaltete Nancy sein Ver-

ständnis von der Gemeinschaft an den Präpositionen mit, zu, in, bei usw. Das, 

was Gemeinschaft ausmacht, ist, dass sie sich nicht als eine Gemeinschaft von 

Subjekten ausweist, die durch ein (geistiges, symbolisches oder natürliches) 

Band miteinander verknüpft in Beziehung stehen: Ein Band, das nichts weiter als 

eine Technik des Ökonomischen, der Anerkennung oder des Sozialen wäre. Für 

Nancy ist die Gemeinschaft hingegen die Beziehung selbst, die kein Band zwi-

 

67  Nancy 1991b, S. 6 (Hervorhebungen im Original). 

68  Nancy 1991b, S. 8. 

69  Dasein ist Mitsein, ein Zusammensein mit Anderen. Nur in diesem Sinne ist das Da-

sein ein In-der-Welt-Sein. Dabei geht es ausschließlich um den eigenen Tod im Zu-

sammensein mit Anderen oder wie es bei Heidegger heißt, um den jemeinigen Tod 

des Mitseins. Nach Heidegger ist das Dasein ausschließlich ein Vorlauf zum eigenen 

Tod. Das Dasein leidet weder unter seinen Mitmenschen, noch kann das Dasein den 

Tod eines Anderen sterben. (Vgl. Heidegger 1984, S. 240.) Das Schicksal des Da-

seins ist Mitsein zu sein und nur in dem Sinne trägt es Sorge um sein In-der-Welt-

Sein. Im Gegensatz hierzu betonte Sartre, dass für ihn die Anderen die Hölle sind, da 

sie die Freiheit des Subjekts bedrohen („Die Hölle, das sind die anderen.“ Sartre 

1991, S. 59). Während Heideggers Dasein sich in der ontologischen Analyse allen-

falls – wenn auch in abgründig radikaler Weise – der Alltäglichkeit aussetzt (Vgl. 

Heidegger 1984, S. 114ff), wird die notwendige Einschränkung der Freiheit bei  

Sartre zu einem existenziellen Akt menschlichen Leidens. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 145 

 

schen zwei Subjekten, sondern als Beziehung zugleich Kluft und Entfernung ist. 

Die Gemeinschaft, das Miteinandersein, ist das Mit, das Zu, das In und das Bei. 

Auch wenn wir die Erfahrung vom Verlust der Gemeinschaft machen, so 

können wir diese Erfahrung nur gemeinsam machen. In diesem Sinne ist der 

Entzug von Mitsein jene Erfahrung, die erst eine Gemeinschaft ausmacht. Eine 

Gemeinschaft gibt es nur insofern, als sie nie stattfindet und nie stattgefunden 

hat. Eine innige Gemeinschaft, eine totale und geschlossene Gemeinschaft, oder 

auch eine natürliche, übersichtliche und abzählbare Gemeinschaft, gab es nie-

mals, und wird es künftig nicht geben können. In dem Sinne ist die Totalität des 

Seins als Mitsein eine ontologische Unmöglichkeit. Mitsein ist Mitsein. Gemein-

schaft ist so verstanden die Erfahrung einer Unterbrechung von Kommunion und 

Kommunikation. Oder anders gesagt: Die Kommunikation der Gemeinschaft ist 

der Abbruch einer kommunikativen Bindung. Das Mit bei Nancy ist wesentlich 

ein Nicht-Mit. Das com der Kommunikation und der Kommunion ist wesentlich 

eine Unterbrechung des Verbindlichen und der Verschmelzung. Morin kommen-

tierte hierzu: „Now, Nancy will argue that this is the only possible community, 

that is, the community that experiences its own absence, or the absence of fusion 

and communion. Community is the experience of the interruption of communi-

on.“70 

 

 

BATAILLE UND BLANCHOT 

 

Bevor Nancy in dem Buch singulär plural sein71 den Versuch unternahm, Hei-

deggers Sein und Zeit umzuschreiben, indem er nicht das Sein oder das Dasein, 

sondern das Mitsein in seiner Zeitlichkeit als ursprünglich und vergessen be-

schrieb,72 setzte er sich in dem Buch Von einer Gemeinschaft, die sich nicht ver-

wirklicht intensiv mit Bataille auseinander. 

An den Beginn seiner Reflexionen zu Bataille stellte Nancy abermals Über-

legungen zu Heidegger. In seinen Notizen heißt es, dass Heideggers „Vision ei-

nes Volkes und eines Geschicks“73 zu jener Denkfigur gehörte, die die innige 

 

70   Morin 2012, S. 76. 

71   In der Vorbemerkung zum Buch singulär plural sein heißt es: „Der Text ver-

schweigt den Anspruch nicht, die gesamte prima philosophia neu aufrollen zu wol-

len, indem er ihr das singulär Plurale des Seins als Grundlegung gibt.“ Nancy 

2012a, S. 13 (Hervorhebungen im Original). 

72   Vgl. Devisch 1999, S. 3. Vgl. ebenso Critchley 1999, S. 54. 

73   Nancy 2018, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Beziehung von Gemeinschaft und Tod hervorhebt. Darüber hinaus gehörte es zu 

Heideggers Identifizierung des Mitseins als Volk, den Tod und den Verlust von 

Mitgliedern der Gemeinschaft als Kristallisationspunkte der Gemeinschaft zu 

verstehen. So gesehen ist Heidegger eben jener Denktradition zuzuordnen, die 

dem Tod einen Sinn abgewinnt, den Tod in einer Figur des „Heils“ aufgehen 

lässt und den Tod des Einzelnen als ein Opfer beschreibt, das sich für die Ge-

samtheit der Gemeinschaft hergibt. Seit Anfang der 1980er Jahre wies Nancy 

wiederholt auf diese Konstellation von Dasein, Mitsein, Volk, Geschichte, 

Schicksal und Geschick hin, die Heidegger in dem Buch Sein und Zeit, insbe-

sondere im §72, beschrieb. Nach Nancy war diese entscheidend für Heideggers 

Weg hin zu einer nationalsozialistischen Gesinnung.74 

Nancy stellte hingegen heraus: Die Gemeinschaft „ist an ihm [dem Tod; 

Anm.d.V.] jedoch nicht ausgerichtet wie an ihrem Werk. Genauso wenig wie die 

Gemeinschaft ein Werk ist, macht sie aus dem Tod ein Werk.“75 Weder der 

Staat, die Gesellschaft, noch die Gemeinschaft sind jene Werke, die sich aus der 

Sterblichkeit ihrer Individuen erschließen. Weder resultiert aus der Sterblichkeit 

der Individuen jenes Projekt, das per Vertragsschluss oder aus einer Bewegung 

der Vernunft heraus die Form eines Staates annimmt, noch verwandelt sich im 

Opfer des Einzelnen die Endlichkeit des Individuums in eine allgemeine und zu-

gleich konkrete Freiheit, die für Hegel der Staat war.76 In Batailles Schriften fand 

Nancy ein Denken, das den Tod als jene Unmöglichkeit beschreibt, die ein 

Einswerden der Gemeinschaft ursprünglich verhindert. Eindringlich hob Nancy 

hervor, dass sich im Sterben die tote Existenz nicht in ein Opfer verwandelt. 

Nancy sprach hierbei von einer nicht zu opfernden Existenz. Das Dasein (d.h. 

das Mitsein und der Mensch) ist keine Existenz, die im Tod die Souveränität ei-

ner politischen Gemeinschaft erzeugt. Der Tod erzeugt nichts.77 

 

74  Nancy 2015b, S. 27. 

75  Nancy 2018, S. 28. 

76  Vgl. Hegel 1970, S. 406. 

77  Agamben kritisierte Nancys Auslegung der batailleschen Begriffe Opfer und Exzess, 

um seinen eigenen Begriff von der Souveränität (wie auch seinen Begriff vom Aus-

nahmezustand) zu rechtfertigen. Agamben schrieb in dem Buch Homo sacer hierzu: 

„Es ist das Verdienst von Jean-Luc Nancy, die Doppeldeutigkeit von Batailles Op-

ferdenken aufgedeckt und den Begriff einer nicht opferbaren Existenz mit Nach-

druck und gegen jede Opferversuchung formuliert zu haben. Doch wenn unsere 

Analyse wirklich ins Schwarze trifft und Batailles Definition der Souveränität durch 

die Überschreitung dem tötbaren Leben im souveränen Bann unangemessen bleibt, 

dann genügt der Begriff der Nichtopferbarkeit ebensowenig, um mit der Frage der 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 147 

 

Aber dennoch ergaben sich für Nancy durch Batailles Untersuchungen zur 

Souveränität, zum Politischen und zur Gemeinschaft Zugänge, die die untrenn-

bare Verbundenheit von Tod und Gemeinschaft herausstellen und offenbaren, 

auch wenn es Bataille vermied, die Gemeinschaft als ein entworfenes, projektier-

tes oder vollendetes Werk zu betrachten. In diesem Zusammenhang hob Nancy 

hervor, dass sich mit der Sterblichkeit und letztlich mit dem Tod des Einzelnen 

eine Gemeinschaft der Überlebenden zeigt: Einerseits eine Gemeinschaft jener, 

die den Tod des Einzelnen überleben, andererseits bildet die Gemeinschaft ein 

Zusammensein, das mit seiner Gründung unvollständig ist und bleiben wird: der 

Exzess der Gemeinschaft. Die Verbliebenen sind angesichts der Sterbenden von 

einer Intensität des Todes durchdrungen, die die Gemeinschaft mit einem Verlust 

an eben dieser Gemeinschaft erzeugt. So steht am Ursprung der Gemeinschaft 

der Verlust von Gemeinschaft. Nancy verwies in diesem Zusammenhang auf ei-

ne Textstelle bei Bataille, in der es heißt: „Sieht er seinesgleichen sterben, kann 

ein Lebender nur noch außer sich weiter bestehen.“78 

Die Gemeinschaft ist jener Ort, der den Menschen ihre Endlichkeit zur Dar-

stellung bringt und den unvermeidbaren Exzess sichtbar macht.79 Jede Gemein-

schaft ist so verstanden ein Ort, an dem die Endlichkeit jedes singulären Men-

schen, dessen Sein-zum-Tod, ausgestellt und zur Darstellung gebracht wird. Das, 

was eine Gemeinschaft teilt und mitteilt, sind keine Informationen und kein Wis-

sen über bestimmte Sachenverhalte und Dinge. Die Gemeinschaft ist jener Ort, 

an dem jeder singuläre Mensch das Schicksal der Endlichkeit, den Abgrund des 

Seins-zum-Tode teilt und somit nichts teilt. Nancy schrieb: „[D]ie Gemeinschaft 

ist das ekstatische Bewusstsein der Nacht der Immanenz, insofern ein solches 

Bewusstsein die Unterbrechung des Selbstbewusstseins ist.“80 

 

Gewalt in der modernen Biopolitik fertig zu werden. Denn der homo sacer ist eben 

nicht opferbar und darf dennoch von jedem getötet werden.“ Agamben 2002, S. 123. 

Entgegen einer Neu- und Umformulierung der Souveränität, wie sie zum Beispiel 

von Agamben in der Relektüre von Schmitt und Foucault betrieben wurde, beharrten 

Nancy wie Derrida auf einer Unmöglichkeit von Souveränität. 

78  Nancy 2018, S. 30 (Hervorhebungen im Original). Blanchot zitierte in seiner Ent-

gegnung zu Nancy dieselbe Textstelle aus Batailles Schriftfragment La limite de 

l’utile. Vgl. Blanchot 2007b, S. 22. Im Original bei Bataille heißt es: „S’il voit son 

semblable mourir, un vivant ne peut plus subsister que hors de soi.“ Bataille 1976, 

S. 245 (Hervorhebungen im Original). 

79  Vgl. Nancy 2018, S. 29. 

80  Nancy 2018, S. 36 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Es gibt kein einzelnes Wesen, ohne dass es nicht schon andere Wesen gibt. 

Das „endliche Sein [präsentiert sich] stets gemeinsam“.81 Auch wenn der 

Mensch allein und einsam ist, gibt es und gab es andere Menschen und andere 

Wesen. „Wir erscheinen gemeinsam: wir kommen zusammen in die Welt […]. 

Es gibt kein Zur-Welt-Kommen, das nicht grundsätzlich gemeinsam wäre.“82 Für 

den Menschen gibt es immer schon die anderen Menschen, eine Gemeinschaft, 

in der er ekstatisch und endlich existiert.83 In diesem Sinne ist die Gemeinschaft 

der Ort des Anfangs und der Geburt wie auch das Vergessen all dessen. Sie ist 

aber ebenso der Ort des Abschieds, der Trauer und der Sorge. Nancy sprach von 

einer dreifachen Trauer, die auf unsere Endlichkeit bezogen ist: „die Trauer um 

den Tod des anderen, die Trauer um meine Geburt und die Trauer um meinen 

Tod.“84 

Die Gemeinschaft mit den Anderen zeigt jedem einzelnen Menschen seine 

unerfahrbare und zugleich unwiederholbare Geburt wie auch seinen unüber-

windbaren Tod. Die Gemeinschaft ist also keine beschränkte, die im Verhältnis 

zu ihrer idealen Form begrenzt ist, vielmehr ist sie eine Gemeinschaft der End-

lichkeit und Immanenz, die ursprünglich unvollständig und fragmentiert ist. Sie 

ist eine Gemeinschaft der Geburt und des Sterbens, eine transzendierende Imma-

nenz, eine Immanenz des Exzesses, eine Gemeinschaft, die sich selbst fremd und 

unabgeschlossen ist. Für Nancy ist die Gemeinschaft also keine Gemeinschaft 

freier Subjekte, die sich in ihrem Willen zusammenfinden oder eine Gemein-

schaft von Individuen, die kulturell zusammengehören. Für ihn ist die Gemein-

schaft auch kein Resultat, das sich aus einem souveränen Akt generiert. Die Ge-

meinschaft ist nach Nancy vielmehr ein Moment des Exzesses der Überleben-

den, deren Gemeinschaft sich natologisch wie thanatologisch darstellt. Nancy 

formulierte: „Die Endlichkeit erscheint mit, das heißt wird exponiert: das ist das 

Wesen der Gemeinschaft.“85 

Im Fortgang seiner Ausführungen gab Nancy an, dass Batailles Besorgnis 

um das Politische aus der bitteren Erfahrung mit einem seiner Ansicht nach ver-

ratenen Kommunismus herrührte.86 In Folge dieser Erfahrung beschäftigte sich 

Bataille mit den Begrifflichkeiten der politischen Souveränität, führte eine inten-

sive Auseinandersetzung mit Kojèves und Hegels Begriff der Negativität, grün-

 

81  Nancy 2018, S. 50. 

82  Nancy 1994a, S. 170 (Hervorhebungen im Original). 

83  Vgl. Nancy 2018, S. 50. 

84  Nancy 2018, S. 53. 

85  Nancy 2018, S. 51. 

86  Vgl. Nancy 2018, S. 30f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 149 

 

dete die geheime Acéphale-Gesellschaft und setzte sich mit der Bedeutung der 

Opferung und des Opfers innerhalb des Politischen auseinander. Nancy ging im 

Verlauf seiner Ausführungen in deutliche Distanz zu Bataille und warf ihm vor, 

am nostalgischen Begriff einer verlorenen Gemeinschaft festzuhalten. Auch 

wenn Bataille die Bedeutung des Opfers für das Politische bei Hegel und Kojève 

kritisierte und seine Relevanz für das Politische neu formulierte, so blieben seine 

Arbeiten zur Gemeinschaft für Nancy zu stark auf Motive des Heiligen und der 

Opferung fixiert,87 um sich von traditionellen Vorstellungen der Gemeinschaft 

zu lösen. 

Trotz dieser Fixierung auf das Heilige und auf das Opfer, die für Nancy un-

annehmbar war, stellte Batailles ausführliche Beschäftigung mit dem menschli-

chen Opfer und der Selbstopferung der Souveränität die Bedeutung des Teilens 

des Todes mit den Anderen und die exponierte Kommunikation eines endlichen 

und grundlosen Mit-Seins heraus. Mit dem Teilen des Todes, mit dem Teilen 

von Nichts, ein Teilen, das nichts Substanzielles, kein Etwas und somit nichts 

Gemeinsames teilt, ist nach Nancy jede Gemeinschaft unweigerlich unvollstän-

dig. Auf der Grundlage dieser Auseinandersetzung, die Bataille über die Begriff-

lichkeiten Hegels und Kojèves führte, beschrieb Nancy eine Negativität, die sich 

nicht in eine Positivität höherer Ordnung dialektisch übersetzen, erarbeiten oder 

durcharbeiten lässt. Bataille sprach von einer „arbeitslosen“ und „unbeschäftig-

ten“ Negativität: von einer Negativität ohne Verwendung,88 eine Negativität des 

Todes, die sich nicht in eine symbolische Ordnung, in ein Werk oder in eine 

sinnvolle Handlung übertragen lässt. Er sprach von dieser Negativität als einer 

ohne Zweck und Anwendung. Blanchot bezeichnete diese Negativität, die Hegel 

und Kojève noch fremd war, als eine absolute, als eine Entwerkung und nicht-

arbeitende Negativität. Nancy formulierte mit Bezug auf diese Diskussion: „Man 

produziert sie [die Gemeinschaft; Anm.d.V.] nicht, man macht ihre Erfahrung 

(oder ihre Erfahrung macht uns) als Erfahrung der Endlichkeit. Die Gemein-

schaft als Werk oder die Gemeinschaft durch die Werke würde unterstellen, dass 

das gemeinsame Sein als solches objektivierbar und produzierbar ist (in Orten, 

Personen, Gebäuden, Diskursen, Institutionen, Symbolen: kurz, in Subjekten). 

 

87  Vgl. Nancy 2018, S. 32, ebenso Nancy 2002. Vgl. hierzu den Aufsatz Hegel, der 

Tod und das Opfer (Bataille 2018a) wie auch Nancys Aufsatz The Unsacrificeable 

(Nancy 1991a). 

88  Vgl. Bataille 2012a, S. 75ff. Im Original bei Bataille heißt es: „Si l’action (le faire) 

est - comme dit Hegel - la négativité, la question se pose alors de savoir si la négati-

vité de qui n’a plus rien à faire disparaît ou subsiste à l’état de négativité sans 

emploi.“ Bataille 1997b, S. 131f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

[…] Die Gemeinschaft hat notwendig in dem statt, was Blanchot le désœuvre-

ment genannt hat, Entwerkung, Nicht-am-Werk-Sein, Werklosigkeit. Diesseits 

oder jenseits des Werks, das, was sich vom Werk zurückzieht, was nichts mehr 

mit der Produktion oder der Vollendung zu tun hat, sondern was in Richtung Un-

terbrechung, Fragmentierung, Schwebe oder Einhalt geht. Die Gemeinschaft ist 

aus der Unterbrechung der Singularitäten gemacht, oder aus dem Einhalt, der die 

singulären Daseine sind. Sie ist nicht ihr Werk und sie hat sie nicht als ihre Wer-

ke, genauso wenig wie die Kommunikation ein Werk ist, ja nicht einmal eine 

Operation singulärer Daseine: denn sie ist einfach ihr Sein – ihr Sein, das auf 

seiner Grenze innehält. Die Kommunikation ist die Entwerkung des gesellschaft-

lichen, ökonomischen, technischen, institutionellen Werks.“89 

So ist für Nancy, wie bereits erwähnt, das Mitsein keine Gemeinschaft von 

Subjekten, die kommunizieren, um Nachrichten und Informationen miteinander 

auszutauschen, sich gegenseitig anzuerkennen oder Verträge untereinander ab-

zuschließen. Vielmehr ist das Mitsein die Mit-Teilung des Todes, das Teilen 

dessen, was sich nicht kommunizieren lässt: Der Tod des Anderen. Um jene Prä-

sentation der Gemeinschaft zu beschreiben, auf die Nancy bei Bataille zurück-

griff, sprach er von der entwerkten Gemeinschaft, einem Terminus, den er von 

Blanchot entlehnte. 

Trotz dieser Referenz auf Blanchot zog Nancys Buch Die undarstellbare 

Gemeinschaft mit seinem Erscheinen unabsehbare und zum Teil heftige Reso-

nanzen nach sich. Zu den wichtigsten Kritikern, auf die Nancy später reagierte, 

gehörten Derrida, Badiou und insbesondere Blanchot. Nancy vermerkte hierzu: 

„Von mehreren Seiten her sah ich von dem Gebrauch des Wortes Gemeinschaft 

Gefahren ausgehen: Unweigerlich klingt es von Substanz und Innerlichkeit er-

füllt, ja aufgebläht; recht unvermeidlich hat es eine christliche Referenz (geistige 

oder brüderliche, kommunielle Gemeinschaft) oder eine im weiteren Sinne reli-

giöse (jüdische Gemeinschaft, Gemeinschaft des Gebets, Gemeinschaft der 

Gläubigen – ’umma); es wird zur Bekräftigung vorgeblicher Ethnizitäten ver-

wendet – all dies konnte nur Warnung sein.“90 In der dazugehörigen Fußnote ist 

notiert: „Sehr rasch sind Einwände oder Warnungen, selbst freundschaftliche 

gekommen wie jene Derridas, der sich in diesem Punkt gegen Blanchot und 

mich zusammen wandte, oder wie jene Badious, der forderte, Gemeinschaft 

durch Gleichheit zu ersetzen.“91 

 

89  Nancy 2018, S. 55 (Hervorhebungen im Original). 

90  Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original). 

91  Nancy 2007, S. 30f (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 151 

 

Blanchot antwortete auf Nancys Buch mit der Publikation Die uneingesteh-

bare Gemeinschaft. In dieser hielt Blanchot fest, dass Nancy die Gemeinschaft 

weder als ein Objekt, noch als eine Tatsache oder eine gegebene Struktur be-

schreibt. Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein „[…] Ort – der 

Nichtort –, an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis 

zu haben“.92 Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt. Den-

noch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, „[…] nicht bei 

der Negation der kommuniellen Gemeinschaft zu verharren und weiter über die-

se Negativität hinaus zu denken, auf ein Geheimnis des Gemeinsamen hin, das 

kein gemein(sam)es Geheimnis ist.“93 

Entgegen Nancy stellte Blanchot in Aussicht, den Begriff der Gemeinschaft 

und der mit ihr verbundenen Geheimnislosigkeit, fallen zu lassen und schrieb: 

„Wenn aber die Beziehung des Menschen zum Menschen aufhört, eine Bezie-

hung des Gleichen zum Gleichen zu sein, sondern den Anderen als einen Un-

beugsamen einführt, der sich in seiner Gleichheit stets asymmetrisch zu dem 

verhält, der ihn in Betracht zieht, dann setzt sich eine ganz andere Art der Bezie-

hung durch und erzwingt eine andere Gesellschaftsform, die man kaum noch 

wagen wird, Gemeinschaft zu nennen. Oder man wird es gutheißen, sie so nen-

nen, und sich dabei fragen, was auf dem Spiel steht in der Idee einer Gemein-

schaft und ob diese nicht, habe sie nun existiert oder nicht, stets am Ende die 

Abwesenheit der Gemeinschaft.“94 

Nancy rekapitulierte: „Die Antwort ergriff mich, zuallererst weil die von 

Blanchot solcherart gezeigte Aufmerksamkeit die Bedeutung des Motivs bewies, 

nicht nur für ihn, sondern durch ihn für alle, die eine zwingende, gewaltsame 

Notwendigkeit verspürten […]. Mich hatte jedoch auch die Tatsache ergriffen, 

daß die Antwort Blanchots zugleich ein Echo war, ein Widerhall und eine Re-

plik, ein Vorbehalt und in gewisser Hinsicht ein Vorwurf. Ich habe diesen Vor-

 

92  Blanchot 2007b, S. 39.  

93  Nancy 2007, S. 30. 

94  Blanchot 2007b, S. 12 (Hervorhebungen im Original). Einen Überblick über die 

Antworten und Entgegnungen, die zwischen Nancy und Blanchot gewechselt wur-

den, gab Bird. Er stellte den instruktiven Charakter der Diskussion zwischen Blan-

chot und Nancy heraus. Vgl. hierzu Bird 2008, insbesondere S. 7f. Hingegen stellte 

Bernasconi die Argumente, die von Blanchot und Nancy zur Begrifflichkeit der 

Gemeinschaft ins Spiel gebracht wurden, polarisierend einander gegenüber. Vgl. 

Bernasconi 1993, insbesondere S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

behalt oder Vorwurf nie völlig aufgeklärt, weder in einem Text, noch für mich 

selbst, noch in der Korrespondenz mit Blanchot.“95 

 

 

VON DEN KNOTEN DES POLITISCHEN HIN ZUR 

DEMOKRATIE 

 

Nach den Diskussionen um den Gebrauch des Begriffs Gemeinschaft, zog es 

Nancy vor, vom Zusammen-Sein oder vom Mitsein, vom Band und von Knoten 

zu sprechen.96 So heißt in dem Buch Der Sinn der Welt: „Das Politische ist der 

Ort des Im-Gemeinsamen [l’en-commun] als solchem. Oder auch der Ort des 

Zusammen-Seins.“97 

Wie schon zu Zeiten der Zusammenarbeit mit Lacoue-Labarthe und in Die 

undarstellbare Gemeinschaft, blieben auch in den darauffolgenden Jahren die 

zentralen Motive seiner Publikationen jene, in denen es um das Zusammensein, 

die Auseinandersetzungen mit dem Totalitarismus, mit einer Politik souveräner 

Subjekte, mit den Voraussetzungen einer politischen Theologie ging, die trotz 

sublimer Säkularisierungen theologisch blieb. 

Nancy griff in diesen Überlegungen Schmitts zentrale These der Politischen 

Theologie auf, die besagt, dass „[a]lle prägnanten Begriffe der modernen Staats-

lehre […] säkularisierte theologische Begriffe“98 sind. Dabei stellte Nancy je-

doch in Abrede, dass es je einen historischen Augenblick gab, und sei es die 

Hinrichtung von Ludwig XVI., in dem die theologisch-politische Transzendenz 

aufgegeben und säkularisiert wurde, um eine Politik der Trauer bzw. Melancho-

lie auszubilden.99 Entgegen der Proklamation einer negativen Theologie des Po-

litischen, ging es Nancy um den Gedanken eines verweltlichten Zusammenseins. 

Mit Bezug auf Schmitts Kritik am Vertragsmodell bei Rousseau räumte 

Nancy ein, dass die Vertragstheorie unzureichend ist. Für ihn ist sie geradezu 

dürftig, weil sie für das Knüpfen des sozialen Bandes der Ur-Verfassung die 

Subjekte des Vertrags voraussetzen muss.100 Um den Gedanken eines verwelt-

lichten Zusammenseins zu denken, muss das soziale Band als ein zu knüpfendes 

Band verstanden werden und nicht als ein schon geknüpftes Band. Nancy fuhr 

 

95  Nancy 2007, S. 27f. 

96  Nancy 2007, S. 30. 

97  Nancy 2014b, S. 127 (Hervorhebungen im Original). 

98  Schmitt 1990, S. 49. Vgl. hierzu Nancy 2014b, S. 131f. 

99  Vgl. Nancy 2014b, S. 131. 

100  Vgl. Nancy 2014b, S. 133f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 153 

 

dahingehend fort, „den Sinn des Im-Gemeinsamen zu denken, weder als Wahr-

heit eines gemein(sam)en Subjekts noch als einen allgemeinen, über die beson-

deren Sinne gesetzten Sinn, sondern im Gegenteil als Abwesenheit eines allge-

meinen Sinns außerhalb der vielzähligen Singularität so vieler Sinnsubjekte“.101 

Für Nancy ging es um eine Verweltlichung des Mitseins. Es ging ihm um das 

Band, das die nackte Existenz ist: Eine Existenz ohne Transzendenz, ohne ein 

vorausgesetztes Subjekt, ohne eine höhere und jenseitige Souveränität. In Der 

Sinn der Welt entwickelte Nancy ein Denken des Zusammenseins, das die Ge-

meinschaft allein als ein bloßes Band beschreibt. Ein Band, das nicht weniger, 

aber auch nicht mehr ist als die Verknüpfung und die Verknotung des Bandes: 

„All unsere Politiken sind Politiken der Auflösung (von Verknüpfung) in Selbst-

genügsamkeit […]. Es geht also darum, ein Denken (und das heißt, nicht davon 

zu trennen, eine praxis) des Bandes als solchem anzugehen. Das Knüpfen des 

Bandes muss an den Schnittpunkt treten, genau an die Stelle der leeren Wahrheit 

der Demokratie und des exzessiven Sinns der Subjektivität.“102 

Nancy benutzte viele Synonyme für das Mitsein. Zum einen benutzte er 

Termini, die in der Politischen Philosophie oder in den Sozialwissenschaften ihre 

Verwendung finden, wie etwa die Politeia, die Gemeinschaft und das Zusam-

mensein. Zum anderen bezeichnete Nancy das Mitsein nur als das Mit, auch als 

das Band, die Knoten, die Verknüpfungen, die Bindung, die Beziehung und das 

Zwischen. So verstanden ist das Mitsein weder eine Innerlichkeit noch eine Äu-

ßerlichkeit. Das Mitsein als Band ist aber auch kein Ding, keine Sache und kein 

Gegenstand, das sich gespannt zwischen zwei Subjekten befindet, die jene Ei-

genschaften besitzen, das Band bedienen, manipulieren und benutzen zu können. 

Hingegen beschrieb Nancy in Der Sinn der Welt das Band als ein unaufhörliches 

Verknüpfen, das endlos und unentwegt sich in Bezug setzt (ohne bei sich anzu-

kommen): „Das Knüpfen ist nichts, keine res, nichts als die Inbezugsetzung, die 

zugleich Nähe und Entfernung voraussetzt, Anbindung und Entbindung, Verstri-

ckung, Intrige, Ambivalenz.“103 

Mit der Darstellung der Politeia als ein endloses und sich unentwegt ver-

knüpfendes Band, schlug Nancy vor, den Vertrag, den rousseauschen Contract 

Social, „gemäß einem anderen als dem juridisch-kommerzialen Modell zu den-

ken“.104 Dabei galt es aber nicht nur den Akt der Knüpfung und des Vertragsab-

 

101  Nancy 2014b, S. 134 (Hervorhebungen im Original). 

102  Nancy 2014b, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

103  Nancy 2014b, S. 157 (Hervorhebungen im Original). 

104  Nancy 2014b, S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schlusses erneut durchzudenken, sondern auch die Instanzen und Akteure und 

Akteurinnen des Vertrages einer revidierenden Betrachtung zu unterziehen. 

Das Politische, das sich für Nancy dabei ergab, bezeichnete er als eine Poli-

tik der Singularitäten, oder als ein singular plural sein,105 und später auch als 

Demokratie: „Die Politik wäre dann weder eine Substanz noch eine Form, son-

dern zunächst eine Geste: die Geste selbst des Verknüpfens und Verkettens, von 

jedem zu jedem, jedes Mal Einmaligkeiten knüpfend (Individuen, Gruppen, Na-

tionen oder Völker), und diese Einmaligkeiten haben nur die Einheit des Kno-

tens, die mit anderem verkettete Einheit, die stets weltweite Verkettung und die 

Welt, die keine andere Einheit hat. Diese Politik braucht eine ganze Ontologie 

des Seins als Verknüpfen, genau gesagt vielleicht dieses Äußerste, in dem jede 

Ontologie sich als solche mit etwas anderem als sie selbst verknüpft.“106 

Der Sinn dieser so verstandenen Gemeinschaft läge nicht in einer ihr zukünf-

tigen Form oder in einem Willen der ihr zugehörigen Subjekte, vielmehr findet 

das Band seine Bestimmung, indem es sich verknüpft, verkettet und verknotet.107 

Zu dem sich unentwegt und endlos verknüpfenden Mitsein gehört aber auch die 

stete Umstrukturierung der Verknüpfungen: Die Auflösung von Knoten, die Um-

leitung, die Verlegung und Verlagerung von Strukturen. Die Verkettungen sind 

nicht abschließbar. Nancy notierte: „Es ist weniger das bindende Band als das 

verbindende, es ist weniger das einschnürende als dasjenige, das ein Netz 

knüpft.“108 

Das Mitsein ist in dem Sinne nicht etwas, das bindet, um sich und seine ein-

zelnen Glieder zu fixieren, sondern das zum Geflecht des sich unentwegt ver-

knüpfenden Bandes gehört, das sich endlos umstrukturiert und stets eine Baustel-

le ist. Das Band ist ein Band ohne Bindung, das sich stets modifiziert, ohne je 

eine Form anzunehmen: Ein Band, das weder eine Form besitzt noch sich als ein 

Werk vervollständigt. Anderorts sprach Nancy mit Bezug auf Rancière und Le-

fort von einer „Demokratie, die noch zu kommen hat“.109 Die Zukünftigkeit des 

Mitseins liegt hierbei jedoch nicht in einer erreichbaren, ereignishaften, stattzu-

findenden und datierbaren Form von Demokratie, sondern in der stets unab-

schließbaren Zukünftigkeit einer kommenden Demokratie. Nancy folgerte den-

noch: „In diesem Sinne kann das politische Erfordernis gar nicht nicht ein Erfor-

dernis der Konfiguration sein, auch wenn es der Figuration/Präsentation eines 

 

105  Vgl. Nancy 2012a. 

106  Nancy 2014b, S. 157f. 

107  Vgl. Nancy 2014b, S. 159. 

108  Nancy 2014b, S. 160. 

109  Nancy 2014b, S. 162. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 155 

 

souveränen Körpers widerstehen muss. Die Demokratie kann sich nicht damit 

zufrieden geben, der Ort einer Exposition auf eine leere Wahrheit zu sein […]. 

Die Identitäten müssen sich schreiben, das heißt sie müssen sich als Knüpfungen 

[nouages] von Sinn dessen, was keinen identifizierbaren Sinn hat, wissen und 

praktizieren.“110 

 

 

DIE TOTENMASKEN DER STADT 

 

In einem kurzen Aufsatz, den Nancy im Jahr 2004 für eine Ausstellung in der 

französischen Stadt Tourcoing zu den Zeichen der Stadt111 anfertigte, sprach er 

von den Bildern der Stadt, die in Zukunft vergangen und verschwunden sein 

wird. Die Bilder, die wir in der Ausstellung hätten sehen können, zeigen, wie 

Nancy schrieb, die „Totenmasken der Stadt“.112 Auf ihnen entdecken wir Villen, 

Nachbarn, Stadtviertel, Plätze und Monumente, Marktflecken, axonometrische 

Darstellungen von Städten oder urbane Zonen. 

Zumindest auf zweierlei Dinge wollte Nancy mit der Rede von den Totenbil-

dern, mit den Bildern einer zukünftig toten Stadt hinweisen, auf denen wir eben 

nur die Totenmasken der Stadt sehen: Einerseits lässt sich die Stadt nicht auf ei-

ne Struktur reduzieren, die den Bewohnern und Bewohnerinnen Sicherheit gibt 

und Angenehmes – eine Bleibe, einen Aufenthalt – zur Verfügung stellt. Weder 

kann die Stadt sie schützen oder Geborgenheit geben, noch lässt es sich in der 

Stadt wohnen. Für Nancy hatte die Stadt weder etwas mit der Identitätspolitik 

bzw. mit dem Sicherheitskonzepten einer traditionellen Politischen Philosophie 

zu tun noch mit dem Wohnen, das durch die Phänomenologie oder auch Heideg-

gers Fundamentalontologie beschrieben wird.113 Andererseits müssen wir die 

 

110  Nancy 2014b, S. 169 (Hervorhebungen im Original). 

111  Die Ausstellung trug den Titel La Ville qui fait signes und fand vom 1. Oktober bis 

zum 6. Dezember 2004 im Studio für zeitgenössische Kunst Le Fresnoy statt. 

112  Vgl. Nancy 2011a, S. 44. 

113  Für Heidegger war das Wohnen in der Differenz von Eigentlichkeit und Uneigent-

lichkeit auf Seiten der Eigentlichkeit verortet. Nach seinen Hebel- und Hölderlin-

Lektüren verband er das Wohnen mit einem heimatlichen Wohnen im Haus des 

Seins: Wobei nun die Sprache jenes Haus des Seins war, in dem der Dichter hörend 

wohnt. Zum Begriff des Wohnens ist auf Arbeiten von Heidegger, Bollnow und 

Guzzoni hinzuweisen: vgl. Heidegger 1985a, S. 139-156, Bollnow 1963,  

S. 499ff und Guzzoni 1999. Auch Lefèbvre setzte die Stadt und die Urbanisierung 

der Gesellschaft in Bezug zum Wohnen. Vgl. Lefèbvre 1972. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Stadt ausgehend davon verstehen, wie es bei Nancy heißt, was sie in Zukunft 

sein wird: Die Stadt wird in Zukunft verschwunden sein. Sie wird in Zukunft 

nicht das sein, was wir heute als Stadt bezeichnen. Sie wird das überschritten ha-

ben, womit wir die Stadt immer in Beziehung setzten: mit der City, mit der civi-

tas, mit der Bürgerschaft, den Bürgern und Bürgerinnen, mit einer Urbanität, die 

in ihren urbs Bildung und Höflichkeit hervorbrachte, also mit einer Zivilisation 

und den zu diesem Begriff dazugehörigen Institutionen, Verfahren und Ideen. 

Die Stadt wird in Zukunft die Idee der Stadt überschritten haben. Nancys Über-

legungen zerreißen das Band, das zwischen der Gemeinschaft, der Politeia, und 

den Formen sozialpolitischer Ideen von Bildung, Heimat, Sicherheit und Wohl-

befinden geknüpft wurde. 

Um zu verstehen, worum es Nancy ging, wenn er von der Stadt sprach, muss 

berücksichtigt werden, dass die Stadt/die Polis der Ort der Gemeinschaft/der Po-

liteia ist. Allerdings ist der Ort der Politeia nicht mit den Äußerlichkeiten seiner 

Erscheinung zu verwechseln.114 Die Stadt lässt sich nicht aus der Anzahl und der 

Zusammensetzung ihrer Bewohner und Bewohnerinnen ermessen. Es sind auch 

nicht die architektonischen Anlagen – die Stadtmauer, die Marktplätze, die An-

sammlung der Bauwerke und die Straßenzüge –, die eine Stadt zur Stadt ma-

chen. Ebenso resultiert die Stadt nicht aus dem Schutzbedürfnis ihrer Einwohner 

und Einwohnerinnen. Sie entsteht nicht aus dem Leiden der Menschen, die sich 

schützen wollen und Strukturen schaffen, um ihre Furcht voreinander und vor 

Anderen zu bändigen. Dieser Reichtum, diese Stärke, diese Mauern erschaffen 

keine Stadt. 

Auch wenn es nicht erstaunlich ist, von Nancy zu erfahren, dass es Bilder 

(Bildnisse und Fotografien) von Städten gibt, so kann es dennoch stutzig ma-

chen, wenn es bei ihm heißt, dass diese Bilder die Totenmasken der Stadt zeigen: 

Bilder mit den Masken einer Stadt, die in Zukunft vergangen sein wird. Ebenso 

ist es nicht erstaunlich zu vernehmen, dass es in der Zukunft keine Städte mehr 

geben wird. Die Stadt war von Beginn an ihrer Zersetzung und ihrem Verfall 

ausgesetzt, und dennoch beheimatete sie unsere Vorstellung von einer zivilen 

Form des Zusammenlebens. Jedoch zeichnet sich mittlerweile innerhalb der 

Stadt eine Zerstörung des Stadtraumes an, die sich zwar durch keine pessimisti-

schen Prognosen und durch den Begriff Urbicide115 erklären lässt, aber dennoch 

von uns Menschen fordert, dem nachzugehen, was uns die Stadt durch ihre Kor-

rosion, Verwüstung und Verwandlung zu denken gibt: Diese Idee von Stadt 

 

114  Auf diesen Aspekt wies schon Hegel hin. Vgl. Hegel 1970, S. 401. 

115  Vgl. Graham 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 157 

 

verwandelte mit ihrem Zukunftsprojekt die ganze zivile und urbane Welt.116 Es 

ist eine Stadt, die nun in ihrer weltweiten Urbanisierung als Stadt verschwinden 

wird. 

Für Nancy ist die Stadt der Ort einer Gemeinschaft, der nicht mit den For-

men von Gruppen, Gesellschaften oder mit trans- und supranationalen Einrich-

tungen verwechselt werden darf. Seine Beschäftigung mit der Gemeinschaft war 

zu allererst der Frage nach dem Ontologischen des menschlichen Zusammens-

eins gewidmet. Er beschäftigte sich damit, wie sich Gemeinschaft darstellt, wie 

das Zusammenleben des Menschen, wie das Mitsein und das Sein-in-der-

Gemeinschaft zu verstehen ist. 

Um Nancys Verständnis von Mitsein zu beschreiben, kann gesagt werden, 

dass sich der Sinn des Seins teilt, sich mitteilt, sich unentwegt teilt. Mitsein ist 

das Band der Teilung, die Verknüpfung der Mitteilung, die Verkettung von Kno-

ten, Beziehungen und Verbindungen, aber ebenso das Teilen von Konflikten, 

Trennungen und Unterbrechungen. Mitsein ist das Teilen mit allen: die gleich-

zeitige Verknüpfung mit den Toten und Lebenden, mit allen Seienden.117 Das 

Teilen des Mitseins ist eine „Politik des unablässigen Verknüpfens von Singula-

ritäten miteinander“,118 eine Aufreihung von Knoten, Verbindungen und Abhän-

gigkeiten, ohne dabei eine Vollständigkeit zu erlangen. Wenn nun die Polis der 

Ort der Siedlung und des Mitseins ist, so ist sie einerseits die Verräumlichung 

einer Struktur von Teilen und Kommunikation, die kein gegebenes Band, ob nun 

als Liebe, Nation, Geist oder Vertrag, voraussetzt.119 Andererseits ist das Mitsein 

eine Gemeinschaft von Lebenden und Toten, zu der auch die Toten und die Un-

geborenen gehören, von Anfang an also auch jene, die nicht dabei sind. In die-

sem Sinne ist die Gemeinschaft ursprünglich und mit Beginn ihrer Gründung 

unvollständig. So steht am Ursprung der Gemeinschaft der Verlust derselben. 

Die ersten Bilder, die Nancy in seinem Text zur Ausstellung beschrieb, zei-

gen römische Gutshäuser: Die Villa120 ist die erste Totenmaske der Stadt. Im 

Bild der Villa verdichtet sich das Ländliche. Zum Haus der Familie, domus,  

rücken die Nachbarn auf. Nancy erinnerte hierbei an die Semantik des Wortes 

Villa, village (frz.) und ville (frz.), von Dorf, Markt und Stadt. 

 

116  Vgl. Nancy 2011a, S. 92. 

117  Vgl. Nancy 2012a, S. 147. 

118  Nancy 2014b, S. 157. 

119  Vgl. Nancy 2014b, S. 147ff. 

120  Vgl. Nancy 2011a, S. 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Auf den nächsten Bildern, die Nancy beschrieb, sind die Nachbarn121 zu  

sehen. Die Nachbarschaft ist eine nicht-familiäre Struktur, die trotz der Über-

schreitung des Familiären eine Distanz zu Regierungsformen, zu politischen 

Prozeduren und Versammlungen wie zur Bürokratie hält. Die Nachbarschaft ge-

hört nicht der politischen Ordnung an. Weder ist sie Vetternwirtschaft noch eine 

„Bruderschaft“. Auch die Gemeinsamkeit des familiären Blutes ist ihr fremd. In 

diesem Sinne ist die Nachbarschaft nicht einem heimatlichen Boden verhaftet, 

vielmehr ist die Nachbarschaft eine Gegend, in der sich Menschen eine Nähe 

ohne Intimität teilen. 

Es folgen Bilder, die das Viertel122 zeigen. Je größer die Stadt ist und je mehr 

Nachbarschaften sie zählt, umso mehr driftet die Stadt auseinander und bildet 

unterschiedliche Viertel aus. Die Stadt zerlegt sich selbst, indem sie in ihrer 

Dehnung disparate Viertel ausformt. Diese fügen in die Stadt wieder jene Diffe-

renzen, Lokalisierungen, Rivalitäten und Ungleichheiten ein, die die Stadt besei-

tigen wollte, als sie ihre Tore zu einer Einheit zu schließen versuchte. So zeigt 

sich die Stadt im Widerstreben zweier Prinzipien, in einem Spannungsfeld zwi-

schen dem Prinzip von Einheit und Identität und jenem einer singulären Ver-

räumlichung. Mit dem Viertel kehrt ein dörflicher, ländlicher Topos zurück, der 

jedoch von der Stadt begrenzt bleibt. 

Die Plätze und Monumente123 wurden von Nancy als weitere Totenmasken 

der Stadt angeführt. Die Straße, die via, die nichts anderes als ein Durchgang 

zwischen den Gebäuden der Villa war, dehnt sich aus und wird zu einem Platz. 

Die Plätze folgen den Straßen und Gassen (platea), aus denen sie hervorgingen. 

Die Urbanität der Stadt entwickelte sich aus den Zwischenräumen, die die Villa 

gelassen hat. Auf den Plätzen der Stadt gibt es den Austausch: die Bewegung, 

die Beziehung, den Transport. Dort werden die Märkte abgehalten. Dort gibt es 

die Uhren, die Terrassen, die Feste, die Umzüge. Auf den Plätzen sind auch die 

Monumente aufgestellt, mit denen die Stadt auf sich selbst zeigt, indem die Mo-

numente Orientierungspunkte innerhalb der Stadt bilden und als exemplarische 

Bauten zu Identitätsträgern der Stadt werden. An den Plätzen und Monumenten 

ist die Stadt erkennbar. 

Eine weitere Totenmaske der Stadt ist der Marktflecken.124 In der französi-

schen Semantik gibt es enge Bezüge zwischen dem Marktflecken (bourg), dem 

Städtchen (bourg) und der Bourgeois. Die befestigte Stadt (die Festung oder die 

 

121  Vgl. Nancy 2011a, S. 46f. 

122  Vgl. Nancy 2011a, S. 47ff. 

123  Vgl. Nancy 2011a, S. 49ff. 

124  Vgl. Nancy 2011a, S. 51ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 159 

 

Burg) besitzt ihren Ursprung entweder in einer wehrhaft ausgebauten Villa oder 

in einer Ansammlung von bewehrten Grenzposten. An den Rändern der Stadt 

liegen Posten und Vorposten, die Pforten, die Eingänge und Ausgänge, die Vor-

städte und Vororte: eben alles, was vor der Stadt und nicht zur Stadt gehörte. Die 

Bürger und Bürgerinnen der Stadt besitzen Privilegien und Rechte, die den Frau-

en und Männern der Vorstadt verwehrt sind. Dennoch gibt es eine Bewegung der 

Stadt, die ständig ihre Befestigungsmauern und ihre Grenze verschiebt, ihre Vor-

städte verschlingt, um sie an einer anderen, entfernten Stelle wieder zu errichten. 

Als die Stadt noch Stadt war, so heißt es bei Nancy, galt die axonometrische 

Darstellung125 als das geeignete Bild, um die Stadt zu erfassen. Dabei handelte es 

sich um ein geometrisches Verfahren, Häuser, Straßen und Plätze durch die pa-

rallelperspektivische Darstellung auf eine Ebene zu projizieren. Mit dem Verfah-

ren sollte die Stadt unter das Regime des Sehens fallen. Jedoch stellte sich her-

aus, dass mit der Zunahme in die Höhe gebauter Gebäude, mit der stetigen Aus-

dehnung des Stadtraums und dem Ausbau von unterirdischen Tunnel-, Röhren-, 

Leitungs- und Kabelsystemen, die axonometrische Darstellung der Stadt zu ei-

nem unmöglichen Unterfangen wurde. Für die Stadt jenseits der Stadt, die den 

städtischen wie auch den nichtstädtischen Raum beständig urbanisiert und reur-

banisiert, gibt es kein geeignetes Bild, um sich darzustellen. Obwohl sich die 

Stadt dem Rhythmus ihrer eigenen Zersetzung unterwirft, indem sie sich stetig 

erweitert und neue urbane Zonen um sich legt, halluziniert die Stadt ihre Identi-

tät als Großstadt, Hauptstadt und City. 

Die große Stadt126 ist eine weitere Totenmaske, der sich Nancy zuwandte. Je 

größer die Stadt ist, umso ausgeprägter ist ihre Macht. Der großen Stadt geht es 

nicht darum zu vernetzen und Knotenpunkt zu sein, vielmehr wiederholt sie eine 

mythische Geste, wenn sie sich als Hauptstadt oder als Metropole und Weltstadt 

begreift. Die Großstadt heiligt sich selbst, indem sie sich Türme und Paläste er-

richtet, ihr Unterirdisches aushöhlt, Schächte und Kanäle anlegt. Um sich selbst 

zu feiern, verleugnet sie ihre fremde und rurale Herkunft. Die große Stadt wird 

sich selbst zum eigenen Tempel, obwohl ihr ihre eigene Bewegung, eben jene, 

sich zu vergrößern, zum Verhängnis wird. Je größer die Großstadt wird, als Me-

tropole über sich hinauswächst und sich zur Megacity und Globalcity entwickelt, 

verschwindet das Wesen der Stadt. Die große Stadt mutiert. 

Um die Bedeutung der Megastädte Tokio-Yokohama, Mexiko City, New 

York, Seoul, Mumbai, São Paulo oder Manila zu diskutieren, bediente sich 

 

125  Vgl. Nancy 2011a, S. 54f. 

126  Vgl. Nancy 2011a, S. 56ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Nancy des paradigmatischen Vergleichs mit Babylon.127 An diesem urbanen Ort 

ging es für ihn eher um Exzesse und hedonistische Genüsse, denn um Arbeit, das 

Wirtschaften, die Für- und Vorsorge oder Erholung und Regeneration, die den 

nicht-urbanen Räumen zugeschrieben werden. Der urbanen Verausgabung geht 

es um sich selbst, um ein Selbst, das sich nach sich verzehrt. So ist Babylon die 

ständige Erweiterung und Wucherung des sich Verausgabens. Nancy schrieb: 

„Diese Wucherung hat einen einfachen und vertrauten Namen: Technik.“128 Ba-

bylon ist in dem Sinne nichts anderes als eine Technik, die die Wucherung, Aus-

breitung und Vermehrung des Auswuchses ist: eine Technik der Vernetzung, der 

Beziehung und des Verknüpfens, die weder Ziele verfolgt noch etwas bezweckt. 

In Babylon verausgabt sich die Stadt permanent, nach innen und nach außen. In 

dieser Logik des Technischen überwindet sich die Stadt und tritt in ihr jenseits 

ein. Auch wenn mit der wuchernden Technik des Mitseins die Idee der Stadt zu 

ihrem Ende kommt, so wird die Stadt jenseits der Stadt nicht aufhören sich zu 

urbanisieren. 

Die letzte Totenmaske der Stadt, der sich Nancy zuwandte, ist die urbane 

Zone.129 Mit ihr kündigt sich die Zukunft der Stadt an. Nancy sprach andernorts 

auch von einem „somnambulen Unternehmen“,130 das die Technik des Mitseins 

in ihrer permanenten und ziellosen Urbanisierung umsetzt. Gürtel um Gürtel, 

Zone um Zone dehnt sich die Stadt in ihrer Weltwerdung über sich selbst hinaus 

aus. Sobald die Stadt ihrer eigenen Urbanisierung und nicht den Dispositiven der 

Sicherheit und Annehmlichkeit folgt, kündigt sie das Ende der Idee der Stadt an. 

Die Zukunft der Stadt wird nicht mehr die der bürgerlichen Zivilisation sein, 

aber auch nicht die des melting pots. Sobald sich alles zu einer Weltwerdung der 

Stadt urbanisiert, und dabei alle nichturbanen Räume zum Verschwinden ge-

bracht werden, gehören zu den urbanen Elementen nicht der Hausbau und der 

Arbeitsplatz, sondern der „Ausbau von Transportwegen“,131 insbesondere der 

Bau, der Umbau und die Baustelle. Alles wird miteinander verbunden und unab-

lässig umgebaut: netzförmig, zufällig, molekular, wuchernd. Beständig wird ab-

gerissen und rekombiniert. Permanent werden neue Trassen verlegt und neue 

Routen gezogen. 

Um Nancy zu verstehen, warum er von den Bildern sprach, die die Toten-

masken der Stadt zeigen, bleiben zumindest zwei Fragen zu bedenken: Was sind 

 

127  Vgl. Nancy 2011a, S. 58ff. 

128  Nancy 2011a, S. 59. 

129  Vgl. Nancy 2011a, S. 61ff. 

130  Nancy 2011a, S. 92. 

131  Nancy 2011a, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 161 

 

Bilder, in diesem Fall Fotografien? Warum zeigen die Fotografien überhaupt To-

tenmasken der Stadt? 

Um von Bildern und Fotografien zu sprechen, muss berücksichtigt werden, 

dass das „Bild ein Ding [ist], das dieses Ding nicht ist“.132 Das Bild zeigt ein 

Ding, z.B. eine Villa, von der sich das Bild wesentlich unterscheidet. Im Weite-

ren unterscheidet sich das Bild von seiner Unterseite, dem Fotopapier. So be-

trachtet, fallen zwei unterschiedliche Dinge in einem Bild zusammen: Das Ding 

„Fotopapier“, das da ist, aber übersehen werden muss, um das Ding „die Villa“ 

zu sehen, die nicht da ist. In diesem Sinne ist das Bild stets ein Ding der Relation 

und der Distinktion, ein Bild, das aus der Ferne wirkt. 

Für Nancy waren Bilder und Fotografien also keinesfalls bildliche Reproduk-

tionen materieller Objekte. Die Bilder setzen vor allem eine Abwesenheit vor-

aus. So ist jede einzelne Fotografie, von der er sprach, die „Stillstellung einer 

Abwesenheit“.133 Nancy hob das Festhalten der Abwesenheit als das „Ethos des 

Fotos“134 hervor. Abwesend ist jedoch nicht eine andernorts präsente oder ehe-

mals erfahrbare Stadt, die mittels des Fotoapparats festgehalten wurde, sondern 

eine Stadt, die zukünftig verschwunden sein wird und sich somit nicht reprodu-

zieren lässt. Die Fotografien, auf denen die Villa, das Viertel, Plätze und Straßen 

zu sehen sind, zeigen nicht abwesende, andernorts erfahrbare Objekte und Stadt-

teile, sondern die Totenmasken einer Stadt, die in Zukunft verschwunden sein 

wird. 

Mit den Fotografien ist die zukünftig verschwundene Stadt, von der es keine 

Fotos geben kann, nur diverse Totenmasken, still gestellt und festgehalten: Es 

sind Abdrücke einer zukünftig Verschwundenen, Abdrücke einer Toten und ei-

ner zukünftig nie präsenten Stadt. Es geht dabei um ein Jenseits der Stadt, von 

dem es keine Idee, kein Schema, kein Bild geben wird. Am Grund der Fotografie 

gibt es also kein Bild, sondern einen Abdruck, eine Maske dessen, was sich im 

Zeigen nicht zeigt.135 Von der zukünftigen Stadt, die zukünftig jenseits von dem 

liegt, was wir bislang als Stadt verstanden haben, von dieser Zivilisation jenseits 

der Zivilisation, wird es kein Bild geben.136 Sie wird in einer unübersichtlichen 

Wucherung verschwunden sein. 

Nancy betonte, dass uns die Fotografien nur berühren, weil es diese Distink-

tion und mit dieser die Ferne der Dinge gibt. Berührungen brauchen Ferne, 

 

132  Nancy 2006, S. 10. 

133  Nancy 2011a, S. 97. 

134  Nancy 2011a, S. 98. 

135  Vgl. Nancy 2006, S. 135ff, insbesondere S. 151. 

136  Vgl. Nancy 2011a, S. 44f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Fremdheit und Abwesenheit. Die Totenmasken sind wesentlich diese Abwesen-

heit. Sie sind im Wesentlichen nichts. Die verschwundene Stadt zeigt nicht sich, 

nur ihre Totenmasken sind zu sehen. Die verschwundene Stadt gibt uns keinen 

Anblick frei. So wie sie uns ihren Anblick verwehrt, so gibt es auch hinter ihren 

Masken kein Gesicht der Stadt. Am Grund der Bilder, am Grund der Fotografien 

liegen in der Ferne die Totenmasken einer gesichtslosen, verschwundenen Stadt. 

Es ist eine Stadt, die uns nicht nur ihren Anblick verwehrt, sondern auch ihr Ge-

sicht und ihren Blick auf uns aufgegeben hat. Letzten Endes löste sich mit dem 

Schließen ihrer Augen auch das Schema137 der Stadt auf und damit die Idee, die 

wir von ihr besaßen. 

Die Villa ist deshalb eine der Totenmasken der Stadt, da am Grund jeder 

Maske deren Verschwinden und deren Abwesenheit liegt. Die Masken sind Din-

ge, die im Wesentlichen verschwundene sind. Es sind grundlose und substanzlo-

se Dinge. Die Dinge sind Abdrücke ihres Verschwindens, das in den Mutationen 

und Wucherungen einer Technik der labilen und ungeordneten Verknüpfungen 

aufgeht. Das multiple bzw. plurale Sein, um das es Nancy ging, ist ein Mitsein, 

das weder von Natur aus gegeben ist, noch von einer souveränen Instanz ge-

gründet wurde. Es ist aber auch kein Sein, das sich selbst erzeugt und aus sich 

selbst heraus performiert. In diesem Sinne ist das Mitsein kein gegebenes „was 

ist“, sondern ein Sein, das sich nicht figuriert. Das multiple und plurale Sein ist 

wesentlich ein Exzess von Nichts, ein Entzug seiner selbst, ein Entzug von Sein: 

Es ist ein Schaum von Nichts, der zu nichts führt, weder zu einer Gestalt noch 

wird er etwas anderes, etwas Fruchtbares hervorbringen.138 So ist Nancys Mit-

sein eine Ontologie der mannigfaltigen, ungestalten und proliferierenden Rela-

tionen und Beziehungen. In diesem Sinne verstanden, verschwindet die Stadt in 

ihrer wuchernden Urbanisierung. In der Weltwerdung der Stadt überschreitet 

sich die Stadt und verschwindet. Die Stadt verschwindet in ihrer Vermehrung, in 

der Wucherung ihrer selbst, in der Urbanisierung des Urbanen. 

Warum sprach Nancy aber von den Totenmasken der Stadt? Nancy ging es 

keinesfalls darum einen pessimistischen Ton, einen Ton des Verfalls anzuschla-

gen. Hingegen wollte Nancy das aufgreifen, als was sich die Stadt heute ankün-

digt und wie sich ihre Zukunft präsentiert: als das Zusammensein und Mitsein 

einer wuchernden Urbanisierung, die mit einer stetig steigenden Einwohnerzahl 

 

137  Zu Nancys Auseinandersetzung mit dem Schema bei Kant siehe Nancy 2006,  

S. 135ff. 

138  Zum Schaum des Seins vgl. insbesondere Nancy 1995, S. 76f. Zu dieser genusslosen 

wie fruchtlosen Präsenz des Seins, zu dieser Blüte des Todes vgl. Nancy 1994b,  

S. 104ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 163 

 

den Drang besitzt, permanent alles umzubauen, neu zu verlegen und erneut zu 

verflechten. „Die Stadt schwärmt aus“,139 heißt es bei Nancy. 

In dieser Ausdehnung der Stadt, die von Lefèbvre als eine Revolution der 

Städte140 beschrieben, von Nancy aber als eine Zerstörung der Städte verstanden 

wurde, verschwindet nicht nur das Nichturbane und das Rurale, sondern auch 

das, was für uns zu einer Idee der Stadt gehörte: das Bürgertum, die Bildung, das 

Wohnen und die Sicherheit, aber auch die Höflichkeit und die Gastfreundschaft. 

In der Überdehnung des Urbanen tritt die Stadt mit ihrer Weltwerdung in ihr 

Jenseits der Stadt ein. Andernorts hat Nancy darauf hingewiesen, dass das Mit-

sein und die Technik (im Sinne des heideggerschen Gestells141) wesentlich zu-

sammengehören. Für Nancy bedeutete der Zusammenhang von Mitsein und 

Technik, dass die Urbanisierung, die die Stadt verschwinden lässt, nicht etwas 

ist, das der Stadt zustößt, sondern wesentlich zur Technik und Bewegung der 

Stadt, zu ihrer Strukturierung und ihrer Struktion, gehört. Als „Struktion“142 be-

zeichnete Nancy jenes Moment, das weder konstruiert noch destruiert, das weder 

gründet oder erbaut, noch zerstört oder vernichtet. So heißt es bei Nancy hierzu: 

„[W]ir leben in der schwindelerregenden Anhäufung von Stücken, Teilen, Zo-

nen, Fragmenten, Parzellen, Teilchen, Elementen, Lineamenten, Keimen, Ker-

nen, Clustern, Punkten, Skansionen, Knoten, Datenbäumen, Projektionen, 

Proliferationen, Dispersionen, und darin sind wir mehr denn je verflochten, ver-

webt, absorbiert und überschwemmt von einer außergewöhnlichen instabilen, 

beweglichen, plastischen und metamorphischen Masse […].“143 

An anderer Stelle vermerkte Nancy: „Der gegenwärtige Zustand der Welt ist 

kein Krieg der Zivilisationen. Sondern ein Bürgerkrieg: der Krieg im Inneren ei-

ner Bürgerschaft, einer Zivilität, einer Städterschaft [citadinité], die im Begriff 

sind, sich bis an die Grenzen der Welt auszudehnen und infolgedessen bis ans 

Äußerste ihrer eigenen Konzepte. Am äußersten Ende zerbricht ein Konzept, 

zerspringt eine überdehnte Figur, kommt eine Kluft zum Vorschein.“144 

Ist Nancy ein pessimistischer Denker, wenn er wiederholt von der Zerstörung 

und Vernichtung des Zivilisatorischen spricht? Ist Nancy ein apokalyptischer 

Denker, wenn er mit dem Ende der bürgerlichen Welt die Öffnung und die Ver-

mehrung der Welten verspricht? Oder ist er ein Philosoph des Weltenwech-

 

139  Nancy 2011a, S. 86. 

140  Lefèbvre 1972. 

141  Vgl. Nancy 2012a, S. 153f. 

142  Vgl. Nancy 2011b, S. 61. 

143  Nancy 2011b, S. 65. 

144  Nancy 2007, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

sels,145 wie er die Veränderung am Ort der Gemeinschaft selbst bezeichnete? 

Von welcher „Kluft“, die zum Vorschein kommt, ist bei ihm die Rede? Welcher 

Abgrund kommt zum Vorschein, wenn die Stadt, und mit ihr ihre Totenmasken 

zerspringen? 

Für Nancy zeichnete sich mit der Weltwerdung und der Globalisierung, mit 

der Realisierung ihrer Totalität, die Zerstörung eben dieser Totalität ab. Diese 

Bewegung gehört zur Technik des Weltwerdens. Das Drängen auf und die 

Schließung zur Einheit erzeugt einen Überschuss und eine Wucherung. Andern-

orts ist vom Schaum des Seins die Rede, von einem Exzess und Überfluss.146 Die 

Kluft, die Nancy ansprach, ist die wuchernde Öffnung, die aufbricht, sobald sich 

die totalitäre Einheit zu schließen versucht. Die Weltwerdung der Welt ist, so 

verstanden, die Vermehrung der Welten.147 

Nancy gab nicht an, welche Formen des Politischen sich aus der Zerstörung 

der Städte und der Wucherung des Urbanen ergeben werden. In seinen Arbeiten 

zur Demokratie wies er darauf hin, dass es immer schon zwei Erscheinungsfor-

men des Politischen gab.148 Entweder wurde das Politische als eine symbolische 

Ordnung dargestellt, die sich auf einen einenden Grund beruft, oder es präsen-

tierte sich als eine grundlose Selbsterfindung. Dabei wurde unter letzterem, dem 

Ort seines Erscheinens, der Wucherung und Verkettung die Selbsterfindung ei-

nes Zusammenseins derer verstanden, die keinen Grund zum Zusammensein ha-

ben: ein Mitsein ohne Grund. 

In verschiedenen Büchern und Aufsätzen betonte Nancy den Zusammenhang 

zwischen seinen Überlegungen zur Weltwerdung und Ansätzen dazu im Chris-

tentum sowie zwischen jenen zur Vermehrung der Welten im Zuge der Globali-

sierung und seinem Versuch einer Dekonstruktion des Christentums.149 In De-

konstruktion des Christentums stellte Nancy den Tod Gottes heraus, der nicht 

nur von Nietzsche verkündet wurde, sondern dem Christentum in seiner Welt-

werdung wesentlich innewohnt.150 Analog zur Dekonstruktion des Christentums 

hob Nancy in seiner Beschreibung einer Weltwerdung der Städte und des Urba-

 

145  Vgl. Nancy 2014a, S. 169ff. 

146  Vgl. Nancy 2015b, S. 29 und S. 65. 

147  Vgl. Nancy 2003, S. 147. 

148  Vgl. Nancy 2012b, S. 77. Siehe auch Nancy 2008a, S. 81. 

149  Hierzu vgl. Nancy 2012c, insbesondere S. 37 und S. 126f. Vgl. ebenso Nancy 2003, 

S. 11ff. In dem Buch Dekonstruktion des Christentums heißt es: „Die Öffnung der 

Welt in der Welt ist das Ergebnis einer Entkleidung oder einer Dekonstruktion des 

Christentums […].“ Nancy 2008c, S. 136. 

150  Vgl. hierzu Nancy 2008c, insbesondere S. 133ff und S. 249f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean-Luc Nancy | 165 

 

nen das Verschwinden derselben und mit ihnen, das Verschwinden des Bürger-

tums hervor. Mit dem vorausgehenden Bürgerkrieg, der nicht vom Bürgertum zu 

trennen ist, sind die Menschen auf die Nacktheit ihrer Existenz reduziert, denn: 

„Nichts wäre so nackt und bloß wie das Politische.“151 Es verhält sich wie mit 

dem Tod Gottes: Die Menschheit ist in ihrer Existenz, auch durch den Verlust 

einer Idee der Stadt, auf ihre Nacktheit, auf das Nichts ihrer Existenz, auf ihre 

Grundlosigkeit zurückgeworfen. Nancy formulierte prägnant: Das Nichts 

wächst.152 

Blanchot hat schon frühzeitig auf Nancys Entwürfe zum Mitsein reagiert. Er 

antwortete mit dem Buch Die uneingestehbare Gemeinschaft auf Nancys Publi-

kation La communauté désœuvrée. Darin hielt Blanchot fest, dass Nancy zwar 

die Gemeinschaft weder als ein Objekt, als eine natürlich vorbefindliche und ge-

gebene Tatsache noch als eine souverän frei gewählte Struktur beschrieb, aber 

das Mitsein als jenen Ort des Zusammenseins begriff, der geheimnislos, nackt 

und grundlos ist: ein Ort der geheimnislosen Negativität, dem kein Abgrund zu-

grunde liegt, sondern der vielmehr selbst der Abgrund ist. Ein Ort, der nicht nur 

auf Nichts gebaut ist, sondern selbst Nichts ist, um weder gebaut zu werden, 

noch ein Werk zu sein. Oder wie es in Nancys Aufsätzen und Vorträgen zur 

Stadt heißt: es sind die Todesmasken einer in Zukunft verschwundenen Stadt, 

mit denen wir es am Ort unseres Zusammenseins zu tun haben. 

Nach Nancy behauptet sich die Gemeinschaft als ein „Ort – der Nichtort –, 

an dem nichts festzuhalten ist, geheimnisvoll darin, kein Geheimnis zu ha-

ben“.153 Die Gemeinschaft ist kein Werk, sie ist werklos und entwerkt, so Nancy. 

Dennoch mahnte Blanchot Nancy zur Vorsicht und forderte ihn auf, nicht bei ei-

ner Negativität der Gemeinschaft zu verharren, um sie in einer nackten Geheim-

nislosigkeit darzustellen.154 Nancy wies hingegen wiederholt darauf hin, dass es 

die Stärke des Christentums ist, die Erfahrung eines toten Gottes gemacht zu ha-

ben,155 um eben diese nackte Existenz und das Nichts der Existenz zu denken. 

Die Einwände, die von Seiten Blanchots formuliert wurden, blieben ihm wie er 

selbst formulierte, weitgehend fremd.156 In Bezug auf ein „Kommen des Nack-

 

151  Nancy 1994a, S. 193. 

152  Vgl. Nancy 2003, S. 48. 

153  Blanchot 2007b, S. 39.  

154  Vgl. Nancy 2007, S. 30. 

155  Vgl. Nancy 2012c, S. 37ff. 

156  Vgl. Nancy 2007, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ten“157 und einer nackten und geheimnislosen Existenz von Mitsein, einer kom-

menden Wucherung des Urbanen, die letztlich für Nancy einen Weltenwechsel 

darstellte, betonte er, dass dieses Kommen zum Wesen des Christentums gehört: 

der Messias ist bereits gekommen und gestorben. Dieses messianische Kommen 

hat das Christentum schon hinter sich. Das Kommen der offenen, nackten und 

geheimnislosen Existenz, von der bei Nancy die Rede ist, meint also nicht ein 

Kommendes, eine kommende Existenz, die einer derzeitigen Existenz folgt oder 

hinzukommt, sei sie nun messianisch oder messianistisch definiert. Vielmehr 

ging es Nancy um „ein anderes Kommen, oder ein Jenseits des Kommens im 

Allgemeinen“.158 

Entgegen jenen, die pessimistisch denken, die im Wuchern der Technik ein 

Heraufkommen der Verarmung, der Zerstörung und Vernichtung sehen, sah 

Nancy nicht notwendig eine technologische Verfallsgeschichte. Hingegen sprach 

er hinsichtlich des Kommenden von einem Verknüpfen, das die Verknüpfungen 

fortsetzt, ohne ein Ziel und ohne eine Absicht etwas zu ergänzen oder eine Voll-

ständigkeit zu erreichen:159 „Es kann nicht darum gehen, dem Grenzen zu setzen, 

was von sich aus keine Grenze kennt. Entweder wird diese Unbegrenztheit 

selbstzerstörerisch sein – wenn die Konstruktion bis zum Ende geht, um dort zu-

sammenzubrechen –, oder wir finden einen Weg, wie wir über die Struktion und 

durch sie hindurch Sinn dort erkennen, wo es weder Zweck noch Mittel gibt, 

weder Fügung noch Entfügung, weder Oben noch Unten, weder Ost noch West. 

Sondern alles zusammen.“160 

 

157  Vgl. Nancy 2014a, S. 13. In großer Deutlichkeit legte Nancy hier seine Differenzen 

zu Derridas Diskussion des Messianismus und des Messianischen dar. Hierzu vgl. 

auch Derrida 2014a, S 17ff. 

158  Vgl. Nancy 2014a, S. 13. 

159  Zum Rhythmus der Verknüpfung, die stets zu mehr drängt, als bei dem einen zu 

bleiben, vgl. Nancy 2014c, 16ff.  

160  Nancy 2011b, S. 72 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005 - am 14.02.2026, 09:44:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

