
Peter Steinbach

„Denken – Warum?“1

Walter Euckens Konfrontation mit totalitärem Denken

Die Bedeutung des Freiburger Nationalökonomen Walter Eucken (1891-1950)
für die politische Theorie vom Zusammenhang von Demokratie, Marktwirt-
schaft und politischer Freiheit ist heute unbestritten2, wenngleich er auch ganz
im Schatten Friedrich August Hayeks3 steht. Diese Entwicklung charakterisiert
auch Wilhelm Roepkes spätere Wertschätzung und seine immer geringer wer-
dende nachwirkende Bedeutung. Dennoch ist Euckens Bedeutung für die po-
litische Theorie des Liberalismus nicht zu unterschätzen. Dies erklärt sich nicht
allein aus seiner politischen Theorie der Marktwirtschaft als Erklärung des
Zusammenhangs von wirtschaftlicher Freiheit und staatlicher Zurückhaltung
im Wirtschaftsprozess, sondern auch aus seiner Demonstration geistiger Un-
abhängigkeit und Distanzierung von Zeitströmungen und wirtschaftspoliti-
schen Moden. Euckens wissenschaftliche Leistung bleibt deshalb auch dann
bemerkenswert, wenn seine intellektuellen Prägungen und damit seine Denk-
horizonte in den Blick genommen werden. Denn dabei zeigt sich, wie Walter
Eucken seine Thesen, Hypothesen und Theorien gegen den intellektuellen
Trend seiner Zeit entwickelte.

Volkswirtschaftliche Erklärungen gewinnen ihre Plausibilität in der Regel
retrospektiv. Das zeigt sich nicht zuletzt nach Beginn der Banken- und Fi-
nanzkrise im Herbst 2008. Sie wurde von der Wirtschaftswissenschaft nicht
vorausgesehen. Vorschläge zu ihrer Überwindung wurden weniger von Volks-
wirtschaftlern als vielmehr von politischen Praktikern entwickelt. Die pro-
gnostische Kompetenz der Volkswirtschaftslehre erwies sich rasch als retro-
spektiv orientiert und machte aus ihr eine geradezu historische Disziplin. Wie
die Eule der Minerva sich erst in der Abenddämmerung auf den Weg machen
konnte, als sie bereits wusste, was sich ereignet hatte, so wussten auch die

1 Titel eines Aufsatzes von Walter Eucken, der im Oktober 1933 in der letzten Ausgabe der
Zeitschrift „Die Tatwelt“ erschien. Vgl. Anm. 93.

2 Vgl. jetzt allgemein den anregenden Sammelband Werner Plumpe u. Joachim Scholtyseck
(Hrsg.): Der Staat und die Ordnung der Wirtschaft. Vom Kaiserreich bis zur Berliner Republik.
Stuttgart 2012.

3 Viktor Vanberg: Friedrich August Hayek, in: Klaus Graf Ballestrem u. Henning Ottmann
(Hrsg.): Politische Philosophie des 20. Jahrhunderts, München 1990, S. 47-60 verzichtet ganz
auf die Erwähnung Euckens, wenn er (S. 58) die Begründer der „klassisch liberalen Tradition“
und eine „Vielzahl anderer bedeutender liberaler Denker“ erwähnt.

277

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wirtschaftswissenschaftler – und da ähneln sie Historikern – erst seit 2008 was
passiert war, weil – und nachdem – es sich ereignet hatte.

Euckens Theorie reagierte nicht primär auf Zeitereignisse und versuchte
nicht, die bestehenden Realitäten zu erklären, sondern skizzierte ein Modell
unabhängig von politisch artikulierter Wünschbarkeit und geschichtlicher Er-
fahrung. Deshalb ist es nicht nur überraschend, sondern auch erkenntnistheo-
retisch von prinzipieller Bedeutung, dass Eucken in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts, dem Zeitalter extremer Diktaturen4 und der Vorstellungen vom
staatlich organisierten Kapitalismus5, marktwirtschaftliche Ordnungsvorstel-
lungen in der Abgrenzung zu planwirtschaftlichem Denken entwickeln konnte,
obwohl seit den dreißiger Jahren planwirtschaftliche Entscheidungsmodelle
einen zentralen Platz in der ökonomischen Theoriebildung und praktischen
Wirtschaftspolitik einnahmen. Sie prägen die Vorstellungen von politischer
Steuerung der Wirtschaft durch den Staat, der sich nicht nur demokratisch le-
gitimiert, sondern auch an erfolgreicher wirtschaftlicher Krisenbewältigung
gemessen werden will.

„Ob wenig oder mehr Staatstätigkeit – diese Frage geht am wesentlichen
vorbei. Es handelt sich nicht um ein quantitatives, sondern um ein qualitatives
Problem. Der Staat soll weder den Wirtschaftsprozess zu steuern versuchen,
noch die Wirtschaft sich selbst überlassen: Staatliche Planung der Formen –
ja; staatliche Planung und Lenkung des Wirtschaftsprozesses – nein. Den Un-
terschied von Form und Prozess erkennen und danach handeln, das ist we-
sentlich. Nur so kann das Ziel erreicht werden, dass nicht eine kleine Minder-
heit, sondern alle Bürger über den Preismechanismus die Wirtschaft lenken
können. Die einzige Wirtschaftsordnung, in der dies möglich ist, ist die des
'vollständigen Wettbewerbs'. Sie ist nur realisierbar, wenn allen Marktteilneh-
mern die Möglichkeit genommen wird, die Spielregeln des Marktes zu verän-
dern. Der Staat muss deshalb durch einen entsprechenden Rechtsrahmen die
Marktform – d. h. die Spielregeln, in denen gewirtschaftet wird, – vorgeben.“
Mit diesen Sätzen gab Eucken im Vorwort des 1. Bandes des Ordo-Jahrbuchs
dem marktwirtschaftlichen Denken nicht nur Ausdruck, sondern geradezu
Kontur.6 Es wurde seit 1945/1950 Bestandteil der ordnungspolitischen Neu-
orientierung, die nicht zuletzt auch in Erfahrungen und Reflexionen des deut-
schen Widerstands gegen den Nationalsozialismus gründet.7

4 Eric Hobsbawn: Das Zeitalter der Extreme: Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts. München
1994, spricht S. 143 ff. vom „Untergang des Liberalismus“ und bezeichnet deshalb die „Ver-
fechter der freien Marktwirtschaft“ als „Propheten in der Wüste“.

5 Heinrich August Winkler (Hrsg.): Organisierter Kapitalismus. Voraussetzungen und Anfänge.
Göttingen 1974.

6 Vorwort, in: Ordo. Jahrbuch für die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft 1 (1948).
7 Franz Böhm: Freiburger Schule und Nationalsozialismus, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung

278

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Walter Eucken ist nach dem Krieg als Mitbegründer des marktwirtschaftlich
orientierten politischen Denkens über die Grenzen staatlichen Handelns zwar
anerkannt worden, aber doch weitgehend in den Schatten der Praktiker der
Marktwirtschaft wie Alfred Müller-Armack, Franz Böhm und Ludwig Erhard
geraten. Dabei ist bei kaum jemand anderem wie bei Walter Eucken so zu
spüren, dass seine Theorie der marktwirtschaftlichen Preisbildung als politi-
sche Demokratie verstanden worden ist. Fast gleichzeitig ist durch Friedrich
August von Hayek Wirtschaftstheorie mit dem politischen Ordnungsdenken
verknüpft worden und hat dann im Zuge der europäischen Transformation das
Gespür für die Notwendigkeit begrenzten Staatshandelns als Voraussetzung
individueller und politischer Freiheit gestärkt.8 Diese Art des Denkens und
Urteilens findet sich früh in seinen Miszellen, etwa, wenn es in kritischer Be-
wertung unethischen Nützlichkeitsdenkens heißt: „Wie das Bauwerk nur dar-
aufhin betrachtet wird, ob die Bauform nützlich ist, wie die Rechtsform oder
das moralische Postulat nur dahin geprüft wird, ob sie der Gesellschaft nützen,
so werden die Lehren der Religion weitgehend nur danach beurteilt, ob sie
dieser oder jener Gesellschaft nützen. Das bedeutet Verzicht auf die Werte des
Schönen, Gerechten, Guten und Wahren.“9

Überraschend ist, dass Walter Eucken sich in einer Zeit, in der planwirt-
schaftliches Denken weit verbreitet war und auch die wirtschaftspolitischen
Praktiken bestimmte10, ein unabhängiges, nicht vom ökonomischen Zeitgeist

v. 24.5.1955; grundlegend und erschöpfend in den Literaturhinweisen Michael Kißener:
Wirtschaftspolitische Ordnungsvorstellungen im deutschen Widerstand gegen das ‚Dritte
Reich‘, in: Plumpe u. Scholtyseck: Staat (wie Anm. 2), S. 85 ff.

8 Vgl. dazu Joachim Scholtyseck: Ludwig Erhards Soziale Marktwirtschaft als radikale Ord-
nungsinnovation und die Realität des bundesrepublikanischen ‚Wirtschaftswunders‘, in:
Plumpe u. Scholtyseck: Staat (wie Anm. 2), S. 101 ff.

9 Walter Eucken: Über den Versuch, den Marxismus zu ethisieren, in: Die Tatwelt 2 (1926),
Juli-Sept., S. 131.

10 Vgl. allgemein zum Zeitklima Wolfgang Schivelbusch: Entfernte Verwandtschaft: Faschis-
mus, Nationalsozialismus. New Deal 1933–1939. München u. Wien 2005. Wichtig Hauke
Janssen: Nationalökonomie und Nationalsozialismus. Die deutsche Wirtschaftslehre in den
dreißiger Jahren des 20. Jahrhunderts. 3.Aufl. Marburg 2009. Zur Realgeschichte jetzt Jochen
Streb: Das nationalsozialistische Wirtschaftssystem. Indirekter Sozialismus, gelenkte Markt-
wirtschaft oder vorgezogene Kriegswirtschaft, in: Plumpe u. Scholtyseck: Staat (wie
Anm. 2), S. 61 ff.

279

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


beeinflusstes Denken bewahrte.11 Das „Leben im Schatten von morgen“ 12

hatte schon in der Dämmerungsphase eine Frage aufgeworfen, die Eucken früh
gestellt hatte: „Ob in der Gegenwart der Mensch einen geistigen Lebensinhalt
gewinnen“ könne, dies sei „das zentrale Problem“ seiner Zeit.13

Schon gar nicht reagierte Walter Eucken auf politische Tendenzen und An-
forderungen seiner Gegenwart. Auffallend ist, dass er sich bereits seit seiner
Habilitation politischen Moden entzog und nicht nur die Unabhängigkeit sei-
nes Urteils demonstrierte, sondern in einem totalitären System seine Autono-
mie als Wissenschaftler zu behaupten wusste.14 Deutlich drückt er seine

11 Auffällig ist, dass sich keine Zeile Euckens findet, die sich als eine Konzession an den Zeit-
geist oder an die Denkvorstellungen des Dritten Reiches deuten lässt. Augenfällig ist sein
ständiger Bezug auf die Wirklichkeit, wie sie war. Walter Eucken hat nach der Befreiung von
der NS‑Herrschaft seine Verbindungen zu Mitgliedern der in Freiburg bestehenden Kreise
von Regimegegnern ebenso wenig herausgestellt wie zu den Mitgliedern des Kreisauer Krei-
ses. Dies ist nicht überraschend; vielmehr charakterisiert diese Zurückhaltung auch andere
Überlebende unter den Wissenschaftlern aus dem Umfeld des Kreisauer Kreises. Erst in den
sechziger Jahren, haben sie sich, vermutlich angeregt durch den bedeutenden Chronisten des
Kreisauer Kreises Ger van Roon, ihren Zeitgenossen über ihre Mitarbeit in diesem Kreis
berichtet, nicht selten auch dann noch, wie Otto Heinrich von der Gablentz, sehr zurückhal-
tend, geradezu verklausuliert. Vgl. Ger van Roon: Neuordnung im Widerstand. Der Kreisauer
Kreis innerhalb der deutschen Widerstandsbewegung. München 1967. Otto H. von der Gab-
lentz: Der Kreisauer Kreis. Eine Würdigung von van Roons Gesamtdarstellung, in: Politische
Vierteljahresschrift 9 (1968); S. 592-600.

12 So lautete der Titel einer von Regimegegnern sehr beachteten kulturkritischen Studie des
niederländischen Historikers Johan Huizinga, die 1935 auch in mehreren Auflagen in
Deutschland verbreitet wurde. Johan Huizinga: Schriften zur Zeitkritik. Zürich u. Brüssel
1948.

13 Walter Eucken: Vom Radikalismus sozialistischer und Euckenscher Prägung, in: Die Tatwelt,
3 (1927), Jan.-März, S. 45.

14 Die Bedeutung Walter Euckens für die Widerstandsgeschichte ist bis heute nicht ermessen
worden, scheint er doch ganz im Schatten Günter Schmölders zu stehen. Schmölders prägte
lange Zeit die Rezeption durch Günter Schmölders: Personalistischer Sozialismus. Die Wirt-
schaftsordnungskonzeption des Kreisauer Kreises der deutschen Widerstandsbewegung.
Köln 1969. Bekannt ist aber, dass Walter Eucken mit seinen Freiburger Kollegen Constantin
von Dietze, Adolf Lampe und Gerhard Ritter in universitär-professoralen Gesprächskreisen
zusammentraf, die von der Tochter Lampes in ihrer grundlegenden Dissertation (vgl. zum
Folgenden die Anm. 27) als Freiburger Kreise untersucht worden sind. Vgl. zur ordnungs-
theoretischen und zugleich wirtschaftspolitischen Diskussion die Schriftenreihe „Ordnung

280

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grundüberzeugung 1940 in einer Besprechung aus: „Oft“, so schreibt er, „wird
die antizipierte Idee des Fortschritts so kritisiert, daß man ihr eine andere an-
tizipierte Idee entgegensetzt (...) Von der einfachen Entgegensetzung aus kann

der Wirtschaft“, die Walter Eucken gemeinsam mit Franz Böhm verantwortete. Insgesamt
erschienen vier Veröffentlichungen: Franz Böhm: Die Ordnung der Wirtschaft als geschicht-
liche Aufgabe und rechtsschöpferische Leistung. Stuttgart 1937 (H.1); Friedrich Lutz, Das
Grundproblem der Geldverfassung. Stuttgart 1936 (H.2); Hans Gestrich: Neue Kreditpolitik.
Stuttgart 1936 (H.3); Leonhard Miksch: Wettbewerb als Aufgabe. Stuttgart 1937 (H.4).
Die wirtschaftspolitischen Diskussionen nach 1939 erschließt Christine Blumenberg-Lampe
(Bearb.): Der Weg in die soziale Marktwirtschaft. Referate, Protokolle, Gutachten der Ar-
beitsgemeinschaft Erwin von Beckerath 1943-1947. Stuttgart 1986. Blumenberg-Lampe ging
dabei von drei nebeneinander bestehenden und sich partiell überlappenden Kreisen aus, die
ganz spezifische Diskussionszusammenhänge verkörperten: von einem eher traditionell struk-
turierten Kreis von Hochschullehrern, die sich auf der Grundlage gegenseitigen Vertrauens
zusammenfanden, um allgemeine Fragen der Zeit und des menschlichen und politischen Zu-
sammenlebens in Staat und Gesellschaft zu erörtern, von einem stark auf die Bekennende
Kirche bezogenen Zirkel, den sie „Bonhoeffer-Kreis“ nannte, schließlich von einer Arbeits-
gemeinschaft, die sich mit der Nachkriegsordnung beschäftigte, dabei aber nicht konspirativ
vorgehen musste, sondern als Arbeitsgemeinschaft der Akademie für deutsches Recht wirken
konnte. Die Überschneidungen zwischen diesen Kreisen waren augenfällig. Dabei kreisten
viele Überlegungen um die großen Fragen politischer Moral und Ethik. Sie berührten keines-
wegs nur Glaubensprobleme, sondern konzentrierten sich auch auf die Wirtschafts- und So-
zialordnung. Dies zeigt der vierte Anhang der „Freiburger Denkschrift“, die im Zusammenhang
des Versuchs zur Selbstbesinnung des christlichen Gewissens in den politischen Nöten unserer
Zeit“ eine grundlegende Bestimmung der „Politischen Gemeinschaftsordnung“ sein sollte und
auch die „Wirtschafts- und Sozialordnung“ behandelte. Vgl. Klaus Schwabe und Rolf
Reichardt (Hrsg.): Gerhard Ritter. Ein politischer Historiker in seinen Briefen. Boppard 1984,
S. 655-774.
Walter Eucken hatte bereits als junger Privatdozent Volkswirtschaftslehre vorwiegend als
Ordnungswissenschaft begriffen, lange, bevor in antinationalsozialistischen oppositionellen
Kreisen ordnungstheoretische Überlegungen die Diskussionen bestimmten. Diese spätere
Übereinstimmung war die wichtige Brücke zu den Mitgliedern des Kreisauer Kreises, auch zu
dem Umkreis von Dietrich Bonhoeffer, der einen inneren Kreis der Freiburger Hochschulleh-
rergruppe bat, Überlegungen etwa zur Judenfrage anzustellen, aber auch zu Carl Friedrich von
Goerdeler, der in den ersten Jahren der NS-Diktatur Grundprobleme der Preisbildung im Rah-
men einer planwirtschaftlichen Ordnung reflektiert hatte und sich stark für wehrwirtschaftliche
Fragen interessierte. Die Arbeitsgemeinschaften um Beckerath und Böhm konnten vergleichs-
weise unverfänglich kritische Geister und sogar entschiedene Gegner des NS-Staates zusam-
menführen. Ihre Diskussionsergebnisse verwiesen in einem Fall auf den Kreis von Ökonomen,
die man wenige Jahre nach der Befreiung vom Nationalsozialismus als „Ordoliberale“ be-
zeichnete. Sie sind bis heute anerkannt.
Innerhalb des Widerstands haben die Vertreter eines marktwirtschaftlichen Gedankens vor
1945 keine große Bedeutung gehabt, denn planwirtschaftliche Vorstellungen waren lange vor-
herrschend, sieht man von den Überlegungen der Vertreter der katholischen Soziallehre ab,
die allerdings häufig vor allem sozialständisch argumentiert hatten. Bei ihnen findet sich auch
die Bezeichnung der „Politischen Wirtschaftslehre“ als „Politische Ökonomie“. Mit seiner
wiederholt geäußerten Kritik am Begriff der „totalitären Staatsauffassung“ und einer scharfen
Zurückweisung einer „viel zu starren Begriffsapparatur“, die seiner Ansicht nach schematisch
den „Blick“ verbaue, widerlegte Eucken geschickt Ansichten Brinkmanns mit Schmoller. Vgl.
Walter Eucken: Wissenschaft im Stile Schmollers, in: Weltwirtschaftliches Archiv 52 (1940),
H. 3, S. 469-506.

281

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


keine durchschlagende Kritik erfolgen.“15 Damit muss er zum Objekt einer im
Kern widerstandsgeschichtlichen Fragestellung werden. Denn eine zentrale
Frage der historischen Widerstandsforschung kreist um das Problem, unter
welchen Umständen das Individuum sich dem politisch bedingten und zugleich
auch gesellschaftlich vermittelten ideologischen Sog entziehen kann, der auf
vielfältig kommunikative, medial vermittelte Weise von Machthabern und ih-
ren Gefolgsleuten in Publizistik, Verwaltung und Wissenschaft in einer Dik-
tatur erzeugt wird.

Innere geistige und intellektuelle reflektierte Distanz ist die Voraussetzung
für eine Haltung, die sich den Zeittendenzen nicht anpasst. Sie wird wirksam,
wenn – und indem – der weltanschauliche Führungsanspruch totalitärer Welt-
anschauungen abgewehrt wird. Der Gefahr einer rassenideologischen Erklä-
rung von Politik, Geschichte und Gesellschaft war Eucken nie ausgesetzt. 1920
hatte er die aus Smolensk stammende Jüdin Edith Erdsiek geheiratet. Weltan-
schaulich begründete Umwälzungen und diktatorische Ordnung bestimmten
sein Denken zu keiner Zeit und können auch erklären, weshalb er sich immer
zum Werk Poppers hingezogen fühlte. Es gehörte zu seiner Grunderfahrung,
dass „Menschen nur in bestimmten Ordnungen leben“ können, „als Masse aber
dazu neigen, funktionsfähige Ordnungen zu zerstören“16. Ihre Vorherrschaft
erzeugten die Vertreter diktatorischer Systeme nicht selten, indem sie positiv
besetzte Begriffe, mit denen die vordiktatorische Welt mit ihren Erscheinungs-
formen gedeutet wird, mit einem neuen Sinn füllen, der ihre Weltanschauung
und ihr politisches Wollen spiegelt.

Deutlich wird dies an Begriffen wie Volksgemeinschaft, Volksgesundheit,
Ehre oder Freiheit. Wenn ursprünglich positiv konnotierte Begriffe mit neuem
Sinn belegt werden, lassen sich Weltsicht und Weltverständnis beeinflussen.
Am Ende steht die innere, moralische Selbstgleichschaltung, die Faszination,
die moralische Indifferenz der „Täter mit gutem Gewissen“. Deshalb kommt
es demjenigen, der die Distanzierung von Sogströmungen und die Bewahrung
des eigenen unabhängigen Urteils anstrebt, so unübersehbar darauf an, politi-
sche, moralische, kulturelle und weltanschaulich abgeladene Begriffe kritisch
zu sehen und einer Umdeutung durch klare Einsicht und Wertvorstellungen zu
widerstehen.

15 Eucken: Wissenschaft (wie Anm. 14), S. 481.
16 Walter Eucken: Grundsätze der Wirtschaftspolitik. Tübingen 1952. Diese Ausgabe wurde

nach dem Tod Euckens von Edith Eucken und Kar Paul Hensel besorgt. Sie stützte sich auf
Walter Eucken: Die Grundlagen der Nationalökonomie. Jena 1940, in 5. veränderter Auflage
Godesberg 1947. Zu Euckens ökonomischer Wirkungsgeschichte vgl. Hauke Janssen: Walter
Eucken (1891-1950), in: Heinz D. Kurz (Hrsg.): Klassiker des ökonomischen Denkens. Bd.
2: Von Vilfredo Pareto bis Amartya Sen. München 2009, S. 187-204.

282

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dietrich Bonhoeffer sieht in der semantischen Umdeutung der Wirklichkeit
später geradezu eine „Maskerade des Bösen“17. Diese Überzeugung findet sich
auch bei anderen Zeitgenossen und mündet in den Willen zur begrifflichen
Klärung der Schlagworte, mit denen Nationalsozialisten nicht nur Welt und
Geschichte beschreiben, sondern zum Handeln motivieren und so das Verhal-
ten beeinflussen wollten. Kritik der Begriffe mündet in eine verhaltensrele-
vante, eine ethische Position.

Begriffliche Klarheit in der Beschreibung dessen, was sich in einer Diktatur
ereignet, die ihren Rechtfertigungszweck geradezu aus der „sozialen Mobili-
sierung“ zieht — eine kritische Beleuchtung dessen, was gleichsam vor den
Augen liegt, — ist deshalb eine entscheidende Voraussetzung für die kritische
Beschreibung von Zeitverhältnissen, in deren Strudel das Individuum gerade
in Diktaturen zu geraten droht. Entscheidend sind dabei Maßstäbe wie Recht,
Gewaltenteilung, Menschenwürde, Grundrechte, deren Umdeutung oder Ba-
gatellisierung durch freiheitsfeindliche politische Bewegungen nicht akzep-
tiert wird.

Die begrifflich klare und politisch entschiedene Distanzierung von den
„Sogströmen der Zeit“ ist die entscheidende Voraussetzung für die Gewinnung
einer Position innerer Unabhängigkeit, die eine kritische Sicht auf den Cha-
rakter des Systems gestattet. Einsicht in den Charakter des politischen Systems,
zumal eines verbrecherischen, ist wiederum die Voraussetzung für Entschei-
dungen, die sich gegen die Diktatur richten sollen, nicht selten ohne Rücksicht
auf die eigene Person. Moralisch und ethisch begründete, als notwendig
empfundene Entscheidungen setzen Unabhängigkeit des Urteils voraus und
lassen sich sowohl in den Protokollen der Kreisauer Besprechungen18, der
Flugblätter der Weißen Rose, der „Ethik Bonhoeffers oder der letzten Briefe
der zum Tode verurteilten Regimegegner greifen.19 Sie verlangen nach einer
Erklärung, die auch auf die Formung der Maßstäbe verweisen können, die
gleichsam Koordinaten des Handelns, aber auch des Urteilsvermögens bilden.

17 Dietrich Bonhoeffer: Nach zehn Jahren, in: ders.: Widerstand und Ergebung. 10. Aufl. Mün-
chen 1978, S. 10.

18 In ganz ähnlicher Weise beziehen sich deshalb die Ordnungs- und Begründungskategorien
von Walter Eucken und den Mitgliedern des Kreisauer Kreises auf Begriffe wie „Freiheit“,
„Autonomie“ und „Menschenwürde“. In der kategorial klaren Erkenntnis der Wirklichkeit
sahen beide ein Ziel ihrer gedanklichen Anstrengung, Wirklichkeit zu benennen. In der Tat
durchzieht der Wunsch, die Realität politischer und gesellschaftlicher Ordnung in den Blick
zu nehmen und gedanklich auf begrifflich klarer Grundlage zu durchdringen, gemeinsame
Begründungs- und Erklärungsmuster. Insofern mag es gestattet sein, die Frage aufzuwerfen,
ob sich in den Versuchen Euckens, die Realität zu durchdringen, Ähnlichkeiten mit politisch-
analytischen Vorgehensweisen der Mitglieder des Kreisauer Kreises finden, die sich oft tra-
fen, um in der reflektierenden Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit des NS-Staates die
Konturen eines „danach“ zu klären.

19 Dietrich Bonhoeffer: Ethik. Zusammengestellt und herausgegeben von Eberhard Bethge.
München 1984.

283

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Als ein Beispiel dieser Unbedingtheit gilt der Widerstand von Gruppen, die
ursprünglich einmal die Ziele der Nationalsozialisten partiell geteilt haben
mögen, in der Auseinandersetzung mit dem NS-Staat und seiner Politik aber
eine kritische Position fanden. In der Regel werden in diesem Zusammenhang
die Freundeskreise von Helmuth James Graf von Moltke und Peter Graf Yorck
von Wartenburg genannt, die sich in Berlin und Kreisau trafen und von der
Geheimen Staatspolizei nach dem Gut Kreisau benannt wurden. Auseinander-
setzung mit der Wirklichkeit war auch das Ziel eines der Freiburger Kreise um
den Historiker Gerhard Ritter und den Ökonomen Adolf Lampe, der nicht in
Deckung gebracht werden darf mit einer Arbeitsgemeinschaft der Akademie
für Deutsches Recht, die sich u.a. um Franz Böhm gebildet hatte, so deutlich
Überschneidungsbereiche der in Freiburg bestehenden Kreise auch sind.20

Im Folgenden kommt es nicht auf die Beschreibung dieser Gruppen an, die
in der zeitgeschichtlichen Literatur als Freiburger Kreise bezeichnet wer-
den21. Sondern es soll der Blick auf einen Ordnungsdenker gerichtet werden,
der bisher trotz wichtiger Vorarbeiten nicht zureichend im Kontext der Wi-
derstandsgeschichte gesehen worden ist.22

Walter Eucken gilt als einer der Begründer des Freiburger Ordo-Liberalis-
mus. Sein Denken griff weiter aus, denn er kreiste um das im Zeitalter der
Diktaturen besonders fragile Verhältnis zwischen Staat, Wirtschaft, Kultur und
Individuum. Jede Verschiebung der Gewichte in diesem Viereck bedroht die
Freiheit und die Menschenwürde. Eucken setzte sich mit Fragestellungen aus-
einander, die politische und wirtschaftliche Ordnung in einen Zusammenhang
stellten und auf die Handlungsspielräume, aber auch das moralische und
ethisch gefestigte Urteilsvermögen des Menschen beziehen. Obwohl er nie-
mals unmittelbar in die praktische Vorbereitung von Umsturzversuchen ein-
bezogen war, muss er als eine der wichtigen Persönlichkeiten gewürdigt wer-
den, die ordnungspolitische Alternativen entwickelten, die planwirtschaftlich
geprägte Wirtschaftskonzeptionen auch im Widerstand zu überwinden halfen.

20 Hermann Schumacher: Verfolgung und Widerstand. Die Freiburger Kreise, in: Dieter Mer-
tens (Hrsg.): 550 Jahre Albert-Ludwig-Universität Freiburg Bd. 3. Freiburg/Br. u. München
2007, S. 503 ff.

21 Vgl. Daniela Rüther: Der Widerstand des 20. Juli auf dem Weg in die Soziale Marktwirt-
schaft. Die wirtschaftspolitischen Vorstellungen der bürgerlichen Opposition gegen Hitler.
Paderborn 2006.

22 Vgl. aber Nils Goldschmidt: Wirtschaft, Politik und Freiheit. Freiburger Wirtschaftswissen-
schaftler und der Widerstand. Tübingen 2005.

284

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1.

Am 3. November 1941, wenige Wochen vor dem Ende des Vormarsches der
deutschen Wehrmacht vor Moskau, fand eine Tagung der „Untergrup-
pe ‘Preis’“ der „Akademie für Deutsches Recht“ statt. Aufgabe dieser Akade-
mie, die 1936 gegründet worden war,23 sollte die weitere Ausgestaltung des
„Deutschen Rechts“ auf der Grundlage der nationalsozialistischen Rechtsauf-
fassungen sein. Insgesamt bestand sie aus mehreren Klassen. Nicht alle Mit-
glieder der Vierten Klasse – so der auch eingeladene Erich Preiser – hatten sich
bei dieser Zusammenkunft eingefunden. Es ging bei dieser Beratung keines-
wegs um Detail-, sondern um Grundsatzfragen. Die Gespräche konzentrierten
sich auf den Übergang von der Kriegs- zur Friedenswirtschaft, also auf eine
ganz konkrete Weise um das „Danach“.

Die Ergebnisse der Zusammenkünfte des Jahres 1941 und auch des Folge-
jahres überzeugten die damaligen Machthaber augenscheinlich nicht. Sie ver-
anlassten die Beendigung der Zusammenkünfte zumindest im Rahmen der
„Akademie für Deutsches Recht“. Fortgesetzt wurden die Treffen seit 1943
aufgrund einer privaten Initiative, übrigens bis 1947, also weit über das Kriegs-
ende hinaus. Daraus wird deutlich, dass die Teilnehmer der Zusammenkunft
mehr motivierte als die Bereitschaft zur Auftragsforschung im NS-Staat, wie
man später einmal polemisch vermutete.

Vollends wird dies deutlich, wenn man sich den Kreis der Teilnehmer vor
das Auge ruft — unter ihnen befand sich auch der Berliner Oberregierungsrat
Peter Graf Yorck von Wartenburg. Aufgrund seiner Funktion als Grundsatz-
referent beim damaligen Reichspreiskommissar war Yorck natürlich an den
Arbeitsergebnissen interessiert. Von seiner Funktion her stand er allerdings
weit unterhalb der Ordinarien für Nationalökonomie. Dass er im Freundeskreis
um Helmuth James Graf von Moltke seit Mai 1940 eine wichtige Rolle spielte,
war zu dieser Zeit natürlich unbekannt. Die großen Debatten der Kreisauer
fanden zudem erst ein halbes Jahr nach der Tagung des Arbeitskreises statt und
erstreckten sich bis in das Jahr 1943 hinein. Weitere — unbekannte — Ver-
bindungen zum Widerstand liefen auch über den Nationalökonomen Jens Jes-
sen, sowohl Mitglied der Berliner Mittwochsgesellschaft als auch der Akade-
mie für Deutsches Recht. Jens Jessen und Peter Graf Yorck wurden bald nach
dem 20. Juli 1944 verhaftet, Yorck bereits wenige Wochen später hingerichtet,
mehrere Monate vor seinem Freund Moltke. Beide hatten versucht, im Krei-
sauer Freundeskreis Vertreter ganz unterschiedlicher Denkströmungen zu-
sammenzuführen. und die Neuordnung zunächst zu denken, dann aber auch zu
planen.

23 Hans-Rainer Pichinot: Die Akademie für Deutsches Recht. Aufbau und Entwicklung einer
öffentlich-rechtlichen Körperschaft des Dritten Reichs. Diss. Kiel 1981.

285

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dass dieser bedeutende Widerstandskämpfer aus dem Kreisauer Freundes-
kreis während des Krieges Walter Eucken im Rahmen einer Zusammenkunft
der wirtschaftswissenschaftlichen Gruppe IV der „Arbeitsgemeinschaft Erwin
von Beckerath“ begegnet war, ist bekannt. Dies wird auch durch Tagungsbe-
richte bezeugt, die u.a. Günter Schmölders in der Schriftenreihe der Akademie
für Deutsches Recht mit verantwortete.24 Vermutet wurde aber keineswegs nur
deshalb eine gewisse Nähe zu dem Freiburger Nationalökonomen Walter
Eucken, der nach der angeblich nicht kriegswichtigen Gruppe in einer von
Beckerath organisierten eher privaten Freiburger Arbeitsgruppenbesprechung
einen Vortrag über die Wettbewerbsordnung gehalten und dabei nicht mit fun-
damentaler Kritik am nationalsozialistischen Wirtschaftssystem gespart hat-
te.25 Dabei wurde deutlich, dass Eucken Verbindungen zwischen der wirt-
schaftlichen und der politischen Ordnung herstellte und geradezu unausweich-
lich die Aufmerksamkeit regimekritischer Kreise erregen musste. In der Aus-
einandersetzung mit dem nationalsozialistischen Wirtschaftssystem ent-
wickelten sich Euckens Arbeiten geradezu programmatisch und gaben der Vi-
sion einer freiheitlichen26 und sozialverantwortlich orientierten Marktwirt-
schaft eine Grundlage, die der „Freiburger Schule“27 der „Ordo-Liberalen“28

zugeschrieben wird.29

Eucken hat sich explizit nie über seine Nähe zu oppositionellen Kreisen der
NS-Zeit geäußert, vielleicht aus denselben Gründen wie andere seiner Kolle-
gen, die erst spät ihre Verbindungen zum Widerstand gegen den NS-Staat
deutlicher benannten. Augenfällig ist jedoch, wie nahe manche seiner wirt-
schaftspolitischen Aufsätze gerade den geistigen Strömungen des Widerstands
gegen den Nationalsozialismus aus dem Umkreis des Kreisauer Kreises ka-
men, dessen Mitglieder sich auf die weltanschaulich breit gefächerte Diskus-
sion der Grundlagen einer umfassenden politischen, sozialen, kulturellen und
wirtschaftlichen „Neuordnung“ nach dem Untergang des Dritten Reiches kon-
zentrierten.

24 Günter Schmölders: Der Wettbewerb als Mittel volkswirtschaftlicher Leistungssteigerung
und Leistungsauslese. Berlin 1942.

25 Lüder Gerken (Hrsg.): Walter Eucken und sein Werk. Rückblick auf den Vordenker der so-
zialen Marktwirtschaft. Tübingen 2000, S. 95.

26 Vgl. Thomas Fischer: Staat, Recht und Verfassung im Denken von Walter Eucken. Zu den
staats- und rechtstheoretischen Grundlagen einer wirtschaftspolitischen Konzeption. Frank-
furt/M. u.a. 1993.

27 Hans Herbert Götz: Walter Eucken und die Freiburger Schule, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung v. 21.3.1970.

28 Vgl. Franz Holzwarth: Ordo – ein Markenzeichen der Politik. Die Freiburger Schule als ei-
genständige deutsche Tradition freiheitlicher Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 24.12.1988.

29 Vgl. Ordnung in Freiheit. Symposium aus Anlass des 100. Jahrestages des Geburtstages von
Walter Eucken am 17.1.1991, Tübingen 1992.

286

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Fülle seiner Veröffentlichungen zeigt, dass sich Walter Eucken nicht
auf die modischen Strömungen seiner Zeit einließ. Es gibt keine Zeile, die auch
nur andeutungsweise weltanschauliches Entgegenkommen Euckens gegen-
über den Nationalsozialisten verrät. Dies gilt für die Zeit vor 1933, als er sich
den verbreiteten Klagen über die fatalen Folgen der Reparationen entzog. Dies
gilt auch für die manche Zeitgenossen ideologisch sehr gefährdende Konsoli-
dierungsphase des NS-Staates, als viele eine neue Zeit anbrechen sahen. Eu-
ckens Vorstellungen waren durch den Wunsch geprägt, Gustav von Schmoller
zu überwinden, ohne sich antihistorisch zu orientieren. Die Rekonstruktion der
Vergangenheit war für ihn die Grundlage der Nationalökonomie, die allerdings
einen theoretischen Anspruch erheben sollte. So verband sich der Wille zur
Konkretion mit dem Bekenntnis zur Abstraktion — vielleicht liegt in dieser
Doppelung die Erklärung für seine Nähe zu Vorstellungen, die man ebenso im
Kreisauer Kreis als auch in den Kreisen findet, die in Freiburg von Hoch-
schullehrern gebildet worden waren.30

Bisher ist nur selten nach den Entsprechungen im Denken der Kreisauer
Regimegegner und Walter Eucken gefragt worden — nicht nur die Mitarbeit
des Ökonomen in der „Arbeitsgemeinschaft Erwin von Beckerath“31 hätte dazu
manchen Anlass geboten. Andererseits ging es Walter Eucken in seinen na-
tionalökonomischen Studien immer um die Interdependenzen der Wirtschaft,
also um komplexe Wirkungsmuster, die innerhalb der Politikwissenschaft
häufig als „politische Wirtschaftslehre“32 bezeichnet worden sind, aber auch
um Zusammenhänge zwischen Betrieb und Volkswirtschaft, um Verknüpfun-
gen zwischen Politik und Ökonomie, um Beziehungen zwischen individuellen
Motiven und den Interessen der Gemeinschaft, also keineswegs nur um die
sachliche Auseinandersetzung mit währungs- und finanzpolitischen Grund-
problemen. Wegen seiner intellektuellen Leidenschaftlichkeit in Grundfragen
ökonomisch-politischen Zusammenlebens wurde er deshalb einmal als ein
„von seiner Aufgabe ergriffener Forscher und eindrucksvoller Schriftstel-
ler“33 bezeichnet, als einer der seltenen Intellektuellen, die ökonomische Pro-
bleme bildhaft zu vermitteln wussten.

30 Christine Blumenberg-Lampe: Das wirtschaftspolitische Programm der ‘Freiburger Kreise’.
Entwurf einer freiheitlich-sozialen Nachkriegswirtschaft – Nationalökonomen gegen den
Nationalsozialismus, Berlin 1973.

31 Blumenberg-Lampe, Weg in die Soziale Marktwirtschaft (wie Anm. 14).
32 Gert von Eynern: Grundriss der Politischen Wirtschaftslehre. Opladen.1968, hier zit. nach

der 2. Aufl., Opladen 1972, S. 6.
33 Carl Brinkmann: Grundlagen der Nationalökonomie. Bemerkungen zu Walter Euckens Buch,

in: Finanzarchiv, N.F., Jg. 7., H. 3 (1940), S. 353.

287

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.

Eucken entwickelte zum einen aus der Auseinandersetzung mit dem Werk
seines Vaters Rudolf, zum anderen aus der Kritik der historischen Schule der
Nationalökonomie um Gustav Schmoller eine Denkform, die demonstrativ auf
geistige Unabhängigkeit von vorgegebenen politischen und weltanschaulichen
dogmatischen Normen zielt. Allerdings erklärt diese Auseinandersetzung kei-
neswegs seine geistige Unabhängigkeit. Dies ist vielmehr ein Begleitumstand
seiner familiären Erziehung. Eucken entstammte einer Gelehrtenfamilie, in der
Tagesprobleme und Gegenwartstendenzen offensichtlich ganz grundsätzlich
erörtert wurden. Sein Vater war zu seiner Zeit einer der erfolgreichsten und
meistgelesenen Philosophen. Damit gewinnt seine Distanz gegenüber Zeitten-
denzen, die sein gesamtes analytisches Werk durchzieht, eine grundsätzliche
Dimension und wirft eine prinzipielle Frage der modernen Resistenz- und
Nonkonformitätsforschung auf:34 Wie entwickeln sich Dissidenz, Nonkonfor-
mität, Widerständigkeit, welche Bedeutung haben dabei familiäre, verwandt-
schaftliche und kameradschaftliche Faktoren?

Diese Frage zu beantworten ist niemals leicht und nur selten möglich. Im
Hinblick auf das Werk Euckens fallen seine Beiträge zur sachlichen national-
ökonomischen Analyse auf. Immer wieder kritisiert er theoretische Gegenpo-
sitionen35 ohne dabei jemals politische Werturteile zu bemühen. Theoretische
Kontroversen benutzte Eucken augenscheinlich, um mit scharfsichtigen und
äußerst kritischen Rezensionen eigene theoretische Positionen zu markieren.
Sie waren als klare Stellungnahmen gegen modische Deutungsmuster einer
zeitgeprägten Nationalökonomie zu lesen, sofern sie sich nicht aus dem ana-
lytischen Konzept der Interdependenz, sondern aus nationalstaatlichen Bezü-
gen und Interessen legitimierten. In Tonfall und Argumentationsweise fällt
allerdings eine theoretische Auseinandersetzung aus dem Rahmen. Sie ist
merkwürdig zweigeteilt, und dies nicht nur, weil sie zwei Publikationen be-
spricht, sondern weil sie aus zwei Hauptteilen gefügt wurde. Hier liegt ein
Schlüssel nicht nur für Euckens Zeitverständnis, sondern auch für die Gründe
seiner Kritik an den Erscheinungen seiner Gegenwart, die das Produkt politi-
schen Einwirkens war.

Im Jahre 1940 setzte sich Walter Eucken mit Carl Brinkmanns „deutsch-
bestimmter“ Deutung von Gustav Schmoller auseinander36, die bereits 1937

34 Vgl. Marie Jahoda: Wie ist Nonkonformität möglich?, in: dies., Sozialpsychologie der Politik
und Kultur, hrsg. v. Christian Fleck, Graz und Wien 1994, S. 168ff.

35 Vgl. etwa Walter Eucken: Die Leistung der deutschen Volkswirtschaftslehre: Bemerkungen
im Anschluss an eine Schrift von Hans Gehri, in: Jb. f. Nationalökonomie und Statistik 145
(1937), S. 225 ff,.; vgl. ferner: ders.: Karl Diehl und die Entwicklung der deutschen Natio-
nalökonomie, in: ebd., 158 (1943), S. 177 ff.

36 Carl Brinkmann: Gustav Schmoller und die Volkswirtschaftslehre. Stuttgart 1937.

288

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


publiziert worden war. Brinkmann reagierte sehr kritisch und warf Eucken, der
von ihm als „leidenschaftlicher Prediger und Streiter“ tituliert wird, ein völlig
verfehltes Verständnis von Schmollers Arbeiten vor.37 Diese Besprechung fiel
aus dem Rahmen der sonstigen Veröffentlichungen von Eucken, die entweder
dogmengeschichtliche Kontroversen darstellten oder in der zweiten Hälfte der
dreißiger Jahre die Fragen zeitgenössischer Nationalökonomie behandelt hat-
ten. Eucken nahm das Urteil vorweg, als er behauptete, Brinkmanns Buch sei
ein Plädoyer, das „von der ersten bis zur letzten Zeile“ vor allem „der Vertei-
digung von Schmoller dienen“ wolle und so dem „Schriftsatz eines Anwalts“
gleiche, „der seinem Klienten in herzlicher Gesinnung gegenübersteht“.38

Brinkmanns Anliegen war es, Schmoller in der fortschreitenden nationalso-
zialistischen Ideologisierung der Nationalökonomie wissenschaftshistorisch
einen Platz zu sichern. Dies sollte die Akzentuierung des Fortschrittsbegriffs
erleichtern, der für Schmoller charakteristisch war.

In der Kritik wurde spürbar, dass Eucken zum einen Brinkmann mit Schmol-
ler selbst zu widerlegen suchte. Das entsprach dogmenkritischer Rezensions-
taktik. Es wurde aber auch sichtbar, in welchem Maße es Eucken nach wie vor
um die auch von Schmoller beschworene Erfassung der „Wirklichkeit“ ging,
um die Befriedigung des „Hungers nach Tatsachen“, um die Befähigung und
die Bereitschaft, „der Wahrheit ins Antlitz“ zu schauen.39 Die „Wirklichkeit“
als Herausforderung für den Forscher hatte Eucken immer wieder betont und
auf diese Weise theoretische Neuansätze 40 begründet. Er bekannte sich dabei
zu dem seit langer Zeit von ihm verfolgten Ziel, modische „Geschichtsauffas-
sungen“ zu „revidieren“, so war zugleich offensichtlich, dass es auch um eine
grundsätzliche Kritik an den Denkströmungen seiner Gegenwart ging. Die
„geschichtliche Erfahrung“ wurde als Gegensatz zu „Doktrinen und rasch
konstruierten ‘Theorien’“ hervorgehoben und das besondere Gewicht des „ge-
schichtlichen Faktums“ betont. Dieses Faktum war nur durch „Einzelfor-
schungen“ zu rekonstruieren, ohne es durch ein ideologisches Deutungsmuster
zu erhöhen. Diese Muster stellten nach Eucken gedankliche Konstruktionen
dar und spiegelten kaum mehr den Willen zur Erkenntnis der Wirklichkeit,
sondern zu deren gefälliger Deutung.

Schmoller galt Eucken als Prototyp dieser Deutungspraxis, denn er stellte
die zahllos und nicht zusammenhängenden geschichtlichen „Einzeltatsachen“
willkürlich unter eine „Entwicklungsidee“, die Konstruktion des „sittlichen

37 Brinkmann: Rez. zu Eucken (wie Anm. 33).
38 Eucken, Wissenschaft (wie Anm. 14), S. 468.
39 Gustav Schmoller: Zwanzig Jahre deutscher Politik 1897-1917. Aufsätze und Vorträge.

München und Leipzig 1920, S. 204.
40 Walter Eucken: Vom Hauptproblem der Kapitaltheorie, in: Jb. f. Nationalökonomie u. Sta-

tistik 145 (1937), S. 533 ff.; ders.: Der Wirtschaftsprozeß als zeitlicher Hergang, in: ebd. 152
(1940), S. 113 ff.

289

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fortschritts“, der „sich in besseren Institutionen“ niederschlage und „durch
bessere Institutionen wiederum“ die Menschen zu höheren Daseinsformen er-
zöge.41 Für Eucken war Schmoller der Vertreter einer ethisch-biologischen
Fortschrittsidee, die „nicht im einzelnen aus der Erfahrung gewonnen“ werde.
Schmoller gewinne dies vielmehr, indem er auf seine „Entwicklungs- und
Fortschrittsidee“ rekurriere.42 Die Folge sei die „Vertuschung der Dissonan-
zen“ geschichtlichen Lebens, eine unerträgliche Verharmlosung der Gegen-
sätze, schließlich — schlimmer noch — die „Erkenntnis geschichtlicher Wirk-
lichkeit“. Dass es sich bei dieser Feststellung nicht um einen fachwissen-
schaftlichen Disput, sondern um ein Ringen um Erkenntnis und Bewertung der
Gegenwart handelte, wurde in unmissverständlichen Formulierungen, die nur
auf die Gegenwart zu beziehen waren, deutlich: Er wolle

„nur fragen, ob wir irgendwo den ‘unendlich fortgeschrittenen’ Menschen finden.
Zweifellos nicht, weder heute noch früher. Die Geschichte zeugt von beidem: Von
Rechtsbruch, Vergewaltigung, Angst, Hybris, Dummheit und zugleich von echter
menschlicher Größe. Beide sind und waren oft in einem Menschen vereint. (...) Ein
auffallender, weitverbreiteter und besonderer Fehler der Historie des 19. und 20.
Jahrhunderts ist es, von steigendem Wissen eine moralische Besserung des Men-
schen zu erwarten. (...) Zunehmendes Wissen dient in Wahrheit oft dazu — wie
ebenfalls die Geschichte eindringlich beweist —, um Ziele moralisch zweifelhafter
Art sicherer zu erreichen.“ 43

3.

Es ging Eucken mit Sicherheit nicht um Brinkmanns Buch und auch nicht um
Gustav Schmoller und sein Werk, sondern es ging ihm um seine eigene Ge-
genwart. Wie aber, so mag er sich gefragt haben, ließ sich eine prinzipielle
Zeitkritik in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung verbergen? Den Aus-
weg bot die Alte Geschichte und der Vergleich. „In Zeiten historischer Krisen
benimmt sich der Mensch anders als in Zeiten der Ruhe und des geschichtli-
chen Gleichgewichtes“, liest man bei ihm unter Hinweis auf Thykidides. Mehr
als zweitausend Jahre später hätte auch die Französische Revolution dieses
Bild bestätigt. Die Konsequenz dieses Vergleichs über mehr als zweitausend
Jahre lautete: „Ein Fortschritt ist nicht erkennbar“.44

Mit analogischen Aussagen begnügte sich Eucken aber nicht, sondern for-
mulierte in zeitkritischer Absicht eindeutiger. In einer zusätzlichen Bemerkung
setzte er sich mit der Deutung des Menschen als „Raubtier“ auseinander. Er
lehnte den Vergleich ab, da das Raubtier seinem Instinkt folge. Es kenne „keine

41 Walter Eucken: Wissenschaft (wie Anm. 14), S. 474.
42 Ebd., S. 476.
43 Ebd., S. 477.
44 Ebd.

290

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rechtlichen und moralischen Bindungen“. Der Mensch aber kenne sie, halte
sich entweder „im Lebenskampf an diese Bindungen und Spielregeln, die der
Sphäre des Raubtieres wesensfremd“ seien — „dann ist er etwas anderes als
ein Raubtier“ — oder aber er halte sich nicht daran — „wie es sehr oft der Fall
ist —, dann ist er wiederum etwas anderes.“45 Mit diesen Formulierungen dis-
tanzierte sich Eucken von den geistigen Trends seiner Zeit, die im Phänomen
der Macht die entscheidende positive Grundlage der Gegenwart ausmachen
wollten und deshalb „das Kräftigere mit dem Besseren“ identifizierten. Er er-
innerte an Jacob Burckhardt, der Macht „an sich“ für böse hielt. Und so sah er
in Schmoller nur den Repräsentanten seiner Generation, weil er das „Mächti-
gere...als das Bessere“, weil der Entwicklung Förderliche gedeutet und zu-
gleich noch daran geglaubt hätte, es könne im Zuge des Fortschritts gelingen,
„gewisse Rechtsgrundsätze zur höchsten Macht auf Erden“ zu machen.46

Diese Feststellung ließ an Eindeutigkeit und an Distanzierung nichts zu
wünschen übrig. Eucken wandte sich entschieden gegen die ebenso naive wie
„geschichtsblinde“ Übernahme dieser sich am „Rechtsstaat“ orientierenden
Fortschrittsidee, die an sich nicht falsch war, aber einen entscheidenden Nach-
teil hatte: Sie entsprach nicht der Wirklichkeit des Jahres 1940. „Wer Ge-
schichte sehen (wolle) wie sie ist, (müsse) diese Spannung ertragen, die in ihr
faktisch be(stehe).“47

„Gewisse Rechtsgrundsätze“, wiederholt Eucken ein Zitat Schmollers, „sei-
en im Begriff, zur höchsten Macht auf Erden zu werden!“48 Und er fährt fort:
„Daß die geschichtliche Wirklichkeit ganz anders aussieht, bedarf kaum eines
Wortes. Welch eine Verharmlosung aller Geschichte und welche Verkennung
ihrer Tragik!“49 Wenig später sprach Eucken davon, dass „viele weit wirkende
Taten der Geschichte [...] zugleich gelungene Verbrechen (seien)“ und dass
gerade deshalb die rätselhafte Antinomie der Geschichte „kraß“ vor das Auge
träte. Ganz offensichtlich wandte sich der Nationalökonom gegen eine prä-
sentistische Deutung der Vergangenheit, denn er konnte nicht akzeptieren, dass
„der einzelne Tatbestand der Vergangenheit [...] als Vorläufer der besseren
Gegenwart angesehen“ werde.

Neben die Kritik an der Verbrämung des Machtkampfes durch „moralisie-
rende Ideologien“ trat so für Eucken die Kritik an der missbräuchlichen Fort-
schrittsidee, die Schmollers Deutungen nicht nur trug, sondern ihnen den An-
schein einer Schlüssigkeit gab, die den Betrachter mit seiner Gegenwart als
Endpunkt historischer Entwicklungen versöhnte: „Historiker, die bewußt oder

45 Ebd., S. 478.
46 Ebd., S. 479.
47 Ebd., S. 480.
48 Gustav Schmoller: Die Gerechtigkeit in der Volkswirtschaft (zuerst 1880), in: ders.: Zur So-

cial- und Gewerbepolitik der Gegenwart. Reden und Aufsätze. Leipzig 1890, S. 204 ff.
49 Eucken: Wissenschaft (wie Anm. 14), S. 479.

291

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


unbewußt Geschichte unter dem Aspekt der Fortschrittsidee erblicken, sehen
die Vergangenheit so, als ob sie sich auf den Punkt, auf dem sie sich selbst
befinden, zu bewegte.“50 Eine gegenwartsorientierte Deutung der Vergangen-
heit verleite nicht nur dazu, die „Gegenwart zum Maßstab des geschichtlichen
Werdens zu machen“ und gegenwärtige Ideen und Realitäten in die Vergan-
genheit „hinein(zu)projizieren“. Sondern sie verstelle den Blick auf die Ver-
gangenheit als ein Spannungsverhältnis, das sich aus der vergangenen Wirk-
lichkeit und den konstruierten historischen Gegenwartsbezügen ergäbe.

Ähnlich realistisch hatte Eucken argumentiert, als er in einer bahnbrechen-
den Weise die Entstehung der deutschen Hyperinflation nicht als Folge des
Versailler Friedensvertrages, sondern der deutschen Kriegsfinanzierung und
der Geldpolitik der deutschen Regierungen erklärt hatte.51 Aber nun ging es
längst nicht mehr um Ereignisse und Entwicklungen, sondern es ging um
Staatsverständnis und politische Anthropologie. Die Absicht, die Wirklichkeit
in den Blick zu nehmen, die Realität unabhängig von den eigenen politischen
Optionen und Prämissen kategorial zu durchdringen, faktische Einzelheiten
auf höchst anschauliche Weise — geradezu alltagsbezogen — zu rekonstru-
ieren, diese aber in einem weiteren Analyseschritt auf Erklärungs- und auf
Beschreibungsmodelle zu beziehen und so wirtschaftstheoretisch fruchtbar zu
machen, hatte bis dahin sein Werk geprägt.52 Dieser Zugang charakterisierte
nicht nur Euckens großes Werk über die Grundlagen der Nationalökonomie,
sondern nahezu ausnahmslos seine Abhandlungen und Vorträge bis weit in die
Zeit seiner Herausgeberschaft des Jahrbuchs „Ordo“ hinein.

Dennoch ist in Euckens Kritik an Brinkmanns „Plädoyer“ spürbar, dass
diese Besprechung auf mehr zielte als auf eine wissenschaftsimmanente Kritik.
Sie diente ganz augenscheinlich als Vorwand, ganz anderes unmissverständ-
lich zu sagen. Denn Eucken nutzte die Kritik an Schmollers Fortschrittskon-
zept, das auf die Durchsetzung des Rechtsstaates bezogen war, um — angeb-
lich „mit der Nüchternheit eines Arztes“ — eine fundamentale Zeitkritik vor-
zutragen. Diese Sicht wurde gewiss nicht von allen geteilt und vielleicht auch
von vielen nicht einmal erkannt. Im Kontext der Freiburger Diskussionen war
seine Position aber eindeutig, denn dort wurde seit den späten dreißiger Jahren
intensiv die Frage nach dem Verhältnis von Macht und Utopie, von Herrschaft
und Ordnung, von Ordnung und Wirtschaft gestellt. Die Debatten wurden
prinzipieller, auch theologischer, etwa, als man nach der Haltung Luthers zu
Macht- und Gewissen, nach Ordnungsproblemen jenseits der staatlichen Ar-
beitsaufträge und nach den Voraussetzungen individueller Freiheit und

50 Ebd., S. 480.
51 Walter Eucken: Kritische Betrachtungen zum deutschen Geldproblem. Jena 1923.
52 Vgl. Walter Eucken: Kapitaltheoretische Untersuchungen. Mit einer Einleitung in die Samm-

lung: Was leistet die nationalökonomische Theorie. Jena 1934; ders.: Nationalökonomie –
wozu? Leipzig 1938.

292

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verantwortung fragte. Der Rechtsgedanke spielte in diesem Zusammenhang
eine außerordentliche Rolle, denn Recht hegte staatliche Willkür ein und war
als Voraussetzung eines jeden Schutzes des Individuums zu verstehen.

Wenn man in den kritischen Ausführungen Euckens las, dass „immer wieder
die radikale Diskrepanz zwischen Macht und Moral in der Geschichte auf(bre-
che),“ so war dies als zeitkritische Stellungnahme zu verstehen. Eucken, das
war deutlich, bediente sich im ersten Teil dieser Besprechung der Kritik am
Fortschrittsdenken von Gustav Schmoller, um unmissverständlich über die
Gegenwart aufzuklären:

„Gewiß war es Schmoller in seiner Zeit der außenpolitischen Ruhe und des Rechts-
staates erschwert, die Abgründe geschichtlich-menschlichen Seins richtig zu sehen.
Sie waren in seinem Zeitalter verdeckt. Hätte er wenigstens noch die russische Re-
volution vollständig erlebt, die begann, als er starb, so wären ihm vielleicht Zweifel
an seinem Menschenbild gekommen. nun aber, nachdem die Geschichte der letzten
Jahrzehnte selbst seine Unrichtigkeit deutlich gemacht hat, muß es schleunigst fal-
len.“53

Es ging bei dem Appell zum genauen Betrachten der Realität folglich nicht nur
um ein erkenntnistheoretisches Problem, sondern auch und vor allem um die
Aufforderung, in der Gegenwart genau hinzusehen und sich von ideologischen
Prägungen der jeweiligen Sichtweisen zu befreien. Die Kluft zwischen Norm
und Realität, zwischen Anspruch und dessen Erfüllung müsse wie die Ge-
schichte als Spannungsverhältnis zwischen Wirklichkeit und Weltbild ausge-
halten werden. Die ermittelten Befunde in dieses Bild einzuordnen, sei eine
„noch größere Aufgabe“, als das beschworene Spannungsverhältnis selbst
auszuhalten. „Zunächst“ müsse man sehen, „wie sich der Mensch tatsächlich
verhält und was Macht tatsächlich ist.“

4.

Eucken lehnte es allerdings ab, die Kritik der Fortschrittsidee durch die „An-
tizipation“54 einer lediglich anders gearteten Vorstellung von Fortschritt vor-
anzutreiben, denn dies löse nicht das entscheidende Dilemma einer „Über-
schätzung der eigenen Gegenwart“. Mit dieser Vorstellung stellte er sich den
zeitabhängigen Deutungen entgegen und beschwor geradezu warnende Stim-
men:

53 Walter Eucken: Wissenschaft (wie Anm. 14), hier auch die folgenden Belegstellen.
54 „Oft wird die antizipierte Idee des Fortschritts so kritisiert, daß man ihr eine andere antizipierte

Idee entgegensetzt. [….] Von der einfachen Entgegensetzung aus kann keine durchschla-
gende Kritik erfolgen.“ Ebd., S. 481.

293

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Von den großen, aber einsamen Warnern, die ihre Zeit tiefer kannten und richtiger
beurteilten, blieben alle unberührt, die dem Fortschritt vertrauten. Sie fühlten sich
allzu sicher und fortgeschritten und bemerkten nicht die Spalten und Klüfte, die das
gesamte geschichtliche Leben ihrer Zeit unterirdisch durchzogen“.55

Er deutete an, dass er im „europäischen Nihilismus“ und in der „Anarchie der
Werte“ eine grundlegende ethische Herausforderung erblickte, ohne deshalb
„Fortschritt“ schlechterdings zu leugnen. Lediglich eine „vorschnell antizi-
pierte Leitidee“ lehnte er ab. Wer „allzu willig gewisse Konstruktionen in die
Geschichte hinein(sehe)“, gebe sich „einer jeweils modernen Leitidee“ hin und
gerate „mit Notwendigkeit in ein Dilemma“. Denn er konzentriere sich auf
Verallgemeinerungen und verfehle das Konkrete, das Dauernde, die „Konstanz
in der Geschichte“:

„Je tiefer man in die Geschichte der französischen Revolution eindringt..., um so
mehr erkennt man die Züge, die sich in historischen Krisenzeiten wiederholen, und
man erkennt vor allem den Menschen, wie er sich in Krisenzeiten benimmt. Aus-
gerüstet mit solchem allgemeingeschichtlichen Wissen ist man imstande, andere
historische Krisen leichter und vor allem tiefer zu verstehen.“56

Lässt sich, mochte sich Eucken fragen, die eigene Gegenwart nach der ge-
danklichen Klärung überwinden? Lässt sich auf diese Weise eine Distanzie-
rung erreichen, die trotz der prinzipiellen Orientierung nicht auf die Geschichte
verzichten kann, weil sie sich des historischen Vergleichs bedient? Insofern
ging Eucken weit über die in den Jahren zuvor von Schmoller eindrucksvoll
beschworene Notwendigkeit präziser Erfassung von historischen Einzelbei-
spielen hinaus. Er suchte nicht nach der Bestätigung seiner Gegenwart durch
den historischen Rückblick, sondern stellte sie dadurch gerade in Frage. Es
ging nicht mehr um die Illustration eines theoretischen Problems, sondern au-
genscheinlich um die Reflexion menschlicher Existenz mit Hilfe einer ge-
danklichen Durchdringung der Vergangenheit. Kurz gesagt: Er wollte die
„Untersuchung historischer Einzelphänomene...auf die Spitze“ treiben, um
„wesentliches über den Staat, seine Struktur und die Elemente, auf denen er
beruht, zu erkennen.“ Die „tiefere Betrachtung der Geschichte“ sollte dazu
dienen, „die gemeinsamen Züge der geschichtlichen Grundtatsachen zu er-
kennen“; diese Einsicht schuf die Begleitumstände für die Erringung einer
geistigen Autonomie als Voraussetzung eines weiteren und nun ganz eigen-
ständigen Nachdenkens über die Zeitumstände.

Ein ganz ähnliches Ziel vertraten die Mitglieder des Kreisauer Kreises, denn
auch sie verband die Absicht und die geistig-politische Herausforderung, über
das „Danach“ zu diskutieren und nachzudenken, wie Helmuth James Graf von

55 Ebd.
56 Ebd., S. 487. Die folgenden Zitate ebd.

294

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Moltke im Januar 1945 unmittelbar nach seiner Verurteilung durch den Volks-
gerichtshof in seinem Abschiedsbrief an seine Frau geschrieben hatte.

Mit den Problemen der Neuordnung des menschlichen Zusammenlebens im
Zuge der Krise der Gegenwart hatte sich Eucken seit seiner Jugend beschäftigt.
Wie noch zu zeigen sein wird, nahm die Kritik an Brinkmanns Studie manche
der Argumente auf, die Eucken — nicht selten unter Pseudonym — in den
zwanziger und frühen dreißiger Jahren veröffentlicht hatte. Er war in einer
Gelehrtenfamilie aufgewachsen, die in der Erziehung auf geistige Eigenstän-
digkeit der Urteilsbildung stets größtes Gewicht gelegt hatte. Diese Grundhal-
tung stellte möglicherweise eine Brücke der Übereinstimmung her, die sich
nicht unbedingt in der praktischen Zusammenarbeit — etwa auf den Kreisauer
Tagungen — zu bewähren hatte, sondern in unausgesprochener Übereinstim-
mung mitteilte. Manche von Euckens Vorstellungen über eine dem Individuum
dienende Wirtschaft, über die Abhängigkeit der Wirtschaftsordnung vom Frei-
heitsverständnis, über die sittliche Bindung des wirtschaftenden Individuums
prägten das Wirtschaftsdenken der Kreisauer.

Dies wurde auf der Tagung deutlich, die Anfang November 1941 Eucken
und Yorck unmittelbar zusammenführte. Die wenige Monate vorher erschie-
nene Kritik am Fortschrittsdenken zeigte aber, dass es um mehr ging als um
die theoretische Durchdringung der Probleme, die sich für den Übergang von
der Kriegs- auf die Friedenswirtschaft stellten. Dass Eucken den aus einer be-
deutenden preußischen Adelsfamilie stammenden Peter Graf Yorck von War-
tenburg57, den man als Kopf des Kreisauer Freundeskreises bezeichnete, aus
fachlichen und menschlichen Gründen, nicht zuletzt aber wegen seiner intel-
lektuellen Unabhängigkeit schätzte, kann vorausgesetzt werden. Sonst hätte
er, der scharfe Kritiker mancher seiner Kollegen, sich nicht mehrfach auf die
Ausführungen „des Grafen Yorck“ bezogen. Fast hat man den Eindruck, beide
hätten sich abgestimmt.

Im Kern ging es um Ordnungsfragen mit einem prinzipiellen Bezugspunkt:
der „unabdingbaren Freiheitsrechte des Menschen“. Eucken stellte sich in sei-
nem Referat so nicht nur den Herausforderungen einer Übergangswirtschaft,
er knüpfte keineswegs allein an die mit seinem Ansatz verbundenen preis-,
finanz- und wettbewerbstheoretischen Überlegungen an, sondern er beschwor
auf eine unverkennbar politische Weise die Verpflichtung, die „Wirklichkeit“
in den Blick zu nehmen. „Ideologien und Wunschbilder jeder Art“ seien „bei-
seite zu schieben“, betonte er, denn „wirtschaftspolitische Diskussion sollte
nicht Diskussion über Doktrinen, sondern über konkrete Ordnungsaufgaben

57 Peter Steinbach: Peter Graf Yorck von Wartenburg, in: Klemens von Klemperer u.a. (Hrsg.):
„Für Deutschland“. Die Männer des 20. Juli. Berlin u.a. 1994, S. 344 ff. Vgl. Günter Brakel-
mann: Peter Yorck von Wartenburg 1904-1944. Eine Biographie. München 2012.

295

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sein“. Auch dieser Appell war nicht überraschend, er hatte sich bereits in
früheren Betrachtungen und Rezensionen niedergeschlagen.

Eucken plädierte Anfang November 1941 für eine wirtschaftliche „Neu-
ordnung“. Dies war als bekennendes Plädoyer gegen eine Fortsetzung des
Modells zentralverwalteter Planwirtschaft zu lesen.58 Er wollte mit der „Über-
gangswirtschaft“ auf der Grundlage einer neuen „Wirtschaftsverfassungspo-
litik“59 eine neue „Dauerordnung“ begründen, die „funktionsfähig“ und „men-
schenwürdig“ sein sollte.60 Eucken beschwor Zusammenhänge, sensibilisierte
für die Bedeutung von Zeitabläufen, bekannte sich zum Markt und zur regu-
lativen Wirkung des Preises. Indem er den Gedanken der bevorstehenden wirt-
schaftlichen „Neuordnung“ aufnahm, äußerte er sich über Grundfragen des
politischen Zusammenlebens. So sprach er zugleich ein Thema an, welches in
ganz grundsätzlicher Weise die Mitglieder des Kreisauer Kreises gerade in
dieser Zeit in umfassender Weise beschäftigte.61 Dies bedeutet allerdings nicht,
dass sich — etwa im Unterschied zum Wirken von Schmölders — gegenseitige
Beeinflussungen nachweisen lassen.62 Auffällig sind allerdings übereinstim-
mende Denk- und Argumentationsformen, die Eucken und Yorck in gleicher
Weise charakterisieren. Sie verband ein ausgeprägtes Interesse an Ordnungs-
vorstellungen, an Zeitkritik, an philosophischer Fundierung des menschlichen
Zusammenwirkens, also nicht nur an volkswirtschaftlichen Fragen und an der
Theorie der Preisbildung und des Wettbewerbs.

Diese Bestrebungen standen im Zusammenhang mit früheren und heute
weitgehend übersehenen zeitdiagnostischen Arbeiten des Nationalökonomen
Eucken. Die Kritik an Schmollers Deutung durch Brinkmann erinnert in vielen
Passagen an die kleinen Abhandlungen, die Eucken in der Zeitschrift „Tatwelt“
publiziert hat. Diese Zeitschrift ist nicht zu verwechseln mit der Zeitschrift
„Die Tat“ des Kreises um Hans Zehrer und lässt sich nicht als eine Proklama-
tion des Dezisionismus deuten, sondern verschrieb sich der Nachdenklichkeit,
der Zeitkritik und der Vorstellung, dass der Mensch seine Welt zu gestalten,
sich aber auch über die realen Verhältnisse zu erheben habe. Der Mensch habe
durch eine ethisch begründete Tat die Natur zu überwinden und eine vor allem
geistig realisierte Kultur zu schaffen.

Ob diese Haltung angemessen und begründet ist, tut nichts zur Sache. Denn
wichtig ist allein, dass sie eine außerordentliche Distanz gegenüber Zeitströ-
mungen begründet. Die idealistische Position war ethisch noch einmal

58 Vgl. Walter Eucken: Die zeitliche Lenkung des Wirtschaftsprozesses und der Aufbau der
Wirtschaftsordnungen, in: Jb. f. Nationalökonomie und Statistik 159 (1944), S. 161 ff.

59 Vgl. Walter Eucken, Wettbewerb als Grundprinzip der Wirtschaftsverfassung, in: Schmöl-
ders, Wettbewerb (wie Anm. 24), S. 47.

60 Ebd., S. 48.
61 Ger van Roon: Neuordnung im Widerstand (wie Anm. 11), bes. S. 409 ff.
62 Ebd., S. 423.

296

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verstärkt worden und mündete in die Forderung, sich niemals auf die Verhält-
nisse, wie sie waren, bedingungslos einzulassen, nicht irgendwelchen Ideolo-
gien zu folgen, schon gar nicht einem materialistischen Fortschrittsdenken zu
verfallen. Euckens Beiträge in der „Tatwelt“ atmen den Duktus seiner Kritik
an der Studie von Brinkmann über Schmoller. An versteckter Stelle erschienen
und heute entsprechend schwer erreichbar, können diese Aufsätze Aufschluss
geben über Euckens Auseinandersetzung mit seiner Zeit, mit ihren großen
Veränderungen zwischen der Jahrhundertwende und dem Beginn der europäi-
schen Teilung in der Mitte der 1940er Jahre, mit ihren Zäsuren und vielfältigen
Zeitströmungen. Sie machen die Kontinuität seiner geistigen Entwicklung und
die Stabilität seiner intellektuellen Bezugspunkte, aber auch seinen Willen zur
Unabhängigkeit deutlich.

5.

Walter Eucken ging es in diesen kleinen Arbeiten nicht mehr um die Analyse
der wirtschaftlichen Gesamtzusammenhänge. Es ging ihm um Verhaltensprä-
gung und Maßstabsbildung, mithin auch um die Beeinflussung seiner Zeitge-
nossen. Vielleicht publizierte er diese Aufsätze unter einem Pseudonym, weil
sein so dokumentiertes politisch und weltanschaulich begründetes Wollen
nicht dem Ziel einer Objektivität entsprach, die sich nur äußerlich auf die Re-
konstruktion der Geschichte bezog, im Kern aber Maßstäbe des Urteils und
Koordinaten des Verhaltens entwickeln, zumindest beeinflussen wollte. Inso-
fern war Walter Eucken tief beeinflusst von seinem Vater Rudolf, der als Phi-
losoph und Pädagoge in der Zeit des deutschen Kaiserreiches öffentliche
Wirksamkeit mit allgemein interessierender wissenschaftlicher Reflexion ver-
band.

Rudolf Eucken, der 1926 starb, ist heute weitgehend vergessen. Er war einer
der „Meisterdenker“ seiner Zeit und hatte 1908 in Anerkennung seines Be-
mühens um eine idealistische Lebensanschauung den Nobelpreis für Literatur
erhalten. Rudolf Eucken beeinflusste das Denken seiner Zeit weniger durch
seine frühen philosophiegeschichtlichen Untersuchungen als vielmehr durch
die zu seinen Lebzeiten in denkbar hoher Auflage erschienenen „Lebensan-
schauungen der großen Denker“.63 Kennzeichen seiner metaphysisch-idealis-
tischen Lebensphilosophie war die Zeitkritik, die sich mit der Kritik des Ma-
terialismus, der Sozialdemokratie und des politischen Liberalismus verband.
Aber auch die politische Instrumentalisierung der Religion lehnte Rudolf

63 Rudolf Eucken: Lebenserinnerungen. 18. Aufl. Leipzig 1922.

297

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Eucken ab und propagierte als Kritiker des Fortschrittsgedankens die Ver-
pflichtung des Menschen zur Sinngebung und Sinnbildung als Voraussetzung
einer Neufundierung von Lebensordnungen und Weltorientierung.

Rudolf Eucken war 1871 als Ordinarius für Philosophie und Pädagogik an
die Universität Basel berufen worden, eine Hochschule, die immer wieder kri-
tische Geister aus Deutschland angezogen hatte. Er lehrte von 1874 bis 1920
in Jena, also an einer Universität, die nicht nur dem Idealismus und der Tra-
dition der Weimarer Klassik verpflichtet war, sondern mit der Gründung der
Weimarer Republik zu einem Zentrum der Volkshochschulbewegung wurde.
Hier in Jena war Walter Eucken Anfang 1891 geboren worden, der sich intensiv
mit dem Werk seines Vaters auseinandersetzte. Mitte der 1920er Jahre gab er
mit seiner Frau Edith Eucken-Erdsiek die Zeitschrift des „Euckenbundes“ he-
raus, die nach dem ersten Jahrgang seit 1926 unter dem Titel „Die Tatwelt“
erschien. Walter Eucken nutzte diese Zeitschrift, zunächst unter Verwendung
eines Pseudonyms,64 um Zeittendenzen kulturkritisch65 zu kommentieren.

Bereits 1878 hatte Rudolf Eucken weithin Aufmerksamkeit mit einer „Ge-
schichte und Kritik der Grundbegriffe der Gegenwart“ erregt und in zwei wei-
teren Studien66 die Grundlagen einer Auseinandersetzung mit den Tendenzen
seiner Zeit gelegt, die in immer neuen Veröffentlichungen den sich wandeln-
den Verhältnissen angepasst67 und seit 1920 auch im „Euckenbund“ weiter-
getragen wurden. Dieser Bund spiegelte zum einen gewiss die zeittypische
Neigung des Bürgertums zur Vereinsbildung — zur „Kreiselei“, wie Hans
Rothfels sagte; zum anderen war der Bund die Basis für den Vertrieb einer
Zeitschrift, die unter dem Titel „Tatwelt“ Grundgedanken von Rudolf Eucken
über dessen Tod hinaus propagierte.

64 Er nannte sich Dr. Kurt Heinrich.
65 Besonders deutlich wird die in Euckens Diskussionsbeitrag auf der Tagung des Eucken-Bun-

des in Jena am 1.11.1931: Walter Eucken: Religion – Wirtschaft – Staat: Zur Problematik
des Gegenwartsmenschen, in: Die Tatwelt 8 (1932), Juli, S. 82-89.

66 Rudolf Eucken: Prolegomena zu Forschungen über die Einheit des Geisteslebens. Leipzig
1885; ders.: Die Einheit des Geisteslebens in Bewußtsein und Tat der Menschheit. Leipzig
1888.

67 Rudolf Eucken: Der Kampf um einen geistigen Lebensinhalt. Leipzig 1896; ders.: Der Wahr-
heitsgehalt der Religion. Leipzig 1901; ders.: Grundlinien einer neuen Lebensanschauung.
Leipzig 1907; ders.: Der Sinn und Wert des Lebens. Leipzig 1908; ders.: Erkennen und Leben.
Leipzig 1912; ders:, Mensch und Welt. Leipzig 1918.

298

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Walter Eucken hat insgesamt zehn kleine Studien in der Tatwelt publiziert,
die Hälfte im Zeitraum 1925 bis 1927 unter dem Pseudonym „Dr. K. Hein-
rich“.68 Sie lenken den Blick teilweise auf Zeitfragen, etwa die Auseinander-
setzung mit der deutschen Kriegsschuld69 und knüpften nahezu ausnahmslos
an die Denkvorstellungen von Rudolf Eucken70 an. Deshalb sah Walter Eucken
im politischen Liberalismus ebensowenig wie im Sozialismus ein Auskunfts-
mittel der „geistigen Krise“, die er als „religiöse Krise“ deutete.71 Diese Krise
ließ sich nur durch eine „gegenwartsüberlegene Wahrheit“72, nicht aber durch
eine willkürliche Überhöhung des Menschen73 lösen:

„Wer den Menschen oder die Menschheit zum Gott macht, bewegt sich ja in Wahr-
heit in einem circulus virtuosus...Die tatsächliche Vereinzelung des Individuums
wird damit gar nicht überwunden. Heute berauscht man sich an dem Rufe nach
Volksgemeinschaft, nach Menschenliebe usw., man entwickelt eine Pseudoreligi-
on, die die ungeheuren Schwierigkeiten der Lage verdeckt und eine Tiefe vor-
täuscht, wo nur Flachheit herrscht“.74

Entscheidend war die Beantwortung der Frage nach dem „Zweck“ vieler Be-
mühungen. Dies schloß die Bewertung von politischen Entwicklungen nach
der Nützlichkeit aus. Distanz gewänne man durch einen „Kampf gegen die
Verhältnisse“, nicht durch Kalkül: „Gut heißt dann, was der Gesellschaft nützt,
wahr, was ihre Anerkennung findet, beides unter Preisgebung des echten Sin-
nes, aber ohne alle Empfindung dessen“.75

Distanzierungen von der Zeit konnten deshalb nicht plakativ sein, sondern
mussten sich aus der Bemühung um Substanz erklären, denn es ging nicht um
die „Umwertung aller Werte“, sondern um „deren... Beseitigung überhaupt“.
Ihren Ausdruck fand diese Tendenz nach Eucken in der Proklamation der
Fortschrittsidee, die nur dazu führe, dass „unter allgemeinem Beifall sämtliche
Werte, somit jedes geistige Leben und die Möglichkeit zu religiöser Erneue-
rung (zerstört)“ würden.

68 Vgl. zu den Einzelnachweisen der von Edith Eucken-Erdsiek redaktionell betreuten Zeit-
schrift die Bibliographie der Schriften Walter Euckens s.v. „V: Zeitungsartikel“, http://
www.walter-eucken-institut.de/freiburger-tradition/walter-eucken/bibliographie.html. (Auf-
ruf v. 28.2.2013.).

69 Walter Eucken: Nochmals: grundsätzliches zur Kriegsschuldfrage, in: Die Tatwelt 9 (1933),
Juli-September, S. 98 ff.

70 Walter Eucken: Vom Radikalismus sozialistischer und Euckenscher Prägung, in: Die Tatwelt
3 (1927), Jan.-März, S. 44-48.

71 Walter Eucken: Die geistige Krise und der Kapitalismus, in: Die Tatwelt 2 (1926) Jan.-März,
S. 13-16; erneut in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 26 v. 31.1.1981.

72 Ders.: Religion und Sozialismus: Eine Fortsetzung der Diskussion, in: Die Tatwelt 3 (1927)
Okt.-Dez., S. 129.

73 Ders.: Über den Versuch, den Marxismus zu ethisieren, in: Die Tatwelt 2 (1926), Juli-Sept.,
S. 98.

74 Ebd., S. 130.
75 Ebd., S. 131.

299

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Geht es so weiter, dann haben wir nach verhältnismäßig kurzer Zeit zwar nicht
Atheismus, aber völliges Heidentum. Allein solche Bewegungen vermögen diese
Entwicklung zu verhindern, die von der Existenz eines zeitüberlegenen Geistesle-
bens ausgehend den Neubau versuchen“.76

In der Zeitdiagnose folgte Eucken dem Urteil seines Vaters. Er beklagte die
Individualisierung und beschwor die Gemeinschaftsidee, unterschied seine
Vorstellungen aber von naturalistischen Konzepten, die vor allem solche
Gleichheitstendenzen stärkten, die das Individuum lähmten und die erwünsch-
te „geistige Reformation“ behinderten, für die der ‚Euckenbund‘ eintrat. In-
sofern erblickte Eucken in der „Kulturkrise“ eine Herausforderung für die „in-
neren Umgestaltung“ und zugleich die Umstände ihrer Überwindung. Nach
dieser geistigen Umgestaltung könne man dem Menschen einen neuen „Le-
bensinhalt“ erschließen, ganz im Unterschied zur Wirtschaft, der dies „über-
haupt unmöglich“77 sei. Vielmehr stelle die wirtschaftliche Entwicklung sogar
den „Feind der Kulturbildung“78 dar.

Die Distanzierung von der Gegenwart war nach Eucken das Ergebnis einer
Einsicht in eine zweifache Gestalt des Lebens und Denkens: „Der Mensch
(gehöre) zwei Welten an, einem gegebenen Dasein und einer schaffenden Tat-
welt“.79 In der gegebenen Welt musste er existieren; die Tatwelt konnte er
durch seine Entscheidung verändern. Dazu bedürfe er neuer „Zukunftspro-
gramme“ durch ein „gemeinsames Geistesleben“, nicht aber einer Beschwö-
rung „erloschener Vergangenheit“80. Die sei durch die wirtschaftliche Ent-
wicklung überwunden. Allerdings sei diese Veränderung nicht als Niedergang
zu deuten, denn „alle Kulturen“ gingen nicht auf Prozesse, sondern auf die
„geistige Arbeit Einzelner“81 zurück:

„Schichten müssen vorhanden sein, die die Leistungen des Genies zunächst als
überragend erkennen, sie verstehen und sich innerlich aneignen, sie im weiteren
Verlauf verarbeiten und ihr Leben danach gestalten. Auch dies vermag die Masse
nicht, die überhaupt in der Schaffung von Kulturen eine ganz sekundäre, unbe-
achtliche Rolle spielt. Vielmehr sind dazu lediglich Bildungsschichten mit Tradi-
tion und eigenem Urteil fähig.“ 82

76 Ebd., S. 132.
77 Walter Eucken: Zur Kritik des Sozialismus, in: Die Tatwelt (vormals ‚Der Euckenbund‘) 1

(1925). April, S. 42. Die Zeitschrift „Der Eucken-Bund“ wurde in der Jahrgangszählung als
der 1. Band der „Tatwelt“ gezählt.

78 Ders.: Wirtschaftsentwicklung contra Kulturentwicklung, in: Die Tatwelt 9 (1933), Jan.-
März, S. 37.

79 Ebd.
80 Walter Eucken: Radikalismus (wie Anm. 70), S. 46.
81 Ders.: Wirtschaftsentwicklung (wie Anm. 78), S. 35 ff.
82 Ebd.

300

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Euckens Denken kreiste also nicht allein um Grundfragen der Nationalöko-
nomie, sondern auch um das Problem geistiger Entwicklung und Führung.
„Kulturaufnehmende und kulturbildende Schichten“ hingen allerdings ganz
erheblich von der wirtschaftlichen Entwicklung ab. Eine statische Wirtschaft
begünstigte die Entstehung einer stabilen Bildungsschicht, eine dynamische
Wirtschaft hingegen den Aufstieg von „Neulingen“, die nicht imstande seien,
„sich im Laufe einer Generation eine wirkliche Bildungskultur anzueig-
nen“83:

„Zugleich bedarf der scharfe Kampf um die Existenz und um die Besserung der
wirtschaftlichen Lage, wie ihn nur die dynamische Wirtschaft mit sich bringt, die
Konzentration der Arbeit auf das Wirtschaftlich-Technische, und damit rückt die
Beschäftigung mit Kulturfragen an die Peripherie des Lebens“.84

Die Kulturkrise sei so eine Bildungs- und eine soziale Strukturkrise, die in die
„kritiklose Anerkennung alles Neuen“ münde. Die Schichten hingegen, „die
auf Grund fest verwurzelter Bildung imstande (seien), Bedeutendes von Un-
bedeutendem zu unterscheiden, wahrhaft überragende Leistungen der Ver-
gangenheit und der Gegenwart zu erkennen und in sich selbst lebendig zu ma-
chen, (seien) verschwunden“85. Diesen Gedanken weitet Eucken aus und
macht ihn nicht nur zur Grundlage seines Appells, eigenständig zu denken,
sondern vermutlich auch zur Basis, von der aus er, innerlich völlig ungefährdet,
die Proklamation des Neuen nach der nationalsozialistischen Machtergreifung
im wahrsten Wortsinne an sich vorbeiziehen sieht. Er ist aufgrund seiner fa-
miliären Denktraditionen gefeit, in den Sog der Zeitströmungen hinein gewir-
belt zu werden. Denn er weiß: „Das ständig Neue verhindert gerade die Neu-
bildung der Kultur“. „Wie“, so fragte er, „sollte sich (die Kultur) entfalten
können, wenn ein kritikloses Publikum fortlaufend das Moderne von gestern
aufgibt, sobald das Moderne von heute erscheint, das wiederum der Nichtach-
tung verfällt, wenn das Moderne von morgen auftaucht?“

Die Alternative zur Zersplitterung war die Suche nach einem neuen Zu-
sammenhang, nach einem „zusammenhaltenden Sinn“86. Scharfsichtig er-
kannte er die Tendenz, diesen Sinn „vom Staate her“ zu denken und zu geben:
„durch Aufgehen des Einzelnen im Staat soll dem Leben wieder ein umfas-
sender Sinngehalt verliehen werden“. Eucken benannte diese Tendenz weit
seiner Zeit vorauseilend als Ausdruck der „Idee des ‘totalen Staates’“87. Damit
spielt er nicht nur auf die zunehmende Ökonomisierung der Politik, die

83 Ebd.
84 Ebd.
85 Ebd. S. 37.
86 Walter Eucken: Religion, Wirtschaft, Staat: Zur Problematik des Gegenwartsmenschen, in:

Die Tatwelt 8 (1932), Juli, S. 38.
87 Ebd.

301

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Prägung staatlichen Handelns durch Interessen an, wie sie Emil Lederer88, auch
er ein scharfer Kritiker des „Massenstaates“89, als einen Grundzug seiner Zeit
ausgemacht hat. Sondern er benennt mit diesem Begriff den „leidenschaftli-
chen Glauben an den alles durchdringenden Staat, die Lebensstimmung von
Politismus und Ökonomismus“.90 Das Aufgehen des Individuums im „totalen
Staat“ führe in die Vermassung, die Ablehnung des „totalen Staates“ als „Ideal,
das der Mensch in der Ferne zu sehen meint“91, begründe hingegen „Skepsis
und Kritik gegenüber dem Staate“ vor allem dann, „wenn der Versuch gemacht
wird, die Utopie in die Wirklichkeit zu überführen“. Denn unausweichlich sei,
dass der „wildwuchernde Glauben an den totalen Staat [...] durch die ge-
schichtliche Entwicklung selbst [...] zerstört (werde)“.92

Eucken bedrängte angesichts der seit 1930 spürbaren gesellschaftlichen
Veränderungen die Frage nach dem geistigen Halt. Er suchte eine Antwort in
der Begründung eines neuen Menschenbildes. Die Diesseitigkeit des Libera-
lismus, die Gleichheitsbestrebungen des Sozialismus, die Hoffnungslosigkeit
der dialektischen Theologie, die Überhöhung des Staates zerstörten die an-
thropologischen Grundlagen kulturell gefestigter, in Traditionen verhafteter
Existenz. Aber das war in seinen Augen nicht allein die Signatur der von ihm
so kritisch gesehenen Zeit. Denn Eucken kritisierte den politischen Aktivis-
mus, eine Weltanschauung, der „Taten […]wichtiger als Wahrheiten, Handeln
wichtiger als Denken“ sei.93 „Gefühl und Stimmung“ seien wichtiger als „Ver-
nunft“ geworden:

„‘Denken ist liberal‘ – meinte vor kurzer Zeit eine bekannte Persönlichkeit. Ange-
sichts der heutigen Haltung zum Liberalismus ist damit das entschiedenste Ver-
dammungsurteil über das Denken gesprochen: Hat das bisherige Überwiegen der
Denkarbeit nicht zu unübersehbarer Zersplitterung der Meinungen, zu unfruchtba-
rem Grübeln geführt? Ist aus dem Intellektualismus der Vergangenheit nicht oft
eine Überheblichkeit des Menschen, ein Mangel an Ehrfurcht vor heiligen Dingen
entstanden? Ist nicht durch einseitige Ausbildung des Intellekts eine Verkümme-
rung anderer Kräfte des Volkes – vor allem des Willens und des Körpers – bewirkt?
Im Kampf der Völker werde – so hören wir immer wieder – nicht die Vernunft und
die Theorie der Entscheidung bringen, sondern Wille, Tatkraft, Blut, Natur. Der
Mensch solle sich nicht durch des Gedankens Blässe ankränkeln lassen, sondern er
solle mutig zupacken. Er solle sein Schicksal kräftig in die Hand nehmen, nicht in
Reflexionen und Ideologien versinken. Er solle nicht mit seiner kleinen, kritischen
Vernunft dem großen Weltgeschehen entgegentreten, er solle nicht nach dem

88 Emil Lederer: Das ökonomische Element und die politische Idee im modernen Parteiwesen,
in: Gerhard A. Ritter (Hrsg.): Die deutschen Parteien vor 1918. Köln 1973, S. 120 ff.

89 Ders.: Der Massenstaat: Gefahren in der klassenlosen Gesellschaft, hrsg. v. C.-D. Krohn.
Graz-Wien 1995.

90 Eucken: Religion (wie Anm. 86), S. 38.
91 Ebd. S. 39.
92 Ebd.
93 Walter Eucken, Denken – Warum?, in: Die Tatwelt 9 (1933), Oktober, S. 148.

302

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Warum fragen, sondern solle nach vorwärts sehen und gestaltend schaffen. Auf
Handeln in der konkreten Wirklichkeit, nicht auf abstraktes Denken komme es
an.“94

Eucken nahm Schlagworte seiner Zeit auf, um sie zu demaskieren. So entlarvte
er zugleich die nationalsozialistische Ideologie. Er konnte nicht akzeptieren,
dass „die Massen zu keiner Zeit durch Erwägungen der Vernunft“, sondern vor
allem „durch Gefühle gelenkt würden“, dass nicht Argumente, sondern nur
„Erfolg und Macht“ zu überzeugen seien, er konnte nicht akzeptieren, dass
„der Glaube an die Vernunft […] ein Überbleibsel einer überwundenen Epo-
che“ sei.95

Wenn Eucken die Behauptung ablehnte, „die Abhängigkeit der Vorstellung
und des Denkens von den Trieben und Neigung“ sei nachgewiesen, dann hatte
er ein Bild vom Menschen vor sich, das auch die Kreisauer geprägt hatte. Er
bekannte sich zu einem Menschenbild, das auf der Überzeugung von der „Un-
veränderlichkeit der logischen Struktur der menschlichen Vernunft“ beruhte.
Er lehnte in gleicher Weise Historismus, Relativismus und Subjektivismus ab
und bekannte sich zur „Überzeitlichkeit der Vernunft“. Veränderungen des
menschlichen Zusammenlebens, die „Wandlungen der Geschichte“ und die
„Wandelbarkeit des menschlichen Denkens“ ließen sich nicht gegen Aufklä-
rung und Vernunftdenken positionieren. Es ging im Kern um das Bild des
Menschen.

Im Herzen der Menschen das Bild des vernunftorientierten Mitmenschen
zu bekräftigen – dies richtete sich gegen das Menschenbild des nationalsozia-
listischen Staates. Eucken ging es zunehmend weniger um die Schaffung einer
neuen Innenwelt als um die gedankliche Verteidigung kultureller Grundlagen.
Diese mussten aus der Gegenwartskritik entwickelt werden. Die kontinuierli-
che Übermittlung von Bildungstraditionen schien ihm gefährdet zu sein. Die
größte Gefahr ging dabei vom „totalen Staat“ aus. Ein Jahr vor der Regie-
rungsübernahme Hitlers machte Eucken deutlich:

„Soweit die Anhänger des Politismus und Ökonomismus heute glauben, durch
Auslöschung der Persönlichkeit, die Vermassung und völliges Aufgehen im totalen
Staat oder in der Gemeinwirtschaft die innere Einheit wieder zu finden, verkennen
sie also die grundlegenden Tatsachen, die Wesensart des heutigen Menschen. Wo
finden sich bei uns die Menschen, die diese Auslöschung der eigenen Persönlichkeit
tatsächlich vollziehen können, wenn es ernsthaft von ihnen verlangt würde? […]
Auch brutalster Zwang könnte diese Tatsache niemals aus der Welt schaffen.“96

94 Ebd.
95 Ebd., S. 149.
96 Eucken: Religion (wie Anm. 86), S. 86 f.

303

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die aus dieser Überzeugung resultierende Einsamkeit fürchtete Eucken nicht,
denn er wusste: Der „Denker (hat) für sich (zu) stehen und zu einem letzten
Endes verständnislosen Publikum (zu) sprechen.“97 Damit sprach er die Er-
fahrung der Einsamkeit an, die Angehörige des bürgerlichen Widerstands ma-
chen mussten. Bewältigen ließ sich diese Isolierung nur, wenn sie verbunden
wurde mit der Gewissheit, sich moralisch richtig zu verhalten und die Argu-
mente, mit denen sich die Bevölkerungsmehrheit – die „Gegenwartsmen-
schen“98 – identifizierten, in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Ver-
nunft und Kritik geprüft und verworfen zu haben. Der Staat aber galt ihm nicht
als Sinnstifter, der „totale Staat“ als „Traumbild“, lehre doch die „Erfahrung“,

„daß der Staat weder alle seine äußeren noch weniger seine inneren Lebensproble-
me zu lösen vermag. Skepsis und Kritik gegenüber dem Staate müssen den Glauben
an den totalen Staat verdrängen, wenn der Versuch gemacht wird, die Utopie in die
Wirklichkeit zu überführen. Wie heute schon der Glaube an die Wirtschaft durch
die Sprache der Tatsachen erschüttert ist, so wird es auch dem wildwuchernden
Glauben an den totalen Staat ergehen. Nicht durch Worte, sondern durch die ge-
schichtliche Entwicklung selbst wird er zerstört werden.“99

6.

Das Ende kam mit der „Machtergreifung“ der Nationalsozialisten am 30. Ja-
nuar 1933. Wissenschaftlich arbeitete Eucken zwar unbeirrt weiter und voll-
endete sein nationalökonomisches Werk. Durchgängig spürbar ist sein Ver-
such, grundsätzliche Fragen aufzuwerfen, die zugleich geeignet waren, Welt-
sicht und Weltverständnis der Nationalsozialisten und ihrer Ideologie zu bre-
chen. Immer ging es um die Grenzen des Staates – nicht nur im Bereich der
Wirtschaft, sondern im Spannungsfeld von Staat, Individuum und Gesell-
schaft.100 Dennoch ist auffällig, dass sich Eucken in kulturkritischer Hinsicht
zurücknimmt.

Mit grundsätzlichen, Distanzierung überdeutlich konturierenden Bemer-
kungen hatte Walter Eucken sich vor der den Rahmen einer Auseinander-
setzung mit einer volkswirtschaftlichen Fachpublikation sprengenden Bespre-
chung von Brinkmanns Studie nur einmal zu Wort gemeldet – im Herbst 1933.
Kürzer und prägnanter konnte er nicht sagen, was ihn bewegte und antrieb:
„Denken — Warum?“ Ein resignativer Grundzug überlagert kritische Selbst-
sicherheit, die spürbar bleibt. „Ob Hinz oder Kunz die Ergebnisse richtigen
Denkens anerkennen, ist für die Gültigkeit der Erkenntnis gänzlich

97 Ders., Denken (wie Anm. 93), S. 151.
98 Eucken, Religion (wie Anm. 86), S. 86 f.
99 Ebd., S. 87.

100 Vgl. dazu den glänzenden Essay von Karen Horn: Was kann der Staat, was darf die Wirt-
schaft?, in: Plumpe u. Scholtyseck: Staat (wie Anm. 2), S. 205 ff.

304

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


belanglos“.101 Er weiß, dass „Taten...der Gegenwart wichtiger sind als Wahr-
heiten“, dass „Handeln“ höher bewertet wird als Denken. Das ist der Bruch,
vor dem er gewarnt hat, denn er sieht, in welchem Maße der „öffentlichen
Meinung der Gegenwart gegen die Vernunft und gegen das Denken“ gerade
Beistand von der Wissenschaft zuteil wird. Möge die Soziologie und Psycho-
logie auch behaupten, „daß ein Hottentotte nicht so denkt wie ein Deutscher
oder Engländer und daß ein Durchschnittsdeutscher die Denkleistungen eines
Leibniz oder Kant oder Gauß nicht erreicht“, so sei doch nicht bestreitbar, dass
„die Gültigkeit richtiger Schlüsse hierdurch in keiner Weise berührt werde.“

Was sich in der Auseinandersetzung mit den bewährten Prinzipien der Ver-
nunft vor Euckens Augen abspielt, ist die Durchsetzung der Maßstabs- und der
Maßlosigkeit, stellt die Auswirkung des von ihm so ablehnend und abwehrend
benannten „Politismus“ im Kopf des Zeitgenossen dar.

„Die Unveränderlichkeit der logischen Struktur der menschlichen Vernunft
wird vom heutigen Historismus, Relativismus und Subjektivismus bestritten,
die Lehre von der Überzeitlichkeit der Vernunft verworfen und der Versuch
gemacht, aus den Wandlungen der Geschichte die Wandelbarkeit des mensch-
lichen Denkens und die Relativität seiner Resultate zu beweisen“.102 Eucken
bekannte sich zur Vernunft, die durch richtiges Denken in der Lage sei, Tat-
sachen zu erklären. Ideologien vermochten das nicht. Sie verleiteten den „Mas-
senmensch“ zur Verwerfung des Denkens, „weil es unbequem und zeitrau-
bend“ sei. Über die Bedeutung der Vernunft als dem Instrument, mit dem sich
Erscheinungen gegenüber eine eigenständige Position begründen lasse, sei da-
mit nichts gesagt, auch dann nicht, „wenn politisierende Ideologen uns auf-
fordern, der Stimmung zu folgen und nicht vernünftiger Überlegung“103.

Zunächst verharrt er in der Distanz, konzentriert sich ganz auf seine natio-
nalökonomische Arbeit als historisch orientierter Wirtschaftstheoretiker. Auf
seine Zeit lässt er sich nicht ein, denn er weiß, sie „hat die starke Neigung,
einem unfruchtbaren und willkürlichen Irrationalismus, einem kritiklosen
Schwelgen in Stimmungen zu verfallen. Sie krankt daran, die schöpferische
und lebensfördernde Kraft echter Denkarbeit zu missachten“ 104.

Eucken erklärt das Zerbrechen der „Welt von gestern“ mit dem Werk seines
Vaters. Unerheblich ist, ob diese Deutungen zutreffend waren. Denn entschei-
dend ist, dass sie eine Distanzierung ermöglichten, welche Eucken davor be-
wahrte, sich auf seine Gegenwart so einzulassen, dass er sich selbst kompro-
mittierte. Manche Regimegegner besannen sich auf Traditionen, andere schu-
fen sich selbst eine Grundlage für ihr unabhängiges Urteil und erarbeiteten sich
aktiv die Voraussetzungen für einen freien Blick. Eucken knüpfte an das an,

101 Eucken: Denken (wie Anm. 93), S. 150.
102 Ebd. S. 149.
103 Ebd. S. 151.
104 Ebd. S. 152.

305

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


was er sich in der Auseinandersetzung mit dem Werk seines Vaters erarbeitet
hatte. Er wollte und konnte sich der massenhaften Begeisterung entziehen, die
viele seiner Zeitgenossen erfasst und gelähmt hatte, sie nicht selten zu anderen
Menschen werden ließ. Diktatorische Systeme wollen Fraglosigkeiten herstel-
len. Wer sich zur Vernunft bekennt, ist nicht zum Verstummen zu bringen,
mögen die Schlagwörter im öffentlichen Meinungskampf auch noch so wir-
kungsvoll eingesetzt werden.

7.

Der politisch-moralische Antrieb Walter Euckens ist heute vielfach vergessen.
Wenn sein Name beschworen wird, dann, um ihn als Visionär der Marktwirt-
schaft, die auf Preisbildung als marktwirtschaftlichen Mechanismus setzte, zu
beschwören. Dabei verkörperte er durch seine Auseinandersetzung mit dem
„totalen Staat“ ungleich mehr. Denn er beschwor die Bedeutung der „einzelnen
Persönlichkeit“ und die Verantwortung des „einzelnen Menschen“105, das
Prinzip der individuellen Verantwortung auch innerhalb des Gemeinwesens.
Die Diktaturen legitimieren sich in der Regel pseudowissenschaftlich zu-
kunftsbezogen. Karl R. Popper charakterisierte sie deshalb als historizistisch
und gab damit ein Beispiel für eine wissenschaftlich begründete Distanzierung
von Sogströmungen, die auf Weltanschauungen fußten und nicht zuletzt man-
chen Intellektuellen, der sich eigentlich durch seine geistige Unabhängigkeit
definierte, in den Bann der „Götter zogen“, von denen sie später wussten, dass
es „keine“ waren. Manche überwanden ideologische Verengungen, die zu-
nehmend die Sichtweise und optische Tiefenschärfe vieler Zeitgenossen einer
Auseinandersetzung zwischen Diktatur und Demokratie bestimmten, welche
dem 20. Jahrhundert Profil gab. Manche aber ließen sich nicht einmal unter
den Sogwirkungen diktatorisch durchgesetzter Führungsansprüche — man
spricht gerne von „Schweigespiralen“106 — darauf ein, sich selbst den klaren
Blick auf die Realität zu verstellen.

Weltanschauliche Führungsansprüche politischer Bewegungen können die
Wahrnehmungen der Individuen derart entscheidend verändern, dass nicht
mehr wahrgenommen wird, was sich eignet, welche Folgewirkungen entste-
hen, mit welchen „Kosten“ politischer Entscheidungen und Entwicklungen zu
rechnen ist. Insofern berühren die Umdeutungen der Wirklichkeit in diktato-
rischen Systemen gerade auch jene Bereiche wissenschaftlicher Tätigkeit, die
sich durch einen empirischen Anspruch auszeichnen. Das Problem der

105 Eucken, Religion (wie Anm. 86), S. 87 u.89.
106 Elisabeth Noelle-Neumann, Die Schweigespirale. Öffentliche Meinung – unsere soziale

Haut. München 1980.

306

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Realitätserkenntnis gilt deshalb auch in diktatorischen Systemen als ein wich-
tiges Problem der Sozialwissenschaften.

In der ersten Hälfte des vorigen Jahrhunderts kreisten viele Gedanken um
die Voraussetzungen einer Deskription der Wirklichkeit, der begrifflichen
Grundlagen der Erkenntnis. Überlagert wurden diese Bestrebungen durch er-
kenntnistheoretische Reflexionen, die sich zunehmend auf die Methodenlehre
konzentrierten. Walter Eucken gehört mit seinem Werk ohne Zweifel der
Richtung an, die — von Max Weber beeinflusst — mit begrifflicher Klarheit
auf die angemessene Beschreibung der Wirklichkeit setzt.

Der Ausgang des Streits zwischen sozialwissenschaftlichen Schulen war bis
weit in die dreißiger Jahre hinein offen. In der Auseinandersetzung mit politi-
schen Bewegungen lud er sich ideologisch auf — nun galt es nicht mehr nur
zu erkennen, sondern das Gewollte zu legitimieren. Die Wirklichkeitserkennt-
nis ist die Grundlage des Erkennens und die Voraussetzung einer prinzipiell
orientierten Einordnung der Befunde durch Typologisierung und Modellbil-
dung, die Strukturen und Entwicklungen zu beschreiben haben. Akademisch
sind manche Auseinandersetzungen über Erkenntnisvoraussetzungen und
Wahrnehmungsinteressen, über ihre Konsequenzen für die Beurteilung der
Befunde und die Bewertung von Zukunftschancen geführt worden. Wissen-
schaftskritik ist in der Regel Erkenntniskritik. Sie berührt nicht immer den
Wissenschaftler, der auf die Erfassung der Wirklichkeit zielt. Eucken argu-
mentiert, das „Emporwuchern methodologischer Reflexionen“ sei als ein
„Krankheitszeichen für jede Wissenschaft“ zu deuten, und betont im gleichen
Zusammenhang, dass die „Methodologie [...] noch nie eine kranke Wissen-
schaft geheilt“ hätte.107

Unter den Bedingungen totalitärer Systeme kann es entscheidend sein, sich
nicht allein auf die Realität einzulassen. Man muss sie aber erkennen wollen.
Dies ist die Voraussetzung von Empörung und Handeln. Einordnen und be-
werten lässt sich die Wirklichkeit allein durch normative Bezüge, die sich nicht
allein aus der Sache ergeben, sondern ihren Maßstab unabhängig von politi-
schen Optionen und situativen Gegebenheiten entwickeln. Dies verband
Eucken und Yorck. Beider Gedanken kreisten um ein gravierendes theoreti-
sches Problem, das in den Lebensverhältnissen eines diktatorischen Systems
besondere praktische Folgen hat: die Erkenntnis der Wirklichkeit. Auffällig
ist, in welchem Maße Eucken, die Freiburger und die Kreisauer Regimegegner
Ordnungsdenker waren und die sie interessierenden Zusammenhänge mensch-
lichen Zusammenlebens auf übergeordnete Kategorien bezogen. Dachte der
eine über die Wirtschaftsordnung nach, so lenkte er zugleich den Blick auf das
politische Miteinander und die im Staat vorzufindenden Rahmenbedingungen.
Gemeinsam waren manche Kategorien, auch wertende Interessen. Konnte der

107 Walter Eucken: Die Grundlagen der Nationalökonomie. Jena 1940, Vorwort.

307

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eine wie die Kreisauer die Bedeutung der Wirtschaft nur im Hinblick auf deren
Bedeutung für den einzelnen Menschen erfassen, so erblickte der andere in der
Ordnung die Voraussetzung individueller Freiheit.

Angesichts der Gefahren des Totalitarismus, der Staat, Wirtschaft und Kul-
tur dominieren wollte und so das Individuum in seiner Würde und Freiheit
bedrohen musste, konnte nur eine völlige Neuordnung die negativen Zeitten-
denzen überwinden. Es war Walter Eucken nur vergönnt, das Ende des ver-
achteten NS-Regimes zu erleben und eine Ahnung von einem politischen Neu-
anfang zu entwickeln, der sich auf das Bekenntnis zur Demokratie, zur Würde
des Menschen und zur Begrenzung staatlichen Handelns bezog.

„This Unsuccessful Age“ lautete der Titel des Vortrags, den er im Frühjahr
1950 an der London School of Economics halten konnte.108 Längst hatte sich
Walter Eucken den Problemen gestellt, die im Zuge des Neuaufbaus einer
freiheitlichen und marktwirtschaftlichen Entwicklung nicht nur im Rahmen
der nationalen Wirtschaft109, sondern im Zuge einer internationalen Wirt-
schaftsordnung gelöst werden mussten. Um sie in Angriff zu nehmen, musste
man ihre Ziele bestimmen und Widrigkeiten erkennen, die eine Realisierung
behindern konnten.110

Walter Eucken starb nicht einmal ein Jahr nach der Verabschiedung des
Grundgesetzes und der Etablierung einer neuen, der zweiten deutschen De-
mokratie, die sich zur sozialen Marktwirtschaft, zum antitotalitären Ordnungs-
modell und zur Würde des Menschen bekannte.

108 Walter Eucken: Unser Zeitalter der Mißerfolge. Fünf Vorträge zur Wirtschaftspolitik, hrsg.
von Edith Eucken. Tübingen 1951.

109 Walter Eucken: Von der alten zur neuen Wirtschaftspolitik, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung Nr. 51 v. 31.12.1949, S. 11.

110 Vgl. dazu Euckens Gutachten, die nach 1946 erstellt und bibliographisch nachwiesen wer-
den unter Nr.V seiner Bibliographie. http://www.walter-eucken-institut.de/freiburger-tra-
dition/walter-eucken/bibliographie.html. (Aufruf v. 28.2.2013)
.

308

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277 - am 19.01.2026, 22:18:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

