3. Briichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge

3.1 Konturen des Erlebens

a) Rilke und die Phanomenologie: Erlebnis

Die Beschiftigung mit Husserls Tastversuch — vom Interesse an den Er-
zahl- und Beobachtungsstrategien bis zu Husserls Lob der Dichtung,
ihrer »Originalitat der Neugestaltung«, der »Fille der Einzelztige« und
der »Luckenlosigkeit der Motivation« (Hua III/1, 132) — hat stets eine
literaturwissenschaftliche Perspektive vorausgesetzt. Diese geht davon aus,
dass die Phinomenologie nicht ausschlieflich selbst fir ihre Inhalte oder
Interessen, ihre Blickweisen oder ihre Darstellungsformen aufkommen
kann, sodass auch die Grenzen zwischen phanomenologischen und nicht-
phianomenologischen Texten weder definitorisch eindeutig noch faktisch
uniberbriickbar sind. Um entsprechend nach den literarischen Ausfor-
mungen des beschriebenen Sinnlichkeitsparadigmas zu fragen, bietet sich
als Ansatzpunkt Rainer Maria Rilkes Roman Die Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge an: ein Roman, der nicht nur neue Wahrnehmungstech-
niken experimentell erprobt und wiederholt die Hand zum Objekt die-
ses Versuchs macht, sondern der diese Konstellation auch in eine ihr
entsprechende literarische Form tbersetzt. An den Handszenen des Malte-
Romans soll im Folgenden versucht werden, den literarischen Nachhall
der an Husserl beschriebenen Umdeutungen des Tastsinns in ihrer Anbin-
dung an literarische Erzihl- und Darstellungsverfahren zu beschreiben.
Bevor auf diese Verbindung von tastendem Handgebrauch und literari-
scher Form eingegangen wird, muss das Verhaltnis von Rilkes Texten zur
phianomenologischen Philosophie aber kurz beleuchtet werden, insofern
es sich hierbei um einen in der Rilke-Forschung relativ prominenten
Vergleich handelt. Kite Hamburgers Aufsatz »Die phidnomenologische
Struktur der Dichtung Rilkes«! war dabei der methodisch und argumen-
tativ entscheidende Beitrag, auf den sich auch spitere Untersuchungen
zu einem vermeintlich phanomenologischen Vorgehen Rilkes noch stit-

1 Kite Hamburger, »Die phinomenologische Struktur der Dichtung Rilkes«, in: Dies.
(Hg.), Rilke in neuer Sicht, Mainz 1971, S. 83-158.

111

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

zen.? Hamburger bezieht sich auf Rilkes Dinglyrik im Umkreis der Neuen
Gedichte, deren Verwandtschaft zur Phinomenologie Husserls darauf be-
ruhe, »daf sie [die Lyrik, A.H.] so beschaffen ist, um auf philosophische
Fragestellungen antworten zu konnen«.3 Hamburger geht es also dezidiert
nicht um die Ubersetzung philosophischer Theoreme in lyrische Sprache,
sondern darum, dass die Lyrik a/s Lyrik mit philosophischem Anspruch
auftritt. »Dichter-Phinomenologe«* wire Rilke also deshalb, weil »hier
eine Lyrik statt einer Philosophie« bzw. »statt einer Erkenntnistheorie«®
am Werk sei. Die »zeitgeschichtliche Parallele zwischen einer Philosophie
und einer Lyrik«,® die Hamburger damit beschreibt, wird allerdings nicht
niher begriindet.” Insofern Rilke und Husserl sich nicht kannten, gentigt
es Hamburger, die festgestellten Ahnlichkeiten als solche stehen zu lassen:

Es ist nun eine hinzunehmende, als solche nicht kausal erklirbare Tatsache,
daff die Ausformung der phinomenologischen Erkenntnistheorie gleichzeitig

2 Vgl. Helmut Naumann, Malte-Studien: Untersuchungen zu Aufbau und Aussagegehalt der
»Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge« von Rainer Maria Rilke, Rheinfelden 1983,
S.55-94, welcher versucht, die Aufzeichnungen als eine Phanomenologie des »Mosaiks
der Welt« zu lesen; In-Ok Paek, Rilkes Poetik des »neuen« Sehens in den Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge und in den Neuen Gedichten, Konstanz 1996, nach der Rilke die Pha-
nomenologie im Hinblick auf ein »neues Sehen«, das nichtintentional und sprachreflexiv
bleibt, ubertrifft; Rochelle Tobias, »Rilke, Phenomenology, and the Sensuality of
Thought, in: Konturen VIII (2015), S.40-61, entdeckt in der Technik der Ausklamme-
rung eine Moglichkeitsbedingung des Rilke’schen Zugangs zu sogenannten »Kunstdin-
gen« sowie Luke Fischer, The poet as phenomenologist. Rilke and the new poems, New York
2015, der das Problem des transzendentalen Anspruchs literarischer Texte umgeht und
auf die relationalen Aspekte von Rilkes Wahrnehmungskonzepten fokussiert.

3 Kite Hamburger, »Die phinomenologische Struktur der Dichtung Rilkes, S.83. In
Hamburgers Aufsatz wird nur am Rande auf Rilkes Roman eingegangen. Versuche, die
Aufzeichnungen als »Phanomenologie des Leids« zu lesen, hat Hamburger in Ansétzen
in ihrer Rilke-Einfihrung versucht: Vgl. Kiate Hamburger, Rilke. Eine Einfiibrung, Stutt-
gart 1976, etwa S. 67, 74 und 85.

4 Kite Hamburger, »Die phanomenologische Struktur der Dichtung Rilkes«, S. 97.

5 Ebd., S. 83f.

6 Ebd., S.84. Eine Pointe dieser »zeitgeschichtlichen Parallele« besteht dabei darin, dass
sich Hamburger durch sie von >philosophistischen< Interpretationen Heidegger’scher
Facon distanziert, welche etwa durch Franz Josef Brecht und Otto Friedrich Bollnow in
der Rilke-Forschung prominent vertreten wurden. Heideggers eigene Auseinander-
setzung mit Rilke findet tatsichlich erst nach den ersten >heideggerianischen« Lektiiren
statt: Martin Heidegger, »Wozu Dichter?«, in: Gesamtausgabe, Bd. S: Holzwege, hg. von
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M. 1977, S.269-320. Vgl. zu dieser Pro-
blemstellung den zusammenfassenden Beitrag aus dem Rilke-Handbuch: Ronald Perl-
witz, »Philosophie«, in: Manfred Engel (Hg.), Rilke Handbuch. Leben — Werk — Wirkung,
Stuttgart und Weimar 2013, S. 155-164, hier vor allem: S. 156f.

7 Kate Hamburger, »Die phinomenologische Struktur der Dichtung Rilkes«, S. 84.

112

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Konturen des Erlebens

mit der Entstehungs- und Erscheinenszeit der Neuen Gedichte ist (in die auch
noch die 2. Ausgabe des Buches der Bilder hineinkommt). Wir sind nicht in der
Lage, auch nur den schwichsten Faden einer sachlichen Verbindung von Rilkes
Dinggedichten zu der Gottinger >Dingvorlesung« Husserls im Sommersemester
1907 herzustellen, zu der die fiinf Vorlesungen der Idee der Phinomenologie
die Einleitung gebildet hatten. [...] Zu konstatieren ist nichts als die Tatsache,
daff im ersten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts der Begriff des Schauens bei
diesem einen Philosophen und diesem einen Dichter konstituierend war und,
in Zusammenhang damit, Dingbeschreibung bei jenem philosophische, bei
diesem lyrische Thematik wurde.?

Zum »Verstindnis der Geschichtlichkeit Rilkes«’ lasst Hamburger, jen-
seits von kausalem Einfluss oder faktischem Kontakt, nur noch die blofSe
Konstatierung von Parallelen als »eine hinzunehmende [...] Tatsache«
gelten. Man konnte sagen, Hamburger bediene sich selbst einer eigen-
tiumlichen phinomenologischen Wendung, nach der alles was sich zeigt,
»einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt« (Hua I1I/1, 51).1° Einer ver-
gleichenden Lektiire der jeweiligen Wahrnehmungs- und Sinnlichkeits-
konzeptionen wird das kaum gentigen. Entsprechend bieten sich Zuginge
zu Rilke an, die solche asthetisch-aisthetischen Ahnlichkeitskonstellatio-
nen nicht auf Einflussgeschichten zurtickfiihren, sondern sie als diskurs-

8 Ebd., S.96.
9 Ebd., S. 84.

10 Das mag im Ubrigen zu Hamburgers Zugang ihres theoretischen Hauptwerks Die Logik
der Dichtung passen, wo sie wiederholt von einer >Phinomenologie« dichterischer For-
men spricht (etwa der fiktionalen Tempora, der Bithne, der dramatischen Fiktion, der
Ich-Erzihlung etc.), vgl. Kite Hamburger, Die Logik der Dichtung, Frankfurt a.M. und
Berlin 1980, S. 78f., 100, 176, 255, 285 — nicht ohne dieser Begriffsbildung vorauszuschi-
cken, der Begriff sei »weder mit der besonderen Bedeutung der Hegelschen noch der
Husserl’schen Phanomenologie belastet« (ebd., S. 12). In jedem Fall gewinnt Hambur-
gers >phinomenologisches< Argument seine Scharfe dadurch, dass es sich von >klassi-
schen< phanomenologischen Wirklichkeits, Wahrnehmungs- und Urteilsbegriffen
distanziert, dessen Anwendbarkeit fiir literaturtheoretische Zwecke sie bestreitet; vgl. et-
wa die Auseinandersetzung mit Husserl (ebd., S.33-36) sowie mit der Literaturtheorie
des Husserl-Schiilers Roman Ingarden (ebd., S.25-30, besonders die FufSnote 36 auf
S.28f.). Wie nahe Hamburger der Phinomenologie tatsichlich steht, ist Thema aktuel-
ler Forschungen: Vgl. Jorgen Sneis, »Als ob — comme si — quasi. Zur Kontroverse zwi-
schen Kite Hamburger und Roman Ingarden«, in: Andrea Albrecht und Claudia
Loschner (Hg.), Kdte Hamburger. Kontext, Theorie, Praxis, Berlin und Boston 2015,
S.177-213. Fir eine stirker von Hamurgers Sprach- und Lyriktheorie ausgehende Lek-
ture des Dreiecks Husserl-Rilke-Hamburger vgl. Claudia Loschner, »Ein sehr grofSer
Dichter und schwacher Mensch.« Kite Hamburgers Herleitung des Lyrikbegrifts am Bei-
spiel Rilkes«, in: Andrea Albrecht und Claudia Loschner (Hg.), Kdte Hamburger, S. 119—
137.

113

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

geschichtliche Problemlagen verstehen (wie etwa von Ralph Kohnen!!
und Benjamin Biihler!2 unternommen). Parallelen, Ahnlichkeiten oder
Verwandtschaften wiren dann Teil einer umfassenden Rejustierung wahr-
nehmungstheoretischer Fragestellungen, die sich an Rilke und Husserl
paradigmatisch untersuchen lassen, diesen aber nicht exklusiv zugehéren.
An die beiden Grundpfeiler, auf denen Hamburger ihr Argument aufbaut,
konnte unter diesen Bedingungen angeschlossen werden: einerseits eine
epistemologische Nivellierung, in der Literatur und Philosophie in einem
nichthierarchischen Verhiltnis zueinander stehen; andererseits eine Deu-
tung dieser Ahnlichkeit als ebenjene »zeitgeschichtliche Parallele«, die
ja nicht zuletzt eine literaturgeschichtliche Offnung phinomenologischer
Texte impliziert. So konnn geteilte Thematiken, Wahrnehmungsprakti-
ken oder Erkenntnisinteressen beschrieben werden, die einen Themen-
komplex wie die Konzeptionen von Sinnlichkeit und Leiblichkeit als ein
historisches und sprachlich sich konstituierendes Wissensfeld begreift. Der
Rilke-Husserl-Vergleich muss sich so auch nicht an einer etwaigen >Pha-
nomenologizitit« Rilkes abarbeiten, sondern kann Entstehungsweisen,

11 Vgl. Ralph Kéhnen, »Wahrnehmung wahrnehmen. Die Poetik der >Neuen Gedichtex
zwischen Biologie und Phinomenologie: von Uexkiill, Husserl und Rilke«, in: Erich
Unglaub (Hg.), Rilkes Paris 1920-1925. Neue Gedichte. Blétter der Rilke-Gesellschafl, Bd.
30, Gottingen 2010, S. 196-211. Kéhnens Argument basiert auf der Feststellung diverser
Parallelen und Ahnlichkeiten in den impliziten oder expliziten Wahrnehmungstheori-
en Rilkes, Husserls und von Uexkiills. Eine weitergehende Untersuchung verfolgt Koh-
nen innerhalb des Aufsatzformats aber nicht. So werden eine Vielzahl an Parallelen —
vom blofSen geteilten Interesse Rilkes und von Uexkiills firr »Tiermotive« (ebd., S.202)
bis zu gemeinsamen »eidetischen Variationen« bei Husserl und Rilke (ebd. S.206f.) —
angesprochen, welche die spezifischen Vergleichsmomente etwas verunklaren. An seine
Liste mit sieben Charakteristika von Rilkes impliziter Wahrnehmungstheorie — Existen-
zialitat, Transzendentalitat, Selbstreflexivitat, Sachlichkeit, Neues Sehen, Antimimesis
und lebendige Teilhabe (vgl. ebd., S. 210f.) - kann hier durchaus angeschlossen werden.

12 Vgl. Benjamin Buhler, Lebende Korper, Biologisches und anthropologisches Wissen bei Rilke,
Ddblin und Jiinger, Wiirzburg 2004. Biihlers Arbeit zeichnet die Vorgeschichte der Ky-
bernetik zwischen Biologie und philosophischer Anthropologie und ihrem literarischen
Widerhall bei Rilke, D6blin und Jinger nach. Bihler bezicht sich insofern nicht auf
Husser] und entwickelt keinen leibtheoretischen Zugang zum >lebendigen Kérper«.
Biihlers Studie ist fir die hier vorgenommene Lektiire aber von unmittelbarer Rele-
vanz, weil sie am Malte-Roman einer Verschaltung von Rhetorik und Anthropologie
nachgeht, welche auch die hier eingenommene leibtheoretische Perspektive informiert.
Mit Paul de Man beschreibt Biihler etwa die Prosopopoiia als »Figur, tiber welche im
Text die Rhetorizitit, und damit die Gesetztheit und Kontingenz der Selbstbeschrei-
bung des Menschen vorgefiihrt wird« (ebd. S. 182). Rilkes Beitrag zur zeitgendssischen
anthropologischen Theoriebildung bestiinde dann darin, »die tropologische Struktur
der Selbstkonstitution und des Selbstverhaltnisses« (ebd., S. 204) herauszustellen.

114

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Konturen des Erlebens

Ausformungen und Folgerungen eines spezifischen Sinnlichkeitskonzepts
beschreiben, fir das die Phinomenologie mehr als Diskussionspartner
und weniger als Stichwortgeber fungiert.

So liefe sich auch auf argumentativer Ebene an Hamburgers Argument
anschlieflen, etwa an ihre Analyse von Rilkes raisthetischen< Verfahren.!3
Hervorzuheben gilt es ebenfalls die fast haretisch anmutende These Ham-
burgers, die beziiglich Rilkes Dinggedichten von einem »lyrische[n] Ver-
fahren phinomenologischer Reduktion«!# spricht, das es unternehme,
»das >Wesen« >originar« erscheinen [zu] lassen: im Wort, im Vergleich,
in der Metapher und so fort«.!> Der unterschiedliche Erkenntnisanspruch
von Husserl und Rilke wird in solchen Passagen von Hamburger zwar
verwischt: Der Phinomenologie dienen derartige Anschauungen als exem-
plarische Basis der Beschreibung transzendentaler Bewusstseinsstrukturen
— die Reduktion wire andernfalls zwecklos. Rilkes Verfahren ist dagegen
keineswegs exemplifizierend: Das Blau der titelgebenden »Blauen Horten-
sie« ist selbst >Thema« des Gedichts und lasst nicht wie Husserls »rotes

13 Kate Hamburger, »Die phinomenologische Struktur der Dichtung Rilkes«, S.92. Mit
dem Verweis auf die Wahrnehmungstechnik ist der fiir die Rilke-Forschung der Zeit an
Wichtigkeit kaum zu wberschitzende Aufruf verbunden, die >Ding-Gedichte« Rilkes
nicht symbolistisch misszuverstehen: »Fur die Erhellung der Besonderheit von Rilkes
Dichtertum tiberhaupt, und nicht nur der Dinggedichte, scheinen mir symbolisch-sym-
bolistische Deutungen jedenfalls nicht durchweg dienlich zu sein. Das was diese Beson-
derheit ausmacht und begriindet, die phinomenologische Struktur, wird dadurch
verdeckt.« (Ebd., S. 103) Diesen Sachverhalt hat Hamburger in der Logik der Dichtung als
Merkmal von >Dingdichtung¢ insgesamt festgestellt. Diese versuche, so Hamburger in
Anspielung auf Husserl, »die >Sache selbst« lyrisch [zu] beschreiben oder [zu] gestalten«
(Kdte Hamburger, Die Logik der Dichtung, S.227).

14 Kate Hamburger, »Die phinomenologische Struktur der Dichtung Rilkes«, S.99. Das
blieb in der Forschung nicht unbestritten, vgl. Wolfgang G. Mdller, »Rilke, Husserl
und die Dinglyrik der Modernes, in: Manfred Engel und Dieter Lamping (Hg.), Rilke
und die Weltliteratur, Dusseldorf 1999, S. 214-235, hier: S. 226f.: »Die Affinitat zwischen
Rilke und Husserl zeigt sich gerade nicht in dem Konzept der phianomenologischen Re-
duktion und der reinen Wesensschau. Eine Entsprechung zwischen dem Zugang des
Dichters zeigt sich vielmehr in der Parallele zwischen den >unvollkommenen< Gegen-
standswahrnehmungen, den Ansichten oder Abschattungen der Gegenstinde, von der
Husserl in >Ding und Raumc spricht, und der individuellen, die subjektive Perspektive
des Wahrnehmenden betonenden Gegenstandswiedergabe der >Neuen Gedichte«.«
Auch hier gilt es anzumahnen, den Erkenntnisanspruch der Phinomenologie nicht au-
Ben vor zu lassen. Fiir Husserl ist die Abschattungsqualitit der Gegenstandswahrneh-
mung schlicht ein Faktum der Wahrnehmung, das zwar als Ausgangspunkt weiterer
phanomenologischer Beschreibungen dient, aber kaum als Ergebnis, geschweige denn
als Ziel seiner Philosophie verstanden sein sollte.

15 Kaite Hamburger, »Die phinomenologische Struktur der Dichtung Rilkes, S. 97.

115

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Loschblatt« auf die Farbwahrnehmung >Rot¢ als solche schlieen (vgl.
Hua II, 56f.). Husserl zielt davon ausgehend auf die Bedingung der Mog-
lichkeit von Erkenntnis — bei Rilke, so schreibt auch Hamburger, wird
dagegen die »eigene Poetologie zum Thema«.'® Umgekehrt ist damit aber
eine verfahrenstechnische Ebene der Schauensmodi markiert, die fir die
Phianomenologie durchaus von Relevanz ist. Wenn Hamburger schreibt,
dass die »Wesensschau« nach Husserls Vorbild »in der Tat nur mit den
Mitteln der Kunst zur >Gegebenheit« gebracht werden [kann]«,!'” dann
stimmt sie durchaus mit dem Phianomenologen tberein, der die Vorbild-
funktion literarischer Texte ja ebenfalls betont hat. Was Husserl und Rilke
so teilen, ist weniger das >Phinomenologische« im transzendentalen Sinne
Husserls, als ein dreifaches Interesse an den Erscheinungsweisen der Pha-
nomene, an den korrelierenden Bewusstseinsmodi sowie die Arbeit an
den sprachlichen Verfahren, die sich daran koppeln.

Dass damit auch ein spezifisches Interesse an der Figur des Leibes ein-
hergeht, soll in aller Kiirze an Rilkes Prosastiicken Erlebnis I & II (1918)
gezeigt werden, die emblematisch fir die Parallelen und Unterschiede
zwischen dem Phinomenologen und dem Dichter stehen. Inwiefern
das angesprochene uneindeutige Zusammenspiel von Erkenntnistheorie,
Wahrnehmungspraxis und sprachlicher Gestaltung hier zur Entfaltung
kommt, legt schon der Begriff des >Erlebnisses< selbst nahe. Bei diesem
handelt es sich einerseits, so wiederum Kate Hamburger in ihrer Logik
der Dichtung, um »ein[en] legitime[n] Begriff der deutschsprachigen Er-
kenntnistheorie, vor allem von Husserl«!8 andererseits ist das Erlebnis
philosophisch spitestens seit Kant — in der Literaturwissenschaft beson-
ders seit Dilthey — ein Grundbegriff dsthetischer Theoriebildung.! Die

16 Ebd., S.128. Dieser Unterschied in der Zielsetzung wird auch deutlich, wenn Hambur-
ger schreibt, mit Rilkes Methode sei die »dichterische Gestaltung dessen, was Husserl
die >Generalthesis der natiirlichen Einstellung« nannte« (ebd., S. 122) versucht, wo doch
gerade mit der radikalen Anderung und Ausschaltung dieser Einstellung die Phinome-
nologie der Ideen als transzendentale Bewusstseinsphilosophie philosophisch zu arbei-
ten beginnt (vgl. §31 »Radikale Anderung der natiirlichen Thesis. Die >Ausschaltungg,
>Einklammerung« sowie §32 »Die phinomenologische émoyfi« der Ideen I, Hua III/1,
60-66).

17 Kite Hamburger, »Die phanomenologische Struktur der Dichtung Rilkes, S. 108f.

18 Kite Hamburger, Die Logik der Dichtung, S. 243.

19 Gadamer spricht in Wahrheit und Methode von einer »Affinitit zwischen der Struktur
von Erlebnis iiberhaupt und der Seinsart des Asthetischens, die er auf Kants Kritik der
Urteilskraft zurtckfuhrt, vgl. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige
etner philosophischen Hermeneutik (= Gesammelte Werke, Bd. 1), Tibingen 1990, S. 75. Fur
eine kritische Genealogie dieses in Dilthey’scher Tradition stehenden Zusammenden-

116

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Konturen des Erlebens

Verkniipfung von Erkenntnistheorie und Asthetik wird von Rilkes Pro-
sastiicken nicht nur reflektiert, sondern regelrecht aufgefihrt. Erlebnis 1
handelt von einer epiphanischen Erfahrung des Protagonisten, dem im
Garten von Duino »etwas Wunderliches widerfuhr« (SW VI, 1037). Er
gerit in das, was Musil in einer berthmten Formulierung »den anderen
Zustand« nannte?® und den man ohne Weiteres als ein mystisches Erleb-
nis begreifen kann.?! Angelehnt an einen Strauch, fihlt er sich »vollig
eingelassen in die Natur« (SW VI, 1037); es machen sich »fast unmerkliche
Schwingungen« (SW VI, 1037) bemerkbar, die aus dem Strauch auf ihn
tbergehen und deren Wirkung mit dem Bild, »er sei auf die andere Seite
der Natur geraten« (SW VI, 1038), umschrieben werden: »[E]r sah, wie
tber die Schulter, zu den Dingen zurick.« (SW VI, 1038) Der zweite Teil
des Textes hebt dieses mystische Erleben auf eine allgemeinere Ebene,
wenn der Protagonist »sich gewisser Momente zu erinnern [meinte], in
denen die Kraft dieses einen schon, wie im Samen, enthalten war« (SW
VI, 1040). Die aufgerufenen Erlebnisse und Einsichten werden so auch als
Initiationsmomente des Dichterischen erkennbar, die den Protagonisten
fortan durch »einen reinen, fast scheinenden Zwischenraum« (SW VI,
1041) von anderen Menschen trennen.??

kens von >Erlebnis und Dichtungs, vgl. Wulf Segebrecht, Das Gelegenheitsgedicht. Ein Ber-
trag zur Geschichte und Poetik der deutschen Lyrik, Stuttgart 1977, S. 31-52.

20 »Man hat ihn den Zustand der Liebe genannt, der Gite, der Weltabgekehrtheit, der
Kontemplation, des Schauens, der Anndherung an Gott, der Entrickung, der Willenlo-
sigkeit, der Einkehr und vieler andrer Seiten eines Grunderlebnisses, das in Religion,
Mystik und Ethik aller historischen Vélker ebenso iibereinstimmend wiederkehrt, wie
es merkwiirdig entwicklungslos geblieben ist.« (Robert Musil, »Ansitze zu neuer Asthe-
tik. Bemerkungen tiber eine Dramaturgie des Films, in: Gesammelte Werke, Bd. 8: Essays
und Reden, hg. von Adolf Frisé, Reinbek bei Hamburg 1981, S.1137-1154, hier:
S.1144.) Die Charakterisierung Musils, es handle sich um ein »geheimnisvoll schwelen-
des und ebbendes ZusammenflieBen unseres Wesens mit dem der Dinge und anderen
Menschen«, das »zu einem wortlosen Erlebnis wird« (ebd.), trifft auf Rilkes Erlebnistext
zu. Der »andere Zustand« wird von Musil einem »Normalzustand« gegeniibergestellt,
der sich durch »die Schirfe unsres Geistes« auszeichnet: »Messen, Rechnen, Spiiren, das
positive, kausale, mechanische Denken« (ebd., S. 1143).

21 Vgl. zu diesen Konstellationen in der literarischen Moderne die klassische Studie von
Karl Heinz Bohrer, Plotzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen Scheins, Frankfurt a.M.
1981.

22 So etwa ist die Rede von einem Vogelruf, der, als der Erzahler ihn hort, auch »in seinem
Inneren ibereinstimmend da war« (SW VI, 1040). Dieser Vogelruf geht direkt in das be-
kanntere >Weltinnenraum«Gedicht ein (»Es winkt zu Fihlung...«), wenn es in dessen
zentraler Passage heifft: »Durch alle Wesen reicht der ezne Raum: / Weltinnenraum. Die
Vogel fliegen still / durch uns hindurch.« (SW II, 93, V. 13-15) So bezieht sich auch
Hamburgers Aufsatz auf den Text, den sie als »Erlebnis von der >egologischen Verfas-

117

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Der Text bleibt dabei von einer selbstreflexiven Note durchzogen,
die ihn deutlich als einen gemachten Text auszeichnet, der sich seiner
literarischen Verfahren bewusst bleibt. Das zeigt sich etwa im Verhiltnis
von Erzihl- und Wahrnehmungsperspektive, bei dem Distanzierungsmo-
mente zwischen auktorialem Erzidhlen und interner Fokalisierung durch
Wendungen wie »Spaterhin meinte er«, »Er hielt es fir moglich« oder
»Noch wuflte er nicht« (SW VI, 1040, 1041, 1041) eingefiigt werden.
Das Erlebnis entfernt sich in seiner sprachlichen Reproduktion von sich
selbst, betont damit aber in einer selbstreferenziellen Geste gleichzeitig
die Gebundenheit an den Erzihlprozess, der die Mitteilung des Erlebten
ermoglicht. Das steht durchaus in Einklang mit der Begriffsgeschichte
von >Erlebniss, insofern »die ersten Belege fiir das Auftreten des Terminus
>E[rlebnis]« [...] gerade das Moment der baren Unmittelbarkeit des Selbst-
erlebtseins, das aller Vermittlung vorausliegt«,2? betonen. Das Immediate
des Erlebnisses bezeichnet eine Vorstufe epistemischer Aktivitat, die nicht
beschrieben, sondern eben nur erlebt werden kann. Dadurch, so etwa
Nietzsche, entzieht es sich der Reflexion: »So lange man Etwas erlebt,
muss man dem Erlebniss sich hingeben und die Augen schliessen, also
nicht darin schon den Beobachter machen. Das namlich wirde die gute
Verdauung des Erlebnisses storen: anstatt einer Weisheit trige man eine
Indigestion davon.«?* Die sprachliche Vermittlung des unvermittelt Erleb-
ten ist damit unweigerlich als Problem mitformuliert. Auch Rilke schreibt
daher in einem Brief an seine Verlegerin Katharina Kippenberg, dass seine
Aufzeichnung deshalb der Publikation wirdig sei, weil »sich nicht oft ein
Unbeschreibliches bieten wird, das hier doch einigermaffen aufgefafst und
beschrieben ist, — wenn ich mich nicht ganz irre.« (zitiert nach SW VI,
1476, Hervorhebung A.H.) Rilke konzediert mit diesem Oxymoron ein
Doppeltes: dass das Erlebnis unbeschreiblich ist, weil es ein Erlebnis ist,
und dass er es dennoch erfolgreich beschrieben hat, indem er es erzahlt.

sungc der Welt, das im Weltinnenraum-Gedicht zur dichterisch formalen Ausgestaltung
kommuts, beschreibt (Kite Hamburger, »Die phinomenologische Struktur der Dichtung
Rilkes«, S. 138). Fur eine Rilke-Lektiire im Lichte der Phinomenologie und mit starkem
Bezug auf den Begriff des »Weltinnenraums«, vgl. Rochelle Tobias, »Rilke, Phenomeno-
logy, and the Sensuality of Thought«.

23 »Erleben, Erlebnis«, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 2, hg. von Joachim
Ritter u.a., Basel u.a. 1972, Sp. 702-710, hier: Sp. 705.

24 Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches I und II (=Kritische Studienausgabe,
Bd. 2), hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin 1988, hier: S. 687.

118

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Konturen des Erlebens

Der damit angesprochene Uberschneidungsraum von Aisthesis und As-
thetik, von reflektierter Wahrnehmung und literarischem Erzihlen ist im
Falle von Erlebnis nun ein dezidiert leiblicher: »Anfang und Ende der
Aufzeichnung bestimmt das Korpergefiihl.«<?> Als sich der Protagonist am
Anfang in einen »strauchartigen Baum« lehnt, »fiihlte er sich in dieser
Haltung so angenehm unterstitzt und so reichlich eingeruht, daf§ er
so, ohne zu lesen, vollig eingelassen in die Natur, in einem beinah un-
bewufSten Anschaun verweilte« (SW VI, 1037). Wird dieses kdrperliche
Eingelassensein unangenehm, endet auch das Erlebnis: »Auf einmal fing
seine Stellung an, ihm beschwerlich zu sein, er fithlte den Stamm, die
Mudigkeit des Buches in seiner Hand, und trat heraus.« (SW VI, 1040) So
wird, laut Silke Pasewalck, »eine Form von Korperlichkeit erzeugt bzw.
konstruiert, fir die der Korper selbst zur Fiihlinstanz wird«.?¢ Diese kor-
perliche Fuhlinstanz nennt man in der Phainomenologie nun schlichtweg
>Leib«. Sie wird von Rilke allerdings nicht mit der Materialitat des Korpers
gleichgesetzt, vielmehr sogar von ihr gelost, wenn der Protagonist die Au-
gen schlieft, »um in einer so grofmiitigen Erfahrung durch den Kontur
seines Leibes nicht beirrt zu sein« (SW VI, 1040). Das >entkorpert< das
Erlebnis allerdings nur in dem Mafe, wie die Enden des materiellen Kor-
pers Uberschritten werden und sich im mystischen Erlebnis nach auffen
offnen. Die Offnung des Leibes versetzt den Protagonisten in die Lage,
das aufzunehmen, was »eigentlich gar nicht hitte empfunden werden
konnen« (SW VI, 1037).27

25 Silke Pasewalck, »Dre fiinffingrige Hand«. Die Bedeutung der sinnlichen Wahrnebmung beim
spdten Rilke, Berlin 2002, S.137. Vgl. auch Katja Hachenberg, die von »der narrativen
Aufwertung von Sinnlichkeit — allgemein: von aisthesis als subjektiver Wahrnehmung
und subjektivem Erleben« spricht, mit der »ein durch Imagination und Reflexivitit
gleichsam tberformtes Erzihlen einher{geht]« (Katja Hachenberg, Literarische Raumsyn-
dsthesien um 1900. Methodische und theoretische Aspekte einer Aisthetik der Subjektivitit,
Bielefeld 2005, S.208). Vera Kaulbarsch bespricht den Text im Kontext Rilke’scher
»Aporien der Berithrung« und betont in dhnlicher Weise »den schmerzhaften Abstand
[...], der zwischen sprachlicher Beschreibung und korperlicher Bertithrung notwendi-
gerweise klafft« (Vera Kaulbarsch, »Eine Hand voll Innres«. Aporien der Beriihrung bei
Rilkes, in: Andrea Erwig und Johannes Ungelenk (Hg.), Beriihren Denken, Berlin 2021,
S.249-263, hier: S. 251).

26 Silke Pasewalck, Dre fiinffingrige Hand, S. 138, Hervorhebung A.H.

27 Monika Fick spricht von »der Herabsetzung der Empfindungsschwelle bis auf die Stufe,
wo die korperlichen Sinne nicht mehr abgrenzen von der AuSenwelt« und in der ein
Leib »zum Sensorium fiir die normalerweise nicht wahrnehmbaren Vorginge im Kos-
mos« werden kann (Monika Fick, Sinnenwelt und Weltseele. Der psychophysische Monis-
mus in der Literatur der Jabrbundertwende, Tibingen 1993, S. 199).

119

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Das Erlebnis weist charakteristische Merkmale auf, die sich auch in Hus-
serls Leibtheorie zeigen, etwa die Potenzialitat leiblichen Erlebens, die
brichige Selbsterfahrung, die bei Rilke mystisch erhoht wird, oder die
Problematisierung von dessen sprachlicher Vermittlung. Zwei zentrale
Unterschiede zeigen sich darin, dass Rilke nicht auf den Tastsinn rekur-
riert, sondern von einem Resonanzphidnomen (»die Schwingung«) affiziert
wird, sowie dass sich die leibliche Entgrenzung in gewisser Hinsicht von
der korperlichen Materialitit — was bei Husserl »Leibkorper« hief§ — 16st.
Rilke betreibt hier also keine Leibphinomenologie und unternimmt kei-
ne Leibkonstitution. Die leiblichen Zustinde bleiben vor allem anderen
ein Stick Mystik, wenn das Erlebnis auf »die andere Seite der Natur«
fihrt. Entscheidend ist ebenso, dass der mystische Moment im Erlebnis
kein Selbstzweck ist, sondern eine Form der Sinnlichkeit erkundet, die
gleichzeitig als poetologisches Erweckungserlebnis firmiert. Das ist wiede-
rum der Grund, warum die Erlebnis-Miniaturen als (verspatetes) Vorspiel
zu den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge verstanden werden konnen,
wo der verarmte Protagonist an genau diesem Schnittpunkt von Erleben
und Schreiben seine Aufzeichnungen verfasst, die sich als Entwurf einer
neuen, vom Leib her gedachten Wahrnehmung und einer ihr entspre-
chenden Schreibpraxis entwerfen. Dass es im Malte-Roman weit weniger
erbaulich zugeht als im Erlebnis, dafir steht insbesondere eine Hand ein,
welche die Auflosung der »Konturen des Leibs« in ganz anderer Form
praktiziert: als ein Partialobjekt, das mit dem Restkorper nicht mehr tber-
einkommt und eine briichige Form des Erlebens freisetzt, die jede poeto-
logische Ermoglichung aufschiebt. Die »Zeit der anderen Auslegungs, in
der »meine Hand weit von mir sein wird, und [...] Worte schreiben
[wird], die ich nicht meine« (SW VI, 756), wird zwar angekiindigt, aber
vom Roman nicht eingel6st.

b) Schreiben und Erleben im Malte-Roman
Damit sind drei Ebenen angesprochen, auf denen der Roman dem Nexus
von Schreibform und Erlebensform nachgeht: die selbstreflexive Hinwen-

dung zum sinnlichen Erleben, ein Bewusstsein fir prekire Momente er-
fihlter und beobachteter Leiblichkeit und die poetologische Umsetzung

120

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Konturen des Erlebens

leiblichen Erlebens in einer und als eine besondere Schreibszene.2® Erstens
wird sich Malte also selbst eine andere Art der Sinnlichkeit erarbeiten,
die er in der vielleicht berithmtesten Wendung des Romans als »Sehen-
Lernen« (vgl. SW VI, 710f.) bezeichnet.? Dieses noch zu lernende Sehen
bezeichnet nun nicht einfach den blolen Sehsinn, sondern eine proto-
mystische >Einsicht¢, die auf (leibliche) Resonanz angelegt ist: »Ich lerne
sehen. Ich weif§ nicht, woran es liegt, es geht alles tiefer in mich ein und
bleibt nicht an der Stelle stehen, wo es sonst immer zu Ende war. Ich habe
ein Inneres, von dem ich nicht wuflte.« (SW VI, 710) Ein paradigmatisches
Beispiel fiir Maltes Wahrnehmungspraktik ist die Beschreibung eines blin-
den Blumenkohlverkiufers zu Beginn des Romans:

Irgendwo habe ich einen Mann gesehen, der einen Gemisewagen vor sich
herschob. Er schrie: Chou-fleur, Chou-fleur, das fleur mit eigentimlich triibem
eu. Neben ihm ging eine eckige, hafliche Frau, die ihn von Zeit zu Zeit anstief.
Und wenn sie ihn anstiefS, so schrie er. Manchmal schrie er auch von selbst,
aber dann war es umsonst gewesen, und er mufSte gleich darauf wieder schreien,
weil man vor einem Hause war, welches kaufte. Habe ich schon gesagt, daf§ er
blind war? Nein? Also er war blind. Er war blind und schrie. Ich falsche, wenn

28 Vgl. Ridiger Campe, »Die Schreibszene. Schreibens, in: Hans Ulrich Gumbrecht und
K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener
Epistemologie, Frankfurt a.M. 1991, S. 759-772.

29 Die Forschung hat zu diesem Rilke’schen Topos einiges erarbeitet. Vgl. etwa das Kapitel
»Der Prozef des >Sehen-Lernens«, in: Antje Biissgen, »Bildende Kunst, in: Manfred En-
gel (Hg.), Rilke Handbuch, S. 130-150, hier: S. 134f. Bussgen unterscheidet drei Aspekte
des »Sehen-Lernens«: erstens »die Fihigkeit zu einem vollstindigen, selektionslosen Se-
hen« (ebd., S.134), zweitens die Aufgabe, »den Blick fiirr die Autonomie des Kunst-
werks, fiir seine spezifisch technische, eigenen Gesetzen unterliegende Hervorbringung
und asthetische Gestaltung zu schulen« (ebd.) sowie drittens »eine dhnliche Vorausset-
zungslosigkeit und Befreiung von Konventionen auch in erkenntnistheoretischer Hin-
sicht« (ebd., S.135). Eine stirker tber Rilkes Cézanne-Rezeption entwickelte
Zusammenfassung findet sich bei Ralph Kohnen, Sehen und Textkultur. Intermediale Be-
ziehungen zwischen Rilke und Cézanne, Bielefeld 1995. Seine Auflistung von sechzehn (!)
Eigenschaften beschreiben das »neue Sehen« als: 1. zweifelnd, 2. autologisch, 3. sich
selbst befragend, 4. intersubjektiv, 5. synisthetisch, 6. poietisch (d.h. es >provoziert
Schreiben), 7. planimetrisch (>oberflichlich¢), 8. anti-chronologisch, 9. deautomatisiert,
10. paradigmatisch statt syntagmatisch, 11. Ordnungskategorien auflosend, 12. semio-
tisch >wilds, 13. multiperspektivisch, 14. medienreflexiv, 15. antiinformativ und 16. un-
bequem (vgl. ebd., S.353f.). Besonders anschlussfahig fiir den hier unternommenen
Versuch scheint mir die Beschreibung von Rilkes »Szenographien des Schauens« von
Christian Jany, »Das Anschauen ist eine so wunderbare Sache, von der wir noch so we-
nig wissen«. Szenographien des Schauens beim mittleren Rilke, in: Zeitschrift fiir Asthe-
ttk und Allgemeine Kunstwissenschaft 59(1) (2014), S. 141-160, der an Kite Hamburger
und die Phinomenologie anschlielt, dabei aber den >poetischen Mehrwert« im Uber-
schreiten philosophischer Begriffsarbeit erkennt.

121

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

ich das sage, ich unterschlage den Wagen, den er schob, ich tue, als hatte ich
nicht bemerkt, dafl er Blumenkohl ausrief. Aber ist das wesentlich? Und wenn
es auch wesentlich wire, kommt es nicht darauf an, was die ganze Sache fir
mich gewesen ist? Ich habe einen alten Mann gesehen, der blind war und schrie.
Das habe ich gesehen. Gesehen. (SW VI, 748)

Diese Passage verdeutlicht, wie sich die Erzahlform des Romans und
die Beobachtungstechnik Maltes entsprechen. Die Beschreibung des Blu-
menkohlverkaufers ist durchzogen von Metareflexionen tber den Be-
obachtungsakt selbst. Das fithrt einerseits zu einer gebrochenen, sich
selbst befragenden Beschreibungstechnik — »Habe ich schon gesagt, daf§
er blind war? Nein?« — sowie andererseits zur Frage nach dem Wesentli-
chen. Letzteres allerdings muss sich an nichts anderem als an Malte selbst
messen: »Und wenn es auch wesentlich ware, kommt es nicht darauf
an, was die ganze Sache fiir mich gewesen ist?« Maltes Sehen-Lernen
kann man mit Hamburger als die versuchsweise Praxis einer literarischen
Wesensschau beschreiben, die sich zirkular auf sich selbst bezieht: als
Heranschreiben an ein dichterisches Erleben, das sich in der Reflexion
auf sich selbst literarisch entfaltet. Vom Blumenkohl ist dann keine Rede
mehr: »Ich habe einen alten Mann gesehen, der blind war und schrie. Das
habe ich gesehen. Gesehen.« Mit dieser Hinwendung zu einer von Malte
durchaus als eine neue Sinnlichkeit in Szene gesetzten Wahrnehmungspra-
xis wird gleichzeitig ein neuer Subjektivititsentwurf konturiert. Malte
selbst wird von den neuen Wahrnehmungsweisen zu einem geoffneten,
entgrenzten und briichigen Subjekt umgeformt.3°

Zweitens wird Malte in vielerlei Momenten von >anderen Zustindenc
heimgesucht, die dabei selten so lyrisch-erhaben sind wie im Erlebnis,

30 Vgl. Manfred Engel, »Weder Seiende, noch Schauspieler<. Zum Subjektivitdtsentwurf
in Rilkes Malte Laurids Brigge«, in: Vera Hauschild (Hg.), Rilke heute: Der Ort des Dich-
ters in der Moderne, Frankfurt a.M. 1997, S. 181-200. Engel zeigt drei Thesen auf, die die-
sen Subjektivititsentwurf bestimmen: Erstens »die Offnung des Ich auf bisher
verdringte Grenzerfahrungeng, zweitens eine »Entgrenzung [...] auch in bezug auf die
empirische, gemessene Zeit: Alles, was im Innern des Ich je Spuren hinterlassen hat,
bleibt prisent« sowie drittens eine Erfahrung, die »die Grenze zwischen Wirklichem
und Méglichem als Grenze zwischen Empirisch-Faktischem und frezem Entwurf« sus-
pendiert (ebd., S. 187). Den Prozess der eigenen Neukonstitution bejaht Malte durchaus
und zieht neben dem Bruch mit etablierten Wahrnehmungspraktiken auch genealogi-
sche Schnitte, vgl. dazu die vielschichtigen Ausfithrungen von Irina Hron-Oberg, Her-
vorbringungen. Zur Poetik des Anfangens um 1900, Freiburg 2014, S.365-476. Hron-
Oberg zeichnet die Durchquerung und Umschreibung des »Nachkommen Maltes« von
den genealogischen Logiken der Héuser, der Institutionen, der Verwandtschaftsverhilt-
nisse und der Geschlechterordnungen bis zu Maltes Versuchen des Neuanfangens nach.

122

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Konturen des Erlebens

sondern sich als Momente prekirer Korperlichkeit manifestieren. Neben
dem Blumenkohlverkaufer wire etwa der sogenannte Veitstinzer zu nen-
nen, in dessen Korper ein »Hipfen [...] herumirrte«, das »hier und da
auszubrechen« (SW VI, 771) versucht. Malte evoziert dabei wiederholt ein
sogenanntes »GrofSes«, etwa bei einem Arztbesuch in der Salpétriére: »Jetzt
wuchs es aus mir heraus wie eine Geschwulst, wie ein zweiter Kopf, und
war ein Teil von mir [...] Es war da, wie ein grofSes totes Tier, das einmal,
als es noch lebte, meine Hand gewesen war oder mein Arm.« (SW VI,
765) Die Verbindungen dieser Erlebnisse zur zeitgenossischen Psychiatrie
hat Friedrich Kittler unter dem Diktum der Literatur als »Simulakrum
von Wahnsinn« aufgezeigt.>! Hier von besonderem Interesse ist die Tat-
sache, dass dabei, wie im vorigen Zitat, eine Hand erscheint, die das
Entsetzen rund um diese prekéren Leiber realisiert und organisiert. Wenn
unter dem Schreibtisch gespensterhaft »eine grofere, ungewdhnlich ma-
gere Hand« (SW VI, 795) erscheint, wenn eine Frau mit dem Kopf in
den Hinden »zu schnell, zu heftig« den Kopf hebt, »so daf§ das Gesicht
in den zwei Hianden blieb« (SW VI, 712), oder wenn eine Verkauferin
Malte »einen alten, langen Bleistift zeigte, der unendlich langsam aus
ihren schlechten, geschlossenen Hinden sich herausschob« (SW VI, 744),
wird die Hand als Topos eines Entsetzens aufgerufen, das stets an die
ihm entsprechenden Wahrnehmungsformen angebunden bleibt. Von den
Erscheinungsweisen dieser unheimlichen, gespenstigen und eigensinnigen
Hinde wird im Folgenden genauer die Rede sein.

Der Blick zu eigenen und fremden Handen wirkt sich aber auch auf
das Darstellungsverfahren des Romans aus. Es ist damit, drittens, eine
Schreibpraxis angesprochen, die an die beiden Aspekte des Sehen-Lernens
und der Erfahrung prekarer Leiblichkeit anschlieSt: »Ich glaube, ich mifs-
te anfangen, etwas zu arbeiten, jetzt, da ich sehen lerne.« (SW VI, 723)
Malte versucht, seine Existenz in sein Schreiben hintiberzuretten, indem
er in der Praxis des >Aufzeichnens< Romanform, Erzahlform und Erlebnis-
form in ein Entsprechungsverhiltnis bringt. Das Sehen-Lernen bedingt
ein Schreiben-Lernen, dessen Resultat die Aufzeichnungen des Malte Lau-
rids Brigge selbst sind. Diese Ubereinstimmung von Wahrnehmen und
Schreiben stellt keine dialektische Synthese bereit, in der Maltes prekire
Existenz aufgehoben wire. Das schreibende Selbstverstaindnis Maltes ist
mit einem nie eingeldsten, heilsgeschichtlichen Zeitpfeil versehen, der ein

31 Vgl. Friedrich Kittler, Aufschreibesysteme 1800/1900, Miinchen 1987, S.311 sowie 324—
343.

123

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

anderes Schreiben anvisiert. Gemeint ist die bereits angekiindigte »Zeit der
anderen Auslegung«: »Noch eine Weile kann ich das alles aufschreiben
und sagen. Aber es wird ein Tag kommen, da meine Hand weit von mir
sein wird, und wenn ich sie schreiben heiffen werde, wird sie Worte
schreiben, die ich nicht meine.« (SW VI, 756) In diesem Entwurf schreibe-
rischer Erlosung gehort weder die Hand zum Korper noch der Sinn zu
den Worten und schon gar nicht Malte zu seinem Schreiben: »Aber dies-
mal werde ich geschrieben werden.« (SW VI, 756) Diese Zeit ist in den
Aufzeichnungen noch nicht angebrochen.

Die Hand erscheint im Malte-Roman damit als eine Schnittstellenfi-
gur: einerseits als ein Objekt, fir das sich Malte in besonderer Weise
interessiert und mit dem er sich, teilweise auch unfreiwillig und in
unangenehmer Art und Weise, konfrontiert sieht; andererseits als ein
Organ, das solche Wahrnehmungspraktiken selbst steuert und dartber
zur poetologischen Reflexionsfigur wird. Die Hand taucht immer wieder
an den entscheidenden Momenten auf, wo die Erzdhl- und Schreibpraxis
des Romans mit der Erlebensform zusammenkommt. Dieser Verbindung
von Wahrnehmung, Handdarstellung und Romanform soll im Folgenden
(Kap. 3.2) nachgegangen werden, wobei der fragmentarische Modus der
>Aufzeichnung« (Abschnitt ), der Zusammenhang zwischen Hand und
Erzahlform (Abschnitt ) sowie die Topik der Gebirde als eine briichige
Abschlussgeste untersucht werden (Abschnitt ¢). Das darauffolgende Ka-
pitel wird diese Hinweise aufnehmen, um zu einer genaueren Lektire
einzelner Handpassagen tberzugehen (Kap. 3.3).

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

a) Zwischen Aufzeichnung und Fragment

Bei den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge handelt es sich um einen
Tagebuchroman besonderer Art, der Beobachtungen des Paris der Jahr-
hundertwende und Kindheitserinnerungen mit asthetischen Reflexionen
und literarischen Versuchen durchmischt. Die — je nach Zahlung - 71
oder 72 separaten Aufzeichnungen®? zeichnen sich durch einen heteroge-

32 Armand Nivelle, »Sens et structure des Cahiers de Malte Laurids Brigge, in: Revue d’Es-
thétique 12 (1959), S.5-33, hat zuerst von 71 separaten Aufzeichnungen gesprochen
(vgl. ebd., S.13) — eine Zihlung, welche die Forschung tibernommen hat, um einzelne

124

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

nen Charakter aus, bei der keine klare Figurenzeichnung, keine lineare
Erzihllogik und keine klassische Dramaturgie von Anfang, Mitte und
Ende Anwendung findet. Rilke betonte gegeniiber seinem Ubersetzer
Maurice Betz, dass sich ihm beim Schreiben »ein zerhackter, gebrochener
Rhythmus« aufdringte, er wurde »in viele, unvorhergesehene Richtungen
gezogen« und das Schreiben entpuppte sich als »ein stindiges Herumtap-
pen, ein Marsch ins Dunkle, der niemals ein Ende nehmen zu kénnen
schien«.3? Friedrich Kittler hat von der Schreibform des >freien Aufsat-
zes< gesprochen, den Rilke der Kunsterziehungsbewegung entnommen
habe und dem mit »kiinstlerische[n] Symmetrien, Ordnungen, Figungs-
gesetze[n]«3* nicht mehr beizukommen sei. Des allgemein disparaten
Eindrucks ungeachtet, lassen sich drei distinkte Gruppen von Aufzeich-
nungen unterscheiden — Gegenwartsbeobachtungen, Kindheitserinnerun-
gen sowie eigene Erzahlversuche?® -, denen Judith Ryans Beschreibung
dreier Haupttendenzen des Romans als »Sebenlernen, Erinnern und Ver-
such des Erzdhlens« entsprechen und die in Form einer »allmahliche[n] Ge-
wichtsverlagerung«3¢ abgeschritten werden. Der Roman umschreibt damit
einen >gebogenenc« Zeitpfeil, der sich von der Gegenwart (Beobachtungen
in Paris) Gber die Vergangenheit (Erinnerungen in Dinemark) zu einer
moglichen Zukunft (in den Schreibversuchen) entwickelt und zeichnet
damit eine quasiheilsgeschichtliche Struktur nach, die mit der Umschrift
des Gleichnisses vom verlorenen Sohn aus dem Lukas-Evangelium endet

Aufzeichnungen zu identifizieren. Marcel Krings, »Asthetische Inkarnation: zur forma-
len Struktur von Rilkes »Malte Laurids Brigge«, in: Deutsche Vierteljabrsschrift fiir Litera-
turwissenschafl und Geistesgeschichte 77(4) (2003), S.619-636 hat nachgewiesen, dass
aufgrund eines Seitenumbruchs in der Gesamtausgabe den bisherigen Zihlungen eine
Aufzeichnung entgangen ist und spricht daher von 72 Aufzeichnungen, die er als An-
spielung auf die 72 Davidpsalme, die Rilke gelten lief§ (Rilke setzte einen Querstrich
nach dem vorletzten der insgesamt 73 Davidpsalme), versteht.

33 Maurice Betz, Rilke in Paris, Zurich 1948, S. 78.

34 Friedrich Kittler, Aufschreibesysteme 1800/1900, S. 402.

35 Diese Dreiteilung des Romans wurde von Rilke in einem Brief an den polnischen Uber-
setzer Witold Hulewicz formuliert: Malte versuche, das »sich zuriickziehende Leben
iber Erscheinungen und Bilder sich fafflich zu machen; er findet diese bald in den eige-
nen Kindheits-Erinnerungen, bald in seiner Pariser Umgebung, bald in den Reminis-
zenzen seiner Belesenheit.« (Rainer Maria Rilke, Brief an Witold von Hulewicz,
10. November 1925, in: Briefe, Bd. II: 1919-1926, hg. von Horst Nalewski, Frankfurt
a.M. und Leipzig 1991, S. 372-374, hier: S. 372.)

36 Judith Ryan, »Hypothetisches Erzahlenc Zur Funktion von Phantasie und Einbildung
in Rilkes >Malte Laurids Brigge«, in: Hartmut Engelhardt (Hg.), Materialien, S.244-
279, hier: S. 250.

125

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

(SW VI, 938-946). Die dramaturgische Verkniipfung von Wahrnehmung,
Erinnerung und Schreibpraxis miindet in der Vorstellung einer noch zu
erreichenden Poetik, allerdings ohne sie selbst erftllen zu konnen.3” Auch

die

den Roman beschlieende Parabel endet mit der eigenen Suspension.

Die Forschung hat sich lange damit schwergetan, die lose Sammlung
von Blattern, als die sich der Roman prisentiert, als solche gelten zu
lassen,38 obwohl Rilke in einem vielzitierten Brief an die Grafin Manon zu
Solms-Laubach genau das zugibt:

Ich weiss nicht, wieweit man aus den Papieren auf ein ganzes Dasein wird
schliessen konnen. Was dieser erfundene junge Mensch innen durchmachte (an
Paris und an seinen tber Paris wieder auflebenden Erinnerungen), ging tiberall
so ins Weite; es hatten immer noch Aufzeichnungen hinzukommen kénnen;
was nun das Buch ausmacht, ist durchaus nichts Vollzahliges. Es ist nur so,
als finde man in einem Schubfach ungeordnete Papiere und finde eben vorder-
hand nicht mehr und misste sich begniigen. Das ist, kiinstlerisch betrachtet,
eine schlechte Einheit, aber menschlich ist es moglich, und was dahinter auf-
steht, ist immerhin ein Daseinsentwurf und ein Schattenzusammenhang sich
rihrender Krafte.®

37

38

39

126

Christoph Konig spricht von einer »Poetik der Vorzukunft«, die Maltes Aufzeichnun-
gen charakterisieren: »Wonach er sucht, ist daher der Erkenntnisstandpunkt in der Zu-
kunft, von dem aus seine gegenwirtigen Erfahrungsanstrengungen zu einer neuen
Literatur gefiihrt haben werden.« (Christoph Konig, »Die Zeit der anderen Auslegung
wird kommenc. Rilkes Malte reflektiert Gber die Vorzukunft als Méglichkeitsbedingung
des Romans, in: Euphorion 108(1) (2014), S. 1-11, hier: S. §) Fir Konig wire von Rilke
damit gleichzeitig eine »Analyse der Bedingungen der Moglichkeit von Dichtung«
(ebd., S. 11) versucht.

Ulrich Filleborn hat in einem Aufsatz gezeigt, wie die »Revolutionierung der kiinstleri-
schen Formensprache« mit »einer Wirklichkeitserfahrung zusammenhingt, die die tra-
ditionsgebundene Dichtung nicht kennt« und meint am Ende dennoch musikalische
Kompositionsgesetze zu erkennen (Ulrich Filleborn, »Form und Sinn der >Aufzeich-
nungen des Malte Laurids Brigge« Rilkes Prosabuch und der moderne Roman, in:
Hartmut Engelhardt (Hg.), Materialien, S. 175-198, hier: S. 176). Die erwihnte Lektiire
von Marcel Krings meint ebenfalls, der Roman spiele in Anlehnung an die Davidpsal-
me »im Zeichen der 72 auf eine Neuschopfung der Welt im neuen goldenen Zeitalter
der Asthetik an« (Marcel Krings, »Asthetische Inkarantions, S. 626).

Rainer Maria Rilke, Brief an Manon zu Solms-Laubach Rilke, 11. April 1910, in: Briefe,
Bd. I: 1896-1919, hg. von Horst Nalewski, Frankfurt a.M. und Leipzig 1991, S. 341-344,
hier: S. 342f. Fiir eine Lektire dieses Briefs als Inszenierung »einer vertraulichen Dyade
mit dem Schreibtisch«, vgl. Uwe Steiner, Die Zeit der Schrifl. Die Krise der Schrift und die
Verganglichkeit der Gleichnisse bei Hofmannsthal und Rilke, Miinchen 1996, S. 365f. Mar-
cel Krings, der die David-Psalme als Blaupause der Aufzeichnungen versteht, mochte die
Beschreibung Rilkes als »Apologie des kompositorischen Zufalls« nicht gelten lassen
(Marcel Krings, »Asthetische Inkarantiong, S. 619).

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

In der Forschung hat man diese »kanstlerisch schlechte Einheit« mit
Rodins fragmentierten Skulpturen in Verbindung gebracht.#? Dass es in
Rodins Atelier »meterweit nur Bruchstiicke«,*! d.h. vor allem verstreute
Korperteile zu sehen gibt, hat Rilke schon nach seinem allerersten Besuch
in Rodins Haus in Meudon seiner Frau mitgeteilt und eine Fragmenttheo-
rie dabei mindestens angedeutet, in der das Verhaltnis von Teil und Gan-
zem umgekehrt wird: »Und doch, je ndher man zusieht, desto tiefer fihlt
man, daf8 alles das weniger ganz wire, wenn die einzelnen Korper ganz
wiren«.*? Das Sonett Archaischer Torso Apollos ist sicherlich das bekanntes-
te Beispiel fiir den Einfluss dieser Fragmentisthetik auf Rilkes Poetik.
Dort wird die Verweisungsgeste des Fragmentarischen — wie in den eben
zitierten Briefpassagen — in einer konjunktivischen Struktur eingefangen:
Wire die Figur Apolls nicht ein solcher buchstiblicher >Torso«, dann
»konnte nicht der Bug / der Brust dich blenden«, dann »stiinde dieser Stein
entstellt und kurz« und »briche nicht aus allen seinen Rindern / aus wie
ein Stern« (SW 1, 557, Hervorhebung A.H.). Erst in der Gebrochenheit
ergibt sich die Suggestion der Ganzheit, welcher der Konjunktiv als gram-
matischer Modus der Moglichkeit entspricht. Die Aufzeichnungen lassen
nun aber, im Gegensatz zum apollinischen Torso und zu Rodins Bruch-
sticken, kaum auf »neue, grofere, gesetzmafigere Einheiten«® schliefen.
Die prekiaren Leiberfahrungen und die selbststaindigen Korperteile, die
der Roman beschreibt, warten mit keinerlei Verweisungserfahrungen auf
und sind auch nicht — wie bei Rodins legendiren Schubladen voller
fragmentierter Korperteile aus Gips — in einen asthetischen Produktions-
zusammenhang eingelassen. Bei allen Parallelen zu Rilkes Beschaftigung
mit Rodin gilt es das festzuhalten: Asthetische Geschlossenheit schiebt
der Roman auf und deutet sie erst im Hinblick auf ein anderes Schrei-
ben an. Die Formlosigkeit der Aufzeichnungen als Mangel zu verstehen,
sie zu kompensieren oder interpretatorisch zu leugnen, geht in jedem

40 Bei Helmut Naumann, Malte-Studien, S.31, heifft es etwa: »Von Rodin aus ist die
scheinbare Formlosigkeit des Malte zu begreifen, der nach Rilkes Willen das Werk eines
Kiinstlers ist, nicht das eines Gelehrten sein sollte.« Zu Rilkes Beschiftigung mit Rodin
vgl. auch Michaela Kopp, Rilke und Rodin. Auf der Suche nach der wahren Art des Schrei-
bens, Frankfurt a.M. 1999, S.203-215, welche genauer auf die Spezifika Rodin’scher
>Bruchstiicke« und auf Rilkes Auseinandersetzung mit ihnen eingeht.

41 Rainer Maria Rilke, Brief an Clara Rilke, 2. September 1902, in: Briefe, Bd. I: 1896-1919,
S. 127-133, hier: S. 130.

42 Ebd.

43 Ebd.

127

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Fall am asthetischen Verfahren von Rilkes Roman vorbei.** Am ehesten
zeigt sich im von Rilke so bezeichneten »Daseinsentwurf« Maltes der
Ort, an dem die »kiinstlerisch [...] schlechte Einheit«*S zusammengefiihrt
wird: Die Reflexionsinstanz des Protagonisten avanciert zum gebrochenen
Kompositionsprinzip der Aufzeichnungen. Schon die ersten Sitze insistie-
ren entsprechend auf das Personalpronomen »ichs, das den schreibenden
wie erlebenden Urheber und Protagonisten der Aufzeichnungen in den
Fokus ruckt: »Ich bin ausgewesen. Ich habe gesehen: Hospitiler. Ich ha-
be einen Menschen gesehen, welcher schwankte und umsank.« (SW VI,
709) In einer Erinnerung an das Urnekloster ist die briichige Verbindung
von Maltes Erleben und der Darstellungsform exemplarisch eingefangen,
wenn es heiflt, das Kloster sei »ganz aufgeteilt in mir; da ein Raum,
dort ein Raum und hier ein Stick Gang, das diese beiden Rdume nicht
verbindet [...] In dieser Weise ist alles in mir verstreut.« (SW VI, 729)
Wenn hier Handlungsort und Erinnerungsform aneinander ausgerichtet
werden, spiegelt sich nicht blof Form und Inhalt; in der Passage wird
vielmehr das eigene Formprinzip performativ erzeugt: Die Zerstreutheit
der Erinnerung bestimmt die Zerstreuung der Aufzeichnungen. Nur als
solches Zusammenspiel von Subjekt >Malte< und dem sujer des Romans

44 Die Suche nach Formgesetzen im Malte-Roman mag sich von Rilkes Lyrik herleiten; sie
geht jedenfalls an der wiederholt theoretisierten Formlosigkeit der Gattung >Romanc
vorbei. Georg Lukdcs’ Theorie des Romans spricht dahingehend von einem »paradoxe[n]
Verschmelzen heterogener und diskreter Bestandteile zu einer immer wieder gekiindig-
ten Organik« (Georg Lukdcs, Theorie des Romans, Neuwied 1965, S. 84) und kann sich
damit auf eine lange Tradition theoretischen Ringens mit der >Unform«des Romans be-
rufen. Rudiger Campe hat, an Lukdcs anschlieBend, gezeigt, dass der Roman, wenn er
keiner Poetik mehr gehorcht, eine >Theorie des Lebens« einfordert: »Mit dem modernen
Roman wird literarische Form statt zu einer Sache der literarischen zu einer der Lebens-
form.« (Ridiger Campe, »Form und Leben in der Theorie des Romans«, in: Armen
Avanessian, Winfried Menninghaus und Jan Volker (Hg.), Vita aesthetica. Szenerien ds-
thetischer Lebendigkeit. Zirich und Berlin 2009, S. 193-211, hier: S. 196.) Solchen roman-
theoretischen Uberlegungen fiigen sich Rilkes Aufzeichnungen gut, auch wenn diese
sehr spezifische Fragen hinsichtlich der eigenen Formlosigkeit stellen. Zur Funktionsge-
schichte von Romantheorie mit besonderem Bezug auf das auch fiir den Ma/te-Roman
nicht unwichtige Problem von Lebensform und Mannlichkeit: Marius Reisener, Die
Mdnnlichkeit des Romans. Funktionsgeschichtliche Perspektiven auf Form, Leben und Ge-
schlecht in Romantheorien (1670-1913), Freiburg 2021.

45 Rainer Maria Rilke, Brief an Manon zu Solms-Laubach Rilke, 11. April 1910, S. 342f.

128

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

kann letzterer den »unendlich prizisen Romantitel«*® Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge mit seinem doppeldeutigen Genitiv tragen.

b) Maltes »Wahrnehmungshand:« als Erzahlorgan und Formprinzip

Das Verweisungsverhiltnis von Wahrnehmung, Schreibpraxis und Ro-
manform wird nun von einer Hand organisiert, die in entscheidenden
Passagen das Erleben Maltes motiviert, reflektiert und — insbesondere als
schreibende Hand — mit einer metapoetischen Reflexionsebene anreichert.
Eine Verbindung zwischen Maltes Hand und der (Schreib-)Form des Ro-
mans deutet sich schon dadurch an, dass Maltes Erinnerungen, Eindriicke
und Lektiirearbeit die Spuren einer fiktiven Schreibszene im und am Ro-
mantext festhalten, wenn etwa vor der ersten Aufzeichnung Datum und
Ort (»11. September, Rue Toullier«; SW VI, 709) notiert werden oder
wenn »im Manuskript an den Rand geschrieben[e]« Teile als solche mit
Asterisk von einem fingierten Herausgeber markiert sind (vgl. SW VI, 882,
890, 922, 937). Noch deutlicher wird die poetologische Bedeutung der
Hand in den Frithfassungen des Romans, in denen Rilke mit alternativen
Erzihlkonstellationen experimentiert und Malte als vermittelte Romanfi-
gur fungiert, die — auf8er in Dialogszenen — selbst nicht primare Erzihlin-
stanz ist. Schon der erste dieser frihen Versuche beginnt mit einer
Beschreibung von Maltes Gesicht und seinen Handen, also denjenigen In-
stanzen, die auch in der Endfassung als Schreib- und Wahrnehmungsorga-
ne formbestimmend fir die Aufzeichnungen sein werden: »Zuerst glaubte
ich, sein Gesicht [Maltes, A.H.] wiirde das unvergeflichste sein; aber ich
fuhle, dafl ich es nicht beschreiben kann. Auch seine Hinde waren selt-
sam, aber ich kann nicht von ihnen reden.« (SW VI, 949) Als Wahrneh-
mungs-, Schreib- und Erzdhlorgane sind Hand und Gesicht schon in
diesem ersten Satz der ersten Fassung sowohl betont wie mit der Figur der
praeteritio gleichzeitig entrickt: Man kann das Gesicht nicht beschreiben,
man kann von den Handen nicht reden — und tut es in der Feststellung
des Sachverhalts doch.#” Auch in einer zweiten Frihfassung des Roman-

46 Friedrich Kittler, »Die Zeit der anderen Auslegung. Schreiben bei Rilke und in der
Kunsterziehungsbewegungg, in: Dietrich Boueke und Norbert Hopster (Hg.), Schretben
— Schreiben lernen. Rolf Sanner zum 65. Geburtstag, Tibingen 1985, S. 40-56, hier: S. 46.

47 lrina Hron-Oberg spricht beziiglich dieser wiederkehrenden Figuren der praeteritio von
einer »Asthetik des Apophantischenc, in der »ein referenzleeres bzw. referenziiberwil-
tigtes negatives Sprechen« erprobt wird, »welches in scharfstem Kontrast zur verkiin-

129

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

anfangs, die hauptsichlich aus Figurenrede Maltes in einem von einer
auktorialen Erzahlinstanz gerahmten setting besteht, werden Hiande und
Gesicht hervorgehoben, wenn Malte am Kamin eines Bekannten zu erzih-
len beginnt:

Der Schein des Feuers kam und ging tber die Hinde Brigges, die mit einer
gewissen abgespannten Feierlichkeit nebeneinander lagen wie die Gestalten
eines Konigs und seiner Gemahlin auf einer Grabplatte. Und die Bewegung des
Scheines schien an diesen ruhenden Hinden zu rithren, ja fiir den, der gegen-
ubersafl und nur diese Hiande sah, war es als arbeiteten sie. Das Gesicht Malte
Laurids Brigge’s aber war weit aus alledem fortgeriicke, ins Dunkel hinein und
seine Worte kamen aus unbestimmter Entfernung, als er von sich zu sprechen
begann. (SW VI, 950)

Am Kaminfeuer an einem Herbstabend, diesem klassischen Ort des Erzih-
lens, wirkt die Erzahlkunst Maltes einigermaflen entriickt. Statt wie vor-
her durch die praeteritio verdunkelt zu werden, arbeitet diese Passage mit
einer Beleuchtungstechnik, welche die Erzahlorgane Hand und Stimme
vom Korper Maltes abhebt und gleichzeitig verdunkelt.#® Die Hiande tun
zwar nichts, es scheint aber dennoch »als arbeiteten sie«; das Gesicht hin-
gegen wird »fortgeriickt, ins Dunkel hinein« und die Erzahlung entfaltet
sich aus »unbestimmter Entfernung«. In der Beschreibung »die Bewegung
des Scheines schien an diesen rubenden Handen zu riihren« ist im Polypto-
ton bzw. der Paronomasie von »Schein< und >scheinen« sowie >ruhen< und
srithrenc< diese gleichzeitige Hervorhebungs- und Verdunkelungstechnik
geschickt gebtndelt.

denden Rede und damit zum >diktatorischen< Erzahlen der Manner steht« (Irina Hron-
Oberg, Hervorbringungen, S.457). Zur so angedeuteten Geschlechterfrage des Romans
vgl. auch Friedbert Aspetsberger, »Body Building: Malte lernt sehen und (nicht) gese-
hen werden: Ein Hinweis auf die Geschlechterfrage in Rainer Maria Rilkes Roman >Die
Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge«, in: Adrian Stevens, Fred Wagner (Hg.), Rz
ke und die Moderne, Miinchen 2000, S. 58-87; sowie Birgit Haustedt, »Das Amt der En-
gele. Zum Verhiltnis von Weiblichkeit und Schreiben in den Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge«, in: Hansgeorg Schmidt-Bergmann (Hg.), Malte-Lektiiren. Blitter
der Rilke-Gesellschaft, Bd. 21, Sigmaringen 1997, S. 35-49, hier vor allem: S. 39ff.

48 Auch Patricia Linden stellt diese frithen Versuche Rilkes an den Beginn ihrer Malte-Stu-
die: Patricia Linden, *Im Manuskript an den Rand geschrieben. Spiegelschrift und Marginali-
tdt in Rainer Maria Rilkes »Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge«, Tibingen 2005,
S. 87. Die Hiande deuten dort voraus auf »eine Art doppelte Inschrift, wobei die eine in
der symbolischen Ordnung, die andere in einer vorsymbolischen liegt« (ebd., S. 89).
Hier wie anderswo in Lindens Lektiren bleibt der Textbezug der Argumentation etwas
vage.

130

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

Ein Seitenblick auf Walter Benjamins Erzdhler-Aufsatz bietet sich hier
an, wo Benjamin den etablierten Konnex von »Seele, Auge und Hand« fiir
verabschiedet erklart und dartber eine Krise des Erzahlens mit einer Krise
der Hand (und des Handwerks) verbindet: »Das Erzihlen ist ja, seiner
sinnlichen Seite nach, keineswegs ein Werk der Stimme allein. In das ech-
te Erzahlen wirkt vielmehr die Hand hinein, die mit ihren, in der Arbeit
erfahrenen Gebirden, das was laut wird auf hundertfaltige Weise stitzt«.#
Doch »der Platz, den sie beim Erzihlen ausgefillt hat, ist verddet«.’® Auch
Malte stellt spater fest: »Daff man erzahlte, wirklich erzahlte, das muf§ vor
meiner Zeit gewesen sein. Ich habe nie jemanden erzihlen horen.« (SW
VI, 844) Die Aufzeichnungen sind von dieser oft so bezeichneten >Krise
des Erzahlens« durchzogen: »Bis hierher geht die Sache von selbst, aber
nun, bitte, einen Erzahler, einen Erzahler.« (SW VI, 884) Anstelle des
Erzihlens tritt nach Judith Ryan die Hypothesenbildung, die den Akt des
Erzahlens durch eine Beschreibung dessen ersetzt, was hitte erzahlt wer-
den koénnen.’! Als Gegenmodell dieser verstellten Erzahlkunst gilt Maltes
Grofvater miitterlicherseits, der Graf Brahe, der seiner jungeren Tochter
Abelone (Maltes Tante) seine Erinnerungen miindlich diktiert.’? Dieses
Diktat dient Malte als poetologischer Gegenentwurf zu den eigenen Auf-
zeichnungen, nicht zuletzt weil schon hier eine andere Form des Diktats
— das der Offenbarung — zur Sprache kommt, welches ebenfalls an einem
Paar Hinde vorgefiihrt wird:

Er nahm Abelonens Hande und schlug sie auf wie ein Buch.

»Sie hatte die Stigmatac, sagte er, »hier und hier.« Und er tippte mit seinem
kalten Finger hart und kurz in ihre beiden Handflachen. [...]

»Von der Grifin Reventlow ist ja dann oft bei euch gesprochen worden, schlof§
Abelone kurz, als ich sie bat, mehr zu erzihlen. Sie sah mude aus; auch be-
hauptete sie, das meiste wieder vergessen zu haben. »Aber die Stellen fiihl ich
noch manchmal«, lichelte sie und konnte es nicht lassen und schaute beinah
neugierig in ihre leeren Hande. (SW VI, 850f.)

49 Walter Benjamin, »Der Erzahler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows«, in: Ge-
sammelte Schriflen, Bd. II.2, hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhauser,
Frankfurt a.M. 1991, S. 438-465, hier: S. 464.

50 Ebd. Vgl. dazu Kap. 6.2.

51 Vgl. Judith Ryan, »Hypothetisches Erzihlen, S. 266.

52 Vgl. dazu Natalie Binczek, »Kopistenbeschiftigunge, Diktate in Rilkes Malte Laurids
Brigge«, in: Cornelia Epping-Jager, Natalie Binczek (Hg.), Das Diktat. Phono-Graphische
Verfahren der Aufzeichnung, Paderborn 2015, S. 239-258.

131

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Die gottliche Offenbarung, die in das Buch der Handflichen Abelones
seingetippt« wird, versucht Malte auf sein eigenes Schreiben anzuwenden:
als Hand, die »weit von mir sein wird« in der heraufbeschworenen
»Zeit der anderen Auslegung« (SW VI, 756), dann in einer spiteren Auf-
zeichnung in der Evokation eines apokalyptischen Schreibens: »[S]chrei-
ben, was sie diktiert, mit beiden Hinden, wie Johannes auf Patmos,
kniend.« (SW VI, 898)%3 Dieses mystische Diktat bestimmt den positi-
ven Fluchtpunkt der konstatierten Unmoglichkeit zu erzihlen, laut der
»[d]er Nachstbeste, welcher diesen beunruhigenden Gedanken gehabt hat,
[anfangen muf], etwas von dem Versiumten zu tun [...] Dieser junge,
belanglose Auslinder, Brigge, wird sich fiunf Treppen hoch hinsetzen miis-
sen und schreiben, Tag und Nacht, ja er wird schreiben mussen, das wird
das Ende sein.« (SW VI, 728) Bis dahin bleibt Malte im »hypothetischen«’*
oder »apophantischen Schreiben«’® gefangen und die Aufzeichnungen sind
der »paradox[e] Roman, in dem sich das Erzahlen an sich selbst, an seiner
inneren Unméglichkeit bricht«.5¢ Von den ersten Versuchen des Roman-
anfangs bis zur letzten Vision des apokalyptischen Schreibens erweist sich
die Hand als Organ eines Erzihlens, dessen Moglichkeitsbedingung das
Eingestindnis der eigenen Unmdoglichkeit ist.

Diese Hand lasst sich nun noch genauer charakterisieren. Die zitierte
Frithfassung des Romananfangs, in der die Hinde Maltes ruhten und
nur zu arbeiten scheinen, verweist in der Hinsicht auf eine der trivialsten
und vielleicht deshalb am wenigsten beachteten Eigenschaften des Prota-
gonisten: Malte arbeitet nicht. Das ist, bedenkt man das zeitgenossische
Interesse und die Faszination fiir die >Arbeitshand< — auch von Rilke selbst
in seinen Rodin-Aufsatzen! —, durchaus bemerkenswert. In der Tat hat
Malte weder einen Beruf, noch ist er hinsichtlich seiner Berufung, dem
Schriftstellertum, besonders produktiv. Maltes soziale Rolle im Paris der

53 Diese Charakterisierung des Apokalyptikers Johannes als mit beiden Héinden schrei-
bend basiert auf einer Fehlinterpretation eines Altarbildes von Hans Memling: Johan-
nes halt dort die Feder in der einen und das Federmesser in der anderen Hand. Vgl. dazu
Martina Wagner-Egelhaaf, Mystik der Moderne. Die visiondre Asthetik der deutschen Litera-
tur im 20. Jabrbundert, Stuttgart 1989, S.98-103. Zum mystischen Schreiben vgl. ebd.,
S. 62-107; Uwe Steiner, Die Zeit der Schrift, vor allem: S. 357-370, welcher von Malte als
»Messias der Medienapokalypse« spricht und den Fokus auf Schreibpraxis und Schrift-
lichkeit legt; sowie die Studie von Martina King, Pilger und Prophet. Heilige Autorschaft
bei Rainer Maria Rilke, Gottingen 2009, S. 295-330.

54 Vgl. Judith Ryan, »Hypothetisches Erzihlen«.

55 Vgl. Irina Hron-Oberg, Hervorbringungen, S. 457fF. und 472-477.

56 Ulrich Fulleborn, »Form und Sinn der >Aufzeichnungen«, S. 179.

132

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

Jahrhundertwende wird durch diesen Sachverhalt bestimmt, wie es an
einer Stelle seine Hand, die dort als soziale Metapher fungiert, reflektiert:

Zwar mein Kragen ist rein, meine Wische auch, und ich kénnte, wie ich bin,
in eine beliebige Konditorei gehen, womoglich auf den grofen Boulevards,
und kénnte mit meiner Hand getrost in einen Kuchenteller greifen und etwas
nehmen. Man wiirde nichts Auffilliges darin finden und mich nicht schelten
und hinausweisen, denn es ist immerhin eine Hand aus den guten Kreisen, eine
Hand, die vier- bis fiinfmal taglich gewaschen wird. Ja, es ist nichts hinter den
Nigeln, der Schreibfinger ist ohne Tinte, und besonders die Gelenke sind tadel-
los. Bis dorthin waschen arme Leute sich nicht, das ist eine bekannte Tatsache.
Man kann also aus ihrer Reinlichkeit gewisse Schliisse ziehen. (SW VI, 742)

Gewisse Schlisse ziehen auch »ein paar Existenzen, auf dem Boulevard
Saint-Michel zum Beispiel und in der rue Racine, die lassen sich nicht
irremachen, die pfeifen auf die Gelenke« (SW VI, 742). Der Blick der
sogenannten »Fortgeworfenen« (SW VI, 743) entlarvt Malte als eine ver-
armte Existenz: »Die sehen mich an und wissen es. Die wissen, daf ich
eigentlich zu ihnen gehore, daf§ ich nur ein bilchen Komodie spiele.«
(SW VI, 742) Als Abkommling eines verarmten Adelsgeschlechts besitzt
Malte eine Hand, die rein und sauberlich und damit keinze Arbeitshand ist,
aber dennoch tber keinerlei materiellen Besitz verfiigt. Diese Charakteris-
tik des Nichtarbeitens ist wichtig, auch um die oft bemiihte Verbindung
zu den Handbeschreibungen aus Rilkes Rodin-Studien vorsichtig zu hin-
terfragen. Maltes Hinde sind nicht diejenigen »Hinde, die keine Ermi-
dung kannten« (SW V, 168), die Rilke emphatisch an Rodin beschreibt:
»Nur seine Arbeit sprach zu ihm. Sie sprach zu ihm des Morgens beim
Erwachen, und des Abends klang sie lange in seinen Handen nach wie in
einem fortgelegten Instrumente.« (SW V, 154) Die grofle Lektion »Il faut
travailler, rien que travailler«, die Rodin eindricklich an Rilke weitergab,
wird wohl kaum von Malte umgesetzt.”” Umso mehr gerat bei Malte

57 Rilke zitiert Rodin damit in einem Brief an seine Frau: Rainer Maria Rilke, Brief an
Clara Rilke, 5. September 1902, in: Briefe, Bd. I: 1896-1919, S.133-137, hier: S. 136.
Thomas Moser verdanke ich den eminent wichtigen Hinweis, dass Rodins Ar-
beitsmodus nicht mit der »schweiftreibenden Arbeit am Marmorblock« verwechselt
werden sollte, insofern er »die ungleich bequemere und haptisch reizvollere Arbeit mit
Ton und Gips« deutlich bevorzugte (Thomas Moser, Korper und Objekt. Kraft- und Be-
rithrungserfabrungen in Kunsthandwerk und Wissenschaft um 1900, Dissertation, Ludwig-
Maximilians-Universitit Minchen, 2021, S.150 und 146). Vor diesem Hintergrund
wiirden sich Parallelen zu Maltes sinnlicher Schreibpraxis in den Aufzeichnungen dur-
chaus anbieten bzw. die vermeintliche Entgegenstellung von sinnlichem Aufzeichnen
und faktischer Arbeitsverweigerung relativieren. Dass sich ein Lob produktiver

133

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

dagegen die tastende und sinnliche Komponente des Handgebrauchs in
den Vordergrund. Seine Hande sind keine Arbeitshinde, sondern Wabr-
nebmungshinde und werden nur als solche poetologisch wirksam. Ihre
schreiberische Produktivitit entstammt nicht primar einer handischen
Praxis (»der Schreibfinger ist ohne Tinte«), sondern ihrer sinnlichen Funk-
tion. Maltes Hinde am Kaminfeuer, die ruhig daliegen und dennoch zu
arbeiten scheinen, driicken die Hoffnung aus, die Handarbeit des Schrei-
bens tiber eine Form sinnlichen Aufzeichnens transzendieren zu kénnen.
Das geht tendenziell auch verloren, folgt man Friedrich Kittlers im
Umbkreis seiner Aufschreibesysteme 1800/1900 entwickelten Interpretations-
ansatz, der die Aufzeichnungspraxis des Romans und das von Rilke so
benannte Prinzip des »sachlichen Sagens«*® mit dem Vorgehen von »Inge-
nieuren und Arzten<® identifiziert und damit als Medieneffekt des >Auf-
schreibesystems 1900« beschreibt. Kittlers diskursgeschichtliche Offnung
des Romans, das Pladoyer fir eine »Historik des Schreibens«®® und die Po-
lemik gegen Versuche »kinstlerische Symmetrien, Ordnungen, Figungs-
gesetze«®! in den verstreuten Aufzeichnungen zu finden, seien hier zwar
ausdriicklich hervorgehoben. Beziiglich den von Kittler angesprochenen
Wirkungsweisen medientechnischer Aufschreibepraktiken muss bei Rilke
aber die uneindeutige Verkntpfung technischer Apparaturen mit den
Restitutionsversuchen subjektiven Erlebens betont werden.®? Das lasst ein

Tatigkeit und ein Lob des Tastsinns um 1900 keineswegs gegenseitig ausschlieffen,
wurde am Beispiel des Chirurgenlobs von Lotze bis Valéry bereits gezeigt (Kap. 2.3).
Mit dem Lob der Arbeit Rodins gegeniiber Rilke beginnt im Ubrigen auch Ludwig
Landgrebe seine »Gedichtnisrede auf Edmund Husserls, vgl. Ludwig Landgrebe, »Ge-
dachtnisrede auf Edmund Husserls, in: Phdnomenologie und Metaphysik, Hamburg 1949,
S.12-21, hier: S. 12.

58 Der Begriff des »sachlichen Sagens« hat in der Forschung viel Aufmerksamkeit erfahren,
obwohl er nur ein einziges Mal in einem Brief Rilkes an seine Frau fallt (vgl. Rainer
Maria Rilke, Brief an Clara Rilke, 19. Oktober 1907, in: Briefe, Bd. I: 1896-1919, S. 279—
281, hier: S.279). Aufgrund der eher randstindigen Erwihnung dieses Begriffs bleibt
seine Verallgemeinerbarkeit fiir verschiedene Aspekte von Rilkes Werk eher fragwiirdig.
Einen solchen Verdacht dufSert etwa Judith Ryan, »Du, der ich’s nicht sage.. .« Lyrisches
und Sachliches Sagen in Rilkes Gedichten 1906-1911«, in: Erich Unglaub und J6rg Pau-
lus (Hg.), Im Schwarzwald / Uncollected Poems 1906-1911, Blitter der Rilke-Gesellschafl,
Bd. 31, Gottingen 2012, S. 189-200, hier: S. 193.

59 Friedrich Kittler, Aufschreibesysteme 1800/1900, S. 396.

60 Friedrich Kittler, »Die Zeit der anderen Auslegungs, S. 40 und 56.

61 Friedrich Kittler, Aufschreibesysteme 1800/1900, S. 402.

62 Vgl. auch Andrea Erwig, Waiting Plots. Zur Poetik des Wartens um 1900, Mtnchen 2018,
vor allem: S. 212f., die Maltes Schreibpraxis ebenfalls nicht als bloffe Notationsmaschine
gelten lassen mochte und sie stattdessen im Spannungsverhiltnis von Warten und Er-

134

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

Text wie Ur-Gerdusch (1919) exemplarisch erkennen, dem explizitesten
Verweis Rilkes auf das Feld der Reproduktionstechnik. Dort schlagt der
Erzahler in einem Gedankenexperiment vor, eine Grammofonnadel iiber
die damals sogenannte »Kronen-Naht« (Sutura coronalis®*) des Schidels
fahren zu lassen, wodurch er sich »ein[en] Ton, [...] eine Tonfolge, eine
Musik« (SW VI, 1090) — ein »Ur-Gerausch« eben — erhofft. Der Phono-
graph soll Transpositionen und Erweiterungen der >Konturen« der Sinne
ermoglichen: »wasfiir irgendwo vorkommende Linien mochte man da
nicht unterschieben und auf die Probe stellen? Welchen Kontur nicht
gewissermaflen auf diese Weise zu Ende ziehen, um ihn dann, verwan-
delt, in einem anderen Sinn-Bereich herandringen zu fithlen?« (SW VI,
1090) An dieses Experiment anschliefend, entwirft Rilke in der zweiten
Hilfte des Textes fiir den Dichter die Figur einer »fiinffingrige[n] Hand
seiner Sinne« (SW VI, 1092), welche das sinnliche Erleben unter diesen
medientechnischen Bedingungen neu theoretisiert. Rilke unternimmt in-
sofern den durchaus mutigen Versuch, ein tradiertes Verstindnis dichte-
rischer Subjektivitit unter den Bedingungen des Phonographen neu zu
formulieren.®* Seine Referenz auf die Techniken des >Aufschreibesystems

wartungslosigkeit verortet: »Rilkes Aufzeichnungen lesen sich in diesem Sinne als asthe-
tischer Versuch, Erwartungen zu suspendieren. Sie arbeiten [...] an der Figur eines
erwartungslosen Wartens, distanzieren sich aber zugleich von diesem Versuch und re-
flektieren seine Unmoglichkeit« (ebd., S.211). Fur die Frage des »sachlichen Sagens« ist
ihre Lektire der 59. Aufzeichnung von Interesse, die in Maltes axiomatischem Satz
»aushalten und nicht urteilen« (SW VI, 903) miindet. Erwig zeigt, wie an dieser sich
selbst bewusst bleibenden Wahrnehmung, die eigenen dsthetischen Verfahrensweisen
in ihrem Scheitern ausgestellt werden (Andrea Erwig, Waiting Plots, S.262-269, beson-
ders: S. 267).

63 Kittler bringt diese Stelle mit Gottfried Benns Erzahlung Gebirne in Verbindung, wo
der Protagonist Rénne die Handbewegung des Offnens und Auseinanderfaltens zweier
Hirnhilften wiederholt, »um zum Quell seiner Gedanken zu gelangen« (Friedrich Kitt-
ler, Aufschreibesysteme 1800/1900, S.380). Die von Rilke beschriebene und heute — auch
von Kittler (!) - >Kranznaht< genannte Sutur soll ebenfalls »die zwei Schidelhemispha-
ren wie durch Sagittalschnitt« (ebd., S. 381) trennen. Dem ist leider nicht so: Die Kranz-
naht verbindet Stirnbein und Scheitelbein, geht also in der vorderen Kopfhilfte quer
tber den Kopf und fiithrt nicht mittig entlang der Hirnhalften wie die Pfeilnaht (Sutura
sagittalis). Die Kranznaht zieht die Vorderseite einer imaginierten Krone nach — daher
ihr Name.

64 Fur Kittler machen hier eine »[e]xtremierte Medientransposition [...] aus sogenannter
Natur allemal unbewufite Programme« (ebd., S.383). Fiir Benjamin Bihler stellt die
entsprechende Metaphorik von »Spuren, Furchen, Bahnen« den Anschluss an historisch
zirkulierende Gedichtnis-Modelle her (Benjamin Buhler, Lebende Korper, S. 187). Biih-
lers Lektiire des Ur-Gerduschs untersucht, von diesen wissenshistorischen Hinweisen aus-
gehend, den selbstreflexiven Gestus des Textes, der seine sprachliche Nachtraglichkeit —

135

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

1900< bleibt an eine »Sinnespoetik«®S angebunden, in der alle finf Sinne
zur Entfaltung kommen, um potenziell ineinander iiberzugehen. Dessen
Moglichkeitsbedingung bleibt ein Phonograph, dessen Spuren und Rillen
den Bildsprung zur Schadelnaht zwar ermoglichen, den Dichter jedoch
keineswegs in ein Diktiergerat verwandelt, sondern >neue« Formen sinnli-
chen Erlebens unter den neuen medientechnischen Bedingungen an-
strebt.

Fir den Malte-Roman muss entsprechend, statt des blofen Auf- und
Abschreibens, das resonative Ubergreifen des Erlebens als entscheidender
poetologischer Faktor betont werden. Ein gutes Beispiel fir diese Erle-
bensstruktur sind die Fiebererlebnisse der Kindheit, die ebenfalls als emi-
nent letblich erfahrener Zusammenbruch beschrieben werden:

Das Fieber wiihlte in mir und holte von ganz unten Erfahrungen, Bilder, Tatsa-
chen heraus, von denen ich nicht gewufit hatte; ich lag da, iberhauft mit mir,
und wartete auf den Augenblick, da mir befohlen wiirde, dies alles wieder in
mich hineinzuschichten, ordentlich, der Reihe nach. Ich begann, aber es wuchs
mir unter den Handen, es striubte sich, es war viel zuviel. Dann packte mich
die Wut, und ich warf alles in Haufen in mich hinein und prefSte es zusammen;
aber ich ging nicht wieder dartber zu. Und da schrie ich, halb offen wie ich
war, schrie ich und schrie. (SW VI, 796)

Eine Offnung des Leibes, die Entzweiung vom Subjekt, der totale Zu-
sammenbruch im Affekt gegeniiber einem vollig tberforderten Paar Han-
de - all das wird deutlich in einer leiblichen Spezifik beschrieben, die
nicht blof ein Resonanzphinomen der Aufschreibetechniken der Jahr-
hundertwende ist. Das »Grofle«, das Malte zwischen Salpétriére und Kind-
heitsfieber als entscheidendes Erlebnis evoziert, bleibt an eine briichige
Leibwahrnehmung gebunden, die auf grundlegender Ebene mit dem poe-
tologischen Projekt der Aufzeichnungen korrespondiert.

entsprechend der Nachtriglichkeit des Phonographen — als eigenes poetologisches Prin-
zip entfaltet (vgl. ebd., S. 189ff.).

65 »[Allle funf Sinne [halten] im Zuge eines ihnen auferlegten >Gebietsgewinns« auf eine
Grenze des sinnlich Erfahrbaren zu, und zwar vermittels eines doppelten Vorgangs: der
Erweiterung der einzelnen >Sinngebiete< und der Ubersetzung zwischen den Sinnen.«
(Silke Pasewalck, Die fiinffingrige Hand, S.2) Es handelt sich fir Pasewalck daher nicht
um ein Phianomen der Synisthesie.

136

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

c) Versuche, den Roman zu beenden: Die Gebéarde

So stellt sich an einem derart >formlosen< Roman, zu dem laut Rilke »im-
mer noch Aufzeichnungen [hitten] hinzukommen kdénnen«¢ letztlich
die Frage, wie man ihn zu einem Ende bringt. In einer frihen Fassung
des Schlusses hat Rilke das mit einer Aufzeichnung zu Tolstoi versucht,
bei der wieder ein Paar Hinde eine tragende Funktion einnehmen. Die
Gebarde des Betens einer Nonne in einem alten russischen Gemalde miin-
det in ein epiphanisches Erlebnis des Erzdhlers — hochstwahrscheinlich
Malte -, wie sie wiederum auf eine spezifische, aisthetisch-dsthetische Pra-
xis hindeutet:

Aber plotzlich, bei den Handen, war ein Wunder geschehen: es waren deutli-
che, sehr eigene Hinde, unsymmetrisch aneinandergelegt zu der oft gebrauch-
ten Haltung des gewohnten Gebets. Gott weifl wie es geschehen sein mochte:
der schlichte leibeigene Maler hatte es aufgegeben, seine sonstigen erlernten
Hinde zu malen; es war ber ihn gekommen, die Hinde nachzubilden, die er
in Wirklichkeit vor sich sah, — und man mufite zugeben, daff es ihm wunderlich
gelungen war, sie in ihrer Realitit zu erreichen. Er hatte sie wichtig genommen,
als gabe es nichts als diese alternden gefalteten Hinde, als hinge eine Menge
davon ab, sie nicht zu vergessen. (SW VI, 974)

In der Gebirde dieser Hinde, so Malte, lag »das entscheidende, das hinrei-
Bende Erlebnis [!] des Malers« (SW VI, 975), das dem alternden Kunstler
Tolstoi am Ende seines Lebens entging: »[Glenau das gleiche Erlebnis war
in diesem Haus unterdriickt worden.« (SW VI, 975) Die Aufzeichnung
endet mit den Worten: »Er begriff es nicht mehr.« (SW VI, 978)

Dieselbe Motivschicht — eine Gebarde und ein Nichtverstehen — zeich-
net die den Roman tatsichlich abschliefende Neuerzahlung der bibli-
schen Parabel vom verlorenen Sohn aus, die den wohl vollstaindigsten
Erzahlversuch Maltes darstellt und damit eine prominente und paradoxe
Rolle als »Anfang am Ende des Romantexts«®” einnimmt. Auch dieser
Entwurf Maltes bleibt von Erzahlspriingen und metaleptischen Unsicher-
heiten durchzogen. Grundlage der Umschrift ist die Feststellung Maltes,

66 Rainer Maria Rilke, Brief an Manon zu Solms-Laubach Rilke, 11. April 1910, S. 342f.

67 Irina Hron-Oberg, Hervorbringungen, S.471. Entsprechend ihrer prominenten Platzie-
rung hat die Umschreibung einiges an Aufmerksamkeit in der Rilke-Forschung auf sich
gezogen: Vgl. Kite Hamburger, »Die Geschichte des verlorenen Sohnes bei Rilke, in:
Rice University Studies 57(4) (1971), S. 55-71; Helmut Naumann, Malte-Studien, S. 3-42;
Irmgard M. Wirtz, »Verlorene S6hne bei Rilke, Gide und Walser«, in: Jorg Paulus und
Erich Unglaub (Hg.), Rilke in Bern — Sonette an Orpheus. Bldtter der Rilke-Gesellschaft, Bd.
32, Gottingen 2014, S. 91-100.

137

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

man werde ihn »schwer davon tberzeugen« kénnen, »daf§ die Geschichte
des verlorenen Sohnes nicht die Legende dessen ist, der nicht geliebt
werden wollte« (SW VI, 938). Derart als Umschrift ausgegeben, entwickelt
die Legende fiir einen hypothetischen Neuversuch zunichst einen tberra-
schend auktorialen Erzahlstil, wobei der Erzahler an entscheidender Stelle
der Neuerzihlung — dem Auszug des Sohnes — in die Zukunft springt:
»Viel spiter erst wird ihm klar werden, wie sehr er sich damals vornahm,
niemals zu lieben.« (SW VI, 941)6 Mit der verspateten Einsicht wird der
chronologische Erzihllauf unterbrochen und das kurz zuvor im Futur
formulierte »Er wird fortgehn« tibersprungen. Der verlorene Sohn ist also
weggegangen, ohne dass es erzihlt wurde. Die danach imaginierten »Hir-
tenjahre« (SW VI, 942) sind ahnlich von Unsicherheiten gepragt: »Fremde
sahen ihn auf der Akropolis, und vielleicht war er lange einer der Hirten
in den Baux [...] Oder soll ich ihn denken zu Orange [...]? Soll ich ihn
sehen im seelengewohnten Schatten der Allyscamps?« (SW VI, 943) Die
Legende fillt vom Bericht, zum Gerticht, zur Hypothese. Ahnlich wie
beim Blumenkohlverkaufer ist aber das, was der Erzahler Malte dabei
sieht, das eigentlich Entscheidende: »Gleichviel. Ich seh mehr als ihn,
ich sehe sein Dasein, das damals die lange Liebe zu Gott begann, die
stille, ziellose Arbeit.« (SW VI, 942) Sobald die Erzahlung dann auf den
peripetischen Moment der Riickkehr des Sohnes zusteuert, haufen sich
die metaleptischen Briiche, wenn Maltes Erzdhlinstanz sich auf fremde
Quellen zu stitzen vorgibt: »Wir wissen nicht, ob er blieb; wir wissen
nur, dafl er wiederkam. Die die Geschichte erzahlt haben, versuchen es
an dieser Stelle, uns an das Haus zu erinnern [...] Die Hunde sind alt
geworden, aber sie leben noch. Es wird berichtet, daff einer aufheulte.«
(SW VI, 942) Und im Zentrum dieser verunsicherten Legende steht als
einziger uberlieferter Endpunkt eine »unerhorte Gebarde«, deren Pathos
von der Familie des Sohns grindlich missverstanden wird:

Es ist begreiflich, daf§s von allem, was nun geschah, nur noch dies tberliefert
ward: seine Gebarde, die unerhérte Gebarde, die man nie vorher gesehen hatte;
die Gebarde des Flehens, mit der er sich an ihre Fiufle warf, sie beschworend,
daf§ sie nicht liebten. Erschrocken und schwankend hoben sie ihn zu sich
herauf. Sie legten sein Ungestiim nach ihrer Weise aus, indem sie verziehen.

68 Diese Figur der Vorzukunft hat der bereits zitierte Aufsatz von Christoph Konig »Die
Zeit der anderen Auslegung wird kommen« als Erzahlprinzip der Aufzeichnungen
beschrieben. Im Erlebnis II operiert schon der erste Satz mit einem solchen zukiinftigen
Ruckgriff: »Spaterhin meinte er, sich gewisser Momente zu erinnern, in denen die Kraft
dieses einen schon, wie im Samen, enthalten war.« (SW VI, 1040)

138

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform

Es muf fir ihn unbeschreiblich befreiend gewesen sein, daff ihn alle mifver-
standen, trotz der verzweifelten Eindeutigkeit seiner Haltung. Wahrscheinlich
konnte er bleiben. (SW VI, 945f.)

Die Legende vom verlorenen Sohn wurde immer falsch erzihlt, doch
auch der Neuversuch bleibt in der Sache prekir. Die Faktenlage ist unsi-
cher, die Riickkehr des Sohnes bleibt unbestimmt, die letzte Geste miss-
verstanden. Was dem Sohn bleibt, ist die Liebe Gottes, doch auch die lasst
auf sich warten: »Er war jetzt furchtbar schwer zu lieben, und er fihlte,
dafl nur Einer dazu imstande sei. Der aber wollte noch nicht.« (SW VI,
946) Das ist der letzte Satz des Romans.

Eine Rodin-Statue mag tatsichlich als Vorbild fiir diese Passage gedient
haben;®® und doch ist der emphatischen Beschreibung der Gebarden im
Rodin-Aufsatz’® diejenige poetologische Verunsicherung, die sich im Mal-
te-Roman im Flehen des Sohnes herauskristallisiert, noch nicht anzumer-
ken. Die Kopplung eines Erzihlens im Modus der Hypothesenbildung
mit derart unterbestimmt bleibenden Gesten hat sich im Roman zuvor
angekiindigt, namentlich in Maltes Neuerzihlung des Todes des Grafen
Gaston Phoebus (wie Rilke der Autor eines Stundenbuchs). Rudolf Kass-
ner hat einst Gber Rilke gesagt, er »war Dichter, auch wenn er sich nur
die Hiande wusch«’! »jener Graf von Foix, Gaston Phobus [...] mit seiner
berihmt schonen Hand« (SW VI, 917f.) starb, so die Uberlieferung, genau
dabei.”? Um das zu wissen, muss man allerdings die historischen Quellen

69 »So ist jener schmale Jingling, der kniet und seine Arme empor wirft und zuriick
in einer Geste der Anrufung ohne Grenzen. Rodin hat diese Figur Der verlorene Sohn
genannt, aber sie hat, man weiff nicht woher, auf einmal den Namen: Priére. Und
sie wachst auch tber diesen hinaus. Das ist nicht ein Sohn, der vor dem Vater kniet.
Diese Gebirde macht einen Gott notwendig, und in dem, der sie tut, sind alle, die ihn
brauchen. Diesem Stein gehdren alle Weiten; er ist allein auf der Welt.« (SW V, 194f.)

70 Rilke entwickelt die Bestimmungen der Gebédrde anhand Rodins Skulptur der Biirger
von Calais: »In seiner Erinnerung stiegen Gebarden auf, Gebarden der Absage, des Ab-
schiedes, des Verzichts. Gebirden tiber Gebédrden.« (SW V, 190) Er spricht neben sol-
chen emphatischen Gebiarden auch von den »neuen Gebirden«, die »ungeduldiger
geworden, nervoser, rascher und hastiger« (SW V, 170). Vgl. dazu Georg Braungart,
Leibhafler Sinn. Der andere Diskurs der Moderne, Tibingen 1995, S. 242-249.

71 Rudolf Kassner, »Erinnerungen an Rainer Maria Rilke (1926)«, in: Rilke. Gesammelte Er-
innerungen 1926-1956, hg. von Klaus E. Bohnenkamp, Pfullingen 1976, S. 5-11, hier:
S. 11.

72 Als Quelle zum Leben Gaston Phoebus’ dienten Rilke die Chroniken Jean Froissarts.
Solche Quellen und Referenztexte der Aufzeichnungen hat Brigitte von Witzleben zu-
sammengestellt; zu Gaston Phoebus vgl. Brigitte von Witzleben, Untersuchungen zu Rai-
ner Maria Rilkes »Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge«. Studien zu den Quellen
und zur Textiiberlieferung, Vaasa 1996, S. 106-110.

139

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

konsultiert haben, denn das Hindewaschen wird von Malte derart inexpli-
zit beschrieben, dass das Sterben gar nicht zur Sprache kommt:

Und dann, vor dem spaten Nachtessen diese Nachdenklichkeit tiber die Hinde
in dem silbernen Waschbecken. Die eigenen Héinde. Ob ein Zusammenhang in
das Thre zu bringen war? eine Folge, eine Fortsetzung im Greifen und Lassen?
Nein. Alle versuchten das Teil und das Gegenteil. Alle hoben sich auf, Hand-
lung war keine. (SW VI, 919)

In die Hinde, welche die gebrochenen Wahrnehmungs- und Erzahlver-
suche organisieren, ist »eine Folge, eine Fortsetzung im Greifen und
Lassen« nicht zu bringen — die >Hand-lung« wird aufgehoben. Der kurze
Abschlusssatz der Passage — »Handlung war keine« — wird zur poetolo-
gischen Selbstreferenz der Aufzeichnung. Stattdessen kindigt Phoebus’
Nachdenklichkeit tber seine Hand einen Tod an, der keine Einsicht pra-
sentiert und der nie von den gebrochenen Wahrnehmungen des Sterben-
den gelost wird: »Aber auf einmal war es vorbei. Alle bewegten sich ohne
Sinn. Offene Fackeln kamen auf ihn zu, und in die Wolbung hinauf
warfen sich formlose Schatten. Menschen, die er nicht kannte, zerrten an
thm.« (SW VI, 920) Der Graf versucht sich zuvor in »die grofle, bange,
profane Passion« (SW VI, 920) des Sterbens hineinzuspielen, doch es funk-
tioniert nicht: »Er wollte spielen: aber aus seinem Mund kam nichts, seine
Bewegungen ergaben keine Gebarde.« (SW VI, 920)

Bewegungen, die keine Gebarden ergeben (bei Gaston Phoebus); Ge-
barden, die missverstanden werden (beim verlorenen Sohn); gemalte Ge-
barden, die >unterdriickt« werden (im Alternativende zu Tolstoi) — diese
verhinderten Handbewegungen werden zur poetologischen Geste des Ro-
mans schlechthin. Die »verzweifelte Eindeutigkeit« der Gebarde des ver-
lorenen Sohnes am Ende besteht im Akzeptieren dieser Gebrochenheit.
Damit kindigt Rilke nicht zuletzt einen Reflexionsmodus an, der die
Figur der >widerspenstigen Hand< auf eine Form der Offenheit hin trans-
zendieren wird: eine Geste, die, gerade indem sie alles Fremdbestimm-
te und Formelhafte vermeidet, zum Ausdruck einer Selbstermichtigung
wird (Kap. 6.3). Bis dahin hat sich von der Fragmentaritat der Aufzeich-
nungen uber die Verschaltung von Wahrnehmungs- und Schreibhianden
bis zum Topos der missverstandenen Gebirde ein Nexus von Romanform,
Erzahlverfahren und Handdarstellungen aufweisen lassen, der ebenjene
Hand zu einem metapoetischen Organ macht, in dem sich die brichige
Form sinnlichen Erlebens mit dem fingierten Schreibverfahren des Ro-
mans verbindet. Wie sich das Wahrnehmen und Erleben einzelner Hand-

140

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

darstellungen zu diesem Sinnlichkeitsentwurf verhalten, soll abschliefend
gezeigt werden.

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche
a) »Ein komplizierter Organismus«: Rilkes Interesse an der Hand

In den bisherigen Ausfihrungen wurde verfolgt, wie eine tber die Hand
gesteuerte Form sinnlichen Erlebens zu einer poetologischen Reflexions-
figur wird, die im Mal/te-Roman das Dargestellte — Eindriicke, Erinnerun-
gen und Schreibversuche Maltes — mit dem Modus der Darstellung —
der Fragmentaritit der Aufzeichnungen und ihren abbrechenden Erzahl-
versuchen — verbindet. Hinde fungieren im Roman genauso als Wahrneh-
mungsorgane wie sie in vielfiltigen Figurationen selbst zum Objekt der
Wahrnehmung werden. Sie beziehen Maltes Erproben einer >neuen< Sinn-
lichkeit auf den Leib als resonatives und affektives Medium und stellen
die Frage nach der Kommunizierbarkeit dieses Erlebens stets mit. Der
Roman visiert dariber ein »apokalyptisches< Schreiben an — Schreiben als
»>Aufgeschriebenwerden«< —, welches er selbst noch nicht einlost, aber in
eine fragmentarische Poetik Gbergehen lisst, die Romanform und Wahr-
nehmungsform in ein Entsprechungsverhaltnis bringt.

Innerhalb dieses asthetischen-aisthetischen Komplexes erscheint die
Hand im Roman in einer Vielzahl von Figurationen: als ein ambivalentes
soziales Organ (als »Hand aus guten Kreisen«, die »getrost in einen Ku-
chenteller greifen« kann; SW VI, 742), als Organ poietischer Aktivitit (in
der Szene mit der Bleistiftverkauferin; SW VI, 744), aber auch als tastende
und wahrnehmende Hand (sie »kimmte [...] in dem kihlen, langhaari-
gen Teppich herum« SW VI, 794), die sich durch eine fast unheimliche
Selbststandigkeit auszeichnet (»so eigenmichtig«, dass Malte »fast neugie-
rig« zuschaut; SW VI, 795), entsprechend Fremdheitseffekte hervorruft
(»sie bewegte sich wie ein Akteur«; SW VI, 804) oder einfach als ein Ge-
menge organischer Substanz wirkt (»ein bifSchen wie ein Wassertier« oder
»ein grofles totes Tier, das einmal, als es noch lebte, meine Hand gewesen
war«; SW VI, 795, 764f.). In all diesen verschiedenen Auftrittsformen er-
regt die Hand Aufmerksamkeit, lenkt Blicke und steuert Empfindungen,
fungiert mithin als Reflexionsmedium einer zum Problem gewordenen
Leiblichkeit, beschrankt sich dabei aber nicht auf spezifische Funktionen
oder auf im Voraus festgelegte Reflexionshorizonte.

141

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Ohne dass die verschiedenen Erscheinungsweisen der Hand im Folgen-
den in einem Panorama systematisch entfaltet werden sollen, deutet sich
jedenfalls ein Interesse an der Hand a/s Hand an, das, bedenkt man die
lange Tradition symbolischer oder allegorischer Handsemantisierungen,
nicht unbedingt selbstverstindlich ist. Dieses Interesse an der Hand fiihrt
zu Rilkes Beschaftigung mit Rodin zurtick.”? Es wurde schon angedeutet,
dass Rilkes Faszination fiir fragmentierte Korperteile — »oft nur ein Stiick
Arm, ein Stiick Bein, wie sie so nebeneinander hergehen, und das Stiick
Leib, das ganz nahe dazu gehort«’* — von Rodins skulpturaler Asthetik
herriihrt. Inwiefern diese an Rodins Skulpturen formulierte Fragment-
theorie einfach auf die Aufzeichnungen anzuwenden ist, dartiber wurde
zwar eine gewisse Skepsis bekundet. Fiur die Handbeschreibungen des
Malte-Romans bleiben die Rodin-Studien aber zweifelsohne wichtig, inso-
fern sich eben dort zum ersten Mal die Aufmerksamkeit auf die Hand
selbst richtet. Dem neuralgischen Punkt, an dem sich in der Beschaftigung
mit Rodin dieses Interesse zum ersten Mal entziindet, sei in aller Kirze
nachgegangen.

Im Rodin-Aufsatz zeigen sich zunachst drei recht klar getrennte Auf-
trittsformen der Hand: erstens die Hand als Paradebeispiel der bereits
benannten skulpturalen Fragmentisthetik; zweitens die skulpturale Ge-
barde, die zwischen Bewegung und Versteinerung, semiotischer Funktio-
nalitait und deutungsloser Intensitit changiert; sowie drittens die Hand
als Arbeitsinstrument Rodins, die »Hinde, die keine Ermiidung kannten«
(SW V, 168) und »aus denen diese Welt erwachsen ist« (SW V, 141).

73 Insgesamt ist die Verbindung zwischen Rodin und dem Malte-Roman relativ schwierig,
da Rilkes Bruch mit Rodin wihrend der Arbeit am Roman geschieht. Jiingere Ansitze
in einer recht unibersichtlichen Forschungslandschaft finden sich bei: Christoph Ko-
nig, »Il faut toujours travailler.« Rilke erschreibt sich Rodin«, in: Euphorion 111(1)
(2017), S.93-104, der von einem agonischen Verhaltnis zwischen Rilke und Rodin
spricht, sowie Dominik Brabant, Rodin-Lektiiren. Deutungen und Debatten von der Moder-
ne zur Postmoderne, Koln 2017, der Rilkes Aufsatz in eine umfassendere Geschichte der
Rodin-Rezeption einordnet. Einen duferst produktiven Zugang im Hinblick auf das ge-
teilte Interesse an Hianden verfolgt Sula Textor, »Sprache der Hande«. Plastisches Spre-
chen in Rilkes Rodin-Aufsatz«, in: Andrea Erwig und Johannes Ungelenk (Hg.),
Bertihren Denken, Berlin 2021, S. 232-248, die Rilkes Aufsatz als »Suche nach einer >be-
rihrenden«< Sprache« versteht und damit sein Interesse an der Hand als poetologische
Suchbewegung eines Textes charakterisiert, »der eine bestimmte Konzeption dieser
Skulpturen entwirft, eine eigene Version davon hervorbringt, der der Wunsch nach der
Moglichkeit einer Berithrung, nach Berithrungspunkten zwischen der Dichtung und
der Bildhauerei bereits eingeschrieben ist« (ebd., S. 234).

74 Rainer Maria Rilke, Brief an Clara Rilke, 2. September 1902, S. 130.

142

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

Diese dreifache Charakterisierung der Hand - als fragmentiertes Korper-
teil in Bezug auf die Frage nach skulpturaler Ganzheit, als dsthetisches
Paradigma der Gebirde sowie als schaffendes Organ im kiinstlerischen
Prozess — ist also bereits hier keineswegs eindeutig. Folgerichtig findet sich
in einer zentralen Passage der Rodin-Schrift eine entscheidende Akzentver-
schiebung, bei der sich der Fokus von den einzelnen Aufgabengebieten
und Rollenzuschreibungen auf die Hand selbst richtet. In einer kleintei-
ligen Beschreibung verschiedener Handdarstellungen im Werk Rodins
bereitet Rilke dies vor:

Es giebt im Werke Rodins Hénde, selbststindige, kleine Hinde, die, ohne zu
irgend einem Koérper zu gehoren, lebendig sind. Hinde, die sich aufrichten,
gereizt und bdse, Hinde, deren finf gestriubte Finger zu bellen scheinen wie
die funf Hilse eines Hollenhundes. Hinde, die gehen, schlafende Hande, und
Hinde, welche erwachen; verbrecherische, erblich belastete Hinde und solche,
die mude sind, die nichts mehr wollen, die sich niedergelegt haben in irgend
einen Winkel, wie kranke Tiere, welche wissen, daf ithnen niemand helfen
kann. (SW V, 164).

Es handelt sich dabei zwar um recht klassische Topoi der Handfaszination
— das spannungsvolle Changieren zwischen Dienstbarkeit und Selbststan-
digkeit, zwischen Instrumentalitit und Animalitit —, welche in einem
physiognomischen Tableau entfaltet werden. Von dieser wimmelnden
Beschreibung der Hinde in Rodins Skulpturen ausgehend, wendet die
Folgepassage sich dann aber den Hianden »als solchen« zu:

Aber Hinde sind schon ein komplizierter Organismus, ein Delta, in dem viel
fernherkommendes Leben zusammenflieft, um sich in den grofsen Strom der
Tat zu ergieffen. Es giebt eine Geschichte der Hande, sie haben tatsichlich
ihre eigene Kultur, ihre besondere Schonheit; man gesteht ihnen das Recht zu,
eine eigene Entwickelung zu haben, eigene Wiinsche, Gefiihle, Launen und
Liebhabereien. (SW V, 164)

In dieser pragnanten Charakterisierung ist also von Handen ganz allge-
mein die Rede, die nicht mehr nur als Objekte kinstlerischer Darstellun-
gen oder als Instrumente artistischer Praktiken in den Blick geraten. Rilke
richtet die Aufmerksamkeit auf eine ureigene Lebendigkeit, die Hinde
mit einer eigenen »Geschichte« und einer »eigene[n] Kultur« ausstattet
und sogar dafiir sorgt, dass sie als Lebewesen mit »eigene[n] Wiinsche[n],
Gefiihle[n], Launen und Liebhabereien«’® erscheinen. Prignant zusam-

75 Es handelt sich dabei um eines der Hauptmotive der Bildhauerei Rodins nach Rilke:
»[E]s gab nur Leben und das Ausdrucksmittel, das er sich gefunden hatte, ging gerade

143

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

mengefasst ist dies in der Metapher des Deltas, »in dem viel fernherkom-
mendes Leben zusammenflieBt«. Das mag zunichst Gberraschen, fliefSt
doch im Delta das Gewisser gerade auseinander. Rilke meint aber etwas
anderes: Im Delta ist die Gesamtheit der Zufltsse potenziert, gerade weil
der Fluss sich in diesem Moment »in den groffen Strom der Tat« ergief3t.
Als Delta erscheinen Hande als Organe des Ubergangs, wo sich Einfluss in
Ausfluss, Potenz in Aktion und Welt in Tat umwandeln.

Als solche bewegliche Konstellation von Zusammenfluss und ErgiefSen,
von Zugehorigkeit und Eigenstindigkeit ist dabei von Héanden stets im
Plural die Rede. Es deutet sich darin an, dass es weniger die vereinigende
(>sym-bolische«) Kraft der Hand, sondern eine zerstreuende (>dia-bolische<)
Potenz der Hénde ist, die Rilke fasziniert. So wird insgesamt in diesen Pas-
sagen des Rodin-Aufsatzes das Verhiltnis von Singularitit und Pluralitit,
aber auch von Ganzem und Teilen in Bewegung gehalten und stindig in
neue Konstellationen gebracht. Auch einzelne Korperteile konnen nach
Rilke die »Selbstindigkeit und Fiille eines Ganzen« (SW V, 164) erhalten,
sodass etwa eine berihrende Hand - jetzt im Singular — neue korperliche
Entititen schafft und damit als Organ der Aufteilung und Absonderung
auftritt:

Eine Hand, die sich auf eines anderen Schulter oder Schenkel legt, gehort nicht
mehr ganz zu dem Korper, von dem sie kam: aus ihr und dem Gegenstand,
den sie bertihrt oder packt, entsteht ein neues Ding, ein Ding mehr, das keinen
Namen hat und niemandem gehort; und um dieses Ding, das seine bestimmten
Grenzen hat, handelte es sich nun. (SW V, 165)

Das ist eine Fragmenttheorie der Hand, die zwar >Ganzheiten< kreiert,
aber deren »bestimmt[e] Grenzen« auflerst variabel sind und sich weni-
ger durch anatomische Sachverhalte als durch relationale und stets neu
sich konstellierende Beriihrungsverhiltnisse definieren. Gleichzeitig setzt
es einen asthetischen Blick auf die Hand voraus, der fast ein Stick Leib-
phanomenologie vermuten lasst, nach der die Hand die vermeintlichen
Begrenzungen der korperlichen Apparatur bereits hinter sich gelassen
hat: Eine Hand, die sich auf eine fremde Schulter legt, gehort nunmehr
zu ebenjener Schulter und nicht mehr zum Restkorper. So findet auch
die Rodin’sche Fragmentisthetik, die das Bruchstickhafte der Skulptur
zum kinstlerischen Prinzip erhob, ihr theoretisches Fundament in der

auf dieses Leben zu. [...] Rodin erfaflte das Leben, das tiberall war, wohin er sah.« (SW
V, 150) Spater heifSt es, der Korper bestehe »aus lauter Schauplitzen des Lebens [...],
das auf jeder Stelle individuell und groff werden kann« (SW V, 164).

144

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

so beschriebenen Logik lebendiger Organe. Weniger im Verweisungsge-
halt des einzelnen Fragments auf ein asthetisches Ganzes, denn in der
Beschreibung einer uneindeutigen Konstellationen von Pluralitat und Par-
tialitat, welche die Erscheinungsweise der Hand erfahrbar macht, liegt
die vielleicht wichtigste Uberschneidung zwischen den Rodin-Studien und
dem Malte-Roman.

b) Handerscheinung unter dem Schreibtisch: Die 29. Aufzeichnung

Um diese Perspektive auf die Hand, die Rilke hier an Rodin erarbeitet,
wiederum auf die Aufzeichnungen zu ibertragen, konnte man die folgende
These formulieren: Als Knoten- und Umschlagpunkt zwischen Leib und
Welt, zwischen Zerstreuung und Zusammenbhalt liefern Hinde im Malte-
Roman das Modell, wonach sich die Wahrnehmungen des Protagonisten
in den literarischen Text >tiibersetzen«. Sie bilden das >Delta¢, an dem eine
Wahrnehmungspraktik mit einer Schreibpraktik nicht nur zusammen-
kommt, sondern an dem beide ineinander Gbergehen und sich im frag-
mentarischen Text realisieren. Maltes Versuch des Sehen-Lernens kann
nicht mit Rodins »neue[n], grofere[n], gesetzmafigere[n] Einheiten«’¢
aufwarten und so bleibt auch die Darstellung der Hiande bruchstiickhaft.
Ihre »Launen und Liebhabereien« werden bis zur absoluten Fremdheit ra-
dikalisiert, statt dsthetische Erlebnisse erfolgen affektive Zusammenbriiche
und was bei Rodin auf eine neue Form skulpturaler Ganzheit verwies,
scheitert fir Malte an seiner verstellten Mitteilbarkeit.

Fur diese Verschaltung von Fragen der Sinnlichkeit und des Erzihlens
mit dem Organ der Hand ist die 29. Aufzeichnung des Romans, in der
Malte ein Erlebnis aus seiner Kindheit wiedergibt, die zentrale Passage
des Romans. In dieser vielgelesenen Aufzeichnung erscheint, wenn Malte
unter einem Schreibtisch bei der tastenden Suche nach einem Rotstift
seine eigene Hand beobachtet, plotzlich eine fremde Hand, die sich ihm
aus Richtung der Wand nahert. In der Beobachtung und Beschreibung
von eigener und fremder Hand fallen die angesprochenen poetologischen
und asthetischen Problemstellungen derart konzise zusammen, dass die
Aufzeichnung fast metonymisch fiir das Verfahren des Romans einsteht.
Einmal mehr geht es dabei um ein problematisiertes Erzihlen, das in
diesem Fall das Erlebnis der >Hand«Erscheinung sogar rahmt. Die Auf-

76 Rainer Maria Rilke, Brief an Clara Rilke, 2. September 1902, S. 130.

145

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

zeichnung beginnt mit den Worten: »Einmal, als es tber dieser Erzahlung
fast dunkel geworden war, war ich nahe daran, Maman von der >Hand< zu
erzihlen.« (SW VI, 792) Danach versucht Malte, sich »dem kleinen Erik
anzuvertrauen« (SW VI, 792). Beide Versuche scheitern. Noch bevor man
tberhaupt weif, wovon bei der mit Anfithrungszeichen hervorgehobenen
»Hand« die Rede sein wird, ist ihre Erzdhlbarkeit schon zweifach proble-
matisiert. In gleicher Weise wird dann nach dem Erzihlen des Erlebnisses
erneut auf dessen eigentlicher Unerzihlbarkeit insistiert:

Ich schluckte ein paarmal; denn nun wollte ich es erzahlen.

Aber wie? Ich nahm mich unbeschreiblich zusammen, aber es war nicht auszu-
dricken, so daf§ es einer begriff. Gab es Worte fiir dieses Ereignis, so war ich
zu klein, welche zu finden. Und plotzlich ergriff mich die Angst, sie kdnnten
doch, tuber mein Alter hinaus, auf einmal da sein, diese Worte, und es schien
mir firchterlicher als alles, sie dann sagen zu missen. Das Wirkliche da unten
noch einmal durchzumachen, anders, abgewandelt, von Anfang an; zu horen,
wie ich es zugebe, dazu hatte ich keine Kraft mehr. (SW VI, 796)

Malte kann an dieser Stelle nicht sprechen — es hat ihm die Sprache ver-
schlagen —, geschweige denn erzihlen — es gibt keine »Worte fiir dieses Er-
eignis« —, und das Nichterzahlen wird zur einzigen Option, zu vermeiden
es »noch einmal durchzumachen, anders, abgewandelt, von Anfang an«.
Das Erlebnis der »Hand« erscheint also innerhalb einer Rahmung, die sich
als Inkongruenz von Erzahlen und Erleben entwirft und die auch einige
Konfusion in der Chronologie des Erzihlens stiftet: Das (notwendigerwei-
se nachtragliche) Erzahlen des Erlebnisses wird vom Erzahler Malte schon
in der Prolepse als unmogliche Aufgabe charakterisiert, um daraufhin
dennoch ein >Hand«Erlebnis zu erzahlen, von dem es danach heifdt, dass
Malte davon — zumindest auf der Ebene des Erzahlten — nach dem Erleb-
nis (noch) nicht sprechen konnte. Dieses merkwiirdige Verhiltnis vom
Erzihler zur Erzihlwelt wird dadurch aufgefangen, dass Malte schreibt,
dass jetzt »wunderlich genug, das erstemal [...] ich (und schlielich auch
nur mir selber) eine Begebenheit erzihle, die nun weit zurickliegt in
meiner Kindheit.« (SW VI, 792) Erzahlakt und Erziahlwelt und damit
intra- und extradiegetische Ebenen werden kurzgeschlossen, sodass in der
Logik des Aufzeichnens als einem privaten, »nur mir selber«Erzahlen das
scheinbar Nichterzihlbare doch erzihlt werden kann. Das passiert durch-
aus in Ubereinstimmung mit der Lektion, die Malte aus dem Erlebnis
mitnehmen wird — sein Leben sei »voll lauter besonderer Dinge, die nur
fir Einen gemeint sind und die sich nicht sagen lassen« (SW VI, 796). Sie
lassen sich nicht sagen, aber man kann sie aufzeichnen.

146

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

Erzihlen und Erzahltes werden also auf mehreren Ebenen verunsichert.
Es handelt sich um ein Erlebnis, das nicht erzahlt werden kann, mit einer
Einsicht, die (noch) nicht eintritt: »Es ist natiirlich Einbildung, wenn ich
nun behaupte, ich hitte in jener Zeit schon gefiihlt, daff da etwas in
mein Leben gekommen sei [...], womit ich allein wirde herumgehen
missen.« (SW VI, 796)77 Ausgelost wird es durch eine Malszene, die
ebenfalls im Vagen bleibt: »Maman freilich behauptet nun immer, daf§
es Inseln gewesen waren [...] Aber ich glaube, das erfindet sie [...] Es
ist ausgemacht, daf§ ich an jenem Abend einen Ritter zeichnete.« (SW
VI, 793) Unsicher bleibt auch die Erscheinung der Hand, die Malte nie
zu erkliren unternimmt. Er mag sie sich eingebildet haben; der Begrift
>Einbildung« fallt aber an entschieden falschen Stellen, etwa wenn er
beztiglich der Suche nach dem Bleistift meint: »Ich bildete mir ein, eine
Menge Zeit zu verlieren.« (SW VI, 794, Hervorhebung A.H.) Friedrich
Kittlers lakonische These, Malte habe schlichtweg seine eigenen Hande
verwechselt — eine Deutung fiir die eigentlich nichts spricht’® —, mag Aus-
druck der Verlegenheit sein, die durch die erzihlerische Verunsicherung
des Geschehens ausgeldst wird.

Es lohnt sich, statt der Kliarung des Geschehens auf diegetischer Ebe-
ne, einige formale Sachverhalte in den Blick zu ricken. Wenn sich die
Handlung der Aufzeichnung von der kontrollierten Mal- und Leseszene
iiber dem Schreibtisch in die Dunkelheit unter dem Schreibtisch und
schlieflich in das Grauen der Handerscheinung herabsenkt, dann wird
etwa ein dramaturgischer Abschwung in Szene gesetzt, der die Frage nach
der Mitteilbarkeit des Erlebten regelrecht nachspielt. Mit dem Abstieg
unter den Schreibtisch vollzieht das Erlebnis den Ubergang von dem
>was sich sagen ldsst< zu dem >was sich nicht sagen lasst«. Auf formaler
Ebene der Beschreibung zeigt sich dieser Wandel als entscheidendes dra-

77 Es handelt sich wiederum um den poetologischen Modus der Vorzukunft, wie er bereits
im Erlebnis (»Spaterhin meint er sich gewisser Momente zu erinnern...«; SW VI, 1040)
und in der Legende des verlorenen Sohnes (»Viel spiter erst wird ihm klar werden.. .«
SW VI, 941) Anwendung fand (vgl. Christoph Konig, »Die Zeit der anderen Auslegung
wird kommen«).

78 Vgl. Friedrich Kittler, Aufschreibesysteme 1800/1900, S.388. Gegen diese Lesart Kittlers
sprechen mindestens drei Indizien: Erstens beschreibt Malte, dass er »auf die linke ge-
stltzt« (SW VI, 794) ist, wahrend er mit der rechten den Teppich durchtastet. Zweitens
ist die fremde Hand dem eigenen Korper entgegengesetzt; sie kommt »aus der Wand
[...] von der anderen Seite her«, der eigenen Hand entgegen (SW VI, 795). Drittens
wird die Hand dezidiert als eine andere und fremde Hand beschrieben: »eine grofere,
ungewohnlich magere Hand, wie ich noch nie eine gesehen hatte« (SW VI, 795).

147

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

maturgische Moment der Aufzeichnung, das sich gleichzeitig als Wechsel
verschiedener sinnlicher Register beschreiben lasst: von der visuell organi-
sierten Malszene Giber dem Schreibtisch zum affektiven Zusammenbruch
unter dem Schreibtisch, wo sich Malte auf den Tastsinn verlassen muss.
Damit gerit auch die minutiése Beschreibung der leiblichen Vorginge
als eigentliches Strukturmoment der Aufzeichnung in den Blick. Maltes
»Hand«Erlebnis erarbeitet eine mehrstufige Struktur sinnlichen Erlebens
und leiblicher Widerspenstigkeit, die sich im finalen Umschwung der
»Hand«Erscheinung gegen Malte als das Subjekt der leiblichen Selbstbeob-
achtung richtet.

Als motivisch zentrale Figur baut die Passage auf die fir Rilke typi-
sche Figur der Wendung auf,”” die unter dem Schreibtisch als Umschlag
distinkter sinnlicher Register in Szene gesetzt ist.’0 Zunachst zeigt sich
das Malzimmer Maltes als ein deutlich visuell organisierter Raum, der
vom starken Kontrast zwischen winterlicher Dunkelheit und punktueller
Beleuchtung gepragt ist: »Es war am Abend, im Winter, wenn ich nicht
irre, in der Stadtwohnung. Der Tisch stand in meinem Zimmer, zwischen
den Fenstern, und es war keine Lampe im Zimmer als die, die auf meine

79 Die beiden zentralen Texte, die fiir Rilkes Poesie die Figuren des Umschlags herausar-
beiten, sind: Judith Ryan, Umschlag und Verwandlung. Poetische Struktur und Dichtungs-
theorie in R. M. Rilkes Lyrik der mittleren Periode (1907-1914), Miinchen 1972, sowie Paul
de Man, »Tropes (Rilke)«, in: Allegories of reading. Figural language in Rousseau, Nietzsche,
Rilke, and Proust, New Haven und London 1979, S.20-56. Letzterer identifiziert be-
kanntlich den Chiasmus als zentrale poetische Figur Rilkes. Fir Lektiiren der Wendung
im Malte-Roman vgl. Caroline Torra-Mattenklott, Poetik der Figur. Zwischen Geometrie
und Rhetoritk: Modelle der Textkomposition von Lessing bis Valéry, Paderborn 2016, S.331-
341; sowie Irina Hron-Oberg, Hervorbringungen, S. 431.

80 Aufgrund dieser so genauen Beschreibung des Sinnesapparats soll Abstand von Lekti-
ren genommen werden, die Bedeutungen >hinter« oder »jenseits« der Hand suchen. Bei-
spielhaft sei die Lektire Helmut Naumanns genannt, der die Unsagbarkeit des
Erfahrenen als »entscheidende Erfahrung, die Malte am Erlebnis mit der Hand gewon-
nen hat«, derart betont, dass sie am Ende »wichtiger als die Hand als solche« sei
(Helmut Naumann, Neue Malte-Studien, Untersuchungen zu Aufbau und Aussagegehalt der
»Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge« von Rainer Maria Rilke, Rheinfelden 1989,
S.93). Nichtsdestoweniger meint Naumann dann in der eigenen und fremden Hand
den Konflikt von Kindheit und Erwachsenenzeit symbolisiert zu sehen: »Die Seinsweise
des dlteren Menschen, das Erwachsensein, greift nach der Kindheit und ruft in dem Kin-
de Grauen hervor.« (Vgl. ebd., S. 108) Das ist nicht unplausibel, iberspringt aber die Be-
schreibungsebene des leiblichen Erlebens, auf die hier Wert gelegt werden soll.
Naumann gibt daraiiber hinaus einen konzisen und kritischen Uberblick tber die
bis 1989 erschienenen Interpretationen, auf die nicht im Einzelnen eingegangen wer-
den kann und welche die Hand hauptsichlich als Symbol der Angst oder des Leidens
verstehen (vgl. ebd., S. 97-102).

148

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

Blatter schien und auf Mademoiselles Buch.« (SW VI, 793) Entsprechend
betont werden die Blickformen: wie Maltes Kindermadchen stets dieselbe
Seite anstarrt, »als schaute sie Worte hinzu« (SW VI, 793), oder wie Malte
alles »mit ein wenig nach rechts geneigtem Kopfe an[sah]« (SW VI, 793).
Sogar die Farbigkeit der Zeichnung wird hervorgehoben, die »so bunt
[wurde], daf§ ich oft die Stifte wechseln muflte« (SW VI, 794), bis zum
herabrollenden Bleistift, der »quer iber das beschienene Blatt an den
Rand [rollte] und fiel, ehe ichs verhindern konnte, an mir vorbei hinunter
und war fort« (SW VI, 794). Selbst wenn der Rotstift vom Schreibtisch
fallt und einfach »fort«, weil nicht mehr sichtbar, ist, bleiben Sehweisen
und Blickrichtungen entscheidend.

Das andert sich, sobald sich Malte daran macht, dem Stift »nachzuklet-
tern« (SW VI, 794). Malte kniet auf dem Sessel, um zum Tisch zu rei-
chen, nun kostet es ihn »allerhand Veranstaltungen, hinunterzukommen;
meine Beine schienen mir viel zu lang, ich konnte sie nicht unter mir
hervorziehen; die zu lange eingehaltene kniende Stellung hatte meine
Glieder dumpf gemacht; ich wufite nicht, was zu mir und was zum Ses-
sel gehorte.« (SW VI, 794) Nachdem sich dieses hinderliche Verhiltnis
zum Eigenleib an die Stelle des von der Lampe beleuchteten visuellen
Raums schiebt, folgt der Wechsel ins Taktile, sobald Malte unter dem
Schreibtisch ankommt: »Eingestellt auf die Helligkeit da oben und noch
ganz begeistert fir die Farben auf dem weiflen Papier, vermochten meine
Augen nicht das geringste unter dem Tisch zu erkennen.« (SW VI, 794)
Die »Helligkeit da oben« wird nicht nur mit der eingetretenen Dunkelheit
kontrastiert, sondern in ein taktiles Verhaltnis tbersetzt: Das Schwarze
scheint »so zugeschlossen, [...] daf§ ich bange war, daran zu stoffen« (SW
VI, 794). Nicht zufillig landet Malte daher »auf einem Fell« (SW VI, 794),
das er unter dem Schreibtisch abtastet. Es handelt sich um eine doppelte
Referenz auf den Tastsinn: Einerseits ist (oder war) das Fell selbst eine
Haut und wenn die Hand Maltes »in dem kihlen, langhaarigen Teppich
herum[kammt]« (SW VI, 794), dann trifft hier Haut auf Haut; andererseits
ist das Fell, wie selbiges Zitat deutlich zeigt, selbst ein taktiles Ding, d.h.
ein Objekt, das sich in privilegierter Weise dem Tastsinn anbietet.8! Damit

81 Michel Serres Philosophie der Fiinf Sinne hat fiir den Pelz beschrieben, was sich hier
auch auf den Fellteppich tbertragen lasst: »Pelz [...] ist zum Anfassen, und er verhillg
er ist weich, nicht hart; er ist locker, nicht fest; er ist herrlich anzufiihlen, zart und sam-
ten«. (Michel Serres, Dre fiinf Sinne. Eine Philosophie der Gemenge und Gemische, Frank-
furt a.M. 1998, S.97.) Serres wird Uber die Pelzpantoffeln (»pantoufles de vair«)

149

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

hat sich die Sinneshierarchie mit dem Herabsteigen unter den Schreib-
tisch vom Sehsinn zum Tastsinn gekehrt. Das geschieht an dieser Stelle al-
lerdings nicht als ein Paragone von Sehsinn versus Tastsinn, sondern in der
Form einer topologischen Zerstreuung von Wahrnehmungsmodalititen.
Entsprechend entsteht die entscheidende Erfahrung Maltes aus der Art
und Weise, wie ein Sinnesregister ins andere umkippt. Anlass dafiir ist die
Tatsache, dass »fiir meine unwillkdrlich angestrengten Augen das Dunkel
nach und nach durchsichtiger wurde« (SW VI, 794f.), der Sehsinn sich
also seine Vormachtstellung zuriickerobert. In dieser buchstablich zwie-
lichtigen Situation beschreibt Malte Stiick fir Stiick die visuelle Wiederge-
winnung einzelner erkennbarer Objekte in einer rickwarts vorgehenden
Beschreibung, von der hinteren Wand zurtick zum eigenen Korper:

Ich konnte schon hinten die Wand unterscheiden, die mit einer hellen Leiste
abschlof; ich orientierte mich tiber die Beine des Tisches; ich erkannte vor
allem meine eigene, ausgespreizte Hand, die sich ganz allein, ein bifichen wie
ein Wassertier, da unten bewegte und den Grund untersuchte. Ich sah ihr,
weifl ich noch, fast neugierig zu; es kam mir vor, als konnte sie Dinge, die
ich sie nicht gelehrt hatte, wie sie da unten so eigenmichtig herumtastete mit
Bewegungen, die ich nie an ihr beobachtet hatte. Ich verfolgte sie, wie sie
vordrang, es interessierte mich, ich war auf allerhand vorbereitet. (SW VI, 795)

Aschenputtels eine Theorie des »variablen Tastsinns« entspinnen, die auf eine philoso-
phische Wiederentdeckung der Haut und des Tastsinns als uneindeutiger und spatiali-
sierter Schauplatz des Bewusstseins hinauslauft. Serres spricht von der »verschwiegenen
Herrschaft des Tastsinns« (ebd., S.72). Eine Parallele zwischen Rilkes Aufzeichnungen
und Serres’ Die fiinf Sinne, auf die an dieser Stelle nur am Rande hingewiesen werden
kann, ist die Ekphrasis der sechs mittelalterlichen Wandteppiche La Dame a Licorne, die
beide unternehmen. Die Teppiche allegorisieren die finf Sinne (und einen sensus com-
munis mit dem Titel »A mon seul désir«). Tatsachlich wurden sie erst 1921 — also nach
Fertigstellung von Rilkes Aufzeichnungen — durch den Kunsthistoriker A. F. Kendrick als
Allegorien der fiinf Sinne identifiziert: Albert Frank Kendrick, »Quelques remarques
sur les tapisseries de La Dame a la Licorne au musée de Cluny. Les ateliers de tapisserie
en Angleterre«, in: Actes du Congrés d’Histoire de I’Art de 1921, Bd. 3, Paris 1924, S. 662—
671, hier: S. 665. Fiir Serres tragt bei den Wandteppichen der Tastsinn »den Sieg davon«
(Michel Serres, Die fiinf Sinne, S. 65), weil die Darstellung von Tiichern und Zelten auf
den Teppichen auf ein Aquivalenzverhiltnis zwischen der Allegorisierung des Tastsinns
auf einem Teppich mit der taktilen Natur der Teppiche selbst verweist. Rilke weif§ von
der allegorischen Bedeutung der Teppiche nichts und schenkt auch der Darstellung des
Tastsinns keine groffere Aufmerksamkeit. Zum Kontext der Wandteppiche und Rilkes
Beschiftigung mit ihnen vgl. Egon Olessak, »Nachwort«, in: Rainer Maria Rilke, Die
Dame mit dem Einhorn, Frankfurt a.M. 1978, S. 39-58. Eine jiingere Wiederbelebung ha-
ben die Teppiche in den Harry Potter-Verfilmungen erfahren, wo sie den common room
des Hauses Gryflindor schmiicken.

150

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

Wo sich schon beim umstindlichen Herunterklettern unter den Schreib-
tisch die dumpf gewordenen Glieder nicht mehr dem Willen des Ich
fugten, entwickelt die Hand hier ein Eigenleben, das derjenigen Selbst-
standigkeit entspricht, die Rilke in den Rodin-Studien fiir die Hand
beschrieb: die Hand hat »eigene Wiinsche, Gefiihle, Launen und Liebha-
bereien«. (SW V, 164) Unter dem Schreibtisch untersucht Maltes Hand
»ganz allein« und »eigenmichtig« den Boden ab und bedarf keiner Kon-
trollinstanz, »als konnte sie Dinge, die ich sie nicht gelehrt hatte«.8? Dabei
geht die Aufteilung der einzelnen Sinnesregister durch den Kérper Maltes
hindurch, wenn gleichzeitig vom Auge Maltes beobachtet und von der
Hand Maltes getastet wird. Derart in zwei distinkte sinnliche Instanzen
geteilt, erscheint die Beobachtung der Hand zunichst als kindliche For-
schungsszene beschrieben: Er schaut »neugierig zu« und »es interessierte«
thn. (SW VI, 795) Es zeigt sich also eine Selbstspaltung, bei der die Hand,
wie es im Rodin-Aufsatz heifSt, »nicht mehr ganz zu dem Korper [gehort],
von dem sie kam«. (SW V, 165) Damit bereitet sich aber vor, was danach
als gespenstische Spiegelfigur dieses hindischen Eigenlebens erscheint.
Eine fremde Hand erscheint:

Ich verfolgte sie [hier noch die eigene Hand, A.H.], wie sie vordrang, es interes-
sierte mich, ich war auf allerhand vorbereitet. Aber wie hitte ich darauf gefafSt
sein sollen, daf§ ihr mit einem Male aus der Wand eine andere Hand entgegen-
kam, eine grofere, ungewdhnlich magere Hand, wie ich noch nie eine gesehen
hatte. Sie suchte in ahnlicher Weise von der anderen Seite her, und die beiden
gespreizten Hinde bewegten sich blind aufeinander zu. Meine Neugierde war
noch nicht aufgebraucht, aber plétzlich war sie zu Ende, und es war nur Grauen
da. (SW VI, 795)

Dieser Umsturz ins Grauen wird passenderweise als Ubergang zweier
Handmetaphoriken beschrieben: vom neugierigen »ich war auf allerband
vorbereitet« zur Feststellung, darauf hitte er gerade nicht »gefasst« sein

82 Dorothee Kimmich verortet diese Szene im Zusammenhang des Ding-Diskurses der
klassischen Moderne — eine These, die sich schon deshalb anbietet, weil auch Rilke in
den Rodin-Studien von der Hand als »ein[em] neue[n] Ding, einfem] Ding mehr« (SW
V, 165) spricht. Kimmich schreibt: »Die fremde Hand ohne Kérper ist ihm dabei nicht
fremder als seine eigene Hand, die er auch beobachtet, als sei sie ohne Korper, als sei sie
ihm fremd. Seine Hand ist ein Ding und das Ding lebt. Keine der beiden Hande ist sei-
nem Willen unterworfen und man kann nicht entscheiden, was gruseliger ist, die frem-
de Hand am Korper oder die fremde Hand aus der Wand. Hysterische Dislokation und
magisch-mystische Erfahrung treffen sich unter dem dunklen Tisch in seiner Kinderer-
innerungen.« (Dorothee Kimmich, Lebendige Dinge in der Moderne, Konstanz 2011,
S.72f.)

151

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

konnen. Auf vieles war Malte vorbereitet, aber darauf gerade nicht: Unter
dem Schreibtisch erscheint eine Hand, die deutlich als eine »anderex,
»groffere« und »magere« markiert ist und damit als Gegenmodell zu
Maltes Kinderhand erscheint. Dennoch bewegen sich in einer Art Zerr-
spiegelung »die beiden gespreizten Hiande« (SW VI, 795) in analogen Be-
wegungen aufeinander zu, wie um das Eigene und das Fremde ineinander
aufgehen zu lassen.’3

Die Vereinigung, welche die beiden Hande anstreben, wird nun von
Malte verhindert, da er meint, »daf§ die eine von den Hinden mir gehorte
und daf sie sich da in etwas einlief, was nicht wieder gutzumachen
war« (SW VI, 795). In einer Art Restitution der eigenen korperlichen
Verfasstheit ergreift Malte wieder Besitz von der eigenen Hand und zieht
sie und sich selbst aus dem Erlebnis zurtck: »Mit allem Recht, das ich
auf sie hatte, hielt ich sie an und zog sie flach und langsam zuriick,
indem ich die andere nicht aus den Augen lief, die weitersuchte.« (SW
VI, 795) Zuvor jedoch, im Zwischenmoment nach dem Erscheinen und
vor dem Riickzug, liegt der entscheidende Moment eines Erlebnisses, in
dem sich einen Augenblick lang Handlungsweisen, Wahrnehmungsmodi
und korperliche Selbstverhiltnisse in der Schwebe befinden. Dieses Inter-
vall des Erlebens, als »Indeterminationszentrum« zwischen Rezeption und
Aktion, hat Gilles Deleuze in seinen Kino-Biichern als Affekt bezeichnet:
»Zwischen einer in gewisser Hinsicht verwirrenden Wahrnehmung und
einer verzogerten Handlung« zeigt sich eine »Koinzidenz von Subjekt und
Objekt [...], in der sich das Subjekt selbst wahrnimmt — oder vielmehr
sich >von innen< empfindet oder spiirt«.®4 Im Zwischenraum von Sehen
und Tasten werden die beiden Hande zu den Agenten eines »Bewegungs-

83 Das >Hand«Erlebnis fiigt sich in eine Reihe von Umkehrungs- und Umwendungsversu-
chen des Romans, die im Roman oft auch an Figuren der Innen-Aufen-Verkehrung ge-
bunden werden. Malte hat sie zuvor an einer Frau beschrieben, der beim Heben des
Kopfes »das Gesicht in den zwei Hianden blieb [...] Mir graute, ein Gesicht von innen
zu sehen« (SW VI, 712), oder bei einem abgebrochenen Haus, dessen vergangenes Le-
ben noch an den Auflenwinden der Nachbarhduser klebt (vgl. SW VI, 749-751). Vgl.
zu letzterem die Lektire von Oliver Grill und Wolfgang Hottner, »Wandverwandlung:
Menzels >Haus im Abbruch« und Rilkes >Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brig-
ge«, in: Hofmannsthal. Jahrbuch zur europdischen Moderne 22 (2014), S. 285-310, die mit
Adolph von Menzel ein mogliches kunstgeschichtliches Vorbild der Beschreibung Ril-
kes aufweisen und in der Beschreibung selbst eine metapoetische Schaltstelle fiir das
Verfahren des Romans erkennen.

84 Gilles Deleuze, Das Bewegungs-Bild. Kino I, Frankfurt a.M. 1997, S. 96.

152

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

impuls[es] auf einem Empfindungsnerv«$S so die konzise Definition des
Affekts. Mit der Wiederinbesitznahme der eigenen Hand vollzieht Malte
zwar die Rickkehr vom Grauen des affektiven Erlebens ins Licht der eige-
nen Zeichnungen, aber das Aufeinandertreffen der losgelosten Korperteile
im halbdunklen Fihlraum des Teppichs macht die Riickkehr zu einem
selbstbestimmten Ich unmoglich. Was bleibt, ist — ebenfalls als Affektbild
nach Deleuze®® — das sprachlose Gesicht Maltes: »Ich saff ganz tief im
Sessel, die Zahne schlugen mir aufeinander, und ich hatte so wenig Blut
im Gesicht, daf§ mir schien, es wire kein Blau mehr in meinen Augen.«
(SW V1, 795) Vom Klappern der Zahne bis zum Schwinden des Bluts alle-
gorisiert oder metaphorisiert der Korper hier nicht irgendetwas, sondern
wird zum Schauplatz eines »Bruch[s] im sensomotorischen Band«, der
»die Fiihlbarkeit selbst tibersteigt«.8” Entsprechend verschlagt es in diesem
Moment des affektiven Schocks Malte die Sprache: »Mademoiselle —, woll-
te ich sagen und konnte es nicht.« (SW VI, 796) Und in Entsprechung
zu dieser Sprachlosigkeit ist auch der Erzihlablauf des sHand«Erlebnisses
unterbrochen: »[I]ch kann nicht sagen, wie ich hinaufkam.« (SW VI, 795)
Von einem solchen Affekt lasst sich schlichtweg nicht reden. Er markiert
fir Malte den Eintritt derjenigen »Dinge, die nur fir Einen gemeint sind
und die sich nicht sagen lassen« (SW VI, 796).

Es handelt sich um die radikalisierte Umsetzung der Bruchlinien leib-
licher Selbsterfahrung, in der sich Bertithren in Bertihrtwerden wandelt
und die Autoaffektion in eine Heteroaffektion kippt. Die asthetische Erha-
benheit leiblicher Entgrenzung, wie sie sich noch in den Rodin-Studien
und spiter im Erlebnis beschrieben findet, ist hier verloren gegangen:
Malte wird mit einem Affekt konfrontiert, der nicht mehr zu kontrollie-
ren ist, mit Organen, die nicht mehr zum Korper gehoéren, mit einem
Leib, der keine klaren Demarkationslinien mehr zulisst, und mit einem
Erleben, das sich der Sprache entzieht. Im affektiven Zusammenbruch sei-
nes Selbstverhaltnisses schildert Malte damit die (Uber-)Steigerung dessen,
was sich in Husserls Doppelempfindung angekindigt hat. Die affektive
Konstellation von intensiven Verhaltnissen und leiblichen Werdenspro-
zessen, die der phinomenologische Leib gleichzeitig freisetzt und zu kon-

85 Ebd.,, S.123.

86 Vgl.ebd., S.123-128.

87 Joseph Vogl, »Schone gelbe Farbe. Godard mit Deleuzes, in: Friedrich Balke und Joseph
Vogl (Hg.), Gilles Deleuze — Bruchlinien der Philosophie, Miinchen 1996, S. 252265, hier:
S. 258f.

153

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

trollieren versucht, tiberrascht Malte von einem Auflen, das gleichzeitig
dem Inneren entstammt. Dieses Erlebnis, das nicht mehr zwischen Eigen-
und Fremdleib unterscheiden lasst, wendet sich gegen Malte und miindet
in den Horror.

c) »Durchaus nicht meine gewohnliche Hand«: Die Folgeaufzeichnungen

Dass sich im Brennglas der Kindheitserinnerungen diejenige Erlebens-
struktur entwickelt, die Maltes Wahrnehmungspraktiken und damit das
Verfahren des Romans insgesamt formen, erkennt man auch daran, dass
die Folgeaufzeichnungen weiterhin um prekire Selbstverhaltnisse, frag-
mentierte Korper, affektive Zusammenbriiche und immer wieder um die
eigenen Hinde kreisen. Schon die folgende 30. Aufzeichnung beschreibt
das bereits zitierte Kinderfieber, in dem sich der Leib nach auflen offnet
und die Gberforderten Hinde versuchen, »alles wieder in mich hineinzu-
schichten, ordentlich, der Reihe nach«. (SW VI, 797) Auch hier kommen
Leib, Affekt und Sprachlosigkeit zusammen: »Dann packte mich die Wut,
und ich warf alles in Haufen in mich hinein und prefite es zusammen;
aber ich ging nicht wieder dartiber zu. Und da schrie ich, halb offen
wie ich war, schrie ich und schrie.« (SW VI, 796) Erst die Rickkehr zur
taktilen Erfahrung hilft Malte. An seiner Mutter befihlt er, »erstaunt und
entziickt wie nie, ihr Haar und ihr kleines, gepflegtes Gesicht und die kal-
ten Steine an ihren Ohren und die Seide am Rand ihrer Schultern« (SW
VI, 797), wahrend der Vater prosaischer reagiert: Er »griff nach meiner
Hand und zahlte den Puls« (SW VI, 797). Eine psychoanalytische Lesart
bietet sich, zwischen dem Partialobjekt des »Hand«Erlebnisses und einem
auf die Mutter bezogenen Begehren, sicherlich an.®® Patricia Linden und
Andreas Huyssen haben den Versuch unternommen, Maltes Erlebnisse
als Verlust eines stabilen Egos®® oder als Ausbruch aus der symbolischen

88 Entsprechende Lektiiren wurden etwa im Hinblick auf Freuds Theorie des Unheimli-
chen unternommen, vgl. J. R. Goodall, »Theories of the >Unheimliche« and Rilke’s
Phantom Hand, in: Religion & Literature 21(2) (1989), S. 45-60.

89 Huyssen beschreibt die »anxieties of excess, of flowing over, of unstable bodily bounda-
ries«, knipft diese an Begehrensstrukturen und bindet sie an die historische Thematik
des Grofstadterlebens an, vgl. das Kapitel »Paris/childhood: the fragmented body in Ril-
ke’s Notebooks of Malte Laurids Brigge«, in: Andreas Huyssen, Twilight Memories. Mar-
king Time in a Culture of Amnesia, New York 2012, S. 105-126, hier: S. 120.

154

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

Ordnung zu verstehen.?® Eine Lektiire, die das Umkippen leiblicher Sinn-
lichkeit in das Erleben unheimlicher Partialobjekte nachzeichnet, kann
daran anschlieffen — das gilt insbesondere fiir die nachfolgende >Spiegel-
Szene« der 32. Aufzeichnung. Dort wird erneut eine fragmentierte Selbst-
erfahrung mit einem affektiven Zusammenbruch verkniipft, sodass sich
die Aufzeichnung in vielerlei Hinsicht als Parallelgeschehen zum >Hand«
Erlebnis der 29. Aufzeichnung liest. Wenn sich Malte dabei gefundene
Kleidungsstiicke iberwirft, dann zeigt sich wiederum ein buchstéibliches
>Eintauchen< in ein Reich des Taktilen, wenn die Stoffe der Kostiime
Malte »in eine Art von Rausch« versetzen: »die geriumigen Mantel, die
Tiicher, die Schals, die Schleier, alle diese nachgiebigen, groffen, unver-
wendeten Stoffe, die weich und schmeichelnd waren oder so gleitend, daf§
man sie kaum zu fassen bekam.« (SW VI, 805) Und auch hier wird die
Hand zur Figur einer neugierig beobachteten Selbstentfernung vom eige-
nen Leib, sobald sich Malte im Spiegel als jemand Fremdes gegentbertritt
und die Hand als eigenstandiger Akteur erscheint:

Kaum hatte ich einen dieser Anziige angelegt, muflte ich mir eingestehen,
daf§ er mich in seine Macht bekam; daf er mir meine Bewegungen, meinen
Gesichtsausdruck, ja sogar meine Einfille vorschrieb; meine Hand, tiber die die
Spitzenmanschette fiel und wieder fiel, war durchaus nicht meine gew6hnliche
Hand; sie bewegte sich wie ein Akteur, ja, ich mdchte sagen, sie sah sich selber
zu, so Ubertrieben das auch klingt. (SW VI, 804)

Obwohl Malte an dieser Stelle noch betont, dass er es dabei nie so weit
trieb, »dafl ich mich mir selber entfremdet fihlte« (SW VI, 804), kommt
es auch hier zu einem Kippen der Situation und zu einem Zusammen-
bruch. Malte stoft aus Versehen einen Tisch um, wobei Porzellanpapagei-
en, Bonbondosen und ein Flakon zerschellen: »[E]s sah aus, als sei alles
entzwei.« (SW VI, 807) Mit dem Bruch in der Dingwelt geschieht nun
auch der Bruch auf der Subjektebene.”! Malte gerat in einen »unsinnigen

90 Patricia Linden schreibt einfiihrend, man bekomme »psychoanalytische Interpretatio-
nen im Werk quasi nachgeworfen« (Patricia Linden, *Im Manuskript an den Rand ge-
schrieben, S. 13).

91 Die Aufzeichnung lasst sich auch als Erweckungserlebnis von Maltes Sexualitit deuten,
worauf die Beschreibung deutet, aus dem Flakon sei »der Rest irgendeiner alten Essenz
herausgespritzt [...], der nun einen Fleck von sehr widerlicher Physiognomie auf dem
klaren Parkett bildete. Ich trocknete ihn schnell mit irgendwas auf, das an mir herunter-
hing, aber er wurde nur schwirzer und unangenehmer. Ich war recht verzweifelt.« (SW
VI, 807)

155

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Zustand, den ich nicht mehr begriff« (SW VI, 807), ausgelost durch ein

Spiegelungsphianomen:
Der Augenblick der Vergeltung war fir ihn [den Spiegel, A.H.] gekommen.
Wihrend ich in maflos zunehmender Beklemmung mich anstrengte, mich
irgendwie aus meiner Vermummung hinauszuzwingen, ndtigte er mich, ich
weif nicht womit, aufzusehen und diktierte mir ein Bild, nein, eine Wirklich-
keit, eine fremde, unbegreifliche monstrose Wirklichkeit, mit der ich durch-
trankt wurde gegen meinen Willen: denn jetzt war er der Starkere, und ich war
der Spiegel. Ich starrte diesen groflen, schrecklichen Unbekannten vor mir an,
und es schien mir ungeheuerlich, mit ihm allein zu sein. Aber in demselben
Moment, da ich dies dachte, geschah das Auferste: ich verlor allen Sinn, ich
fiel einfach aus. Eine Sekunde lang hatte ich eine unbeschreibliche, wehe und

vergebliche Sehnsucht nach mir, dann war nur noch er: es war nichts aufer
ihm. (SW VI, 807f.)

Die Integrationsfihigkeit des Subjekts wird hier, angesichts des Doppel-
gangers im Spiegel und der schwebenden Autonomie der eigenen Hand,
tberfordert und fihrt zum Zusammenbruch des Ich. Auf mehreren Ebe-
nen zeigen sich die Parallelen zum >Hand«Erlebnis der 29. Aufzeichnung,.
Eine verzerrte Spiegelsituation — dort ein nach auffen gekehrtes Inneres,
hier die Rollenverkehrung von Ich und Spiegelbild (»ich war der Spiegel«)
— fihrt zu einem Umkippen der Situation in ein Reales, das nur unter
Zuhilfenahme verneinender Prifixe beschrieben werden kann: Malte wird
zum »Unbekannten«, die Wirklichkeit ist »unbegreiflich«, das Erlebnis
»ungeheuerlich«, Maltes Sehnsucht »unbeschreiblich«. Entsprechend die-
ses Zusammenbruchs der Semiotik erfolgt das affektive Geschehen als
Zusammenbruch der Sensomotorik: »Ich verlor allen Sinn, ich fiel ein-
fach aus.« Was Lacan am Spiegelstadium als Ersterfahrung imaginierter
Ganzheitlichkeit beschrieb, bleibt im Malte-Roman also aufgeschoben: Er
durchlebt eine Erfahrung, in der er nur noch als das Stiickwerk eines Sub-
jekts zurtickbleibt, das einst Malte war.”? Er liegt da, wie der Hausdiener

92 Laut Huyssen ist die Szene als Spiegelstadium nach Lacan schlecht beschrieben, inso-
fern die Identifikation mit dem imaginiren Selbst gerade nicht stattfindet: »Malte’s mir-
ror scene, however, produces the exact opposite of what Lacan has described in his
seminal work on the mirror stage. [...] What is important for a reading of Rilke’s novel
is the fact that Malte never even reaches the stage of imaginary identification of self with
the mirror image, which functions like a visual representation of the unitary, fully diffe-
rentiated, and fortified ego.« (Andreas Huyssen, Twilight Memories, S. 117.) Freilich tritt
das Spiegelstadium nach Lacan wesentlich frither ein als zur Adoleszenzzeit. Vgl.
Jacques Lacan, »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psy-
choanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Schriflen I, Weinheim und Berlin 1986,

156

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbriiche

Sieversen beschreibt, »ohne Besinnung« und »wie ein Sttck in allen den
Tuchern, rein wie ein Stiick« (SW VI, 809). Ein letztes Mal zeigt sich ein
Entsprechungsverhaltnis von Erleben und Erzihlform: Es wirke, »als sei
alles entzwei«. (SW VI, 807)

Spater wird sich Malte nach einer »Zeit der anderen Auslegung« seh-
nen, in der »jeder Sinn wie Wolken sich auflésen und wie Wasser nieder-
gehen« (SW VI, 756) wird. In den Kindheitserlebnissen, die jeden Sinn
ubersteigen und verlustig gehen lassen, hat sich diese Zeit in gewisser
Weise angekiindigt. In der 18. Aufzeichnung schreibt Malte dazu, es fehle
»ein kleines, und ich konnte das alles begreifen und gutheiffen. Nur ein
Schritt, und mein tiefes Elend wirde Seligkeit sein. Aber ich kann diesen
Schritt nicht tun, ich bin gefallen und kann mich nicht mehr autheben,
weil ich zerbrochen bin.« (SW VI, 756) Diese Struktur des >noch nicht,
aber dann« bleibt der Stand von Maltes Erleben, auch in der Verkleidungs-
szene: immer einen Schritt, der nicht gegangen werden kann, entfernt.
Malte bringt nur noch eine Gebarde hervor, in der die Geste des verlore-
nen Sohnes aus der letzten Aufzeichnung vorweggenommen wird: »Und
endlich kniete ich hin vor ihnen, wie nie ein Mensch gekniet hat; ich
kniete und hob meine Hiande zu ihnen auf und flehte: >Herausnehmen,
wenn es noch geht, und behalten, aber sie horten es nicht; ich hatte keine
Stimme mehr.« (SW VI, 808f.)

Die zu Beginn dieses Kapitels am Erlebnis I & II vorgestellte Sinnlich-
keitskonzeption Rilkes, die sich aus resonativer Leiblichkeit, mystischem
Erleben und poetologischer Ermoglichung zusammensetzte, erscheint
hier in radikal brichiger Form. Im Zwischenraum von betasteten Stoffen
und der Selbstbeobachtung der eigenen Hand entsteht ein affektives Va-
kuum, in dem zwischen Perzeption und Aktion eine Form des Erlebens
aufscheint, die Korpergrenzen auflost, in der ein stabiles Ich sich verfliich-
tigt und die Sprache nichts mehr sagen kann. Der Malte-Roman setzt die-
se, besonders in Aufzeichnungen 29 bis 32 entwickelte Form des Erlebens
in einem literarischen Text um, der sich als Sammlung fragmentierter
Einzelaufzeichnungen prisentiert, dessen Erzahlversuche sich wiederholt
selbst im Wege stehen und sich in Gebirden tbersetzen, die nichts aussa-
gen oder nicht verstanden werden. Darin besteht dann paradoxerweise
der erkenntnistheoretische Gewinn dieser Beschreibungen, die das >un-
mittelbare« Tastgeschehen und die taktile Selbstaffektion, wie sie noch bei

S. 61-70. Patricia Linden beschreibt die Szene als »Versuch des Ausbruchs aus der sym-
bolischen Ordnung« (Patricia Linden, *Im Manuskript an den Rand geschrieben, S. 47).

157

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Brichige Sinnlichkeit in Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge

Husserl vorausgesetzt werden, in ein affektives Leiberleben tberfiihren,
das die Reflexionsfahigkeit des Subjekts und die Integrationsfahigkeit der
Sprache ubersteigt. Trotz oder wegen aller theologisch tiberhohten Hoft-
nung auf die Transzendierung des Leiblichen und auf die po(i)etische
Erlosung eines apokalyptischen Schreibens formulieren die Awufzeichnun-
gen mehr als alles andere eine Skepsis beziiglich einer »(Wieder-)Inbesitz-
nahme« wahrnehmender und wahrgenommener Héinde. Gegeniiber des
phinomenologischen Modus reflektierter Selbsterkenntnis mahnen die
Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge zur Vorsicht und tberfthren die
affektive Konstellation leiblicher Berithrung als Figur >widerspenstiger
Hande« in einen literarischen Raum, der das Nichtmitteilbare des leib-
lichen Erlebens zum Formprinzip werden lasst. Die Aufzeichnungen des
Malte Laurids Brigge entwerfen eine Literatur, die sich in einem Intervall
des Erlebens einnistet, das nicht mehr zu beschreiben ist.

Einige Jahre nach den Aufzeichnungen hat Rilke diese skeptische Wen-
dung einer Wahrnehmungstheorie des Taktilen in der zweiten seiner Dui-
neser Elegien erneut aufgegriffen, wenn es heifft, dass wir da, »wo wir
fihlen, verflichtigen« (SW 1, 689). Im elegischen Ton des Klagegedichts
wird hier recht argwohnisch die Berithrungen zweier Liebender beschrie-
ben, denen »die Vorsicht / menschlicher Geste« entgegengestellt wird. Am
Rande entwickelt die Elegie dabei eine eigene dichterische Doppelempfin-
dung:

Seht, mir geschiehts, daf§ meine Hande einander
inne werden oder dafy mein gebrauchtes

Gesicht in ihnen sich schont. Das giebt mir ein wenig
Empfindung. Doch wer wagte darum schon zu sein? (SW 1, 691)

Husserls Doppelempfindung entstand aus der Hoffnung, dass aus der
Figur »einander inne werden[der]« Hande eine ganze phanomenologische
Theorie des Sinnlichen entstehen konnte, insofern die Autoaffektion der
Bertihrung einen Leib entwirft, der das gesamte Feld des Sinnlichen orga-
nisiert. Nach Rilkes zweiter Elegie konnen aus »ein wenig / Empfindung«
keine solchen Seinsweisen erstehen. So wie Rilke in den Aufzeichnungen
die Untiefen berihrenden Empfindens am fragilen Subjekt Malte Laurids
Brigge auslotete, so bleibt er auch gegentiber der Geste des Hindchenhal-
tens der beiden Liebenden skeptisch: »Ihr greift euch. Habt ihr Beweise?«
(SW 1, 691)

158

- am 13.01.2026, 07:10:02.


https://doi.org/10.5771/9783968218991-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1 Konturen des Erlebens
	b) Schreiben und Erleben im Malte-Roman

	a) Rilke und die Phänomenologie: Erlebnis
	3.2 Wahrnehmungspraktik und Romanform
	a) Zwischen Aufzeichnung und Fragment
	b) Maltes ›Wahrnehmungshand‹ als Erzählorgan und Formprinzip
	c) Versuche, den Roman zu beenden: Die Gebärde

	3.3 Widerspenstigkeit des Erlebens: Maltes Zusammenbrüche
	a) »Ein komplizierter Organismus«: Rilkes Interesse an der Hand
	b) Handerscheinung unter dem Schreibtisch: Die 29. Aufzeichnung
	c) »Durchaus nicht meine gewöhnliche Hand«: Die Folgeaufzeichnungen


