Teil IV

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956507847-281 -

m 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Schlussbetrachtung

Die folgende Schlussbetrachtung konzentriert sich vor dem Hintergrund einer
Zusammenfassung (9.1) des in den Kapiteln 3 bis 8 Diskutierten v.a. auf einen
tragenden Aspekt der Untersuchung, indem sie die sprachlichen und konzeptu-
ellen Voraussetzungen, auf denen die Rede von einem Religionsdiskurs im Ori-
entdiskurs basiert, in einen groferen theoretischen und historischen Zusam-
menhang einordnet und die Ergebnisse der Quellenlektiiren im Hinblick auf
eine verallgemeinerbare historische Entwicklungslinie, die sich im Religionsdis-
kurs zu erkennen gibt, zusammenfihrt (9.2, 9.3, 9.4). Ein Ausblick zum Schluss
(9.5) schneidet einige Punkte aus dem Bereich der postkolonialen Studien an,
die bei weiterfiihrenden Uberlegungen zu berticksichtigen wiren.

9.1 Zusammenfassung einiger Analyseschritte und Resultate
(Kapitel 3-8)

Die vorliegende Studie, die sich mit der Schlussbetrachtung ihrem Ende zu-
neigt, steht und fallt mit dem 1835-1841 in St. Petersburg in siebzehn Binden
erschienenen (und nicht abgeschlossenen) Enzyklopidischen Lexikon (Enciklope-
diceskij lekstkon, Abk. EL), das der Untersuchung als narrativer Leitfaden dient
und zugleich auch eine ihrer wesentlichen Quellen darstellt. An Konzepte von
Deleuze & Guattari und Umberto Eco ankniipfend, modelliert Kapitel 3 das EL
als regulatives Prinzip der Darstellung, als narrativen Zusammenhalt des the-
matischen Spektrums, das diese Arbeit abdeckt. Der Rickgriff auf diese Enzy-
klopadie erlaubt eine kompositorische Orientierungsleistung dhnlich derjeni-
gen, die der Roman Der Meister und Margarita in Karl Schlogels Studie zum
Moskauer Jahr 1937 erfillt.

Die semantische Extension des zeitgenossischen Orient- und Asienbegriffs®ss
ist schwer einzuhegen, aber auch nicht willkdarlich; ihre Unschirfe steht fiir
eine Rhizom-Struktur (vgl. Kap. 3.2.3), deren dezentriertes Ausgreifen durch
das bei Eco entnommene Regulativ der Enzyklopadie begrenzt und hypothe-
tisch zentriert werden sollte. Ecos Begriff der Enzyklopadie zeichnet sich durch
eine inhdrente Doppelung aus: Er bedeutet im Sinne des Rhizoms einen letzt-
lich unabschlieBbaren Verweiszusammenhang, aber zugleich auch eine regula-
tive Idee, die eine pragmatische Eingrenzung vornimmt (als ,hypothetische lo-
kale Abbildung®). Mit dem EL war hierfiir im gegebenen Rahmen ein konkret
materielles Instrument der Eingrenzung gegeben (Eco selbst expliziert seine

685 Beide Begriffe werden in dieser Arbeit, dem Sprachgebrauch des Untersuchungszeit-
raums entsprechend, synonym verwendet, wenn die Quellen sie nicht durch Attribute
spezifizieren.

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie ebenfalls an einem historischen Beispiel: der Encyclopédie von Diderot
und d’Alembert). Kapitel 3.1 ordnet das EL publikationsgeschichtlich ein und
beleuchtet es als relevantes, bis anhin wenig erforschtes wissensgeschichtliches
Material, das weit tuber das hier behandelte Thema hinaus von Bedeutung ist.
Als erster Versuch einer russischen Universalenzyklopadie fillt es in eine Zeit
der betrachtlichen Ausweitung und Kommerzialisierung der Literatur- und
Buchproduktion und verkorpert ein allgemeinbildendes Projekt als Teil eines
an westeuropdischen Vorbildern orientierten, einem Fortschrittsdenken verhaf-
teten russischen Selbstzivilisierungsbestrebens unter dem Zeichen der , Aufkla-
rung® resp. ,Bildung® (prosvestenie). Es situiert sich nicht nur thematisch im
wissenschaftlich-allgemeinbildenden Bereich und in der Nihe der populiren
Zeitschriften, sondern auch im Feld der Literatur, insofern dieses — dem zeitge-
nossischen Verstindnis entsprechend — breit aufgefasst wird und u.a. die Pro-
zesse der Herausbildung und Weiterentwicklung der modernen russischen
Standardsprache mitumfasst. Zur bedeutenden Quelle fiir die vorliegende Ar-
beit wurde das EL aber v.a. durch seinen expliziten, in programmatischen An-
kindigungen hervorgehobenen Anspruch, neben auf Russland bezogenen The-
men auch Asien und insbesondere das, was in der Sprache der Zeit ,mahometa-
nischer Orient“ (magometanskij vostok) heifSst, mit besonderer Berticksichtigung
zu behandeln. Das EL bewegt sich damit in einer diskursiven Konstellation, die
Russland aufgrund seiner geografischen Lage und Geschichte als Tertium zwi-
schen West und Ost konstruiert und ihm eine spezifische Orientkompetenz
und Vermittlungsrolle im ost-westlichen oder west-Ostlichen Wissenstransfer
zuschreibt (Kap. 3.1.3).

Den historisch-gesellschaftlichen Kontext des EL und die Ebene der Pro-
grammatik verlassend, erhob eine erste inhaltliche Auswertung ausgewahlter
Artikel aus dem Bereich der beanspruchten Asien- resp. Orientspezialisierung
ein Feld von aufeinander bezogenen Begriffen und Themen, das unter dem me-
thodischen Vorbehalt, ein heuristisches Modell darzustellen, den Religionsdis-
kurs eingrenzte, der den Gegenstand der Untersuchung ergab (Kap. 3.3.2, auf
die theoretischen Implikationen, die damit einhergehen, wird weiter unten
noch ausfihrlich zurickzukommen sein). Von der Erhebung dieses Begriffs-
und Themenkatalogs lief sich auf die weitere Ausgestaltung der Untersuchung
schliefen. Mit anderen Worten fand sich dabei ein wesentlicher Teil derjenigen
enzyklopadischen Struktur auf engem Raum verdichtet, die den nachfolgenden
Kapiteln ihr Geprage verlieh. Jedes dieser fiinf Kapitel, die Teil IIT der Arbeit
konstituieren, kann somit in einen Bezug zur begrifflich-thematischen Skizze
dieses interrelationalen Begriffsfeldes gesetzt werden und sie betten ihr enzyklo-
padisches Skelett (das weitere, tiber das Kapitel 3.3.2 hinausreichende Beziige
zum EL entfaltet) jeweils in die Analyse groferer wissensgeschichtlicher Zu-
sammenhinge ein, die sich zeitlich zwischen dem Ende des 18. und der Mitte
des 19. Jahrhunderts bewegen. Die ausgewahlten Artikel des EL (und die Perso-

284

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen, die sie verfassten) stellen also das Leitmotiv oder die Substruktur der Ge-
samtkomposition der Untersuchung dar, ohne in jedem Kapitel den narrativen
Anfang setzen zu mussen.

In Kapitel 4 steht mit dem aus Polen stammenden Osip Senkovskij eine Per-
son im Fokus, die angesichts ihrer Vielgestaltigkeit selber das Pradikat ,enzyklo-
padisch® verdient und dementsprechend auch in den tibrigen Abschnitten die-
ser Arbeit auftritt (ausfithrlich in den Kapiteln 3 und 7, punktuell in den Kapi-
teln 5, 6 und 8). 1822 wurde der brillant polyglotte Orientalist im Alter von nur
22 Jahren in St. Petersburg zum Professor fir arabische Sprache ernannt. Seine
intellektuelle Polymorphie gelangt aber nicht nur in der Wissenschaftsge-
schichte der Orientalistik zum Ausdruck, sondern ebenso in der Literatur, dem
Journalismus und dem Projekt des EL (dem er zeitweise als Chefredakteur vor-
stand). In Auseinandersetzung mit zeitgendssischen russischen Publikationen
zum Islam geht das Kapitel 4.1 dem Islamverstindnis Senkovskijs in Bezug auf
den Religionsdiskurs der Zeit in verschiedenen literarischen und wissenschaftli-
chen Textgattungen nach. Senkovskij, der fiir das EL zahlreiche Artikel insbe-
sondere zum ,mahometanischen Orient® verfasste, entwickelt, so das Ergebnis,
kein reflexiv-analytisches Interesse am Islam als Religion, was sich zusatzlich im
Kontrast mit seiner philologischen Konzeption von Sprache und Poesie zeigt,
die sich explizit an vorislamisch-arabischen und griechischen Vorgaben orien-
tiert (Kap. 4.2). Eine Ausnahme, die im Kontext dieser Studie speziell gewichtet
wird, ergibt sich allerdings dort, wo Senkovskij in einem langen Beitrag zum
EL eine Klima-, Sprach- und Religionstheorie Asiens entwirft, die ihn als einen
frihen Reprasentanten einer russischen wissenschaftlichen Religionskompara-
tistik erweist, der die drei wesentlichen ,philosophischen Systeme® Asiens (das
»syrische®, das ,indische” und das ,chinesische®) jeweils auf eine abstrahierte
»Grundidee® als Kern der Religion hin untersucht (Kap. 4.3). Beobachtungen
zum Aufkommen des Begriffs islam als eines analytischen Konzepts der russi-
schen Sprache um die Mitte des 19. Jahrhunderts runden das Kapitel ab und si-
tuieren die zuvor erhobenen Begriffsverwendungen Senkovskijs im grofferen
wissensgeschichtlichen Rahmen (Kap. 4.4).

Kapitel 5 rekonstruiert aus einigen EL-Artikeln Pavel Savel’evs zwei verschie-
dene zeitgenossische Herangehensweisen an die schiitische Auspragung des Is-
lam. Einerseits verortet eine historisch-politisch ausgerichtete Perspektive die
Schia im Paradigma des Schismas wesentlich als Sonderentwicklung in Konse-
quenz des Verlaufs der islamischen Frithgeschichte und konstruiert dabei, wie
besonders deutlich im Fall des besprochenen Kazaner Orientalisten Aleksandr
Smirnov, einen ,eigentlichen® Islam, demgegeniber die schiitische Spezifitit
eine historische Devianz reprasentiert (Kap. 5.2). Diesem grundsitzlich ge-
schichtlich konzipierten Interesse stellt das Kapitel andererseits eine Zugangs-
weise gegenuber, die mit Blick auf das sogenannte ,Passionsspiel® der Schiiten
(ta ziya) primir von der performativen Attraktion eines in der (damaligen) Ge-

285

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genwart beobachteten Phinomens ausgeht und dieses erst sekundir, infolge
einer Augenzeugenschaft, auch historisch erklart. Eine eingehende, tiber den
russischen Sprachraum hinausreichende intertextuelle Verortung der einschla-
gigen Passagen Savel’evs fiihrt auf die historische Spur eines in der Beschrei-
bungssprache von Reiseberichten und literarischen Texten sich herausbilden-
den, auf die ta ziya bezogenen Theaterdiskurses, also der Genese einer bis in die
Gegenwart fortbestehenden Wahrnehmung des schiitischen Passionsspiels in
den Kategorien europaischer Theaterterminologie (Kap. 5.3). Die daran an-
schlieSenden Fallbeispiele zur Erzihlung Mulla-Nur des romantischen Schrift-
stellers Aleksandr Bestuzev-Marlinskij und zu den Reiseberichten des Orienta-
listen II’ja Berezin tber seinen Aufenthalt im Kaukasus und dem Iran veran-
schaulichen zwei spezifische russische literarische und wissenschaftliche Verar-
beitungen der 7z ziya im Detail. Dabei werden im weiteren Kontext zwei diver-
gierende epistemologische Positionierungen gegeniiber dem Orient an sich
schematisch fassbar. Steht dem erzidhlenden Ich bei Bestuzev-Marlinskij ein dia-
logisches Verhaltnis zum Orient eingeschrieben, so zeigen sich Berezins Texte
als grundsatzlich monologisch verfasst und explizit eurozentrisch distanziert.
Kapitel 6 legt dar, wie sich in der westeuropaischen und russischen Rezepti-
onsgeschichte dessen, was aus heutiger Sicht die vorislamische persische Religi-
on des Zoroastrismus darstellt, ein diskursiver Umbruch vollzieht, in dessen
Zug sich die konzeptuelle Verfasstheit der Beschreibungssprache von einer Fi-
xierung auf das Wirken der unter dem griechischen Namen Zoroaster
(Zopodotpng, avestisch: ZaraSustra) bekannten Figur hin zur ,Religion“ ver-
schiebt. War die seit der Antike sich vollziehende europaische Beschaftigung
mit Zoroaster eine reine Imaginationsgeschichte, die ohne Bezug auf zoroastri-
sche Quellen auskam, so setzte im 18. Jahrhundert insbesondere Abraham Hya-
cinthe Anquetil-Duperron mit der Herausgabe des Zend-Avesta einen neuen
Standard, der fortan das Studium zoroastrischer Schriften unabdingbar machte.
Anquetil-Duperron bleibt der seit der griechischen Antike sich um den ,Magi-
er” und ,Philosophen® Zoroaster rankenden Faszinationsgeschichte allerdings
insofern treu, als diese Figur, verstanden als ,Gesetzgeber® (/égislateur), auch fir
seine Werkkonzeption leitend ist. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts verschiebt
sich der Fokus zunehmend auf die ,Religion®, die nun, kategorial oftmals als
»Religionssystem® aufgefasst, zu einem diskursiven Akteur gerit. ,Religion®
handelt jetzt gewissermaflen autonom innerhalb einer religionsgeschichtlichen
Entwicklungslogik, indem sie sich im Gang der Zeit in verschiedenen Formen
verwirklicht. Das diskursive Agens, das Prinzip, das religionsgeschichtliche Ent-
wicklung motiviert, geht somit vom ,Gesetzgeber” auf die ,Religion tber.
Deutlich erkennbar wird dieser Wandel etwa im ersten Drittel des 19. Jahrhun-
derts bei Friedrich Creuzer oder Hegel und er kann auch im einsetzenden russi-
schen Zoroastrismusdiskurs beobachtet werden, der praktisch ausschliefSlich
vor dem Hintergrund einer Sekundarrezeption westeuropiischer Fachliteratur

286

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in Erscheinung tritt (Kap. 6.2 und 6.3). Ein besonders augenscheinliches russi-
sches Beispiel fiir den beschriebenen wissenshistorischen Wandel findet sich in
einer im Jahr 1836 Gber mehrere Zeitschriftenartikel hinweg gefithrten Pole-
mik zwischen dem Philosophen, Literaturtheoretiker und spateren Ethnogra-
fen und Historiker Nikolaj Nadezdin, der auch Beitrige zum EL schrieb, und
dem Literaturhistoriker Stepan Sevyrev. Die Kontroverse, die das Kapitel 6.4
ausfihrlich nachzeichnet, setzt eigentlich bei einer Verhiltnisbestimmung von
Wissenschaft und Poesie ein, wichst sich aber zu einem erbittert gefihrten in-
tellektuellen Streit Gber die korrekte Interpretation der Religionsgeschichte des
alten Orients aus, wobei insbesondere die Frage zur Debatte steht, ob die anti-
ken Perser Dualisten oder Polytheisten gewesen seien. Im Verlauf der Argu-
mentation kommt so eine religionskomparatistische Dynamik zustande, die v.a.
im Fall Nadezdins in die mit philosophischen Uberlegungen und mit religions-
kundlicher Fachliteratur untermauerte ,geistige Konstruktion® eines nach logi-
schen Prinzipien sich vollziehenden Stufenmodells der Religionsgeschichte
mundet, das auf der einen Seite einen theoretisch abstrahierten wissenschaftli-
chen Blick auf Religion begriindet, diesen aber zugleich in einem teleologi-
schen Geschichtsdenken ansiedelt, dessen Entwicklungsstreben sich von einem
Ur-Monotheismus tber verschiedene ,heidnische“ Stufen zur Wahrheit des
Christentums bewegt. Diese in der Auseinandersetzung mit Sevyrev entworfene
Konzeption der Religionsgeschichte reprasentiert nicht allein den Ubergang
vom ,Gesetzgeber” zur ,Religion“, sondern mengt sich durch ihren Gebrauch
eines interkulturell und diachron angewendeten Religionsbegriffs einer zu die-
ser Zeit in Russland noch geringen Zahl von Religionsvergleichen bei, die ex-
plizit durch Komparatistik Religionstheorie generieren, also Religion (auch
die ,wahre) notwendigerweise an einer Pluralitit explizieren (Kap. 6.5).

Kapitel 7 handelt davon, wie sich der Buddhismus im Untersuchungszeit-
raum der Arbeit als neuer Gegenstand der Wissenschaft, aber auch der Literatur
konstituiert. An der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert ,entdeckt” Europa
die ,Religion Buddhismus‘, indem verschiedene asiatische Kulturformen, die
zuvor Uber Jahrhunderte hinweg eine unspezifische Zuordnung zur Kategorie
des ,Heidentums* erfuhren, zunehmend als Auspragungen eines tibergeordne-
ten Zusammenhangs ,Buddhismus‘ verstanden werden, der nun als einer uni-
versellen Kategorie ,Religion‘ zugehorig gilt. Dieser Ubergang verfestigt sich,
weitgehend analog der westeuropiischen Tendenz, im russischen Sprachraum
in den ersten drei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts und spiegelt sich u.a. im
Aufkommen des Neologismus buddizm (resp. auch buddaizm und andere Vari-
anten), der sich allmahlich gegen Alternativbezeichnungen wie dalaj-lamskaja
vera (,dalai-lamascher Glaube®), Sigemunianskaja vera (,Sigemunischer® resp.
»Sakyamuni’scher Glaube®) oder Sigemoniev zakon (,,Sigemoni’sches Gesetz®
resp. ,Sakyamuni’sches Gesetz*) u.a. behauptet. Neben verschiedenen wenig
bekannten Quellentexten (Kap. 7.1) veranschaulichen v.a. die beiden priagends-

287

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Figuren der frihen Buddhismusforschung in Russland, Isaak Jakob
Schmidt und Osip Kovalevskij, die Herausbildung und Etablierung des Bud-
dhismus als eines religionskundlichen Gegenstandsbereichs. Hervorgehoben
wird in diesem Kapitel v.a. das Schaffen und die Wirkung des in Amsterdam
geborenen Mongolen- und Tibetexperten Schmidt, der seit den 1820er-Jahren
bis zu seinem Tod 1847 an der St. Petersburger Akademie der Wissenschaften
tatig war. Schmidt verfasste seine Forschungen zum ,,Buddhaismus® hauptsich-
lich auf Deutsch, einige seiner Texte erschienen aber auch in russischen Versio-
nen, so etwa die EL-Artikel Budda und Buddism, die als Zusammenfassung und
Restiimee der umfangreicheren deutschen Studien interpretiert werden (Kap.
7.2). Schmidts Herangehensweise zeigt sich durch das Bestreben getragen, eine
nuchtern-deskriptive Sprache zu entwickeln, die den Buddhismus als komplexe
Religion wiirdigt und als fir sich giltig nicht ausgesprochen an europiischen
Kategorien messen will. Dennoch bleibt Schmidts Buddhismusverstandnis in
gewissen Belangen auch an christliche Konzepte rickgebunden und lasst die
Moglichkeit einer Interpretation als faszinierte religios-christliche Aneignung
zumindest offen. Schmidt, der sich auch als vergleichenden Religionsforscher
sah (Kap. 7.3), wirkte auflerhalb Russlands etwa auf Arthur Schopenhauer, dem
wiederum in der deutschsprachigen (und teilweise der spateren russischsprachi-
gen) Buddhismusrezeption eine mafigebliche Stellung zukommt. Aber auch in-
nerhalb Russlands war Schmidts Werk zu seinen Lebzeiten von groffem Ein-
fluss und verlieh z.B. dem polnischstammigen Kazaner Buddhismusspezialisten
Osip Kovalevskij — auch sein philologisches Fachgebiet war v.a. die mongoli-
sche Sprache — wichtige Impulse (Kap. 7.4). Schlieflich vermag die Analyse von
Erzahlungen Osip Senkovskijs und Vladimir Sokolovskijs zu zeigen, wie litera-
rische Texte wissenschaftliche Forschung (u.a. Schmidt) aufgreifen und an der
Herausbildung und Verbreitung des neu entstechenden Wissensgegenstan-
des ,Buddhismus partizipieren resp. ihn zu eigenen (etwa satirischen) Zwecken
transformieren (Kap. 7.6).

Nach einfithrenden Uberlegungen zur Problematik des Schamanismusbe-
griffs thematisiert Kapitel 8, ausgehend von der Person Julij Dzulijanis, der als
Zustandiger fiir sibirische Themen beim EL engagiert war, den Schamanismus-
diskurs des 18. und 19. Jahrhunderts. Gemaf§ einer seit der Aufklarung weitver-
breiteten Darstellungsweise, die auch noch Dzulijani und anderen Autoren in
der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts eigen ist, galten die Schamanen als Aus-
druck von Irrationalitit, als Zauberer, Betriiger und Teufelsbeschworer (Kap.
8.2). Zugleich verweist das schamanische Ritual, dessen (Er-)Kenntnis durch
Augenzeugenschaft meist im Zentrum der Berichte steht, auf eine Ambivalenz
von Faszination und Abwertung. Neben den dominierenden, in der Aufkli-
rung wurzelnden rationalisierenden Blick treten schon im 18. Jahrhundert
auch alternative Deutungen, die den Schamanismus kulturanthropologisch ver-
orten (z.B. bei Herder). Ein besonderes Augenmerk richtet sich in diesem Kapi-

288

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tel auf den in Kazan’ ausgebildeten Orientalisten burjatischer Herkunft Dorzi
Banzarov, der sich 1846 mit einer Abhandlung zum Schamanismus gegen die
seit dem 18. Jahrhundert fortbestehende ethnografische Zugangsweise stellt
(Kap. 8.3). Banzarov unternimmt den Versuch, den Schamanismus aus der My-
thologie der Mongolen heraus und aufgrund schriftlicher Quellen zu erkliren.
Er verschiebt den wissenschaftlichen Fokus von der ethnografischen Beschrei-
bung der dufferen Erscheinungsform eines Rituals hin zur philologisch orien-
tierten Rekonstruktion eines ,Religionssystems® und sucht damit Anschluss an
den Wissenschaftsstandard der zeitgendssischen Orientalistik — ein Verfahren,
das einige Jahre zuvor beim Sinologen lakinf Bi¢urin nicht ber Andeutungen
hinausgelangt. Banzarovs Ausfihrungen gehen aufferdem mit einer psychologi-
sierenden Theorie der Genese der Religion einher, die auch Anklinge an eine
Klimatheorie ausweist.

9.2 Diskurs und Einbeit

Das im Vollzug des ,Narrativs der Enzyklopadie® abgehandelte Themen- und
Analysespektrum, welches die obenstehende Zusammenfassung in seinen
Grundzigen rekapituliert hat, darf als Resultat eines Experiments gelten. Die
am Beginn der Untersuchung deduktiv verfigte und keinesfalls alternativlose
Orientierungsleistung des EL hat in diesem Sinne eine Auslegeordnung der Be-
handlung von Religion im russischen Orientdiskurs zutage gefordert, mit der
eine gewisse Breite zu erreichen war, aber auch vieles unbertihrt bleiben muss-
te.®8¢ Der explorative Charakter dieses enzyklopadischen Vorgehens mag ver-
antwortlich zeichnen, sollte sich angesichts der getroffenen Auswahl mit einer
gewissen Berechtigung der Eindruck eines zu spezifischen oder zu unspezifi-
schen Fokus aufdrangen.

Uber den Einheitsfaktor ,Enzyklopadie hinausreichend stellt sich die Frage
nach einem verallgemeinerbaren Verbindungsmoment im analysierten Materi-
al noch einmal in anderer Weise mit (Rick-)Blick auf die Rekurrenz des Dis-
kursbegriffs. Diese findet ihren Ausdruck nicht nur in tibergeordneter Perspek-
tive, wenn die Rede auf den Orientdiskurs oder den Religionsdiskurs fallt, son-
dern auch in etwas spezifischeren Formulierungen wie ,Zoroastrismusdiskurs®
oder ,Schamanismusdiskurs® oder schlieflich auch in adjektivischer Form (,dis-
kursiv). Kapitel 2 hat sich fir die theoretischen Vortberlegungen des Diskurs-
begriffs bei Foucault bedient, gemafl dem Aussagen als Zeichen nicht jenseits
ihrer sprachlichen Gestalt auf ,Inhalte oder Reprisentationen® verweisen, son-
dern auf der Ebene der Aussagen selbst, indem sie mit anderen Aussagen in
einer Beziehung stehen, ,systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie

686 S0 spielen Indien oder das Judentum, um nur zwei Beispiele zu nennen, kaum eine Rol-
le in dieser Studie.

289

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprechen® und damit ein autonomes, von den Subjekten unabhingiges ,,positi-
ves Unbewusstes“ des Wissens formieren. Ferner wurde vorgeschlagen, den
Foucault’schen Diskursbegriff, insofern er einen ,begrenzten Kommunikati-
onsraum* bildet, mit Lotmans Verstindnis der Semiosphire resp. der Bildung
von Semiospharen zu kombinieren. Infolge dieser Uberlegungen konnte der
Diskurs als (Sub-)Semiosphare bezeichnet werden, die durch eine Summe von
Formationsregeln (Foucault) resp. Kommunikationsakten und Ubersetzungs-
vorgangen (Lotman) konstituiert wird und auf eine der Gesamtheit dieser Be-
standteile entsprechende Weise festlegt, was ,,aussagbar® (Foucault) ist resp. ,,in-
nerhalb der Semiotik® liegt (Lotman). Die Engfithrung dieser theoretischen An-
satze bot sich nicht allein aufgrund von Parallelen im Denken Foucaults und
Lotmans an, sondern erfolgte auch in der Absicht, den Diskursbegriff Foucaults
an einigen Stellen zu erweitern und etwa das Handeln von Akteuren/Individu-
en mit einzubeziehen, v.a. aber die Prozesse der Diskursivierung (oder in der
Sprache Lotmans: der Semiotisierung) an historische Rezeptionsvorginge, d.h.
Kommunikationsflisse, ricckzubinden (im hier gegeben Fall an die Orientre-
zeption).

Offenkundig dringt sich nicht nur in Bezug auf die thematische Bewalti-
gung des Orientdiskurses, sondern auch hinsichtlich des Diskursbegriffs selbst
die Problematik eines sinnvoll eingrenzbaren Geltungsbereichs auf, wenn letz-
terer einen allgemeinen Wissenskomplex unter dem Aspekt, eine diskursive Er-
scheinung darzustellen, bezeichnen soll. Adressiert die Sprache groffe Zusam-
menhinge als Einheitsphanomene (Orientdiskurs, Islamdiskurs etc.), so ist da-
mit der analytische Rahmen einer spezifischen ,diskursiven Formation®, die auf
einer Gemeinsamkeit von Formationsregeln beruht, wohl bereits tiberschritten.
Wenn also eine Verallgemeinerung wie ,Schamanismusdiskurs® eine Einheit-
lichkeit suggeriert, so mag damit weniger eine tatsichliche, Gbergreifende Ge-
meinsambkeit von Diskursregeln gemeint sein, sondern sich eher eine grundsatz-
liche erkenntnistheoretische Haltung unter einem Begriff vereinigt finden.
Von ,Schamanismusdiskurs® zu reden, hatte dann in erster Linie zu bedeuten,
dass sprachlich konstruierte Schamanismusbilder untersucht werden, die als
solche auf der Ebene des Wissens selbst interessieren und nicht auf ihr histo-
risch korrektes Referieren tberprift werden. Der Diskursbegriff erscheint in
diesem Fall weniger als feintheoretisches Brennglas, sondern eher als pragmati-
sche Gesamtbenennung eines eigentlich stiarker substrukturierten Untersu-
chungsfeldes. Auf formaler Ebene kann der gemeinsame Bezug auf den na-
mensgebenden Signifikanten (z.B. ,Schamanismus®) als einheitsstiftend verstan-
den werden, wobel des letzteren wortformliche Wandelbarkeit in der Zeit mit

290

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu reflektieren ist.®®” Innerhalb der entsprechenden Spannweite ware also mit
mehr Prizision im Plural von Schamanismusdiskursen zu reden und deren Ab-
grenzung gegeneinander zu benennen. Die im Kapitel 8.2 beschriebene, aus der
Aufklirung stammende Auffassung des Schamanismus als einer irrationalen Be-
trigerei und Teufelsverehrung lasst sich in diesem Sinne mit mehr Berechti-
gung als einheitlichen Diskurs (oder als Sub-Semiosphire) benennen, der die
einflieende Information (Ritualbeobachtungen) gemifl seinen Formationsre-
geln kanalisiert, semiotisch assimiliert und von anderen Zugangsweisen, wie et-
wa der kulturanthropologischen bei Herder oder der an der Orientalistik orien-
tierten bei Banzarov, unterscheidet. Auch an anderen besprochenen Beispielen
erweist sich eine Diskurszugehorigkeit am deutlichsten in (Um-)Briichen, so
wenn in der Zoroastrismusrezeption die Figur Zoroasters ihre Zentralitat zu-
gunsten einer Emanzipation der ,persischen Religion® verliert oder der Bud-
dhismus von einem unspezifischen paganen Spektrum in den Geltungsbereich
der ,(Welt-)Religionen® tbertritt. Lotmans Postulat, Semiosphiren bezogen
ihre Identitat zu wesentlichen Anteilen von der Grenze her, also dort, wo ihre
Normen briichig werden und auf konkurrierende Semiospharen treffen (Kap.
2.1), findet hier eine empirische diskursanalytische Entsprechung. Die Formati-
onsregeln eines Diskurses (einer Semiosphare) in ihrer Gesamtheit an histori-
schem Material zu identifizieren, darf als schwierig bis unmoglich gelten. Ein
punktuelles Auftauchen an den Bruchstellen und Grenzziehungen erlaubt es
aber, Vermutungen uber ihre unsichtbare Prasenz anzustellen. Bevor diese
Uberlegungen wieder aufgegriffen werden konnen, sind einige weitere Rekapi-
tulationen und Einordnungen in Bezug auf die Konzeption des Untersuchungs-
gegenstandes vonnoten.

Die Problematik der Rede von einer Diskurseinheit tritt noch dringlicher zu
Tage, wenn der Religionsdiskurs allgemein in Betracht steht. Der Begrift ,Reli-
gion® (religija) kommt in vielen untersuchten Texten gar nicht vor und kann
damit eigentlich nicht als gemeinsamer namensgebender Signifikant eines Dis-
kurses beansprucht werden. Wie lasst sich also rechtfertigen, dass die Totalitét
der behandelten Beispiele dennoch unter dem Kennzeichen des Religionsdis-
kurses fungiert? An dieser Stelle ist daran zu erinnern, dass die Erhebung eines
interrelationalen Begriffsfeldes anhand einer Auswahl von EL-Artikeln (Kap.
3.3.2 ) diese bereits zu Beginn der Untersuchung angedeutete erkenntnistheore-
tische Herausforderung durch die Erstellung eines Katalogs zu bemeistern ver-
suchte, der die thematischen Analysebereiche festlegte und die wichtigsten Be-

687 Soll also auch beispielsweise dort von Schamanismusdiskurs gesprochen werden, wo in
den Quellen erst der Begriff ,Schamanentum® (Samanstvo) erscheint; soll von Buddhis-
musdiskurs auch in Bezug auf Quellen die Rede sein, die den Begriff ,Buddhismus®
noch nicht kennen etc.? Wie gleich am Beispiel des allgemeinen Religionsdiskurses zu
erlautern sein wird, spielt bei solchen Benennungen und der damit einhergehenden
Identifizierung von Untersuchungsfeldern ein aus der Gegenwart gewonnenes Vorver-
standnis eine wesentliche Rolle.

291

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griffe verzeichnete, die zusammengefasst den zu untersuchenden Religionsdis-
kurs ergeben sollten. Daraus resultierte, dass im Sprachgebrauch der 1830er-
Jahre neben religija weitere Uberbegriffe wie v.a. ,Glaube“ (vera) oder ,Gesetz*
(zakon) und ggf. auch ,Lehre® (ucenie) oder ,Sekte“ (sekta) in Gebrauch waren,
die neben dem Religionsbegriff stehen und diesen bisweilen synonym ersetzen
konnten. Auf Grundlage der Quellenlektiire und im Sinne eines heuristischen
Modells wurde angenommen, dass die erhobenen Begriffe potentiell alle auf-
einander verweisen, also (methodisch) als Rhizom-Struktur zu denken sind, die
kein eindeutiges begriffliches Gravitationszentrum (wie etwa den Religionsbe-
griff) kennt. Diese Annahme schliefSt nicht nur die genannten generischen Ka-
tegorien ein, die eine kulturibergreifende Gattung bezeichnen, sondern auch
kulturspezifische Oberbegrifte wie z.B. ,Islamismus® (islamizm) oder ,Mahome-
tanertum® (magometanstvo), aber auch z.B. ,religioses Personal® wie ‘Ali, Zoroas-
ter und Buddha. Faktisch kann nie ein einzelner Text alle diese Verweise aus-
fihren, doch verweist er moglicherweise auf andere Texte, die wiederum auf
andere Texte und Begriffe verweisen. Eine auf den Kern reduzierte Schematisie-
rung dieser hypothetischen Verweisstruktur vermag den zugrundeliegenden
Gedanken in der Form A+B, A+C, B+C zu veranschaulichen. Fuhrt also Text 1
die Begriffe zakon und Zoroastr, Text 2 zakon und religiia und Text 3 Zoroastr
und religija, so konnen sich alle Texte potentiell auf alle anderen mit einem
Verweis beziehen. Diese Konnektivitit ist jenseits dieses elementaren Beispiels
natiirlich unendlich komplexer zu denken und auch dann nur idealtypischer
Natur.®®® Die Grenzen dieser Beziehungsstruktur sind nicht letztbegrindbar
und notwendigerweise ergeben sich Beziige auf Begriffe, die (hier) nicht dem
Religionsdiskursfeld zugerechnet werden. Um dieses interrelationale Feld, in
dem der Religionsbegriff zwar regelmafig vorkommt, aber nicht dominiert, als
Einheit eines historischen Religionsdiskurses zu bezeichnen, muss also letztlich
die Gegenwart in Anspruch genommen werden. Vereinfacht vorabgesagt fin-
den sich viele, ja wohl die Mehrheit der in Kapitel 3.3.2 registrierten Begriffe in
gegenwartigen Alltagsverstaindnissen von Religion wieder. Der gemeinsame Be-
zug der Bestandteile des historischen Religionsdiskurses wire somit der gegen-
wartige Signifikant ,Religion’, der im Gegensatz zu den 1830er-Jahren oder den
Jahrzehnten davor eine viel starkere diskursive Zentralitit behaupten kann.
Dies gilt es in den folgenden beiden Unterkapiteln weiter zu erldutern und
schlieflich auf einige Aspekte zu beziehen, die die theoretischen Uberlegungen
in Kapitel 2 herausgearbeitet haben.

688 Wo die Sprache solche Verweise dezidiert nicht (mehr) trifft, kann ein diskursiver Bruch
beschrieben werden (wenn also ,Zoroaster” nicht mehr in Verbindung mit ,,Gesetz*,
sondern mit ,Religion“ auftaucht, Kap. 6.2). Beide Seiten des Bruchs fallen zusammen-
genommen in das Untersuchungsfeld des Religionsdiskurses, gerade weil zur Beschrei-
bung des Bruchs zwei Seiten notwendig sind.

292

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.3 Von religio zu religija

Inwiefern der Begriff ,Religion‘ — so wie er gegenwartig alltagssprachlich und
wissenschaftssprachlich als Bezeichnung eines Gesamtkomplexes (z.B. des
Christentums) in Gebrauch steht — in (weit zurtickreichender) historischer Re-
trospektive keinesfalls eine Selbstverstindlichkeit bedeutet, zeigt die umfas-
sendste Begriffsgeschichte auf diesem Gebiet: Ernst Feils umfangreiche vierban-
dige Studie Religio (1986-2007). Bei aller Fille des dargestellten Materials, das
sich von der Antike bis ins 19. Jahrhundert erstreckt und hauptsichlich die
Sprachen Latein, Deutsch, Franzosisch und Englisch abdeckt, resultiert diese
Studie im Kern in einer verallgemeinerbaren Grundthese, naimlich der Annah-
me einer Zweiteilung der untersuchten Begriffsgeschichte in ein ,davor® und
ein ,danach’. Feil geht von einem Umbruch im 18. Jahrhundert aus, in dessen
Folge sich die seit der romischen Antike tradierte Bedeutungsdimension einer
AuRerlichkeit hin zu einer Innerlichkeit verschiebt oder mit anderen Worten
sich von einer Orthopraxie in eine anthropologische Disposition verwandelt. In
der klassischen romischen Verwendungsweise, die bei Cicero besonders hervor-
tritt, bezeichnet religio nur einen spezifischen Teilaspekt dessen, was ,Religion®
in der Gegenwart meinen kann, und zwar die (scheue, dngstliche, ehrfirchtige)
Sorgfalt in Bezug auf das, was den Gottern gegeniiber zu tun ist. Der Begriff be-
findet sich damit auf dhnlicher Ebene wie etwa pietas, cultus, ritus oder ceremo-
niae. Religio steht nicht fir einen Oberbegriff, der alle Interaktionen mit den
Gottern zusammenfasst, und dient ebenso wenig als interkulturelle Vergleichs-
kategorie. Die ersten christlich-lateinischen Verwendungen beanspruchen dem-
gegeniiber fir sich die wahre religio, also den wahren cultus in Bezug auf Gott,
und sprechen diesen den paganen Romern ab. Auch die mittelalterliche Bedeu-
tung von religio bleibt auf diesen auflerlichen Aspekt der Gottesverehrung be-
schrankt, ohne einen zentralen theologischen Terminus zu bedeuten (sondern
vielmehr eine Unterkategorie der Kardinaltugend der sustitia). Zugleich kann
damit als Alternative zu ordo eine Monchsgemeinschaft benannt sein. Als Ober-
begriff, der auch auf nicht christliche Kontexte anwendbar wire, ist religio auch
dannzumal kaum nachweisbar, stattdessen konnen mit secta (von sequi: folgen)
und v.a. lex solche interkulturellen Vergleiche angestellt werden (lex Mabumett,
lex Christz, lex Moysis resp. lex Mabumetana, lex Christiana, lex Judaica).®® Noch
fir das 16. Jahrhundert und mit dem Aufkommen des schriftsprachlichen Plu-
ralismus erkennt Feil mehr Kontinuitaten als Briiche. Das antike Verstindnis
einer Sorgfalt fiir Handlungsweisen gegentiber Gott und damit die Anbindung

689 Vgl. Feil, Ernst: Religio II: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs zwischen Refor-
mation und Rationalismus (ca. 1540-1620). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1997,
S.16-18. Fir die ausfihrliche Darstellung der grundlegenden rémischen Bedeutung vgl.
ders.: Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs vom Frithchristentum bis zur
Reformation. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1986, S. 39-49.

293

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der religio resp. der ,Religion“ an ,auflere Manifestationen bleibt weitgehend
erhalten und nach wie vor dient religio/,Religion® weder als Sammelbegriff fir
die eigene gesamte Religion im modernen Sinne noch als Gattungsbegriff zur
Anwendung auf Muslime, Juden und ,,Heiden®. Letztere Funktion tiben hinge-
gen immer noch lex und secta aus.®° Im 17. Jahrhundert nimmt deren Ge-
brauch in dieser Weise ab und die Pluralform re/igiones kommt auf, doch insge-
samt bleibt die von Feil seit der Antike angesetzte Grundbedeutung beste-
hen.®! Das ,neuzeitliche®, grundlegend abgewandelte Verstindnis von ,Religi-
on“ als einer im Wesentlichen in den Bereich der Innerlichkeit, des Gefiihls,
der Emotion fallenden Haltung des Individuums (reprisentiert etwa durch
Schleiermacher), das mitunter den Begriff des Glaubens ablost oder unterord-
net, vermag Feil erst ab der Mitte des 18. Jahrhunderts aufzusptiren.®?

Feil ist sich bewusst, mit seiner Untersuchung trotz ihres AusmafSes von iiber
2000 Druckseiten keineswegs eine erschopfende Darstellung der Begriffsge-
schichte von ,Religion“ vorgelegt zu haben (die Untersuchung endet zudem zu
Beginn des 19. Jahrhunderts). Auch inwiefern sein ,neuzeitlicher” Religionsbe-
griff sich zu Recht so stark auf die Innerlichkeit fokussiert (und nicht etwa eine
deutschsprachige Entwicklung tberbetont), ist eine der zahlreichen kritischen
Riickfragen, die zu stellen sind. Eine Widersprichlichkeit deutet sich zudem
an, wenn Feil einerseits das Geftihl als bestimmenden Faktor von Religion auch
noch im 20. Jahrhundert belegt sieht®> und ihm andererseits der Untersu-
chungsgegenstand aufgrund eines in der Gegenwart, wie er meint, nicht mehr
moglichen allgemeinen Konsenses bei der Bestimmung von Religion in den
Hinden zerrinnt. Denn letztlich verfolgt er ein normatives Anliegen, die
Brauchbarkeit einer Verwendung des Religionsbegriffs theologisch auszuwer-
ten.®* Feils Verdienst besteht aus religionswissenschaftlicher Sicht v.a. darin,
anhand einer Vielzahl von Quellen die historische Kontingenz des gegenwarti-
gen Religionsbegriffs als eines scheinbar selbstverstindlichen, gewissermafien
den bezeichneten Phinomenen inharenten Terminus konsequent aufgewiesen
zu haben. Eine alternative geschichtliche Entwicklung hitte, betont Feil mehr-
fach, den lange praferierten Gesetzesbegriff (oder den Sektenbegriff) anstelle
des Religionsbegriffs zu einer kulturvergleichenden generischen Kategorie der
Gegenwart werden lassen konnen, sodass heutzutage von einer ,Lexwissen-
schaft® oder ,Sektenwissenschaft® und nicht einer ,Religionswissenschaft® die
Rede sein musste.®%

690 vgl. Feil 1997, S. 337f.

1 Vgl. Feil, Ernst: Religio III: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 17. und frii-
hen 18. Jabrbundert. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2001, S. 476f. und 479.

692 Vgl. Feil, Ernst: Religio IV: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 18. und frii-
hen 19. Jabrbundert. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007, S. 880-883.

693 vgl. Feil 1986, S. 16-31.

694 Vgl. Feil 2007, S. 889-894.

95 Vgl. Feil 1986, S. 275; Feil 2001, S. 19; Feil 2007, S. 15.

294

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der aus dem Latein stammende Religionsbegriff, der Feil zufolge noch bis
weit in das 18. Jahrhundert hinein im Deutschen als Neologismus empfunden
werden konnte,* ist im Russischen 1705/1706 in den Formen religija und releja
als Entlehnung aus dem Polnischen belegt.®”” Von einem allgemein etablierten
Gebrauch kann aber noch lingere Zeit keine Rede sein. In der zweiten Halfte
des 18. Jahrhunderts waren sprachpuristische Bestrebungen, den Einfluss von
Entlehnungen aus anderen Sprachen gering zu halten, tonangebend. So fand in
das erste grofSe Worterbuch des Russischen (Slovar’ Akademii rossijskoy, 1. Aufl.,
6 Bde., 1789-1794, 2. Aufl., 6 Bde., 1806-1822) nur eine begrenzte Zahl von
Wortern nicht slawischer Herkunft Eingang, vornehmlich aus dem Bereich der
Verwaltungssprache und teilweise der Naturwissenschaften.®” Beide Auflagen
enthalten dementsprechend keinen Eintrag religia. Diese Absenz akzentuiert
sich, wenn mit vera (,,Glaube®) und zakon (,,Gesetz“) zwei Lemmata zeitgenossi-
sche Alternativbegriffe erlautern, ohne sich des Religionsbegriffs zu bedie-
nen.®”? Jenseits sprachpolitischer Normierung kann dessen Verwendung Ende

% Vgl. Feil 2007, S. 879.

697 Vgl. Vasmer, Max: Russisches etymologisches Worterbuch, Bd. 2 (L-Ssuda). Heidelberg: Carl
Winter Universititsverlag 1955, S.509. Das Worterbuch der russischen Sprache vom 11.
bis 17. Jabrhundert (Slovar’ russkogo jazyka XI-XVII vv. Moskva 1975ff.) enthalt keinen Ein-
trag zum Wort religija, das alphabetisch in den Bereich der erschienenen Bande fiele (es
liegen 30 Binde bis zum russischen Buchstaben ¥ vor). Das Pendant fiir die Sprache des
18. Jahrhunderts (Slovar’ russkogo jazyka XVIII veka. Moskva 1984ff.) ist noch nicht beim
Buchstaben P (= R) angelangt (erschienen sind bis 2019 22 Bande bis IT).

Vgl. Sorokin, Ju. S.: Razvitie slovarnogo sostava russkogo literaturnogo jazyka. 30-90e gody
XIX veka. Moskva/Leningrad: Nauka 1965, S. 45f.

Der erste Band der ersten Auflage definiert vera in einem ersten Punkt als ,,bezogen auf
die Theologie® (,otHocuTenbHO K Borocnosun®) und als Annahme der von Gott geoffen-
barten Wahrheiten. Der zweite Punkt fithrt die Bedeutung als ,,bestimmte Art des Got-
tesdienstes, der vom Volk angenommen wird“ (,usBectsiii pox Borocmyxenus,
npussteiii HaponoM®) an. Der Glaubensbegrift ist hier deutlich christlich-orthodox mar-
kiert: Neben Bibelzitaten wird auf Verwendungsbeispiele wie ,,den christlichen Glauben
annehmen®, ,fir den Glauben und das Vaterland sterben“ und ,,griechisch-orthodoxer
Glaube® verwiesen. Auch die Punkte 3 und 4, die eigentlich den Glauben allgemeiner
als Uberzeugung und Verpflichtung in Bezug auf einen Sachverhalt bestimmen, titigen
eine solche Referenz durch weitere Bibelzitate. Vgl. 1. Aufl., Bd. 1 (1789), Sp. 1007. Der
entsprechende Eintrag in der zweiten Auflage stimmt weitgehend mit demjenigen der
ersten Auflage tiberein, deutet unter Punkt 2 aber ein weiter gefasstes Verstindnis von
vera an, wenn dort der Gottesdienst nicht mehr als von dem Volk (,naponom®), sondern
von (irgend-)einem Volk (,naponom kakum“) angenommener bezeichnet wird. Die nicht-
biblischen Sprachbeispiele weisen dann aber wiederum die orthodoxe Perspektive aus
(u.a. ,den orthodoxen, christlichen, griechisch-russischen Glauben annehmen®). Vgl.
2. Aufl., Bd. 1 (1806), Sp. 1039. Die zweite Auflage verzeichnet im Ubrigen auch die
»Glaubenstoleranz® (veroterpimost’) als Erlaubnis und Duldung der Ausiibung ,jeglicher
Konfession, des Glaubens® (,,Bcsikoro ucniosenatus, Bepsi“, Bd. 1, Sp. 1046). Beide Aufla-
gen kennen den Gesetzesbegriff in religiéser Bedeutung, wobei die Erklirung identisch
ausfillt. Neben einer allgemeinen Bestimmung von zakon als zu befolgende Regel setzt
der zweite Punkt des Lemmas das Gesetz mit dem Glauben gleich und definiert es als
ykonkrete Weise der Gottesverehrung® (,onpenenensiii 06pas Boromounranus®), die
von einem ,bestimmten Volk® (,u3BectasiM Hapogom®) vertreten wird. Beide Ausgaben

698

699

295

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des 18. Jahrhunderts etwa bei Aleksandr Radis¢ev auffallen,”® aber auch noch
wihrend der ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts ausbleiben. Auf nicht we-
nige der in der vorliegenden Arbeit analysierten Quellentexte trifft Letzteres zu.
Autoren wie z.B. Igumnov (1819) oder Dzulijani (1833) vermochten einen Ge-
genstand zu behandeln, der aus heutiger Sicht Religion genannt wird, ohne da-
bei auf den Religionsbegriff, stattdessen aber auf ,,Glaube®, ,Sekte“ und ,,Ge-
setz“ zuriickzugreifen (vgl. Kap. 7.1). Gerade bei Dzulijani sticht dies umso
mehr heraus in Anbetracht dessen, dass der Schreibende kein russischer Mutter-
sprachler war und mit dem Religionsbegriff vermittels des Franzosischen hatte
vertraut sein konnen. Besonders illustrativ sind denn auch einige Beispiele kon-
kreter Ubersetzungen ins Russische, die im Verlauf der Untersuchung zur Spra-
che gekommen sind. Zwei Ubersetzungsvarianten, die offensichtlich auf dem-
selben franzosischen Original (einem nicht niaher benannten Text tiber den Ko-
ran) beruhen, tibertragen die Vorlage an entscheidenden Stellen nicht nur stilis-
tisch, sondern konzeptuell unterschiedlich: Wo der altere Text von 1793 ,Ge-
setz (zakon) verwendet, steht im neueren Text von 1810/1814 jeweils ,Religi-
on“ (religija). Der hieran abzulesende Befund einer Begriffsinnovation triagt un-
abhangig von der Lautung des Originals. Ubertragt namlich die altere Version
ein franzdsisches /oz, so wire der jiingeren Version das ,,Gesetz“ nicht mehr als
geeigneter Begriff zum Ausdruck von Religion erschienen. Verwendet hinge-
gen bereits die franzosische Vorlage religion, so hatte der altere Ubersetzer im
Gegensatz zum jingeren eine direkte Ubertragung als religiia noch nicht in Be-
tracht gezogen (vgl. Kap. 4.1). Auch die russische Ubersetzung des auf Deutsch
verfassten Werks Rezse durch Ruflland zur Untersuchung der drey Natur=Reiche
von Samuel Gottlieb Gmelin tbertriagt 1785 das deutsche ,Religion“ (Bd. 3,
1774) mit zakon (vgl. Kap. 5.3, Fn.310) und noch deutlicher gelangen sol-
che ,Ruckwirtsiibersetzungen® mit Blick auf Claude-Emmanuel de Pastorets
1778 publiziertes Werk Zoroastre, Confucius et Mahomet, comparés comme Sec-
taires, Législateurs, et Moralistes zum Ausdruck, das in Kapitel 6.2 v.a. hinsicht-
lich seines Fokus auf die Figur des ,Religionsstifters“ resp. ,Gesetzgebers“ inter-
essierte. Eine zweite Durchsicht im Vergleich mit der russischen Ubersetzung
von 1793 vermag ohne Miihe verschiedene Beispiele zu benennen, die franz.
religion oder religieux inkonsistent z.B. mit ,,Glaube“ (vera), ,Gesetz* (zakon),

benennen die abrahamitische Trias als Gesetz in diesem Sinne (zakon christianskij, iudejs-
kij, magometanskij). Vgl. 1. Aufl., Bd. 3 (1792), Sp. 9 und 2. Aufl., Bd. 2 (1809), Sp. 612.
So im Plural an einer Stelle in seinem Traktat Uber den Menschen, iiber seine Sterblichkeit
und Unsterblichkeit (O celoveke, o ego smertnosti i bessmertit, verfasst zw. 1792-1796): ,Siche
die Beschreibung des Paradieses oder der Wohnstitte der Seelen in allen bekannten Re-
ligionen® (,Bo33pu Ha onucanue pasi, WM KHJIHILA JYLI, BO BCEX M3BECTHBIX PEIUTHsX).
Radis¢ev, A. N: Polnoe sobranie solinenij, Bd. 2. Moskva/Leningrad: Izdatel’stvo Akademii
nauk SSSR 1941, S. 71. Radi$¢ev entscheidet sich oftmals fiir slawische Varianten anstel-
le von griechischen und lateinischen Ausdriicken, zeigt andererseits aber auch einen ge-
wisse Tendenz zu Lehnwortern, vgl. Sorokin 1965, S. 45 und 48, Fn. 7.

700

296

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Sekte® (sekta), ,Frommigkeit/Gottesfurcht® (blagolestie) oder ,Gottesdienst”
(bogosluzente), aber nicht mit dem Religionsbegriff wiedergeben.”°!

Ob einige dieser russischen Ubersetzungen moglicherweise die historische
Semantik des franzosischen Begriffs religion treffend widergeben, ist hier nicht
entscheidend. Vielmehr geht es um den formalen Sprachwandel, um die Her-
ausbildung einer Kategorie, die sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts zuneh-
mend etabliert und dominant wird.” So verfasste der Ethnograf Lev Sternberg
fur die mafigebende Enzyklopadie des spaten Zarenreichs, den Brokgauz-Efron,
unter dem Lemma Vergleichende Religionsforschung (Sravnitel’noe izulenie religit)
einen ausfiihrlichen Artikel, der programmatisch die Etablierung einer russi-
schen akademischen Religionswissenschaft nach westeuropdischem Vorbild
einfordert. Sternberg versteht dieses Fach, fiir das er als Bezeichnung neben
dem Titel des Artikels auch die Formulierung ,Wissenschaft von der Religion®
(nauka o religii) einfuhrt, als ,positive Wissenschaft®, die sich mit der , Evoluti-
on der religidsen Erscheinungen® befasse. Der Gesetzesbegriff (zakon), der noch
um 1830 anstelle des Religionsbegriffs stehen kann, ist hier von einer solchen
Bedeutung weit entfernt und stattdessen im Sinne von ,,Gesetzmafigkeit“ dem
Religionsbegriff beigeordnet:

slhre [der vergleichenden Religionsforschung, S. R.] Methode ist die Methode der ex-
akten Wissenschaften; die Induktion, gefolgt von einer Synthese, die zur Aufstellung
von GesetzmafSigkeiten, allgemeiner Prinzipien und einer Phinomenologie der religio-
sen Erscheinungen fiihrt.”

701 Vgl. folgende Beispiele: ,Lois religieuses de Zoroastre® (Pastoret 1778, S. 39) — ,Die die
Frommigkeit betreffenden Gesetze Zoroasters® (,3akoHbl 30poacTpoBbI 10 Garodectust
kacatoruecst, Pastoret 1793, Bd. 1, S.52). ,Alors le jeune disciple de Zoroastre recoit
I'initiation religieuse“ (Pastoret 1778, S.40) — ,Zu diesem Zeitpunkt wird der junge
Schiler Zoroasters durch ein Ritual in die fromme Sekte aufgenommen® (,Toraa
MOJIOJION Y4eHHK 30p0acTpoB MpHEMIIETCS 10 oOpsay B OiarodecTuBylo cekTy®, Pastoret
1793, Bd. 1, S. 53). ,Zoroastre, Confucius & Mahomet comparés comme fondateurs de
religion® (Pastoret 1778, S.398) — ,Vergleich Zoroasters, des Konfuzius und Mahomets
als Grinder eines Glaubens“ (,3opoactp, Koubyumii u Maromer cpaBHEHHbIC Kak
ocHoBarenu Bep“, Pastoret 1793, Bd. 4, S.269). ,Le Philosophe chinois n’eut d’ailleurs
aucune conformité, sous le point de vue religieux, avec ses rivaux“ (Pastoret 1778,
S.399) - ,Im Ubrigen stimmte der chinesische Philosoph mit seinen Rivalen in der Er-
orterung des Gottesdienstes tiberhaupt nicht tberein® (,Brupouem ¢unocod Kuraiicknii B
paccykIeHun GOTOCIyKEeHHs He MMEN HUKAKOTO CXOJCTBA ¢ CBOMMH cornepHukamu“, Pasto-
ret 1793, Bd. 4, S.270f.). ,Que penser en général de la religion de Mahomet?* (Pastoret
1778, S.233) — ,Was ist allgemein vom Gesetz Mahomets zu halten® (,Yro momxkno
JymMaTh Boob1e 0 3akone Marometosom®, Pastoret 1793, Bd. 3, S. 38).

Von den im Rahmen dieser Studie behandelten Autoren verwenden Schmidt (in den
deutschen und den russischen Texten), Kovalevskij, Nadezdin, Senkovskij oder Banza-
rov, um nur einige zu nennen, den Religionsbegriff als generische und interkulturell an-
wendbare Kategorie.

702

297

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»METOJI ero — METOJT TOYHBIX HAYK; MHAYKIIHS, C MOCICAYIOIINM CHHTE30M, MIPUBOISIIINAM
K YCTaHOBIICHHIO 3aKOHOB, OOIIMX MPHHIUIOB W (HECHOMECHOJIOTHH PEITUTHO3HBIX
sBieHnit. <793

Wie selbstverstandlich der Religionsbegriff in der Spatphase des Zarenreichs
auch in einem christlich-apologetisch inspirierten popularwissenschaftlichen
Kontext eine omniprasente Verwendung findet, veranschaulicht die vom Kir-
chenhistoriker Aleksandr El’¢aninov zusammen mit den Religionsphilosophen
Pavel Florenskij und Vladimir Ern verfasste Geschichte der Religion (Istorija reli-
gii, publiziert 1909), die exemplarisch finf Religionen explizit als ,,Religionen®
behandelt und damit auch das (orthodoxe) Christentum, wenngleich es am
Schluss der Darstellung und damit an ,hochster Stelle platziert ist, als eine sol-
che betrachtet und in eine sich von der ,primitiven Religion ausgehende evo-
lutionare Entwicklungslinie einordnet.”%4

Eine tber die obigen Bemerkungen hinausreichende historische Aufarbei-
tung der sprachlichen Etablierung von religija hitte auch andere Begriffe wie
z.B. vera und zakon konsequent im Gang der Zeit zu betrachten und speziell
auch darauf zu achten, wie sie sich zu ihren lateinischen Aquivalenten verhal-
ten (in welcher Beziehung stehen z.B. zakon und lex in ihrer Bedeutung als
Oberbegriff fur Religion?).” Fur eine moglichst umfassende Rekonstruktion
des Aufkommens des Religionsbegriffs in der russischen Sprache wire zudem

703 Sternbeg, L: ,Sravnitel’noe izulenie religii. In: Enciklopedieskij slovar’ Brokgauza i
Efrona, Bd. 31 (1900), S.323-328, Zitat S.324. Sternbergs religionskomparatistische
Programmatik wird von der gegenwirtigen russischen Religionswissenschaft als ein
Griindungsdokument ihrer Fachgeschichte beansprucht. Vgl. Sachnovi¢, M. M.: ,K
istorii vozniknovenija sravnitel’nogo religiovedenija v Rossii®. In: Vestnik SPOGU (Serija
17) Nr. 3 (2013), S. 80-86.

Die finf behandelten Religionen sind die ,,primitive Religion® (pervobytnaja religija), die
Religion des antiken Griechenland (religifa drevnej Grecii), der Buddhismus (buddizm),
die ,judisch-israelitische Religion® (iudejsko-izrail’skaja religija) sowie das Christentum
mit Unterkapiteln zur Orthodoxie und den russischen ,Sekten®. Der dem Buch ange-
hingte Artikel des Religionsphilosophen Sergej Bulgakov handelt von der ,Wider-
sprichlichkeit der gegenwirtigen religionslosen Weltanschauung® in Auseinander-
setzung mit der Intelligenzija (O protivorecivost: sovremennogo bezreligioznogo mirovozz-
renija. Intelligencija i religija). Vgl. El'¢aninov, A. V.: Istorija religii. S prilozeniem stat’i
prof. S. N. Bulgakova. Moskva: Knigoizdatel’stvo Pol’za, V. Antik i K° 1909. Die hier
konsultierte Ausgabe nennt auf dem Titelblatt nur El’¢aninov als Autor; zur Mitarbeit
Florenskijs, Erns und weiterer Beteiligter (V. Svencickij, A. Kartasev, V. My3cyn, N. Kap-
terev) sowie allgemein zur Verbreitung evolutionistischer Perspektiven auf Religion im
spitzaristischen Russland siehe Sachnovi¢, Marianna: ,Izucenie religii v Rossii v konce
XIX - pervoj cetverti XX veka: ot fenomenologiceskogo opisanija k kriti¢eskomu issledo-
vaniju®. In: Gosudarstvo, religija, cerkov’ v Rossii i za rubegom 36, Nr. 1 (2018), S.171-195
(El’¢aninovs Werk wird auf S. 186f. angesprochen).

Das Worterbuch der russischen Sprache vom 11. bis 17. Jahrhundert gibt als erste und am de-
tailliertesten erklarte Bedeutung von zakon die religiése Dimension an: ,,Glaube, Konfes-
sion, Gesamtheit der von einer jeweiligen Religion vorgeschriebenen Verhaltensregeln®
(,Bepa, BepoucroBeIaHne; COBOKYITHOCTh MPABHJI MOBEACHHS, MPEAMUCHIBACMBIX TOH HIIH
uHoi pexmrueit®). Das alteste Sprachbeispiel stammt aus dem Jahr 1076 und weist, wie

704

298

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf Quellen aus gesellschaftlich-kulturellen Bereichen Bezug zu nehmen, die
im Rahmen dieser Untersuchung keine oder nur eine geringe Berticksichtigung
erfuhren. In der imperialen Verwaltung der religiosen Diversitat zeigt sich z.B.
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts eine Bevorzugung des Begriffs der
»Konfession (ispovedanie) vor demjenigen der Religion. So wurde 1810 eine
»~Hauptdirektion fur die geistlichen Angelegenheiten der auslindischen Konfes-
sionen® eingerichtet (Glavnoe upravlenie duchovnych del inostrannych ispoveda-
nif), wobei unter den administrativen Geltungsbereich der ,,auslandischen Kon-
fessionen® verschiedene christliche Denominationen, Muslime, Juden und Bud-
dhisten fielen, nicht jedoch ,Pagane“ (die Buddhisten galten teilweise, etwa in
Volkszahlungen, dennoch administrativ als ,Pagane). Die ,,auslandischen Kon-
fessionen® wurden im Verlauf des 19. Jahrhunderts nach und nach durch eine
Integration in den imperialen Verwaltungs- und Gesetzgebungsapparat staats-
politisch ,domestiziert‘, ohne dass dabei die Orthodoxe Kirche ihre dominante
Stellung in Frage gestellt sah.”% Von Relevanz ware tberdies die allgemeine
Thematik der Kategorisierung von (realen und diskursiven) Fremden’” oder
die hier nicht behandelte Kirchengeschichte der Orthodoxie.

die meisten anderen Beispiele, auf einen rein christlichen Kontext hin. Ein Beispielsatz,
in dem vom zakon der Turken die Rede ist, stammt aus dem Jahr 1653. Vgl. Slovar’ russ-
kogo jazyka XI-XVII vv., Bd. 5 (1978), S.217f. Zur Verwendung von /ex als Oberbegriff
bereits im 13. Jahrhundert (Roger Bacon) vgl. Feil 1986, S. 116-120. Die Sammlung be-
griffsgeschichtlicher Aufsitze Ponjatija o Rossii enthilt im ersten Band im Abschnitt zu
»Gesetzgebung und juristischer Praxis“ mehrere Beitrige, die den Begriff zakon behan-
deln, allerdings fast ausschlieflich im Kontext von Herrschaft, Recht, Verfassung und
Staat. Ein Aufsatz geht immerhin kurz auf die Bedeutungsdimension des ,,gottlichen
Gesetzes® (zakon BoZij, BoZeskij) im 18. Jahrhundert ein, vgl. Marasinova, Elena Nigme-
tovna: ,,Zakon v Rossii vtoroj poloviny XVIII veka®. In: Sdvizkov, D.; Sirle, L (Hrsg.):
wPonjatija o Rossit.“ K istoriceskoj semantike imperskogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe lit-
eraturnoe obozrenie 2012, Bd. 1, S. 66-93, hier S. 66-68.
706 Siche hierzu Werth, Paul: The Tsar’s Foreign Faiths. Toleration and the Fate of Religious
Freedom in Imperial Russia. Oxford: University Press 2014 (vgl. v.a. die S. 3-29 der Einlei-
tung und das zweite Kapitel, S.46-73). Die Bevorzugung des Konfessionsbegriffs kann
damit zu tun haben, dass die Direktion in den ersten Jahren v.a. mit nichtorthodoxen
christlichen Auspragungen befasst war. Die buddhistischen Kalmiicken wurden z.B. erst
1834 mit einem Statut in den legalen Rahmen des ,multiconfessional establishment® in-
tegriert (vgl. ebd., S. 59f.). Trotz des faktischen Einbezugs der ,auslandischen Konfessio-
nen® in das empire-building blieb die sprachliche Qualifizierung als fremd erhalten; 1868
tauchte gar das Oxymoron ,indigene auslindische christliche Konfessionen“ (korennye
tnostrannye christianskie ispovedanija) in Abgrenzung von neuen Stromungen wie den
Baptisten auf (vgl. ebd., S. 56f.).
Khodarkovsky unterscheidet bspw. fiir die Frithe Neuzeit zwischen politischen, ethno-
linguistischen, Okonomischen und religiosen Identititen bei der Konstruktion
der ,Fremden®, vgl. Khodarkovsky, Michael: ,,,Ignoble Savages and Unfaithful Subjects:
Constructing Non-Christian Identities in Early Modern Russia“. In: Brower, Daniel R.;
Lazzerini, Edward J. (Hrsg.): Russia’s Orient. Imperial Borderlands and Peoples, 1700-1917.
Bloomington: Indiana University Press 1997, S. 9-26. Eine seiner Thesen lautet: ,Reli-
gion became the most important marker separating Russians from the Muslim, Bud-
dhist, or pagan subjects of the growing Empire“ (S.15). Wirkmichtig sind in diesem

707

299

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.4 Genealoge

Mit der oben geauflerten Einsicht, die eingrenzende Bestimmung eines Religi-
onsdiskurses des 19. Jahrhunderts konne sich nicht allein aus einer dem histori-
schen Material entnommenen Beziehungsstruktur heraus begriinden, sondern
bediirfe unweigerlich einer zweiten Stiitze in der Gegenwart, tritt eine genealo-
gische Perspektive auf den Plan, so wie sie Foucault in Auseinandersetzung mit
Nietzsche entwirft. Ein wichtiges Kriterium der ,wirklichen Historie®, also der
genealogischen Herangehensweise, besteht fir Foucault in ihrer perspektivi-
schen Standortgebundenheit, die als solche den Ausgangspunkt des histori-
schen Suchens bildet:

»Die Historiker versuchen, in ihrem Wissen alles zu verwischen, was ihren Standort in
Raum und Zeit, ihre Einstellung und ihre unvermeidlichen Gefiihle verraten konnte.
Der historische Sinn, wie Nietzsche ihn versteht, weify dagegen, dass er auf einer Per-
spektive beruht, und verleugnet nicht das System der eigenen Ungerechtigkeit. Er be-
trachtet die Dinge unter einem bestimmten Blickwinkel, fillt seine Urteile ganz be-
wusst, sagt ja oder nein, verfolgt alle Spuren des Gifts und sucht nach dem wirksams-
ten Gegengift. Statt so zu tun, als trite er diskret hinter das Betrachtete zurtick, statt
nach dessen Gesetz zu suchen und es auf alle seine Bewegungen anzuwenden, weif$
dieser Blick nicht nur, was er betrachtet, sondern auch von welchem Standort aus er
dies tut. Der historische Sinn gibt dem Wissen die Moglichkeit, innerhalb seines Er-
kenntnisprozesses die eigene Genealogie zu ergrinden. Die wirkliche Historie betreibt
an dem Ort, an dem sie steht, die Genealogie der Historie. 78

Die Genealogie fragt folglich nicht nach dem ,,Ursprung® eines zielgerichteten
Geschichtskontinuums, sondern nach der kontingenten ,,Herkunft“ einer Per-
spektive, die dem Jetzt zugehort. Sie lasst sich somit als Position einer pronon-
cierten erkenntnistheoretischen Subjektivitit in der Geschichtsforschung ver-
stehen: Was ein historisch bedeutsames Ereignis ist, liegt nicht im Ereignis
selbst begriindet; dieses wird erst zum Ereignis aus der subjektiven Perspektive,
die zurickblickt und danach fragt, woraus sie sich herleiten kann. Mit anderen

Zusammenhang v.a. die beiden Kategorien der inovercy (,Andersglaubige) und inorodcy
(wAndersstimmige“). Andreas Kappeler geht davon aus, dass letzterer Begriff ersteren im
Zuge der zunehmenden Erschliefung der asiatischen Steppengebiete als primare Kate-
gorie des othering abloste, da anstelle der Religion die Lebensform zum vorgangigen Ab-
grenzungskriterium geworden sei (Sesshafte vs. Nomaden). 1822 erhob ein Statut die
tnorodcy (wozu nun auch sesshafte Angehorige ,,nichtzivilisierter” Volker gerechnet wur-
den) in den Status einer rechtlichen Kategorie im Rahmen der Staatsverwaltung. Vgl.
Kappeler 2008, S. 139-141. Zum Begriff inorodcy vgl. auch Bobrovnikov, Vladimir Olego-
vi¢: ,Cto vyslo iz proektov sozdanija v Rossii inorodcev? (Otvet DZonu Slokumu iz
musul’manskich okrain imperii)“. In: Sdvizkov, D.; Sirle, L. (Hrsg.): ,,Ponjatija o Rossii“.
K istoriceskoj semantike imperskogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe literaturnoe obozrenie
2012, Bd. 2, S. 259-291.

Foucault, Michel: ,Nietzsche, die Genealogie, die Historie®. In: ders.: Schriften in vier
Bdnden. Dits et Ecrits, hrsg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Bd. 2. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 2002, S. 166-191, Zitat S. 182f. (Hervorhebung im Original).

708

300

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Worten ,erschafft® die historische Forschung (durch Auswahl) die historischen
Ereignisse, die ihre Frage erklaren, und kehrt damit die temporale Kausalitats-
beziehung um:

,Die wirkliche Historie verkehrt das Gibliche Verhaltnis zwischen dem Eintritt des Er-
eignisses und der kontinuierlichen Notwendigkeit. Eine ganze Tradition (theologi-
scher oder rationalistischer) Geschichtsschreibung versucht das einzelne Ereignis in
einem idealen Kontinuum aufzulésen — entweder in einer teleologischen Entwicklung
oder in einer natiirlichen Kausalkette. Die ,wirkliche® Historie dagegen lasst das Ereig-
nis wieder in seiner Einzigartigkeit hervortreten.*7%

In der Konsequenz dieser durch die Gegenwart bestimmten Retrospektive ver-
flichtigt sich jegliche durch die Zeit hindurch stabile Wesenheit der Dinge.
Die Vergangenheit ,erftllt“ also nicht die Gegenwart durch eine Kontinuitéts-
beziehung ,insgeheim mit Leben“ — vielmehr geht die Genealogie davon aus,
dass demjenigen, was ,fiir uns existiert und Geltung besitzt“, keine ,,Wahrheit*
und kein ,,Sein® eingeschrieben steht, sondern die Arbitraritit einer Herkunft
aus einem Streuungsbereich von ,Zufillen®, ,winzigen Abweichungen®, ,tota-
len Umschwiingen®, ,Irrtimern®, ,falschen Einschitzungen® oder ,Fehlkalku-
lationen®. Auf den Punkt gebracht: ,Die Herkunft macht es auch méglich, un-
ter der scheinbaren Einheit eines Merkmals oder Begriffs die vielfaltigen Ereig-
nisse ausfindig zu machen, durch die (gegen die) sie sich gebildet haben.“710

Insofern in der historischen Forschung, zumindest in der akademischen,
heutzutage weitgehend ein Konsens dartiber besteht, dass gegenwirtigen Kate-
gorien keine in die Geschichte zuriickweisenden stabilen Bedeutungen eignen,
sind Foucaults genealogische Einsichten selbst schon ,ein wenig historisch®,
wie Philipp Sarasin bemerkt.”!! Thre Aktualitat bleibt dennoch erhalten, denn
wenn die Genealogie, wie Sarasin auch sagt, ,jedes Sein wieder dem Werden®
zuftihrt,”2 so bedeutet dies ein permanentes Aktualisierungsgebot, werden ein-
zelne Individuen doch nie die Gesamtheit der historischen Kontingenz ihres
Kategoriengebrauchs ermessen und abschliefend ausleuchten konnen.

Fiir Michael Bergunder, der sich in seinen Uberlegungen zur Gegenstandsbe-
stimmung der Religionswissenschaft auf Foucaults Genealogie-Text bezieht, ge-
hort die genealogische Erforschung der ,Herkunft“ des zeitgendssischen All-
tagsverstaindnisses von Religion zu den zentralen Erfordernissen eines kultur-
wissenschaftlichen Fachverstindnisses. Das explizite Ansetzen des Anfangs der
Untersuchung in der Gegenwart sticht dabei als Forderung heraus, wenn es um
die Historisierung eines als Netzwerk konzipierten Religionsdiskurses geht:

79 Ebd., S. 180.

719 Ebd., S.172.

711 Vgl. Sarasin, Philipp: Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter der Bio-
logte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, S. 257f.

Vgl. ebd., S. 416.

iy

7

—_
)

301

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Konsequenzen eines genealogischen Ansatzes fiir die Historisierung von ,Religi-
on‘ sind betrachtlich. Der Einstiegspunkt kann nur das heutige Alltagsverstindnis
von ,Religion‘ sein und keinesfalls ein vermeintlicher ,Ursprung® oder ,Vorlaufer in
der Vergangenheit. Die genealogische Bestimmung kehrt also in ihrem Vorgehen den
chronologischen Zeitstrahl um und geht von der Gegenwart in die Vergangenheit!
[...] Das heutige Alltagsverstindnis von Religion liefe sich also als ein synchrones
Netzwerk ,Religion® methodisch operationalisieren. Um seine Genealogie zu erfassen,
muss es zusidtzlich eine diachrone Perspektive erhalten. Dieses zweite diachrone Krite-
rium fihrt dazu, dass wir dann von ,Religion® in der Geschichte sprechen kdnnen,
wenn sich das gegenwirtige synchrone Netzwerk ,Religion‘ in einer historisch verifi-
zierbaren Rezeptions- und Traditionslinie zu einem zeitlich vorhergehenden Netz-
werk ,Religion‘ befindet und diesem vorhergehenden Netzwerk eine dhnliche Struktur
und Inhalt bescheinigt werden konnen.“713

Der Umkehrung der Chronologie im historischen Fragen zum Trotz gesteht
Bergunder aus Griinden der Lesbarkeit und der Konvention dennoch eine tra-
ditionelle chronologische Anordnung der Darstellung zu, solange die genealo-
gische Perspektive als theoretische Grundierung vorausgesetzt bleibt.”'4

Inwiefern ein gegenwartiges Alltagsverstindnis von Religion tberhaupt sinn-
vollerweise eingehegt werden kann, ist eine durchaus komplexe Angelegen-
heit.”'S Eine radikale Verneinung dieses Vorhabens hitte davon auszugehen,
dass ebenso viele Alltagsverstindnisse von Religion kursieren, wie sich Indivi-
duen dazu auflern. In Erinnerung an Foucaults Archdologie des Wissens und Lot-
man kommt erschwerend hinzu, dass ,wir® die Diskursregeln, denen wir selber
unterliegen, in unserer eigenen Gegenwart nicht zu erkennen in der Lage sind
(resp. dass wir die Sprache, in die wir verstrickt sind, nicht verlassen konnen,
Kap. 2.2). Wenn Bergunder, wie gesehen, das ,heutige Alltagsverstindnis“ als
~gegenwartiges synchrones Netzwerk® auf Religion bezogener Aussagen metho-
disch formalisiert, so kann dies nur dahingehend gelesen werden, dass eine ein-
zelne Forschungsarbeit jeweils nur einzelne Aspekte eines solchen inharent plu-
ralen Netzwerkes historisieren kann. Klarungsbedarf besteht auch bei der Fra-
ge, wie weit zurick in die Zeit die Gegenwart reicht, wenn sie mehr als eine
ephemere Fliuchtigkeit bedeuten soll. Als methodisch sinnvoll erscheint die An-
nahme einer ,langen‘ Gegenwart, die nicht absolut, sondern jeweils fallbezogen
einzugrenzen ware.

713 Bergunder, Michael: ,Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Ge-
genstand der Religionswissenschaft®. In: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 19, Nr. 1/2
(2011), S. 3-55, Zitat S. 43f.

714 Vgl. ebd., S. 45.

715 Wie der (intellektuelle) Religionsdiskurs der Gegenwart sich aus einer kontinuierlichen
»Arbeit an der Religion® und damit einhergehenden laufenden, je nach Kontext instabi-
len, stetig neu auszuhandelnden (Re-)Aktualisierungen von Unterscheidungen des Reli-
giosen und Nicht-Religiosen ergibt, wobei auch die Religionswissenschaft selbst sowohl
Diskursbeobachterin wie auch Diskursakteurin sein kann, zeigt eine aktuelle Analyse
von zeitgeschichtlichen Schwellenerzihlungen auf: Atwood, David: Schwellenzeiten. My-
thopoetische Urspriinge von Religion in der Zeitgeschichte. Baden-Baden: Ergon 2019.

302

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tomoko Masuzawa, um ein Beispiel zu nennen, argumentiert im Sinne eines
genealogischen Vorgehens, wenn sie die heute scheinbar selbstevidente Exis-
tenz von ,Weltreligionen® vor dem Hintergrund eines diskursiven, rhizomf6r-
migen (!, ,rhizomatic®) Herkunftsspektrums im 19. Jahrhundert erklart (die
Autorin spricht denn auch bisweilen von ,genealogy®, allerdings ohne spezifi-
sche theoretische Referenz). Den Ausgangspunkt der Untersuchung bildet also
ein Paradigma des 20. und 21. Jahrhunderts (eine ,lange* Gegenwart), in dem
eine globale Pluralitit ,grofler und als solcher vergleichbarer Religionen zu
einem quasi ontologischen Bestandteil der Welt geworden ist. Masuzawas Frage
richtet sich dabei nicht auf einen Ursprungsmoment, der diese Eigenlogik der
Weltreligionen gebiert, sondern auf verschiedene Entwicklungen (d.h. auch
Ein- und Ausschlussmechanismen), die ihr im Sinne der Genealogie (und da-
mit nicht notwendigerweise linear) vorangehen und somit die Ermoglichungs-
bedingungen des nachfolgenden Diskurses darstellen.”*¢ Die unter diesem As-
pekt untersuchten Themenkomplexe wie die komparative Theologie, die ,Ent-
deckung* des Buddhismus, die indoeuropiische Sprachwissenschaft, die ,Semi-
tisierung‘ des Islam oder das Wirken Friedrich Max Miillers weisen das 19. Jahr-
hundert als Ubergangszeit (»period of transition“) aus, wiahrend der die in der
europaischen Kultur Giber Jahrhunderte privalente viergliedrige Typologie von
Christen, Juden, Muslimen und ,Heiden‘ der neuen Taxonomie der ,Weltreli-
gionen‘ (oder ggf. der ,Religionen der Welt‘) weicht (vgl. auch unten).”?”

Im Kontext der vorliegenden Studie bietet es sich an, beispielsweise die post-
sowjetische akademische Disziplin Religionswissenschaft (religiovedenie) im Sin-
ne Bergunders als einigermaflen pragmatisch eingrenzbares gegenwirtiges
Netzwerk von Aussagen zu verstehen, in dem der Religionsbegriff eine zentrale
Funktion austbt. Dabei soll diesem Netzwerk kein relativ einheitlicher Zugang
zu Religion unterstellt werden, so wie das in der ihm zeitlich vorangehenden
sowjetischen Religionsforschung gegeben war (s.u.), aber doch dasjenige, was
Bergunder in seinem Aufsatz als ,unerklirte Religion® der Religionswissen-
schaft bezeichnet,”® also ein der Fachkonzeption zugrunde liegendes wissen-
schaftliches Alltagsverstindnis von Religion(en), das sich im Wesentlichen mit
einem auflerwissenschaftlichen alltiglichen religionsbezogenen Sprachge-
brauch (z.B. in den Massenmedien) deckt. Etwas formaler ausgedriickt ist da-
von auszugehen, dass in diesem Netzwerk der gemeinsame Untersuchungsge-
genstand ,Religion® als (in Gegenwart und Geschichte) an sich gegeben (wenn
auch verschieden definierbar) gilt und einen Kollektivsingular darstellt, also
notwendigerweise ,die Religionen® beinhaltet.

Die chronologische Spannweite, innerhalb derer in fachhistorischen Arbei-
ten das ,Geburtsdatum® der russischen Religionswissenschaft angesetzt wird,

716 Vgl. Masuzawa 2005 (wie Fn. 489, Kap. 7.1), S. xi-xiv, 2-13.
717 vgl. ebd., S. 46-64.
718 Vgl. Bergunder 2011, S. 10-12.

303

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reicht vom 18. Jahrhunderts bis zu den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts.”” Ein
genealogischer Ansatz braucht demgegentber nicht in diesem Sinne nach dem
Ursprung oder ggf. den Vorlaufern der Religionswissenschaft zu fragen, nicht
zu erwagen, ob zu einem gegebenen Zeitpunkt ,bereits von Religionswissen-
schaft oder von wissenschaftlicher Erforschung der Religion gesprochen wer-
den kann. Vielmehr sollte er freizulegen versuchen, welche diskursiven Vorgin-
ge, Briiche oder Umdeutungen, in der Retrospektive betrachtet, es ermoglicht
haben, in der Art, wie sie heutzutage gegeben ist, iber Religion sprechen zu
konnen.

Die in Teil III versammelten Analysekapitel lassen sich also als Elemente
einer Genealogie des Religionsdiskurses der gegenwartigen russischen Religi-
onswissenschaft (oder bereits betrichtlich unpraziser: des allgemeinen gegen-
wartigen russischen Religionsdiskurses) verstehen. Sie bilden dabei, dem genea-
logischen Vorgehen entsprechend, im Prinzip einen disparaten Streuungsbe-
reich, der jedoch in genealogischer Riickschau doch ein Grundmuster, eine ge-
meinsame Linie zu erkennen gibt. In diesem Sinne sei noch einmal auf den
Ausgangspunkt von Masuzawas oben besprochener Untersuchung verwiesen,
also auf die frihneuzeitliche europiische Religionstypologie vor der ,Erfin-
dung’ der Weltreligionen. Dieser im Verlauf der Arbeit bereits verschiedentlich
angesprochene Kategorisierungsmodus (vgl. Kap. 4.3 und 7.1), der nach dem
Schema 3+1 operierte und den als spezifisch aufgefassten drei abrahamitischen
Monotheismen den gesamten Rest der ,religiosen Daten® als unspezifische Kate-
gorie der ,Idolatrie’ gegentiberstellte, hat auch im russischen Kontext erkennbar
seine Spuren hinterlassen. Wihrend er noch in einigen der untersuchten Quel-

719 Vgl. als Uberblick Voroncova, E. V.: ,Religiovedéeskie izdanija v Rossii (2000-2013). In:
Vestnik PSTGU (I: Bogoslovie, Filosofija) 48 (2013), S. 101-119, hier 102-107. Sachnovi¢ dis-
kutiert die Anfinge der Religionswissenschaft im 18. Jahrhundert, prézisiert aber spater,
dass von einer eigenstindigen akademischen Disziplin erst im letzten Drittel des 19.
Jahrhunderts oder sogar erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts gesprochen werden konne.
Vgl. Sachnovi¢, M. M.: ,Istorija oteCestvennogo religiovedenija: XVIII vek®. In: Religiove-
denie Nr. 1 (2005), S. 118-133; dies. 2013, S. 80. Smirnov hingegen hilt in der Zeit vor
den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts hochstens die Rede von ,,Ausgangspunkten® (sto-
ki) einer russischen Religionswissenschaft fiir zulassig, da alle Ansatze bis dahin deutlich
normativ verfasst gewesen seien. Im Kern vertritt er also ein spezifisches Objektivitits-
ideal von Wissenschaft, welches er erst unter postsozialistischen Bedingungen fiir umfas-
send realisierbar halt und an dem sich die vorangehenden Jahrzehnte und Jahrhunderte
zu messen haben. Vgl. Smirnov, M. Ju.: ,Religiovedenie v Rossii: problema samoidenti-
fikacii“. In: Vestnik Moskovskogo universiteta (Sersja 7: Filosofija) Nr.1 (2009), S. 91-106,
hier S. 91-93, 102. Die Fachbezeichnung religiovedenze wurde schon in der sowjetischen
Religionsforschung ab den 1930er-Jahren verwendet, vgl. Elbakjan, E. S.: ,Fenomen
sovetskogo religiovedenija®. In: Religiovedenie Nr.3 (2011), S. 141-62, hier 141. In der
ersten sowjetischen Monografie, die diese Bezeichnung im Titel fithrt, wird religiovede-
nie als Teilbereich des umfassenderen (religionskritischen) Fachbereichs ,, Wissenschaftli-
cher Atheismus® (naucnyj ateizm) definiert. Vgl. Ugrinovi¢, D. M.: Vvedenie v teoretices-
koe religiovedenie. Moskva: Mysl’ 1973, S. 4.

304

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len zu Beginn des 19. Jahrhunderts nachwirkt,”20 zeichnet sich demgegeniiber
mit Blick auf die Ergebnisse der Analysekapitel eine gewichtige Pluralisierung
des Religionsverstandnisses ab, die sich in vielen Aspekten den westeuropaisch-
amerikanischen Entwicklungslinien beigesellt. In Abgrenzung zu Texten, die
noch dem ilteren Paradigma verhaftet sind und die noch die Klassifizierungs-
option der Idolatrie (idolosluzente, idolopoklonstvo) kennen, wurde es im Verlauf
der ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts nun moglich, etwa den Buddhismus,
die Lehre Zarathustras oder den Schamanismus gleich wie Christentum, Juden-
tum und Islam als Komponenten einer generischen, universellen Kategorie ,Re-
ligion® zu verstehen, also auf derselben epistemischen Ebene zu behandeln. Da-
raus musste nicht notwendigerweise eine hierarchische Gleichstellung aller die-
ser Religionen resultieren, doch wurden entscheidende Weichen gestellt, damit
am Ende des Jahrhunderts ein transhistorisch identifizierbarer, spezifischen
Entwicklungsprinzipen gehorchender und in diesem Sinne einheitlicher Wis-
sensgegenstand ,Religion eine ,objektive‘ Realitit zu reprasentieren vermochte,
wie dies einige Seiten weiter oben im Falle Sternbergs und El’¢aninovs deutlich
zu beobachten war. Damit eine solche verwissenschaftlichte generelle Perspek-
tive auf Religion zustande kommen konnte, mussten sich in der ersten Halfte
des 19. Jahrhunderts nicht nur neue kontextspezifische deskriptive Kategorien
und Uberbergriffe wie z.B. ,Buddhismus‘ (buddizm, zuerst auch buddaizim)
oder ,Islam® (islam, zuerst auch islamizm) und erste explizit konzeptuell abstra-
hierende Religionsvergleiche (wie bei Senkovskij, Nadezdin, Sreznevskij,
Schmidt oder Banzarov) etablieren,”?! sondern v.a. auch der Religionsbegriff
selbst. In einer (schematisch verstandenen) parallelen Bewegung formten sich
also sowohl ein generisches Religionsverstindnis, das den Religionsbegriff aus
einem Begriffsfeld, in dem er erst eine von vielen begrifflichen Optionen dar-
stellte, als dominante Kategorie heraustreten lie§, wie auch kontextspezifische
generische Konzepte, die nun — im Gegensatz zu ihren Vorgingerkonzepten —
alle als Ausgestaltungen der ,Religion® erschienen (,Religion Buddhismus‘, ,Re-
ligion Islam‘, ,Religion Zoroastrismus® resp. ,persische Religion‘, ,Religion
Schamanismus‘; zur grafischen Darstellung dieser Thesen vgl. Abb. 4-6).

Die Multiplizierung der Religionslandschaft im untersuchten Zeitraum bil-
det zudem, in genealogischer Riickschau, auch eine Voraussetzung fir das Vo-

720 Erkennbar etwa in Timkovskijs 1824 erschienenem Reisebericht, der einerseits schon

den Religionsbegriff (aber noch nicht den Buddhismusbegriff) in Bezug auf den ,,lama-
schen® resp. ,,Sigemunischen Glauben® (lamajskaja vera, sigemunianskaja vera) verwendet,
letzteren zugleich aber noch als ,Idolatrie” (idolopoklonstvo) und ,heidnische Verirrung®
(yazyceskoe zabluZdenie) bewertet (vgl. Kap. 7.6).

D.h. religionskomparatistische Perspektiven, die anhand des Vergleichs die Differenz
von Religionen mit Riickgriff auf ein (zumindest scheinbar) kulturungebundenes ab-
strahiertes Konzept untersuchen und damit in einem gewissen Sinne bereits religions-
theoretisch argumentieren. Zu den im Haupttext genannten Beispielen vgl. Kapitel 4.3,
6.5,7.3 und 8.3.

721

305

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kabular der sowjetischen Religionsforschung, die — unter den ideologischen
Vorzeichen des sogenannten ,Wissenschaftlichen Atheismus® — Religion in
einer evolutionistischen Geschichtslogik als notwendigerweise plurales, aber
unter dem Religionsbegriff als Gattung vereinigtes Phinomen explizierte. Mit
anderen Worten galt es in diesem ideologischen Setting, die anthropologischen
religionstheoretischen Grundlagen, wie sie Marx und Engels etwa in der Einles-
tung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie oder im Anti-Dithring (eigentl.
Herrn Eugen Diibring’s Umwdilzung der Wissenschaft) ausgesprochen hatten, nicht
nur erkenntnistheoretisch und psychologisch am Individuum festzumachen,
sondern sie in ihrer gesellschaftlichen Wirksamkeit in Form zahlreicher histo-
risch erschienener Religionen zu untersuchen, um aus dieser Mannigfaltigkeit
das diachron irreduzible ,Wesen® (sus¢nost’) einer einheitlichen und universel-
len Kulturerscheinung zu erhellen.”?2

Ubertragt man die referierten Entwicklungslinien in das zu Beginn der Stu-
die eingefiihrte theoretische Vokabular Lotmans (vgl. Kap. 2), so konnen dis-
kursive Uberginge ,plastisch® als Semiospharen abgebildet werden. Ein Vor-
schlag entsprechender Ausformulierung kann sich wie folgt gestalten. Das bis
ins 19. Jahrhundert persistente europaische Ausgangsreligionsverstandnis kennt
eine klare Grammatik, eine Codierung in ,spezifisch* (die drei abrahamitischen
Monotheismen) und ,unspezifisch® (der ,pagane‘ Rest), wobei sich die Spezifik

722 Die Religionsgeschichte Tokarevs, eines der bekanntesten sowjetischen Religionsfor-
scher, verdeutlicht dies exemplarisch: Sie setzt in der ,,Urgesellschaft“ bei den ,,prihisto-
rischen Denkmalern zur Religionsgeschichte” an und endet bei den drei ,,Weltreligio-
nen“ Buddhismus, Christentum und Islam. Vgl. Tokarew, S. A.: Die Religion in der Ge-
schichte der Vilker. Ubers. von Erich Salewski. Berlin: Dietz 21976. Insbesondere eine
Stelle aus Engels’ Anti-Diihring bildet den Ausgangspunkt des sowjetischen Religionsver-
standnisses: ,Nun ist alle Religion nichts andres als die phantastische Widerspiegelung,
in den Kopfen der Menschen, derjenigen aulern Michte, die ihr alltigliches Dasein be-
herrschen, eine Widerspiegelung, in der die irdischen Michte die Form von tberirdi-
schen annehmen.“ Engels, Friedrich: ,Herrn Eugen Diithrings Umwilzung der Wissen-
schaft (,Anti-Dithring®)“. In: Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke (MEW), Bd. 20, hg.
vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz 1962, S. 1-303,
Zitat S. 294. Tokarev bezieht sich ebenso auf dieses Zitat (vgl. Tokarew 1976, S. 17) wie
eine Vielzahl weiterer sowjetischer Texte (z.B. Ugrinovi¢ 1973, S. 34f.). Fir ein anschau-
liches Beispiel einer Definition der Religion als ,,Glaube an das Ubernatiirliche“ — der
Kern des sowjetischen Religionsverstindnisses — im Ausgang des Engels’schen Diktums
siche Kryvelev, I. A.: ,,Ob osnovnom opredeljajus¢em priznake ponjatija religii“. In: Vo-
prosy istorit religii 1 ateizma 4 (1956), S. 24-54. Eine detaillierte religionswissenschaftliche
(allerdings dem heutigen kulturwissenschaftlichen Fachverstindnis nicht mehr gent-
gende) Darstellung der sowjetischen Religionsforschung findet sich bei Thrower, James:
Marxist-Leninist ,Scientific Atheism * and the Study of Religion and Atheism in the USSR. Ber-
lin/New York/Amsterdam: Mouton Publisher 1983. Siehe auflerdem eine aktuelle Uber-
blicksdarstellung des sowjetischen Staats-Atheismus, die allerdings eher die gesamtge-
sellschaftliche, ideologische, ,weltanschauliche® und propagandistische Dimension ab-
deckt und weniger auf das sowjetische Religionsverstindnis als theoretisches Konzept
eingeht: Smolkin, Victoria: A Sacred Space Is Never Empty. A History of Soviet Atheism.
Princeton/Oxford: Princeton University Press 2018.

306

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegen das Unspezifische durch eine strenge Grenzziehung definiert. Diese Di-
chotomie eines strukturierten und eines unstrukturierten Bereichs reprasentiert
treffend Lotmans Unterscheidung des inneren (eigenen, vertrauten, kultivier-
ten, harmonischen) Raums von einem aufleren (anderen, fremden, feindlichen,
gefahrlichen, chaotischen) Raum. Die Grenze, an der sich die Zweiteilung von
Innen und Auflen manifestiert, kann, wie Lotman erlautert, ,zwischen Leben-
den und Toten, zwischen Sesshaften und Nomaden oder zwischen Stadt und
Steppe gezogen werden, sie kann staatlicher, sozialer, nationaler, konfessionel-
ler oder anderer Natur sein“.”?? Bezeichnenderweise beziehen sich die ersten
beiden historischen Beispiele, die diesen Katalog moglicher ,binérer Einteilun-
gen® illustrieren, auf mittelalterliche Quellen, die eine christliche Welt von der
Antizivilisation der ,heidnischen ostslawischen Stimme® resp. der ,heidni-
schen Sachsen“ abgrenzen.”?* Wenngleich diese Passagen keine Ausarbeitung
im Detail erfahren, veranschaulichen sie doch, dass Lotman ein wesentliches
theoretisches Grundcharakteristikum der Semiosphire neben vielen anderen
Beziigen auch an religionshistorischem Material empirisch prift.

Im Hinblick auf die hier interessierende Frage — die sich verindernde religi-
onsbezogene Wissensordnung zu Beginn des 19. Jahrhunderts — ist von Rele-
vanz, dass ab dem 18. Jahrhundert zunehmend ,orientalischer Text® in die Se-
miosphire einflieSt: Der Kontakt mit der Grenze und demjenigen, was dahin-
ter liegt, intensiviert sich, die Vertrautheit mit dem Auflenbereich steigt. Diese
Situation intensiver Orientrezeption, die Raymond Schwab makroperspekti-
visch mit der Formulierung ,renaissance orientale“ benannte,’?S besagt in Lot-
mans Terminologie, dass Europa, und damit auch Russland, ,auf Empfang®
eingestellt ist, also ,einen Strom von Texten von auflen® aufnimmt.”2¢ Vorerst
bleiben die asiatischen Wissensimporte als fremd codiert, aber sie verlieren ihre
semiotische Alienitit allméihlich und dringen in Richtung des Zentrums vor.
Ein Zwischenhalt — eine Momentaufnahme — zeigt, dass sich bereits neue Sub-
Semiosphiren bilden. Um den neu aufkommenden Buddhismusbegrift etwa
zentrieren sich fremdkulturelle Elemente, die noch kurz zuvor als idolatrisch
aus der Semiosphire ausgeschlossen blieben. Und im Bereich der Zoroastris-
musrezeption hat sich die ,Religion® der antiken Perser als konzeptuelle Semio-

723 Lotman 2010a, S. 174.

724 Vgl. ebd., S. 174f. Ein weiteres dhnliches Beispiel findet sich auf S. 176.

725 Vgl. in der Einleitung Fn. 7.

726 Vgl. Lotman 2010a, S. 198. Als die beiden paradigmatischen Konstellationen, wahrend
deren die russische Kultur ,auf Empfang® ausgerichtet war, identifiziert Lotman die
frihmittelalterliche Christianisierung der Rus’ und die Westorientierung durch Peter I.
Wiederum haben seine historischen Beispiele auch religionsgeschichtliche Implikatio-
nen: ,Wie die Christianisierung gehen auch die Reformen Peters I. mit einem abrupten,
demonstrativen Traditionsbruch einher. Als Peter anordnet, auf dem Roten Platz (einer
heiligen Stétte), ein ,stindiges* Theater zu bauen und damit die religiosen Gefiihle der
Moskauer verletzt, verfahrt er genau wie der heilige Vladimir, der eine Statue der Gott-
heit Perun an Pferdeschwinze binden und schleifen lief“ (ebd., S. 199).

307

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sphare von einer auf die Figur Zoroasters fokussierten Semiosphire abgegrenzt
und dabei die Grammatik eines interkulturell anwendbaren ,Religionssystems®
gegen eine Codierung als ,,Gesetzgebung® durchgesetzt.

Mit seiner fortschreitenden Assimilation in der Semiosphire beginnt der ,ori-
entalische Text® das Zentrum zu transformieren. Er trigt nun formbildend zur
sich neu ergebenden Grammatik des Zentrums, d.h. zur Herausbildung einer
neuen Norm bei. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts ist deutlich erkennbar, dass
die russische Semiosphire die aus der asiatischen Semiosphire importierte In-
formation in die eigene Sprache tbersetzt hat, auch unter Zuhilfenahme religi-
onsbezogener Information aus der westeuropdischen Semiosphére. Mit diesem
Prozess ist eine entscheidende Wandlung einhergegangen. Die mannigfaltige
Pluralitat, die zuvor als paganes und unstrukturiertes Spektrum im Aufenbe-
reich der Semiosphare lag, hat die ,filternde Membran® der Grenze durchlau-
fen und sich im Zentrum normalisiert. Die importierte Pluralitit ist nun kon-
stitutiv fir das Zentrum und damit das Religionsverstaindnis geworden, das um
einen universalisierten Religionsbegriff kreist. Noch in den 1820er- und 1830er-
Jahren — dem Schwerpunkt dieser Studie — hatte sich die spatere Semiosphare
des Religionsbegriffs nicht als hegemoniales Zentrum etabliert. Thre Anfinge
waren zwar schon deutlich erkennbar, doch herrschten noch diffuse, kreolisie-
rende Ubergangsverhaltnisse; konkurrierende Semiosphiren wie der Gesetzes-
begriff besalen noch ihre Wirkkraft. Erst im Verlauf des 19. Jahrhunderts hat
sich die um den Begriff religija zentrierte Semiosphare deutlich abzuheben und
abzugrenzen vermocht. Ihre Durchschlagskraft verdankt sie einem generischen
Religionsverstindnis, das ohne die importierte orientalische Pluralitit nicht
mehr denkbar ist.

Thren organisatorischen Zenit, die hochste Stufe der Selbstbeschreibung, er-
reicht diese Semiosphire eines generischen und an den Religionsbegriff ge-
knipften Religionsverstindnisses ironischerweise in der religionsfeindlichen
Zeit des ,,Wissenschaftlichen Atheismus®. Klarer als je zuvor und danach ist
hier geregelt, was Religion — verstanden als notwendig generisches, transkultu-
relles und globales Phanomen - sein und nicht sein konne.”” Mit anderen
Worten: Seit dem Aufkommen des Religionsbegriffs hat es kein anderes System
mit groferer Konsequenz verstanden, ein uniform codiertes Religionsverstind-

727 Kryvelevs bereits oben zitierter Text zum Problem der Religionsdefinition lisst bspw.
keinerlei Graustufen zu: Alle Religionen beinhalten in dieser Perspektive zwingend den
»Glauben an das Ubernatirliche“ (vera v sverch-estestvennoe); wo ein solcher nicht gege-
ben ist, konne demnach auch nicht von Religion gesprochen werden. Dass dieses zentra-
le Charakteristikum fiir ausschlieflich alle Gesellschaften und ,Entwicklungsstadien® der
Religion gilt, steht fiir Kryvelev auB8er Frage. Vgl. Kryvelev 1956, S. 44 u. 52f. Zu Ugrino-
vi¢s Behandlung des ,Glaubens an das Ubernatiirliche“ siehe seine oben genannte Ein-
fihrung in die Religionswissenschaft (Ugrinovi¢ 1973, S. 45-50).

308

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nis gegeniiber anderen Verstindnissen abzugrenzen und als hegemonial zu set-
zen.”?

Lotmans Annahme, die ,rezipierende“ Kultur tibe nach dem erfolgten Text-
import selbst eine sendende Rolle aus, sie werde selbst zur ,,Quelle eines Stroms
von Texten, die in andere, von ihrem Standpunkt aus periphere Regionen der
Semiosphire geschickt werden®,”? verweist schliefSlich auf die globalgeschicht-
lichen Verschrinkungen des modernen Religionsdiskurses. Der orientalische
Textimport hat demnach nicht nur dazu beigetragen, europaische Religionsver-
standnisse mitzugestalten, sondern auch in Form europaischer Reexporte in die
asiatische Semiosphire an der auflereuropidischen Genese von Religionsver-
standnissen, Kategorienbildungen und ,,Unterscheidungen der Religion® (A.
Hermann) Anteil, so z.B., wenn Editionen religioser Texte invention of tradition
anregen.”* Der russischsprachige Raum partizipiert im Hinblick auf diese glo-
bale Dimension an einer gesamteuropaischen ,Sendefunktion® mit besonderer
Wirkung im Machtbereich des eigenen Imperiums.

Die dargestellte Herausbildung der Semiosphare religija ist schematischer Na-
tur und nicht erschopfend. Das Schema veranschaulicht einen diskursiven Pro-
zess, der sich in der referierten Weise nur in einer genealogischen Perspektive
zu erkennen gibt. Zu bedenken ist in Erinnerung an Foucaults Archivbegrift,

728 Dags essentialisierende Religionsverstindnis des sowjetischen ,,Wissenschaftlichen Athe-
ismus“ kann mit der zeitgleich in der westeuropéischen Religionsforschung dominan-
ten Religionsphinomenologie parallelisiert werden. Obwohl ersterer religionsfeindlich
war und letztere ein affirmatives Verhiltnis zur Religion pflegte, lassen sich beide Wis-
senschaftsrichtungen als Ausdruck einer ,Wesensschau® interpretieren, die die Religion
als Phianomen su: generis, als ontologisch spezifischen Bestandteil der Welt konstruiert.
Dem ,,Glauben an das Ubernatiirliche® als Essenz des sowjetischen Religionsverstindnis-
ses entspricht in der Phinomenologie das Konzept des ,Heiligen®. Vgl. zu diesen Frage-
stellungen Ragaz, Stefan: ,,Siblings Veiled by Ideology? Reflections on the Epistemologi-
cal Kinship between the Phenomenology of Religion and Soviet Scientific Atheism*®. In:
Bulletin for the Study of Religion 46, Nr. 1 (2017), S. 8-10. Ders.: ,Reading Scientific Athe-
ism Against the Grain. The Soviet Study of Religion as a Methodological Challenge®. In:
Method and Theory in the Study of Religion 30 (2018), S. 178-184. Trotz solcher Gemein-
samkeiten dbertrifft der ,Wissenschaftliche Atheismus® gleichwohl die westliche Phino-
menologie in der Konsequenz der Uniformitit seines Religionsverstindnisses.

72 Lotman 2010a, S. 197.
Hermanns Studie zum globalen Religionsdiskurs mit besonderer Beriicksichtigung bud-
dhistischer Kontexte liest sich u.a. als Analyse solcher multilateraler Verflechtungen
resp. der Reziprozitit von Sendevorgingen. Vgl. v.a. das ausfithrliche Kapitel ,,Die For-
mation des ,Buddhismus® im globalen Religionsdiskurs® (Hermann 2015, S.255-366).
Aus der west-Ostlichen Wissensverflechtungsgeschichte resultiert in kolonialisier-
ten ,buddhistischen® Gesellschaften, so die These, eine doppelte Unterscheidung: ,,,Bud-
dhismus* wird als ezne Religion imaginiert, und dadurch in den Kontext einer Pluralitit
von ,Religionen® gestellt, mit denen er nun einerseits als vergleichbar gesehen wird, von
denen er aber auch als spezifische ,Religion® unterschieden wird. Zum anderen
wird ,Buddhismus® als Religion bestimmt. Damit gerit er in den Sog einer Differenzie-
rung und damit Unterscheidung von anderen gesellschaftlichen Bereichen. Die neu er-
scheinende ,Religion® des ,Buddhismus‘ unterscheidet sich als ,Religion‘ nun von ,Poli-
tik oder ,Wissenschaft (ebd., S. 364; Hervorhebungen im Original).

309

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dass die Semiosphare stets nicht nur eine synchrone, sondern auch eine dia-
chrone Ausdehnung besitzt und dass Sprachen verschiedenen Alters in ihr kur-
sieren, die im Falle anderer Zentrierungen ihre ,Aussagefihigkeit® behalten
konnen. Der am Anfang der Untersuchung vorgenommene explorative Schnitt
durch die Semiosphire zur Erhebung eines interrelationalen Begriffsfeldes
(Kap. 3.3.2) anhand ausgewihlter Artikel des EL verdeutlicht dies idealtypisch.
Er demonstriert die synchrone Koexistenz alterer ,Religionscodes® (z.B. ,Ge-
setz, ,Glaube®, ,Lehre“) und neuerer (z.B. ,Religion®). Auch ist damit zu rech-
nen, dass in anderen Zusammenhingen als den hier bevorzugt betrachteten
sich altere Sprachen moglicherweise noch deutlich niher am Zentrum bewe-
gen, so beispielsweise wenn eine christlich-missionarisch codierte Semiosphire
um 1900 alle Peripherie noch immer als pagan verfemt oder sich selbst
als ,Glaube® von blofer ,Religion‘ abhebt. Trotz alledem bleibt in der resiimie-
renden Rickbesinnung auf die vorgenommenen Quellenlektiiren unverkenn-
bar und unhintergehbar, wie sich im Untersuchungszeitraum wesentliche
Komponenten des modernen Religionsdiskurses unter dem Zeichen des Religi-
onsbegriffs konturieren und damit den Religionsdiskurs erst zum Religionsdis-
kurs werden lassen.

allgemein

Gesetz
Lehre
Glaube
Religion
Sekte

Religion

Dalai-Lama-Glaube

Sakyamuni-Gesetz

Mahometanertum,
Gesetz Mahomets

Zoroaster als
Gesetzstifter /
Philosoph / Magier

Religion Buddhismus

Religion Islam

Religion Zoroastrismus /
persische Religion

Religion Schamanismus

Aberglaube, Betrug

kulturspezifisch

T

Abbildung 4: Grafische Darstellung von Thesen 1

Schematisch-exemplarische Darstellung der parallelen Herausbildung der generischen Kate-
gorie ,Religion® und kulturspezifischer generischer Religionskonzepte (eigene Darstellung).

310

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

* Bis Anfang 19. Jh.

Christentum

Heiden /
Judentum )
|dolatrie
Islam
Orientrezeption,
Import ,orientalischen
Textes'
* Ab 19. Jh.

Religion =N

Abbildung 5: Grafische Darstellung von Thesen 11

Der althergebrachte Kategorisierungsmodus 3 + 1 geht in eine neue Form iber, die nun alle
potentiellen Religionen unter einer ontologisch gleichartigen generischen Kategorie ,Religi-
on‘ fasst (eigene Darstellung).

religha religija
/ \ vera
vera ucenie ucenie
\ / zakon
zakon
Genealogie
Religionsdiskurs 2 Religionsdiskurs 1

Islam
Christentum
Judentum
Buddhismus

Islam Idolatrie, z.B.:

Christentum
Judentum

Sakyamuni—
Glaube

Abbildung 6: Grafische Darstellung von Thesen 111

Die Abbildungen 4 und 5 zusammengefiihrt. Aus dem interrelationalen Begriffsfeld kristalli-
siert sich der Religionsbegriff als dominante Kategorie heraus, unter deren Zeichen erst der
moderne Religionsdiskurs 1 in genealogischer Riickschau das historische Begriffsfeld als Re-
ligionsdiskurs 2 zu identifizieren vermag (eigene Darstellung).

311

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.5 Coda: Orientalismus und Anamnests interkultureller Dialogizitat

Die vorangegangenen Schlussfolgerungen haben sich sehr stark auf den Religi-
onsbegriff und die Herausbildung von Kategorien der religionsdeskriptiven
Sprache fokussiert und damit einen spezifischen (wenn auch wichtigen) Aspekt
des untersuchten Materials hervorgehoben. Dessen thematische Bandbreite, die
sich aus der als Experiment bezeichneten Bezugnahme auf das EL gewisserma-
en organisch ergeben hat, liele ein anders ausgerichtetes Abschlusskapitel als
ebenso gerechtfertigt erscheinen. Bei einigen der zur Sprache gekommenen
Texte, die dem Eigenanspruch gemafl wissenschaftlich verfasst sind, bietet es
sich z.B. an, sie als religios oder religionsproduktiv zu betrachten und sie in die-
sem Sinne religionsgeschichtlich zu verorten (z.B. das Buddhismusverstindnis
bei Schmidt oder die Konzeption der antiken Religionsgeschichte bei Nikolaj
Nadezdin).”3! Auch die im engeren Sinne literarischen, d.h. zumindest partiell
mit einem fiktionalen Eigenverstindnis versehenen Texte, die im Verlauf der
Studie aufgetreten und in einigen Fillen ausfthrlich analysiert worden sind (so
z.B. Bestuzev-Marlinskijs Mulla-Nur in Kap. 5.4 oder Senkovskijs Pochozdenija
odnoj revizskoj dusi und Sokolovskijs Rasskazy sibirjaka in Kap. 7.6), stehen nicht
nur im konzeptuellen Kontext der wissenschaftlichen Herausbildung von Reli-
gionsverstandnissen und religionsdeskriptiver Sprache sowie der Pluralisierung
des Wissens uber Religion(en).”?? In einer genealogischen Sicht bilden sie auch
einen eigenen Zweig des Streuungsbereichs, der spiteren und heutigen Mog-
lichkeiten des Redens tiber Religion vorangeht. Als Texte mit einem Eigenan-
spruchspotential, das sich von demjenigen wissenschaftlicher Traktate oder se-
mifiktionaler Reiseberichte unterscheiden kann (etwa in Form eines astheti-
schen, satirischen oder moralischen Programms etc.), vermogen sie religionsbe-
zogene Gegenstinde in einer nicht reflektierenden resp. anders reflektierenden

731 Die Voraussetzung einer solchen Lektiire wire die (vorab zu klirende) Unterscheidung

in Diskurse ,uber Religion® und ,religiose‘ Diskurse resp. zwischen einem ,historisch dis-
kursanalytischen und einem diskursanalytisch-theoretischen Religionsbegriff*, wie Jur-
gen Mohn festhilt. Es wiren im hier gegebenen Fall also theoretische Kriterien zu be-
nennen, die es erlaubten, einen Diskurs als religids zu lesen, unabhingig davon, wie sich
dieser selbst ,versteht* und unabhingig davon, ob seine Begriffsverwendungen mit Dis-
kursen ,iber Religion® korrelieren. Vgl. Mohn, Jiirgen: ,Die Religion im Diskurs und
die Diskurse der Religion(en). Uberlegungen zu Religionsdiskurstheorien und zur reli-
gionsaisthetischen Grundlegung des Diskursfeldes Religion“. In: Liedhegener, Antoni-
us; Tunger-Zanetti, Andreas; Wirz, Stephan (Hrsg.): Religion — Wirtschaft — Politik. For-
schungszugange zu etnem aktuellen transdisziplindren Feld. Zirich/Baden-Baden: Pano Ver-
lag/Nomos Verlagsgesellschaft 2011, S. 83-110, hier S. 87f.

So wurde z.B. gezeigt, inwiefern sich Bestuzev-Marlinskijs Mu/la-Nur als Studie zur schii-
tischen Religion im groleren Zusammenhang der europdischen und russischen Schia-
Rezeption lesen ldsst oder welche konzeptuellen und intertextuellen Beziige zwischen
der literarischen Buddhismus-Rezeption Senkovskijs und Sokolovskijs und der sich her-
ausbildenden Buddhismus-Forschung bestehen.

312

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise zu popularisieren,”? die sich ebenso wie wissenschaftliche, wissenschafts-
nahe oder journalistische Diskurse im Archiv spateren Wissens tuber Religion
sedimentiert. Die Auswahl der in dieser Arbeit behandelten fiktionalen Texte
ergibt sich aus dem ,Narrativ der Enzyklopadie. Sie stellen erst den Anfang
einer noch fundierter zu leistenden literarischen Geschichte des religionsbezo-
genen russischen Orientdiskurses dar.

Zu ihrem vollen Recht gelangen die Themen, die in der Schlussbetrachtung
nicht mehr oder nicht ausfiihrlich genug berticksichtigt wurden, nur, wenn
den einzelnen Kapiteln und Unterkapiteln dieser Arbeit zugestanden wird, dass
sie den auf das Religionsverstindnis kaprizierten Passagen zum Trotz auch als
tur sich stehende Fallstudien verstanden werden konnen. Es soll mit anderen
Worten — hoffentlich — auch moéglich sein, z.B. Kapitel 4 als Studie zu Osip Sen-
kovskij, Kapitel 5 als Studie zur russischen literarischen und wissenschaftlichen
Rezeption der ta ziya, die Unterkapitel 7.2 und 7.3 als Studie zu Isaak Jakob
Schmidt oder die ganze Arbeit als Studie zum EL zu lesen, ohne sich zu sehr in
den Windungen religionswissenschaftlicher Begriffsreflexion zu verlieren.

Um nicht allein bei den Sprachspielen der Religionswissenschaft stehen zu
bleiben, verdient es wenigstes ein Diskussionsbereich, der in den Analysekapi-
teln nicht im Zentrum des Interesses stand, mit einigen abschlieBenden Uberle-
gungen bedacht zu werden: das Verhaltnis des untersuchten Materials zur post-
kolonialen Perspektive. Zu Beginn dieser Arbeit wurde der Orient in Anleh-
nung an Lotmans Semiosphire als Medium rezeptiver Kommunikationsvorgin-
ge definiert. Orientalismus im Sinne einer machtbehafteten diskursiven Hege-
monie des Westens — in Saids pragnanter Formulierung: ,a Western style for
dominating, restructuring, and having authority over the Orient“734 — erscheint
in diesem Modell nicht als die Rezeption primir vorstrukturierendes, sondern
als potentiell im Rezeptionsvorgang ablaufendes sekundares Phinomen. Das
Ziel dieser Bestimmung war es, den Orientbegriff als neutral zu formalisieren
und, in Abhebung von Said, zu entpolitisieren. Damit ist die Aussagekraft der
Orientalismus-These keineswegs entkriftet, doch wird ihr holistischer An-
spruch relativiert. Wie Ulrike Brunotte betont, sind koloniale Diskurse grund-
satzlich von zwei Seiten her zu betrachten: Sie bringen nicht allein ,hegemo-
niale Konstruktionen des ,Anderen* hervor, sondern priasentieren sich zugleich

733 Zu denken ist etwa an Senkovskijs ,orientalische Erzihlungen‘, die, wie zu Beginn von
Kapitel 4.1 besprochen, ein ésthetisiertes Bild einer ,islamischen Welt® vermitteln, ohne
ihre eigenen Begrifflichkeiten im Stile von Wissenschaft zu reflektieren. Zugleich wurde
im Zuge der Analyse festgestellt, dass sich in den ,orientalischen Erzdhlungen® frithe Be-
lege fiir die (im literarischen Text nicht reflektierte) russische Verwendung des Begriffs
tslam finden, der zu dieser Zeit (1820er-Jahre) noch wenig verbreitet ist (vgl. dazu auch
Kap. 4.4).

734 Said 2003, S. 3.

313

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als ,Selbstverstindigungsversuche der europaischen Gesellschaften“y’3 ein
Punkt, auf den auch Said schon verweist, wenn er davon spricht, dass Orienta-
lismus mehr mit ,our world“ zu tun habe als mit dem Orient selbst.”3¢ Es ist
der Aspekt der ,Selbstverstaindigungsversuche®, der in der vorliegenden Arbeit
unter Rackgriff auf das Medium ,Orient’ im Vordergrund stand und unter an-
derem in der Kategorienbildung der religionsdeskriptiven Sprache Ausdruck
fand.

Interkulturelle Rezeptionsvorginge — anders formuliert: Kulturvergleiche —
stehen prinzipiell in einem Spannungsfeld zwischen Vereinnahmung und der
Alternativlosigkeit eines (keineswegs zwingend abwertenden) Kulturzentris-
mus. Orientalismus oder vergleichbare Diskurse konterkarierende postkolonia-
le Gegengeschichten sind eine eindeutige Notwendigkeit, doch darf mit ihnen
nicht der Fehler einhergehen, sie als authentischer zu verstehen, wie Friedrich
Tenbruck beinahe aphoristisch bemerkt: ,Das Verstehen, als ein besonderer
Akt, muf§ stets eine Verfremdung des Erlebten in Kauf nehmen. Die vielen Kla-
gen uber ,Eurozentrismus‘ gehen fehl, wenn sie unterstellen, daff andere Kultu-
ren einen ,objektiveren® Vergleich leisten wiirden.“73” Zu entscheiden, wo eine
Hegemonie des Wissens beginnt, die Giber solche notwendigerweise verfremde-
te kulturelle Fremdbilder hinausreicht, erweist sich als komplex, v.a. wenn kei-
ne unmittelbare politisch-militarische Macht zur Anwendung kommt. Gerade
letztere ist fiir Said aber kein notwendiger, ja nicht einmal der entscheidende
Faktor der ,Diskursmacht‘ des Orientalismus. Er versteht diese vielmehr als Zu-
sammenwirken politischer, intellektueller, kultureller und moralischer
Macht.”?$ Zweifellos ist in vielen der in der vorliegenden Arbeit untersuchten
Kontexte eine (reale oder konstruierte) Asymmetrie und eine eindeutige Zuwei-
sung des ,legitimen® Sprechens tiber den Orient an die européisch-russische Sei-
te des Kulturkontaktes gegeben. Im Fall etwa der Reiseberichte II’ja Berezins
(Kap. 5.5), die von einer strikt bindren und explizit wertenden Unterscheidung
in ,europaisch und ,orientalisch® durchzogen sind (und im Fall der Persienreise
nicht mit militarischer Kontrolle einhergehen), fillt es schwer, sich nicht para-
digmatisch an Saids Konzeption des Orientalismus erinnert zu fiihlen. In vielen
anderen Fillen wiederum ist zumindest mit einer Ambivalenz zu rechnen, die
sich einer solchen grundsatzlichen Zuordnung entzieht. In diesem Sinne hat et-
wa das Kapitel 5.5 Bestuzev-Marlinskijs Modell des Kulturkontaktes demjeni-
gen Berezins entgegengestellt. Saids Thesen lassen sich an solchen ,lokal® ge-

735 Vgl. Brunotte, Ulrike: ,Religion und Kolonialismus®. In: Kippenberg, Hans G.; Riipke,

Jorg; von Stuckrad, Kocku (Hrsg.): Europdische Religionsgeschichte. Ein mebrfacher Pluralis-
mus, Bd.1. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009, S. 339-369, hier S. 363.

736 Vgl. Said 2003, S. 12.

737 Tenbruck, Friedrich H.: ,Was war der Kulturvergleich, ehe es den Kulturvergleich gab?*
In: Matthes, Joachim (Hrsg.): Zwischen den Kulturen? Die Sozialwissenschafien vor dem
Problem des Kulturvergleichs. Gottingen: Otto Schwartz & Co 1992, S. 13-35, Zitat S. 34.

738 Vgl. Said 2003, S. 12.

314

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bundenen konkreten Einzelbeispielen verifizieren und falsifizieren, sind aber
auch auf einer transregionalen und globalen Ebene zu diskutieren. Isaak Jakob
Schmidts Herangehensweise an den Buddhismus ist z.B. von groffem interkul-
turellem Respekt und dem Bemihen um ein der ganzen Komplexitit des Ge-
genstandes gerecht werdendes Verstindnis getragen. Dass Schmidt in seiner Re-
konstruktion des Buddhismus dennoch in europaische Pragungen verstrickt ist,
liegt in der Natur der Sache und spricht eher fiir Tenbrucks Diktum der not-
wendigen Verfremdung als fiir eine hegemoniale Vereinnahmung im Sinne
Saids. Andererseits partizipiert Schmidt, der die Essenz dessen, was er be-
schreibt, zu kennen glaubt, zugleich an der europaischen ,Erfindung’ des Bud-
dhismus und damit einer wissensgeschichtlichen Groffbewegung, die, wie etwa
auch die ,Erfindung’ des Hinduismus, religionswissenschaftlich mit (gewisser)
Ankniipfung an Orzentalism historisch kontextualisiert werden kann.”?® Der auf
den Orient bezogene Religionsdiskurs, der sich in Russland im 18. und 19.
Jahrhundert herausgebildet hat, reiht sich damit in eine globalgeschichtliche
Priasenz eurogener Begrifflichkeiten ein, deren weltweiter kultureller Einfluss
in den vergangenen zwei Jahrhunderten kaum zu unterschitzen ist und in der
Gegenwart nachhallt. Auch postkoloniale Korrektive bleiben der prigenden
Kraft solcher importierter Kategorien (insbesondere der Aufklirung und des 19.
Jahrhunderts) verhaftet, wie Chakrabarty im Vorfeld seiner ,Provinzialisie-
rung® Europas betont.”#°

In diesen Export-Import-Konstellationen eurogenen Wissens ist allerdings
ein Aspekt mit zu bedenken, der im gegebenen Rahmen dieser Studie kaum
oder nur unzureichend Beachtung gefunden hat. Mohamad Tavakoli-Targhi
diagnostiziert den europaischen Orient-Wissenschaften ein kollektives Verges-
sen ihrer dialogischen Entstehungsbedingungen:

»The formation of Orientalism as an area of European academic inquiry was grounded
on a ,genesis amnesia‘ that systematically obliterated the dialogic conditions of its
emergence and the production of its linguistic and textual tools. By turning ,the Ori-
ent‘ into an object of analysis and gaze, Orientalism as a European institution of learn-
ing anathematized the Asian pedagogues of its practitioners.“74!

739 Vgl. z.B. Brunotte 2009. Kippenberg, Hans G.; von Stuckrad, Kocku: Einfiihrung in die
Religionswissenschaft. Gegenstinde und Begriffe. Minchen: C.H.Beck 2003, S. 41-48.

Vgl. Chakrabarty, Dipesh: Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical
Difference. Princeton/Oxford: Princeton University Press 2000, S. 4-6.

Tavakoli-Targhi, Mohamad: Refashioning Iran: Orientalism, Occidentalism, and Historiogra-
phy. Basingstoke: Palgrave 2001, S. 18. Richard King weist in seiner Studie zu Orientalis-
mus und Religion ebenfalls auf diese Problematik hin und benutzt in Bezug auf eine
starkere Beachtung des asiatischen Beitrags zur Genese des westlichen Wissens tiber Asi-
en die Formulierung ,intercultural mimesis“ (so im Kapitel zur ,Entdeckung‘ des Bud-
dhismus), vgl. King, Richard: Orientalism and Religion. Post-Colonial Theory, India
and ,the Mystic East ‘. London: Routledge 1999, S. 143-160.

740

741

315

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Greift man diese Feststellung auf, so resultiert das Programm einer Anamnesis
der Dialogizitat, also der Rolle, die die Asiaten selbst beim Zustandekommen
des europiischen Wissens einnahmen. Das bedeutet nicht, die (potentielle)
Asymmetrie entsprechender Dialogbedingungen zu verkennen, sondern
die ,andere Seite‘ sichtbarer zu machen.”#? Gerade die russische Orientalistik
war von Beginn weg durch Internationalitat und Interkulturalitat gekennzeich-
net. Dies erweist sich nur schon daran, dass neben Russisch auch Franzosisch
und insbesondere Deutsch zu ihren Publikationssprachen zahlten. Neben Wis-
senschaftlern deutscher, franzosischer oder polnischer Herkunft leisteten aber
auch ,Orientalen‘ oder ,Autochthone’ einen wesentlichen Beitrag zur Produkti-
on orientbezogenen Wissens. Auf diesen Umstand hat bereits Nathaniel Knight
im Rahmen der Diskussion um die Anwendbarkeit des Orientalismus-Konzepts
auf Russland hingewiesen:

»The orientalism model does not accommodate this movement across cultures. Orien-
talism, by definition, spoke for the orient, leaving the oriental without a voice. The
idea that orientals themselves might participate in the shaping of orientalism subverts
the dichotomy upon which the discourse rests.“743

Als Beispiele nennt er u.a. den iranischstimmigen Kazaner und St. Peterburger
Professor Kazem-Bek oder den Tschuwaschen Iakinf Bi¢urin und den Burjaten
Dorzi Banzarov (vgl. in der vorliegenden Arbeit u.a. Kap. 4.4, 5.5 und 8.3). Die-
se Liste liefe sich um weitere Namen erginzen, auch um Personen, die nichts
publizierten und daher aus dem Wahrnehmungsbereich einer Diskursanalyse
fallen (so z.B. Mirza Dzafar Topcibasev, der zu Beginn des 19. Jahrhunderts an
der St. Petersburger Universitit als Sprachlehrer arbeitete). Auch bspw. in der
interkulturellen Gemengelage der sudlichen Peripherie des Reiches tragt diese
Dialogizitit und in der dort entstandenen romantischen Literatur ist sie gar,
mit imperialismuskritischer Farbung, programmatisch vorgesehen.”44

Zwei Beispiele, die in die Fragerichtung einer Anamnesis der Dialogizitat
weisen, seien abschliefend in der gebotenen Kiirze angedeutet. In Bestuzev-
Marlinskijs Erzahlung Der Armee-Antiquar (Voennyj antikvarij) berichtet der Er-
zahler von der Begegnung mit einem ,gelehrten Muslim®: ,,In diesem Moment

742 Eine Dialogsituation solcher Art kénnte in Anlehnung an Mary Louise Pratt ,contact
zone“ genannt werden: ,A ,contact® perspective emphasizes how subjects get constituted
in and by their relations to each other. It treats the relations among colonizers and colo-
nized, or travelers and ,travelees‘, not in terms of separateness, but in terms of co-pres-
ence, interaction, interlocking understandings and practices, and often within radically
asymmetrical relations of power.“ Pratt, Mary Louise: Imperial Eyes: Travel Writing and
Transculturation. London/New York: Routledge 22008, S. 8.

Knight 20004, S. 96. Zur erwihnten Debatte vgl. die Einleitung.

Vgl. hierzu Grob, Thomas: ,Phantasie oder Ethnographie? Vom anmerkenden Bezug
russischer Romantiker auf das kaukasische Fremde“. In: Raev, Ada; Stiiddemann, Diet-
mar (Hrsg.): Aleksandr Puskin und der Kaukasus. Literatur. Geschichte. Bilder. Bamberg:
University of Bamberg Press 2018, S. 121-163.

743
744

316

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oftnete sich die Tar und herein kam der tapfere Major unserer tatarischen Ka-
vallerie Abbas-Kuli, ein duflerst gebildeter und liebenswiirdiger Mensch“ (,,B
3Ty MHHYTY JBepb PAacTBOPHIIACH M BOIIEN Xpabpblii Maiop TaTapcKoil Hamrei
KOHHUIIBI, AGOac-Kyiu, 4enoBek BecbMa MPOCBEIEHHbIH 1 MUbIi“).74 Das histo-
rische Vorbild des so Gewtrdigten ist Abbas-Kuli-aga Bakichanov (aserb. Ab-
basqulu aga Bakixanov, pers. ‘Abbas-Quli Agé Bakihanaf, 1794-1847), der in der
russischen Armee diente, v.a. aber als Poet, Philosoph, Historiker, Journalist
und Linguist zu den Protagonisten des kaukasischen intellektuellen Milieus in
der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts zahlte. Neben Bestuzev-Marlinskij stand
er u.a. auch in Kontakt mit Griboedov (als dessen Dolmetscher er fungierte).
Bakichanov schrieb auf Persisch, Aserbaidschanisch und Arabisch, tbersetzte
seine Werke aber auch teilweise ins Russische.”# Er war vermutlich der Redak-
teur der persischen Ausgabe der Tifliskie vedomosti.”+

Ein anderer kaukasischer Intellektueller des 19. Jahrhunderts ist Mirza Fatali
Achundov (aserb. Mirze Fotali Axundov resp. Axundzado; pers. Mirza Fath‘ali
Ahtundzada, 1812-1878), der seine philosophischen Werke auf Persisch und sei-
ne in Tiflis und auch St. Petersburg aufgefiihrten Theaterstiicke, aufgrund derer
er als ,tatarischer Moliere“ galt, auf Aserbaidschanisch verfasste. Bekannt ist er
auch durch seine Reformideen zum arabischen Alphabet, fiir die er erfolglos
die Hohe Pforte in Konstantinopel zu gewinnen suchte. Die um 1850 entstan-
denen sozialkritischen Komodien zihlen zusammen mit den spateren islamkri-
tischen fiktiven Briefwechseln zwischen einem indischen und einem persischen
Prinzen zu Achundovs bedeutendsten Werken. Achundov scheint Bestuzev-
Marlinskij aserbaidschanischen und persischen Sprachunterricht erteilt zu ha-
ben und stand wie Bakichanov in Tiflis mit den sich dort aufhaltenden russi-
schen Dichtern und Intellektuellen in Verbindung.”#8 Als junger Mann dichtete
er 1837 ein persisches Poem auf den Tod Puskins, das zuerst in seiner eigenen

745 7itiert nach Enikolopov, I. K. (Hrsg.): Sovremenniki o Bakichanove. Baku: Elm 1975,
S.25.

Z.B. seine Grammatik der persischen Sprache, vgl. Bakichanov, A. K: Kratkaja grammat-
ka persidskogo jazyka, socinennaja i perevedennaja s persidskogo matorom Abbas-Kuli Agoju
Baki-chanovym. Tiflis: V tipografii Ja. i. D. Arzanovych 1841; oder das auf Persisch ver-
fasste historische Werk Gulistan-i iram, von dem eine neuere englische Ubersetzung vor-
liegt: Bakikhanov, Abbas Qoli Aqa: The Heavenly Rose-Garden. A History of Shirvan &
Daghestan, ubers. von Willem Floor und Hasan Javadi. Washington: Mage Publishers
2009.

Vgl. Vatej$vili, Dzuans$er Levanovi¢: Russkaja obscestvennaja mysl’ i pecat’ na Kavkaze v
pervoy treti XIX v. Moskva: Nauka 1973, S. 302.

Wie teilweise auch Bakichanov wird Achundov heutzutage von Aserbaidschan sowie
Iran jeweils als Vertreter der eigenen nationalen Moderne beansprucht, wahrend die
umfangreiche sowjetische Sekundarliteratur in ihm v.a. einen Aufkldrer, Materialisten
und Religionskritiker sieht, der avant la lettre die sozialistische Volkerfreundschaft repra-
sentiert. Es liegt eine groffe Zahl an Werkausgaben und Sekundarliteratur vor, auf deren
Fulle hier nicht eingegangen werden kann. Stellvertretend sei hier auf eine aktuelle Dar-
stellung mit Fokus auf Achundovs Islamkritik verwiesen, tiber die weitere relevante Li-

746

747

748

317

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

russischen Ubersetzung im Moskovskij nabljudatel’ als ,Werk eines zeitgenossi-
schen persischen Poeten® erschien und von Bestuzev-Marlinskij, kurz bevor die-
ser im selben Jahr am Kap Adler in einem Gefecht fiel, noch einmal in eine rus-
sische Prosafassung tbertragen wurde (verdffentlicht erst 1874).74

Figuren wie Bakichanov und Achundov - weitere wiren zu benennen — kon-
nen keinesfalls ausschlieflich, aber unter der Voraussetzung einer entsprechen-
den Gewichtung im Anschluss an Lotman als Reprasentanten einer semioti-
schen Kreolitit der Grenze in einem imperialen Kontext interpretiert werden.
Gerade Achundovs lyrischer Nachruf auf Puskin fihrt hier paradigmatisch ein
Wechselspiel von Grenze (Kaukasus, turk- und iranischsprachige Kulturen) und
semiotischem Zentrum (Puskin als russischer ,Nationaldichter*) vor Augen.

Wenn solche Kreolisierungsprozesse im Verlauf der nun an ihr Ende gelang-
ten Untersuchung nicht stirker oder auf jeden Fall nicht expliziter, als es wiin-
schenswert ware, bertcksichtigt werden konnten, so sollte der abschliefende
Verweis auf sie doch wenigstens noch einmal in Erinnerung rufen, dass stets
mit der Macht der Grenze und ihrem transformativen Einfluss auf das Zentrum
zu rechnen ist. Dies gilt nicht zuletzt auch fir die vorliegende Studie, deren An-
nahmen und Schwerpunktsetzungen im Lichte anderer Erkenntnisse zu tber-
prifen sein werden und die in der Perspektive angrenzender wissenschaftlicher
Sub-Semiosphiren einen weitaus periphereren Ort erhalten durften als aus der
Sicht einer sich als zentral setzenden Selbstbeschreibung. Gerade aber im stan-
digen Bewussthalten des Potentials der Grenze konnte ein entscheidendes Kri-
terium angelegt sein, das die Wissenschaft auszeichnet und etwa von der Religi-
on unterscheidet.

teratur erschlossen werden kann: Rezaei-Tazik, Mahdi; Mader, Michael: ,Religionskritik
als Bedingung fiir Fortschritt: Mirza Fath ‘Ali-ye Akhindzade®. In: von Kiigelgen, Anke
(Hrsg.): Wissenschaft, Philosophie und Religion — Religionskritische Positionen um 1900. Ber-
lin: Klaus Schwarz Verlag 2017, S. 121-140. Zum in der Literatur oft zitierten Sprachun-
terricht, den Achundov Bestuzev-Marlinskij erteilt haben soll, vgl. Rafili, Mikaél’: Mirza
Fatali Achundov. Baku: Azernesr 1939, S. 37.

Achundov, Mirza Fatali: ,Na smert’ Puskina. So¢inenie v stichach sovremennogo per-
sidskogo poéta Mirzy Fatch-Ali-Achundova®“. In: Moskovskij nabljudatel’ 11 (1837),
S.298-304. Bestuzev-Marlinskijs Ubersetzung, die posthum in der Zeitschrift Russkaja
starina (Bd. 11, 1874) mit einer Einleitung von Adol’f Berze erschien, findet sich als Fak-
simile auf den unpaginierten Abbildungsseiten einer neueren zweisprachigen (Russisch,
Aserbaidschanisch) Anthologie: Achundov, Mirza Fatali/Axundov Mirze Fatali:
»Celoveleskij razum, étot boZestvennyj dar...“ / ,Insan aqli Allah vergisidir.... Izbrannye
protzvedenija, izdanie na russkom i azerbajdZanskom jazykach. Moskva/Baku: Centr Knigi
Rudomino 2012. Das persische Original des Gedichts erschien u.a. anlasslich des 100.
Todestages Puskins in einer Sonderausgabe: Achundov, Mirza-Fatali: Vostocnaja poéma
na smert’ A. S. Puskina. Baku: Azerne$r 1937. Achundov nahm an derselben militéri-
schen Expedition teil, als deren Folge Bestuzev-Marlinskij ums Leben kam, vgl. BerZes
Einleitung und Rafili 1939, S. 41f.

749

318

https://dol.org/10.5771/9783958507847-281 - am 23.01.2026, 05:17:32. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ R


https://doi.org/10.5771/9783956507847-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	9.1 Zusammenfassung einiger Analyseschritte und Resultate (Kapitel 3-8)
	9.2 Diskurs und Einheit
	9.3 Von religio zu religija
	9.4 Genealogie
	9.5 Coda: Orientalismus und Anamnesis interkultureller Dialogizität

