Csongor Lérincz

Die Poetik der Hoflichkeit
Zu Dezsé Kosztolanyis Novellenheld Kornél Esti und seinen
deutschsprachigen Verwandten

Poetiken der Hoflichkeit in Zentraleuropa

Bekanntlich wurde das soziokulturelle Dispositiv der Hoflichkeit in
Zentraleuropa, genauer das hofische intersubjektive Sittensystem der
Habsburger, stark von der spanischen Etikette beeinflusst. Dieser kul-
turhistorische Hintergrund erhielt spiter in der plurikulturellen, hybri-
den Lebenswelt der Monarchie eine besondere Relevanz.! Die Poetisie-
rung des Sprachverhaltens und der Krise der Hoflichkeit lassen sich
folgerichtig manchenorts in den postmonarchischen Literaturen beob-
achten, charakteristischerweise nach dem Ersten Weltkrieg. Vermut-
lich handelt es sich hier jedoch nicht nur um die literarische Reflexion
der Erosion bestimmter (sozio)kultureller Muster (obzwar auch dieser
Komplex ein interessantes und vielschichtiges Phinomen bezeichnet),
sondern um Versuche zur Neusituierung der literarischen Kommuni-
kation selbst und ihrer sprachphilosophischen Grundlagen, zumindest
um eine poetologische wie metapoetische Reflexion, die sich auf die
vielfdltig verdnderten Bedingungen, Funktionsweisen und Hindernis-
se dieser Kommunikation richtet. Hierbei steht der Problemkomplex
Sprechen und Handeln oder gar Sprechen als Handeln im Vorder-
grund. Die These der vorliegenden Arbeit wird demnach folgenderma-
Ben lauten: Die Erosion bestimmter soziokultureller Dispositive, vor
allem der Sprech- und Verhaltenskonventionen der >Hoflichkeit<, ihre
Deterritorialisierung, legt die unscheinbare Handlungsfihigkeit der
Sprache, der Performativitit gewisser >Sprechakte« frei, die sich kon-
ventionellen Normen, tiberhaupt der Konvention (in einem sprechakt-
theoretischen Sinne verstanden), auch entziehen. Diese Emergenz der

1 Vgl. Moritz Csaky, Das Gedichtnis der Stidte. Kulturelle Verflechtungen - Wien
und die urbanen Milieus in Zentraleuropa. Wien 2010.

Die Poetik der Hoflichkeit 367

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unberechenbaren Handlungseffekte der Sprache spielt sich zugleich
an ihren Rindern ab, wodurch sie ihre Grenzen reflektieren lisst, re-
spektive sie findet in genuin intersubjektiven Zusammenhingen statt.
Nicht nur das vermeintliche Agens solcher Sprechhandlungen steht
im Fokus, sondern auch der Andere, den diese Handlungen affizie-
ren, besser noch: sein wenn auch nur implizites Rufen, auf das diese
Sprechhandlungen antworten. Diese stark dialogisch-intersubjektiv aus-
gerichtete Konzeptualisierung der Performativitit der Sprache - die
sich zugleich mit den Grenzen, mit den Krisen ebendieser Sprache ver-
schriankt — stellt vermutlich eine prignante Tendenz am Horizont der
postmonarchischen Literaturen, in der literarischen Kommunikation
Zentraleuropas, dar.

Unter den literarischen Werken, die in diesem Kontext relevant
sind, befindet sich etwa die Romantrilogie Hermann Brochs, »Die
Schlafwandler« (1928-1931), vor allem ihr erster Teil, »Pasenow oder
die Romantik«. Pasenow als adeliger Offizier verwickelt sich in ein
Scheindasein der iiberlieferten Tradition, die zunehmend zur Fiktion
wird: »Die Leere der Tradition versteckt sich hinter einem gespenstisch
verhirteten Ritual: dem Ritual der Umgangsformen, der Religionsaus-
iibung, der sozialen Selbstsicherung, der Brautwerbung.«? Nichtsdes-
toweniger erprobt der Roman ofters Moglichkeiten fiir seine Protago-
nisten, welche Méglichkeiten in Szenographien des zugegebenermafien
ambivalenten Gesprichs ihren Ursprung haben, auch im Falle der
religiosen Trance von Joachim am Ende des Romans, die zumindest
aus seiner Sicht eine authentische Existenz zu sichern vermag (»Nein,
das war nicht Gefiihlskonvention zu nennen.«).3

Der »Anstand des Schweigens« wird bekanntlich bei Hofmannsthal
ofters thematisiert, in seinem Drama »Der Schwierige« (1921) erfolgt
dies genau in Bezug auf die Rituale der Konversation, darunter die-
jenigen der Hoflichkeit. Das Konversationsstiick fiihrt eine explizite
wie implizite Sprachkritik auf, die das Trauma der >Konversationenc
voraussetzen (diese wiederum das Trauma des Weltkrieges und seiner

2 Zoran Konstantinovi¢ / Fridrun Rinner, Eine Literaturgeschichte Mitteleuropas.
Innsbruck 2003, S. 289.

3 Hermann Broch, Die Schlafwandler. Eine Romantrilogie. Kommentierte Werkaus-
gabe. Hg. von Paul Michael Liitzeler, Bd. 1. Frankfurt a.M. 2007, S. 213.

368 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verschiedentlichen Folgen): die Worte bzw. die Sprache als >Taktlosig-
keiten< (und ihre Synonyme wie »namenlose Indiskretion«, »indezente
Selbstiiberschitzung«).* Die Souverinitit des sprechenden Subjekts
wird als eine Illusion dargetan (bekanntlich lautete ein frither Titel
des Werkes »Der Mann ohne Absicht«):

Durchs Reden kommt ja alles auf der Welt zustande. Allerdings, es ist
ein biBl licherlich, wenn man sich einbildet, durch wohlgesetzte Worter
eine weill Gott wie groBe Wirkung auszuiiben, in einem Leben, wo doch
schlieBlich alles auf die letzte unaussprechliche Nuance ankommt. Das
Reden basiert auf einer indezenten Selbstiiberschitzung.’

Die sprachkritische Volte weist allerdings einen grundlegend analy-
tischen Charakter auf beziiglich einer unhintergehbaren, gar unent-
scheidbaren, zugleich temporalisierten Differenz des Wortes selbst:
Das Wort ist »doppelsinnig« (was »man erst« »in gewissen Augenbli-
cken gewahrt«): »das Oberflichlichste von der Welt und zugleich das
tiefste Geheimnis zwischen Mensch und Mensch.«0 Dieses »Oberflich-
lichste« ist beispielsweise die >Phrase« (»eine gleichgiiltige Phrase« laut
Hans Karl).” Freilich war die Kritik an der >Phrase<, das Unternehmen
der (laut Walter Benjamin) »mimischen Entlarvungen«, die Hauptbe-
schiftigung eines anderen Wieners, ndmlich Karl Kraus’, der sie mit
den Waffen des nicht-identischen und satirischen Zitierens vollzog.
Hier stiirzen die Hoflichkeit und ihre vermeintlichen Gegenpole inein-
ander: »Ist Hoflichkeit hier Mimikry des Hasses, der Hal Mimikry der
Hoflichkeit geworden? Wie dem auch sei, beide sind auf der Stufe der
Vollendung, der chinesischen angelangt.«?

4 Erster Akt, Szene 13: SW XII Dramen 10, S.47f. Vgl. Klaus-Dieter Krabiel,
Sprachskepsis im Konversationsstiick? Hugo von Hofmannsthals Lustspiel »Der Schwie-
rige«. In: »Verbergendes Enthiillen«. Zu Theorie und Kunst dichterischen Verkleidens.
Hg. von Wolfram Malte Fues und Wolfram Mauser. Wiirzburg 1995, S.311-328; Inka
Miilder-Bach, Herrenlose Héduser. Das Trauma der Verschiittung und die Passage der
Sprache in Hofmannsthals Komédie »Der Schwierige«. In: Hugo von Hofmannsthal.
Neue Wege der Forschung. Hg. von Elsbeth Dangel-Pelloquin. Darmstadt 2007, 163-185.

5 Zweiter Akt, Szene 14: SW XII Dramen 10, S. 97.

6 Erster Akt, Szene 12: SW XII Dramen 10, S. 45.

7 Erster Akt, Szene 15: SW XII Dramen 10, S. 49.

8 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften. Hg. von Rolf Tiedemann, Bd. IL.1. Frank-
furt a.M. 1977, S. 347. Vgl. damit die Bemerkungen Dezsé Kosztolanyis iiber die Hoflich-

Die Poetik der Héflichkeit 369

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sich derart konstituierende intersubjektive Seinsweise des Wor-
tes wird von Altenwyl dann in folgender Weise auf die Kultur des
Gesprichs bezogen, in dem gewissermaBen dem Anderen geantwor-
tet werden soll: »In meinen Augen ist Konversation das, was jetzt
kein Mensch mehr kennt: nicht selbst perorieren, wie ein Wasserfall,
sondern dem andern das Stichwort bringen.«’ Der Sinn des Wortes
>Konversationc soll also im Zeichen einer Dialogizitit zuriickgewonnen
werden.

Hans Karl spricht »eben durch seine Person«,! im Sinne der »dis-
creten Darstellung« (Brief an Leopold von Andrian, 1917),!! die es in
der Poetologie Hofmannsthals méglich macht, die Tiefe nicht hinter,
sondern an der Oberfliche zu verstecken. Das Moment des >Diskretenc
wird zu einem darstellungskonstituierenden Moment, wird also in eine
Poetologie iibersetzt oder dieser implementiert. Nun hat auch der un-
garische Schriftsteller Dezsé Kosztolanyi die Relevanz einer konstituti-
ven Oberfliche als Tridgerin von sinnkonstituierenden Merkmalen bar
einer Tiefe oder einer Substanz dahinter mehrmals betont und vor
allem in seinem Novellenzyklus »Kornél Esti« (1928-1935) vielfaltige
narrative und sprachspielbezogene Inszenierungen einer solchen — mit
Nietzsche gesprochen - >scheinbaren< Welt, bar einer >wahren« Welt, li-
teralisiert. Da aber laut Nietzsche mit der wahren Welt auch die schein-
bare Welt abgeschafft wurde, prigt das solcherart enttranszendierte,
entteleologisierte Weltverhiltnis unscheinbare Referenzen aus, die die
Subjekte als Herausforderungen einer offenen Situation (in epistemo-
logischem, kulturellem, moralischem, politischem Sinne) heimsuchen.
Diese Situation ldsst sich nicht aufgrund einer antagonistischen Logik
der Gegensitze interpretieren oder gar beherrschen, wofiir man Nietz-
sche als Kronzeugen heranziehen kénnte: »Der Grundglaube der Meta-
physiker ist der Glaube an die Gegensiitze der Werthe.« Genau dieser Glaube

keit als Waffe in seinem Essay von 1933 mit dem Titel »Hoflichkeit« (in: Ders., Nyelv és
lélek [Sprache und Seele]. Budapest 1999, S. 161-164).

9 Zweiter Akt, Szene 1; SW XII Dramen 10, S. 65f.

10 Erster Akt, Szene 8: SW XII Dramen 10, S. 33.

11 Brief vom 4. Oktober 1917: BW Andrian, S.253. Vgl. Christiaan L. Hart-Nibbrig,
Rhetorik des Schweigens. Versuch iiber den Schatten literarischer Rede. Frankfurt a.M.
1981, S. 160.

370 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird nun von den »Philosophen des gefihrlichen Vielleicht in jedem
Verstande« in Frage gestellt:

Man darf nimlich zweifeln, ob es Gegensitze iiberhaupt giebt, und zwei-
tens, ob jene volksthiimlichen Werthschitzungen und Werth-Gegensitze,
auf welche die Metaphysiker ihr Siegel gedriickt haben, nicht vielleicht
nur Vordergrunds-Schétzungen sind, nur vorldufige Perspektiven ...12

Angesichts dieses Befundes dréngt sich die Frage auf, ob das Folgende

denn vorstellbar sein konnte:

[E]s wére moglich, dass dem Scheine, dem Willen zur Tduschung, dem
Eigennutz und der Begierde ein fiir alles Leben hoherer und grundsitzli-
cherer Werth zugeschrieben werden miisste. Es wire sogar moglich, dass
was den Werth jener guten und verehrten Dinge ausmacht, gerade darin
bestiinde, mit jenen schlimmen, scheinbar entgegengesetzten Dingen auf
verfingliche Weise verwandt, verkniipft, verhikelt, vielleicht gar wesens-
gleich zu sein. Vielleicht!

An einem spiteren Punkt macht Nietzsche kein Hehl daraus, dass
fiir die Setzung der Gegensitze, fiir die Inaugurierung der gegentiber-
stellenden Logik letztlich die Sprache selber verantwortlich sein kann:
»Mag ndmlich die Sprache, hier wie anderwirts, nicht tiber ihre Plump-
heit hinauskénnen und fortfahren, von Gegensitzen zu reden, wo es
nur Grade und mancherlei Feinheit der Stufen giebt ...«!3 Das Moment
des >vielleicht« als sprachliche Modalitit kann demnach die Geltung
der sprachlichen Grammatik, bzw. pragmatischen Konventionen relati-
vieren, welche Instanzen Gegensitze suggerieren, sich sogar in Gegen-
sdtzen organisieren (dadurch eine latente Gewalt mobilisierend).

Die Hoflichkeitsauffassung des Kornél Esti

Dezsé Kosztolanyi (1885-1936) ist der wohl wichtigste Erzihler der
ungarischen Moderne, der sowohl in der Novellistik als auch in der

12 Friedrich Nietzsche, Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Bd. 5: Jenseits
von Gut und Bése. Berlin/New York 1980, S. 16f. Kosztolanyi kannte dieses Werk von
Nietzsche: »Die Moral des_jenseits von Gut und Bise von Nietzsche habe ich bereits damals
richtig gesehen, als ich zum ersten Male von ihm gehort habe ...« (Dezsé Kosztolanyi, Le-
velek — Naplok [Briefe — Tagebiicher|. Budapest 1996, S. 34).

13 Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése (wie Anm. 12), S. 41.

Die Poetik der Hoflichkeit 371

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Romangattung unverwechselbare Texte verfasst hat.'* Zur deutschen
Ausgabe seines ersten Romans, »Der blutige Dichter« (1922, auf Dt.
1926) schrieb Thomas Mann das Vorwort. Vor allem in den darauffol-
genden drei Romanen (»Lerche«, 1924; »Der goldene Drachen«, 1925;
»Anna Edes«, 1926) hat er mit seiner 6konomischen Schreibart vor al-
lem eine metaphorische Verdichtung der Elemente der Erzihlung voll-
zogen bzw. ein produktives Wechselspiel von Soziolekten und Sprach-
stilen bzw. Erzidhl- und Figurenperspektiven ermoglicht. Vor allem in
seinen Romanen Pacsirta und Edes Anna zog Kosztolanyi iiberlieferte
Lesarten des Romans in Zweifel (mit der entleerenden deteleologisier-
ten Wiederholung des Genealogischen bzw. der radikalen unmotivier-
ten Zisur des Fabularisch-Narrativen) und gab damit den Blick fiir
dehumanisierte Effekte der Sprache frei. Kosztolanyis Sensibilitét fiir
das verwickelte Zusammenspiel zwischen der Referentialitdt und der —
unter Umstdnden auch den Titer fiktionalisierenden — Performativitit
der Sprache erschlieBt Dimensionen des Literarischen, die dessen In-
terpretierbarkeit einer Offenheit anheimgeben, die etwa die tragischen
und negativen Akzente wiederum auch aufhebt. Seine Zweifel an
kulturellen und diskursiven Autorititen entstammen zum Teil diesen
Einsichten in die bedeutungsstiftende, gleichwohl unverfiigbare (weil
sich von diesen Bedeutungen wiederum auch trennende) Produktivitét
der Sprache. Die von ihm gewonnenen sprachlichen und semantischen
Horizonte sind der Anlass fiir das Romanschaffen von Marai, Ottlik
und Esterhazy, Autoren, die immer schon am Erbe von Kosztolanyi
weiterschreiben—eines der interessantesten Kapitel der intertextuellen
Produktivitdt in der ungarischen Literatur.

Die beiden Novellenzyklen »Esti Kornél« (1933, »Ein Held seiner
Zeit«) und »Esti Kornél kalandjai« (1935; »Die Abenteuer des Kornél
Esti«, 2006, Ubersetzung von Christina Viragh) stellen die am meis-
ten intellektualisierte Erzihlgattung bei Kosztolanyi dar. Thre partielle
Fragmentaritit wird im Grunde von keinem textuellen Prinzip, eher
von der Existenz der Hauptfigur motiviert. Der Titelprotagonist und

14 Zum Folgenden vgl. Csongor Lérincz, Asthetisierung der Sprache. Klassische Mo-
derne zwischen Metaphysik des Artistischen und Neusituierung des Subjekts (um 1895-
1932). In: Geschichte der ungarischen Literatur. Eine historisch-poetologische Darstel-
lung. Hg. von Erné Kulcsar Szabé. Berlin/Boston 2013, S. 358-368.

372 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

inszenierte Erzihler mehrerer Episoden ist selber Schriftsteller, ein
thematisches Alter Ego von Kosztolanyi, seine Hauptthemen geben
etwa die Inkommensurabilitit von Leben und Literatur, den nicht
zu erkliarenden Zufall und die Effekte des eigenen inszenierten Sprech-
verhaltens ab. Immer mehr geht es in diesen Geschichten darum,
hinter den Ereignissen und Taten nach keinen Titern zu suchen und
dabei den Begriff der Verantwortung zu verschieben. Ein Relativismus
lost das Denken in Gegensitzen ab (dhnlich wie bei Musil). Auch
an dieser Dezentrierung des Subjekts sieht man die profunde Nihe
zu Nietzsche, der unermiidlich gegen den Gegensatz der >wahren<
und >falschen< Welt ankdmpfte. Kosztolanyi erprobt Méglichkeiten der
Sprache, die von keinem linguistischen Konventionalismus (auch der
>Sprachspiele<) und keinen Modellen der Entsprechung und der Aussa-
ge erfasst werden kénnen.

Kosztolanyi vollzieht im »Kornél Esti« auch in einer thematisch-re-
flexiven Weise die Inszenierung, zugleich Dekonstruktion der Denkfi-
gur des Gegensatzes (beginnend bereits mit der inszenierten Teilung
der Figur der Autorschaft im ersten Kapitel). Die Sprache des >viel-
leicht< durchwaltet die Textur dieser Novellen, tiberhaupt das Werk-
ganze als fragmentarischen Schreibkomplex und sickert in diese auf
zahlreichen Ebenen ein (zum Beispiel die ironische Lesbarkeit stellt
einen Effekt dieses svielleicht«< dar). Praktisch kénnte man fiir die
Problematisierung aller von Nietzsche erwihnten Gegensatzpaare Bei-
spiele bringen aus den »Kornél Esti«-Novellen (nicht zuletzt auf der
Ebene der Sprache: »Das /Ja ist meistens auch ein Nein«, in der Novelle
iiber die »Plauderei« mit dem bulgarischen Schaffner, iiber »die baby-
lonische Sprachverwirrung«).!® Die fiir dieses Textkorpus charakteristi-
schen Tropen des Spiels und der Experimentalitiit besitzen epistemolo-
gisches Gewicht, sie verweisen mitnichten auf ein selbstgeniigsames,
gar nihilistisches Verhalten, sie inszenieren vielmehr die wechselseiti-
gen Umschlige, Interaktionen, Interpenetrationen der vermeintlichen
Gegensiitze, !¢ zugleich verriicken sie ihre Wertbeziige und interpretie-

15 Dezs6 Kosztolanyi, Ein Held seiner Zeit. Die Bekenntnisse des Kornél Esti. Ubers.
von Christina Viragh. Reinbek bei Hamburg 2005, S. 162.

16 »Wenn die wiilten, wieviel Hirte, Unbarmherzigkeit, wilde Gesundheit derjenige
haben muB, der sich mit Gefiihlen beschiftigt. Und iiberhaupt, wer zartfithlend ist, ist

Die Poetik der Héflichkeit 373

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren im Endeffekt die antagonistische Struktur um. In »Kornél Esti« las-
sen sich zudem die Momente des Spiels und des Experimentellen nicht
von der ethischen Herausforderung trennen, mogen diese auf den
ersten Blick noch so antagonistisch erscheinen. Das Spiel und die Ex-
perimentalitét stellen ndmlich Strukturmomente des Austragens der in
solcher Weise manifestierten mittleren, ambivalenten, zugleich gesche-
hensmiBigen Situiertheit dar (auf sprachlichen, temporalen, subjektivi-
titsbezogenen, #sthetischen, ethischen Ebenen). Diese gewissermaBen
uniiberwindbare Situiertheit stellt gerade keinen determinierten, von
identifizierbaren Konventionen autorisierten Sachverhalt dar. Kornél
Esti selbst ist ein genuiner »Mann ohne Eigenschaften«, der seine
Identitdt nur in solchen Experimenten — provisorisch — erhilt, und
zwar in einem Modus potentialis, auf der Ebene der Verhaltensweisen
nicht unweit vom Essayismus Ulrichs bei Musil.”” Hier wird fraglich,
ob man von inneren Eigenschaften sprechen kann, die der Offenheit
der Situation als subjektkonstituierende Entititen vorgingig wiren,
und nicht vielmehr erst in dieser Situation gestestet, also nachtriglich
evoziert wiirden. Das experimentelle Verhalten steht in einem tiefen
Zusammenhang bereits mit der Gattung der Novelle als solcher, in de-
ren Kosztolanyischer Version die >unerhérte Begebenheit< unvordenkli-

notwendig auch grob. Das Zartgefiihl ist nur eine heimliche Form der Grobheit, die
Grobheit hingegen ist eine heimliche Form des Zartgefiihls. In der Tat, Giite und Bos-
heit, Erbarmen und Unbarmbherzigkeit stehen in einem so merkwiirdigen Verhiltnis zu-
einander. Sie wirken untrennbar zusammen, das eine ist ohne das andere gar nicht denk-
bar [...] Die Gegensiitze, die wahren entgegengesetzten Pole, stehen immer in einer natiir-
lichen Wechselwirkung, ersetzen einander je nach Umstinden, nehmen den Namen des
je anderen an, kreisen, verwandeln sich wie die negative und positive elektrische La-
dung.« (Kosztolanyi, Ein Held seiner Zeit [wie Anm. 15], S.242) Zur Denkfigur der in
der Epoche charakteristischen >Polaritit< s. Helmut Lethen, Verhaltenslehren der Kailte.
Lebensversuche zwischen den Kriegen. Frankfurt a.M. 1994, S. 40-44. »Das >Lebenc ist
seiner Struktur nach polar; diese Polaritit meint aber keine mechanische Aufspaltung,
keinen Dualismus, sondern ist vielmehr vergleichbar den beiden Polen eines Magneten,
die gerade in ihrer Zweiheit eine untrennbare Einheit darstellen.« (ebd., S.42) Lethen
findet die »Metapher des elektromagnetischen Kraftfeldes« bei Walter Benjamin, Bertolt
Brecht und Joseph Roth (ebd., S. 210).

17 Vgl. Roland Innerhofer, Steigerung ohne Fortschritt. Erzihlen als Verhaltensfor-
schung bei Robert Musil. In: Méglichkeiten und Querschlige. Erkenntnis durch Erzih-
lung. Hg. von Christian Zemsauer, Leopold Schléndorff und Sanayuki Nakai. Wien 2016,
S. 110-123.

374 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che, ihre Genealogie ausléschende, gleichsam fiktive Experimente wie
ihr Erzihlen bezeichnen kann.

Das »vielleicht« als Sprache der Héflichkeit

Das >vielleicht< aus der Sicht von Kornél Esti stellt keine Struktur des
beliebig-kontingenten Anlasses fiir das okkasionalistische Subjekt einer
»politischen Romantik« (Carl Schmitt) dar, sondern eine Herausforde-
rung von existentieller Tragweite auf sprachlichen, ethischen, literari-
schen Strukturebenen. Es ist kein Zufall, dass einer der wichtigsten
und auch in explizitester Weise selbstinterpretativen Abschnitte des
»Kornél Esti« die >Hoflichkeit< thematisiert und zu Kornél Estis »Auf-
fassung von Moral« ernennt:!8

Schon immer war es ihm unertréglich gewesen, zu einem Menschen — der
doch war wie er, also schwach [fehlbar], gliicksbediirftig [sich nach Gliick
sehnend] und in jedem Fall zu einem jimmerlichen Ende verurteilt [unter
allen Umstédnden jimmerlich sterbend] - taktlos, grob und riicksichtslos
zu sein, ihn auch nur mit einer Andeutung, einem Gedanken zu verletzen
[ausgelassen: »ihn vor ihm selbst zu demiitigen«|, und oft - jedenfalls
meinte er das [zumindest stellte er sich das so vor| — wire er lieber gestor-
ben, als den Eindruck [den Glauben] zu erwecken, dass jemand irgendwie
iiberfliissig war, damit der Betreffende sich nicht zu verdriicken [wihrend
er sich verdriickt], nicht errdtend zu murmeln brauchte: »Offenbar bin
ich Thnen listig ... offenbar langweile ich sie [offenbar lang ... ich sie] ...
offenbar verachten Sie mich ...«

Diese Auffassung von Moral, wie sie Kornél Esti in seinen spiteren
Werken noch genauer ausfiihrte, hatte in seiner Kinderseele schon jetzt

18 Nicht zuletzt ist in diesem Zusammenhang auch wichtig, dass Kosztolanyi das
Werk »Die Venus von Murany« des ungarischen Barockdichters Istvan Gyongyosi sehr
hoch schiitzte, ein Werk, das laut neueren Forschungen von den jesuitischen Hoflichkeits-
und Tugendlehren beeinflusst wurde. (S. Eszter Palfy, Barokk udvarisag, jezsuita ha-
gyomany. Gyongyosi Istvan Muranyi Vénusanak eszmetorténeti hatterérél [Barocke Hof-
kultur, jesuitische Tradition. Uber den ideengeschichtlichen Hintergrund der »Venus von
Murany« von Istvan Gy6ngy®6si]. In: Verso: irodalomtorténeti folyoirat 1, 2018, S. 11-24.)
In seinem entsprechenden Essay sind die folgenden, fiir die Poetologie Kosztolanyis
wichtigen Aussagen zu lesen: Gyongydsi »will ungefihr immer das ausdriicken, was die
ungarische Sprache will. Er ist ein Koautor der ungarischen Sprache. Seine Dichtung ge-
staltet sich aus dieser spielerischen Opportunitit, aus diesem kiinstlerischen Verhandeln
heraus.« (Dezs6 Kosztolanyi, Gyongyosi Istvan [1935]. In: Ders., Latjatok, feleim [Sehr
ihr, meine Briider]. Gyér 2012, S. 55-62, hier S. 57).

Die Poetik der Hoflichkeit 375

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre ersten Keime getrieben. Er wuBlite, da wir einander kaum helfen
kénnen, daB wir in unserem Interesse anderen Schaden zufiigen miis-
sen, manchmal sogar todlichen Schaden, da bei groBen Vorhaben [in
den groBen Dingen| Grausamkeit fast nie zu umgehen ist, aber gerade
deswegen war er der Uberzeugung [vertrat er die Uberzeugung], daB
unsere Menschlichkeit, unser Bemiihen [unser apostolisches Bemiihen] -
redlich und ehrlich - nur in kleinen Dingen zutage treten [sich duBern]
kénnen und daB Aufmerksamkeit, auf Toleranz [Entschuldigen, dariiber
hinweggehen] und Verzeihen gegriindete [ausgelassen: »wechselseitige«]
Riicksicht und Takt das GréB8te und Hochste sind auf dieser Erde.

Diesen Gedanken zu Ende denkend, gelangte er zu der einigermallen
trostlosen, ja geradezu heidnischen SchluBfolgerung, dal wir, wenn wir
schon nicht [ausgelassen: »wirklich«] gut sein kénnen, wenigstens héflich
sein sollten. Eine solche Héflichkeit war aber nicht héfliches Getue, Salba-
derei und leeres Geschwiitz. Oft bestand sie nur darin, da8 er im richtigen
Augenblick diskret [unmerklich] ein scheinbar belangloses [indifferentes]
Wort fallenlieB [platzierte], das jemand verzweifelt von ihm erwartete, weil
sein Selbstwertgefiihl davon abhing [als Bestitigung/Rechtfertigung seines
Lebens]. Das hielt er fiir die hochste Tugend. Jedenfalls fiir eine hshere
Tugend als die sogenannte Giite. Die Giite predigt fortwihrend, will die
Menschheit erlosen, ist salbungsvoll, will von heute auf morgen Wunder
wirken, gibt mit ithrem Inhalt gro an, nimmt sich das Wesentliche vor,
doch meistens ist sie blo8 hohl, inhaltslos und weitgehend formlich. Hin-
gegen mag die Héflichkeit zwar rein formlich wirken, aber innen ist sie
an sich der Inhalt, an sich das Wesentliche. Das gute Wort, das noch
nicht realisiert ist, schlieBt simtliche jungfriulichen Méoglichkeiten ein
und ist mehr als die gute Tat, deren Ausgang zweifelhaft, deren Wirkung
fragwiirdig [strittig] ist. Uberhaupt [Generell] ist das gute Wort mehr als
die Tat.”

Subjektkritischer und anthropologischer Gesichtspunkt, sprachlich-
performative Ereignishaftigkeit, deren ethische, sogar politische Impli-
kationen erscheinen hier in einem einzigen Zusammenhang. Kornél
Esti weist die traditionelle abendlidndische Uberzeugung zuriick, laut
der duBeres Verhalten bzw. duBlere Eigenschaften und innere Substanz
des Individuums — hier wohlgemerkt »in der Rolle des Mitmenschen«
(Karl Lowith) — voneinander restlos unterscheidbar und in einem
hierarchischen Verhiltnis zueinander stehen wiirden, wo das Innere

19 Kosztolanyi, Ein Held seiner Zeit (wie Anm. 15), S.52-54. (Die Ubersetzungsvor-
schldge in den eckigen Klammern stammen von mir, auch um einer bestimmten syste-
matischen Fehliibersetzung Viraghs entgegenzusteuern, zu der ich weiter unten noch
kommen werde, Cs. L.)

376 Csongor L8rincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wertvoller sei als das >nur< AuBere. Sogar wird hier fraglich, ob man
von inneren Eigenschaften sprechen konnte, die der Offenheit der
Situation als sub-jektkonstituierende Entitdten vorangehen und nicht
erst in dieser getestet, das heiB3t nachtréglich evoziert werden.

Auf der Ebene des thematisierten Sprechaktes vom »guten Wort«
kann man zunichst festhalten, dass diese Art von Sprechakt zu den
von Austin so genannten »behabitives«, zu den »konduktiven AuBerun-
gen« gehort:

Bei konduktiven AuBerungen geht es um die Reaktion auf das Verhal-
ten und das Schicksal anderer Leute und um Einstellungen sowie den
Ausdruck von Einstellungen gegeniiber dem vergangenen oder unmittel-
bar bevorstehenden Verhalten eines anderen |[...| Die konduktiven AuBe-
rungen sind in der iiblichen Weise Ungliicksfillen ausgesetzt, besonders

jedoch der Unredlichkeit.?

Die >Hoflichkeit< von Esti war also kein »hofliches Getue« (sie ist im
Vergleich zu diesem sogenannten »apostolischen Bemiihen« in beton-
ter Weise »heidnisch«, meint also ein nicht-konventionelles Muster,
wobei sie sich anstelle der >Gewissenskultur< an der >Schamkultur«
orientieren),”! also keine geplante, mit strategischer Absicht praktizier-
te Attitiide, aber auch kein defensives Verhalten. Sie stellt keine per-
manente, in jeder Situation und in jedem Augenblick zuhandene,
zitierbare Gewohnheit oder Manier (eine Konvention in diesem Sinne)
dar,?? sondern eine sich strenggenommen nur in bestimmten, nicht zu
planenden Fillen, »im richtigen Augenblick« manifestierende, von die-
sem Augenblick heraufbeschworene Verhaltensweise. Es handelt sich
hier gewissermaBen um eine Verhaltensweise ohne (egologisches bezie-
hungsweise intentionales) Subjekt. Die sich so zeigende Hoflichkeit

20 John Langshaw Austin, Zur Theorie der Sprechakte. Stuttgart 1979, S. 178f.

21 Zu diesem Wechsel vom Gewissen zur Kultur der Scham in der entsprechenden
Epoche vgl. Lethen, Verhaltenslehren der Kilte (wie Anm. 16), S. 26-35. Es ist bezeich-
nend, dass das hohnische Echo seines Gewissens (»Kuchens, schrie es in ihm, >Kuchen,
Kuchen, du Halunke.«) weniger etwas an Esti mitteilt als vielmehr eine beschimende
Wirkung in seinem Verhiltnis zu sich selbst auslost (im Kapitel iiber die »vom Schicksal
geschlagene Witwe, s. Kosztolanyi, Ein Held seiner Zeit [wie Anm. 15], S. 246).

22 Zum »indirekten Sprechakt« der Hoflichkeit als Ironie vgl. Burkhard Meyer-Sicken-
diek, Affektpoetik: Eine Kulturgeschichte literarischer Emotionen. Wiirzburg 2005,
S. 232-234.

Die Poetik der Hoflichkeit 377

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

findet eigentlich fast nicht statt, geht beinahe unmerklich vor sich: »Oft
bestand sie nur darin, daB er [..] [unmerklich] ein scheinbar [indiffe-
rentes| Wort fallenlie [..]« Das kann nun aber nicht lediglich eine
phianomenale Unmerklichkeit, etwa eine Nichtexistenz des lokution-
ren Aktes bedeuten (obwohl auch dieses, etwa eine leise Bemerkung
oder gar ein Schweigen, einen Schweigeakt, mit Hans Karl gesprochen
»eine unaussprechliche Nuance« meinen konnte), sondern die nicht
nur nicht souverine, aber auch nicht exklusive, sich »indifferent« ge-
bende — mit Austin gesprochen — Performierung des Wortes. Das Wort
gibt sich als indifferent, verbirgt seinen »Gehalt«, sein »Wesentliches«
(wie wenig spiter zu lesen ist), mit einem sprechakttheoretischen Aus-
druck gesprochen: seine illokutiondre Funktion oder Kraft. So also,
wie sich das »apostolische Bemiihen« nur in einer >heidnischen Weisex
realisieren ldsst (wenn tiberhaupt, das bleibt im Text offen), so kann
sich die AuBerung des in »redlicher und ehrlicher« Weise getitigten
Sprechens als »Taktes« nur um den Preis eines solchen Verbergens
(einer Art Vortduschung, Verstellen, Dissimulation) offenbaren, das
geradezu einen theatralischen Effekt voraussetzt!

Dieser theatralische Effekt oder diese Simulation, das Anziehen der
Maske einer >persona< — als »pretending« —?% manifestiert sich auch
als die Zurticknahme einer identifizierbaren Sprechrolle und Konven-
tion. Er steht also weniger im Dienste der vorweggenommenen perlo-
kutiondren Wirkung (wie im Falle der »sogenannten Giite«, die »fort-
wihrend predigt«, sie »will die Menschheit erlosen, ist salbungsvoll
[...] gibt mit ihrem Inhalt groB an [..]«). Und zwar deshalb, um der
Singularitit des Anderen - in einer responsiven Weise — in einem die
Exponiertheit der Kreatur offenbarenden Ausnahmezustand gerecht
zu werden,?* mit Altenwyl gesprochen »dem Anderen das Stichwort

23 »Praetendere in Latin never strays far from the literal meaning ofholding or stretch-
ing one thing in front of another in order to protect or conceal or disguise it: even in such
a figurative use as that in Ovid’s >praetendens culpae splendida verba tuae<, the words
are still a facade to hide the crime.« John Langshaw Austin, Pretending. In: Ders., Philo-
sophical Papers. 3. Aufl. Oxford 1979, S. 208.

24 Zur Gegenseitigkeit von >personac< und >Kreatur< in der Epoche vgl. Lethen, Verhal-
tenslehren der Kilte (wie Anm. 16), S. 40—-44. Zur Verbreitung des >persona«Begriffs in
der damaligen Sozialanthropologie und -philosophie (Mauss, Léwith und andere) s. ebd.,
S. 60-64. Lethen weist darauf hin, dass Werner Krauss in seiner Schrift iiber die Verhal-

378 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[zu] bringen« (»das jemand verzweifelt von ihm erwartete, als die Besta-
tigung seines Lebens«<). Man sieht, dass die weiter oben interpretierten
Passagen aus dem dritten Kapitel von »Kornél Esti« in einer gespens-
tischen Weise an das Werk von Hofmannsthal erinnern, sowohl im
Hinblick auf seine Wortwahl, als auch auf seine konzeptuellen und
thematischen Schwerpunkte (wobei ein — philologisch nachweisbarer —
Einfluss des Osterreichers auf Kosztolanyi wohl nicht zu vermuten ist).

Die erwihnte Selbstzuriicknahme der performativen Funktion zeigt
sich auch als Respektierung des so heraufbeschworenen, zu artiku-
lierenden Wortes als eines »schwachen«, »kraftlosen«?®> Performativs,
und zwar nicht nur als eine Gerechtigkeit dem Anderen gegentiber,
sondern auch als die Kultur oder Pflege des Wortes selbst (als das
Umgehen der durch das permanente »hofliche Getue« oder »Predigen«
verursachten Abnutzung des Wortes, sein Bewahren vor jenen Gebriu-
chen). Diese Hoflichkeit als Moment (Praxis) einer Gerechtigkeit wire
eine genuine »Sprachgerechtigkeit«,?0 also eine der Sprache selbst ver-
bundene, sich aus ihr speisende Gerechtigkeit (weniger der Vollzug
der Maxime einer »kommunikativen Vernunft«). Deshalb ist dieser
Phinotyp der Héflichkeit ein sich zurticknehmendes, verhaltenes?”
Performativ. Ein »Mittel ohne Zweck« (wie etwa die Geste) im Sinne
Walter Benjamins??8

Somit kann dieses »scheinbar indifferente Wort« eher dem Muster
der origindren Zuwendung zum Anderen als eines Archi-Performativs,
Jasagens oder Bejahens (eines Afformativs) entsprechen. Man kann

tenslehre des Jesuiten Gracian gerade die Auflésung der Opposition von »Schein« und
»Sein« reflektiert: »Das Sein bedarf des Scheins. Was nicht erscheint, bleibt auBerhalb
der Geltung. Dem Sein geschieht kein Abtrag durch den Zuwachs des Scheins, der im
Gegenteil seinen Gehalt verdoppelt.« (ebd., S. 62).

25 Vgl. Jacques Derrida, Performative Powerlessness: A Response to Simon Critchley.
In: Constellations 7, 2000, S. 466-468.

26 Vgl. Werner Hamacher, Sprachgerechtigkeit. Frankfurt a.M. 2018.

27 Im Sinne der »Verhaltenheit«, welcher Ausdruck in der Epoche sowohl fiir Plessner
als auch spiter fiir Heidegger wichtig wurde (zu Plessner, nochmals in Bezug auf »Die
Grenzen der Gemeinschaft«, vgl. Lethen, Verhaltenslehren der Kilte [wie Anm. 16],
S. 112).

28 »Die Hoflichkeit ist als rituelle Form von jedem moralischen Inhalt leer.« (Byung-
Chul Han, Vom Verschwinden der Rituale. Berlin 2019, S. 82). Zur Geste als »Mittel oh-
ne Zweck« s. Giorgio Agamben, Noten zur Geste. In: Ders., Mittel ohne Zweck. Noten
zur Politik, 2. Aufl. Berlin/Ziirich 2006, S. 47-56.

Die Poetik der Héflichkeit 379

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folglich annehmen, dass dieses »scheinbar indifferente Wort« eigent-
lich keinen Sprechakt darstellt, aus diesem Grund kann es — »das
gute Wort, das noch nicht realisiert ist«, das »sdmtliche jungfridulichen
Maéglichkeiten« einschlieBt?? — »mehr« sein »als die Tat«. Wenn »die
Rechtfertigung seines Lebens« nur fiir den Anderen als perlokutioni-
rer Effekt eintreten (oder nicht eintreten) kann, dann genau in diesem
Sinne, dass ihm die Sorge fiir dieses Wort — da es auf seine Ubersetzung
angewiesen ist — gewissermaBen zuriickgegeben wird. Vermutlich des-
halb »ist das Wort mehr als die Tat«.

An dieser Stelle bietet sich ein Vergleich mit einem wichtigen Passus
aus Thomas Manns »Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull« an,
und zwar aus dem 1922 erschienenen Ersten Buch, das Kosztolanyi
zweifellos gekannt hat. Felix Krull ldsst sich mit guten Griinden -
neben Hans Karl und Ulrich - als ein weiterer Verwandter von Kornél
Esti begreifen — beziehungsweise dekonstruieren beide Werke die Gat-
tungs- und Denkmuster des Bildungsromans. Es ist sogar vorstellbar,
dass der ungarische Autor im Passus iiber die »ethische Auffassung«
von Kornél Esti in einer intentionierten Weise eine Gegenstimme zum
besagten Abschnitt des deutschen Romans komponierte. In diesem
Textabschnitt geht es um die Reflexionen Krulls in Bezug auf sein
Stehlen im SiiBwarenladen, welche Uberlegungen einen durchgehen-
den metareflexiven Strang im Werk generieren. Hier steht die Inkom-
mensurabilitit von Wort und Tat im Mittelpunkt:

Ohne Zweifel wird man mir entgegenhalten, dal, was ich da ausgefiihrt,
gemeiner Diebstahl gewesen sei. Demgegeniiber verstumme ich und ziehe
mich zuriick; denn selbstverstindlich kann und werde ich niemanden
hindern, dieses armselige Wort zur Anwendung zu bringen, wenn es ihn
befriedigt. Aber ein anderes ist das Wort - das wohlfeile, abgenutzte
und ungefihr iiber das Leben hinpfuschende Wort - und ein anderes
die lebendige, urspriingliche, ewig junge, ewig von Neuheit, Erstmaligkeit
und Unvergleichlichkeit glinzende Tat. Nur Gewohnheit und Trégheit
bereden uns, beide fiir eins und dasselbe zu halten, wihrend vielmehr das

29 Auch an dieser Stelle springt ins Auge, dass Kosztolanyi nicht weniger an einer Art
von >Moglichkeitssinn« (neben dem >Wirklichkeitssinn«) interessiert ist als sein dsterreichi-
scher Zeitgenosse Robert Musil.

380 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wort, insofern es Taten bezeichnen soll, einer Fliegenklatsche gleicht, die
niemals trifft.30

Das Verhiltnis der beiden Passagen im deutschen und ungarischen
Werk zu analysieren, wiirde iiber den Rahmen dieses Aufsatzes hin-
ausgehen. Es ist aber zu vermuten, dass die semantischen Logiken
der beiden Ausfithrungen nicht unbedingt gegensitzlich zueinander
stehen, insofern beide an einer bestimmten Trennung von Wort und
Tat, besser: an der Artikulation ihrer Inkommensurabilitit interessiert
sind. Dabei wird das gemeinsame axiologische Moment (die Bedeu-
tungen von »siamtliche jungfraulichen Méglichkeiten ein[schlieBende]«
und »die lebendige, urspriingliche, ewig junge, ewig von Neuheit, Erst-
maligkeit und Unvergleichlichkeit glinzende«) das eine Mal auf der
Seite des Wortes, das andere Mal auf der Seite des Handelns situiert.
Bezeichnend ist hier wohl auch, dass das denkwiirdige 14. Kapitel des
»Kornél Esti« die Geschichte des »Gallus, des gebildeten, aber auf
Abwege geratenen Ubersetzers« erzihlt, der als Ubersetzer Wertgegen-
stinde aus den tibersetzten Originalen enteignet hat (voila, eine weite-
re »unerhorte Begebenheit«). In dieser Novelle geht es auf implizite
Weise auf einer metapoetischen Ebene um dieselbe Inkommensurabili-
tiat von Tat und Wort wie bei Krull. Aus der Sicht der Perspektive bei
Krull kann man festhalten, dass das »gute Wort« bei Esti nicht einfach
eine Tat bezeichnet (wie etwa das »Predigen«), also nur in dieser Weise
zu einer Tat werden kann, dass es sich als Wort verbirgt, indem es
sich zugleich dem Anderen iiberantwortet. Der Méglichkeitssinn des
Wortes oder dieser Moglichkeitssinn als Wort konstituiert sich erst in
dieser Zuwendung zum Anderen.

Kornél Esti betrachtet also die Sprache der Hoflichkeit als einer >sich
verhaltenden«< Sprechhandlung nicht als eine Konventionalisierung mit
defensivem Sinn. Die Sprachlichkeit der so verstandenen Hoéflichkeit
besitzt nicht bloB eine zivilisatorisch-kompensatorische Rolle, sie
ist zum Beispiel vermutlich nicht einfach an der »Neutralisierung
der Affekte« interessiert.3! Sie ldsst sich auch nicht eindeutig

30 Thomas Mann, Bekenntnisse des Hochstaplers Krull. Berlin 1965, S. 65.
31 Vgl. Helmut Lethen / Caroline Sommerfeld, Schein zivilisiert. In: Héflichkeit. Hg. von
Brigitte Felderer und Thomas Macho. Miinchen 2002, S. 155-175, hier S. 158.

Die Poetik der Hoflichkeit 381

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unter die »Verhaltenslehren der Kélte« subsumieren, obzwar es sich
zweifelsohne um eine Verhaltenslehre handelt und die Vortduschung
des Aspektes von »indifferent« vom Bedeutungsmoment der Kilte
nicht weit entfernt ist. Die starke Betonung von intersubjektiven
und ethischen Indizes, die entsprechende primire Motiviertheit
dieser Hoflichkeit stellt sie grundsitzlich als ein responsives -
weniger antagonistisch-kompensierendes — Sprachmoment dar. Dieses
antwortet ja in nachdriicklicher Weise auf eine »Verzweiflung«, versucht
im Sinne der »Bestitigung« eines individuellen »Lebens« diesem
existentiell gestimmten Rufen zu entsprechen. Dieser Motivationseffekt
lasst diese Art von Hoflichkeit zu einem dialogischen Sprach- und
Ausdrucksverhalten werden (welche Option in den »Verhaltenslehren
der Kélte« von Lethen scheinbar fehlt).

In Verbindung mit der politisch-anthropologischen Grundlegung
der »Auffassung von Moral« von Esti kann eine weitere Interpretations-
moglichkeit erwogen werden, die die »Rechtfertigung seines Lebens«
auf die nicht nur existentielle, sondern auch kreatiirliche Seinsweise
des Anderen bezieht. Dieses Paradigma konnte wiederum von der
Deutung des Begriffes des Taktes von Kraus durch Walter Benjamin
vertreten werden, fiir welchen, wie auch fiir Hebel, der Takt »morali-
sche Geistesgegenwart« bedeutet: »und Ausdruck einer unbekannten
Konvention, die wichtiger ist als die anerkannte«! Die »konstruktive,
schopferische Seite des Takts« verfiigt hier iiber einen »theologischen
MaBstab« (fern von der »biirgerlichen Wohlansténdigkeit«):

Denn Takt ist nicht etwa — wie nach der Vorstellung Befangener — die
Gabe, jedem unter Abwigung aller Verhiltnisse das ihm gesellschaftlich
Gebiithrende werden zu lassen. Im Gegenteil: Takt ist die Fahigkeit, ge-
sellschaftliche Verhiltnisse, doch ohne von ihnen abzugehen, als Natur-
verhiltnisse, ja selbst als paradiesische zu behandeln und so nicht nur
dem Konig, als wire er mit der Krone auf der Stirne geboren, sondern
auch dem Lakaien wie einem livrierten Adam entgegenzukommen. Diese
Noblesse hat Hebel in seiner Priesterhaltung besessen, Kraus besitzt sie
im Harnisch.3?

32 Benjamin, Gesammelte Schriften, Bd. II.1 (wie Anm. 8), S. 339 (fiir alle Zitate). Ge-
iibte Leser Benjamins werden hier natiirlich sofort auf das Syntagma »Ausdruck der
Konvention« aufmerksam: Bekanntlich war dieses im »Ursprung des deutschen Trauer-
spiels« die Definition der Allegorie (»nicht Konvention des Ausdrucks, sondern Aus-

382 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bekanntlich ist dieser Text jener Aufsatz Benjamins, in dem die Span-
nung von Recht und Gerechtigkeit (der Effekt des diese Spannung
austragenden Zitierens) ein kardinales Motiv darstellt.33

Die Poetologie der Hoflichkeit ldsst sich dann in der ungarischen Er-
zdhlprosa — mit impliziten oder expliziten Verweisen auf Kosztolanyi
— bei Sandor Marai und Péter Esterhazy weiterverfolgen. Der moda-
le Reichtum sowie die syntaktische Aleatorik der Schreibweise von
Esterhazy weist ja auf den héfischen Konversationsstil im Zeichen der
spolitesse« zuriick.3* Dieser kardinalen literaturhistorischen Formation
kann hier aber nicht weiter nachgegangen werden. Stattdessen komme
ich zu einem Ausblick in Bezug auf das Problem des Ubersetzens, das
bei Kosztolanyi nie zu umgehen ist.

Ausblick: Die »Héflichkeit« und das Problem des Ubersetzens

Wenn die ihre Seinsvalenz in dieser Weise gewinnende, ereignishafte
Sprache der Hoflichkeit keinen morphologischen Charakter hat,
wenn sie nicht grammatisierbar und somit ihr redehermeneutisches
Geschehen nicht determinierbar ist, so kann sie auch nicht

unabhingig von dieser fallbezogenen und zeitlichen Situiertheit
zu einem Zeichensystem, zu einer Konvention umgeformt werden.
Aus dieser Sprache kann man nur iibersetzen, sie ergibt sich
strenggenommen als Ubersetzung, da sie sich von vornherein auch nur
als Ubersetzung manifestiert (zwischen Mimik und Sprache, Stimme
und Wort usw.). Kosztolanyis Polemik gegen den Idealismus und
die Arbitraritit des Esperanto konnte im vorliegenden Kontext eine
solche redehermeneutische und ethische Bedeutung erlangen. Heute
gewinnt die Kategorie der »Hoflichkeit« eine weitere Bedeutung als

druck der Konvention«, Walter Benjamin, Gesammelte Schriften I.1. Hg. von Rolf
Tiedemann. Frankfurt a.M. 1974, S. 351).

33 Ebd., S. 349, S. 363-365.

34 S. Erné Kulcsar Szabd, »Graziose« Ungebundenheit. Stimme und Schreibbarkeit in
Esterhazys Prosa. In: Herausforderung der Literatur: Péter Esterhazy. Hg. von Csongor
Lérincz und Péter L. Varga. Berlin/Boston 2021, S. 147-168.

Die Poetik der Hoflichkeit 383

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Rolle des Mediums einer »Weltgesellschaft«.3> Die Sprache der
Hoflichkeit sollte demnach von bestimmten — charakteristischerweise
politischen, 6konomischen und technischen, nun aber auch ethischen,
sogar politisch-anthropologischen3® - Erwartungen der globalen

Kommunikation und Mobilitit autorisiert werden. Das in dieser Weise
autorisierte Dispositiv der Hoflichkeit griindet auf einer rdumlichen
Ausbreitung, sein temporaler Aspekt ist derjenige der Permanenz,
in der Weise einer Wiederholbarkeit. Kosztolanyi macht aber darauf
aufmerksam, dass damit gerade die Seinsweise des Ubersetzens, die
Diskontinuititen und Briiche produziert, nicht restlos erfasst werden
kann, im Gegenteil, die Permanenz des Kommunikationsmediums
Hoflichkeit kann in Wahrheit eine Reaktion auf die Herausforderung,
den nicht selbstverstindlichen Charakter des Ubersetzens darstellen.
Das Ubersetzen ist grundsitzlich responsiv bedingt, daher kann sie
nie nur konstativ interessiert sein. Die deutsche Ubersetzung von
Christina Viragh schreibt den fraglichen Abschnitt gerade in die
heutige politisch korrekte Sprache (in ein »hofliches Getue«?) iiber,
so ibersetzt sie etwa das Wort »elnézés« (»verzeihen«, »iiber etwas
hinwegsehen, »jemandem etwas nachsehen«) mit »Toleranz«3” Diese
scheinbar kleine, aber doch kardinale Verinderung verfehlt das
Wesentliche an dem Text von Kosztolanyi. Hier sind das »Wort«, das
»samtliche jungfraulichen Méglichkeiten« einschlieBt, und das mit ihm
korrelierte Verhalten grundlegend prozessueller, emergenter Art (und somit
deuten beide auf ein Werden zuriick); im Gegenzug zur »Ioleranz«
stellen sie keinen fertigen Habitus dar und »akzeptieren«, »tolerieren«

35 »Die Hoflichkeit erscheint geradezu zwingend als universelle Kompetenz, die jedes
globale Engagement - sei es in Politik, Okonomie oder Technik — iiberhaupt erst ermoglicht.
Fungiert Hoflichkeit als Sprache einer Weltgesellschaft, als eine Art von Esperanto aller
moglichen Sprechakte?« (Thomas Macho, Héflichkeit als Sprache einer Weltgesellschaft?
In: Felderer / Macho [Hg.], Hoflichkeit [wie. Anm. 31], S. 9-23, hier S. 17).

36 Wie das jiingst im Buch von Aleida Assmann passiert ist (Aleida Assmann,
Menschenrechte und Menschenpflichten. Schliisselbegriffe fiir eine humane Gesellschaft.
Wien 2018), das ein ganzes Kapitel der Hoflichkeit widmet.

37 Im Original: »a figyelem, az elnézésen és megbocsatason alapulo kolcsonds
kimélet [..]« In der Ubersetzung: »Aufmerksamkeit, auf Toleranz und Verzeihen
gegriindete [wechselseitige — ausgelassen, Cs.L.] Riicksicht und Takt«. Dabei impliziert
»Aufmerksamkeit« (»figyelem«) gleichsam auf einer wortwortlichen Ebene das »sehen«im
»elnézés« (»nachsehen«).

384 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch nicht einfach eine fertige Entitdt. Diese Art von »Toleranz«
wire ein Beispiel des Konstativen. Laut Kosztolanyi ist die Sprache
jedoch »nie zur Ginze fertig«,’® dieser Grundgedanke scheint hier
von der paradoxen »Hoéflichkeit« des »scheinbar indifferenten Wortes«
auch eine ethische Relevanz zu gewinnen. Dieses Wort erscheint und
stimmt sich deshalb »indifferent«, da es nicht abschlieBen, aussagen,
proklamieren mochte. Es steht vielmehr im Modus des »vielleichts,
welches sich hier als genuiner Sprachmodus des Ubersetzens entpuppt.
Denn dieses »vielleicht« griindet in jenem sprachlichen Werdensprozess
bzw. manifestiert diesen erst, der in jedem Ubersetzen am Werke ist.
Sprachgerechtigkeit kann nur deshalb existieren (die Gerechtigkeit nur
in der Sprache und als Sprache méglich sein), weil die Sprache »nie
zur Giénze fertig ist«. Jeder Vollzug der Sprachgerechtigkeit exponiert
diese nie ganz definitive Seinsweise der Sprache, entwickelt sich aus
dieser, ldsst sie zugleich sich selbst einschreiben (ist daher »scheinbar
indifferent«), wobei er seine eigene Entscheidungsrolle durchstreicht.
Das Original gibt es nicht als abgeschlossene, fertige, in der Weise
des »ist« gegebene Entitit — das wird von der Ubersetzung als Sprache
des s>vielleicht¢, von dieser wiederum als Index eines Werdens manifest
gemacht.

Die Sprache des svielleicht« stellt also auch die Sprache des Uber-
setzens dar, mindestens in vierfacher Hinsicht: als Index eines sprach-
lichen Werdens, als eine Entscheidung, die auf die Erfahrung des >viel-
leicht«< antwortet, dieses zugleich unterbricht, als Differenz zwischen
dem ses gibt, dem Geben, dem Virtuellen (dem Kommenden, dem
Versprechen) und dem »ist<, dem Aktuellen (den dieses regelnden Se-
mantiken und Normen), endlich als Chance der Responsitivitit (nicht
Reziprozitit) des Ubersetzens, das Medium dieser Chance, das zeit-

38 »Man kann die Sprache nicht durch ein Woérterbuch erfassen [szotarazni|, verschlie-
Ben und endgiiltig machen [véglegezni]. Sie ist ein lebendiges Gewebe [eleven szovet], das
nie ginzlich fertig ist, wir miissen es immer wieder neu weben, sooft wir sprechen oder
schreiben.« Dezs6é Kosztolanyi, Fellegjaro és elképesztd [Vertraumt und verbliiffend]. In:
Ders., Nyelv és lélek [wie Anm. 8], S. 63. »Die Sprache lebt, pulsiert, entwickelt sich. Sie
wichst ununterbrochen, wie das lebendige Gewand. Sie wird nie fertig.« Dezs6 Kosztolanyi,
Abécé a nyelvrél és lélekrsl [ABC iiber die Sprache und Seele]. In: Ebd., S.75. Die
préadikativen Strukturen von »nie zur Génze fertig« und »wir kénnen nie wirklich gut sein«
gleichen sich in auffilliger Weise.

Die Poetik der Hoflichkeit 385

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleich mit letzterer entsteht. Nun greifen die dispersiven Effekte des
>vielleicht« mindestens im selben MaBle auch auf die Zielsprache tiber:
Auch in dieser kann die Differenz zwischen dem »es gibt< und dem
»ist< nie festgesetzt werden. Derrida hat das >vielleicht« genau als Index
dieser Differenz gedeutet, wo aber das >vielleicht« bei aller Ununter-
scheidbarkeit und Ambivalenz auf der Seite des ses gibt< schwebt,
diese Seite markiert. Jede tibersetzerische Entscheidung antwortet auf
dieses »>vielleicht« als Gabe, wird gewissermaBen von ihm ermdéglicht,
zugleich unterbricht sie das >vielleicht< auch, l4sst aber dieses in Erin-
nerung halten, was an der »vorldufigen« (Benjamin)®” Seinsweise einer
jeden Ubersetzung abzulesen ist. Die Entscheidung des Ubersetzens,
wie genau in die Zielsprache zu {ibersetzen sei, muss gewissermaBen
immer Entscheidung der anderen Sprache, der Sprache des Anderen
bleiben — aber eine virtuelle, im Modus des >vielleicht< — mit all seinen
Herausforderungen - existierende Entscheidung.

Auch der Ubersetzer »lisst« »im richtigen Augenblick unmerklich«
(also dem Original dienend) ein »scheinbar indifferentes Wort« fallen,
welches vom zu iibersetzenden Text von ihm »als die Rechtfertigung
seines Lebens« erwartet wird. Spétestens hier muss jene epistemologi-
sche und hermeneutische Parallele auffallen, die sich zwischen dem
Phinotyp der den scheinbaren Gegensatz von Simulation und Wahr-
heitseffekt auflosenden Hoéflichkeit und jener, von Kosztolanyi stark
betonten Leistung des Ubersetzens ziehen lasst, indem letztere ja
darin besteht, dass sie »etwas Falsches [schafft], das dennoch wahr
ist«.#0 Die »hofliche« Ubersetzung greift gerade in die Sprache des
Originals ein, vollzieht eine Intervention in dieser, um sie zur tatséich-
lichen sprachlichen Anwesenheit zu bringen.*! Die Héflichkeit stellt

39 Vgl. Walter Benjamin, Die Aufgabe des Ubersetzers. In: Ders., Gesammelte Schrif-
ten (wie Anm. 8), Bd. IV. Frankfurt a.M. 1970, S. 14.

40 Dezs6 Kosztolanyi: Abécé a forditasrol és ferditésrél [ABC vom Ubersetzen und
Verdrehen]. In: Ders., Nyelv és lélek [wie Anm. 8], S. 512.

41 Kosztolanyi berichtet in einem Artikel von einer »in Siebenbiirgen gehérten Ge-
schichte«, in der ein Dolmetscher zwischen zwei Parteien (einer Siebenbiirger sichsi-
schen und einer ungarischen) vermittelt, die seit langer Zeit gegeneinander prozessieren.
Der Sprachmittler tibersetzt ihre gegenseitigen krassen Beleidigungen konsequent in eine
hyperbolisch hofliche Sprache, bis die »ergrimmten Gegner zueinander gefunden haben
und der Dolmetscher zuletzt die gewihlten Hoflichkeiten, mit denen sie einander ehrten,

386 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hier keine blo8 transzendentale Bedingung der Moglichkeit, keinen
paratextuellen Marker der interkulturellen Interaktionen dar, sondern
das tatsichliche Ubersetzungsereignis selbst, eine Intensivierung seiner
intermittierenden Sprache (nicht seine Herunterpotenzierung auf die
Ebene eines vermeintlichen globalen Konsenses).

Zusammenfassung

In diesem Aufsatz wurde versucht, die literarische Prisentation des
historischen, historisch wie politisch anthropologischen Verhiltnisses zu
einem kulturellen Dispositiv, hier der Hoflichkeit, als exemplarischen
Fall des »Kornél Esti« von Kosztolanyi zu interpretieren. Diese
literarische Prasentation, allgemeiner die Sprache der Literatur,
hat aber auf das genannte Dispositiv nicht als eine Autoritit
oder Code zuriickgegriffen, sondern jenes Dispositiv in eine
urspriinglichere Erfahrung der Sprachlichkeit (im Zeichen des
>vielleicht<) zurtickgefiihrt. Dies hat jedoch von vornherein einen
latenten Bruch in die Aktualisierbarkeit jener Dispositive eingefiihrt.
Literatur kann sich nur in solchen — nicht zuletzt historisch, gar raumlich
(regional) erzeugten oder bedingten, zumindest in einer spezifischen
Weise oder Intensitét artikulierten — Briichen oder Unterbrechungen
auf die Normsprachen der Kultur beziehen. Hierbei haben sich
in einem zweiten Schritt Analogien zwischen dem >vielleicht« als
Modus einer so transformierten >Hoflichkeit« und dem Svielleicht«
als genuin sprachlicher Seinsweise des Ubersetzens ergeben. Ist auch
die >Weltliteratur<, das Weltliterarisch-Werden eines Textes in der
Ubersetzung oder durch das Ubersetzen von einem solchen svielleicht«
impragniert, das zwischen einem Versprechen, dem >es gibt¢, und einem
»ist¢, zwischen festgelegten sprachlichen Inhalten, (noch so humanen)

nicht einmal mehr iibersetzen konnte.« Der Erzihler des Artikels hilt diesen Dolmet-
scher fiir »erstaunlich«: »Er hat getan, was der wahre Kiinstler des Ubersetzens tut, der
im Interesse der Wahrheit verfilscht und nur die Schénheit und den Inhalt des Originals
wiedersingt, nicht seine Makel und Schwachheiten. Er war treu auch in der Treulosig-
keit. Ich halte ihn fiir den groften Ubersetzer der Welt.« Dezsé Kosztolanyi, A vilag leg-
nagyobb miiforditéja [1934] [Der groBte Ubersetzer der Welt]. In: Ders., Sétét bujocska
[Dunkles Versteckspielen]. Budapest 1974, S. 204.

Die Poetik der Hoflichkeit 387

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Normen usw. hin und her oszilliert? Hat das Ubersetzen vielleicht immer
eine Art — wiederum voriibergehenden, provisorischen, »vorldaufigen«
(Walter Benjamin) — Kompromiss zwischen diesen beiden Dimensionen
der Sprache, dem »es gibt< und dem »sist«, zu erzielen, wenn es als
Ubersetzung lesbar bleiben will?

388 Csongor Lérincz

https://dol.org/10.5771/9783968218403-367 - am 17.01.2026, 22:38:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm—=


https://doi.org/10.5771/9783968218403-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

