2. Kindliche Warum-Fragen als Problem
der Erkenntnistheorie

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts — mit dem Aufstieg der Psychologie
zur Einzelwissenschaft — kristallisierte sich die Uberzeugung heraus,
dass die empirische Untersuchung der kindlichen Denkentwicklung
auch Einsichten fur den menschlichen Erkenntnisprozess generell
bereithilt (Darwin, 1877/2010; Sully, 1896; Taine, 1877). Besondere Auf-
merksamkeit bekommt dabei die frithkindliche Neugier, die sich im
Alter von drei Jahren in Fragen ausdriickt (Rasmussen, 1922; Scupin &
Scupin, 1910; Stern & Stern, 1907). Vor allem Jean Piaget ist mit seiner
Theorie der geistigen Entwicklung berithmt geworden. Fiir Piaget ist
die Untersuchung der kindlichen Fragen der Kénigsweg zum kindlichen
Denken:

»Nichts kdnnte besser in die Logik des Kindes einfiihren als die Unter-
suchung der spontanen Fragen.« (Piaget, 1923/1975, 191)

Die Motivation, die Logik des Kindes zu verstehen, begriindet Piaget mit
seinem erkenntnistheoretischen Interesse. Sein Forschungsprogramm
bezeichnet er spiter als genetische Erkenntnistheorie. Deren Ziel ist die
»Rekonstruktion« (Piaget, 1973b, 7) der geistigen Entwicklung von der
Kindheit bis zum Erwachsenenalter.

Fir Piaget hat die psychologische Rekonstruktion der Entstehung
menschlicher Intelligenz fiir die Philosophie unbedingte Relevanz. Die
Untersuchung des kindlichen Denkens zeige, dass die Entwicklung
menschlicher Erkenntnis und die Geschichte der Wissenschaft generell

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

unter den gleichen evolutioniren Bedingungen und nach den glei-
chen GesetzmifRigkeiten von »Transformation« und »Reorganisation«
(Piaget, 1973b, 10) verlaufe wie die kognitive Entwicklung in der Kind-
heit. Von der psychologischen Erforschung des kindlichen Denkens —
besonders im Hinblick auf Kausalitit, Logik und mathematische Vor-
stellungen — seien daher Erkenntnisse zu erwarten, die in der formal
orientierten Wissenschaftstheorie zu einem vertieften Verstindnis
fithren sollen (Piaget, 1973b, 21).

Piaget (1973b) vertritt dabei eine naturalistisch-genetische Auffas-
sung: Nach ihr gibt es eine natiirlich verlaufende Entwicklung von der
kindlichen Logik hin zur erwachsenen Logik — und dadurch implizit
auch eine Art Ubersetzungsproblem (Quine, 1960/2013) zwischen den
kindlichen Fragen und dem erwachsenen Verstindnis der Frage. Nach
Piaget (1923/1975) konnen Kinder ihre Warum-Fragen stellen, ohne da-
bei Griinde, Ursachen oder Gesetze einzufordern. Jiingere Kinder haben
weder einen Sinn dafiir, dass das als wahr Behauptete gerechtfertigt
werden muss, noch, wie etwas kausal oder mechanisch zu erkliren ist.

In diesem Kapitel zeige ich zunichst, wie bestimmte Interpretatio-
nen frithkindlichen Frageverhaltens mit verschiedenen erkenntnistheo-
retischen Auffassungen zusammenhingen. Grundsitzlich wird eine
Parallelitit zwischen wissenschaftstheoretischen und entwicklungs-
psychologischen Konzeptionen behauptet. Die genetische Auffassung
menschlicher Kognition, nach der sich die menschliche Erkennt-
nisfihigkeit stufenweise entwickelt, wird jedoch von mir kritisiert.
Anschliefend stelle ich den sozialen Kontext des Dialogs vor, in dem
kindliche Warum-Fragen im Alltag gestellt werden, und gebe Beispiele
fiir solche Dialogsituationen. Dabei fillt auf, dass sich die Sinnebenen
von Warum-Fragen unterscheiden und die gegebene Erklirung von der
Sinnebene abhingt. Diese Unterscheidung der Sinnebenen kontras-
tiere ich mit anderen Typenauffassungen von Erklirungen und zeige
erste Ubereinstimmungen auf. Letztlich wird die Frage, ob jiingeren
Kindern implizit solche Typunterscheidungen bei ihren Warum-Fragen
unterstellt werden miissen, zu einem Entscheidungskriterium dafiir,
welche erkenntnistheoretische Auffassung die wissenschaftliche Suche
des Menschen besser erkliren kann.

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

2.1 Die Entwicklungsauffassung des Geistes

Die Fragen von Kindern beschiftigen John Locke in seinen Gedanken zur
Erziehung (Locke, 1693/1989):

»The native and untaught Suggestions of inquisitive Children, do of-
ten offer things, that may set a considering Man’s Thoughts on work.
And I think there is frequently more to be learn'd from the unexpected
Questions of a Child, than the Discourses of Men, who talk in a road,
according to the Notions they have borrowed, and the Prejudices of
their Education.« (Locke, 1693, § 120/1989, 185)

Fiir Locke sind Fragen, die Kinder stellen, auch fiir einen Erwachsenen
ein Anlass zum Nachdenken. Sie sollen ernsthaft und wahrheitsgemifl
beantwortet werden — und zwar in einer Weise, die Kinder verstehen
und die sie nicht durch ausufernde Erklirungen ermiidet. In Lockes
pidagogischen Uberlegungen sind die Fragen von Kindern Ausdruck
von Neugier.

»Encourage therefore his Inquisitiveness all you can, by satisfying his
Demands, and informing his Judgement, as far as it is capable.« (Lo-
cke, 1693, §122/1989, 185)

Die entgegengesetzte Position findet sich bei Jean-Jacques Rousseau.
Rousseau (1762/2009) warnt davor, die Fragen des Kindes vollstindig zu
beantworten, da die Neugier sonst auf lange Sicht beschidigt werde:

»Fragt es euch, so antwortet nur soviel, wie nétig ist, seine Neugier
wachzuhalten, nicht aber um sie zu befriedigen. Hort auf, wenn es
nicht mehr zum Gegenstand fragt, sondern umherschweift und euch
mitalbernen Fragen qualt. lhr kdnntdann sichersein, da esihm nicht
um die Sache geht, sondern darum, euch mitseinen Fragereien zu pla-
gen. Man muss weniger auf seine Worte achten als auf das Motiv, das
ihn zum Reden treibt.« (Rousseau, 1762/1998, 164)

14,02.2026, 08:00:23.

4


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

Fiir Rousseau stellt ein Kind — wobei er hier ein Kind im Alter von
zwolf Jahren vor Augen hat — auch eine »Masse dummer und iiber-
flussiger Fragen« (Rousseau, 1762/2009, 173). Das Kind soll daher erst
lernen, den Grund fiir seine Frage zu artikulieren, ehe man seine Fragen
beantwortet.

Man kann Rousseaus Ausfithrungen so verstehen, dass die Warum-
Fragenvon Kindern nur dann einen Sinn haben, wenn Kinder den Grund
ihrer Fragen explizit machen konnen. Nach Rousseau darf das Wissen
vom Lehrenden auch nicht direkt vermittelt, sondern es muss vielmehr
vom Kind selbst entwickelt werden. Im Gegensatz zu Locke, fiir den Kin-
derfragen per se interessant sind und fiir den das Beantworten der Fra-
gen von Kindern zu weiteren Fragen fithrt, darf fiir Rousseau der Hun-
ger nach Wissen nie ganz gestillt werden. Im Gegenteil: Das Kind soll
durch Fragen des Erwachsenen zum Nachdenken angeregt werden und
es soll selbst die Antworten darauf finden (Rousseau, 1762/2009, 174).

Anhand der pidagogischen Uberlegungen von Locke und Rousseau
lassen sich in der aufklirerischen Tradition zwei entgegengesetzte Auf-
fassungen im Hinblick auf die Fragen von Kindern und damit auf den
menschlichen Geist identifizieren. Die eine Auffassung, vertreten durch
Locke, besagt, dass die Fragen von Kindern erkenntnissuchend und da-
durch an sich interessant sind. Auch Erwachsene kénnen durch die Fra-
gen von Kindern ins Nachdenken gebracht werden. Da die Fragen von
Kindern auf Urteilen griinden, sollen sie ernsthaft und nach bestem Wis-
sen beantwortet werden. Erwachsene sollen daher mit Kindern gemein-
sam nachdenken:

»ltwill perhaps be wondered, that | mention Reasoning with children:
and yet | cannot but think that the true Way of Dealing with them.
They understand it as early as they do Language; and, if | misobserve
not, they love to be treated as Rational Creatures, sooner than isimag-
ined.« (Locke, 1693, § 81/1989, 142)

Diese Auffassung spiegelt Lockes Erkenntnistheorie wider, die er in sei-
ner Abhandlung iiber den menschlichen Verstand (Locke, 1690/1975) darlegt:
Von Geburt an ziehen die sinnlich vermittelten Dinge der Welt und ihre

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

Verinderlichkeit die Aufmerksambkeit des Kindes an und schreiben die
ideas, die primitiven Vorstellungen wie in eine Wachstafel in den Geist
ein (Locke, 1690, 1, I1, § 5/1975, 49-51).

Das Kind ist daher von Anfang an geistig aktiv und stellt Fragen, so-
bald es sprechen kann. Erst spiter — durch Reflexion - lernt ein Mensch,
die kognitiven Operationen zu erkennen und entwickelt ein explizites
Wissen von den fundamentalen Denkprinzipien, dem Prinzip des Wi-
derspruchs und dem Prinzip der Identitit (Locke, 1690, 1, 11, § 20/1975,
58). Dieses Wissen wird nach Locke aber nur von wenigen Menschen er-
reicht, da das abstrakte Nachdenken selten gepflegt wird. Es ist zwar
auch im Erwachsenenalter noch lernbar, aber nur unter grofien Anstren-
gungen. Das Nachdenken soll daher von Jugend an praktiziert und geiibt
werden (Locke, 1706/1993, 23—-24).

Durch das sorgfiltige Beantworten der Fragen von Kindern und das
Ernstnehmen ihrer Rationalitit, wobei Locke an Kinder in einem Alter
von drei Jahren oder sieben Jahren denkt (Locke, 1693, § 81/1989, 142),
bleibt ihnen die Neugier erhalten. Deshalb konnen sie spiter die letzten
Prinzipien reflektieren und dadurch Logik universell anwenden.

Rousseau wendet sich explizit gegen Lockes Forderung, mit Kindern
nachzudenken:

»Mit Kindern zu rasonieren war Lockes Leitsatz. Heute ist das grofde
Mode. Der Erfolg aber scheint mir nicht fir seine Empfehlung zu spre-
chen. Ich kenne nichts Diimmeres als altkluge Kinder. Von allen Fahig-
keiten entwickelt sich die Vernunft, die gewissermafRen nur aus allen
anderen zusammengesetzt ist, am schwersten und am spatesten. Und
gerade ihrer will man sich bedienen, um die anderen zu entwickeln!«
(Rousseau, 1762/2009, 68)

Rousseaus Auffassung lasst sich ebenfalls im Kontext seiner ibri-
gen Philosophie verstehen: Analog zur natiirlichen Entwicklung der
menschlichen Gesellschaft aus dem freien Naturzustand hin zum biir-
gerlichen Zustand verliuft fir ihn auch die kindliche Entwicklung
stufenartig von den kindlichen Neigungen und Trieben hin zur ju-
gendlichen und schlieflich zur erwachsenen Vernunft. In den ersten

14,02.2026, 08:00:23.

43


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

Lebensjahren entwickeln sich der Kérper und die Sinne, die Vernunft
aber erst langsam ab einem Alter von zwolf Jahren.

Auch fir Rousseau ist das Ziel von Erziehung die Entwicklung der
Fahigkeit zum Nachdenken (»Wenn die Kinder verniinftig wiren, dann
brauchte man sie nicht zu erziehen.« Rousseau, 1762/2009, 68). Aber
gerade eine Erziehung durch die Praxis des reasoning stiinde dem ent-
gegen. Der »unvermeidliche Kreislauf« (Rousseau, 1762/2009, 69) aus
Warum-Fragen und Erklirungen muss durchbrochen werden, denn das
Kind kénne dem Erwachsenen nicht folgen. Die Vernunftentwicklung
verlaufe nach einem natiirlichen Plan, der nicht durch Menschenhand
gestort werden darf:

»Die Natur will, daf Kinder sind, ehe sie Mdnner werden. Kehren wir
diese Ordnung um, so erhalten wir frithreife Friichte, die weder reif
noch schmackhaftsind und bald verfaulen: Wir haben dannjunge Ge-
lehrte und alte Kinder. Die Kindheit hat eine eigene Art zu sehen, zu
denken und zu fithlen, und nichts ist unverniinftiger, als ihr unsere Art
unterschieben zu wollen.« (Rousseau, 1762/2009, 69)

Die Vernunft entwickelt sich fiir Rousseau erst gegen Ende einer natiir-
lichen Stufenabfolge. Diese folgt einem generellen natiirlich-evolutio-
niren Prozess vom Einfachen zum Komplexen, vom sinnlich Konkreten
zum geistig Abstrakten. Die individuelle geistige Entwicklung erinnert
insofern an die Entstehungs- und Kulturgeschichte der Menschheit, die
ebenfalls als genetisch-progressiv gedacht wird. An Rousseaus Uberle-
gungen in seiner Auseinandersetzung mit Locke wird die naturalistische
Position noch mal klarer: Fragen haben genau dann keinen Sinn, wenn
der Grund der Frage nicht explizit gemacht werden kann. Die mensch-
liche Erkenntnis sei letztlich in den GesetzmiRigkeiten der Natur bzw.
des Lebens begriindet. Mit ihnen entwickle sich auch stufenweise der
Sinn des Warums.

Ausgehend von Rousseaus Idee der Entwicklungsauffassung der
Vernunft l4sst sich eine entwicklungspsychologisch-pidagogische Tra-
ditionslinie identifizieren, die von Rousseau iiber Pestalozzi bis zu
Herbert Spencer reicht (Tomlinson, 1996) und dann weiter von Spencer

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

zu Dewey und Piaget (Egan, 2002). Eine solche naturalisierte Auf-
fassung, die Spencer (1919) ausarbeitet (Egan, 2002), stiitzt sich auf
die Rekapitulationstheorie, wie Haeckel (1874) sie formuliert. Nach
Haeckels biogenetischem Grundgesetz zeichnet die Ontogenese, d. i.
die Entwicklung des Individuums, die Phylogenese nach, also die stam-
mesgeschichtliche Entwicklung. Die Rekapitulationstheorie hinterldsst
Spuren in der Entwicklungspsychologie. Denn diese setzt bereits in ih-
rem Namen eine geistige Entwicklung voraus und fithrt iiber Baldwins
(1911) genetische Erkenntnistheorie direkt zu Piaget (Koops, 2015).

In der Biologie wurde die Rekapitulationstheorie schon frith kriti-
siert und durch andere Erklirungsparadigmen ersetzt (Gould, 1977). In
der evolutioniren Anthropologie blieb sie aber prasent: So erklart etwa
Wynn (1985) anhand von prihistorischen Fundstiicken die Evolution der
menschlichen Intelligenz mithilfe von Piagets Stufenmodell. Auch in der
Wissenschaftstheorie zeigt sich der Einfluss der genetisch-progressiven
Theorie des Geistes (Tsou, 2006): Kuhn (1962/2012) deutet an, dass Piaget
sein Denken inspiriert hat:

»A footnote encountered by chance led me to the experiments by
which Jean Piaget has illuminated both the various worlds of the
growing child and the process of transition from one to the next.«
(Kuhn, 1962/2012, vi)

In der Fufdnote zu dieser Textstelle in Structures fahrt er fort:

»Because they displayed concepts and processes that also emerge
directly from the history of science, two sets of Piaget’s investigations
proved particularly important: The Child’s Conception of Causality,
trans. Marjorie Gabain (London, 1930), and Les notions de mouve-
ment et de vitesse chez I'enfant (Paris, 1964).« (Kuhn, 1962/2012, vi,
FuRnote 2)

Auch Karl Popper, der seine Logik der Forschung (Popper, 1935) als evolu-
tionire Erkenntnistheorie versteht (Popper, 1984, 68) und eine darwi-
nistische Erklirung fiir ihre »genetischen Trends« (Popper, 1984, 293)

14,02.2026, 08:00:23.

45


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

sucht, stimmt mit Piagets progressiv-konstruktivistischer Auffassung
des Geistes iiberein. Zu Poppers Verhiltnis zu Piagets genetischer
Erkenntnistheorie schreibt etwa ter Hark (2009):

»Popper was familiar with Piaget’s work, and what must have struck
him upon reading his work was the similarity with his own epistemo-
logy. Indeed, he even sent a copy of his Objective Knowledge (Popper
1972) to Piaget noting the similarity between their views, especially at
the level of world 2.« (ter Hark, 2009, 177)

Es ist nun zunichst interessant, festzustellen, dass Piagets genetische
Erkenntnistheorie einen Einfluss auf die historisch reflektierende Wis-
senschaftstheorie hatte. Die genetisch-konstruktivistische Theorie der
Erkenntnistheorie nach Piaget sieht den menschlichen Geist in einem
Prozess der permanenten Anniherung an eine objektive Realitit (Har-
low et al., 2007). Diese Anndherung vollzieht sich in einem dynamischen
Prozess von Transformation und Reorganisation (Piaget, 1973b). Poppers
Ubereinstimmung mit Piaget trifft insofern zu, denn die »Welt 2« (Pop-
per, 1984, 112), die Erkenntnis oder das Denken im subjektiven Sinne,
charakterisiert den Ubergang von physischen Handlungen (»Welt 1<) zu
den objektiven Denkinhalten (»Welt 3«) (Popper, 1984, 161-162). Genau
einen solchen Prozess will Piaget mit der Dynamik von Assimilation und
Akkommodation des Organismus im Verhiltnis zu seiner Umwelt be-
schreiben (Piaget, 1967/1992a).

In der heutigen kognitiven Psychologie der Kindheit taucht diese
Theoriendynamik in der Theorie-Theorie wieder auf (Carey, 1985; Kar-
miloff-Smith, 1988). »Theoriendynamik« (Stegmiiller, 1985, 284) meint
jene Verdnderungsschritte, die wissenschaftliche Theorien durch neue
Theorien ersetzen oder modifizieren und die wir als wissenschaftlichen
Fortschritt beobachten. Gleichgiiltig, ob eine modulare Grundlage fiir
diese Theorienanpassungen wie bei Carey (2011) oder ob eine Theorie-
Theorie nach dem Motto »theories all the way down« (Gopnik, 1996, 510)
angenommen wird: In beiden findet sich der Riickbezug auf die histo-
risch orientierte Wissenschaftstheorie Poppers und Kuhns. Gemeinsam
ist ihnen ein evolutionsbiologisches Bild, wobei hier der Begrift »evo-

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

lutionir« zunichst im Sinne eines Lernprozesses zu verstehen ist, der
bestimmte Neuordnungen hervorbringt.

Ich mochte hier aber gegen die naturalistische oder genetische Auf-
fassung der Erkenntnistheorie argumentieren. Die Theoriendynamik
stelle ich zur Erliuterung meiner Kritik an der genetischen Auffas-
sung zunichst in den Vordergrund, denn sie wird hiufig als Evidenz
fiir die genetische Erkenntnistheorie oder Entwicklungspsychologie
angenommen (Downes, 1999).

Man kann natiirlich nicht bestreiten, dass in der wissenschaftlich-
technischen Entwicklung ein Fortschritt erkennbar ist. Ebenso wenig
ldsst sich bestreiten, dass man im Verlauf der Kindheit Entwicklungen
beobachten kann, wie sie etwa Carey (2011) und Gopnik und Meltzoff
(1998) mit ihrer entwicklungspsychologischen Theoriendynamik be-
schreiben. Was ich aber hier kritisieren maochte, ist die Auffassung, dass
das, was diese Entwicklungen hervorbringt, nimlich die Fihigkeit, war-
um? zu fragen und dadurch Kausalitit und logische Zusammenhinge
vorauszusetzen, selbst einer stufenartigen Entwicklung unterworfen
sind.

Betrachtet man allein die dominenspezifische Wissensentwick-
lung, dann erscheint die Theoriendynamik vielmehr das Resultat fort-
gesetzten Warumfragens und menschlicher Erklirungspraxis zu sein —
und nicht umgekehrt, die Fihigkeit, warum? zu fragen, das Resul-
tat einer Stufenentwicklung. Die Verinderung von Theorie und der
Fortschritt im menschlichen Wissen kommt eher daher, dass weiterge-
hende und kritische Warum-Fragen itberhaupt gestellt werden diirfen.
Wissenschaftlicher Fortschritt entsteht also, wenn das Warumfragen
ernstgenommen und in gemeinsamer gedanklicher Anstrengung -
iiber die gesamte Lebensspanne und iiber Generationen hinweg — nach
Antworten gesucht wird (»building ideas in shared endeavors«, Rogoff
& Toma, 1997, 473). Die Theoriendynamik wire dann die kreative und
eigenstindige Leistung geistig kooperierender Menschen und nicht die
Folge biologischer Entwicklungsgesetze.

Meine Kritik an der genetischen Erkenntnistheorie zielt vor allem
darauf, dass man die wissenschaftliche Neugier oder Erkenntnisfihig-
keit, also die menschliche Sapienz oder Rationalitit, als das Produkt

14,02.2026, 08:00:23.

47


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

eines Stufenprozesses auffasst. Die Annahme einer Stufenentwicklung
vom Ganzheitlichen zu einer immer stirkeren theoretischen Reduktion
wird von Piaget (1959/1992b, 13-14) etwa im Sinne einer Anniherung
an die objektive Realitit oder das Apriori verstanden. Durch die im-
plizite oder explizite Annahme der Rekapitulationsvorstellung werden
bestimmte Beobachtungen im frithkindlichen Verhalten auf die ganze
Kultur- und Wissenschaftsgeschichte der Menschheit itbertragen bzw.
zueinander parallel gesetzt.

Auf den unteren Stufen steht dann das mythisch-kindliche Denken,
auf den hochsten Stufen das fortgeschrittene, wissenschaftliche Den-
ken. Auguste Comte (1839/1923) etwa fasst die geistige Entwicklung ex-
plizit als eine Stufenfolge auf. Diese verliuft vom magischen, dann theo-
logischen Kind iiber die metaphysische Jugendlichkeit hin zur erwach-
senen positiven Wissenschaft.

Das wesentliche Problem einer solchen Auffassung liegt darin, dass
sie die universelle Neugier des Menschen als Ausdruck einer natiirlichen
Dynamik begreift. Sie erkennt sie nicht als eine aktive Leistung, die zu
jedem Zeitpunkt und in jeder Gesellschaftsform in einer willentlichen
und freiwilligen kognitiven Anstrengung besteht, welche unabhingig
davon ist, was die Natur, oder welche Autoritit auch immer, als wahr
setzt und die durch einfache und komplexe Fragen selbststindig zu
den Bedingungen von Wahrheit gelangt. Was der genetischen Theorie
der Erkenntnis entgeht, ist die gedankliche Freiheit, das eigenstindige
Denken, das sich in einer Frage ausdriickt. Kurz gesagt: Die genetische
Erkenntnistheorie liefert kein Kriterium fiir die Erklirung, warum eine
Uberzeugung eingenommen oder verworfen werden sollte oder warum
eine Erklirung adiquat ist oder nicht. Ein Folgeproblem der geneti-
schen Auffassung ist dann, dass sie dazu neigt, die ersten Stufen als
primitiv und irrational zu betrachten und quasi von oben auf sie herab-
zusehen, oder dass sie, wenn sie diese Hierarchisierung vermeiden will,
indifferent und relativistisch wird.

Beides hat auch Auswirkungen auf unsere Konzeption vom Lernen
in Schule und Kindergarten. Egan (2002) etwa kritisiert in seiner Ausein-
andersetzung mit Spencer, Dewey und Piaget die naturalistisch-biolo-
gistische Theorie der geistigen Entwicklung als falsch von Anfang an, weil

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

sie die Bedeutung von intellektuellem Anspruch und dialogischer Inter-
aktion fiir die kognitive Entwicklung unterschitzen. In der Praxis fithre
dies zu einer Trivialisierung der Schul- und Kindergartencurricula: Die
spannenden, d.h. intellektuell anspruchsvollen Fragen, welche die Kin-
der eigentlich interessierten, wiirden erst in den hoheren Klassen auf-
gegriffen. Auch fiir Matthews (2008, 2009), einem Vertreter der padago-
gischen Praxis des Philosophierens mit Kindern, neigt die genetische
Auffassung zu einer defizitiren Sicht auf Kinder. Die deficit conception
of childhood, welche Kindern intellektuelle Fihigkeiten abspricht, igno-
riere nicht nur die vielen Beispiele fiir ihre originiren philosophischen
Gedanken, sondern schrinke auch Erwachsene in ihren Vorstellungen
dariiber ein, wie sie mit Kindern sinnvoll umgehen kénnen (Matthews
& Mullin, 2018).

Die zwei entgegengesetzten Auffassungen des kindlichen Geistes,
wie sie sich in den Aufklirungspadagogiken von Locke und Rousseau
widerspiegeln, gehen mit verschiedenen erkenntnistheoretischen Kon-
zeptionen einher, dem Empirismus und dem Konstruktivismus. Diese
beiden Konzeptionen machen unterschiedliche empirische Vorhersagen
in Bezug auf die frithkindliche Warum-Frage. In der genetisch-kon-
struktivistischen Auffassung entwickeln sich die Griinde fiir die Warum-
Frage. Die Motive, warum? zu fragen, differenzieren sich aufgrund eines
natiirlichen Entwicklungsgesetzes vom Einfachen zum Komplexen im-
mer weiter aus. Die Warum-Fragen der jingeren Kinder haben daher
keinen Sinn oder, genauer gesagt, keinen wissenschaftlich-epistemi-
schen Sinn. Thr Grund liegt nicht in der freien intellektuellen Neugier,
sondern vielmehr in der natiirlichen Anpassung des Organismus an
seine Umwelt. Der Sinn der Warum-Frage ist nach dieser Auffassung
nichts anderes als der innere Zustand des sich entwickelnden Geistes.
Erst am Ende dieses Entwicklungsprozesses seien die Griinde differen-
ziert, sodass dann erst die Frage tatsichlich das ausdriicke, was wir als
wissenschaftliche Erwachsene darunter verstehen. Erst dann wird nach
der genetischen Auffassung die Frage in einem ganz bestimmten Sinn
gestellt und beantwortet.

Wie ich jedoch im Weiteren zeigen mochte, artikulieren auch Kinder
mit einigen ithrer Warum-Fragen einen wissenschaftlich-epistemischen

14,02.2026, 08:00:23.

49


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

Sinn, der kaum anders verstanden werden kann, als dass er in einem
gemeinsamen wissenschaftlichen Denkprozess beantwortet werden
sollte. Beobachtet man wie Locke, dass die kindlichen Fragen auch
Erwachsenen philosophisch zu denken geben, dann erscheint das als
empirische Bestitigung dafiir, dass wir aus irgendeinem Grund zu
diesen spezifischen Fragen angeregt werden. Fiir Locke geschieht diese
Anregung durch die sinnliche Erfahrung und die damit einhergehenden
Urteile. Geht man hingegen wie Piaget (1959/1992b, 56) davon aus, dass
nicht sinnlich-mentale Zustinde, sondern natiirliche Entwicklungsge-
setze den Sinn der Warum-Frage bestimmen, dann liegen die Griinde
der Warum-Fragen nur in den Bedingungen der biologischen Reifung
und nicht in der Mentalitit von Uberlegung und Schlussfolgerung. Die
empiristische wie auch die konstruktivistische Konzeption griitnden auf
jeweils eigenen Urteilstheorien. Diese mochte ich im Folgenden kurz
umreifien.

2.2 Die Urteilstheorien von Locke und Piaget

Nach einer einfachen Definition ist ein logisches Urteil die Behauptung
eines Sachverhalts oder einer Proposition als wahr. Ist p eine Propositi-
on, dann steht der Ausdruck >p ist wahr« fiir das Urteil (Martin-Lof, 1987).
Um den Unterschied zwischen Piagets genetischer Auffassung und Lo-
ckes empiristischer Auffassung des Urteils deutlich zu machen, muss
man zunichst verstehen, dass beide von einer gemeinsamen Position
ausgehen. Diese Position lehnt die innatistische und metaphysische
Auffassung ab, nach der das Kriterium wissenschaftlicher Erkenntnis
in der unbezweifelbaren Ubereinstimmung mit den logisch-geometri-
schen Grundsitzen a priori im Geist besteht. Die jeweilige Aufgabe von
Locke und Piaget ist es daher, zu erkliren, wie wir ohne angeborene
logische Prinzipien zu abstrakten und generellen Urteilen kommen, die
ebendiese Prinzipien beinhalten.

Der Weg, den beide dazu einschlagen, ist jedoch verschieden. Bei
Locke ist das Urteil schon von Beginn an objektiv, einfach durch das
Gegebensein der Sinneserfahrung. Die logisch-geometrischen Prinzi-

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

pien werden erst im Verlauf der Jugend durch diskursive und reflexive
Praxis entdeckt, was fiir Locke daran ersichtlich ist, dass Kinder einem
allgemeinen Prinzip wie dem Widerspruchsprinzip nicht zustimmen
konnten. Deshalb kénnen fiir Locke die logischen Prinzipien auch nicht
angeboren sein. Jedoch konnen Kinder sinnvolle Fragen stellen, da sie
das intuitive Wissen unmittelbar aus der Wahrnehmung gewinnen
(Locke, 1690, 4, XIV, § 2/1975, 531). Auch Lockes Erkenntnistheorie ist
eine psychologische Entwicklungstheorie. Denn auch wenn fiir Locke
Kinder schon frith verniinftig denken konnen, so verfiigen sie dennoch
noch nicht iiber jene Prinzipien, welche die Wissenschaft etwa in Form
logischer Gesetze herausstellt.

Lockes Auffassung eréffnet ein Problem, das die innatistische Theo-
rie nicht hat. Der Innatismus geht davon aus, dass der menschliche Geist
von Geburt an tiber logisch-geometrisches Wissen verfiigt. Folgt man
dieser Theorie, konnen die kognitiven Prozesse einfach durch die Logik
erklirt werden. Doch gerade dieses Voraussetzen angeborener logischer
Prinzipien fithrt nach Ansicht von Locke zu einem Widerspruch, da wir
die abstrakten logischen Prinzipien ebenso entdecken miissen wie unse-
re iber die Sinne gewonnenen Erkenntnisse. Fiir Locke kann aber nicht
das angeboren sein, was wir entdecken miissen, denn wir hitten kei-
nen Grund, das zu suchen, was uns schon angeboren ist. Kinder ent-
decken empirische Wahrheiten und stimmen deshalb den empirischen
Sitzen zu. Mit den analytischen Sitzen jedoch konnten sie nichts anfan-
gen. Nach Locke kommt die empirische Erkenntnis daher vor der analy-
tischen: Erkenntnis ist nichts anderes als die iiber die Sinne vermittelte
Wahrnehmung der Ubereinstimmung oder Nichtiibereinstimmung von
Ideen. Das Urteilen ist das aktive Verbinden oder Trennen verschiedener
Ideen durch Bejahen oder Verneinen eines Satzes (Locke, 1690, 4, XIV,
$ 4/1975, 653).

Fir Piaget ist die empiristische Auffassung Lockes jedoch zu simpel,
um die Logik und das mathematische Wissen zu erkliren. Die Rolle
des Organismus erscheint ihm als zu passiv. Aufierdem entspricht die
Auffassung fir ihn nicht dem, was man bei Kleinkindern beobachten
kann, da diese aktiv mit der physikalischen Welt interagieren (Piaget,
1959/1992b, 371). In Lockes Urteilstheorie fehle daher das Handlungsele-

14,02.2026, 08:00:23.

51


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

ment. Fiir Piaget gelangen wir zum primiren Urteil hingegen durch eine
Handlung, einer Interaktion mit der Umwelt, der Assimilation. Piaget
spricht dann auch konsequent von Assimilationsakt (Piaget, 1959/1992b,
56). Das junge Kind sei in diesem Akt von Anfang an vollkommen an
die Umwelt angepasst. Dieser Handlungsaspekt des Urteils tritt mit
der sensomotorischen Aktivitit des Siuglings in Erscheinung. Die erste
entscheidende Stufe sei daher die Konstruktion eines konstanten, vom
Kind unabhingig existierenden individuellen Objekts, auf der aufbau-
end dann ein Prozess der fortschreitenden »Objektivierung« (Piaget,
1959/1992b, 281) beginnt. An dessen Ende stehen schliefilich Reprisenta-
tionen und logische Operationen (Furth, 1986, 116). Das objektive Urteil,
das bei Locke schon durch die klare und unterschiedene Wahrnehmung
der einfachen Ideen gegeben ist (Locke, 1690, 2, 11, § 1/1975, 119), wird
bei Piaget erst auf den hoheren, operationalen Stufen erreicht. Die
Fragen von Kindern konnten daher nicht in dem Sinn gestellt sein
wie die Fragen von Erwachsenen, sondern in einem Sinn, der diesem
Handlungsaspekt des Urteils entspricht.

Fir das Warumfragen in der Kindheit hat dies nach Piagets Theo-
rie folgende Konsequenz: Stellt ein Kind in der prioperationalen Pha-
se, also im Alter zwischen drei und sieben Jahren, eine Warum-Frage,
dann liegt der Frage kein objektiver Grund zugrunde, sondern ein ganz-
heitliches Urteil, in dem Subjekt und Objekt noch annihernd iiberein-
stimmen. Da Objekte bereits als permanent erfahren werden, versucht
das Individuum, sich an die Eigenschaften des Gegenstandes anzupas-
sen, d.h. zu akkommodieren. Der natiirliche Sinn der Warum-Frage ist
daher fiir Piaget, nach einer Regel oder einem Schema zu suchen, das
dem Kind aus seiner eigenen Aktivitat bekannt ist, um noch aktiver mit
der Welt zu interagieren. Nach Piagets Vorhersage muss das dazu fith-
ren, dass die Warum-Fragen von Kindern dieses Alters in einem ganz
bestimmten kindlichen Sinn gestellt werden. Sie folgen also einer spe-
zifischen »Logik des Kindes« (Piaget & Inhelder, 1980, 12) oder einer »In-
telligenz des Kindes« (Piaget, 1972, 60), die aber letztlich nicht mit der
Logik und Intelligenz des Erwachsenen vergleichbar seien.

Zu beachten ist, dass Piaget den kindlichen Warum-Fragen den wis-
senschaftlich-epistemischen Sinn abspricht. Das bedeutet aber nicht,

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

dass sie fiir Piaget keinen Sinn haben. Die Fragen haben einen organi-
schen oder naturalistischen Sinn, der sich im Verlauf der Kindheit durch
den stufenartigen Prozess der »Objektivierung« (Piaget, 1959/1992b, 281)
erst ausdifferenziert. Piaget (1923/1975) deutet diesen speziellen kindli-
chen Sinn der Frage folgendermafen: Kinder wiirden noch nicht zwi-
schen einem motivationalen und kausalen Sinn der Frage bzw. zwischen
einem sozialen und logischen Sinn der Warum-Frage unterscheiden. Im
Weltbild des Kindes seien daher anthropomorphistische, finalistische,
quasi-psychologische Erklirungen vorherrschend.

2.3 Neuere Theorien zur friihkindlichen Kognition

Die heutige kognitive Psychologie der Kindheit stellt Piagets Theo-
rie der Entwicklung theoretisch und experimentell infrage (Babakr
et al., 2019). Nicht aufgegeben hat sie aber Piagets grundsitzliche
Uberzeugung, dass die Untersuchung des frithkindlichen Denkens ein
erkenntnistheoretisches Projekt ist. Im Gegenteil — die heutige Ent-
wicklungspsychologie sieht sich bestarkt darin, die wissenschaftliche
Neugier mit dem Lernmechanismus in der Kindheit gleichzusetzen.
Denn in empirischen Untersuchungen zeigen Kinder verniinftiges
Denken viel frither als von Piagets Stufentheorie der Entwicklung vor-
hergesagt (Gopnik, 1996a). Vor allem die kausalen Schlussfolgerungen
von Kindern, ihr frithes dominenspezifisches Wissen und die Bedeu-
tung von sprachlicher Interaktion in der frithen Kindheit widersprechen
Piagets genetischer Auffassung, nach der das logisch-kausale Denken
auf frithen Entwicklungsstufen unausgereift ist.

Erste Evidenz gegen Piagets Theorie lieferten etwa Karmiloft-Smith
und Inhelder (1974). Experimentell gestiitzt argumentieren sie, dass
Kinder schon im Alter von sechs Jahren tiber implizite physikalische
Theorien verfiigen, die sie — zdgerlich — anpassen oder aufgeben, wenn
die beobachtete Realitat mit der Theorie nicht iibereinstimmt. Karmill-
off-Smith (1988) stellt daher fest, dass Kinder sich bei ihren spontanen
Entdeckungen wie typische Wissenschaftler verhalten.

14,02.2026, 08:00:23.

53


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

Karmilloff-Smith (1988) hebt folgende Aspekte frithkindlichen Ler-
nens im Hinblick auf den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess beson-
ders hervor: Auffillig am frithkindlichen Lernprozess ist das experimen-
tierende Verhalten, bei dem Kinder im Spiel mit Gegenstinden willent-
lich unterschiedliche kausale Bedingungen ausprobieren und deren un-
mittelbaren Effekte beobachten. Dieses Verhalten hat zwar auch schon
Piaget beschrieben. Karmilloff-Smith (1988) betont aber die »Theoriege-
ladenheit« (Hanson, 1958/1965, 19) dieses Vorgehens: Die untersuchten
Kinder identifizierten neue Erfahrungen zunichst als Instanzen eines
bekannten theoretischen Zusammenhangs. Beobachtungen aber, die ih-
rer impliziten Theorie widersprachen, interpretierten die Kinder als lo-
kale Abweichungen. Konnten sie eine Theorie jedoch angesichts wider-
sprechender Fakten nicht mehr aufrechterhalten, suchten sie nach einer
neuen Theorie.

Ein wichtiger Faktor im Theorieaufbau bei Kindern sind nach den
heutigen Ansitzen in der Entwicklungspsychologie die Irritationen, die
durch Anomalien ausgelost werden. Susan Carey (1985) charakterisiert
das natiirliche Lernen in der Kindheit daher als einen Konzeptwandel
(conceptual change) — analog zum Theoriewandel in der Wissenschaftsge-
schichte (Kuhn, 1962/2012). Nach ihrer Theorie des Begriftfserwerbs be-
ruht das begriffliche Verstehen auf einem angeborenen kognitiven Kern-
system (core cognition) (Carey, 2011). Dieses System der Kernkognition er-
mogliche etwa die mentale Reprisentation physikalischer Objekte und
die Unterscheidung zwischen kausalem und intentionalem Geschehen
(Carey & Spelke, 1996). Nach Carey ist das kognitive Kernsystem Grund-
lage fiir den Erwerb intuitiven, domanenspezifischen Wissens. Obwohl
fiir Carey das Kernsystem angeboren ist, vollzieht sich der Lern- und Be-
griffsbildungsprozess analog zum Theoriewandel in der Wissenschaft.
Man bezeichnet diese Theorie der konzeptuellen Entwicklung deshalb
auch als Theorie-Theorie (Gopnik & Wellman, 1992; Murphy & Medin,
1985).

Noch stirker wird die Rolle von Theorien im begrifflichen Lernen von
Kindern innerhalb der Theorie-Theorie nach der »theories all the way
down«-Auffassung (Gopnik, 1996, 510). Nach diesem Ansatz ist der na-
tirliche Lernprozess von Kindern durchweg als Theorieerwerb zu ver-

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

stehen (Gopnik & Meltzoff, 1998). Es existiert nur ein grundlegender do-
mineniibergreifender Mechanismus, in dem wissenschaftliche Theorie-
bildung und intuitives kindliches Lernen vollstindig miteinander iden-
tifiziert werden (Gopnik, 2012). Gopnik (1996b) vertritt die Hypothese,
dass Wissenschaft aus dem gleichen Erklirungsbediirfnis motiviert sei
wie das kindliche Forschen und Lernen. Auch fiir Gopnik ergeben sich
aus der Ubereinstimmung von kognitiver Entwicklung und dem Entde-
ckungsprozess der Wissenschaft fiir die Wissenschaftstheorie wichtige
Einsichten. Das spontane, intrinsisch motivierte Theorie-Lernen in der
frithen Kindheit sei direkt mit der Frage verbunden, wieso Menschen
iberhaupt in der Lage seien, etwas iiber das Universum zu verstehen
(Gopnik, 1996). Nach der Theory Theory to the Max (Stich & Nichols, 1998)
sind kindliches Begriffslernen und wissenschaftlicher Theoriebildungs-
prozess im Grunde das gleiche Phinomen.

Gopniks radikale Theorie-Theorie, nach der wissenschaftlich for-
schende Erwachsene wie Kinder denken, wurde vielfach kritisiert
(Downes, 1999; Faucher et al., 2002; Fine, 1996; Solomon, 1996). Ein
grundsitzliches Problem entsteht zum Beispiel durch die Frage, wie die
Gleichsetzung von wissenschaftlicher Forschung und frithkindlichem
Lernen generell gerechtfertigt werden kann. Gopnik und Meltzoff (1998)
und Gopnik (1996) begriinden die Scientist-as-Child-Hypothese mit evo-
lutionspsychologischen Uberlegungen: Die Evolution habe Kinder mit
einem Mechanismus zur Theoriebildung ausgestattet, den wir uns im
Erwachsenenalter in der wissenschaftlichen Praxis zunutze machen.

Das Problem einer solchen naturalistischen Begriindung der wis-
senschaftlichen Erkenntnisfihigkeit ist, dass eine evolutionspsycho-
logische Begriindung des logisch-kausalen Denkens allein noch nicht
erklirt, warum wissenschaftliche Erklirungen zwingend die adiquaten
Antworten auf menschliche Warum-Fragen sind (Fine, 1996). Nimmt
man an, dass unsere wissenschaftlichen Fihigkeiten in einem Prozess
natiirlicher Auslese entstanden sind, gewinnt man dadurch noch kein
Kriterium fiir die Verlasslichkeit der wissenschaftlichen Denkweise.
Stattdessen erhilt man nur, was man schon voraussetzt, nimlich dass
unsere wissenschaftlichen Fihigkeiten deshalb so gut funktionieren,
weil sie sich als vorteilhaft fiir unser Uberleben herausgestellt haben.

14,02.2026, 08:00:23.

55


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

Wie jedoch der Prozess der Evolution es schaffen soll, dass ausgerech-
net unser kognitives System die Welt adiquat erfasst, bleibt, wie auch
Gopnik (1996) sagt, mysterids (Fine, 1996).

Dieses Problem evolutionir-naturalistischer Begriindungen be-
trifft auch Piagets Auffassung, nach der die menschliche Erkenntnis in
biologischen Entwicklungsprozessen begriindet ist. Sowohl Piaget als
auch die Theorie-Theorie teilen eine unreflektierte Grundannahme, die
seit den Anfingen der Kindheitsforschung immer wieder aufgestellt
wird (Downes, 1999). Diese Grundannahme besteht darin, dass Kin-
der in ihrer konzeptuellen Entwicklung Merkmale fritherer Stufen der
menschlichen Denkevolution zeigen wiirden. Die geistige Entwicklung
wird also dhnlich zur »Rekapitulationstheorie« verstanden, nach der
der menschliche Embryo Merkmale fritherer Stufen der physischen
Entwicklung aufweise (Haeckel, 1874; Taine, 1877).

Zwar behauptet die Theorie-Theorie nicht, Kinder seien in ih-
rem Denken primitiver oder weniger ausgekliigelt, sondern hebt im
Gegenteil die kausalen und inferentiellen Fihigkeiten in der Kind-
heit besonders hervor. Dennoch geht die Theorie-Theorie mit ihren
evolutionspsychologischen Begriindungen implizit von einem sich
ausdifferenzierten Entwicklungsverlauf aus, an deren Ende erst die
Erkenntnis der Wahrheit steht. Der kognitive Prozess des Testens und
Verwerfens von Theorien wird dann als Ausdruck evolutionirer Prozesse
verstanden; evolutionirer und wissenschaftlicher Fortschritt verhalten
sich demnach analog.

Die Begriindung der Theorie-Theorie in evolutioniren Prozessen
ist vielleicht ihr grofiter Schwachpunkt. Denn einerseits kann ihr da-
durch leicht die empirische Grundlage abgesprochen werden. SchlieR3-
lich ist es auch evident, dass Menschen Fehlkonzepte, Vorurteile und
widerspriichliche Theorien annehmen, an denen sie trotz widerspre-
chender Evidenz festhalten. Andererseits bleibt der wissenschaftliche
Erkenntnisprozess unterbestimmt, wenn man ihn nur als Prozess des
Hypothesentestens versteht (Downes, 1999).

Die Kritik an den naturalistischen Voraussetzungen der Theorie-
Theorie ist mit einem weiteren Kritikpunkt verbunden, denn sie re-
flektiert nicht ausreichend die sozialen und normativen Aspekte von

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

Wissenschaft (Faucher et al., 2002; Solomon, 1996). Die Gleichsetzung
von kindlichem Begriffsbildungs- und wissenschaftlichem Theoriebil-
dungsprozess scheine zwar als Heuristik fiir das kindliche Verhalten
noch zu funktionieren. Es bleibe daher fraglich, inwiefern dadurch
Erkenntnisse fiir die Wissenschaftstheorie zu erwarten sind (Solomon,
1996).

Genau fiir diese Umkehrung der Betrachtung argumentiere ich
jedoch hier: Nicht nur sind die Begriffe der Wissenschaftstheorie hilf-
reich, um frithkindliches Lernen zu verstehen, sondern umgekehrt
kann die Beobachtung kindlichen Neugierverhaltens auch neue Ein-
sichten fir die Wissenschaftstheorie liefern. Gopniks Scientist-as-Child-
Hypothese wird plausibel, wenn man sie von ihren evolutionir-na-
turalistischen Voraussetzungen lost und stattdessen die Sprache und
insbesondere das Schema von Warum-Frage und Erklirung mehr in
den Blick nimmt. Diese dialogische Perspektive stirkt gerade die nor-
mativen und objektiven Aspekte wissenschaftlicher Erkenntnis: An
den Schemata von Frage und Antwort wird deutlich, wie Menschen
tatsdchlich in einem Gesprich aufeinander und auf Gegenstinde Bezug
nehmen und wie Fragen beantwortet werden sollen.

Relevant ist dabei, dass Menschen in einem »Prozess der koopera-
tiven Kommunikation« (Tomasello, 2009, 364) zu Ideen kommen (»buil-
dingideas in shared endeavors«, Rogoff & Toma, 1997, 473; Rogoff, 1990).
Diese anthropologische Sicht in der kognitiven Psychologie der Kindheit
wurde in letzter Zeit als wichtige Erginzung zur Theorie-Theorie einge-
fordert: Statt Kinder als quasi-autonome Lernende zu betrachten, sollte
der Dialog, in dem eine Frage gestellt und beantwortet wird, mehr be-
achtet werden (Harris, 2012, 2020; Harris et al., 2018).

Den Dialog, der sich aus bestimmten Warum-Fragen von jiingeren
Kindern entwickeln kann, verstehe ich zunichst als ein shared scientific
thinking (Crowley et al., 2001). Diese Interaktionsform lasst sich auch als
Ausdruck eines generellen sustained shared thinking beschreiben (Hilde-
brandt et al., 2016; K6nig, 2010; Siraj-Blatchford et al., 2002). Sustained
shared thinking kann als Methode des Philosophierens mit jiingeren
Kindern (Scheidt, 2011) oder als ein Navigieren im Raum der Griinde
beschrieben werden (Hildebrandt & Musholt, 2020). In der Praxis des

14,02.2026, 08:00:23.

57


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

shared scientific thinking greifen erwachsene Bezugspersonen im Alltag
das Warum auf und geben entweder kiirzere Erklirungen basierend auf
ihrem Wissen oder nehmen sich Zeit fiir ausfihrlichere und vollstin-
digere Erklirungsgespriche (Callanan & Oakes, 1992; Crowley et al.,
2001).

2.4 Warum-Fragen von Kindern

Das Phinomen der frithkindlichen Warum-Fragen systematisch empi-
risch zu untersuchen, ist nicht leicht zu realisieren. Kinder stellen ihre
Fragen spontan in Alltagssituationen und meist im familiiren Umfeld,
sodass fiir Studien im Grunde die gesamte Konversation eines Kindes
aufgezeichnet und transkribiert werden muss oder Eltern und andere
Bezugspersonen Notizen anfertigen miissen (Callanan & Oakes, 1992;
Chouinard, 2007; Hickling & Wellman, 2001). Ein anderer methodischer
Ansatz ist, dass Warum-Fragen bei Kindern durch Stimuli-Items, wie
Bilder, Gegenstinde etc., ausgelost werden (Berlyne & Frommer, 1966;
Frazier, Gelman & Wellman, 2009). Der dritte, eher qualitativ orientier-
te Ansatz besteht darin, einzelne Warum-Fragen aus der Konversation
mit Kindern herauszustellen und zu klassifizieren (Isaacs, 1930; Piaget,
1923/1997; Sully, 1896).

Insgesamt existieren, verglichen mit der Menge an sonstigen For-
schungsergebnissen zu frithkindlicher Kognition und Sprache, relativ
wenige Studien, die sich explizit mit Warum-Fragen befassen. Em-
pirisch wurde jedoch gezeigt, dass Kinder Warum-Fragen gezielt in
epistemischen, also erkenntnisbezogenen, problematischen Situatio-
nen stellen und dass es um das dritte Lebensjahr herum einen deutli-
chen Anstieg von Warum-Fragen gibt, der danach wieder zuriickgeht
(Hickling & Wellman, 2001; Chouinard, 2007).

Es ist klar, dass kindliches Warumfragen von Kind zu Kind stark
variieren kann. Ein Zusammenhang zwischen individueller Intelligenz
und dem Stellen von Warum-Fragen wurde jedoch nicht beobachtet
(Tizard, Carmichael & Pinkerton, 1983): Lediglich die Hiufigkeit von
Warum-Fragen hingt davon ab, wie viel Konversation mit dem Kind in

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

der Familie gepflegt wird bzw. wie sehr das Fragenstellen von den so-
zialen Bezugspersonen anerkannt wird, und auch davon, ob die Fragen
adiquat beantwortet werden. Es lisst sich — trotz geringer Datenlage -
auch festhalten, dass die Menge und Frequenz explanatorischer Fragen
vom kulturellen und sozialen Kontext abhingen. Gauvain, Munroe und
Beebe (2013) etwa zeigen, dass Kinder — abhingig von Familie und Ge-
sellschaft — weniger oder mehr Erklirungsfragen stellen. Zwei Faktoren
scheinen zu diesem Unterschied beizutragen. Zum einen verbringen
Kinder in manchen Familien mehr Zeit mit erwachsenen Bezugsperso-
nen, was sich direkt auf die Anzahl der Warum-Fragen auswirkt. Zum
anderen kann das Warum auch als Infragestellung der erwachsenen
Autoritit betrachtet werden, weshalb das explanatorische Fragenstellen
in manchen Familienkulturen schon frith unterbunden wird (Gauvain,
Munroe & Beebe, 2013).

Grundsitzlich ist zu sagen, dass im Alltag der Anteil kausaler und
begriindungssuchender Fragen lediglich einen geringeren Anteil an der
Gesamtmenge kindlicher Fragen einnimmt und dass die von mir hier
untersuchten problemaufwerfenden Warum-Fragen einen noch gerin-
geren Prozentsatz ausmachen (Davis, 1932; Smith, 1933). Mir geht es hier
jedoch nicht um die verschiedenen Erklirungspraxen in Familienkultu-
ren oder um inter- oder intraindividuelle Unterschiede, sondern um die
Rolle der Warum-Frage im Erkenntnisprozess generell.

Am folgenden Beispiel mochte ich zeigen, wie das wiederholte Auf-
greifen von Erklirungen in Warum-Fragen zu abstrakten wissenschaft-
lichen Theorien fithren kann. Es handelt sich um eine - eventuell fikti-
ve — Dialogsequenz der dreijahrigen Sarah mit ihrem Vater, dem Che-
miker Stephen McNeill (2011):

»SARAH: Daddy, were you in the shower?
DAD: Yes, | was in the shower.

SARAH: Why?

DAD: I was dirty. The shower gets me clean.
SARAH: Why?

DAD: Why does the shower get me clean?
SARAH: Yes.

14,02.2026, 08:00:23.

59


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60  Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

DAD: Because the water washes the dirt away when | use soap.

SARAH: Why?

DAD: Why do | use soap?

SARAH: Yes.

DAD: Because the soap grabs the dirt and lets the water wash it off.
SARAH: Why?

DAD: Why does the soap grab the dirt?
SARAH: Yes.

DAD: Because soap is a surfactant.
SARAH: Why?

DAD: Why is soap a surfactant?
SARAH: Yes.

DAD: That is an EXCELLENT question. Soap is a surfactant because
it forms water-soluble micelles that trap the otherwise insoluble dirt
and oil particles.

SARAH: Why?

DAD: Why does soap form micelles?

SARAH: Yes.

DAD: Soap molecules are long chains with a polar, hydrophilic head
and a non-polar, hydrophobic tail. ...

SARAH: Why?

DAD: Why do the molecules have a hydrophilic head and a hydropho-
bic tail?

SARAH: Yes.

DAD: Because the C-O bonds in the head are highly polar, and the C-H
bonds in the tail are effectively non-polar.

SARAH: Why?

DAD: Because while carbon and hydrogen have almost the same elec-
tronegativity, oxygen is far more electronegative, thereby polarizing
the C-O bonds.

SARAH: Why?

DAD: Why is oxygen more electronegative than carbon and hydrogen?
SARAH: Yes.

DAD: That’s complicated. There are different answers to that ques-
tion, depending on whether you're talking about the Pauling or Mul-
liken electronegativity scales. The Pauling scale is based on homo-
versus heteronuclear bond strength differences, while the Mulliken

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

scale is based on the atomic properties of electron affinity and ioniza-
tion energy. But it really all comes down to effective nuclear charge.
The valence electrons in an oxygen atom have a lower energy than
those of a carbon atom, and electrons shared between them are held
more tightly to the oxygen, because electrons in an oxygen atom ex-
perience a greater nuclear charge and therefore a stronger attraction
to the atomic nucleus! Cool, huh?

(pause)

SARAH: | don't get it.

DAD: That’s OK. Neither do most of my students.« (McNeill, 2011)

Aus der Quelle geht nicht hervor, ob diese Konversation real so gesche-
hen ist, ob sie ginzlich fiktiv oder blof literarisch tibertrieben wurde.
Aber das ist in diesem Fall auch nicht entscheidend. Der Punkt ist viel-
mehr, dass ein Warum-Regress (Lipton, 2004, 21) in der hier demons-
trierten Art schon nach einigen Rekursionen zu einem Abstraktionsle-
vel fithrt, das die fundamentalen Annahmen einer Wissensdomine zum
Gegenstand hat.

Das Konversationsbeispiel verdeutlicht auch, dass es eine bestimm-
te Art des Warumfragens ist, die zu solchen fundamentalen Einsichten
fithrt. Die Frage nimmt immer wieder die Erklirung der vorherigen Fra-
ge auf. Jedoch handelt es sich bei diesem Aufgreifen nicht um eine Art
des Erklarens, bei der das zeitlich jeweils vorhergehende Ereignis als Er-
klirung dient. Denn es wire in dem Dialog auch moglich gewesen, das
Warum auf das Ereignis zu beziehen statt auf die kausalen Eigenschaf-
ten. Wire die Kette der Warum-Frage auf Ereignisse bezogen, dann hit-
te die Frage in der dritten Wendung des Dialogs gelautet: sWarum warst
du schmutzig?<, und die Antwort wire vielleicht gewesen: >Weil ich im
Garten gearbeitet habe.« Die Frage >Warum hast du im Garten gearbei-
tet?< hitte dann beantwortet werden konnen mit >Weil ich das Laub ent-
fernt habe.< usw.

Ein fortgesetzter Warum-Dialog wiirde in einer potenziell unend-
lichen Kette immer wieder Ereignisse oder Absichten in der Antwort
nennen, die Teil der Geschichte des Ereignisses sind, auf das sich die
Ursprungsfrage bezieht. Die Art des Warumfragens hingegen, bei der

14,02.2026, 08:00:23.

61


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

immer wieder die vorherige generische Erklirung aufgegriffen wird, ist
allerdings spannender oder interessanter. Sie fithrt auch zu tieferen Er-
klirungen. Das ewige Fragen nach Ereignissen und Absichten erscheint
hingegen bald langweilig und hat schlieflich auch keinen Sinn mehr
(Colwell, 1996).

Bei der Dialogsequenz mit der dreijahrigen Sarah handelt es sich
nicht um einen Dialog im Sinne eines shared scientific thinking (Crow-
ley et al., 2001), d.h. um ein linger andauerndes Erklirungsgesprich.
Stattdessen vermittelt ihr Vater kiirzere, aber dafiir elaborierte Theorie-
bestandteile. Das Beispiel zeigt aber, dass ein wiederholtes Aufgreifen
der Erklirung zu abstrakten wissenschaftlichen Modellen und Theorien
fithrt. Ein realistischeres Beispiel fur ein shared scientific thinking von
Kindern und Erwachsenen ist der folgende Dialog von Beth (3; 10) und
ihrer Mutter:

»Child: Is our roof a sloping roof?

Mother: Mmmm. We've got two sloping roofs, and they sort of meet
in the middle.

Child: Why have we?

Mother: Oh, it’s just the way our house is built. Most people have slop-
ping roofs so that the rain can run off them. Otherwise, if you have a
flat roof, the rain would sit in the middle of the roof and make a big
puddle, and then it would start coming through.

Child: Our school has a flat roof, you know.

Mother: Yes it does actually, doesn't it?

Child: And the rain sits there and goes through?

Mother: Well, it doesn't go through. It’s probably built with drains so
that the water runs away. You have big blocks of flats with rather flat
sort of roofs. But houses that were built at the time this house was
built usually had sloping roofs.

.« (Tizard & Hughes, 1984, 124)

Die Fragen der noch nicht vierjihrigen Beth und die iiberlegten Antwor-
ten ihrer Mutter zeigen die »power of a puzzling mind« (Tizard & Hug-
hes, 1984, 123). Beths Fragen vermitteln einen Gedankenprozess, an des-
sen Ende Einsichten in grundlegende Zusammenhinge stehen.

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

Meine zentrale Annahme ist nun, dass die Warum-Fragen von Kin-
dern in vielen Fillen aus einer bestimmten kognitiv-affektiven Einstel-
lung heraus gestellt werden, fiir die im Prozess der Beantwortung nur
das generische Aufgreifen adiquat ist. Ein Aufgreifen des Sachverhalts
als Einzelereignis ist hingegen in diesen Fillen nicht adiquat.

Die beiden Arten des Warumfragens und -beantwortens sind auch
Thema des zweiten Beispiels fiir die epistemische Kraft des Warums. Ri-
chard Feynman, bekannt als »Great Explainer« (LeVine I11, 2009), wurde
in einem Fernsehinterview (Feynman, 1983) gefragt, warum sich Magne-
te an ihren Polen abstofRen. Feynmans Antwort bezieht sich zunichst auf
die Schwierigkeit, Warum-Fragen in der passenden Weise zu beantwor-
ten:

»Of course, it’s an excellent question. But the problem, you see, when
you ask why something happens, how does a person answer why
something happens? For example, Aunt Minnie is in the hospital.
Why? Because she went out, slipped on the ice, and broke her hip.
That satisfies people. It satisfies, but it wouldn't satisfy someone who
came from another planet and who knew nothing about why when
you break your hip do you go to the hospital. How do you get to the
hospital when the hip is broken? Well, because her husband, seeing
that her hip was broken, called the hospital up and sent somebody
to get her. All that is understood by people. And when you explain
a why, you have to be in some framework that you allow something
to be true. Otherwise, you're perpetually asking why. Why did the
husband call up the hospital? Because the husband is interested in
his wife’s welfare. ...

And you begin to get a very interesting understanding of the world
and all its complications. If you try to follow anything up, you go
deeper and deeper in various directions. For example, if you go, "Why
did she slip on the ice?« Well, ice is slippery. Everybody knows that,
no problem. But you ask why is ice slippery? That’s kinda curious.
Ice is extremely slippery. It’s very interesting. You say, how does it
work? You could either say, >I'm satisfied that you've answered me.
Ice is slippery; that explains it,< or you could go on and say, sWhy
is ice slippery?< and then you're involved with something, because

14,02.2026, 08:00:23.

63


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

there aren't many things as slippery as ice. It’s very hard to get greasy
stuff, but that’s sort of wet and slimy. But a solid that’s so slippery?
Because it is, in the case of ice, when you stand on it (they say)
momentarily the pressure melts the ice a little bit so you get a sort
of instantaneous water surface on which you're slipping. Why on ice
and not on other things? Because water expands when it freezes, so
the pressure tries to undo the expansion and melts it. It’s capable
of melting, but other substances get cracked when they're freezing,
and when you push them they're satisfied to be solid.

Why does water expand when it freezes and other substances don't?
I’'m not answering your question, but I'm telling you how difficult the
why question is. You have to know what it is that you're permitted
to understand and allow to be understood and known, and what it
is you're not. You'll notice, in this example, that the more | ask why,
the deeper a thing is, the more interesting it gets. We could even
go further and say, sWhy did she fall down when she slipped?« It
has to do with gravity, involves all the planets and everything else.
Nevermind! It goes on and on.« (Feynman, 1983/2012)

Feynman unterscheidet hier zwischen Ketten von Warum-Fragen: sol-
chen, die kinda curious sind, und solchen, die zwar kurzfristig den Frage-
stellenden zufriedenstellen, aber die nicht zu den interessanteren wis-
senschaftlichen Erkenntnissen fithren. Die neugierige Art des Warum-
fragens driickt eine Verwunderung aus. Hier ist es das Wundern dar-
tiber, dass etwas Festes wie Eis rutschig ist, obwohl man diese Dispositi-
on eigentlich von schmierigen Substanzen erwarten wiirde. Die Antwort
auf diese Frage fithrt dann direkt zur nichsten kinda-curious-Warum-
Frage, die eine Anomalie des Wassers thematisiert: sWarum dehnt sich
Wasser aus, wenn es gefriert, und andere Substanzen nicht?< Die kin-
da-curious-Frage hat eine kontrastierende Struktur und driickt eine Ver-
wunderung oder epistemische Neugier aus, die im Prozess der Beant-
wortung dann zur Bildung wissenschaftlicher Theorien fithrt. Die War-
um-Frage hingegen, die nach der Erklirung eines einzelnen Ereignisses
fragt, stillt eher eine praktische Neugier. Sowohl an Feynmans Beispiel
als auch an der Dialogsequenz der dreijihrigen Beth fillt also auf, dass
nur eine ganz bestimmte Art des Fragens kinda curious ist. Diese Art des

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

wiederholten Fragens fithrt zu abstrakten wissenschaftlichen Erklirun-
gen, wihrend die andere Art und Weise des Fragens es nicht tut.

Feynman liefert auch einen Hinweis dafiir, wieso dieser Unterschied
leicht zu iibersehen ist: Beim Erkliren eines Warums muss ein Ord-
nungsrahmen bzw. Bezugssystem spezifiziert werden. Diesen Hinweis
Feynmans interpretiere ich folgendermafien: Zunichst enthilt er eine
Art Definition der Erklirung. Eine Erklirung beantwortet die Warum-
Frage innerhalb eines bestimmten Ordnungsrahmens, in dem das, was
erklirt wird, wahr sein kann. Des Weiteren zeigt Feynman, dass eine
Warum-Frage die Tendenz zur Mehrdeutigkeit hat. Die Person, an wel-
che die Warum-Frage gerichtet ist, kann den Sinn der Frage potenziell
missverstehen und sie innerhalb eines Rahmens beantworten, der vom
Bezug der fragestellenden Person abweicht.

Derartige Missverstindnisse verweisen auf ein grundlegendes Pro-
blem der Warum-Frage, das etwa in der soziologischen Interview-For-
schung frith thematisiert wurde (Lazarsfeld, 1935): Um eine Warum-Fra-
ge beantworten zu konnen, muss fiir den Antwortenden die Hinsicht, in
der ein Grund gesucht wird, bekannt oder spezifiziert sein. Bleibt diese
Hinsicht unklar, etwa weil sie einfach vorausgesetzt und nicht explizit
gemacht wird, und die antwortende Person antwortet innerhalb ihres
abweichenden Verstindnisses der Frage, dann passt die Antwort nicht
zur eigentlichen Frage. Die Antwort ist dann nicht erklirend.

2.5 Der Sinn einer Warum-Frage

Den im vorherigen Abschnitt festgestellten Unterschied zwischen den
verschiedenen Arten des Warum-Fragens mochte ich nun deutlicher
darstellen. Im Folgenden bezeichne ich den Ordnungsrahmen als den
Sinn einer Warum-Frage. Fiir die Pluralbildung spreche ich von Sinn-
ebenen. Kurz gesagt ist der Sinn einer Frage ein bestimmter Typ von
Antwort, wihrend die Bedeutung der Frage die wahre Antwort ist. Die
sprachphilosophische Unterscheidung von Sinn und Bedeutung stammt
von Frege (1891/2002). Auf die Frage bezogen kann die Bedeutung einer
Frage auch etwa als eine endliche Menge sich gegenseitig ausschlie-

14,02.2026, 08:00:23.

65


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

Render Antworten definiert werden (Hamblin, 1958; van Fraassen, 1980,
140).

Der Sinn ist hingegen mehr mit dem aktiven Gedankenprozess
verbunden, der zu der Frage fithrt. Am besten versteht man den Sinn
als Ausdruck einer fragenden Haltung oder einer bestimmten kognitiv-
affektiven Einstellung (Carruthers, 2017, 2018; Friedman, 2013). Ubli-
cherweise gehen wir davon aus, dass Menschen ihre Fragen stellen, weil
sie metakognitiv feststellen, dass sie eine Liicke in ihrem Wissen fiillen
miissen. Carruthers (2017, 2018) argumentiert jedoch, dass es einfacher
ist, Fragen als Ausdruck einer questioning attitude zu charakterisieren.
Diese Haltung ist zum Beispiel eine bestimmte Art der Verwunderung.
Jingere Kinder konnten daher leicht eine Fragehaltung einnehmen,
ohne dass ihnen der Sinn der Frage metakognitiv zuginglich sein muss.

Die kognitiv-affektive Einstellung kann auch als der Grund oder
Motivation zur Frage interpretiert werden: Die fragende Person fragt
deshalb, weil sie in einer bestimmten Beziehung zum Thema der Frage
ein epistemisches Gefithl der Neugier verspiirt. Dennoch ist der Sinn
der Frage nicht unbedingt gleichzusetzen mit einer bewussten epis-
temischen Absicht der fragenden Person. Sinn und Absicht wiren nur
dann miteinander identisch, wenn der Grund der Frage der fragenden
Person metakognitiv bewusst ist und die Person artikulieren kann,
warum sie die Frage stellt und warum sie einen bestimmten Typ von
Antwort buchstédblich im Sinn hat. Sie kénnte also etwa die antwortende
Person korrigieren und sagen: »So meine ich die Frage nicht, ich meine
sie in einem anderen Sinn. Der Sinn ist dieser und jener.<

Kann die fragende Person den Grund nicht artikulieren, besteht die
Absicht einfach darin, dass die Frage wahr und dem Sinn entsprechend
beantwortet wird. Die fragende Person setzt dann einfach darauf, dass
die adressierte Person den Sinn ihrer Frage versteht. Die fragende Per-
son muss also gar nicht wissen, welche Art von Frage sie stellt, und trotz-
dem verlangt die Frage einen bestimmten Typ von Antwort. Stellt zum
Beispiel ein jiingeres Kind eine Warum-Frage, fiir deren Sinn eine wis-
senschaftliche Erklirung adiquat ist, dann bedeutet das nicht, dass das
Kind sich dieses Sinns bewusst ist. Trotzdem wire es ein Verstof3 gegen

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

Logik und Semantik der Frage, wenn man meinte, die Frage des Kindes
nicht in dem Sinn beantworten zu miissen, den die Frage voraussetzt.

Beobachtet man das Frageverhalten von Kindern, dann kann man
auf den ersten Blick den Eindruck bekommen, Kinder wiirden ihre Fra-
gen ohne Sinn oder in einem bestimmten Kind-Sinn stellen. Dazu das
folgende, reale Beispiel eines Warum-Dialogs, der sich bei einer gemein-
samen Bilderbuchbetrachtung entspinnt:

»Mother (Mo): >he’s a little boy who's painting.<

Child (Ch): >why he painting?«

Mo: sbecause he likes to paint.c

Ch:>why he like to paint?<

Mo: sbecause it’s fun.c

Ch:swhy it’s fun?«

Mo: sbecause it’s something he like (s) to do.<

Ch:swhy he like to do it?« (MacWhinney & Snow, 1985, z.n. Gauvain,
Munroe & Beebe, 2013, 1160)

Das Beispiel kann den Eindruck vermitteln, das Kind wiirde ohne Sinn
seine Fragen stellen. Jedoch ldsst sich das wiederholte Nachfragen des
Kindes auch so interpretieren, dass der Sinn der Frage hier von der Be-
zugsperson nicht adiquat erfasst wurde. Studien zum Frageverhalten
von Kindern zeigen, dass Kinder Fragen wiederholen, wenn ihr Erkli-
rungsbediirfnis nicht aufgegriffen wurde, und dass Kinder etwa nicht-
zirkuldre Antworten der Erwachsenen bevorzugen und dass sie gene-
rell sensitiv gegeniiber der Erklirungsqualitit sind (Baum, Danovitch &
Keil, 2008; Corriveau & Kurkul, 2014; Frazier, Gelman & Wellman, 2009,
2016; Mills et al., 2019).

Die Frage des Kindes, sWarum malt er?<, konnte daher auch in dem
Sinn aufgegriffen werden, dass gefragt wird: >Warum kannst du hier be-
haupten, dass er malt?« Versteht man die Frage in diesem Sinn als eine
Frage nach der Evidenz oder der Begriindung einer Meinung, also als
Frage eines argumentativen Typs (Bova & Arcidiacono, 2013), dann er-
offnet sich die Moglichkeit fiir eine andere Erklarungsantwort:>Ich kann
behaupten, dass er malt, weil ich sehe, dass er einen Pinsel in der Hand

14,02.2026, 08:00:23.

67


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

hat und Farbe auf ein Papier auftrigt.« Mein Punkt ist hier nicht, dass
eine Bezugsperson immer eine solche elaborierte Antwort geben muss,
um auf die Warum-Frage des Kindes angemessen zu reagieren. Die zwi-
schenmenschliche Beziehung und der Dialog an sich haben sicher die
groflere Bedeutung. Mir geht es aber darum, zu zeigen, dass die kogni-
tiv-affektive Einstellung, aus der heraus die Frage gestellt wird, auch bei
Kindern variieren kann und dass nicht immer nur der gleiche Typ von
Erklirung als Antwort angenommen werden muss. Die Sinnebene einer
Warum-Frage, wie ich sie hier entwickele, korrespondiert mit einem be-
stimmten Typ der Erklirung.

2.6 Typen der Erklarung

Die Beobachtung, dass es unterschiedliche Typen von Erklirungen gibt,
ist natiirlich nicht neu. Die berithmteste Typisierung stammt von Aris-
toteles:

»We think we have scientific knowledge when we know the cause, and
there are four causes: (1) the definable form, (2) an antecedent which
necessitates a consequent, (3) the efficient cause, (4) the final cause.«
(Analytica posteriora, 1111, 94a20, McKeon, 2001)

Das altgriechische aitia mit >Ursache« oder cause zu tibersetzen und im
Sinne des von Hume geprigten Kausalbegriffs aufzufassen, macht es
allerdings schwierig zu verstehen, was Aristoteles im Sinn gehabt ha-
ben diirfte. Die neuere Forschung iibersetzt aitia daher mit Erklirung
und versteht unter dem Begriff die Antwortmaglichkeit auf eine War-
um-Frage (Falcon, 2019). Folgende Bezeichnungen bieten sich nun fiir
Aristoteles’ Typen an:

(a1) formale,

(a2) materiale,

(a3) effektuale,

(a4) finale Erklirungen.

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

In Leunissens (2007) Ubersetzung wird die Stelle in der Analytica pos-
teriora verstandlicher:

»Since we think we have [scientific] knowledge when we know the
explanation, and there are four types of explanation—one, what it
is to be a thing and another, given what things being the case it is
necessary for that to hold; another, what first initiated the motion;
and fourth, the for the sake of what—all of them are brought out
through the middle term.« (Analytica posteriora., 1111, 94a20, Uberset-
zung Leunissen, 2007, 176).

Wie Leunissen (2007) zeigt, gebraucht Aristoteles einerseits den Aus-
druck he aitia (fem.; pl. aitiai) und andererseits den Ausdruck to aition
(neut.; pl. aitia). To aition (vom Adjektiv aitios, das mit >verantwortlich«
oder>schuldig« itbersetzt werden kann) bezeichnet den Urheber oder das
Agens fiir einen bestimmten Sachverhalt, wihrend he aitia urspriinglich
die Anklage oder den Fall bezeichnet.

Leunissen (2007) merkt an, dass Aristoteles aitiai im Sinne grof3erer
syllogistischer Formeln verwendet, die eine Warum-Frage beantworten,
also im Sinne von Erkldrungstypen, die bestimmte Schlussweisen dar-
stellen. Wissenschaftliches Wissen ist fiir Aristoteles das Wissen von hai
aitiai, also von Erklirungen. Dieses Wissen wird durch das hervorge-
bracht, was Urheber (aitia) dafiir ist, dass ein Schluss gemacht werden
kann. Diese Urheber oder kausalen Faktoren (causes) werden von Aristo-
teles als Wissensbedingungen angesehen:

»Knowing why is to know by means of to aition (75A35); this knowledge
proceeds from aitia (76A19-20) that are primitive (78A25-6).« (Leunis-
sen, 2017, 150, Fufdnote)

In der heutigen Wissenschaftstheorie hat die Unterscheidung verschie-
dener Erklirungstypen immer noch Relevanz. Fiir van Fraassen (1980,
131-132) etwa bietet Aristoteles’ Lehre einen Ansatz, um Einsichten
in das Asymmetrie-Problem der Erklirung zu gewinnen. Nagel (1961,
15-20) listet zehn verschiedene Beispiele auf, wie Warum-Fragen in un-

14,02.2026, 08:00:23.

69


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

terschiedlichen Kontexten jeweils eine bestimmte Erklirungsantwort
verlangen. Er schligt ebenfalls vier verschiedene Typen vor, denen seine
Erklirungsbeispiele zugeordnet werden kénnen (Nagel, 1961, 20-26):

(n1) das deduktive Modell,

(n2) probabilistische Erklirungen,

(n3) funktionale oder teleologische Erklirungen,
(n4) genetische Erklirungen.

Hier gehen zwar bestimmte Modelle von Erklirungen oder Erklirungs-
theorien mit Typen von Erklirungen durcheinander, Nagel vermutet
aber »distinct logical patterns« (Nagel, 1961, 21), die in bestimmten
Kontexten zu Priferenzen hinsichtlich des Erklarungstyps fithren.

Im Hinblick darauf, wie zwingend die Korrespondenz zwischen Er-
klirungstyp und Sinnebene der Warum-Frage ist, muss man zwischen
den logisch-semantischen Aspekten und pragmatischen Aspekten von
Sprache unterscheiden. Die Pragmatik beschiftigt sich mit der Ver-
wendung von Sprache im Alltag. In unserer alltiglichen Verwendung
scheint der Zusammenhang von Sinnebene und Erklirungstyp weniger
zwingend. Auch wenn sich logisch-semantisch verschiedene Typen
des Warums unterscheiden lassen, heifdt das noch nicht, dass wir in
unseren alltiglichen Konversationen bewusst immer einen bestimmten
Erklirungstyp erwarten (Ronfard et al., 2018).

Die Frage: »Warum ist Paul bei seiner Oma?« konnte effektual beant-
wortet werden mit: >Weil seine Eltern ihn mit dem Auto hingefahren ha-
ben< oder final mit: >Um mit der Oma in den Zirkus zu gehen.< Obwohl
es sich um unterschiedliche Typen von Erklirungen handelt, konnte die
fragende Person sich mit beiden Arten von Antworten zufriedengeben,
sodass sie behaupten kann: >Ich weif}, warum Paul bei seiner Oma ist.<

Geht man aber davon aus, dass die Fragehaltung - eine »attitude of
wondering« (Carruthers 2018, 131) — den Sinn der Frage bestimmt, dann
lasstsich an dieser Beispielfrage ablesen, dass jeweils ein bestimmter Er-
klirungstyp unbewusst vorausgesetzt werden muss. Denn einmal wiir-
de die Person sich wundern, wieso Paul schon bei seiner Oma ist (etwa
im Kontrast dazu, dass er sonst viel linger braucht, um dort hinzukom-
men, weil er sonst mit dem Bus fihrt), und ein andermal wiirde sie wis-

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

sen wollen, zu welchem Zweck er diesmal bei seiner Oma ist (unter der
Voraussetzung, dass Paul immer aus einem bestimmten Zweck bei sei-
ner Oma ist). Die Besonderheit der Warum-Frage liegt darin, dass sie
unterschiedliche Griinde und dadurch unterschiedliche Sinnebenen ha-
ben kann, obwohl die Frage gleichlautend ist.

Ein weiteres Beispiel macht diesen Unterschied deutlich: Eine War-
um-Frage wird formuliert, indem einem Sachverhalt oder einer Propo-
sition p das Interrogativ Warum vorangestellt wird. Sei p >Der Himmel
ist blau.<, dann wird durch den Frage-Operator daraus >Warum ist der
Himmel blau?«.

Die Antwort auf die Frage ist nun abhingig von ihrem Sinn. Eine Er-
klirungsantwort konnte etwa lauten: >Der Himmel ist blau, weil die Er-
de aufgrund ihrer besonderen Geschichte eine auf eine ganz bestimm-
te Weise zusammengesetzte Atmosphire hat.« Und als Gegenbeispiele
koénnte man etwa den Mond nennen, dessen Himmel schwarz ist, oder
den Mars, dessen Himmel rétlicher ist. In einem anderen Sinn wiirde
man die Frage aber damit beantworten, dass aufgrund einer Eigenschaft
der Molekiile der Atmosphire vor allem blaues Licht zur Erde gewor-
fen wird und im gleichen Zug die Rayleigh-Streuung erkliren (Hoeppe,
1999).

Welchen Sinn die Warum-Frage jeweils hat, wird vom unbewussten
Grund der Frage bestimmt, von jener »attitude of wondering« (Carru-
thers, 2018). Im ersten Fall ergibt sich diese Wundern schlicht aus dem
Umstand, dass die Welt auch anders sein konnte. Die Frage sWarum ist
der Himmel blau?« resultiert daraus, dass der Fakt des blauen Himmels
kontingent ist und mit anderen moglichen Welten kontrastiert. Eine
weitere Bedingung muss genannt werden, damit der Sachverhalt als
wahr behauptet werden kann. Sachverhalte oder Ketten von Sachver-
halten, die zu dem Fakt nachvollziehbar fithren, sind dann Griinde,
warum etwas der Fall ist (Skow, 2016). Im zweiten Fall bezieht sich die
Verwunderungshaltung auf die dispositionellen Eigenschaften des
Gegenstandes: Wie ist es zu erkliren, dass der Himmel tagsiiber bei
wolkenlosem Himmel blau, am Abend aber orange-rot ist?

In den spiteren Kapiteln gehe ich genauer auf die Unterscheidung
der verschiedenen Sinnebenen aus Graden der Verwunderung ein. Fest-

14,02.2026, 08:00:23.

n


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

zuhalten ist aber, dass Warum-Fragen — abhingig von der jeweiligen
Fragehaltung — unterschiedliche Typen von Erklirungen einfordern
konnen.

2.7 Der epistemische Sinn kindlichen Warumfragens

In diesem Kapitel wurden zwei Perspektiven auf das kindliche Warum-
fragen diskutiert. Die erste, reprisentiert durch Piaget und Rousseau,
geht davon aus, dass Kinder aus einem Gefiihl der Unklarheit und Ver-
wunderung Fragen stellen, bezweifelt bei Kindern aber ein echtes wis-
senschaftliches Erkenntnisinteresse. Die zweite Perspektive, vertreten
durch Locke, erkennt bei den Warum-Fragen von Kindern ein Erkennt-
nisziel. Diese unterschiedlichen Ansichten spiegeln sich in zwei Theo-
rien der menschlichen Erkenntnis wider, welche sich von den innatis-
tischen Theorien — wie jener Platons — abgrenzen. Piagets Theorie be-
trachtet das Denken als einen natiirlichen und letztendlich biologisch
determinierten Entwicklungsprozess, der in Interaktion mit der physi-
schen Umwelt stattfinde. Lockes Theorie hingegen betont, dass der Geist
durch sinnliche Erfahrungen stimuliert wiirde. Beide Theorien befas-
sen sich mit dem Problem, wie Urteile zustande kommen, und adressie-
ren dabei die Frage, ob sich das frithkindliche Fragen vom wissenschaft-
lich-intellektuellen Fragen Erwachsener unterscheidet. Fiir Piaget exis-
tiert eine uniiberbriickbare Kluft zwischen der wissenschaftlichen Intel-
ligenz der Erwachsenen und der prikausalen Intelligenz des Kindes. Fiir
Locke hingegen unterscheidet sich das intellektuelle Interesse von Kin-
dern hinsichtlich ihrer Fragen und ihrer Neugier nicht von dem wissen-
schaftlich interessierter Erwachsener. Ein Kriterium, um diese erkennt-
nistheoretische Diskussion zu entscheiden, ist also, ob die Warum-Fra-
genvon Kindern einen wissenschaftlich-intellektuellen Sinn haben oder
nicht.

An unseren Alltagsfragen zeigt sich, dass das Warum in unter-
schiedlichen Sinnweisen gestellt werden kann. Grob lassen sich zwei
Arten von Warum-Fragen identifizieren: solche, die sich auf allgemei-
ne Phinomene beziehen und eine Verwunderung oder epistemische

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie

Neugier ausdriicken (etwas erscheint als kinda curious), und solche, die
aus einer praktischen Neugier gestellt werden und nach der Erklirung
einzelner Ereignisse oder Handlungen fragen. Insbesondere die aus
der epistemischen Neugier stammenden Fragen sind aus einer wissen-
schaftstheoretischen Perspektive von Bedeutung. Im Gegensatz zum
zweiten Typ fithren sie, wenn konsequent und adiquat beantwortet,
nicht zu endlosen Rekursionen, sondern zu abstrakten wissenschaftli-
chen Theorien.

Um zu beurteilen, ob sich das frithkindliche Warum-Fragen von
dem intellektuell-wissenschaftlichen Fragen Erwachsener fundamental
unterscheidet, ist es wichtig, zu erkennen, ob bei den Fragen jiingerer
Kinder eine Unterscheidung verschiedener Sinnebenen notwendig un-
terstellt und ob eine auf abstrakte Erklirungen zielende epistemische
Neugier vorausgesetzt werden muss. Wiirde man hingegen annehmen,
dass die Fragen jiingerer Kinder immer vage beziiglich der Sinnebenen
sind oder dass ihre Fragen ausschlieflich dem zweiten Typ angeho-
ren (z.B. nur Fragen nach Intentionen und Zwecken oder einfachen
kausalen Beziehungen), dann kénnte man ihnen wohl die Fihigkeit
zum wissenschaftlich-intellektuellen Fragen absprechen. In diesem
Fall wiirde die fehlende Typunterscheidung bei Kindern als Evidenz fiir
eine Theorie dienen, nach der sich die Fragearten erst im Laufe eines
natiirlichen Entwicklungsprozesses herausbilden. Im gegenteiligen
Fall - wenn die Fragen von Kindern die Typunterscheidung aufweisen —
wire dies ein Hinweis darauf, dass Kinder Rational Creatures im Sinne
Lockes sind, die auch komplexe wissenschaftliche Fragen initiieren.

Piagets genetische Theorie hatte unzweifelhaft Einfluss auf die
Wissenschaftstheorie. In diesem Kapitel habe ich jedoch gegen die
Annahme argumentiert, dass sich die Erkenntnisfihigkeit naturalis-
tisch und schrittweise entwickelt. Hauptkritikpunkt ist, dass mit der
genetischen Auffassung entscheidende Merkmale von Wissenschaft
und rationaler Erkenntnis verloren gehen, insbesondere die Aspekte
der Rechtfertigung und des Beweises. Stattdessen sind diese Aspekte
starker in den spezifischen Bedingungen des Dialogs und des Frage-
Antwort-Schemas begriindet. Diese Bedingungen zeigen sich bei den
verschiedenen Typen von Erklirungen, die wir durch unterschiedliche

14,02.2026, 08:00:23.

13


https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklarung

Warum-Fragen einfordern. Es kommt also ein sprachlicher Faktor
hinzu, wenn es um die Begriindung von Wissenschaft geht. Dies be-
deutet jedoch nicht, dass wissenschaftliche Erkenntnis lediglich als
soziale Konvention oder als intersubjektiv festgelegte Wahrheit zu ver-
stehen ist. Die Erklirung muss stets adiquat fir die Frage sein, die
ein Individuum stellt. Im Fokus stehen daher die deduktiv-argumen-
tativen Schemata von Warum-Fragen und ihrer Antworttypen. Neben
der epistemischen Neugier, die aus noch zu benennenden Griinden
zum intellektuell-wissenschaftlichen Warumfragen anregt, ist also die
Dialogform fiir die Begriitndung von Wissenschaft von Bedeutung.

Im folgenden Kapitel gebe ich den Stand der empirischen Forschung
zu frithkindlichen Warum-Fragen von Kindern detaillierter wieder, wo-
bei die kritische Auseinandersetzung mit Piagets Interpretation im Fo-
kus der Uberlegungen steht.

14,02.2026, 08:00:23.



https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

