
2. Kindliche Warum-Fragen als Problem

der Erkenntnistheorie

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts – mit dem Aufstieg der Psychologie

zur Einzelwissenschaft – kristallisierte sich die Überzeugung heraus,

dass die empirische Untersuchung der kindlichen Denkentwicklung

auch Einsichten für den menschlichen Erkenntnisprozess generell

bereithält (Darwin, 1877/2010; Sully, 1896; Taine, 1877). Besondere Auf-

merksamkeit bekommt dabei die frühkindliche Neugier, die sich im

Alter von drei Jahren in Fragen ausdrückt (Rasmussen, 1922; Scupin &

Scupin, 1910; Stern & Stern, 1907). Vor allem Jean Piaget ist mit seiner

Theorie der geistigen Entwicklung berühmt geworden. Für Piaget ist

dieUntersuchung der kindlichen Fragen der Königsweg zumkindlichen

Denken:

»Nichts könnte besser in die Logik des Kindes einführen als die Unter-

suchung der spontanen Fragen.« (Piaget, 1923/1975, 191)

DieMotivation,die Logik desKindes zu verstehen,begründet Piagetmit

seinem erkenntnistheoretischen Interesse. Sein Forschungsprogramm

bezeichnet er später als genetische Erkenntnistheorie. Deren Ziel ist die

»Rekonstruktion« (Piaget, 1973b, 7) der geistigen Entwicklung von der

Kindheit bis zum Erwachsenenalter.

Für Piaget hat die psychologische Rekonstruktion der Entstehung

menschlicher Intelligenz für die Philosophie unbedingte Relevanz. Die

Untersuchung des kindlichen Denkens zeige, dass die Entwicklung

menschlicher Erkenntnis und die Geschichte der Wissenschaft generell

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

unter den gleichen evolutionären Bedingungen und nach den glei-

chen Gesetzmäßigkeiten von »Transformation« und »Reorganisation«

(Piaget, 1973b, 10) verlaufe wie die kognitive Entwicklung in der Kind-

heit. Von der psychologischen Erforschung des kindlichen Denkens –

besonders im Hinblick auf Kausalität, Logik und mathematische Vor-

stellungen – seien daher Erkenntnisse zu erwarten, die in der formal

orientierten Wissenschaftstheorie zu einem vertieften Verständnis

führen sollen (Piaget, 1973b, 21).

Piaget (1973b) vertritt dabei eine naturalistisch-genetische Auffas-

sung: Nach ihr gibt es eine natürlich verlaufende Entwicklung von der

kindlichen Logik hin zur erwachsenen Logik – und dadurch implizit

auch eine Art Übersetzungsproblem (Quine, 1960/2013) zwischen den

kindlichen Fragen und dem erwachsenen Verständnis der Frage. Nach

Piaget (1923/1975) können Kinder ihre Warum-Fragen stellen, ohne da-

bei Gründe,Ursachen oderGesetze einzufordern. Jüngere Kinder haben

weder einen Sinn dafür, dass das als wahr Behauptete gerechtfertigt

werdenmuss, noch, wie etwas kausal oder mechanisch zu erklären ist.

In diesem Kapitel zeige ich zunächst, wie bestimmte Interpretatio-

nen frühkindlichen Frageverhaltensmit verschiedenen erkenntnistheo-

retischen Auffassungen zusammenhängen. Grundsätzlich wird eine

Parallelität zwischen wissenschaftstheoretischen und entwicklungs-

psychologischen Konzeptionen behauptet. Die genetische Auffassung

menschlicher Kognition, nach der sich die menschliche Erkennt-

nisfähigkeit stufenweise entwickelt, wird jedoch von mir kritisiert.

Anschließend stelle ich den sozialen Kontext des Dialogs vor, in dem

kindliche Warum-Fragen im Alltag gestellt werden, und gebe Beispiele

für solche Dialogsituationen. Dabei fällt auf, dass sich die Sinnebenen

vonWarum-Fragen unterscheiden und die gegebene Erklärung von der

Sinnebene abhängt. Diese Unterscheidung der Sinnebenen kontras-

tiere ich mit anderen Typenauffassungen von Erklärungen und zeige

erste Übereinstimmungen auf. Letztlich wird die Frage, ob jüngeren

Kindern implizit solche Typunterscheidungen bei ihrenWarum-Fragen

unterstellt werden müssen, zu einem Entscheidungskriterium dafür,

welche erkenntnistheoretische Auffassung die wissenschaftliche Suche

des Menschen besser erklären kann.

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 41

2.1 Die Entwicklungsauffassung des Geistes

Die Fragen von Kindern beschäftigen John Locke in seinen Gedanken zur

Erziehung (Locke, 1693/1989):

»The native and untaught Suggestions of inquisitive Children, do of-

ten offer things, that may set a considering Man’s Thoughts on work.

And I think there is frequentlymore to be learn’d from the unexpected

Questions of a Child, than the Discourses of Men, who talk in a road,

according to the Notions they have borrowed, and the Prejudices of

their Education.« (Locke, 1693, § 120/1989, 185)

Für Locke sind Fragen, die Kinder stellen, auch für einen Erwachsenen

ein Anlass zum Nachdenken. Sie sollen ernsthaft und wahrheitsgemäß

beantwortet werden – und zwar in einer Weise, die Kinder verstehen

und die sie nicht durch ausufernde Erklärungen ermüdet. In Lockes

pädagogischen Überlegungen sind die Fragen von Kindern Ausdruck

von Neugier.

»Encourage therefore his Inquisitiveness all you can, by satisfying his

Demands, and informing his Judgement, as far as it is capable.« (Lo-

cke, 1693, § 122/1989, 185)

Die entgegengesetzte Position findet sich bei Jean-Jacques Rousseau.

Rousseau (1762/2009) warnt davor, die Fragen des Kindes vollständig zu

beantworten, da die Neugier sonst auf lange Sicht beschädigt werde:

»Fragt es euch, so antwortet nur soviel, wie nötig ist, seine Neugier

wachzuhalten, nicht aber um sie zu befriedigen. Hört auf, wenn es

nicht mehr zum Gegenstand fragt, sondern umherschweift und euch

mit albernen Fragenquält. Ihr könnt dann sicher sein, daß es ihmnicht

umdie Sache geht, sondern darum, euchmit seinen Fragereien zu pla-

gen. Man muss weniger auf seine Worte achten als auf das Motiv, das

ihn zum Reden treibt.« (Rousseau, 1762/1998, 164)

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

Für Rousseau stellt ein Kind – wobei er hier ein Kind im Alter von

zwölf Jahren vor Augen hat – auch eine »Masse dummer und über-

flüssiger Fragen« (Rousseau, 1762/2009, 173). Das Kind soll daher erst

lernen, denGrund für seine Frage zu artikulieren, eheman seine Fragen

beantwortet.

Man kann Rousseaus Ausführungen so verstehen, dass die Warum-

FragenvonKindernnurdanneinenSinnhaben,wennKinderdenGrund

ihrer Fragen explizit machen können. Nach Rousseau darf das Wissen

vom Lehrenden auch nicht direkt vermittelt, sondern es muss vielmehr

vomKind selbst entwickeltwerden. ImGegensatz zu Locke, für denKin-

derfragen per se interessant sind und für den das Beantworten der Fra-

gen von Kindern zu weiteren Fragen führt, darf für Rousseau der Hun-

ger nach Wissen nie ganz gestillt werden. Im Gegenteil: Das Kind soll

durch Fragen des Erwachsenen zumNachdenken angeregt werden und

es soll selbst die Antworten darauf finden (Rousseau, 1762/2009, 174).

Anhand der pädagogischen Überlegungen von Locke und Rousseau

lassen sich in der aufklärerischen Tradition zwei entgegengesetzte Auf-

fassungen im Hinblick auf die Fragen von Kindern und damit auf den

menschlichenGeist identifizieren.Die eine Auffassung, vertreten durch

Locke, besagt, dass die Fragen von Kindern erkenntnissuchend und da-

durch an sich interessant sind. Auch Erwachsene können durch die Fra-

gen von Kindern ins Nachdenken gebracht werden. Da die Fragen von

KindernaufUrteilengründen,sollen sie ernsthaftundnachbestemWis-

sen beantwortet werden.Erwachsene sollen dahermit Kindern gemein-

sam nachdenken:

»It will perhaps bewondered, that I mention Reasoningwith children:

and yet I cannot but think that the true Way of Dealing with them.

They understand it as early as they do Language; and, if I misobserve

not, they love to be treated as Rational Creatures, sooner than is imag-

ined.« (Locke, 1693, § 81/1989, 142)

Diese Auffassung spiegelt Lockes Erkenntnistheorie wider, die er in sei-

ner Abhandlung über den menschlichen Verstand (Locke, 1690/1975) darlegt:

Von Geburt an ziehen die sinnlich vermittelten Dinge derWelt und ihre

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 43

Veränderlichkeit die Aufmerksamkeit des Kindes an und schreiben die

ideas, die primitiven Vorstellungen wie in eine Wachstafel in den Geist

ein (Locke, 1690, 1, II, § 5/1975, 49–51).

Das Kind ist daher von Anfang an geistig aktiv und stellt Fragen, so-

bald es sprechen kann.Erst später –durchReflexion – lernt einMensch,

die kognitiven Operationen zu erkennen und entwickelt ein explizites

Wissen von den fundamentalen Denkprinzipien, dem Prinzip des Wi-

derspruchs und dem Prinzip der Identität (Locke, 1690, 1, II, § 20/1975,

58). DiesesWissen wird nach Locke aber nur von wenigenMenschen er-

reicht, da das abstrakte Nachdenken selten gepflegt wird. Es ist zwar

auch imErwachsenenalter noch lernbar,abernurunter großenAnstren-

gungen.DasNachdenken soll daher von Jugendanpraktiziert undgeübt

werden (Locke, 1706/1993, 23–24).

Durch das sorgfältige Beantworten der Fragen von Kindern und das

Ernstnehmen ihrer Rationalität, wobei Locke an Kinder in einem Alter

von drei Jahren oder sieben Jahren denkt (Locke, 1693, § 81/1989, 142),

bleibt ihnen die Neugier erhalten. Deshalb können sie später die letzten

Prinzipien reflektieren und dadurch Logik universell anwenden.

Rousseauwendet sich explizit gegen Lockes Forderung,mit Kindern

nachzudenken:

»Mit Kindern zu räsonieren war Lockes Leitsatz. Heute ist das große

Mode. Der Erfolg aber scheintmir nicht für seine Empfehlung zu spre-

chen. Ich kenne nichts Dümmeres als altkluge Kinder. Von allen Fähig-

keiten entwickelt sich die Vernunft, die gewissermaßen nur aus allen

anderen zusammengesetzt ist, am schwersten und am spätesten. Und

gerade ihrer will man sich bedienen, um die anderen zu entwickeln!«

(Rousseau, 1762/2009, 68)

Rousseaus Auffassung lässt sich ebenfalls im Kontext seiner übri-

gen Philosophie verstehen: Analog zur natürlichen Entwicklung der

menschlichen Gesellschaft aus dem freien Naturzustand hin zum bür-

gerlichen Zustand verläuft für ihn auch die kindliche Entwicklung

stufenartig von den kindlichen Neigungen und Trieben hin zur ju-

gendlichen und schließlich zur erwachsenen Vernunft. In den ersten

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

Lebensjahren entwickeln sich der Körper und die Sinne, die Vernunft

aber erst langsam ab einem Alter von zwölf Jahren.

Auch für Rousseau ist das Ziel von Erziehung die Entwicklung der

Fähigkeit zum Nachdenken (»Wenn die Kinder vernünftig wären, dann

brauchte man sie nicht zu erziehen.« Rousseau, 1762/2009, 68). Aber

gerade eine Erziehung durch die Praxis des reasoning stünde dem ent-

gegen. Der »unvermeidliche Kreislauf« (Rousseau, 1762/2009, 69) aus

Warum-Fragen und Erklärungenmuss durchbrochenwerden, denn das

Kind könne dem Erwachsenen nicht folgen. Die Vernunftentwicklung

verlaufe nach einem natürlichen Plan, der nicht durch Menschenhand

gestört werden darf:

»Die Natur will, daß Kinder sind, ehe sie Männer werden. Kehren wir

diese Ordnung um, so erhalten wir frühreife Früchte, die weder reif

noch schmackhaft sind und bald verfaulen:Wir haben dann junge Ge-

lehrte und alte Kinder. Die Kindheit hat eine eigene Art zu sehen, zu

denken und zu fühlen, und nichts ist unvernünftiger, als ihr unsere Art

unterschieben zu wollen.« (Rousseau, 1762/2009, 69)

Die Vernunft entwickelt sich für Rousseau erst gegen Ende einer natür-

lichen Stufenabfolge. Diese folgt einem generellen natürlich-evolutio-

nären Prozess vom Einfachen zum Komplexen, vom sinnlich Konkreten

zum geistig Abstrakten. Die individuelle geistige Entwicklung erinnert

insofern an die Entstehungs- und Kulturgeschichte derMenschheit, die

ebenfalls als genetisch-progressiv gedacht wird. An Rousseaus Überle-

gungen in seinerAuseinandersetzungmit Lockewirddienaturalistische

Position noch mal klarer: Fragen haben genau dann keinen Sinn, wenn

der Grund der Frage nicht explizit gemacht werden kann. Die mensch-

liche Erkenntnis sei letztlich in den Gesetzmäßigkeiten der Natur bzw.

des Lebens begründet. Mit ihnen entwickle sich auch stufenweise der

Sinn desWarums.

Ausgehend von Rousseaus Idee der Entwicklungsauffassung der

Vernunft lässt sich eine entwicklungspsychologisch-pädagogische Tra-

ditionslinie identifizieren, die von Rousseau über Pestalozzi bis zu

Herbert Spencer reicht (Tomlinson, 1996) und dann weiter von Spencer

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 45

zu Dewey und Piaget (Egan, 2002). Eine solche naturalisierte Auf-

fassung, die Spencer (1919) ausarbeitet (Egan, 2002), stützt sich auf

die Rekapitulationstheorie, wie Haeckel (1874) sie formuliert. Nach

Haeckels biogenetischem Grundgesetz zeichnet die Ontogenese, d. i.

die Entwicklung des Individuums, die Phylogenese nach, also die stam-

mesgeschichtliche Entwicklung. Die Rekapitulationstheorie hinterlässt

Spuren in der Entwicklungspsychologie. Denn diese setzt bereits in ih-

rem Namen eine geistige Entwicklung voraus und führt über Baldwins

(1911) genetische Erkenntnistheorie direkt zu Piaget (Koops, 2015).

In der Biologie wurde die Rekapitulationstheorie schon früh kriti-

siert und durch andere Erklärungsparadigmen ersetzt (Gould, 1977). In

der evolutionären Anthropologie blieb sie aber präsent: So erklärt etwa

Wynn (1985) anhand von prähistorischen Fundstücken die Evolution der

menschlichen Intelligenzmithilfe vonPiagets Stufenmodell.Auch inder

Wissenschaftstheorie zeigt sich der Einfluss der genetisch-progressiven

Theorie desGeistes (Tsou, 2006): Kuhn (1962/2012) deutet an,dass Piaget

sein Denken inspiriert hat:

»A footnote encountered by chance led me to the experiments by

which Jean Piaget has illuminated both the various worlds of the

growing child and the process of transition from one to the next.«

(Kuhn, 1962/2012, vi)

In der Fußnote zu dieser Textstelle in Structures fährt er fort:

»Because they displayed concepts and processes that also emerge

directly from the history of science, two sets of Piaget’s investigations

proved particularly important: The Child’s Conception of Causality,

trans. Marjorie Gabain (London, 1930), and Les notions de mouve-

ment et de vitesse chez l’enfant (Paris, 1964).« (Kuhn, 1962/2012, vi,

Fußnote 2)

Auch Karl Popper, der seine Logik der Forschung (Popper, 1935) als evolu-

tionäre Erkenntnistheorie versteht (Popper, 1984, 68) und eine darwi-

nistische Erklärung für ihre »genetischen Trends« (Popper, 1984, 293)

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

sucht, stimmt mit Piagets progressiv-konstruktivistischer Auffassung

des Geistes überein. Zu Poppers Verhältnis zu Piagets genetischer

Erkenntnistheorie schreibt etwa ter Hark (2009):

»Popper was familiar with Piaget’s work, and what must have struck

him upon reading his work was the similarity with his own epistemo-

logy. Indeed, he even sent a copy of his Objective Knowledge (Popper

1972) to Piaget noting the similarity between their views, especially at

the level of world 2.« (ter Hark, 2009, 177)

Es ist nun zunächst interessant, festzustellen, dass Piagets genetische

Erkenntnistheorie einen Einfluss auf die historisch reflektierende Wis-

senschaftstheorie hatte. Die genetisch-konstruktivistische Theorie der

Erkenntnistheorie nach Piaget sieht den menschlichen Geist in einem

Prozess der permanenten Annäherung an eine objektive Realität (Har-

low et al., 2007).Diese Annäherung vollzieht sich in einemdynamischen

Prozess vonTransformationundReorganisation (Piaget, 1973b).Poppers

Übereinstimmungmit Piaget trifft insofern zu, denn die »Welt 2« (Pop-

per, 1984, 112), die Erkenntnis oder das Denken im subjektiven Sinne,

charakterisiert den Übergang von physischen Handlungen (»Welt 1«) zu

den objektiven Denkinhalten (»Welt 3«) (Popper, 1984, 161–162). Genau

einen solchenProzesswill Piagetmit derDynamik vonAssimilation und

Akkommodation des Organismus im Verhältnis zu seiner Umwelt be-

schreiben (Piaget, 1967/1992a).

In der heutigen kognitiven Psychologie der Kindheit taucht diese

Theoriendynamik in der Theorie-Theorie wieder auf (Carey, 1985; Kar-

miloff-Smith, 1988). »Theoriendynamik« (Stegmüller, 1985, 284) meint

jene Veränderungsschritte, die wissenschaftliche Theorien durch neue

Theorien ersetzen oder modifizieren und die wir als wissenschaftlichen

Fortschritt beobachten. Gleichgültig, ob eine modulare Grundlage für

diese Theorienanpassungen wie bei Carey (2011) oder ob eine Theorie-

Theorie nach demMotto »theories all the way down« (Gopnik, 1996, 510)

angenommen wird: In beiden findet sich der Rückbezug auf die histo-

risch orientierteWissenschaftstheorie Poppers und Kuhns.Gemeinsam

ist ihnen ein evolutionsbiologisches Bild, wobei hier der Begriff ›evo-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 47

lutionär‹ zunächst im Sinne eines Lernprozesses zu verstehen ist, der

bestimmte Neuordnungen hervorbringt.

Ich möchte hier aber gegen die naturalistische oder genetische Auf-

fassung der Erkenntnistheorie argumentieren. Die Theoriendynamik

stelle ich zur Erläuterung meiner Kritik an der genetischen Auffas-

sung zunächst in den Vordergrund, denn sie wird häufig als Evidenz

für die genetische Erkenntnistheorie oder Entwicklungspsychologie

angenommen (Downes, 1999).

Man kann natürlich nicht bestreiten, dass in der wissenschaftlich-

technischen Entwicklung ein Fortschritt erkennbar ist. Ebenso wenig

lässt sich bestreiten, dass man im Verlauf der Kindheit Entwicklungen

beobachten kann, wie sie etwa Carey (2011) und Gopnik und Meltzoff

(1998) mit ihrer entwicklungspsychologischen Theoriendynamik be-

schreiben.Was ich aber hier kritisierenmöchte, ist die Auffassung, dass

das, was diese Entwicklungen hervorbringt, nämlich die Fähigkeit,war-

um? zu fragen und dadurch Kausalität und logische Zusammenhänge

vorauszusetzen, selbst einer stufenartigen Entwicklung unterworfen

sind.

Betrachtet man allein die domänenspezifische Wissensentwick-

lung, dann erscheint die Theoriendynamik vielmehr das Resultat fort-

gesetztenWarumfragens und menschlicher Erklärungspraxis zu sein –

und nicht umgekehrt, die Fähigkeit, warum? zu fragen, das Resul-

tat einer Stufenentwicklung. Die Veränderung von Theorie und der

Fortschritt im menschlichen Wissen kommt eher daher, dass weiterge-

hende und kritische Warum-Fragen überhaupt gestellt werden dürfen.

Wissenschaftlicher Fortschritt entsteht also, wenn das Warumfragen

ernstgenommen und in gemeinsamer gedanklicher Anstrengung –

über die gesamte Lebensspanne und über Generationen hinweg – nach

Antworten gesucht wird (»building ideas in shared endeavors«, Rogoff

& Toma, 1997, 473). Die Theoriendynamik wäre dann die kreative und

eigenständige Leistung geistig kooperierender Menschen und nicht die

Folge biologischer Entwicklungsgesetze.

Meine Kritik an der genetischen Erkenntnistheorie zielt vor allem

darauf, dass man die wissenschaftliche Neugier oder Erkenntnisfähig-

keit, also die menschliche Sapienz oder Rationalität, als das Produkt

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

eines Stufenprozesses auffasst. Die Annahme einer Stufenentwicklung

vomGanzheitlichen zu einer immer stärkeren theoretischen Reduktion

wird von Piaget (1959/1992b, 13–14) etwa im Sinne einer Annäherung

an die objektive Realität oder das Apriori verstanden. Durch die im-

plizite oder explizite Annahme der Rekapitulationsvorstellung werden

bestimmte Beobachtungen im frühkindlichen Verhalten auf die ganze

Kultur- und Wissenschaftsgeschichte der Menschheit übertragen bzw.

zueinander parallel gesetzt.

Auf den unteren Stufen steht dann das mythisch-kindliche Denken,

auf den höchsten Stufen das fortgeschrittene, wissenschaftliche Den-

ken. Auguste Comte (1839/1923) etwa fasst die geistige Entwicklung ex-

plizit als eine Stufenfolge auf.Diese verläuft vommagischen,dann theo-

logischen Kind über die metaphysische Jugendlichkeit hin zur erwach-

senen positivenWissenschaft.

Das wesentliche Problem einer solchen Auffassung liegt darin, dass

sie die universelleNeugier desMenschen als Ausdruck einer natürlichen

Dynamik begreift. Sie erkennt sie nicht als eine aktive Leistung, die zu

jedem Zeitpunkt und in jeder Gesellschaftsform in einer willentlichen

und freiwilligen kognitiven Anstrengung besteht, welche unabhängig

davon ist, was die Natur, oder welche Autorität auch immer, als wahr

setzt und die durch einfache und komplexe Fragen selbstständig zu

den Bedingungen von Wahrheit gelangt. Was der genetischen Theorie

der Erkenntnis entgeht, ist die gedankliche Freiheit, das eigenständige

Denken, das sich in einer Frage ausdrückt. Kurz gesagt: Die genetische

Erkenntnistheorie liefert kein Kriterium für die Erklärung, warum eine

Überzeugung eingenommen oder verworfen werden sollte oder warum

eine Erklärung adäquat ist oder nicht. Ein Folgeproblem der geneti-

schen Auffassung ist dann, dass sie dazu neigt, die ersten Stufen als

primitiv und irrational zu betrachten und quasi von oben auf sie herab-

zusehen, oder dass sie, wenn sie diese Hierarchisierung vermeidenwill,

indifferent und relativistisch wird.

Beides hat auch Auswirkungen auf unsere Konzeption vom Lernen

inSchuleundKindergarten.Egan (2002) etwakritisiert in seinerAusein-

andersetzung mit Spencer, Dewey und Piaget die naturalistisch-biolo-

gistischeTheorie der geistigen Entwicklung als falsch von Anfang an, weil

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 49

sie die Bedeutung von intellektuellem Anspruch und dialogischer Inter-

aktion für die kognitive Entwicklung unterschätzen. In der Praxis führe

dies zu einer Trivialisierung der Schul- und Kindergartencurricula: Die

spannenden, d.h. intellektuell anspruchsvollen Fragen, welche die Kin-

der eigentlich interessierten, würden erst in den höheren Klassen auf-

gegriffen. Auch fürMatthews (2008, 2009), einemVertreter der pädago-

gischen Praxis des Philosophierens mit Kindern, neigt die genetische

Auffassung zu einer defizitären Sicht auf Kinder. Die deficit conception

of childhood, welche Kindern intellektuelle Fähigkeiten abspricht, igno-

riere nicht nur die vielen Beispiele für ihre originären philosophischen

Gedanken, sondern schränke auch Erwachsene in ihren Vorstellungen

darüber ein, wie sie mit Kindern sinnvoll umgehen können (Matthews

&Mullin, 2018).

Die zwei entgegengesetzten Auffassungen des kindlichen Geistes,

wie sie sich in den Aufklärungspädagogiken von Locke und Rousseau

widerspiegeln, gehen mit verschiedenen erkenntnistheoretischen Kon-

zeptionen einher, dem Empirismus und dem Konstruktivismus. Diese

beidenKonzeptionenmachenunterschiedliche empirischeVorhersagen

in Bezug auf die frühkindliche Warum-Frage. In der genetisch-kon-

struktivistischen Auffassung entwickeln sich die Gründe für dieWarum-

Frage.DieMotive,warum? zu fragen, differenzieren sich aufgrund eines

natürlichen Entwicklungsgesetzes vom Einfachen zum Komplexen im-

mer weiter aus. Die Warum-Fragen der jüngeren Kinder haben daher

keinen Sinn oder, genauer gesagt, keinen wissenschaftlich-epistemi-

schen Sinn. Ihr Grund liegt nicht in der freien intellektuellen Neugier,

sondern vielmehr in der natürlichen Anpassung des Organismus an

seine Umwelt. Der Sinn der Warum-Frage ist nach dieser Auffassung

nichts anderes als der innere Zustand des sich entwickelnden Geistes.

Erst am Ende dieses Entwicklungsprozesses seien die Gründe differen-

ziert, sodass dann erst die Frage tatsächlich das ausdrücke, was wir als

wissenschaftliche Erwachsene darunter verstehen. Erst dann wird nach

der genetischen Auffassung die Frage in einem ganz bestimmten Sinn

gestellt und beantwortet.

Wie ich jedoch imWeiteren zeigenmöchte, artikulieren auchKinder

mit einigen ihrerWarum-Fragen einenwissenschaftlich-epistemischen

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

Sinn, der kaum anders verstanden werden kann, als dass er in einem

gemeinsamen wissenschaftlichen Denkprozess beantwortet werden

sollte. Beobachtet man wie Locke, dass die kindlichen Fragen auch

Erwachsenen philosophisch zu denken geben, dann erscheint das als

empirische Bestätigung dafür, dass wir aus irgendeinem Grund zu

diesen spezifischen Fragen angeregt werden. Für Locke geschieht diese

Anregung durch die sinnliche Erfahrung und die damit einhergehenden

Urteile. Geht man hingegen wie Piaget (1959/1992b, 56) davon aus, dass

nicht sinnlich-mentale Zustände, sondern natürliche Entwicklungsge-

setze den Sinn der Warum-Frage bestimmen, dann liegen die Gründe

der Warum-Fragen nur in den Bedingungen der biologischen Reifung

und nicht in der Mentalität von Überlegung und Schlussfolgerung. Die

empiristische wie auch die konstruktivistische Konzeption gründen auf

jeweils eigenen Urteilstheorien. Diese möchte ich im Folgenden kurz

umreißen.

2.2 Die Urteilstheorien von Locke und Piaget

Nach einer einfachen Definition ist ein logisches Urteil die Behauptung

eines Sachverhalts oder einer Proposition als wahr. Ist p eine Propositi-

on,dann steht derAusdruck ›p istwahr‹ für dasUrteil (Martin-Löf, 1987).

Um den Unterschied zwischen Piagets genetischer Auffassung und Lo-

ckes empiristischer Auffassung des Urteils deutlich zu machen, muss

man zunächst verstehen, dass beide von einer gemeinsamen Position

ausgehen. Diese Position lehnt die innatistische und metaphysische

Auffassung ab, nach der das Kriterium wissenschaftlicher Erkenntnis

in der unbezweifelbaren Übereinstimmung mit den logisch-geometri-

schen Grundsätzen a priori im Geist besteht. Die jeweilige Aufgabe von

Locke und Piaget ist es daher, zu erklären, wie wir ohne angeborene

logische Prinzipien zu abstrakten und generellen Urteilen kommen, die

ebendiese Prinzipien beinhalten.

Der Weg, den beide dazu einschlagen, ist jedoch verschieden. Bei

Locke ist das Urteil schon von Beginn an objektiv, einfach durch das

Gegebensein der Sinneserfahrung. Die logisch-geometrischen Prinzi-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 51

pien werden erst im Verlauf der Jugend durch diskursive und reflexive

Praxis entdeckt, was für Locke daran ersichtlich ist, dass Kinder einem

allgemeinen Prinzip wie dem Widerspruchsprinzip nicht zustimmen

könnten. Deshalb können für Locke die logischen Prinzipien auch nicht

angeboren sein. Jedoch können Kinder sinnvolle Fragen stellen, da sie

das intuitive Wissen unmittelbar aus der Wahrnehmung gewinnen

(Locke, 1690, 4, XIV, § 2/1975, 531). Auch Lockes Erkenntnistheorie ist

eine psychologische Entwicklungstheorie. Denn auch wenn für Locke

Kinder schon früh vernünftig denken können, so verfügen sie dennoch

noch nicht über jene Prinzipien, welche die Wissenschaft etwa in Form

logischer Gesetze herausstellt.

Lockes Auffassung eröffnet ein Problem, das die innatistischeTheo-

rienicht hat.Der Innatismusgehtdavonaus,dassdermenschlicheGeist

von Geburt an über logisch-geometrisches Wissen verfügt. Folgt man

dieser Theorie, können die kognitiven Prozesse einfach durch die Logik

erklärtwerden.Doch gerade dieses Voraussetzen angeborener logischer

Prinzipien führt nach Ansicht von Locke zu einemWiderspruch, da wir

die abstrakten logischenPrinzipien ebenso entdeckenmüssenwieunse-

re über die Sinne gewonnenen Erkenntnisse. Für Locke kann aber nicht

das angeboren sein, was wir entdecken müssen, denn wir hätten kei-

nen Grund, das zu suchen, was uns schon angeboren ist. Kinder ent-

decken empirische Wahrheiten und stimmen deshalb den empirischen

Sätzen zu.Mit den analytischen Sätzen jedoch könnten sie nichts anfan-

gen.Nach Locke kommt die empirische Erkenntnis daher vor der analy-

tischen: Erkenntnis ist nichts anderes als die über die Sinne vermittelte

Wahrnehmung derÜbereinstimmung oderNichtübereinstimmung von

Ideen.DasUrteilen ist das aktiveVerbindenoder Trennen verschiedener

Ideen durch Bejahen oder Verneinen eines Satzes (Locke, 1690, 4, XIV,

§ 4/1975, 653).

Für Piaget ist die empiristische Auffassung Lockes jedoch zu simpel,

um die Logik und das mathematische Wissen zu erklären. Die Rolle

des Organismus erscheint ihm als zu passiv. Außerdem entspricht die

Auffassung für ihn nicht dem, was man bei Kleinkindern beobachten

kann, da diese aktiv mit der physikalischen Welt interagieren (Piaget,

1959/1992b, 371). In Lockes Urteilstheorie fehle daher das Handlungsele-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

ment.FürPiaget gelangenwir zumprimärenUrteil hingegendurch eine

Handlung, einer Interaktion mit der Umwelt, der Assimilation. Piaget

spricht dann auch konsequent von Assimilationsakt (Piaget, 1959/1992b,

56). Das junge Kind sei in diesem Akt von Anfang an vollkommen an

die Umwelt angepasst. Dieser Handlungsaspekt des Urteils tritt mit

der sensomotorischen Aktivität des Säuglings in Erscheinung.Die erste

entscheidende Stufe sei daher die Konstruktion eines konstanten, vom

Kind unabhängig existierenden individuellen Objekts, auf der aufbau-

end dann ein Prozess der fortschreitenden »Objektivierung« (Piaget,

1959/1992b, 281) beginnt. An dessen Ende stehen schließlich Repräsenta-

tionen und logische Operationen (Furth, 1986, 116). Das objektive Urteil,

das bei Locke schon durch die klare und unterschiedeneWahrnehmung

der einfachen Ideen gegeben ist (Locke, 1690, 2, II, § 1/1975, 119), wird

bei Piaget erst auf den höheren, operationalen Stufen erreicht. Die

Fragen von Kindern könnten daher nicht in dem Sinn gestellt sein

wie die Fragen von Erwachsenen, sondern in einem Sinn, der diesem

Handlungsaspekt des Urteils entspricht.

Für das Warumfragen in der Kindheit hat dies nach Piagets Theo-

rie folgende Konsequenz: Stellt ein Kind in der präoperationalen Pha-

se, also im Alter zwischen drei und sieben Jahren, eine Warum-Frage,

dann liegt der Frage kein objektiver Grund zugrunde, sondern ein ganz-

heitliches Urteil, in dem Subjekt und Objekt noch annähernd überein-

stimmen. Da Objekte bereits als permanent erfahren werden, versucht

das Individuum, sich an die Eigenschaften des Gegenstandes anzupas-

sen, d.h. zu akkommodieren. Der natürliche Sinn der Warum-Frage ist

daher für Piaget, nach einer Regel oder einem Schema zu suchen, das

dem Kind aus seiner eigenen Aktivität bekannt ist, um noch aktiver mit

der Welt zu interagieren. Nach Piagets Vorhersage muss das dazu füh-

ren, dass die Warum-Fragen von Kindern dieses Alters in einem ganz

bestimmten kindlichen Sinn gestellt werden. Sie folgen also einer spe-

zifischen »Logik des Kindes« (Piaget & Inhelder, 1980, 12) oder einer »In-

telligenz des Kindes« (Piaget, 1972, 60), die aber letztlich nicht mit der

Logik und Intelligenz des Erwachsenen vergleichbar seien.

Zu beachten ist, dass Piaget den kindlichenWarum-Fragen denwis-

senschaftlich-epistemischen Sinn abspricht. Das bedeutet aber nicht,

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 53

dass sie für Piaget keinen Sinn haben. Die Fragen haben einen organi-

schen oder naturalistischenSinn,der sich imVerlauf derKindheit durch

den stufenartigen Prozess der »Objektivierung« (Piaget, 1959/1992b, 281)

erst ausdifferenziert. Piaget (1923/1975) deutet diesen speziellen kindli-

chen Sinn der Frage folgendermaßen: Kinder würden noch nicht zwi-

schen einemmotivationalen und kausalen Sinnder Frage bzw.zwischen

einemsozialenund logischenSinnderWarum-Frageunterscheiden. Im

Weltbild des Kindes seien daher anthropomorphistische, finalistische,

quasi-psychologische Erklärungen vorherrschend.

2.3 Neuere Theorien zur frühkindlichen Kognition

Die heutige kognitive Psychologie der Kindheit stellt Piagets Theo-

rie der Entwicklung theoretisch und experimentell infrage (Babakr

et al., 2019). Nicht aufgegeben hat sie aber Piagets grundsätzliche

Überzeugung, dass die Untersuchung des frühkindlichen Denkens ein

erkenntnistheoretisches Projekt ist. Im Gegenteil – die heutige Ent-

wicklungspsychologie sieht sich bestärkt darin, die wissenschaftliche

Neugier mit dem Lernmechanismus in der Kindheit gleichzusetzen.

Denn in empirischen Untersuchungen zeigen Kinder vernünftiges

Denken viel früher als von Piagets Stufentheorie der Entwicklung vor-

hergesagt (Gopnik, 1996a). Vor allem die kausalen Schlussfolgerungen

von Kindern, ihr frühes domänenspezifisches Wissen und die Bedeu-

tung von sprachlicher Interaktion in der frühenKindheitwidersprechen

Piagets genetischer Auffassung, nach der das logisch-kausale Denken

auf frühen Entwicklungsstufen unausgereift ist.

Erste Evidenz gegen PiagetsTheorie lieferten etwa Karmiloff-Smith

und Inhelder (1974). Experimentell gestützt argumentieren sie, dass

Kinder schon im Alter von sechs Jahren über implizite physikalische

Theorien verfügen, die sie – zögerlich – anpassen oder aufgeben, wenn

die beobachtete Realität mit der Theorie nicht übereinstimmt. Karmill-

off-Smith (1988) stellt daher fest, dass Kinder sich bei ihren spontanen

Entdeckungen wie typischeWissenschaftler verhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

Karmilloff-Smith (1988) hebt folgende Aspekte frühkindlichen Ler-

nens imHinblick auf den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess beson-

ders hervor: Auffällig am frühkindlichenLernprozess ist das experimen-

tierende Verhalten, bei dem Kinder im Spiel mit Gegenständen willent-

lich unterschiedliche kausale Bedingungen ausprobieren und deren un-

mittelbaren Effekte beobachten. Dieses Verhalten hat zwar auch schon

Piaget beschrieben. Karmilloff-Smith (1988) betont aber die »Theoriege-

ladenheit« (Hanson, 1958/1965, 19) dieses Vorgehens: Die untersuchten

Kinder identifizierten neue Erfahrungen zunächst als Instanzen eines

bekannten theoretischenZusammenhangs.Beobachtungenaber,die ih-

rer implizitenTheorie widersprachen, interpretierten die Kinder als lo-

kale Abweichungen. Konnten sie eine Theorie jedoch angesichts wider-

sprechender Fakten nichtmehr aufrechterhalten, suchten sie nach einer

neuenTheorie.

Ein wichtiger Faktor im Theorieaufbau bei Kindern sind nach den

heutigen Ansätzen in der Entwicklungspsychologie die Irritationen, die

durch Anomalien ausgelöst werden. Susan Carey (1985) charakterisiert

das natürliche Lernen in der Kindheit daher als einen Konzeptwandel

(conceptual change) – analog zumTheoriewandel in derWissenschaftsge-

schichte (Kuhn, 1962/2012). Nach ihrer Theorie des Begriffserwerbs be-

ruhtdasbegrifflicheVerstehenauf einemangeborenenkognitivenKern-

system (core cognition) (Carey, 2011).Dieses Systemder Kernkognition er-

mögliche etwa die mentale Repräsentation physikalischer Objekte und

die Unterscheidung zwischen kausalem und intentionalem Geschehen

(Carey & Spelke, 1996). Nach Carey ist das kognitive KernsystemGrund-

lage für den Erwerb intuitiven, domänenspezifischenWissens. Obwohl

fürCarey dasKernsystemangeboren ist, vollzieht sich der Lern- undBe-

griffsbildungsprozess analog zum Theoriewandel in der Wissenschaft.

Man bezeichnet diese Theorie der konzeptuellen Entwicklung deshalb

auch als Theorie-Theorie (Gopnik & Wellman, 1992; Murphy & Medin,

1985).

Noch stärkerwirddieRolle vonTheorien imbegrifflichenLernen von

Kindern innerhalb der Theorie-Theorie nach der »theories all the way

down«-Auffassung (Gopnik, 1996, 510). Nach diesem Ansatz ist der na-

türliche Lernprozess von Kindern durchweg als Theorieerwerb zu ver-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 55

stehen (Gopnik&Meltzoff, 1998). Es existiert nur ein grundlegender do-

mänenübergreifenderMechanismus, indemwissenschaftlicheTheorie-

bildung und intuitives kindliches Lernen vollständig miteinander iden-

tifiziert werden (Gopnik, 2012). Gopnik (1996b) vertritt die Hypothese,

dass Wissenschaft aus dem gleichen Erklärungsbedürfnis motiviert sei

wie das kindliche Forschen und Lernen. Auch für Gopnik ergeben sich

aus der Übereinstimmung von kognitiver Entwicklung und dem Entde-

ckungsprozess der Wissenschaft für die Wissenschaftstheorie wichtige

Einsichten. Das spontane, intrinsisch motivierte Theorie-Lernen in der

frühen Kindheit sei direkt mit der Frage verbunden, wieso Menschen

überhaupt in der Lage seien, etwas über das Universum zu verstehen

(Gopnik, 1996). Nach derTheory Theory to the Max (Stich & Nichols, 1998)

sind kindliches Begriffslernen und wissenschaftlicherTheoriebildungs-

prozess im Grunde das gleiche Phänomen.

Gopniks radikale Theorie-Theorie, nach der wissenschaftlich for-

schende Erwachsene wie Kinder denken, wurde vielfach kritisiert

(Downes, 1999; Faucher et al., 2002; Fine, 1996; Solomon, 1996). Ein

grundsätzliches Problem entsteht zumBeispiel durch die Frage, wie die

Gleichsetzung von wissenschaftlicher Forschung und frühkindlichem

Lernen generell gerechtfertigt werden kann.Gopnik undMeltzoff (1998)

und Gopnik (1996) begründen die Scientist-as-Child-Hypothese mit evo-

lutionspsychologischen Überlegungen: Die Evolution habe Kinder mit

einem Mechanismus zur Theoriebildung ausgestattet, den wir uns im

Erwachsenenalter in der wissenschaftlichen Praxis zunutze machen.

Das Problem einer solchen naturalistischen Begründung der wis-

senschaftlichen Erkenntnisfähigkeit ist, dass eine evolutionspsycho-

logische Begründung des logisch-kausalen Denkens allein noch nicht

erklärt, warumwissenschaftliche Erklärungen zwingend die adäquaten

Antworten auf menschliche Warum-Fragen sind (Fine, 1996). Nimmt

man an, dass unsere wissenschaftlichen Fähigkeiten in einem Prozess

natürlicher Auslese entstanden sind, gewinnt man dadurch noch kein

Kriterium für die Verlässlichkeit der wissenschaftlichen Denkweise.

Stattdessen erhält man nur, was man schon voraussetzt, nämlich dass

unsere wissenschaftlichen Fähigkeiten deshalb so gut funktionieren,

weil sie sich als vorteilhaft für unser Überleben herausgestellt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

Wie jedoch der Prozess der Evolution es schaffen soll, dass ausgerech-

net unser kognitives System die Welt adäquat erfasst, bleibt, wie auch

Gopnik (1996) sagt, mysteriös (Fine, 1996).

Dieses Problem evolutionär-naturalistischer Begründungen be-

trifft auch Piagets Auffassung, nach der die menschliche Erkenntnis in

biologischen Entwicklungsprozessen begründet ist. Sowohl Piaget als

auch die Theorie-Theorie teilen eine unreflektierte Grundannahme, die

seit den Anfängen der Kindheitsforschung immer wieder aufgestellt

wird (Downes, 1999). Diese Grundannahme besteht darin, dass Kin-

der in ihrer konzeptuellen Entwicklung Merkmale früherer Stufen der

menschlichen Denkevolution zeigen würden. Die geistige Entwicklung

wird also ähnlich zur »Rekapitulationstheorie« verstanden, nach der

der menschliche Embryo Merkmale früherer Stufen der physischen

Entwicklung aufweise (Haeckel, 1874; Taine, 1877).

Zwar behauptet die Theorie-Theorie nicht, Kinder seien in ih-

rem Denken primitiver oder weniger ausgeklügelt, sondern hebt im

Gegenteil die kausalen und inferentiellen Fähigkeiten in der Kind-

heit besonders hervor. Dennoch geht die Theorie-Theorie mit ihren

evolutionspsychologischen Begründungen implizit von einem sich

ausdifferenzierten Entwicklungsverlauf aus, an deren Ende erst die

Erkenntnis der Wahrheit steht. Der kognitive Prozess des Testens und

Verwerfens vonTheorienwird dann als Ausdruck evolutionärer Prozesse

verstanden; evolutionärer und wissenschaftlicher Fortschritt verhalten

sich demnach analog.

Die Begründung der Theorie-Theorie in evolutionären Prozessen

ist vielleicht ihr größter Schwachpunkt. Denn einerseits kann ihr da-

durch leicht die empirische Grundlage abgesprochen werden. Schließ-

lich ist es auch evident, dass Menschen Fehlkonzepte, Vorurteile und

widersprüchliche Theorien annehmen, an denen sie trotz widerspre-

chender Evidenz festhalten. Andererseits bleibt der wissenschaftliche

Erkenntnisprozess unterbestimmt, wenn man ihn nur als Prozess des

Hypothesentestens versteht (Downes, 1999).

Die Kritik an den naturalistischen Voraussetzungen der Theorie-

Theorie ist mit einem weiteren Kritikpunkt verbunden, denn sie re-

flektiert nicht ausreichend die sozialen und normativen Aspekte von

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 57

Wissenschaft (Faucher et al., 2002; Solomon, 1996). Die Gleichsetzung

von kindlichem Begriffsbildungs- und wissenschaftlichem Theoriebil-

dungsprozess scheine zwar als Heuristik für das kindliche Verhalten

noch zu funktionieren. Es bleibe daher fraglich, inwiefern dadurch

Erkenntnisse für die Wissenschaftstheorie zu erwarten sind (Solomon,

1996).

Genau für diese Umkehrung der Betrachtung argumentiere ich

jedoch hier: Nicht nur sind die Begriffe der Wissenschaftstheorie hilf-

reich, um frühkindliches Lernen zu verstehen, sondern umgekehrt

kann die Beobachtung kindlichen Neugierverhaltens auch neue Ein-

sichten für die Wissenschaftstheorie liefern. Gopniks Scientist-as-Child-

Hypothese wird plausibel, wenn man sie von ihren evolutionär-na-

turalistischen Voraussetzungen löst und stattdessen die Sprache und

insbesondere das Schema von Warum-Frage und Erklärung mehr in

den Blick nimmt. Diese dialogische Perspektive stärkt gerade die nor-

mativen und objektiven Aspekte wissenschaftlicher Erkenntnis: An

den Schemata von Frage und Antwort wird deutlich, wie Menschen

tatsächlich in einemGespräch aufeinander und auf Gegenstände Bezug

nehmen und wie Fragen beantwortet werden sollen.

Relevant ist dabei, dass Menschen in einem »Prozess der koopera-

tiven Kommunikation« (Tomasello, 2009, 364) zu Ideen kommen (»buil-

ding ideas in shared endeavors«,Rogoff & Toma, 1997, 473; Rogoff, 1990).

Diese anthropologischeSicht inder kognitivenPsychologie derKindheit

wurde in letzter Zeit als wichtige Ergänzung zurTheorie-Theorie einge-

fordert: Statt Kinder als quasi-autonome Lernende zu betrachten, sollte

der Dialog, in dem eine Frage gestellt und beantwortet wird, mehr be-

achtet werden (Harris, 2012, 2020; Harris et al., 2018).

Den Dialog, der sich aus bestimmten Warum-Fragen von jüngeren

Kindern entwickeln kann, verstehe ich zunächst als ein shared scientific

thinking (Crowley et al., 2001).Diese Interaktionsform lässt sich auch als

Ausdruck eines generellen sustained shared thinking beschreiben (Hilde-

brandt et al., 2016; König, 2010; Siraj-Blatchford et al., 2002). Sustained

shared thinking kann als Methode des Philosophierens mit jüngeren

Kindern (Scheidt, 2011) oder als ein Navigieren im Raum der Gründe

beschrieben werden (Hildebrandt & Musholt, 2020). In der Praxis des

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

shared scientific thinking greifen erwachsene Bezugspersonen im Alltag

dasWarum auf und geben entweder kürzere Erklärungen basierend auf

ihrem Wissen oder nehmen sich Zeit für ausführlichere und vollstän-

digere Erklärungsgespräche (Callanan & Oakes, 1992; Crowley et al.,

2001).

2.4 Warum-Fragen von Kindern

Das Phänomen der frühkindlichen Warum-Fragen systematisch empi-

risch zu untersuchen, ist nicht leicht zu realisieren. Kinder stellen ihre

Fragen spontan in Alltagssituationen und meist im familiären Umfeld,

sodass für Studien im Grunde die gesamte Konversation eines Kindes

aufgezeichnet und transkribiert werden muss oder Eltern und andere

Bezugspersonen Notizen anfertigen müssen (Callanan & Oakes, 1992;

Chouinard, 2007;Hickling&Wellman, 2001). Ein anderermethodischer

Ansatz ist, dass Warum-Fragen bei Kindern durch Stimuli-Items, wie

Bilder, Gegenstände etc., ausgelöst werden (Berlyne & Frommer, 1966;

Frazier, Gelman &Wellman, 2009). Der dritte, eher qualitativ orientier-

te Ansatz besteht darin, einzelne Warum-Fragen aus der Konversation

mit Kindern herauszustellen und zu klassifizieren (Isaacs, 1930; Piaget,

1923/1997; Sully, 1896).

Insgesamt existieren, verglichen mit der Menge an sonstigen For-

schungsergebnissen zu frühkindlicher Kognition und Sprache, relativ

wenige Studien, die sich explizit mit Warum-Fragen befassen. Em-

pirisch wurde jedoch gezeigt, dass Kinder Warum-Fragen gezielt in

epistemischen, also erkenntnisbezogenen, problematischen Situatio-

nen stellen und dass es um das dritte Lebensjahr herum einen deutli-

chen Anstieg von Warum-Fragen gibt, der danach wieder zurückgeht

(Hickling &Wellman, 2001; Chouinard, 2007).

Es ist klar, dass kindliches Warumfragen von Kind zu Kind stark

variieren kann. Ein Zusammenhang zwischen individueller Intelligenz

und dem Stellen von Warum-Fragen wurde jedoch nicht beobachtet

(Tizard, Carmichael & Pinkerton, 1983): Lediglich die Häufigkeit von

Warum-Fragen hängt davon ab, wie viel Konversation mit dem Kind in

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 59

der Familie gepflegt wird bzw. wie sehr das Fragenstellen von den so-

zialen Bezugspersonen anerkannt wird, und auch davon, ob die Fragen

adäquat beantwortet werden. Es lässt sich – trotz geringer Datenlage –

auch festhalten, dass die Menge und Frequenz explanatorischer Fragen

vom kulturellen und sozialen Kontext abhängen. Gauvain, Munroe und

Beebe (2013) etwa zeigen, dass Kinder – abhängig von Familie und Ge-

sellschaft –weniger odermehr Erklärungsfragen stellen. Zwei Faktoren

scheinen zu diesem Unterschied beizutragen. Zum einen verbringen

Kinder in manchen Familien mehr Zeit mit erwachsenen Bezugsperso-

nen, was sich direkt auf die Anzahl der Warum-Fragen auswirkt. Zum

anderen kann das Warum auch als Infragestellung der erwachsenen

Autorität betrachtet werden,weshalb das explanatorische Fragenstellen

in manchen Familienkulturen schon früh unterbunden wird (Gauvain,

Munroe & Beebe, 2013).

Grundsätzlich ist zu sagen, dass im Alltag der Anteil kausaler und

begründungssuchender Fragen lediglich einen geringeren Anteil an der

Gesamtmenge kindlicher Fragen einnimmt und dass die von mir hier

untersuchten problemaufwerfenden Warum-Fragen einen noch gerin-

geren Prozentsatz ausmachen (Davis, 1932; Smith, 1933).Mir geht es hier

jedoch nicht um die verschiedenen Erklärungspraxen in Familienkultu-

ren oder um inter- oder intraindividuelle Unterschiede, sondern umdie

Rolle derWarum-Frage im Erkenntnisprozess generell.

Am folgenden Beispiel möchte ich zeigen, wie das wiederholte Auf-

greifen von Erklärungen inWarum-Fragen zu abstrakten wissenschaft-

lichen Theorien führen kann. Es handelt sich um eine – eventuell fikti-

ve – Dialogsequenz der dreijährigen Sarah mit ihrem Vater, dem Che-

miker StephenMcNeill (2011):

»SARAH: Daddy, were you in the shower?

DAD: Yes, I was in the shower.

SARAH: Why?

DAD: I was dirty. The shower gets me clean.

SARAH: Why?

DAD: Why does the shower get me clean?

SARAH: Yes.

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

DAD: Because the water washes the dirt away when I use soap.

SARAH: Why?

DAD: Why do I use soap?

SARAH: Yes.

DAD: Because the soap grabs the dirt and lets the water wash it off.

SARAH: Why?

DAD: Why does the soap grab the dirt?

SARAH: Yes.

DAD: Because soap is a surfactant.

SARAH: Why?

DAD: Why is soap a surfactant?

SARAH: Yes.

DAD: That is an EXCELLENT question. Soap is a surfactant because

it forms water-soluble micelles that trap the otherwise insoluble dirt

and oil particles.

SARAH: Why?

DAD: Why does soap form micelles?

SARAH: Yes.

DAD: Soap molecules are long chains with a polar, hydrophilic head

and a non-polar, hydrophobic tail. …

SARAH: Why?

DAD:Why do themolecules have a hydrophilic head and a hydropho-

bic tail?

SARAH: Yes.

DAD: Because the C-O bonds in the head are highly polar, and the C-H

bonds in the tail are effectively non-polar.

SARAH: Why?

DAD: Because while carbon and hydrogen have almost the same elec-

tronegativity, oxygen is far more electronegative, thereby polarizing

the C-O bonds.

SARAH: Why?

DAD:Why is oxygenmore electronegative than carbon and hydrogen?

SARAH: Yes.

DAD: That’s complicated. There are different answers to that ques-

tion, depending on whether you’re talking about the Pauling or Mul-

liken electronegativity scales. The Pauling scale is based on homo-

versus heteronuclear bond strength differences, while the Mulliken

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 61

scale is based on the atomic properties of electron affinity and ioniza-

tion energy. But it really all comes down to effective nuclear charge.

The valence electrons in an oxygen atom have a lower energy than

those of a carbon atom, and electrons shared between them are held

more tightly to the oxygen, because electrons in an oxygen atom ex-

perience a greater nuclear charge and therefore a stronger attraction

to the atomic nucleus! Cool, huh?

(pause)

SARAH: I don’t get it.

DAD: That’s OK. Neither do most of my students.« (McNeill, 2011)

Aus der Quelle geht nicht hervor, ob diese Konversation real so gesche-

hen ist, ob sie gänzlich fiktiv oder bloß literarisch übertrieben wurde.

Aber das ist in diesem Fall auch nicht entscheidend. Der Punkt ist viel-

mehr, dass ein Warum-Regress (Lipton, 2004, 21) in der hier demons-

trierten Art schon nach einigen Rekursionen zu einem Abstraktionsle-

vel führt, das die fundamentalen Annahmen einerWissensdomäne zum

Gegenstand hat.

Das Konversationsbeispiel verdeutlicht auch, dass es eine bestimm-

te Art des Warumfragens ist, die zu solchen fundamentalen Einsichten

führt.Die Fragenimmt immerwieder die Erklärungder vorherigen Fra-

ge auf. Jedoch handelt es sich bei diesem Aufgreifen nicht um eine Art

des Erklärens, bei der das zeitlich jeweils vorhergehende Ereignis als Er-

klärung dient. Denn es wäre in dem Dialog auch möglich gewesen, das

Warum auf das Ereignis zu beziehen statt auf die kausalen Eigenschaf-

ten.Wäre die Kette derWarum-Frage auf Ereignisse bezogen, dann hät-

te die Frage in der drittenWendung des Dialogs gelautet: ›Warumwarst

du schmutzig?‹, und die Antwort wäre vielleicht gewesen: ›Weil ich im

Garten gearbeitet habe.‹ Die Frage ›Warum hast du im Garten gearbei-

tet?‹ hätte dann beantwortet werden könnenmit ›Weil ich das Laub ent-

fernt habe.‹ usw.

Ein fortgesetzter Warum-Dialog würde in einer potenziell unend-

lichen Kette immer wieder Ereignisse oder Absichten in der Antwort

nennen, die Teil der Geschichte des Ereignisses sind, auf das sich die

Ursprungsfrage bezieht. Die Art des Warumfragens hingegen, bei der

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

immer wieder die vorherige generische Erklärung aufgegriffen wird, ist

allerdings spannender oder interessanter. Sie führt auch zu tieferen Er-

klärungen.Das ewige Fragen nach Ereignissen und Absichten erscheint

hingegen bald langweilig und hat schließlich auch keinen Sinn mehr

(Colwell, 1996).

Bei der Dialogsequenz mit der dreijährigen Sarah handelt es sich

nicht um einen Dialog im Sinne eines shared scientific thinking (Crow-

ley et al., 2001), d.h. um ein länger andauerndes Erklärungsgespräch.

Stattdessen vermittelt ihr Vater kürzere, aber dafür elaborierteTheorie-

bestandteile. Das Beispiel zeigt aber, dass ein wiederholtes Aufgreifen

der Erklärung zu abstrakten wissenschaftlichenModellen undTheorien

führt. Ein realistischeres Beispiel für ein shared scientific thinking von

Kindern und Erwachsenen ist der folgende Dialog von Beth (3; 10) und

ihrer Mutter:

»Child: Is our roof a sloping roof?

Mother: Mmmm. We’ve got two sloping roofs, and they sort of meet

in the middle.

Child: Why have we?

Mother: Oh, it’s just the way our house is built. Most people have slop-

ping roofs so that the rain can run off them. Otherwise, if you have a

flat roof, the rain would sit in the middle of the roof and make a big

puddle, and then it would start coming through.

Child: Our school has a flat roof, you know.

Mother: Yes it does actually, doesn’t it?

Child: And the rain sits there and goes through?

Mother: Well, it doesn’t go through. It’s probably built with drains so

that the water runs away. You have big blocks of flats with rather flat

sort of roofs. But houses that were built at the time this house was

built usually had sloping roofs.

…« (Tizard & Hughes, 1984, 124)

Die Fragen der noch nicht vierjährigen Beth und die überlegten Antwor-

ten ihrer Mutter zeigen die »power of a puzzling mind« (Tizard & Hug-

hes, 1984, 123). Beths Fragen vermitteln einen Gedankenprozess, an des-

sen Ende Einsichten in grundlegende Zusammenhänge stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 63

Meine zentrale Annahme ist nun, dass die Warum-Fragen von Kin-

dern in vielen Fällen aus einer bestimmten kognitiv-affektiven Einstel-

lung heraus gestellt werden, für die im Prozess der Beantwortung nur

das generische Aufgreifen adäquat ist. Ein Aufgreifen des Sachverhalts

als Einzelereignis ist hingegen in diesen Fällen nicht adäquat.

Die beiden Arten des Warumfragens und -beantwortens sind auch

Themades zweitenBeispiels für die epistemischeKraft desWarums.Ri-

chard Feynman, bekannt als »Great Explainer« (LeVine III, 2009),wurde

in einemFernsehinterview (Feynman, 1983) gefragt,warumsichMagne-

te an ihrenPolen abstoßen.FeynmansAntwort bezieht sich zunächst auf

die Schwierigkeit,Warum-Fragen in der passendenWeise zu beantwor-

ten:

»Of course, it’s an excellent question. But the problem, you see, when

you ask why something happens, how does a person answer why

something happens? For example, Aunt Minnie is in the hospital.

Why? Because she went out, slipped on the ice, and broke her hip.

That satisfies people. It satisfies, but it wouldn’t satisfy someone who

came from another planet and who knew nothing about why when

you break your hip do you go to the hospital. How do you get to the

hospital when the hip is broken? Well, because her husband, seeing

that her hip was broken, called the hospital up and sent somebody

to get her. All that is understood by people. And when you explain

a why, you have to be in some framework that you allow something

to be true. Otherwise, you’re perpetually asking why. Why did the

husband call up the hospital? Because the husband is interested in

his wife’s welfare. …

And you begin to get a very interesting understanding of the world

and all its complications. If you try to follow anything up, you go

deeper and deeper in various directions. For example, if you go, ›Why

did she slip on the ice?‹ Well, ice is slippery. Everybody knows that,

no problem. But you ask why is ice slippery? That’s kinda curious.

Ice is extremely slippery. It’s very interesting. You say, how does it

work? You could either say, ›I’m satisfied that you’ve answered me.

Ice is slippery; that explains it,‹ or you could go on and say, ›Why

is ice slippery?‹ and then you’re involved with something, because

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

there aren’t many things as slippery as ice. It’s very hard to get greasy

stuff, but that’s sort of wet and slimy. But a solid that’s so slippery?

Because it is, in the case of ice, when you stand on it (they say)

momentarily the pressure melts the ice a little bit so you get a sort

of instantaneous water surface on which you’re slipping. Why on ice

and not on other things? Because water expands when it freezes, so

the pressure tries to undo the expansion and melts it. It’s capable

of melting, but other substances get cracked when they’re freezing,

and when you push them they’re satisfied to be solid.

Why does water expand when it freezes and other substances don’t?

I’m not answering your question, but I’m telling you how difficult the

why question is. You have to know what it is that you’re permitted

to understand and allow to be understood and known, and what it

is you’re not. You’ll notice, in this example, that the more I ask why,

the deeper a thing is, the more interesting it gets. We could even

go further and say, ›Why did she fall down when she slipped?‹ It

has to do with gravity, involves all the planets and everything else.

Nevermind! It goes on and on.« (Feynman, 1983/2012)

Feynman unterscheidet hier zwischen Ketten von Warum-Fragen: sol-

chen, die kinda curious sind, und solchen, die zwar kurzfristig den Frage-

stellenden zufriedenstellen, aber die nicht zu den interessanteren wis-

senschaftlichen Erkenntnissen führen. Die neugierige Art des Warum-

fragens drückt eine Verwunderung aus. Hier ist es das Wundern dar-

über, dass etwas Festes wie Eis rutschig ist, obwohlman dieseDispositi-

on eigentlich von schmierigenSubstanzen erwartenwürde.DieAntwort

auf diese Frage führt dann direkt zur nächsten kinda-curious-Warum-

Frage, die eine Anomalie des Wassers thematisiert: ›Warum dehnt sich

Wasser aus, wenn es gefriert, und andere Substanzen nicht?‹ Die kin-

da-curious-Frage hat eine kontrastierende Struktur und drückt eine Ver-

wunderung oder epistemische Neugier aus, die im Prozess der Beant-

wortung dann zur Bildung wissenschaftlicherTheorien führt. Die War-

um-Frage hingegen, die nach der Erklärung eines einzelnen Ereignisses

fragt, stillt eher eine praktische Neugier. Sowohl an Feynmans Beispiel

als auch an der Dialogsequenz der dreijährigen Beth fällt also auf, dass

nur eine ganz bestimmte Art des Fragens kinda curious ist. Diese Art des

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 65

wiederholten Fragens führt zu abstrakten wissenschaftlichen Erklärun-

gen, während die andere Art undWeise des Fragens es nicht tut.

Feynman liefert auch einenHinweis dafür,wieso dieser Unterschied

leicht zu übersehen ist: Beim Erklären eines Warums muss ein Ord-

nungsrahmen bzw. Bezugssystem spezifiziert werden. Diesen Hinweis

Feynmans interpretiere ich folgendermaßen: Zunächst enthält er eine

Art Definition der Erklärung. Eine Erklärung beantwortet die Warum-

Frage innerhalb eines bestimmten Ordnungsrahmens, in dem das, was

erklärt wird, wahr sein kann. Des Weiteren zeigt Feynman, dass eine

Warum-Frage die Tendenz zur Mehrdeutigkeit hat. Die Person, an wel-

che die Warum-Frage gerichtet ist, kann den Sinn der Frage potenziell

missverstehen und sie innerhalb eines Rahmens beantworten, der vom

Bezug der fragestellenden Person abweicht.

Derartige Missverständnisse verweisen auf ein grundlegendes Pro-

blem der Warum-Frage, das etwa in der soziologischen Interview-For-

schung früh thematisiertwurde (Lazarsfeld, 1935): UmeineWarum-Fra-

ge beantworten zu können,muss für den Antwortenden dieHinsicht, in

der ein Grund gesucht wird, bekannt oder spezifiziert sein. Bleibt diese

Hinsicht unklar, etwa weil sie einfach vorausgesetzt und nicht explizit

gemacht wird, und die antwortende Person antwortet innerhalb ihres

abweichenden Verständnisses der Frage, dann passt die Antwort nicht

zur eigentlichen Frage. Die Antwort ist dann nicht erklärend.

2.5 Der Sinn einer Warum-Frage

Den im vorherigen Abschnitt festgestellten Unterschied zwischen den

verschiedenen Arten des Warum-Fragens möchte ich nun deutlicher

darstellen. Im Folgenden bezeichne ich den Ordnungsrahmen als den

Sinn einer Warum-Frage. Für die Pluralbildung spreche ich von Sinn-

ebenen. Kurz gesagt ist der Sinn einer Frage ein bestimmter Typ von

Antwort, während die Bedeutung der Frage die wahre Antwort ist. Die

sprachphilosophischeUnterscheidungvonSinnundBedeutung stammt

von Frege (1891/2002). Auf die Frage bezogen kann die Bedeutung einer

Frage auch etwa als eine endliche Menge sich gegenseitig ausschlie-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

ßender Antworten definiert werden (Hamblin, 1958; van Fraassen, 1980,

140).

Der Sinn ist hingegen mehr mit dem aktiven Gedankenprozess

verbunden, der zu der Frage führt. Am besten versteht man den Sinn

als Ausdruck einer fragenden Haltung oder einer bestimmten kognitiv-

affektiven Einstellung (Carruthers, 2017, 2018; Friedman, 2013). Übli-

cherweise gehen wir davon aus, dassMenschen ihre Fragen stellen, weil

sie metakognitiv feststellen, dass sie eine Lücke in ihremWissen füllen

müssen. Carruthers (2017, 2018) argumentiert jedoch, dass es einfacher

ist, Fragen als Ausdruck einer questioning attitude zu charakterisieren.

Diese Haltung ist zum Beispiel eine bestimmte Art der Verwunderung.

Jüngere Kinder könnten daher leicht eine Fragehaltung einnehmen,

ohne dass ihnen der Sinn der Fragemetakognitiv zugänglich seinmuss.

Die kognitiv-affektive Einstellung kann auch als der Grund oder

Motivation zur Frage interpretiert werden: Die fragende Person fragt

deshalb, weil sie in einer bestimmten Beziehung zumThema der Frage

ein epistemisches Gefühl der Neugier verspürt. Dennoch ist der Sinn

der Frage nicht unbedingt gleichzusetzen mit einer bewussten epis-

temischen Absicht der fragenden Person. Sinn und Absicht wären nur

dann miteinander identisch, wenn der Grund der Frage der fragenden

Person metakognitiv bewusst ist und die Person artikulieren kann,

warum sie die Frage stellt und warum sie einen bestimmten Typ von

Antwort buchstäblich imSinn hat. Sie könnte also etwa die antwortende

Person korrigieren und sagen: ›So meine ich die Frage nicht, ich meine

sie in einem anderen Sinn. Der Sinn ist dieser und jener.‹

Kann die fragende Person den Grund nicht artikulieren, besteht die

Absicht einfach darin, dass die Frage wahr und dem Sinn entsprechend

beantwortet wird. Die fragende Person setzt dann einfach darauf, dass

die adressierte Person den Sinn ihrer Frage versteht. Die fragende Per-

sonmuss also gar nichtwissen,welcheArt vonFrage sie stellt, und trotz-

dem verlangt die Frage einen bestimmten Typ von Antwort. Stellt zum

Beispiel ein jüngeres Kind eine Warum-Frage, für deren Sinn eine wis-

senschaftliche Erklärung adäquat ist, dann bedeutet das nicht, dass das

Kind sich dieses Sinns bewusst ist. Trotzdemwäre es ein Verstoß gegen

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 67

Logik und Semantik der Frage, wenn manmeinte, die Frage des Kindes

nicht in dem Sinn beantworten zumüssen, den die Frage voraussetzt.

Beobachtet man das Frageverhalten von Kindern, dann kann man

auf den ersten Blick den Eindruck bekommen, Kinder würden ihre Fra-

gen ohne Sinn oder in einem bestimmten Kind-Sinn stellen. Dazu das

folgende, realeBeispiel einesWarum-Dialogs,der sichbei einer gemein-

samen Bilderbuchbetrachtung entspinnt:

»Mother (Mo): ›he’s a little boy who’s painting.‹

Child (Ch): ›why he painting?‹

Mo: ›because he likes to paint.‹

Ch: ›why he like to paint?‹

Mo: ›because it’s fun.‹

Ch: ›why it’s fun?‹

Mo: ›because it’s something he like (s) to do.‹

Ch: ›why he like to do it?‹« (MacWhinney & Snow, 1985, z.n. Gauvain,

Munroe & Beebe, 2013, 1160)

Das Beispiel kann den Eindruck vermitteln, das Kind würde ohne Sinn

seine Fragen stellen. Jedoch lässt sich das wiederholte Nachfragen des

Kindes auch so interpretieren, dass der Sinn der Frage hier von der Be-

zugsperson nicht adäquat erfasst wurde. Studien zum Frageverhalten

von Kindern zeigen, dass Kinder Fragen wiederholen, wenn ihr Erklä-

rungsbedürfnis nicht aufgegriffen wurde, und dass Kinder etwa nicht-

zirkuläre Antworten der Erwachsenen bevorzugen und dass sie gene-

rell sensitiv gegenüber der Erklärungsqualität sind (Baum,Danovitch &

Keil, 2008; Corriveau &Kurkul, 2014; Frazier, Gelman&Wellman, 2009,

2016; Mills et al., 2019).

Die Frage des Kindes, ›Warummalt er?‹, könnte daher auch in dem

Sinn aufgegriffenwerden, dass gefragtwird: ›Warumkannst du hier be-

haupten, dass er malt?‹ Versteht man die Frage in diesem Sinn als eine

Frage nach der Evidenz oder der Begründung einer Meinung, also als

Frage eines argumentativen Typs (Bova & Arcidiacono, 2013), dann er-

öffnet sich dieMöglichkeit für eine andereErklärungsantwort: ›Ich kann

behaupten, dass er malt, weil ich sehe, dass er einen Pinsel in der Hand

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

hat und Farbe auf ein Papier aufträgt.‹ Mein Punkt ist hier nicht, dass

eine Bezugsperson immer eine solche elaborierte Antwort geben muss,

umauf dieWarum-Frage desKindes angemessen zu reagieren.Die zwi-

schenmenschliche Beziehung und der Dialog an sich haben sicher die

größere Bedeutung.Mir geht es aber darum, zu zeigen, dass die kogni-

tiv-affektive Einstellung, aus der heraus die Frage gestellt wird, auch bei

Kindern variieren kann und dass nicht immer nur der gleiche Typ von

Erklärung als Antwort angenommenwerdenmuss.Die Sinnebene einer

Warum-Frage,wie ich sie hier entwickele, korrespondiertmit einembe-

stimmten Typ der Erklärung.

2.6 Typen der Erklärung

Die Beobachtung, dass es unterschiedliche Typen von Erklärungen gibt,

ist natürlich nicht neu. Die berühmteste Typisierung stammt von Aris-

toteles:

»We thinkwe have scientific knowledgewhenwe know the cause, and

there are four causes: (1) the definable form, (2) an antecedent which

necessitates a consequent, (3) the efficient cause, (4) the final cause.«

(Analytica posteriora, II 11, 94a20, McKeon, 2001)

Das altgriechische aitiamit ›Ursache‹ oder cause zu übersetzen und im

Sinne des von Hume geprägten Kausalbegriffs aufzufassen, macht es

allerdings schwierig zu verstehen, was Aristoteles im Sinn gehabt ha-

ben dürfte. Die neuere Forschung übersetzt aitia daher mit Erklärung

und versteht unter dem Begriff die Antwortmöglichkeit auf eine War-

um-Frage (Falcon, 2019). Folgende Bezeichnungen bieten sich nun für

Aristoteles’ Typen an:

(a1) formale,

(a2) materiale,

(a3) effektuale,

(a4) finale Erklärungen.

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 69

In Leunissens (2007) Übersetzungwird die Stelle in derAnalytica pos-

teriora verständlicher:

»Since we think we have [scientific] knowledge when we know the

explanation, and there are four types of explanation—one, what it

is to be a thing and another, given what things being the case it is

necessary for that to hold; another, what first initiated the motion;

and fourth, the for the sake of what—all of them are brought out

through the middle term.« (Analytica posteriora., II 11, 94a20, Überset-

zung Leunissen, 2007, 176).

Wie Leunissen (2007) zeigt, gebraucht Aristoteles einerseits den Aus-

druck hē aitia (fem.; pl. aitiai) und andererseits den Ausdruck to aition

(neut.; pl. aitia). To aition (vom Adjektiv aitios, das mit ›verantwortlich‹

oder ›schuldig‹ übersetztwerdenkann) bezeichnet denUrheber oder das

Agens für einen bestimmten Sachverhalt, während hē aitia ursprünglich

die Anklage oder den Fall bezeichnet.

Leunissen (2007) merkt an, dass Aristoteles aitiai im Sinne größerer

syllogistischer Formeln verwendet, die eineWarum-Frage beantworten,

also im Sinne von Erklärungstypen, die bestimmte Schlussweisen dar-

stellen.WissenschaftlichesWissen ist für Aristoteles dasWissen von hai

aitiai, also von Erklärungen. Dieses Wissen wird durch das hervorge-

bracht, was Urheber (aitia) dafür ist, dass ein Schluss gemacht werden

kann.Diese Urheber oder kausalen Faktoren (causes) werden von Aristo-

teles als Wissensbedingungen angesehen:

»Knowing why is to know bymeans of to aition (75A35); this knowledge

proceeds from aitia (76A19-20) that are primitive (78A25-6).« (Leunis-

sen, 2017, 150, Fußnote)

In der heutigenWissenschaftstheorie hat die Unterscheidung verschie-

dener Erklärungstypen immer noch Relevanz. Für van Fraassen (1980,

131–132) etwa bietet Aristoteles’ Lehre einen Ansatz, um Einsichten

in das Asymmetrie-Problem der Erklärung zu gewinnen. Nagel (1961,

15–20) listet zehn verschiedene Beispiele auf, wieWarum-Fragen in un-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

terschiedlichen Kontexten jeweils eine bestimmte Erklärungsantwort

verlangen. Er schlägt ebenfalls vier verschiedene Typen vor, denen seine

Erklärungsbeispiele zugeordnet werden können (Nagel, 1961, 20–26):

(n1) das deduktive Modell,

(n2) probabilistische Erklärungen,

(n3) funktionale oder teleologische Erklärungen,

(n4) genetische Erklärungen.

Hier gehen zwar bestimmte Modelle von Erklärungen oder Erklärungs-

theorien mit Typen von Erklärungen durcheinander, Nagel vermutet

aber »distinct logical patterns« (Nagel, 1961, 21), die in bestimmten

Kontexten zu Präferenzen hinsichtlich des Erklärungstyps führen.

Im Hinblick darauf, wie zwingend die Korrespondenz zwischen Er-

klärungstyp und Sinnebene der Warum-Frage ist, muss man zwischen

den logisch-semantischen Aspekten und pragmatischen Aspekten von

Sprache unterscheiden. Die Pragmatik beschäftigt sich mit der Ver-

wendung von Sprache im Alltag. In unserer alltäglichen Verwendung

scheint der Zusammenhang von Sinnebene und Erklärungstyp weniger

zwingend. Auch wenn sich logisch-semantisch verschiedene Typen

des Warums unterscheiden lassen, heißt das noch nicht, dass wir in

unseren alltäglichen Konversationen bewusst immer einen bestimmten

Erklärungstyp erwarten (Ronfard et al., 2018).

Die Frage: ›Warum ist Paul bei seiner Oma?‹ könnte effektual beant-

wortet werdenmit: ›Weil seine Eltern ihnmit demAuto hingefahren ha-

ben‹ oder final mit: ›Um mit der Oma in den Zirkus zu gehen.‹ Obwohl

es sich um unterschiedliche Typen von Erklärungen handelt, könnte die

fragende Person sich mit beiden Arten von Antworten zufriedengeben,

sodass sie behaupten kann: ›Ich weiß, warum Paul bei seiner Oma ist.‹

Geht man aber davon aus, dass die Fragehaltung – eine »attitude of

wondering« (Carruthers 2018, 131) – den Sinn der Frage bestimmt, dann

lässt sichandieserBeispielfrageablesen,dass jeweils einbestimmterEr-

klärungstyp unbewusst vorausgesetzt werden muss. Denn einmal wür-

de die Person sich wundern, wieso Paul schon bei seiner Oma ist (etwa

im Kontrast dazu, dass er sonst viel länger braucht, um dort hinzukom-

men, weil er sonst mit dem Bus fährt), und ein andermal würde sie wis-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 71

sen wollen, zu welchem Zweck er diesmal bei seiner Oma ist (unter der

Voraussetzung, dass Paul immer aus einem bestimmten Zweck bei sei-

ner Oma ist). Die Besonderheit der Warum-Frage liegt darin, dass sie

unterschiedlicheGründe und dadurch unterschiedliche Sinnebenen ha-

ben kann, obwohl die Frage gleichlautend ist.

Ein weiteres Beispiel macht diesen Unterschied deutlich: EineWar-

um-Frage wird formuliert, indem einem Sachverhalt oder einer Propo-

sition p das InterrogativWarum vorangestellt wird. Sei p ›Der Himmel

ist blau.‹, dann wird durch den Frage-Operator daraus ›Warum ist der

Himmel blau?‹.

Die Antwort auf die Frage ist nun abhängig von ihremSinn.Eine Er-

klärungsantwort könnte etwa lauten: ›Der Himmel ist blau, weil die Er-

de aufgrund ihrer besonderen Geschichte eine auf eine ganz bestimm-

te Weise zusammengesetzte Atmosphäre hat.‹ Und als Gegenbeispiele

könnte man etwa den Mond nennen, dessen Himmel schwarz ist, oder

den Mars, dessen Himmel rötlicher ist. In einem anderen Sinn würde

mandie Frage aberdamit beantworten,dass aufgrundeinerEigenschaft

der Moleküle der Atmosphäre vor allem blaues Licht zur Erde gewor-

fen wird und im gleichen Zug die Rayleigh-Streuung erklären (Hoeppe,

1999).

Welchen Sinn dieWarum-Frage jeweils hat, wird vom unbewussten

Grund der Frage bestimmt, von jener »attitude of wondering« (Carru-

thers, 2018). Im ersten Fall ergibt sich diese Wundern schlicht aus dem

Umstand, dass die Welt auch anders sein könnte. Die Frage ›Warum ist

der Himmel blau?‹ resultiert daraus, dass der Fakt des blauen Himmels

kontingent ist und mit anderen möglichen Welten kontrastiert. Eine

weitere Bedingung muss genannt werden, damit der Sachverhalt als

wahr behauptet werden kann. Sachverhalte oder Ketten von Sachver-

halten, die zu dem Fakt nachvollziehbar führen, sind dann Gründe,

warum etwas der Fall ist (Skow, 2016). Im zweiten Fall bezieht sich die

Verwunderungshaltung auf die dispositionellen Eigenschaften des

Gegenstandes: Wie ist es zu erklären, dass der Himmel tagsüber bei

wolkenlosemHimmel blau, am Abend aber orange-rot ist?

In den späteren Kapiteln gehe ich genauer auf die Unterscheidung

der verschiedenen Sinnebenen aus Graden der Verwunderung ein. Fest-

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

zuhalten ist aber, dass Warum-Fragen – abhängig von der jeweiligen

Fragehaltung – unterschiedliche Typen von Erklärungen einfordern

können.

2.7 Der epistemische Sinn kindlichen Warumfragens

In diesem Kapitel wurden zwei Perspektiven auf das kindliche Warum-

fragen diskutiert. Die erste, repräsentiert durch Piaget und Rousseau,

geht davon aus, dass Kinder aus einem Gefühl der Unklarheit und Ver-

wunderung Fragen stellen, bezweifelt bei Kindern aber ein echtes wis-

senschaftliches Erkenntnisinteresse. Die zweite Perspektive, vertreten

durch Locke, erkennt bei denWarum-Fragen von Kindern ein Erkennt-

nisziel. Diese unterschiedlichen Ansichten spiegeln sich in zwei Theo-

rien der menschlichen Erkenntnis wider, welche sich von den innatis-

tischen Theorien – wie jener Platons – abgrenzen. Piagets Theorie be-

trachtet das Denken als einen natürlichen und letztendlich biologisch

determinierten Entwicklungsprozess, der in Interaktion mit der physi-

schenUmwelt stattfinde.LockesTheorie hingegenbetont,dass derGeist

durch sinnliche Erfahrungen stimuliert würde. Beide Theorien befas-

sen sichmit demProblem,wie Urteile zustande kommen, und adressie-

ren dabei die Frage, ob sich das frühkindliche Fragen vomwissenschaft-

lich-intellektuellen Fragen Erwachsener unterscheidet. Für Piaget exis-

tiert eine unüberbrückbareKluft zwischenderwissenschaftlichen Intel-

ligenzderErwachsenenundder präkausalen IntelligenzdesKindes.Für

Locke hingegen unterscheidet sich das intellektuelle Interesse von Kin-

dern hinsichtlich ihrer Fragen und ihrer Neugier nicht von demwissen-

schaftlich interessierter Erwachsener. Ein Kriterium,umdiese erkennt-

nistheoretische Diskussion zu entscheiden, ist also, ob dieWarum-Fra-

gen vonKindern einenwissenschaftlich-intellektuellen Sinn haben oder

nicht.

An unseren Alltagsfragen zeigt sich, dass das Warum in unter-

schiedlichen Sinnweisen gestellt werden kann. Grob lassen sich zwei

Arten von Warum-Fragen identifizieren: solche, die sich auf allgemei-

ne Phänomene beziehen und eine Verwunderung oder epistemische

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kindliche Warum-Fragen als Problem der Erkenntnistheorie 73

Neugier ausdrücken (etwas erscheint als kinda curious), und solche, die

aus einer praktischen Neugier gestellt werden und nach der Erklärung

einzelner Ereignisse oder Handlungen fragen. Insbesondere die aus

der epistemischen Neugier stammenden Fragen sind aus einer wissen-

schaftstheoretischen Perspektive von Bedeutung. Im Gegensatz zum

zweiten Typ führen sie, wenn konsequent und adäquat beantwortet,

nicht zu endlosen Rekursionen, sondern zu abstrakten wissenschaftli-

chenTheorien.

Um zu beurteilen, ob sich das frühkindliche Warum-Fragen von

dem intellektuell-wissenschaftlichen Fragen Erwachsener fundamental

unterscheidet, ist es wichtig, zu erkennen, ob bei den Fragen jüngerer

Kinder eine Unterscheidung verschiedener Sinnebenen notwendig un-

terstellt und ob eine auf abstrakte Erklärungen zielende epistemische

Neugier vorausgesetzt werden muss.Würde man hingegen annehmen,

dass die Fragen jüngerer Kinder immer vage bezüglich der Sinnebenen

sind oder dass ihre Fragen ausschließlich dem zweiten Typ angehö-

ren (z.B. nur Fragen nach Intentionen und Zwecken oder einfachen

kausalen Beziehungen), dann könnte man ihnen wohl die Fähigkeit

zum wissenschaftlich-intellektuellen Fragen absprechen. In diesem

Fall würde die fehlende Typunterscheidung bei Kindern als Evidenz für

eine Theorie dienen, nach der sich die Fragearten erst im Laufe eines

natürlichen Entwicklungsprozesses herausbilden. Im gegenteiligen

Fall –wenn die Fragen von Kindern die Typunterscheidung aufweisen –

wäre dies ein Hinweis darauf, dass Kinder Rational Creatures im Sinne

Lockes sind, die auch komplexe wissenschaftliche Fragen initiieren.

Piagets genetische Theorie hatte unzweifelhaft Einfluss auf die

Wissenschaftstheorie. In diesem Kapitel habe ich jedoch gegen die

Annahme argumentiert, dass sich die Erkenntnisfähigkeit naturalis-

tisch und schrittweise entwickelt. Hauptkritikpunkt ist, dass mit der

genetischen Auffassung entscheidende Merkmale von Wissenschaft

und rationaler Erkenntnis verloren gehen, insbesondere die Aspekte

der Rechtfertigung und des Beweises. Stattdessen sind diese Aspekte

stärker in den spezifischen Bedingungen des Dialogs und des Frage-

Antwort-Schemas begründet. Diese Bedingungen zeigen sich bei den

verschiedenen Typen von Erklärungen, die wir durch unterschiedliche

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Alexander Scheidt: Warum-Frage und Typentheorie der Erklärung

Warum-Fragen einfordern. Es kommt also ein sprachlicher Faktor

hinzu, wenn es um die Begründung von Wissenschaft geht. Dies be-

deutet jedoch nicht, dass wissenschaftliche Erkenntnis lediglich als

soziale Konvention oder als intersubjektiv festgelegte Wahrheit zu ver-

stehen ist. Die Erklärung muss stets adäquat für die Frage sein, die

ein Individuum stellt. Im Fokus stehen daher die deduktiv-argumen-

tativen Schemata von Warum-Fragen und ihrer Antworttypen. Neben

der epistemischen Neugier, die aus noch zu benennenden Gründen

zum intellektuell-wissenschaftlichen Warumfragen anregt, ist also die

Dialogform für die Begründung vonWissenschaft von Bedeutung.

Im folgendenKapitel gebe ich denStandder empirischen Forschung

zu frühkindlichenWarum-Fragen von Kindern detaillierter wieder, wo-

bei die kritische Auseinandersetzung mit Piagets Interpretation im Fo-

kus der Überlegungen steht.

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465127-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

