Edition Moderne Postmoderne

MAURICE SCHUHMANN

Radikale
Individualitat

Zur Aktualitat der Konzepte
von Marquis de Sade, Max Stirner
und Friedrich Nietzsche

[transcript]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Schuhmann
Radikale Individualitit

Edition Moderne Postmoderne

- am 14.02.2026, 16:45:06.

- [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Schuhmann (Dr. phil.) lehrt an der Sciences Po Nancy. Sein For-
schungsschwerpunkt ist die politische und Sozialphilosophie des 18. und 19.
Jahrhunderts.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MAURICE SCHUHMANN

Radikale Individualitat

Zur Aktualitat der Konzepte von Marquis de Sade, Max Stirner

und Friedrich Nietzsche

[transcript]

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vorliegende Arbeit wurde 2010 am Otto-Suhr-Institut fir Politikwissenschaft
der Freien Universitit Berlin als Promotion zum Dr. phil. eingereicht und vertei-
digt.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie

unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-
publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2011 im transcript Verlag, Bielefeld
© Maurice Schuhmann

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Maria Evans-von Krbek

Satz: Susanne Gotze

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1719-1

PDEF-ISBN 978-3-8394-1719-5
https://doi.org/10/14361/transcript.9783839417195
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14.02.2026, 16:45:08. Acce:



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Danksagung | 8
Siglen | 9

1. Einleitung

1.1 Vorwort | 15

1.2 Arbeitsdefinitionen zentraler Begriffe | 26

1.3 ,,Individualismus* und ,,Individualitit®* in der aktuellen
sozialwissenschaftlichen Diskussion | 32

1.4 Fragestellung und Begriindung | 36

1.5 Forschungsstand | 37

1.6 Erweiterte Fragestellung | 58

1.7 Methodik der Untersuchung und Operationalisierung | 60

1.8 Uberblick iiber die verwendete Primirliteratur und Begriindung der
getroffenen Auswahl | 85

2. Nietzsches ,,Ubermensch® und die Konstruktion von
Individualitit

2.1 Verwendung des Begriffs ,,Individualitidt” und seiner
Synonyme | 93

2.2 Das Motiv des ,,Principium individuationis“ in ,,Die Geburt der
Tragodie™ | 104

2.3 Das ,,souverdne Individuum® bei Friedrich Nietzsche | 111

2.4 Die Bedeutung der Kategorie des Willens | 147

2.5 Die Bedeutung der Moral fiir die Konstruktion des ,,souverdnen
Individuums* | 154

2.6 Die Uberwindung der Religion als Voraussetzung fiir die
Konstituierung des ,,souverdnen Individuums* | 167

2.7 Der Individualismus bei Nietzsche | 174

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.8 Die Bedeutung des Verbrechens und der Revolte in Bezug auf die

Konstruktion von Individualitdt | 184
2.9 Zwischenfazit | 194

3. De Sades Konzept von radikaler Individualitiit

3.1 Die Verwendung des Begriffs ,Individualitdt” und seiner
Synonyme | 199

3.2 Libertins im Werk de Sades | 204

3.3 Die Rolle des ,,freien Willens* in der Konstruktion des
Libertins | 223

3.4 Moral, Sitte und Tugend contra individualistische Ethik | 227

3.5 Die Rolle der Religion | 232

3.6 Die Bedeutung des Verbrechens fiir die Konstruktion der
Individualitat | 242

3.7 Die Kritik und Parodie des klassischen Gesellschaftsvertrages sowie
neue Formen des Gesellschaftsverkehrs | 253

3.8 Zwischenfazit | 269

4. Stirners Konzept von radikaler Individualitiit
4.1 Die Verwendung des Begriffs der ,,Individualitdt“ und seiner
Synonyme | 273
4.2 Die Entwicklung des ,,Eigners™ | 276
4.3 Die Rolle des ,,freien Willens*
bei der Konstruktion des ,,Eigners® | 288
4.4 Die ,,Eigenheit” | 291
4.5 Negierung von Moral und die Umwertung von Werten | 296
4.6 Der Atheismus | 298
4.7 Die Gesellschaftskritik | 301
4.8 Der Egoismus im Werk Stirners | 304
4.9 Das Verbrechen als Verteidigung der Entfaltungsfreiheit
des Individuums | 312
4.10 Ideologiekritik | 314
4.11 Zwischenfazit | 316

5. Einordnung und Ubertragung der Ergebnisse auf den
aktuellen Diskurs

5.1 Die Ubereinstimmungen und Differenzen beziiglich der Auffassung
von Individualitit und ,,Individualismus* bei D. A. F. de Sade und
Friedrich Nietzsche | 319

5.2 Die Ubereinstimmungen und Differenzen beziiglich der Auffassung
von Individualitdt bei Max Stirner und Friedrich Nietzsche | 330

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Qualitative und quantitative Bewertung der
Ubereinstimmungen | 334

5.4 Die Differenzen in den Konzepten der drei miteinander
konfrontierten Denker | 336

5.5 Uberschneidungen und Differenzen zu aktuellen Diskursen sowie
Ankntipfungspunkte | 338

5.6 Ausblick: Potentielle Impulse fiir einen aktuellen Diskurs | 353

6. Fazit und Ausblick | 363
7. Quellen- und Literaturverzeichnis

7.1 Verwendete Quellen | 367
7.2 Verwendete Literatur | 368

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Zu einem Forschungsprozess, wie ihn die Dissertation darstellt, geh6éren der
Selbstzweifel und die Einsamkeit des Forschenden, wenn er sich auf die Hohen
des Geistes begibt oder in einem schier undurchdringbaren Wald von Erkenntnis-
sen umbherirrt, sich immer weiter von seinem urspriinglichen Ausgangspunkt ent-
fernend. Umso wichtiger ist es, ein Umfeld zu haben, was den Forschenden selbst
in den scheinbar unwegsamen Pfaden und in schwierigen Phasen den Riicken
starkt und an ihn glaubt. Ich mochte an dieser Stelle denjenigen danken, die mit
ihren interessierten Nachfragen, fachlichen Tipps und dem offenen Ohr fiir meine
Sorgen, mir bei diesem Prozess beigestanden haben. Sie alle aufzuzihlen, fehlt an
dieser Stelle der Platz, daher nenne ich hier nur eine kleine Auswahl namentlich.

An erster Stelle gilt mein Dank meiner Mutter Gudrun Schuhmann, die mir
trotz einiger Zweifel an der von mir gewéhlten Thematik mir den Riicken fiir mei-
ne Dissertation freihielt, und meiner Lektorin Maria Evans-von Krbek, die nicht
nur mit dem Beharren auf einer klaren Sprache und ihren kritischen Nachfragen
meinen Forschungsprozess unterstiitzte, sondern auch durch ihr grofies Interesse
an der Thematik und ihr offenes Ohr eine wichtige Stiitze in der schwierigen Ab-
schlussphase darstellte.

Weiterhin gilt es Herr Prof. Dr. Wolf-Dieter Narr zu danken, der mir als Be-
treuer der Arbeit den Freiraum bot, mich geistig tiber disziplindre Grenzen hin-
weg zu entfalten und mich im Kant‘schen Sinne meines eigenen Verstandes zu
bedienen, sowie Prof. Dr. Frieder Otto Wolf, der als Zweitbetreuer fiir die zu friih
verstorbene Prof. Dr. Gerburg Treusch-Dieter einsprang. Ebenso gilt es Prof. Dr.
Gerhard Bauer, Prof. Dr. Klaus Roth und Prof. Dr. Hajo Funke zu danken, die in
meiner Disputatskommission salen und mir eine faire Auseinandersetzung ge-
wihrten, sowie natiirlich Prof. Dr. Gerburg Treusch-Dieter, die bei mir den Grund-
stein fiir eine akademische Auseinandersetzung mit dem Marquis de Sade legte.

Letztendlich gilt es auch dem transcript Verlag fiir die Inverlagnahme meiner
Dissertation sowie meinen vielen Diskussionspartnern, die meinen Blick scharf-
ten und mich auf Fehlentwicklungen hinwiesen, an dieser Stelle zu danken.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Siglen

CMS (I-XXVII) — Correspondances du Marquis de Sade et de ses proches enri-
chies de documents, notes et commentaires, 27 Tomes, edit. par Alice M. La-
borde, Genéve 1991-1996.

EE — Max Stirner: Der Einzige und sein Eigentum. Mit einem Nachwort heraus-
gegeben von Ahlrich Meyer, Stuttgart 1991.

J/J (I-X) — Marquis de Sade: Justine und Juliette, 10 Bénde, {ibersetzt und heraus-
gegeben von Michael Pfister und Stefan Zweifel, Miinchen 1990-2002.

KAK — Recensenten Stirners — Kritik und Antikritik. Mit einer Einleitung von
Bernd Kast, herausgegeben von Kurt W. Fleming, Leipzig 2003.

KSA (I-XV) — Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe, Werke, 15 Bénde,
herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/Miinchen/
New York 1980.

KS — Max Stirner’s Kleinere Schriften und seine Entgegnungen auf die Kritik
seines Werkes ,,Der Einzige und sein Eigenthum® aus den Jahren 1842-1848,
herausgegeben von John Henry Mackay, zweite, durchgesehene und sehr ver-
mehrte Auflage, Berlin 1914.

KSB (I-VIII) — Friedrich Nietzsche: Samtliche Briefe. Kritische Studienausgabe,
Briefe, 8 Bédnde, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Berlin/Miinchen/New York 1986.

O (I-IIT) — Marquis de Sade: (Euvres, 3 Tomes, edit. par Michel Delon, Paris 1990-
1998.

OC (L) — Marquis de Sade: (Euvres Complétes, 16 Tomes, edit. par Gilbert Lely,
Paris 1966-1968.

OC (I-XVI) — Marquis de Sade: (Euvres Complétes du Marquis de Sade, 16 To-
mes, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques Pauvert, Paris 1986-1992.

PKR — Parerga — Kritik — Repliken, herausgegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg
1986.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ZITIERTE QUELLEN

AV I —Marquis de Sade: Aline et Valcour, ou: le Roman philosophique, in: (Euvres
Complétes du Marquis de Sade, Tome 4, edit. par Annie Le Brun et Jean-
Jacques Pauvert, Paris 1986.

AV Il — Marquis de Sade: Aline et Valcour, ou le Roman philosophique, in: (Euvres
Completes du Marquis de Sade, Tome 5, edit. par Annie Le Brun et Jean-
Jacques Pauvert, Paris 1986.

C — Marquis de Sade: Correspondance 1759-1814, (Euvres Complétes, Tome 12,
edit. par Gilbert Lely, Paris 1967.

CA — Marquis de Sade: Les crimes de I’amour, in: ders.: (Euvres Complétes du
Marquis de Sade, Tome 10, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques Pauvert,
Paris 1988.

CMS XXI — De la Bastille a Charenton 1789. La Libération de Sade 1790. Corres
pondances du marquis de Sade et de ses proches enrichies de documents, notes
et commentaires, Tome 21, edit. par Alice M. Laborde, Geneve 1996.

CMS XXIII - Sade sous la Terreur. Correspondances du marquis de Sade et de ses
proches enrichies de documents, notes et commentaires, Tome 23, edit. par
Alice M. Laborde, Genéve 1996.

CMS XXIV — Sade en Provence 1795-1796-1797. Correspondances du marquis
de Sade et de ses proches enrichies de documents, notes et commentaires,
Tome 24, edit. par Alice M. Laborde, Genéve 1996.

CMS XXV — Les derniéres années 1798-1814. Correspondances du marquis de
Sade et de ses proches enrichies de documents, notes et commentaires, Tome
25, edit. par Alice M. Laborde, Genéve 1996.

DPM — Marquis de Sade: Dialogue entre un prétre et un moribond, in: (Euvres
Completes du Marquis de Sade, Tome 1, edit. par Annie Le Brun et Jean-
Jacques Pauvert, Paris 1986.

EE — Max Stirner: Der Einzige und sein Eigentum. Mit einem Nachwort heraus-
gegeben von Ahlrich Meyer, Stuttgart 1991.

EH — Friedrich Nietzsche: Ecce Homo, in: ders.: Kritische Studienausgabe, Wer-
ke, Band 6, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miin-
chen/Berlin/New York 1980.

ES — Max Stirner: Uber ,,Die Mysterien von Paris* (Eugéne Sue), in: Max Stirner:
Parerga — Kritik — Repliken, herausgegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg
1986.

FW — Friedrich Nietzsche: Frohliche Wissenschaft, in: ders.: Kritische Studien
ausgabe, Werke, Band 3, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Mon-
tinari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIGLEN

GD - Friedrich Nietzsche: Gotzenddmmerung, in. ders.: Kritische Studienaus-
gabe, Werke, Band 6, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Monti-
nari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

GM - Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, in: ders.: Kritische Studi-
enausgabe, Werke, Band 5, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

GT — Friedrich Nietzsche: Geburt der Tragodie, in: ders.: Kritische Studienaus-
gabe, Werke, Band 1, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Monti-
nari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

HJ I — Marquis de Sade: Histoire de Juliette, Tome 1, in: ders.: (Euvres Complétes
du Marquis de Sade, Tome 8, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques Pauvert,
Paris 1987.

HJ 11 — Marquis de Sade: Histoire de Juliette, Tome 2, in: ders.: (Euvres Com-
plétes du Marquis de Sade, Tome 9, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques
Pauvert, Paris 1987.

IMS — Marquis de Sade: Idée sur le mode de la sanction des lois, in. ders.: (Euvres
Completes du Marquis de Sade, Tome 3, edit. par Annie Le Brun et Jean-
Jacques Pauvert, Paris 1986.

IR — Marquis de Sade: L’idée sur les romans, in: ders.: (Euvres Complétes du
Marquis de Sade, Tome 10, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques Pauvert,
Paris 1988.

JC — Marquis de Sade: Journal de Charenton, in: ders.: (Euvres Complétes du
Marquis de Sade, Tome 11, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques Pauvert,
Paris 1991.

JGB — Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, in. ders.: Kritische Studi-
enausgabe, Werke, Band 5, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

KAK — Recensenten Stirners - Kritik und Antikritik. Mit einer Einleitung von
Bernd Kast, herausgegeben von Kurt W. Fleming, Leipzig 2003.

KR — Max Stirner: Kunst und Religion, in: Max Stirner: Parerga — Kritik —Repli-
ken, herausgegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg 1986.

LS — Friedrich Nietzsche: Zur Lehre vom Stil, in: ders.: Kritische Studienausgabe,
Werke, Band 10, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Miinchen/Berlin/New York 1980.

M — Friedrich Nietzsche: Morgenréthe, in: ders.: Kritische Studienausgabe, Wer-
ke, Band 3, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miin-
chen/Berlin/New York 1980.

MA — Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, in: ders.: Kritische
Studienausgabe, Werke, Band 2, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzi-
no Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

11


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE INDIVIDUALITAT

MA, WS — Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, Der Wanderer
und sein Schatten, in. ders.: Kritische Studienausgabe, Werke, Band 2, her-
ausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New
York 1980.

MA, VM - Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, Vermischte
Spriiche und Meinungen, in: ders.: Kritische Studienausgabe, Werke, Band 2,
herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/
New York 1980.

NJ I —Marquis de Sade: La Nouvelle Justine, Tome 1, in: ders.: Evres Complétes
du Marquis de Sade, Tome 6, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques Pauvert,
Paris 1987.

NJ II — Marquis de Sade: La Nouvelle Justine, Tome 2, in: ders.: (Euvres Com-
plétes du Marquis de Sade, Tome 7, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques
Pauvert, Paris 1987.

PhB — Marquis de Sade: Philosophie dans le Boudoir, in: ders.: (Euvres Com-
pletes du Marquis de Sade, Tome 3, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques
Pauvert, Paris 1986.

PhB, F — Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains, in: ders.:
(Euvres Complétes du Marquis de Sade, Tome 3, Paris 1986.

S — Marquis de Sade: Les cent vingt journées de Sodome, in: ders.: (Euvres Com-
pletes du Marquis de Sade, Tome 1, edit. par Annie Le Brun et Jean-Jacques
Pauvert, Paris 1986.

UB — Friedrich Nietzsche: UnzeitgeméBe Betrachtungen, in: ders.: Kritische
Studienausgabe, Werke, Band 1, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzi-
no Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

UB I, DS — Friedrich Nietzsche: UnzeitgeméBe Betrachtungen (I), David Strauss,
der Bekenner und der Schriftsteller, in: ders.: Kritische Studienausgabe, Wer-
ke, Band 1, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miin-
chen/Berlin/New York 1980.

UB II, HL — Friedrich Nietzsche: UnzeitgeméBe Betrachtungen (IT), Vom Nutzen
und Nachteil der Historie fiir das Leben, in. ders.: Kritische Studienausgabe,
Werke, Band 1, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Miinchen/Berlin/New York 1980.

UB 111, SE — Friedrich Nietzsche: Unzeitgeméfie Betrachtungen (III), Schopen-
hauer als Erzieher, in. ders.: Kritische Studienausgabe, Werke, Band 1, her-
ausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New
York 1980.

UB 1V, WB — Friedrich Nietzsche: Unzeitgemife Betrachtungen (IV), Wagner in
Bayreuth, in: ders.: Kritische Studienausgabe, Werke, Band 1, herausgegeben
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIGLEN 13

UP — Max Stirner: Das unwahre Prinzip unserer Erziehung, in: ders.: Parerga —
Kritik — Repliken, herausgegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg 1986.

V —Marquis de Sade: La Vérité (piece trouvée dans les papiers de La Mettrie), in:
ders.: (Euvres Completes du Marquis de Sade, Tome 1, edit. par Annie Le
Brun et Jean-Jacques Pauvert, Paris 1986.

WA — Friedrich Nietzsche: Der Fall Wagner, in: ders.: Kritische Studienausgabe,
Werke, Band 6, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Miinchen/Berlin/New York 1980.

Z — Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra, in.: ders.: Kritische Studienaus-
gabe, Werke, Band 4, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Monti-
nari, Miinchen/Berlin/New York 1980.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

1.1 VORWORT

sIndividualitat ist oberstes Gebot, um im
Schauspiel der Moderne eine Rolle spie-
len zu kbnnen*

(Schimank 2002: 48).

Spitestens seit Anfang der 70er Jahre des 20. Jahrhunderts erlebt die geistes- und
sozialwissenschaftliche Auseinandersetzung mit der Frage nach der Eigenart des
HIndividuums®, der ,,Individualitit®, und dessen Verhiltnis zum ,,Kollektiv* (Ge-
meinschaft/Gesellschaft) eine regelrechte Renaissance vor dem Hintergrund so-
zialer Prozesse in den kapitalistisch gepragten, westlichen Industrienationen. In
den 80er Jahren erhielt diese Entwicklung einen weiteren kréiftigen Schub. Aus-
schlaggebend waren hierfiir die politischen und sozialen Verdnderungen dieser
Zeit, die auf eine Atomisierung — im Sinne einer Entwurzelung des Individuums
— und Anonymisierung des Einzelnen' hinausliefen und im verstirkten MaBe
die traditionellen Bindungen wie Familie, Schichtzugehorigkeit, Betriebszuge-
horigkeit etc. negierten. ,,Individualitit und die Auswirkungen von Individua-
lisierungstendenzen sind daher erneut in den Fokus des offentlichen Interesses
geriickt. Die Frage nach der Stellung des Individuums gegeniiber der Gesellschaft
bzw. der sich in dieser Entwicklung herauskristallisierenden Form des Individu-
alismus auf gesellschaftlicher Ebene ist demnach erneut und unter verénderten
Rahmenbedingungen zu stellen. Ebenso fragt es sich, welche Implikationen sie
fiir ein modernes Konzept von ,,Individualitdt® hat, das sich notgedrungen in ei-
nem Wechselverhéltnis mit der gesellschaftlichen Struktur befindet. Zentral sind

1 | Im Folgenden wird aus Ricksicht auf den Sprachfluss auf die Ausformu-
lierung einer geschlechtsneutralen Begrifflichkeit verzichtet. In (fast) jedem
Fall sind selbstverstandlich sowohl Frauen als auch Manner gemeint.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE INDIVIDUALITAT

hierfiir Gedanken wie: Welche Herausforderung stellt der Prozess der zunehmen-
den Individualisierung an die Gesellschaft? Welche Ankniipfungspunkte fiir die
notwendige Riickbindung des Individuums an das Kollektiv fiir die Neukonstitu-
tion des philosophischen Konzeptes von Individualitit sind zu retten? Welche Be-
grenzungsmoglichkeiten beziiglich der Individualisierung bestehen? Dialektisch
geht mit der Analyse dieser Situation die Problematik der moglichen Folgen fiir
die Neuvausrichtung der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen einher — Gesell-
schaft hier als Raum jeglicher zwischenmenschlicher Interaktion verstanden. Die
Implikationen einer modernen Gesellschaftsordnung, die diesen aktuellen Aus-
gangsbedingungen Rechnung tragt, d.h. vor allem der (scheinbaren) Aufwertung
des Individuellen und dem Verlust von traditionellen Bindungen, gilt es in diesem
Zusammenhang auszuloten und der daran ankniipfenden Diskussion eine stabile,
theoretische Grundlage zu bieten. Anders ausgedriickt: Es handelt sich um die
Frage nach moglichen Ordnungsprinzipien in einer modernen, individualistisch
ausgerichteten Gesellschaft. Zentral innerhalb der Analyse ist der dem Konzept
der Individualitdt beigemessene Stellenwert. Dieses Konzept bildet das Funda-
ment fiir eine Neuorientierung und dient als Bewertungsmafstab fiir ein gesell-
schaftliches Ordnungsprinzip.

In dieser Arbeit soll der haufig als Krise im negativen Sinne wahrgenomme-
ne Umbruchprozess zum Anlass genommen werden, Individualitit in Form ei-
ner Konzeption von authentischer oder souveriner Individualitit?, daher auch im
folgenden als ,radikale Individualitit*® tituliert, neu zu betrachten und auf die
gegebenen Umsténde zu iibertragen. Letztendlich gilt es, die klassische Frage
nach der Moglichkeit umfangreicher Selbstentfaltung des Individuums im gesell-
schaftlichen Kontext aktuell zu beantworten. Die Arbeit ist dabei primér politisch-
philosophisch angelegt. Es geht mir dabei nicht um eine Einordnung in einen phi-
losophiegeschichtlichen Kontext, sondern um die exemplarische Untersuchung
einzelner, ausgesuchter politisch-philosophischer Zugidnge zur Thematik sowie
deren Potential fiir die heutige Situation.

Die individuelle Freiheit hat in den letzten Jahrzehnten eine vermeintlich ekla-
tante Aufwertung erfahren und ist zum Gradmesser fiir die Bewertung von Gesell-
schaftssystemen avanciert. Individualitit nimmt zumindest nominell in den ge-
sellschaftlichen Diskussionen einen besonderen Stellenwert ein. Wiederholt wird

2 | Auf die haufig, gesellschaftlich konnotierte Verbindung von souveraner
Individualitat und Mannlichkeit - im Sinne des Geschlechtes (,Gender”) -
kann ich in diesem Rahmen nicht weiter eingehen. Mir ist die Problematik
dessen durchaus bewusst.

3 | Ich habe den Terminus ,radikale Individualitat“ gewahlt, da alle drei
Denker in ihren Uberlegungen versuchen bis zur sinnbildlichen ,Wurzel*
(lateinisch: radix) der Individualitat vorzudringen, d.h. den Ursprung der
Individualitdt zu erkunden.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

auf die Termini der ,,Authentizitdt” und der ,,Identitdt* zuriickgegriffen, die sich
in unterschiedlichen Facetten breit gestreut in der Gesellschaft finden (z.B. in der
Werbung, in den Medien etc.) und Aspekte umschreiben, die in engem Zusammen-
hang mit Individualisierung stehen. Dabei ergibt sich fiir die heutige Gesellschaft
die paradoxe Situation, dass der Kapitalismus als Wirtschaftsordnung eine Ver-
einzelung des nach Besitztum strebenden, biirgerlichen Individuums als Voraus-
setzung fiir seine Entfaltung benatigt, wihrend andererseits eine bewusste Indivi-
dualitét dariiber hinausgeht und sich nicht auf diesen Aspekt beschrinken lassen
kann. Auf gesellschaftlicher Ebene wird das flexible Individuum aufgrund seiner
Bindungslosigkeit gleichzeitig als ein neues Problem fiir den Arbeitsmarkt wahr-
genommen, da die verdnderten Rahmenbedingungen auch negative Auswirkun-
gen auf die Belastbarkeit des Individuums als Kollateralschaden erkennen lassen.
Nach der Analyse des Soziologen Ulrich Beck lassen sich drei Stufen der In-
dividualisierung differenzieren:
» Herauslésung aus historisch vorgegebenen Sozialformen und -bindungen so-
wie Institutionen
« Verlust von traditionellen Sicherheiten
+ eine neue Art der sozialen Einbindung (vgl. Beck 1986: 206).

Seine Analysen haben weitgehend die deutschsprachige Diskussion tiber das Phé-
nomen geprigt. Der Prozess der Individualisierung, der sich in mehreren Schiiben
bereits im 18. und 19. Jahrhundert bemerkbar machte, ist hdufig durch eine Redu-
zierung auf die Atomisierung* gekennzeichnet. Gesellschaftliche Konflikte wer-
den auf diesem Weg subjektiviert. Die Gesellschaft als solche wird in diesem Sys-
tem auf eine Variable im Lebenslauf reduziert und verlangt vom Individuum eine
eigenstidndige Definitionsleistung innerhalb seiner Umwelt. Claudia Schwamborn
hat in ihrer Arbeit tiber Johann Wolfgang von Goethe das Dilemma, in dem sich das
Individuum der Moderne befindet, unter etwas anderen Gesichtspunkten fokussiert:

»,Das neuzeitliche Individuum steht [...] zwischen der Gefahr eines grenzen-
losen Individualismus und Egoismus, der die menschliche Gesellschaft zer-
stort und den Einzelnen isoliert, und dem Unheil einer Funktionalisierung
und Kollektivierung des Individuums, wobei die Menschenwlrde mit FiiSen
getreten wird und die Gesellschaft zur seelenlosen Maschinerie degene-
riert (Schwamborn 1997: 82).

Innerhalb dieses grob umrissenen Rahmens bewegt sich die erkenntnisleitende
Fragestellung der vorliegenden Arbeit. Dabei ist der Fokus auf die Konstituierung
von Individualitét gerichtet sowie dem Wechselverhéltnis zwischen Individualitét

4 | Vgl. zur von Beck vorgenommen Unterscheidung von ,Individualisierung*”
und ,Atomisierung”: Beck 1997a: 393; Beck 2000: 103.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

17


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE INDIVIDUALITAT

und Kollektiv. Christian Schmidt schrieb einleitend in seiner Untersuchung ,,In-
dividualitit und Eigentum® {iber die Bedeutung der Individualitit fiir die Selbst-
wahrnehmung moderner Gesellschaften:

sIndividualitdt und Eigentum sind die zwei Grundformen, auf denen die ge-
sellschaftlichen Systeme der Gegenwart beruhen. Ihrer Erhaltung ist die sozi-
ale Ordnung verpflichtet, die aus dieser Erhaltung ihre Legitimation bezieht.
Individualitat und Eigentum sind damit heute gleichermaflen zur Grundlage
und zum Ziel des menschlichen Lebens geworden® (Schmidt 2006: 7).

Aufbauend auf diesen Uberlegungen méchte ich die Frage aufwerfen, wie ein mo-
dernes Konzept von ,,Individualitit” beschaffen sein muss, um sich sowohl von ei-
nem (neo-)liberal geprigten KonzeptdesIdeals vom,,Selbstverwertungsnomaden‘*
bzw. dem ,,isolierten Wirtschaftsmenschen® (Weber 1920; hier: 1975: 184) abzu-
grenzen als auch von den traditionellen Vorstellungen, die das Individuum und
seine konkreten Eigenarten einem iibergeordneten Gemeinschaftsideal opfern,
wie sie in groen Teilen der konservativen Kreisen vertreten und auch in sozia-
listischen Stromungen zu finden sind. Damit ldsst sich als Ziel dieser Arbeit der
Versuch definieren, sich punktuell an ein modernes Konzept von ,,Individualitat®
unter aktuellen sozialen, kulturellen® und politischen Rahmenbedingungen anzu-
nédhern, in dem die Beantwortung der Frage nach dem Verhéltnis von Individuum
zur Gesellschaft vor dem Hintergrund der schwellenden sozialwissenschaftlichen
Debatte auf einer politisch-philosophischen Ebene ansetzt — zu Gunsten einer
Neufassung bzw. Modifizierung einer Gesellschaftsordnung, die sich um einen
Ausgleich individueller und gesellschaftlicher Interessen bemiiht. Hierfiir dient
mir die Untersuchung der radikalen Individualititsvorstellungen von D. A. F. De
Sade, Max Stirner und Friedrich Nietzsche als Ausgangsbasis. Diese drei Denker
haben sich in ihren Schriften eingehend mit den Fragen der Individualitét und der
Stellung des Individuums bzw. der Person’ innerhalb des Kollektivs beschéftigt.
Mit Ausnahme Nietzsches gelten sie bei weitem (noch) nicht als Klassiker der

5 | Vor dieser Reduzierung auf ein Selbstverwertungsnomaden warnte bereits
Max Stirner in seinem Hauptwerk ,Der Einzige und sein Eigentum®. Seine
folgende Aussage hat leider seine Aktualitdt behalten bzw. erst posthum
entfaltet: ,Uber der Pforte unserer Zeit seht nicht jenes apollinische: ,Erkenne
dich selbst’, sondern ein Verwerte Dich!“ (EE: 353).

6 | Den Begriff ,kulturell® verstehe ich in seiner breit gefacherten
Definition als Gesamtheit von durch Menschen modifizierten geistigen und
materiellen Gebilde.

7 | Der Begriff der Person impliziert gegenliber dem Begriff ,Individuum* ein
»selbstbewuftes Individuum*“ und ,frei-handeln-kénnendes, verantwortliches
Ich“ (vgl. Eisler 1927: 393).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Disziplin der politischen Philosophie.® Thre Philosophie, die auf der existentiellen
Erfahrung von Isolation und Atomisierung fufit und somit m.E. mit den von der
Sozialwissenschaft beschriebenen gesellschaftlichen Entwicklungen auf einer ab-
strakten Ebene ein hohes Maf} an Konvergenz aufweist, bietet sich als Basis einer
weiterfilhrenden Untersuchung an.

Auf den moglichen Einfluss des Stirnerschen Konzeptes von Einzigkeit hat
bereits der Politikwissenschaftler Jorg Ulrich verwiesen. Ein formuliertes Teilziel
seiner Arbeit war es, zu untersuchen, was ,,die polemische Kategorie der ,Ein-
zigartigkeit® an kritischen Impulsen [fiir ein postmodernes Konzept von Indivi-
dualitit] bereitzustellen in der Lage ist” (Ulrich 2002: 29). Seinen Ansatz, die
Einzigartigkeit der Individualitit entgegenzustellen’, halte ich fiir verfehlt — seine
aus der Untersuchung gewonnenen Einsichten teile ich hingegen. Er erklérte {iber
die Aktualitdt Stirners bezogen auf seine Gesellschaftsanalyse:

,Dieser Umstand, dafl die Individuen heute, auf der bisher héchsten Stufe
ihrer Vereinzelung, perfekter und auswegloser denn je dem Allgemeinen un-
terworfen sind, [...] begriindet die Aktualitat des Stirnerschen Denkens unter
gesellschaftlichen Verhéltnissen, die aufgrund der geschichtlichen Distanz
in ihrer Entwicklung sehr viel fortgeschrittener sind als zu Stirners Lebzeiten
[...] Sicher 1aBt sich mit Stirner kein Patentrezept fiir die Schaffung einer bes-
seren oder gar idealen Gesellschaft entwickeln (was er Ubrigens selber nie
intendierte!), wohl aber ein kritischer Sozialwissenschaft gut zu Gesicht ste-
hender Zugriff auf wesentliche Elemente des gegenwartigen Gesellschafts-
zustandes und die flr diesen charakteristische Herrschaft der Abstraktion
sowie ihrer Tendenz zur Verewigung gegen die nur empirisch daseienden und
vor allem endlichen Menschen® (ebd.: 250f.).1°

8 | Ahnlich verhalt es sich beziiglich der Soziologie. Die Implikationen von
Nietzsche und Stirnerfiirdie Soziologie wurden zwar vereinzelt beleuchtet, eine
systematische Untersuchung ist dennoch noch nicht vorgelegt worden. Uber
de Sade gibt es diesbezlglich bislang noch Gberhaupt keine Untersuchungen.
9 | Er bringt die Unterscheidung der beiden Begriffe pragnant mit den
folgenden Worten auf den Punkt: ,Individualitat ist bestimmbar, Einzig-
keit nicht“ (ebd.: 263). Ulrich setzt dabei den Begriff der Individualitat
unhinterfragt mit dem des Individualismus gleich und kommt daher zu seiner
Gegenulberstellung der beiden Begriffe. Ebenso wie ihm geht es aber auch mir
um ein Individualitatskonzept, das sich vom klassischen bis zeitgendssischen
Liberalismus durchziehende Bild von Individualitat.

10 | Ebenfalls sich auf die Philosophie der Poststrukturalisten berufend
postulierte Jurgen Mimken (2003) die Aktualitat des Stirnerschen Ansatzes
flr ein emanzipatorisches Konzept von Individualitat.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

19


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Ahnlich interpretierte der anarchistische Historiker Max Nettlau die Philosophie
Stirners unter Verweis auf die Besonderheiten seines propagierten Individualismus:

»FUr mich gehort er [Stirner] keineswegs dem engen Individualismus an, der
nur Individualist sein will und dadurch vom Bourgeois oder Tyrannen nicht zu
scheiden ist, sondern er begrindete jenen breiten, echten Individualismus,
der die Grundlage jedes freiheitlichen Sozialismus ist, die Selbstbestimmung
eines jeden Uber die Beziehungen, in die er mit anderen zu treten winscht:
diese kdnnen mutualistisch oder kommunistisch sein, eng oder entfernter,
kurz oder lang usw.. DaR der einzelne hierliber aus eigenem Wissen und
eigener Kraft entscheide, das hat Stirner gewlnscht, und dazu suchte er
ihn aus den Fesseln und Netzen der Autoritat zu befreien. Der Individualis-
mus als ausschliefliches Prinzip ist eine einseitige Losung und daher nicht
Freiheit, sondern Enge; der Individualismus aber als feinstes Werkzeug, um
jeden in das von ihm gewtlinschte Milieu zu versetzen, mufd jeder freien Grup-
pierung der Menschen zugrunde liegen“ (Nettlau 1925: 179).

Alle drei Denker — nicht nur Max Stirner — problematisieren wiederholt das
Verhiltnis vom Individuellem, dem Konkreten, zum Allgemeinem, dem Ab-
strakten. Das Verhiltnis des Individuums zur Gesellschaft nimmt Stirner als
eine Konfliktsituation wahr. Wihrend de Sade eine unbedingte Bejahung der
Individualitdt in Form eines absolut entgrenzten Individualismus in Gedan-
kenexperimenten ausdriickt, auch in konkreten Gesellschaftsutopien (z.B. im
Zuge seiner frithsozialistischen Inselutopie Tamoé in seinem philosophischen
Roman ,,Aline et Valcour®), ist Stirners Werk als eine Proklamation radikaler
Individualitit zu lesen. Nietzsche scheint in seinem Werk bei der Suche nach
einem Ausweg aus dem Nihilismus zwischen der Bejahung der Entwicklung
und der Suche nach einer metaphysischen Begriindung fiir diese neue Form
der Individualitdt zu schwanken. Dessen ungeachtet weisen die philosophi-
schen Gedankenginge der drei Denker eine Reihe von Ubereinstimmungen
auf, die eine gegenseitige Befruchtung bei der Analyse versprechen. Hierfiir
werde ich die Philosophie Nietzsches mit der jeweiligen von de Sade und Stir-
ner konfrontieren. In diesem Fall kommt der Philosophie Nietzsches eine dop-
pelte Funktion zu: Einerseits dient sie mir als Konstante, um ihre Stirken und
Schwichen bezogen auf die Konstruktion von Individualitét der beiden anderen
Denker zu fokussieren; andererseits dient mir das Herausstellen der Gemeinsamkei-
ten von de Sades und Stirners Denken mit der Philosophie Nietzsches zur wissen-
schaftlichen Legitimation einer politisch-philosophischen Auseinandersetzung mit
ihren Werken, die immer noch Vorbehalte im akademischen Diskurs hervorrufen.
Henry Miller bemerkte bereits in seinem Essay ,,Books of my life treffend tiber
die offentliche Wahrnehmung von D. A. F. de Sade, an der sich bislang nur wenig

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

geédndert hat: ,,[He is] one of the most maligned, defamed, misunderstood — deli-
berately and wilfully misunderstood — figure in all literature* (Miller 1952: 15).
Mit der Radikalitdt ihrer Gedankenexperimente und Aphorismen erdffnen die
drei Denker einen sehr klaren Blick auf die Gefahren einer Entwicklung zu einem
ungebindigten Individualismus, der wie z.B. bei de Sade in ,,Les cent vingt jour-
nées de Sodome* in eine Dystopie des Totalitarismus und ,,Entmenschlichung*
des Individuums umschligt!! (vgl. u.a. Horkheimer/Adorno 1944; hier: 2000:
100)'2. De Sade weist aber auch auf mogliche Auswege aus der Entwicklung hin
und thematisiert alternative Konzepte der Organisation von Gesellschaft, die den
neuen Anforderungen gerecht werden. Vor allem geht es aber um die Frage nach
der Beschaffenheit von ,,Individualitit™, d.h. einer Form von Individualitit, die
mit den aktuellen Entwicklungen korrespondiert und dem Individuum eine ad-
dquate Stellung im gesellschaftlichen Kontext erffnet. Dieses Durchdenken und
Benennen einer konsequent zu Ende gedachten Entwicklung ist typisch fiir de
Sade, der in seiner ,,Nouvelle Justine* den Libertin Rodin erkliren lisst: ,,Mais
la philosophie, Justine n’est point ’art de consoler les faibles; elle n‘a d’autre but
que de donner de la justesse a I’esprit et d’en déraciner les préjugés® (NJ I: 235).
Der Riickgriff auf die Philosophie Friedrich Nietzsches fiir die Kldrung
der Fragestellung muss dennoch verwundern. SchlieSlich wurde und wird sein
Werk bis heute interdisziplindr rezipiert. Welche neuen Erkenntnisse kann es
noch bieten? Daher stehe ich auch vor der Aufgabe, zu zeigen, dass eine Reihe
von Denkanst6Ben Nietzsches fiir die aktuelle Diskussion noch nicht ausge-
wertet zu sein scheinen.'® Trotz seiner vielschichtigen Rezeption galt Nietz-
sche bislang nur selten als Referenzpunkt fiir die Auseinandersetzung mit dem
Konzept der ,,Individualitdt und der aktuellen Entwicklung der Individuali-
sierung, wie es sich vor dem Hintergrund seiner Auseinandersetzung mit der von
ihm als ,,Décadence*!* titulierten gesellschaftlichen Entwicklung anbieten wiirde. '

11 | Bei diesem Umschlagen zeigt sich die Notwendigkeit einer Begrenzung
der Individualisierung.

12 | Die erste Jahreszahl bei den Literaturangaben bezieht sich jeweils auf
die Erstverdffentlichung der jeweiligen Schrift.

13 | Dies ist u.U. auf die vorrangig geisteswissenschaftliche Rezeption
der vergangenen Jahrzehnte zuruckzufihren. Die sozialwissenschaftliche
Erforschung Nietzsches ist verhaltnismaRig gering ausgepragt.

14 | Den Begriff der ,Décadence” libernahm Friedrich Nietzsche von Paul
Bouget aus dessen ,Essais de psychologie“ (vgl. Borchmeyer 2009: 65).

15 | Eine Ausnahme diesbezlglich stellt die Arbeit ,Individualitat als
politische Religion“ von Jorg Ulrich (2002; 2007) dar, in der Nietzsche zur
Erlauterung moderner Individualitdt akquiriert wird, und Erhard Mafalsky
2006, der dessen Thesen in den soziologischen Diskurs integriert. Vgl. auch:
Kapitel 1.5.1 der vorliegenden Arbeit.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

21


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Die aktuellen Diskussionen der akademischen Philosophie zehren zwar zum Teil
immer noch von dem Erbe des schwer verdaulichen ,,Dichterphilosophen®, des-
sen Philosophie sich um die Frage nach dem souverinen Individuum — in Form
des ,,Genies®, des ,,groBen Menschen* und des ,,Ubermenschen* — gruppiert, aber
die akademische Forschung hat die auf den Individualismus gerichtete Fokussie-
rung weitgehend aus den Augen verloren, die vor allem in der ersten Phase der
Nietzsche-Rezeption von Bedeutung war. Dabei prophezeite Nietzsche bereits in
der ,,Frohliche[n] Wissenschaft“ einen Verlust allgemein verbindlicher Werte als
Grundlage des gesellschaftlichen Lebens, als er sinnbildlich schrieb:

.Das grosste neuere Ereignis, - dass ,Gott todt ist’, dass der Glaube an den
christlichen Gott unglaubwurdig geworden ist - beginnt bereits seine ersten
Schatten Uber Europa zu werfen* (FW: 573).

Werden die sich daraus ergebenen Implikationen fiir ein Konzept von radikaler In-
dividualitét nicht génzlich ausgeklammert, werden sie lediglich oberflichlich an-
gesprochen. Vor allem das beriihmt gewordene Schlagwort vom ,,Ubermenschen®
kann nach Auffassung von Axel Honneth als eine kritische Form der Individualitét
(vgl. Honneth 2004: 179, 207f.) gelesen werden, wird aber unter diesem Gesichts-
punkt in der Forschung bisher vernachldssigt. In neueren Arbeiten wie z.B. der
von Alexander-Maria Zibis wurde die Aktualitit Nietzsches teilweise betont, da
dieser in seiner Philosophie die Risiken einer zugespitzten Individualisierung™
(Zibis 2007: 11) verkorpere und ein seiner Zeit weit vorausdenkender Philosoph
gewesen sei. Er betonte, dass Nietzsche stets der Individualitit den Vorrang ge-
geniiber dem Kollektiv einrdumte (vgl. ebd.: 13). Die hdufige Thematisierung der
Individualitét vor allem in den nachgelassenen Schriften Nietzsches stiitzt diese
These. Zibis kam zu dem Fazit: ,Nietzsche befreit von Dogmen, er befreit von
Angsten, er ermutigt zum Handeln und sein Denken zeigt Spielriume fiir selbst-
bewusste Individuen auf™ (ebd.: 211). In diesem Sinne gilt es das Werk der drei
Denker erneut zu lesen.

Dabei wurde in der Rezeptionsgeschichte wiederholt Nietzsches Bedeutung
fuir die Frage nach Individualitit postuliert. Der Theologe Johann Figal hat dies in
klaren Worten konstatiert:

»Aus dem Erbe der Aufklarung seit dem 18. Jahrhundert und dem Atheismus
seitdem 19.Jahrhunderterwachsen nach wievor gravierende Problemefurein
religiosesSelbstverstandnis.Dreidavonmdéchteichnennen,umvonihnenaus-
gehend mogliche Perspektivenfirdie Religionen zu Gberlegen. Sie sind mitden
Begriffen Atheismus, Immanenz und Individualitdt schlagwortartig wiederge-
geben. Nietzsche hat diese Themen radikal weitergedacht. Seine Antworten
sind zentrale Anfragen, die die Religionen in der Moderne nicht als belanglos
oder irrelevant fur sie selbst beiseite schieben kénnen* (Figal 2001: 72).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Ebenso finden sich in den betreffenden geistes- und sozialwissenschaftlichen Dis-
kursen vereinzelte Riickgriffe auf die Werke des D. A. F. de Sades und des Max
Stirner!6.

Der Schriftsteller Jean Starobinski (1989) bemerkte treffend tiber die Moder-

nitdt de Sades: ,,Unsere Zeit hat aus dem Marquis de Sade einen Klassiker ge-

16 | Auf die Bedeutung der Stirner’'schen Individualitdtskonzeption fur die
aktuelle Entwicklung haben zwar bereits Wolfgang Efbach in seinem Essay
»~Autonomie oder Souveranitat. Ambivalenzen im Denken der Freiheit“ (2001),
Jorg Ulrich in seiner Dissertation , Individualitat als politische Religion“ (2002)
hingewiesen (s. z.B. Ulrich 2002: 232) sowie unterschiedliche Referenten
auf der Tagung ,Max Stirner e I'individualismo moderno®, die 1994 vom
JIstituto Suor Orsola Benicasa“ in Neapel durchgefiihrt wurde, aber dennoch
fristen diese beiden Denker in der wissenschaftlichen Debatte ein
Schattendasein. Ulrich schrieb bezlglich der Aktualitat Stirners im
Allgemeinen: ,Stirners Aktualitdt besteht darin, daf er bereits zu seiner
Zeit im wesentlichen die ldeen und Ideale der damaligen Opposition
kritisierte aus deren Realisierung spater, unter welcher Pervertierung der
ursprunglichen‘ Ideen auch immer, nicht nur die Modernisierungskatastrophen
Faschismus und Stalinismus sich entwickelten, sondern schliellich auch
der heutige Stand einer von Individualisierung gekennzeichneten Gesellschaft,
in der die Individuen als Selbstvertungsnomaden ihrer restlosen Auflosung
ins Allgemeine, ihre ,Verrohstoffung' (Gronemeyer) und medienvermittelten
Gleichschaltung zu standardisierten Markenartikeln und damitmaéglicherweise
ihrem endgultigen Verschwinden entgegen“ (Ulrich 2002: 251). Ebenfalls
hat Arthur Kihn auf die potentielle Aktualitat Stirners verwiesen, als er
schrieb: ,Existenzphilosophische Orientierung des Denkens und Handelns
erweisen sich heute nach dem Scheitern grofRer kollektiver Ideologien flr die
Entwicklung einer Kultur der Klarheit und Selbstverantwortung in Feldern der
persénlichen und sozialen Lebenspraxis als wichtiger denn je* (Kihn 1993:
43). Uber die Bedeutung von Stirner fiir eine moderne Soziologie hat sich
Erhard Mafalsky in seinen ,Gedanken Uber Max Stirner” aus soziologischer
Sicht geduBert. Demnach ergeben sich bei einem Vergleich der Ideen Stirners
mit der Gesellschaft des 21. Jahrhunderts eine Reihe von liberschneidenden
Fragen und Probleme. Im Mittelpunkt dieser stehen dabei fir ihn jene, ,die
sich auf den Sozialisierungsprozeff und die Rolle des Individuums, ihrer
Méglichkeiten und Grenzen beziehen® (Maf3alsky 2006: 7).

Bereits in den 70er Jahren Wolfgang Essbach hatte in seinem Essay ,Das
Prinzip der namenlosen Differenz. Gesellschafts- und Kulturkritik bei B.
Traven® (1976) Stirners Kritik eines blrgerlichen Individualitatsgedankens
ins Gespréach gebracht.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

23


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

RADIKALE INDIVIDUALITAT

macht® (zitiert nach: J/J I: 324). Dieter Hoffmann erorterte die Aktualitidt von de
Sade und seinem Werk aus politikwissenschaftlicher Sicht:

,Die Sadesche Orgie ist also auch zu lesen als Parabel moderner Techno-
logie und als Parabel der Entmindigung des Subjekts. Unter einem allge-
meineren Aspekt gibt sie sich zu erkennen als Parabel des selbstherrlichen
Subjektes und seines zerstdrten Lebens. In dem eitlen Glauben befangen,
das rlcksichtslose Verfolgen des egoistischen Selbstinteresses und die
Konkurrenz bis aufs Messer, ja, bis zur eigenen Selbstzerstérung, fihre zum
Fortschritt des gesellschaftlichen Ganzen, degradiert das Sadesche Subjekt
sich zum willfahrig dienenden Objekt eines von ihm nicht mehr zu kontrollie-
renden Zusammenhanges, der sich schlieflich gegen es selbst wendet: die
Erhaltung und Zerstérung des Selbst gelangen im Universum de Sades wie
auch im Universum des inthronisierten Konkurrenzprinzips zur unvermeidli-
chen Kongruenz“ (Hoffmann 1983: 21f.).

Alle drei Denker verfolgen somit Gedankengéinge”, in deren Zentrum die ,,un-
eingeschrinkte Entfesselung des Menschen* steht, wie es Peter Koster (1972) als
Kernthese seiner Arbeit iiber Friedrich Nietzsche formulierte. Mit Theodor W. Ad-
orno und Max Horkheimer gesprochen (vgl. Horkheimer/Adorno 2000), klaren
sie in thren Werken die Aufkldrung tiber sich selbst auf, getreu dem de Sadeschen
Postulat aus seiner ,,Nouvelle Justine®, ,,tolt dire“ (und zu denken); die drei Au-
toren prisentieren eine philosophische und literarische Darstellung eines (fast)
konsequent zu Ende gedachten Individualismus. Sie zeigen in ihrer Radikalitét
die Konsequenzen - sowohl in Form der Potentiale und Chancen als auch der Ge-
fahren und Risiken eines auf entgrenzter Individualitit fuBenden Konzeptes von
Individualismus - in besonderer Klarheit auf. Sie bilden damit ein philosophisches
Fundament fiir die Anndherung an die Frage nach den Grenzen der absoluten Sou-
verdnitit des Individuums, vor der Nietzsche bereits wiederholt in seinem Werk
warnte (vgl. Fauser 1996: 15). Thre philosophischen und literarischen Texte lassen
sich vor diesem Hintergrund als Gedankenexperimente eines radikalen Strebens
nach Individualitdt interpretieren. Sie ermoglichen in ihrer teils karikaturhaften
Uberspitzung des Individualismus einen sehr klaren Ausblick auf seine mogli-
chen Tendenzen, neue Formen des gesellschaftlichen Zusammenlebens'® und die
begrenzten Auswirkungen einer solchen Entwicklung. Andere Passagen hingegen

17 | Einem eigenen philosophischen System verweigerten sich Stirner und
Nietzsche konsequent - die Gedankengange de Sades sind unausgereift, als
Systementwiirfe gelesen haben sie lediglich fragmentarischen Gehalt.

18 | Die Frage nach einer Implementierung und Institutionalisierung dieser
Strukturen wird in diesem Rahmen zugunsten eines rein auf das Individuum
gerichteten Blickwinkels aufler acht gelassen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

lassen sich als Gesellschaftsutopien lesen, die Ankniipfungspunkte fiir einen aktu-
ellen Diskurs bieten. Sie versprechen daher unter dem hier gewihlten Blickwinkel
fruchtbare Impulse fiir die laufenden Debatten. In diesem Sinne stellt meine Ar-
beit auch einen Versuch dar, das Potential primér philosophischer und literarischer
Texte fiir die Beantwortung aktueller sozialwissenschaftlicher Problemstellungen
aufzuzeigen. Dadurch soll die philosophische Grundierung der Sozialwissen-
schaften verteidigt und gestarkt werden.

Gleichzeitig erdffnet die Konfrontation des Konzepts von Individualitit von
Nietzsche mit denen der anderen beiden Denker einen neuen Blick auf sein Werk
und ldsst dementsprechend neue Anregungen fiir die Klarung strittiger Aspekte
der Philosophie Nietzsches erwarten.

Eine Ubertragung der bei allen drei Denkern radikal ausgeprigten individu-
alistischen Philosophie auf eine moderne Gesellschaftsordnung als Kriterium fiir
eine Modifizierung muss auf den ersten Blick befremden. Durch das Werk de Sa-
des ziehen sich polemische AuBerungen gegeniiber der klassischen Gesellschafts-
theorie von Jean-Jacques Rousseau und Thomas Hobbes sowie kritische Bemer-
kungen tiber Nicollo Machiavelli; Max Stirner assoziierte in seinem Hauptwerk
,,Der Einzige und sein Eigentum* mit Gesellschaft in erster Linie die ,,Geféingnis-
gesellschaft™ (vgl. EE: 194); Friedrich Nietzsche hat sich wiederholt abwertend
iiber die Gesellschaft geduflert, die in seinen Augen lediglich eine ,,Herde* oder
einfach nur die ,,Masse* verkorperte. Dennoch bieten sie jeweils Ansitze fiir ein
neues Gesellschaftsdenken und fiir eine neue Form des Gesellschaftsvertrages mit
einer starken Betonung von Individualitét. So erlduterte bereits Bernd Kast beziig-
lich Stirners Essay ,,Das unwahre Prinzip unserer Erziechung®:

»Stirner geht es nicht darum, von einem gesellschaftlichen ldealzustand aus
Direktiven fir den Einzelnen zu deduzieren. Er beschreitet den umgekehrten
Weg: den Weg zu einer idealen Gesellschaft und zu idealen Verkehrsformen
Uber die Selbstverwirklichung des Individuums*“ (Kast 1979: 71).

Im ersten Teil der Arbeit werde ich den begriffsgeschichtlichen Rahmen abstecken
(Kapitel 1.2 der vorliegenden Arbeit) und grob den aktuellen Diskurs referieren
(Kapitel 1.3 der vorliegenden Arbeit) sowie eingehend die Methodenfrage eror-
tern (Kapitel 1.7 der vorliegenden Arbeit). Die Methodenfrage verdient besonde-
res Augenmerk, da sich die Arbeit einem interdisziplindren Ansatz verpflichtet
fiihlt, der sowohl die sozialwissenschaftliche Ebene (Soziologie, Politikwissen-
schaft) als auch die geisteswissenschaftliche (Literaturwissenschaft, Philosophie)
adédquat beriicksichtigen muss. Ich habe mich vor diesem Hintergrund dafiir ent-
schieden, die Philosophie der drei Denker nach der von Wilhelm Dilthey (vgl.
Kapitel 1.7.1.1 der vorliegenden Arbeit) umrissenen Methode der ,,geisteswissen-
schaftlichen Hermeneutik® zu untersuchen, unter Berticksichtigung der Kritik und
Weiterentwicklung hin zu einer ,,philologischen Hermeneutik® durch den italieni-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

25


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

RADIKALE INDIVIDUALITAT

schen Philosophen Emilio Betti (vgl. Kapitel 1.7.1.2 der vorliegenden Arbeit). Die
Analyse der Werke'® der drei Denker verliuft anhand eines vorher festgelegten
Rasters, das mir eine Ordnung der Gedankengéinge ermdglicht und mit seinen
abstrakten Kategorien fiir einen Vergleich der Philosophie der drei Denker un-
umgénglich ist. Beginnen werde ich mit einer Analyse der Philosophie Friedrich
Nietzsches (Kapitel 2 der vorliegenden Arbeit). Im weiteren Verlauf werde ich die
Ergebnisse beziiglich der Philosophie D. A. F. de Sades (vgl. Kapitel 3 der vorlie-
genden Arbeit) und Max Stirners (vgl. Kapitel 4 der vorliegenden Arbeit) einem
konfrontativen Vergleich mit jenen aus der Analyse Friedrich Nietzsches unterzie-
hen. Die sich daraus ergebenden Ubereinstimmungen und Differenzen werde ich
auf die Anwendbarkeit fiir die Modifizierung der gesellschaftlichen Rahmenbe-
dingungen hin untersuchen (vgl. Kapitel 5 der vorliegenden Arbeit).

Im Zuge der Analyse der einzelnen Denker werde ich singuldre Einfliisse auf
ihr Denken durch die Rezeption anderer Philosophen sowie intertextuelle Beziige
pointiert in Exkursen berticksichtigen. Dies ist notwendig, um einen Blick auf
potentielle geistesgeschichtliche Einfliisse zu gewéhren und den zeitgendssischen
Rahmen abzustecken, in dem ihre Ideen entstanden. Gleichzeitig bietet sich dieses
Vorgehen als Korrektiv fiir die hermeneutische Interpretation an. Diese Exkurse
konnen dabei nur rudimentér ausfallen, da eine jeweils addquate Thematisierung
den Umfang der Arbeit sprengen wiirde.

In einer Auseinandersetzung mit den eingangs umrissenen, aktuellen Dis-
kursen werde ich meine Ergebnisse aus dem konfrontativen Vergleich vor dem
Hintergrund einer Anndherung an ein modernes Konzept von Individualitét disku-
tieren, und einen Ausblick auf die Impulse bieten, welche die aktuelle Diskussi-
on tiber eine Neuausrichtung der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen aus der
Philosophie der drei Denker gewinnen kann.

1.2 ARBEITSDEFINITIONEN ZENTRALER BEGRIFFE

Die vorliegende Arbeit kreist um die in den geistes- und sozialwissenschaftlichen
Disziplinen sehr unterschiedlich definierten, meist nur sehr vage umrissenen Ter-
mini von ,Individualitdt” und ,,Individualismus® sowie verwandte Begriffe wie
,Personlichkeit”, ,,Ich etc. Auf die Gefahr der Vagheit des Begriffs ,,Individua-
litdt* haben bereits Karl Eibl und Marianne Willems in der Einleitung zum The-
menheft ,,Individualitit™ der Zeitschrift ,,Aufklarung verwiesen:

»Individualitat' gehort zu den Wortern mit grundbegrifflicher Aura, die - wie
z.B.auch ,Macht’, ,Bildung’, ,Freiheit’, ,Realismus’, ,Bewufitsein‘ usw. - hohen

19 | Hinweise zur Zitation der Werke finden sich im Siglenverzeichnis der
vorliegenden Arbeit (vgl. S. 9 der vorliegenden Arbeit).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

interdiskursiven Tauschwert besitzen: In vielen wissenschaftlichen Diszipli-
nen, in vielen Bildungszirkeln verbinden sich mit dem Wort irgendwelche Vor-
stellungen, man meint, sich Gber die Grenzen der Diskurse hinweg schnell ver-
standigen zu kdnnen; aber allzuoft erkauft durch Vagheit, Inhaltsarmut oder
Mifverstandnisse bei der AnschluBkommunikation“ (Eibl/Willems 1996: 3).

Auch die beiden neueren philosophischen Untersuchungen von Volker Gerhardt
(1999; 2000) tiber den geistesgeschichtlichen Impetus des Terminus ,,Individua-
litat* — einem Begriff, der in vielen philosophischen Worterbiichern und Lexika
mit dem des ,,Individuums® gleichgesetzt wird — zeugen von der Schwierigkeit
der Ein- und Abgrenzung. Richard Miiller-Freienfels kritisierte in seiner Studie
,,Philosophie der Individualitit™ gar die Verwendung des Begriffs der ,,Individu-
alitdt® an sich.

»[Dlie Individualitat erscheint mir [...] als etwas Irrationales, etwas das nicht
eingehtin die Begriffe dertraditionellen Logik, etwas, das zwar unter mancher-
lei Gesichtspunkten rationalisierbar ist, aber in seinem tiefsten Wesen sich
jederSchablone entzieht, und als ein einziges, wenn auch nicht Abgrenzbares,
weder mit anderen, noch dauernd mit sich selbst identisches, darum jedoch
keineswegs chaotischen Wesen zu begreifen ist“ (Muller-Freienfels 1923: 3).

Vor diesem Hintergrund erscheint es mir notwendig, jeweils Arbeitsdefinitionen
der fiir die Untersuchung grundlegenden Begriffe voranzustellen, die mir bei den
folgenden hermeneutischen Interpretationen der Quellentexte als Anhaltspunkte
gedient haben. Dabei bin ich mir der Gefahr bewusst, dass ich mich der ,,Individu-
alitdt® nur iiber eine Abstraktion des Phinomens nihern kann, da ,,Individualitit®
per se Unsagbares darstellt.

Ich orientiere mich bei der Verwendung des Begriffs der ,,Individualitit an
der im von Max Miiller und Alois Halder herausgegebenen ,,Philosophischen
Worterbuch abgedruckten Definition. Ergdnzend werde ich mich an den prézi-
sierenden Definitionen von Annemarie Pieper und Lucien Séve orientieren. Max
Miillers und Alois Halders Definition von ,,Individualitit™ lautete: ,,[Individualitét
ist] der Inbegriff der Eigenschaften oder Merkmale, durch die sich etwas als be-
stimmtes ,Dies-Da‘, als einmaliges Individuum bekundet* (Miiller/Halder 1988:
146). Damit lasst sich Individualitit iiber die Merkmale des Individuums beschrei-
ben, die seine jeweilige Singularitit ausmachen und die Abgrenzung von anderen
Individuen erméglichen. Der etymologische Ursprung des Wortes — lateinisch fiir
,.das Ungeteilte — wird auf diese Weise addquat wiedergegeben. Ein weiterer As-
pekt, den Lucien Séve auf den Punkt brachte, ist ,,die Tatsache, daf3 ein menschli-
ches Subjekt seine Originalitit und Unabhéngigkeit behauptet™ (Séve 1999: 625),
auf die Individualitét zuriickzufiihren sei. Dem Konzept der Individualitt ist da-
mit immer auch ein aktiver Akt immanent. Vor diesem Hintergrund grenze ich

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

27


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

RADIKALE INDIVIDUALITAT

den Begriff der ,,Individualitdt vom haufig synonym verwendeten Begriff des
LHIndividuums* ab, der sich zwar auch iiber seine Singularitét definiert, aber nicht
notgedrungen mit ,,Individualitit im Sinne einer aktiven Aneignung der Anla-
gen des Selbst einhergeht. Annemarie Pieper hat im ,,Handbuch philosophischer
Grundbegriffe” diese Unterscheidung der beiden Begriffe pragnant auf den Punkt
gebracht. Sie schrieb diesbeziiglich:

,Die Individualitat des Individuums besteht nicht oder jedenfalls nicht primar
in seiner ontologisch begrindeten Singularitat, sondern ist etwas, dafd das In-
dividuum selber vollbringen muf}, um Individuum zu sein. Dieser Akt der Ver-
innerlichung’ oder ,Aneignung’' des ,Selbst’ begrundet die absolute Positivi-
tat des Individuums, das sich selbst zum Prinzip seiner Individualitat macht,
indemessichinseiner Geschichtlichkeitakzeptiertundalsschlechthinverant-
wortlichfursein Handeln bestimmt. Der Ursprung derIndividualitatliegt mithin
im Modus der freien Selbstbestimmung des Einzelnen, die aufgrund ihrer Ge-
schichtlichkeit den Charakter der Einzigartigkeit hat und so als das Ureigenste
des Individuums in allen seinen Handlungen wirklich ist“ (Pieper 1973: 732).

Uber das gegenseitige (Wechsel-)Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft
erklarte sie weiterhin: ,,Die Individualitit des Individuums ist daher nie etwas
isoliert fiir sich Bestehendes, sondern eine schon wesentlich auf die Individua-
litdt anderer, sich ebenfalls in freier Selbstbestimmung realisierender Individuen
bezogen® (ebd.: 733). Heinz Abels lieferte in seiner Untersuchung iiber Identitit
folgende Definition, die die getroffenen Aussagen noch konkretisiert:

LIndividualitdt meint einerseits das BewufBtsein des Menschen von seiner
Besonderheit und das Bediirfnis, diese Einzigartigkeit auch zum Ausdruck
zu bringen, und andererseits die von ihm selbst und den anderen objek-
tiv festgestellte Besonderheit und Einzigkeit. [...] Die Individualitat der Mo-
derne lebt grundsatzlich vom Anspruch des Menschen, das gleiche Recht
wie jeder zu haben, ein einzelner fur sich zu sein, also ohne Rucksicht auf
Herkunft, Geschlecht, soziale Lage oder andere Zuschreibungen. Die lebt
zweitens vom Bewuftsein der Differenz in héchst unterschiedlich sozialen
Bereichen. Drittens schliesslich lebt die Individualitét der Moderne von dem
BewuBtsein des Menschen, einen funktionalen Beitrag flr die Gesellschaft
zu erbringen” (Abels 2006: 4 3f.).

BezogenaufdasKonzeptvon,,Individualitit”inder Moderne nannte Uwe Schimank
das ,,Selbstverstindnis der Person als einzigartiges und selbstbestimmtes Wesen*
(Schimank 2002: 9) als grundlegendes Element. Individualitét ist somit an den
Prozess der Selbsterkenntnis gebunden. Claudius Mefner prizisierte den Begriff
der ,,Individualitdt” in seiner Auseinandersetzung mit dem Begriff des ,,Selbst:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

,Als Selbst kann man diejenige Auspragung des Ich begreifen, in der die
selbstbewufite Aneignung der eigenen Geschichte als Bedingung der Iden-
titat erscheint. Sofern im Selbst die Selbstandigkeit und Differenzen des
Individuums gegentber Anderen mitgedacht ist, kann man auch von der In-
dividualitat oder der Person sprechen” (Mefner 1998: 18).

Im engen Kontext mit dem Begriff der Individualitit steht somit derjenige der ,,Per-
sonlichkeit®, der in der Literatur partiell als dessen Synonym verwendet wurde und
wird. Fritz Mauthner definierte den Begriff der ,,Personlichkeit* mit den Worten:

~Personlichkeit ist uns seit Goethe etwas wie ein hdchstes Gut geworden,
das letzte Ziel von Menschen, die sich nicht mehr als Atome einer Masse,
eines Staates fuhlen, sondern den Kern ihres eigensten Wesens zur Geltung
bringen wollen: ihre Individualitat® (Mauthner 1924: 527).

In Anlehnung an den Theologen Friedrich Daniel Schleiermacher unterschied
Manfred Frank hingegen zwischen der ,,Personalitét™ (Seinsweise eines Besonde-
ren) und der ,,Individualitdt (Seinsweise eines einzelnen Subjektes) (vgl. Frank
1986: 64). E. Niemann ging mit ihm konform:

»,Somit sehen Sie auch leicht, daf auch der Begriff der Individualitat und der
Personlichkeit nicht dasselbe ist, weil Personlichkeit, d.h. Gberhaupt Person-
sein, das Wesen des Menschen, als der verniinftigen Natur ausmacht, Indi-
vidualitat dagegen eine besondere Unterschiedlichkeit von dem allgemeinen
Menschensein besteht” (Niemann 1881: 172).

Hier zeigt sich wiederum der enge Zusammenhang von ,,Personlichkeit* und ,,In-
dividualitdt™: ,,Personlichkeit” bezeichnet dementsprechend die Gesamtheit von
Gemiit und Charakter eines Individuums in Bezug auf die Gattung Mensch. Ande-
re Definitionen sehen in der Personlichkeit eine Form der durch gesellschaftliche
Bildung herauskristallisierten Individualitit. Der Begriff wird bei der Analyse der
Quellen beriicksichtigt und in den Untersuchungsverlauf integriert, da er Uber-
schneidungen mit dem Terminus ,,Individualitdt® aufweist.

Bei der Verwendung des Terminus ,,Individualismus®, der um 1750 in Frank-
reich im Umfeld der Friihsozialisten — vor allem in der Schule Saint-Simons —
erstmals auf gesellschaftliche und politische Zusammenhénge angewandt wurde,
greife ich auf Giinter Hartfiel zuriick, der den Individualismus als

Lgrundlegende Lehre bzw. Auffassung, die das Individuum in den Mittel-
punkt stellt bzw. die Vorrangigkeit seiner Interessen, BedUlrfnisse, Rechte,
Entwicklung usw. gegenlber der sozialen Umgebung hervorhebt” (Hartfiel
1982: 328)

konkretisierte.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

29


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Die von Hartfiel geprégte Definition deckt sich mit den géngigen, in der So-
ziologie verwendeten Definitionen des Begriffs. Sie passt ebenso auf den Begriff
»EBgoismus®, der als verschirfte Form des Individualismus gelesen werden kann
(vgl. Halbfas 1972; Borsche 1976). Der ,,Egoismus®, der vor allem bei der Ana-
lyse der Texte von D. A. F. de Sade und Max Stirner eine wichtige Rolle spielt,
wird im kommenden vor diesem Hintergrund — soweit nicht anders angegeben
— als eine Auspragung des Individualismus gelesen. Rudolf Eisler unterschied in
seinem ,, Worterbuch der philosophischen Begriffe* zwischen einem theoretischen
Egoismus, den er mit dem ,,Solipsismus® gleichsetzt, und einem praktischen Ego-
ismus, den er mit den Begriffen ,,Ichtum, Eigenliebe, Selbstsucht, Eigennutz*
(Eisler 1910: 251) umschreibt. Fiir ihn fiel Stirner unter die Kategorie des ,,prakti-
schen Egoismus® (vgl. ebd.: 252). Fiir Wilhelm Traugott Krug lésst sich der Ego-
ismus wie folgt definieren: ,,Egoismus ist Ichthum [...] Man versteht also darun-
ter nichts anderes als Selbstsucht oder Eigennutz aus iibertriebener Selbstliebe
(Krug 1969a: 666f.). Fiir die vorliegende Arbeit bietet sich die Definition an, dass
es sich beim Egoismus um eine Weltanschauung oder Lebensmaxime handelt, die
die Individualitit bzw. die Person ins Zentrum der Wertsetzung stellt.

Den in der Soziologie hiufig mit ,,Individualismus® gleichgesetzten Begriff
der ,Individuation®, den Friedrich Nietzsche vorrangig bei seiner Auseinander-
setzung mit dem ,,principium individuationis® verwendet, fasse ich im Sinne von
,,Atomisierung“?® auf, d.h. als Besonderung des Einzelnen, nicht mehr Teilbaren
bzw. der Vereinzelung. Lucien Séve verwies in seinem Beitrag ,,Individuum/Indi-
vidualismus* auf den Ursprung des Wortes in der scholastischen Philosophie, die
mit diesem den ,,Ubergang von der Allgemeinheit des Begriffs oder der Spezies
zur Einzelexistenz® (Séve 1999: 625) beschrieb. Anhand dieser engen Definition
wird bereits deutlich, dass ich zwischen ,,Individuation* und dem breiter gespann-
ten Konzept von ,,Individualismus* bewusst unterscheide. Individuation l4sst sich
als eine Form der ,,Atomisierung® und Vereinzelung lesen, wihrend der Indivi-
dualismus eine Weltanschauung beschreibt, die dem Individuum gegeniiber der
Gemeinschaft den Vorrang einrdumt. Ein weiterer wichtiger Begriff ist der der
Individualisierung, der weitgehend als ein Synonym fiir Atomisierung verwen-
det wird. Er beschreibt den schrittweisen Verlust der Bindungen des Individuums
an die Konventionen seiner Lebenswelt. Glinter Abels fasste ihn in den Worten
zusammen: ,,Der schillernde Begriff (...) der Individualisierung meint die eige-
ne Vorstellung des Individuums von sich selbst und von der sozialen Bedeutung

20 | Obwohl es sich bei den Begriffen ,Atom“ und ,Individuum“ im geistes-
wissenschaftlichen Gebrauch um Synonyme handelt, die als Bezeichnung fur
den kleinsten, unveranderlichen und unteiloaren Baustein dienen, werden
die beiden Begriffe in der geistes- und sozialwissenschaftlichen Diskussion
unterschiedlich gewertet.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

und Relevanz der gesellschaftlichen Verhéltnisse* (Abels 2006: 45). Er reicht
damit iiber die klassische Reduzierung des Begriffs auf ,,Atomisierung® hinaus.
Ebenfalls von Relevanz ist in diesem Zusammenhang die Vorstellung vom ,,Ich*.
Eisler erlduterte sie mit den Worten: ,,Das ich ist das Identische, Permanierende,
die Einheit des lebenden, bewufiten Wesens“ (Eisler 1910: 500). Dementspre-
chend werde ich in der folgenden Untersuchung den Begriff fachterminologisch
als ,,Identitédt des Subjektes auffassen, d.h. als die Bezeichnung fiir Identitét des
Individuums. Der Begriff der ,,Identitdt”, ins Deutsche hdufig auch als ,,Einer-
leikeit” bzw. ,,Sichselbstgleichheit” iibersetzt, bezeichnet die kennzeichnenden
Charaktermerkmale eines Individuums, wie z.B. die Kollektiveigenschaften. Er
wird in der Regel synonym mit dem Begriff der Individualitéit benutzt. O. Mez de-
finiert den Begriff im ,,Historischen Worterbuch der Philosophie®: ,,Der Ausdruck
<I.> bezeichnet eine jegliche Bezichung, welche die durch das diskursive Denken
ermoglichte Vervielfiltigung der Vergegenstindlichkeit eines Gegenstandes auf-
hebt“ (Mez 1976: 143). Eisler definierte 1927 im ,,Worterbuch der philosophi-
schen Begriffe* den Begriff wie folgt:

Jl.istl.phdnomenologischundlogisch:EinheitderBedeutung,des Gedachten,
,Gemeinten‘ gegenuber der Mannigfaltigkeit der Denk- und Vorstellungsakte,
die sich auf denselben (realen oder idealen) Gegenstand beziehen; 2. Psycho-
logisch: das sich Gleich-Bleiben des Bewufitseins als einheitliches Ganzes in
mir Stetigkeit; auf Grundlage der Erinnerung ergibt sich ein Ls.-BewuBtsein;
3. Real: das sich selbst gleichbleiben eines Dinges oder Wesens im Wech-
sel seiner Zustande und im Verlaufe einer Entwicklung® (Eisler 1927: 700).

Peter Lohaull verwies in seiner Analyse ,,Moderne Identitdt und Gesellschaft
ebenfalls explizit auf den Zusammenhang von ,Identitdt und ,,Individualitét®:
,,Die moderne Identitit beruht auf der Vorstellung autonomer Individualitét™ (Lo-
hauf} 1995: 154). Eine néhere Erlduterung dieses Sachverhalts bleibt er an dieser
Stelle schuldig.

In der Soziologie und der Sozialpsychologie ist hingegen die Gleichsetzung
von Individualitit und Identitdt umstritten (vgl. z.B. Straub 1999). Dabei ist diese
Auffassung rein auf die Selbstidentitidt gemiinzt — die Dimension einer ,,sozialen‘
bzw. ,.kollektiven* Identitdt wird in der vorliegen Arbeit nur in Bezug auf die
Konstruktion von gesellschaftlichen Rahmenbedingungen fiir die Entwicklung
und Umsetzung der Individualitédt Eingang finden.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

31


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

RADIKALE INDIVIDUALITAT

1.3 ,,INDIVIDUALISMUS“ UND ,,INDIVIDUALITAT
IN DER AKTUELLEN SOZIALWISSENSCHAFT-
LICHEN DiISKussION

,Der Zerfall von Individualitat heute lehrt
nicht blof3 deren Kategorie als historisch
verstehen, sondern weckt auch Zweifel
an ihrem positiven Wesen*
(Horkheimer/Adorno 2000: 257).

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der Ideologie, den Phianomenen
und den sozialen Auswirkungen des ,,Individualismus* auf die biirgerliche Gesell-
schaft ist seit jeher ein wichtiger Bestandteil der sozialwissenschaftlichen Diszi-
plinen gewesen. Schon das Denken der Klassiker der soziologischen Theorie hat
sie mafigeblich geprigt. Auch in der Politikwissenschaft spielte seit jeher die Aus-
balancierung des Verhiltnisses von Individuum und Gemeinschaft eine wichtige
Rolle, speziell innerhalb der Disziplin der politischen Theorie und Ideengeschich-
te, in der Frage nach der geeigneten Staatsform, dem institutionellen Aufbau und
der Legitimation des Staates schlechthin. Auf die Bedeutung der Positionierung
gegeniiber dem Konzept des Individualismus fiir die Politik hat bereits F. Kohler
in seiner Darstellung ,,Wesen und Bedeutung des Individualismus® beziiglich der
Nationalstaaten im Jahr 1922 hingewiesen:

,Es kann kein Zweifel dariber herrschen, daf jede Nation sich Uber die Trag-
weite gerade ihrer Auffassung und Handhabung des Individualitatsprozes-
ses klar sein muf3, will sie nicht Schaden leiden um deswillen einerseits die
Rechte, andererseits die Auswlichse des Individualismus nicht geblhrend in
Rechnung setzte” (K6hler 1922: 37f.).

In den 70er und 80er Jahren des letzten Jahrhunderts hat die Diskussion um die
Individualisierung in der westlich-kapitalistischen Welt eine Renaissance erfah-
ren — in mehren Léndern und Regionen unabhéngig voneinander. Wahrend in den
USA die Diskussion vorrangig auf der politikwissenschaftlichen Ebene der Aus-
einandersetzung zwischen liberalen und kommunitaristischen Fraktionen verlief
(vgl. z.B. Crittenden 1992; Worku 1997), ausgelost von und begleitet durch die
Renaissance des Kontraktualismus, gilt im deutschsprachigen Raum die Gefah-
renanalyse des Soziologen Ulrich Beck (Beck 1983, 1986) als Initialziindung fiir
eine (Re-)Thematisierung von ,,Individualismus® und seinen gesellschaftlichen
Folgen. Ulrich Beck definierte in ,,Die Erfindung des Politischen den Individua-
lismus, den er in diesem Zusammenhang auf den Aspekt der ,,Individualisierung*
reduzierte, wie folgt:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

»Schlicht gesagt, meint ,Individualisierung': den Zerfall industriegesell-
schaftlicher Selbstverstandlichkeiten sowie den Zwang, ohne Selbstver-
standlichkeit fir sich selbst und miteinander neue ,Selbstverstandlichkei-
ten’ zu finden und erfinden“ (Beck 1993: 151).

Im Gespridch mit Johannes Willems differenzierte Ulrich Beck den Begriff der
,Individualisierung® weiter aus:

sIndividualisierung bedeutet zunachst einmal, dass man in eine institutionel-
le Dynamik geréat, die als Adressaten im Einzelnen und nicht die Gruppe hat.
Dies wiederum hat zur Folge, dass man freigesetzt wird aus traditionellen
Vorgaben, etwas daraus, wie man in Geschlechterrollen das Familienleben
organisiert” (Beck 2000: 87).

In diesem Gespréach formulierte er dariiber hinaus seine Abgrenzung gegeniiber
anderen begrifflichen Belegungen des Terminus der Individualisierung:

slch verstehe unter Individualisierung nicht neoliberalen Egoismus, Mark-
tegoismus. Das ist ein Missverstandnis, das insbesondere im angelsachsi-
schen Bereich anzutreffen ist. Individualismus bedeutet bei mir auch nicht
Emanzipation oder eine wachsende Wabhlfreiheit von Individuen, wodurch
die Menschen immer mehr an Personlichkeit und Einmaligkeit gewinnen, wie
viele das unterstellen. Schon gar nicht bedeutet Individualisierung in mei-
nem Verstandnis des Begriffs Autonomie oder gar Autarkie, dass man also
unabhangig ist voneinander und dass man zur [...] Monade wird. [...] Was
ich unter Individualisierung verstehe, lasst sich am besten damit erklaren,
dass ich mit dem Begriff institutionalisierter Individualismus beginne. Ins-
titutionalisierter Individualismus besagt, dass es sich dabei nicht nur um
eine Wahrnehmungsform der Einzelnen handelt, sondern es werden damit
zentrale Institutionen der modernen Gesellschaft bezeichnet, wie beispiels-
weise die Notwendigkeit, sich eine eigene Biographie zu entwickeln, sich aus
kollektiven Vorgaben herauszulésen” (ebd.: 84f.).

Auch in anderen europdischen Landern setzte unter dhnlichen Voraussetzungen
eine erneute Diskussion ein (z.B. in Grofbritannien durch die Arbeiten des Sozio-
logen Zygmund Bauman). Sibylle Kalupner fasste die europdische und amerikani-
sche sozialwissenschaftliche Diskussion in ihrer Untersuchung ,,.Die Grenzen der
Individualisierung® mit folgenden Worten zusammen:

»Sucht man nach einem gemeinsamen Kern dieser Ansatze jenseits ihrer
spezifischen Zugange und konkreten Fragestellungen, wird ein zentrales Mo-
tiv erkennbar, das alle miteinander teilen. Bis zu einem gewissen Grad kultu-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

33


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

RADIKALE INDIVIDUALITAT

reller Varianz beziehen sich die genannten Problemstellungen auf das Motiv
eines historisch diagnostizierbaren ,Gemeinschaftsverlust’, also auf die Fra-
ge, ob die gegenwartig beobachtbaren Veranderungen als abgeleitete Folge
eines die westlichen Gesellschaften seit langerem betreffenden Moderni-
sierungsprozesses anzusehen sind, in dessen Konsequenz sich tradierte
Gemeinschaftsformen zwangslaufig auflésen mussen” (Kalupner 2003: 8).

Die politische und gesellschaftliche Transformation in den ehemaligen Ostblock-
staaten in den 90er Jahren aufgrund des Scheiterns des realexistierenden Sozi-
alismus bot zudem neuen Stoff fiir die international gefiihrte Debatte. Im Mit-
telpunkt des Diskurses steht dabei jeweils die Frage nach der Bindungsfahigkeit
des Individuums, den neuen Bindungsformen und verbindenden Faktoren sowie
den Auswirkungen des sozialen Wandels auf die jeweilige ,, Wertegemeinschaft*.
Individualismus wird dabei hdufig synonym fiir den Begriff der ,,Atomisierung®
bzw. ,,Individuation” verwendet. Dabei wird der gesellschaftliche Wandel als ein
Gleichgewicht von Chancen und Risiken (z.B. Beck 1983; 1986) wahrgenommen
oder als ein sehr konkretes Gefahrenszenario (z.B. Miegel/Wahl 1993) — abge-
sehen von den Vertretern der (neo-)liberalen Fraktion, die diesen Wandel positiv
bewerten und begriiBen.?! Monika Wohlrab-Sahr schrieb in ihrem Aufsatz ,,In-
dividualisierung: Differenzierungsprozefl und Zurechnungsmodus® iiber die un-
terschiedlichen Ebenen der Argumentation zu Individualismus in der aktuellen
sozialwissenschaftlichen Debatte:

.Betrachtet man klassische und zeitgendssische Arbeiten zum Themenkreis
Individualisierung, werden dabei zwei unterschiedliche Ebenen der Themati-
sierung erkennbar, die fur eine Begriffsklarung als zentrale Unterscheidung
dienen kénnen. Die eine verortet Individualisierung im Kontext sozialer Diffe-
renzierung, legt also den Akzent auf die Herausbildung von Individualitat im
Sinne einer unterscheidbaren, besonderen Personlichkeit’. Eine Probleman-
zeige erfolgt aus dieser Perspektive vor allem in Hinblick auf die Frage, wie
sich denn noch ein gesellschaftlicher Zusammenhalt herstellt, wenn die Ge-
sellschaft eine Gesellschaft von unterschiedlichen Persdnlichkeiten gewor-
den ist. Die zweite Thematisierungsform akzentuiert vor allem den gesell-
schaftlichen Prozef8 der Verdnderung des Innenlebens: die Internalisierung
sozialer Kontrolle, die Herausbildung von Techniken der Selbstbeobachtung
und Selbstkontrolle“ (Wohlrab-Sahr 1997: 25f.).

21 | Einen guten Uberblick Uber die aktuellen soziologischen Diskurse
bietet der von Thomas Kron im Jahr 2000 publizierte Sammelband
sIndividualisierung und soziologische Theorie®“.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Fiir meine weitere Untersuchung ist lediglich die erste Ebene des Diskurses rele-
vant; die Internalisierung der sozialen Kontrolle spielt gelegentlich als unterge-
ordneter Aspekt mit hinein. Matthias Junge hat in seiner Gegeniiberstellung der
beiden Pole — Gesellschaft und Individuum — folgende Aspekte der beiden Kon-
zepte herausgearbeitet:

»Steigert in der Individualisierungstheorie gesellschaftlicher Differenzierung
die Moglichkeiten zur Etablierung sozialer Beziehungen und zur Starkung
des Zusammenhangs von Autonomie und Verbundenheit, so zerstort in der
kommunitaristischen Sozialtheorie gerade die gesellschaftliche Differenzie-
rung diesen Zusammenhang. Die Kommunitaristen rekonstruieren die Trans-
formation des Selbst als Ausgliederung des Selbst aus gemeinschaftlichen
Kontexten und diagnostizierten eine damit einhergehende schwindende Bin-
dung an das gemeinschaftliche Gute. Diese Entkontextualisierung des Selbst
fihrt zugleich zu einer Zerstérung der Familie und zu einem Verlust des Ver-
standnisses der gesellschaftlichen Institutionen” (Junge 1997: 121f.).

Das Horrorszenario eines Verfalls der Gesellschaft, das der ersten Ebene dieses
Konzeptes entspricht, ist allgegenwartig und fiillt in regelméBigen Abstinden die
Spalten des internationalen Feuilletons.

Die beiden Soziologen Anthony Elliot und Charles Lemert verkiindeten in ih-
rer Schrift ,,The new individualism* die Herauskristallisierung einer neuen Form
des Individualismus im Zuge der viel beschworenen ,,Globalisierung®. Diese
Form beschrieben sie wie folgt:

sThe new individualism is both personal autonomy and utopic longing, the
possibility of postmodernism and the reality of living in a radically pluralistic
world in which ‘anything goes’, the fact of a confessional culture and the
value of self-questioning and personal transformation. Contrary to theories
of manipulated individualism and isolated privatism, the new forms of indi-
vidualism assembled today are not imposed by society and nor are they a
defensive response from within the self; sources of self-development emer-
ge from an uncanny mix of globalizing processes (spread unequally in their
effects across the globe) and subjective definitions of individualizing trends
within society at large” (Elliot/Lemert 2006: 76).

Eine Renaissance erlebte mit dem Prozess der ,,Individualisierung® der Gesell-
schaft auch das Konzept der ,,Individualitit®, das vor allem durch den philosophi-
schen Diskurs der Poststrukturalisten hinterfragt und negiert worden war. Fiir den
Politikwissenschaftler Jorg Ulrich (2002) avancierte das Konzept der Individua-
litdt in der postmodernen Gesellschaft gar zu einer neuen ,,politischen Religion®,
die an Bedeutung fiir die Ausrichtung moderner Gesellschaften gewinnt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

35


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Diese hier nur angedeuteten Diskurse bilden den Hintergrund der vorliegenden
Arbeit. Sie laufen auf ein Aufbrechen traditioneller Bindungen des Individuums
durch eine Ausdifferenzierung von Gesellschaften bzw. den Zerfall von gesell-
schaftlichen Strukturen hinaus, wéhrend gleichzeitig die Konstituierung von (au-
thentischer) Individualitdt in Frage gestellt wird. Unterschwellig schwingt dabei
sowohl die Frage nach der notwendigen und addquaten Beschaffenheit von mo-
derner Individualitit mit, die diesen verdnderten Bedingungen gerecht werden
kann, als auch die dazugehorige Frage nach einer Neukonstitutierung der gesell-
schaftlichen Verhéltnisse, um dieser Form von Individualitit eine entsprechende
Basis bieten zu konnen. Trotz aller konservativen Rollback-Versuche erscheint
die Orientierung an einem Prozess der Individualisierung und Atomisierung — im
Sinne von Entwurzelung des Individuums — sinnvoll.

Matthias Horx benannte in seinem Buchbeitrag ,,Die neue Welt der ICHs?*
die ,reife Individualitdt™ als einen Ansatz zur Erfiilllung der Anforderungen, die
sich aus den Individualisierungsprozessen ergeben. Er benannte in seinem Bei-
trag als Faktoren fiir die Bestimmung von Individualitit: Revisionsméglichkeiten,
Diversitdt von Lebens-Optionen und Selbst-Reflektion (vgl. Horx 2004: 201f.).
Daraus folgerte er als Schlussthese: ,,Die Gesellschaft der Zukunft entsteht aus
reifer Individualitit™ (ebd.: 203). Im Anschluss an diese These werde ich Impli-
kationen fiir eine ,,reife Individualitit® in den Werken der drei Denker suchen und
herausarbeiten. Die hier nur kurz umrissenen Ansitze bieten einen ersten Ansatz
fiir den Rahmen, in dem sich meine folgende Untersuchung bewegt. Sie kénnen in
ihrer jeweiligen Komplexitit hier nicht addquat nachgezeichnet werden.

1.4 FRAGESTELLUNG UND BEGRUNDUNG

Im Zentrum der vorliegenden Arbeit steht die Frage nach der Aktualitit der Vor-
stellung von Individualitdt, wie sie von den drei Denkern abgebildet und propa-
giert wurde. Zur Beantwortung werde ich mogliche Ankniipfungspunkte und Im-
pulse fiir ein modernes Konzept von (,,reifer) Individualitit?® thematisieren, das
die Bediirfnisse des Individuums unter dem Aspekt des Wechselverhéltnisses mit
den sich extrem wandelnden gesellschaftlichen Rahmenbedingungen berticksich-
tigt. Dabei werden die Implikationen fiir eine Neubegriindung und -ausrichtung
einer gesellschaftlichen Ordnung unter Beriicksichtigung der Uberlegungen von
Friedrich Nietzsche, D. A. F. De Sade und Max Stirner ausgelotet.

Die erkenntnistheoretisch leitende Frage lautet demgemaiB, ob die Individua-
lismus-Analysen dieser drei Denker den Herausforderungen fiir das Individuum
und den Anforderungen an die Konstituierung von Individualitdt in einer solchen

22 | Ich werde im kommenden die Formulierungen ,reife Individualitat® bzw.
,radikale Individualitat“ synonym verwenden.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Gesellschaftsform Beriihrungspunkte bieten und zur Neujustierung einer gesell-
schaftlichen Ordnung auf Grundlage der Hervorhebung der ,,Individualitit™ bzw.
zu einer Modifizierung selbiger beitragen konnen. Dabei steht nicht die Suche
nach ausformulierten Losungsansitzen fiir offene Fragen in diesem Bereich im
Vordergrund, die nicht von den drei Autoren zu erwarten sein konnen, sondern der
gescharfte Blick auf potentielle Anregungen durch die Freilegung ihrer durchdach-
ten, radikalen Individualititskonzepte. Die Frage beinhaltet somit automatisch die
Fokussierung auf Potentiale und Gefahren einer auf das Konzept radikaler Indi-
vidualitét konzentrierten Form des Individualismus — sowie der Bedingungen fiir
die Herauskristallisierung von Individualitit. Die Gedankenexperimente dieser
drei Autoren bieten neben dieser Ebene auch Ansitze fiir die Neukonstituierung
der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, d.h. der neuen Grenzziehung, die der
Wandel der Gesellschaften einfordert, und fiir die Modifikation der gesellschaftli-
chen Basis. Damit lduft die Frage darauf hinaus, ob die Grundlagen der Philoso-
phie der Denker als Fundament fiir eine moderne Auseinandersetzung fruchtbar
gemacht werden konnen. Es gilt aus ihrer Kritik sowohl des klassischen Gesell-
schaftsvertrages als auch der gesellschaftlichen Machtverhéltnisse ihrer Zeit die
positiven Implikationen fiir eine neue Gesellschaftsordnung zu herauszufiltern.

Dariiber hinaus ist die Frage nach der Spezifizierung des von den drei Denkern
gelieferten, wissenschaftlichen ,,Handwerkszeugs* fiir die Analyse des Wandels
von gesellschaftlichen Beziechungsgeflechten zu beantworten. Dies ist innerhalb
der vorliegenden Arbeit allerdings nur im begrenzten Mafstab méglich , da sie
sich als als erstmalige Sondierung einer Grundlagenforschung zu dieser Thematik
versteht.

Letztlich bedeutet die Fragestellung der Arbeit aber auch eine In-Fragestellung
des von der Theoretikern der Postmoderne postulierten Endes des (cartesisch-kan-
tianischen) Subjekts (vgl. z.B. Foucault 1966) und des souverdnen Individuums.
Die These schwingt mit, dass das Konzept von Individualitét nicht iiberwunden
ist, sondern lediglich einer Revision bedarf, um in den verinderten Verhéltnissen
eine addquate Rolle zu spielen.

1.5 FORSCHUNGSSTAND

Im Folgenden werde ich den Forschungsstand zum Thema ,,Individualitdt*und ,,In-
dividualismus* in den Werken der drei Denker separat darstellen. Dabei konzent-
riere ich mich auf einzelne Monographien, Aufsitze und Lexikonbeitrige, die den
Topos behandeln. Auswahlkriterien waren ihre Relevanz und ihr exemplarischer
Charakter. Studien, die sich lediglich mit einzelnen Facetten beschiftigen, werden
lediglich in den entsprechenden Kapiteln der vorliegenden Arbeit berticksichtigt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

37


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

RADIKALE INDIVIDUALITAT

1.5.1 Forschungsstand zum Konzept der Individualitat
in den Werken von Friedrich Nietzsche

Das Thema Individualitit durchzieht das komplette Werk Friedrich Nietzsches.
Da ein Sachwortregister bei der hier der Untersuchung zugrunde liegenden Kriti-
schen Studienausgabe seiner Werke (KSA) fehlt, ist es nicht moglich, die genaue
Anzahl der Erwdhnungen zu beziffern. In der umfangreichen Rezeptionsgeschich-
te — besonders im Zeitraum der ersten Welle seiner Rezeption zwischen 1890 bis
zum Ausbruch des I. Weltkrieges — stand er Pate fiir politisch-philosophische Str-
mungen, die den Individualismus propagierten, sowohl in Deutschland als auch
in Frankreich (vgl. z.B. Oei 2008: 23). Friedrich Nietzsche war damit nicht nur,
wie Theobald Ziegler um 1899 feststellte, der ,,Wortfiithrer des Individualismus
am Ausgang des 19. Jahrhunderts“ (Ziegler 1899: 586), sondern auch eine hiufig
fehlgedeutete Ikone des radikalen Individualismus im 20. Jahrhundert. Auch in
neueren Arbeiten finden sich vereinzelt dhnliche Aussagen (vgl. z.B. Thiele 1990).

Trotz der uniiberschaubaren Masse an Sekundirliteratur tiber die Philosophie
von Friedrich Nietzsche fehlen Untersuchungen {iber seine konkrete Konzepti-
on von ,Individualitdt und den daraus abgeleiteten radikalen Individualismus.
Nietzsche wird in vielen Verdffentlichungen zwar als radikaler Individualist ge-
wiirdigt, als ,,Philosoph des Individuums und des Individualismus® (Stadtmuseum
Naumburg 2006: 10f.) und als ,,grosse[r] Lehrer der Individualitét, der Selbstwil-
ligkeit, der Selbsteigenheit (Hornefter 1900: 76), dennoch haben sich bislang
nur wenige Interpreten an die grundlegenden Aspekte seiner Philosophie gewagt.
Die gemeinschaftlich von der Stiftung Weimarer Klassik und der Herzogin Anna
Amalia Bibliothek herausgegebene ,,Weimarer Nietzsche Bibliographie® (2000-
2002)> nennt fiir den Zeitraum von 1867 bis 1998 lediglich 72 Publikationen
(Monographien und Aufsitze), die sich mit dem Thema ,,Individuum/Individu-
alismus® befassen. Weitere 48 Titel finden sich unter dem Schlagwort ,,Subjekt/
Subjektivismus* aufgelistet. Nur ein Bruchteil der dort aufgefiihrten Titel thema-
tisiert Nietzsches Auffassung von ,,Individualitat.

Weder im von Richard Oehler (1949) verfassten Nietzsche-Register noch im
Index der dreibiandigen Werkausgabe von Karl Schlechta (1965) oder im von Jo-
hann Prossliner (2001) herausgegebenen ,,Lexikon der Nietzsche-Zitate* taucht
der Begriff der ,Individualitit™ als eigenstindiger Eintrag im Sachwortregister
auf. Eine Ausnahme im Spektrum der enzyklopéddischen Werke tiber Nietzsche
bildet lediglich das von Christian Niemeyer herausgegebene Nietzsche-Lexikon
(vgl. Wellner 2009).

In philosophischen Fachlexika findet sich Nietzsches Name auch nur selten im
Eintrag {iber ,,Individualitit™ wieder. Zumindest widmet T. Borsche im Abschnitt

23 | Ich beziehe mich hierbei lediglich auf die funfbandige Printausgabe. Die
Online-Ergédnzungen wurden nicht in die Betrachtung einbezogen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

iiber ,,Individuum/Individualitidt des ,,Historischen Worterbuchs der Philoso-
phie* Friedrich Nietzsche einen eigenen Abschnitt. Darin heift es:

»Fr. Nietzsche dagegen betont nach seiner Distanzierung von Schopenhauer
entschieden die prinzipielle Selbstandigkeit und Ungebundenheit des |. und
fordert es auf, die Bande, die es noch einer Allgemeinheit unterordnen, nicht
zu verandern, sondern abzuschitteln, damit es frei von solchen vorgegebe-
nen Verhaltnissen fir sich frei werde [...] Aus dieser schopferischen Natur
und der Unableitbarkeit der It. zieht Nietzsche die Folgerung, daf es ein
allgemeines Gesetz, ob sittlich oder rechtlich, fir den Menschen nicht geben
kénne und durfe. [...] An die Stelle von ,Menschheit’ tritt ,It." als ein h6chstes
Gut. Die Bestimmung des I., allgemein ausgedrickt, aber ist ihm der ,Wille
zur Macht* im Kampf mit den anderen l.en* (Borsche 1976: 321).%*

Peter Prechtl schrieb im Beitrag ,,Individuum/Individualitdt im ,,Metzler Phi-
losophie-Lexikon iiber Friedrich Nietzsche: ,,Die emphatische Stellungnahme
Nietzsches fiir das 1. fithrt ihn zu der Forderung, das I. solle die Bande, die es mit
einem Allgemeinen verbindet, abschiitteln* (Prechtl 2005: 90).

Eigenstindige Forschungen tiber seinen Begriff von Individualitdt liegen
ebenso nur verstreut vor. Eine der ersten, bis heute grundlegenden Arbeiten zum
Themenkomplex der ,,Individualitét,” ist die 1919 eingereichte Dissertation ,,Die
Individualitit als Wert und die Philosophie Friedrich Nietzsches® von Ludwig
Marcuse. Im Vorwort erlduterte er:

24 | Ahnlich argumentierte Flavia Kippele in ,Was heif}t Individualisierung?“.
Sie schrieb: ,Nietzsche kehrte diese Behauptung von Schopenhauer wieder
um. Mit letzterem teilt er zwar die Uberzeugung, dass nicht die Vernunft, son-
dern der Wille die Menschen und ihr Leben bestimme; aber er rlckt das Indi-
viduum mit seiner Individualitat, die bei Schopenhauer verlorengegangen ist,
wieder ins Zentrum der philosophischen Betrachtung. Dabei bricht er mit der
alten Tradition (und Moral) der Gleichheit aller Menschen und betont die Fa-
higkeit einzelner, besonders begabter Individuen, die Allgemeinmenschlich-
keit zu Gberwinden und dadurch zu wahren Menschen (,Ubermenschen’) zu
werden. Die Gesellschaft ist bei Nietzsche also ein Ballast, welcher vom einzel-
nen Individuum abgeschuttelt werden muss. Die Individualitat des einzelnen
Menschen besteht gerade darin, die sozialen Einflisse (Werte, Religion, Mo-
ral, Wahrheit usw.) loszuwerden. Die wirklich individuelle Person ist selbstan-
dig und im ungebunden (asozialen) Zustand kann sie ihre Individualitat - als
hochsten Wert und den einzigen Wertmassstab - wirklich pflegen. Der Sinn des
Lebens versteht fir Nietzsche also darin, als Individuum die Gesellschaft zu
Uuberwinden® (Kippele 1998: 177).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

39


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

RADIKALE INDIVIDUALITAT

,Bei Nietzsche scheint das Probleme der Individualitat fast im Brennpunkt
- nicht so sehr seines Bewuf3tseins als der Logik seiner Gedanken - zu ste-
hen, so daf von hier aus wesentliche Linien seiner Gedankenflhrung als
Ausformungen eines Seins verstandlich werden“ (Marcuse 1919: 7).

Ziel seiner Dissertation sei es gewesen, ,,eine geringe Annidherung® (ebd.: 8) an
das Thema vorzunehmen: ,,Das systematische Ziel der Ausfithrungen [...] ist die
Heraushebung der immanenten Schwierigkeiten des Individualititsproblems*
(ebd.: 8). Marcuses erkenntnisleitendes Interesse war dabei bestimmt durch die
folgenden Fragen: ,,Welches ist der logische Ort des Individuums in der philoso-
phisch erkannten Welt; deren andere die ganz anders gerichtete Frage [...] nach
dem Wert der Individualitit und nach ihrem Verhéltnis zu anderen Werten* (ebd.:
12). Im ersten Teil der Arbeit, ,,Theoretische Formen des Individualititsbegriffs
und ihr Wertausdruck®, leitete er die unterschiedlichen Termini Nietzsches aus
der Tradition des deutschen Idealismus ab. Im weiteren Verlauf stellte er diesen
Individualititsbegriff in Bezug zur Ethik, Wissenschafts-Philosophie, Religion
und Kunst, um im dritten und abschlieBenden Teil ,,Vernichtung des Individua-
litdtsbegriffs als absoluter Wert™ sein Fazit daraus zu ziehen. Er konstruierte eine
Tradition von Immanuel Kant iiber Johann Gottlieb Fichte und G. W. F. Hegel
bis hin zu Nietzsche und verwies redundant auf die Schopenhauerischen Anlei-
hen an das Nietzscheanische Konzept. Dabei kristallisiert sich ein durchgéngiger
Dualismus in der Auffassung von Individualitdt heraus, der sich zwischen den
Polen ,,Nicht-Sein“ und ,,Wollen* bewegt. Im Fazit lie sich Marcuse verfiihren,
den Begriff der Individualitét als ,,lebende, individuelle Ichaktivitiat™ (ebd.: 86)
zu definieren. Als zwei wichtige Aspekte, die eng miteinander verwoben sind, be-
nennt er die von Nietzsche postulierte ,,Normenindividualitit™ und die Bedeutung
der Transgression, auf die spéter Georges Bataille in seinem Werk immer wieder
zuriickkam, ohne auf Ludwig Marcuse namentlich Bezug zu nehmen. Marcuse
bezog sich auf die von Nietzsche aufgestellte Forderung nach der Transgression
des Individuums zu einer Form héherer Individualitit als ,,Genie* bzw. ,,Uber-
mensch”, dessen Wertskala wiederum {iberindividuelle, d.h. gesellschaftlichen
Normen unterworfen sei. Er grenzte dies von einer Form nicht ndher definierten
Seinsindividualitét ab.

Das Individualititskonzept ad absurdum gefiihrt sah hingegen Ernst Horneffer
in der Philosophie Nietzsches. Er gestand ihm zwar in seiner Antrittsvorlesung
,,Der moderne Individualismus® zu, ein ,,eindrucksvoll[er] Vertreter” (Horneffer
1900: 406) des modernen Individualismus zu sein — er stellte ihn in eine Tradi-
tionslinie mit der Romantik (vgl. ebd.: 417)* —, lehnte aber sein Konzept als
solches wegen seiner vermeintlichen Paradoxie ab.

25 | Ahnlich tat es u.a. Theodor Lessing, der in ihm den endgiiltigen Abschluss
der Entwicklung des Individualismus sah (vgl. Lessing 2008: 314).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

»Nietzsche endlich sucht dem Individualismus die letzte Schranke wegzurau-
men. [...] Mit heroischer Kraft bejaht er jede Distanz, jeden Gegensatz, den
die ldentitatsauffassung mit sich bringt. Die Klifte des Lebens will er nicht
ausgleichen, sondern bewuft, vorsatzlich, grundsatzlich vertiefen. Was sei-
nen Vorgangern tragischer Zugang gewesen war, wird bei ihm frei gewahlter,
selbstgewollter Wert. Damit erst stellt sich die Individualitat restlos, mit dem
letzten Mut auf sich selbst. Indem das ethische Band vdllig zerrissen wird,
steigt das Individuum in jene grauenvolle Einsamkeit empor, die Nietzsche
zwar lebhaft zu preisen weif3, bei der ihn aber doch frostelte. Da das Indivi-
duum nur bei volliger Zertrummerung der ethischen Fesseln sich entfalten
konnte. [...D]eshalb sah sich Nietzsche vor die unerhdrte Aufgabe gestellt,
eine vollkommene ethische Umwalzung und Umwertung herbeizufihren. [...]
Er ist nicht der Anfang einer vollig neuen Geistesepoche - héchstens mittel-
bar - er ist das Ende, der Auslaufer, die letzte Zuspitzung einer ethischen
Anschauung und Richtung, die bei ihm nicht Uhren endgultigen Triumph fei-
ert, sondern ihre Selbstaufhebung erfahrt“ (ebd.: 421f.).

Fir Horneffer folgte daraus, dass es sich dabei um die ,,Selbstauthebung des
Individualitétsideal[s] in seiner konsequentesten Fassung® (ebd.: 423) handele.
Neben diesen drei dlteren Studien, die in der modernen Nietzscheforschung weit-
gehend ignoriert werden, liegt eine Reihe von neueren Studien vor.

Sehr eingehend beschiftigte sich Edith Diising in ihrer Dissertation ,,Die Pro-
blematik des Ichbegriffs in der Grundlegung der Bildungstheorie* mit dem Thema
,HIndividualitdt® im Zusammenhang mit Nietzsches Kulturkritik. Hauptséchlich
behandelte sie darin ,,Die Geburt der Tragodie®. Dementsprechend nimmt die Aus-
einandersetzung mit der Gegeniiberstellung von Dionysos/Apollo, anhand derer
Nietzsche die Schopenhauerischen Uberlegungen zum ,,principium individualis
und dessen Uberwindung durch die Kunst thematisiert, eine wichtige Rolle ein.

,Die ,Geburt der Tragbdie’ enthalt implizit schon wichtige Aspekte, die fur
Nietzsches weitere Beschaftigung mit der Frage nach menschlicher Indivi-
dualitat bestimmend bleiben sollen. [...] In der ,Geburt der Tragddie‘ steckt
die Frage nach dem metaphysischen oder ontologischen Rang, der der
menschlichen Individualitdt zugesprochen werden kann. Das Dionysische
fuhrt Nietzsche ein als einen Begriff, der alles eigenstandig Individuelle frag-
wirdig sein 1aBt, und das Apollinische bedeutet die Hinsicht auf ein mogliche
Konstitution und Rechtfertigung von individuellem Sein“ (Dusing 1977: 118).

Thre Positionierung gegen iiber dem dionysischen Konzept ist dabei diskussions-
wiirdig. Das Dionysische wird in der Forschung entweder als Form der Entindi-
vidualisierung wie von Diising gesehen oder lediglich als eine andere Titulierung

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

41


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

RADIKALE INDIVIDUALITAT

der Individualitdt thematisiert. Im weiteren Verlauf bezieht sie weiterhin die zwei-
te und dritte ,,UnzeitgeméBe Betrachtung® in ihre Untersuchung mit ein.

,Das zentrale Problem der dritten ,Unzeitgemafen Betrachtung' ist das
Selbstsein der Individualitat und die Konstitution ihrer Selbstwerdung. - In
der Abhandlung ,Vom Nutzen und Nachteil der Historie flur das Leben‘ 1af3t
Nietzsche seine Charakterisierung des Wesens der Zeit als das stets sich
selbst Verzehrende und der uniberschaubare Prozefl des Werdens und Ver-
gehens anklingen an die Bedeutung des Dionysischen; dasjenige, was von
der ,plastischen Kraft’ nicht in den abgeschlossenen Horizont eingebracht
werden kann, entspricht dem dionysischen Untergrund in der ,Geburt der
Tragddie’, wenn auch ohne die dortigen kunstmetaphysischen Implikationen.
[...] Die bildungstheoretisch angesetzte Frage nach dem Selbstwerden des
Individuums lauft in ,Schopenhauer als Erzieher* auf eine kulturphilosophi-
sche Theorie vom ,Genius’ und seine Entstehungsbedingungen hinaus. Die
zuerst geforderte Selbstbesinnung des einzelnen Individuums meint Nietz-
sche vor dem Hineingerissen werden in den Anblick eines ziellosen Gattungs-
prozesses, in dem der Einzelne steht, nur retten zu kénnen durch die Veran-
kerung dieser Selbstbestimmung im festen Bild eines Genius*“ (ebd.: 126f.).

Aus diesen Uberlegungen folgert er, dass

»das zu gewinnende Selbst, das jeder werden sollte, nun gar nicht mehr die
Vollendung der eigenen Individualitat, sondern ein anderes Individuum, der
Genius. Diesen erhebt Nietzsche zum unbedingten Zweck und absoluten
Maf3stab, an dem das gewdhnliche Individuum sich messen soll“ (ebd.: 129f.).

Anhand der beiden Texte ,,Morgenr6the” und ,,Frohliche Wissenschaft® verdeut-
lichte sie die Kontinuitit dieses Denkmusters im Werk Nietzsches. Im Zuge der
Betrachtung von ,,Menschliches, Allzumenschliches* beleuchtete sie den Zusam-
menhang seiner Auffassungen von Individualitdt und Moralkritik.

,Die ldentifikation von sittlichem Handeln mit der Durchsetzung von Interes-
sen einer Gemeinschaft halt Nietzsche allein schon aus dem Grund fur frag-
wiirdig, weil mit dieser Uberwindung des individuellen Egoismus die Frage
nach dem personlichen Selbstsein eliminiert wird. Die anzustrebenden Ziele
|48t der Einzelne sich vorgeben, und die fehlende Ubereinstimmung mit sich
selbst verdrangt er und erkennt sie nicht als Aufgabe“ (ebd.: 138f.).

Stattdessen setzte Nietzsche auf eine ,,neue Wertsetzung bzw. ,Umwertung’
der Werte [...], so daBl es [das Individuum] vor allem sein eigenes Sein hoch-
zuschétzen vermag® (ebd.: 141). Die zentrale Stellung, die dieser Aspekt in der

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Auffassung von Individualitit einnimmt, hob sie im Fazit des selben Kapitels
noch einmal heraus:

,Die wahre Individualitdt des Individuums wird zu dem ,Wert’, in dem das
Resultat der ,Umwertung’ aller fiir Nietzsche nicht mehr begriindbaren Werte
kulminieren soll. Und aus dieser beabsichtigten Zentrierung der neuen Wert-
schatzungen in der menschlichen Individualitat ergibt sich fur Nietzsches
Konzeption entscheidende Stellung des ,Ubermenschen‘“ (ebd.: 151).

Kritisch merkte sie an, dass es sich bei vielen AuBerungen Nietzsches diesbeziig-
lich entweder um bildliche Umschreibungen handele ,,oder nur [um] die Vernei-
nung von Tendenzen ihrer Nivellierung“ (ebd.: 151). Ansitze fiir eine praktische
Konstitution steckten ihrer Auffassung nach in Ansitzen in der ,,Morgenr6the*,
ihre realpolitische Umsetzung sei aber weitgehend utopisch.

Beatrix Himmelmann hat in ihrer Studie ,,Freiheit und Selbstbestimmung.
Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivitit” auf die Verbindung von Autono-
mie und Individualitit verwiesen (vgl. Himmelmann 1996: 19, 155). Sie unter-
suchte diese Verbindung in Kontrast zu den Konzepten von Immanuel Kant und
Arthur Schopenhauer.

~Wahrend fir Schopenhauer ein Individuum - also dasjenige, das nicht auf
ein Allgemeines reduzierbar ist, sondern Eigenschaften hat, die es mit kei-
nem anderen teilt - streng genommen nicht existiert, obgleich er diesen Be-
griff oft im Munde fuhrt, avanciert fir Nietzsche menschliche Subjektivitat
als Individualitat zum ausgezeichneten Thema der Philosophie” (ebd.: 108).

Bezogen auf seine Wahrnehmung des ,,Ich* akzentuierte sie in Riickgrift auf seine
nachgelassenen Schriften:

~Was der Mensch sein ,Ich* nennt, ist Nietzsche zufolge die von ihm selbst
erst herzustellende Einheit und Ordnung innerhalb einer Vielheit disparater
Krafte: jener nicht nach auflen sich entladenen, sondern nach innen gewand-
ten Triebe und Instinkte, die seine ,innere Welt* konstituieren“ (ebd.: 196).

Heinz Dieter Kittsteiner untersuchte in ,,Nietzsches ,souveridnes Individuum® in
seiner ,plastischen Kraft das ,,souverdne Individuum® anhand der zweiten ,,Un-
zeitgeméBen Betrachtung® und behandelte die Thematik vor dem Hintergrund der
Nietzscheanischen Geschichtsphilosophie. Er kam dabei zu dem Schluss:

,Die Begriindung des souveranen Individuums bei Nietzsche ist ein ge-
schichtsphilosophisches Problem. Es handelt sich um eine Aufgabenstel-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

43


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

RADIKALE INDIVIDUALITAT

lung, die nur aus Nietzsches Abgrenzung gegen die Geschichtsphilosophie
verstandlich wird” (Kittsteiner 1993: 294).

Weiterhin erlduterte er:

,Ein UbermaR von ,Geschichte' scheint dabei zu sein, das Leben zu ruinie-
ren, es zu behindern, zu verkleinern. Die Entfesselung einer absolut gesetz-
ten Individualitat ware dann eine Art Hilferuf inmitten einer entfesselten Ge-
schichte. Aber an genau diesem Punkt wird Nietzsches Denken aquivalent”
(ebd.: 296).

Yvonne Fauser untersuchte diese Thematik in ihrem Essay ,,Der Individualitits-
begriff des frithen Nietzsche* basierend auf den vier ,,Unzeitgemif3en Betrachtun-
gen“ und der ,,Geburt der Tragodie®. Der Schwerpunkt ihrer Untersuchung lag auf
der dritten ,,UnzeitgeméBen Betrachtung®. Sie niherte sich dem Begriff in sechs
Etappen, jeweils in Korrelation zum Umfeld des Individuums (Staat, Gesellschaft,
Natur etc.), und fokussierte damit das Verhiltnis von Individuum zur Umwelt. Sie
kam zu dem Schluss:

,Nietzsche verknlUpft die Ermahnung zur Realisierung der Individualitat mit
der Warnung vor den Gefahren, die eine Verabsolutierung der Individualitat
mit sich bringt. Der Mensch bedarf der Verbindung zu anderen. Die Individu-
alitat bis zur Absolutheit getrieben, heifdt seine Einzigartigkeit ad absurdum
treiben. Das Individuum begreift sich damit nicht nur als ein einzigartiges
Geschopf, sondern als ein absolutes Ganzes, dem es eigentlich an nichts
mangelt, d.h. das von auRen Hinzukommende, Verbindungen zu anderen Ge-
schopfen, erscheint ihm Uberfllissig, ja vielleicht verderblich flr seine Ganz-
heit. Unteilbar heif3t dann: unmittelbar, und damit véllige Einsamkeit. Es wird
an dieser Stelle deutlich, dafl der Begriff ,Individuum’ nicht allzu wortlich
Ubersetzt werden darf. [...] Das Nebeneinander der beiden Welten macht
eine Individualitat Gberhaupt erst moglich, bei welcher der einzelne Individu-
um und Allgemeines sein kann“ (Fauser 1996: 15).

Diese sehr allgemein gehaltenen Aussagen lassen keine weiteren Riickschliis-
se auf die Bedeutung des Konzepts fiir den aktuellen Diskurs zu. Sie verweisen
lediglich auf das Gefahrenpotential von Individualisierungsprozessen, was u.U.
fruchtbar fiir die aktuellen Diskurse gemacht werden kann.

Weiterhin setzte sich Werner Hamacher in seinem Essay ,,,Disgregation des
Willen‘. Nietzsche tiber Individuum und Individualitét” unter Ruckgriff auf die
dritte ,,UnzeitgeméBe Betrachtung™ mit den Individualititsvorstellungen von
Friedrich Nietzsche auseinander.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

»,Das Summum der Individualitat, das die Natur im Philosophen, im Heiligen
und im Kinstler erreicht, berthrt das, was aller Individualitat bar ist; ja, die
hochste Bestimmung der Individualitat, ihr Telos und ihr Sinn liegt darin, das
All der Natur, das sich durch das Dasein in Raum und Zeit und also unter der
Wirkung des principii individuationis selber fremd geworden ist, wieder zur
Einheit zusammenzuflihren, es mit sich selbst zu verséhnen und derart zum
Organ seiner Selbsterkenntnis, seiner Selbstbeziehung und seines Selbst zu
werden. [...] Individualitat ist in diesem - dem Schopenhauerschen nah ver-
wandten - Gedanken im wesentlichen eine Funktion der Selbst-Totalisierung
der Totalitaritat, der Systematisierung des Systems* (Hamacher 1986: 313).

Beziiglich der Individualitit im Werk Nietzsche heil3t es weiter:

»In vergleichbarer Weise wird das Problem der Individualitat von Nietzsche
schon friher, in seiner Geburt der Tragédie, behandelt, indem das apollini-
sche Prinzip der Teilung und Differenzierung als bereits in der urspringli-
chen Einheit des Dionysischen am Werke gezeigt wird“ (ebd.: 314).

In partieller Ablehnung an die Thesen von Hamacher und Abgrenzung gegeniiber
der kritischen Psychologie untersuchte Hans Zitko in seiner Dissertation ,,Nietz-
sches Philosophie als Logik der Ambivalenz®“ die Konstruktion des Individuums.

,Gegen die verabsolutierte Gestalt des selbstbewuften Subjekts setzt
Nietzsche die Idee freier und personlicher Individualitat, die gerade dieje-
nige Sphare der Persoénlichkeit zur Geltung bringt, die dem Subjekt zum Op-
fer fiel. Unter dem Begriff des Individuums wird fur Nietzsche der Mensch,
jenseits bewufitseinsphilosophischer Reduktionen, als ein umfassendes
Phdnomenen thematisiert. Zur Entfaltung des Begriffs der Individualitat
im fortgeschrittenen Denken Nietzsches ist es notwendig, dessen Bestim-
mungen von jenem Konzept der Individuation abzuheben, das im Frihwerk,
insbesondere in der ,Geburt der Tragodie‘, unter dem Titel des principium
individuationis entwickelt wird. Keinesfalls ist das etwa fur die ,Fréhliche
Wissenschaft’ so zentrale Motiv der Individuation eine einfache Fortsetzung
des in der ,Geburt der Tragddie formulierten Individuationsprinzips. Ein Ver-
gleich zeigt vielmehr, dal es einen grundsatzlichen Wandel im Denken von
Nietzsche gegeben hat” (Zitko 1991: 96).

In der Neubewertung des Prinzips in spédteren Werken Nietzsches erkannte Zitko
eine Auseinandersetzung mit der Philosophie von Wilhelm Leibniz, vorrangig mit
dessen Konzept vom ,,Monadismus®. Als weiteren wichtigen Aspekt brachte er
das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft ins Gesprich:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

45


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

RADIKALE INDIVIDUALITAT

»Fur Nietzsche ist die Idee der Verwirklichung freier Individualitat wesentlich
mit dem Problem der gesellschaftlichen Macht verklammert, das Individu-
um, das den Prozef der Bildung durchlauft, findet sich an den Nahtstellen
des gesellschaftlichen Kraftespiels, wo die scheinbar unbewegten Formen
der Konventionen als sich verschiebbar erweisen; der souverane Einzelne ist
immer ein zentrales Element im Kalkil der Macht” (ebd.: 121).

In diesem Zusammenhang sprach Zitko ebenfalls den Einfluss von Jacob Burck-
hardt auf Nietzsches Auffassung von der historischen Rolle von souverdner Indi-
vidualitét an, der in der vorliegenden Arbeit noch einer separaten Analyse unter-
zogen wird (vgl. Kapitel 2.7.1 der vorliegenden Arbeit).

Demnach liefe Nietzsches Konzeption der Individualitdt vorrangig auf eine
Individuation bzw. Atomisierung des Individuums hinaus.

Kritik an der Auslegung Nietzsches als Vordenker der Individualitit duf3erte
unter anderem von Lawrence J. Hatab.

sContrary to many readings, it must be said that Nietzsche does not ad-
vance a philosophy of individualism. He does extol creative individuals, but
in a selective manner not applicable to all human selves; and the creative
individual cannot be called an autonomous, discrete, self-originating locus”
(Hatab 2005: 49).

Weiterhin erlduterte er: ,,For Nietzsche, ,individualism® is disrupted by the fact
that most of what we recognize as human is a social phenomenon® (ebd.: 52). Ein
weiterer wichtiger Aspekt seiner Auseinandersetzung mit dem Individualitdtsbe-
griff von Nietzsche ist die Thematisierung des ,,souverdnen Individuums®.

~With respect to all these questions, | must engage Nietzsche’s figure of the
souveraine Individuum, the ,sovereign individual‘ (GM Il, 2). Virtually all com-
mentators have assumed that the sovereign individual expresses in some
way Nietzsche’s ideal of a self creating individual in contrast to the herd. |
have yet to be convinced, however, that any of this is accurate. The sovereign
individual (in its lone appearance in the context of genealogy of morals) na-
mes, | think, the modern ideal of subjective autonomy, which Nietzsche cal-
culable, uniform, an morally responsible (GM Il, 2). This process culminates in
the power of reason to control the affects (GM Il, 3). When the sovereign indi-
vidual is called ,supra-moral‘, the German term is Ubersittlich, which is more
in line with the modernist notion of liberation from custom and tradition (Sit-
te), and therefore it is closer to the modern construction of rational morality
(Moralitat). Later in the same passage, the sovereign individual is described
as claiming power over fat, which surely does not square with Nietzsche’s
insistence on amor fati. ,Autonomy‘ is something, that Nietzsche traces to

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

the inversion of master morality; freedom in this sense means ,responsible’,
,accountable’, and therefore ,reformable‘ - all in the service of convincing
the strong to ,choose‘ a different kind of behaviour (GM |, 13)“ (ebd.: 54).

Seine Folgerung daraus lautete: ,,Nietzsche’s self-creating individual can not be

associated with autonomy in the strict sense (ebd.: 54).
Die bisherige Forschung hat sich also auf drei Aspekte des Konzepts der Indi-

vidualitét fokussiert:

« das ,principium individuationis” und die daraus abgeleitete Individualisie-
rung,

« das Verhdltnis zur Geschichte,

- die Darstellung des souverdnen Individuums, welches unter unterschiedli-
chen Titulierungen als Genie, Ubermensch usw. - redundant in Nietzsches
Werk auftaucht.

Als Grundlage werden dabei hiufig auf die ,,Geburt der Tragodie* und die dritte
,,Unzeitgemdfle Betrachtung herangezogen. Vor allem der zweite Aspekt wird
dabei haufig im Kontext der Moralthematik und der Umwertung der Werte gele-
sen. Vereinzelt wird in der Forschung die Thematisierung von Individualitdt im
Werk Nietzsches negiert, mit dem Verweis auf das Fehlen einer eindeutigen Dar-
legung dessen, was er unter Individualitét verstanden habe.

Weiterhin verweisen in einzelnen Texten Autoren auf die Aktualitdt von Nietz-
sches Konzept, an das die vorliegende Arbeit ankniipfen kann — namlich das einer
Antizipation der modernen Konfliktsituation.

1.5.2 Forschungsstand zum Konzept der Individualitat
in den Werken von D. A. F. de Sade

An der Forschung zum Individualitdtskonzept von D. A. F. de Sade zeigt sich
deutlich die literaturwissenschaftliche Fokussierung in der Forschung, auf die be-
reits Peter Hoffmann in seiner Untersuchung ,,.Die Figur des Libertins“ hinwies,
bezogen auf den franzosischsprachigen Raum:

,Doch, von wenigen Ausnahmen abgesehen, ist die franzésische de Sade-
Rezeption, bestimmt durch die Form der Auseinandersetzung, Fragment, wenn
nicht gar Zerrbild: fast ausnahmslos begrenzt auf eine literaturwissenschaft-
liche Betrachtungsweise des (Euvres, die viele ihrer Protagonisten aus der
strukturalistischen Peripherie rekrutiert, l1auft sein politischer Gehalt Gefahr,
in den Hintergrund gedrangt zu werden“ (Hoffmann 1984: 9).

Dennoch gibt es eine Reihe von nicht-literaturwissenschaftlichen Arbeiten, die
sich mit der Frage nach der Beschaffenheit des Individuums bei de Sade und dem

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

47


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

RADIKALE INDIVIDUALITAT

politischen Gehalt seines Werkes beschiftigen. Die beiden de Sade-Ubersetzer
Michael Pfister und Stefan Zweifel stellten {iber die Bedeutung des Individuums
bei de Sade fest:

,Sades ganzes Werk ist von einer Ambivalenz durchzogen. Einerseits ist er
als Theoretiker des Egoismus und des Rechtes der Starken, ein Befreier des
Einzelmenschen, andererseits bewirkt sein Relativismus eine radikale Ent-
wertung des Individuums* (Pfister/Zweifel 2002: 212).

Ulrich Anacker polemisierte in seiner Habilitationsschrift ,,Natur und Intersubjek-
tivitdt gegen die Philosophie D. A. F. de Sades:

»,Sades Philosophie redet einer bedingungslosen Anarchie das Wort, in der
jegliche Bindung, jegliche Relation zum Scheitern verurteilt ist. Es existiert
nur der Starke - er aber ist der Asoziale, der alle Bindungen negiert, er ist
das Atom, dessen AuRerung die Zerstdérung ist“ (Anacker 1974: 70f.).

Somit reduzierte er den von de Sade propagierten Individualismus auf das Phé-
nomen der gesellschaftlichen Atomisierung. Auch Heinz-Glinther Stobbe thema-
tisierte in seiner Untersuchung ,,Vom Geist der Ubertretung und Vernichtung* die
Individuation als die Grunderfahrung, die schon Jean-Paul Sartre (vgl. Sartre
1963; hier: 1965: 106) als eine wesentliche Basis des de Sadeschen Denkens
erkannt hatte:

,Ohne Ethos als Ergebnis der Grundentscheidung, ethisch handeln zu wol-
len, bricht jede Form menschlicher Gemeinschaft auseinander. Allerdings
zerfallt die Gesellschaft nicht nur in eine unzusammenhangende Vielzahl
atomisierter Individuen, ein Zustand, den sich die materialistisch-mechani-
sche Psychologie zur Zeit de Sades als gesellschaftlichen Normalzustand
dachte. Der Marquis zeichnet ein anderes Bild als das einer Welt volliger
Beziehungslosigkeit, in der die Individuen wie Billardkugeln zufallig aufein-
ander prallen. Zwar verbinden keinerlei mitmenschliche Bande die Bewohner
Hoélle, doch kettet sie eine elementare, ja konstitutive Beziehung aneinan-
der: die Beziehung zwischen Tater und Opfer, die als solche fortwahrend re-
produziert werden muss, um den Folter- und Mordbetrieb in Gang zu halten®
(Stobbe 2002: 109).

Die Individuation bzw. der Individualismus ist ein in der Sekundarliteratur immer
wieder auftauchendes Element des Individualitdtskonzepts bei de Sade.

Pierre Favre nannte dies als einen wesentlichen Ankniipfungspunkt fiir die
Entwicklungslinie der Forschung tiber de Sade:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

,D’autre part, une seconde tradition, qui a cours dans des milieux plus lit-
téraires et adopte souvent, le forme de références allusives, veut faire de
D.-A.-F. de Sade un héraut de la liberté, un Prométhée dont I'indomptable
individualisme a valeur exemplaire“ (Favre 1965: 1).

Die Betonung des Individuums ist ein hiufig genannter Aspekt des de Sadeschen
Werkes. Bislang liegen dennoch weder eigene Untersuchungen noch einzelne Es-
says liber das Konzept von Individualitit oder des Individualismus im Werk D. A.
F. de Sades vor. Lediglich das Kapitel ,,L.’homme souverain de Sade in Georges
Batailles erstmals 1957 publizierten Studie ,,L‘erotisme* und das Kapitel ,,Indivi-
dualitdt in Schauerroman und Libertinage™ in der Untersuchung ,,Weltverschlin-
ger, Manipulatoren und Schwérmer. Problematische Individualitét in der Literatur
des spiten 18. Jahrhunderts“ von Andrejs Petrowski bieten erste Ansatzpunkte fiir
eine Analyse und die Rezeption seines Konzeptes von radikaler Individualitit.

Fur Georges Bataille bildete die Forderung nach dem souverédnen Menschen
den Mittelpunkt der de Sadeschen Philosophie schlechthin, d.h. er fixierte das
Werk de Sades auf die Darstellung und Forderung nach Herausbildung von In-
dividualitit. Er folgte in diesem Aspekt weitestgehend Maurice Blanchot, der in
seinem einflussreichen, wiederholt unter unterschiedlichen Titeln nachgedruckten
Essay ,,A la recontre de Sade* (Blanchot 1947) den Terminus ,,homme souverain‘
beziiglich der de Sadeschen Libertins benutzt, diesen allerdings nicht néher defi-
niert hat.

Im Werk Batailles wird dieser Begriff mit einer Deskription des souveridnen
Menschen als Libertin erklért. Gleichzeitig benannte Bataille ein vermeintliches
Paradox im Werk D. A. F. de Sades beziiglich seiner Auffassung von Individuali-
tit: ,,Le systéme du marquis de Sade, en effet, n’est pas moins I’accomplissement
que la critique de une méthode menant a de 1’éclosion de I’individu intégral au-
dessus d’une foule fascinée* (Bataille 1987: 166). Eine der Grundlagen seines
Systems ist die Einzigartigkeit seiner Helden und die Negation ihrer Partner, d.h.
dass sich das System der de Sadeschen Souverédnitit auf eine ungeheure Negation
stiitzt. Diese These findet sich auch in neueren Studien (vgl. z.B. Stobbe 2002), die
dem Batailleschen Postulat nichts weiter hinzuzufligen haben. Bataille elaborierte
die Auffassung de Sades wie folgt:

,Lindividu d’aujourd’hui représente une certaine quantité de force; la plu-
part du temps, il disperse ses forces en les aliénant au bénéfice de ses si-
mulacres qui s’appellent les autres, Dieu, I'idéal; par cette dispersion, il a le
tort d’épuiser ses possibilités en les gaspillant, mais plus encore de fonder
sa conduite sur la faiblesse, car s’il se dépense pour les autres, c’est qu'il
croit avoir besoin de ,appuyer sur eux“ (Bataille 1987: 171).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

49


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Weiterhin erklirte er: ,,Sade, a I’intention des autres, des lecteurs, a décrit le som-
met auquel la souveraineté peut accéder: il y a un mouvement de la transgression
qui ne s’arréte pas avant d’avoir atteint le sommet de la transgression® (ebd.: 174).
Das Fazit seiner Untersuchung lautete dementsprechend: ,,L’homme souverain de
Sade ne propose pas a notre misére une réalité qui le transcende* (ebd.: 175). In
,,La littérature et le mal“ erlduterte Bataille:

,Linhibition dont elle est I'objet dans 'humanité se lie d’autre part a son
caractére, sinon inconscient, éloigné du moins de la conscience claire. Cet-
te conscience, individualité essentiellement réfléchie de Sade la préparait:
Sade ne cessait pas de suivre un raisonnement plupart des connaissances
de son temps*” (Bataille 1957; hier: 1979: 257).

Batailles Studien haben weitgehend die de Sade-Rezeption in Frankreich und an-
deren europiischen Landern geprégt. Sie gelten neben den Analysen von Maurice
Blanchot, Pierre Klossowski, Simone de Beauvoir und Roland Barthes als die
wichtigste Grundlage der modernen de Sade-Rezeption.

Die Idee des souverdnen Individuums wurde auch bei Theodor W. Adorno
und Max Horkheimer im zweiten Exkurs der ,,Dialektik der Aufkldrung® ange-
sprochen. Darin hie3 es: ,,Das Werk des Marquis de Sade zeigt den ,Verstand
ohne Leitung eines anderen®, das heift, das von Bevormundung befreite Subjekt*
(Horkheimer/Adorno 2000: 93).

Andrej Petrowski wihlte einen anderen Ansatz. Einleitend stellte er in sei-
ner Untersuchung ,,Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwirmer® fest: ,,Die
Tradition der Libertinage ist schon immer an die Tradition einer unabhéngigen
Individualitdt gebunden® (Petrowski 2002: 151). Vor diesem Hintergrund unter-
suchte er die Individualitit bei de Sade, indem er auf die Untersuchungen ,,Sade
[.] Fourier [.] Loyola“ von Roland Barthes (1971)*® Bezug nahm und diesen An-
satz weiterdachte:

,Der Libertin ist also, wie Roland Barthes gezeigt hat, ein Transgressions-
wesen. Das heift, er griindet sein selbst auf die Uberschreitung der Grenze,
die das Ich vom Aufen trennt. Diese Grenzlberschreitung meint die Beherr-
schung und Durchdringung der dem Ich &uReren objektiven Sinnsysteme
und stellt dadurch eine Ubernahme der AuRenwelt durch das Ich dar. So
luzide Barthes die Unterwanderung von Sinnsystemen durch die Sadeschen
Libertins analysiert hat, so wenig kann er den eigentlichen Grund ihrer Trans-
gression verstehen. [...] Der Libertin ist ein Individuum, das seine freie Ratio-

26 | Roland Barthes hat zwar einzelne Aspekte des Individualitatskonzeptes
wie z.B. die Libertins thematisiert, hat insgesamt aber diesen Bereich in
seiner Untersuchung an sich ausgeklammert.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

nalitat seiner AuBenwelt aufpragt und diese, in einem Akt der Transgression,
in das eigene Ich verwandelt. Damit grindet der Libertin sein Selbst auf eine
Fahigkeit zur Grenzuberschreitung, auf eine Beherrschung des Auflen. Der
Libertin muf} jede Grenze negieren, um seine Autonomie unter Beweis zu
stellen. Libertine Transgression als Sinnunterwanderung meint deshalb die
Weigerung, ein vom Subjekt des Libertins unabhangiges, objektives System
anzuerkennen. Libertinage ist die Verwandlung der Auenwelt in das indivi-
duelle Subjekt” (ebd.: 153f.).

Petrowski untersucht die Individualitdt bzw. autonome Subjektivitdt dabei in
Zusammenhang mit literarischer Sprache anhand von ,,Les cent vingt journées
de Sodome®. Er fokussiert die Verbindung eines Individualitatsdiskurses mit
dem Konzept der Asthetik. AbschlieBend elaborierte er beziiglich der Individu-
alitédt bei de Sade: ,,Es zeigt sich in diesen Figuren, dal die neue Individualitét
das Subjekt zundchst isoliert und dann umschlégt in Allmachtsphantasien der
Weltbeherrschung™ (ebd.: 225). Dieser Aspekt verdeutlicht die Gefahr, dass das
Individualitdtskonzept in ein System der Totalitdt umschlagen kann. Petrowski
kam zum Schluss: ,,In Libertinage und Schauerroman entwickelt sich damit eine
Losung des Individualitétsproblems, die gelungene Subjektivitit nicht mehr in
der Auseinandersetzung mit der Realitit, sondern im Innenraum des Ich verwirk-
licht sieht” (ebd.: 319).

Einzelne Studien iiber die Libertins — besonders iiber die Protagonistin Juliet-
te, die in ihrem ausgeprigten Facettenreichtum aus der Masse der de Sadeschen
Libertins deutlich hervorsticht — bieten des weiteren vereinzelte Ansatzpunkte
fiir de Sades Individualititskonzept (vgl. z.B. Treut 1984?7; Sollers 1989). Eine
eingehende Untersuchung der Figur der Juliette hat Monika Treut vorgelegt. Im
wesentlichen blieb sie in einer deskriptiven Ebene stecken. Sie unterlie3 eine not-
wendige Gewichtung der Protagonistin Juliette im Kontext des Werkes von de
Sade, in dem Juliette eine unangefochtene Sonderstellung einnimmt. Die von ihr
vorgenommene Fokussierung auf Juliette als ,,Frau“ erscheint im Kontext seines
(Euvres zu kurz gefasst und ignoriert den beabsichtigten Aktionsradius, der den
der dargestellten ménnlichen Protagonisten weit tibertrifft.

Einen Versuch, die Figur des Libertins aus politisch-philosophischer Sicht
darzustellen und zu analysieren, hat der Politikwissenschaftler Peter Hoffmann
mit seiner wenig rezipierten Forschungsarbeit ,,Die Figur des Libertin. Uberle-
gungen zur politischen Lektiire de Sades unternommen. Er untersuchte darin die
Figur des Libertins aus einem marxistisch-inspirierten Blickwinkel. Fiir ihn stellte

27 | Monika Treut stelltanhand von der Protagonistin Juliette das von Maurice
Blanchot benannte und von Georges Bataille bereits umrissene Konzept des
souveranen Menschen bezlglich Juliette als ,Prototyp einer Frau [...] unter
patriachalen Lebensbedingungen® (Treut 1984: 35) partiell dar.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

51


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sich der de Sadesche ,,Libertin* als eine Verkorperung des ,,Subjekt[es] der Uber-
schreitung und Begierde nach Souverinitit” (Hoffmann 1984: 48) dar, womit er
die beiden bereits erwihnten Forschungsstriange lediglich wiedergab, vorrangig
den auf Roland Barthes zuriickgehenden.

Alois K. Sollers beleuchtete 1989 in einem Exkurs die Verbindung von ,,Li-
bertin® und ,,Ubermensch in seiner Untersuchung ,,Friedrich Nietzsche und das
Leiden am Nichts* schlaglichtartig. Er griff bei seiner Untersuchung auf die vier
libertinen Romane de Sades (,,La Philosophie dans le Boudoir®, ,,Nouvelle Justi-
ne“, ,,Histoire de Juliette* und ,,Les cent vingt journées de Sodome*) zuriick, die
auch ich fiir die vorliegende Untersuchung rezipieren werde. Die besondere Rolle
der Protagonistin Juliette, die fiir die Durchfithrung dieses Vergleiches von groBer
Relevanz ist, ignorierte er allerdings vollig. Sein Fazit lautet: ,,Von Nietzsche aus
gesehen, zdhlten sie [die Libertins] zu den ,hoheren Menschen®, sie sind zwar
aufgebrochen, scheitern aber am Nichts* (Sollers 1989: 62). Sie zeichnen sich fiir
ihn durch folgende Facetten aus:

- Es geht ihnen um eine Befreiung von durch die Kultur auferlegten und verin-
nerlichten Zwangen (kulturkritische Ebene).
- Sie greifen auf die Natur als metaphysische Ebene zuriick.

Das Fazit Sollers lautete dementsprechend:

,De Sade und seine Sprecher waren also unter dieser Hinsicht Opfer eines
nicht bewaltigten Nihilismus, Opfer eines nicht bewdltigten moralischen Be-
wusstseins. Gerade will sie ihre Leiden nicht verarbeiten kénnen, fliehen
sie in zerstorerische Akte. Von Nietzsche aus gesehen, zahlten sie zu den
,héheren Menschen’, sie sind zwar aufgebrochen, scheitern aber am Nichts“
(Sollers 1989: 62).

Zusammenfassend lésst sich feststellen, dass sich die Forschung beziiglich de Sa-
des Konzept von Individualitit bislang auf zwei Aspekte konzentriert hat:

« das Konzept eines autarken und souveranen Individuums,

« den Transgressionscharakter seiner Libertins.

Beide Aspekte werden daher im entsprechenden Kapitel besonders berticksichtigt.
Fiir eine eingehende Analyse der Konzeption von Individualitit erscheinen sie als
alleinige Merkmale nicht ausreichend zu sein, sondern benétigen ergénzende und
korrigierende Kriterien.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

1.5.3 Forschungsstand zum Konzept der Individualitat
in den Werken von Max Stirner

Der Stirnerbiograph John Henry Mackay bemerkte iiber seine Philosophie: ,,Nicht
mehr und nicht weniger als die Souverénitits-Erkldrung des Individuums, sei-
ne Unvergleichbarkeit und seine Einzigartigkeit ist es, was Stirner verkiindet*
(Mackay 1914: 150). Ein unbenannter Rezensent hingegen bezeichnete Stirners
Werk in der ,, Trier’schen Zeitung® vom 7. Mérz 1845 als ,,eine Apologie des bor-
niertesten Egoismus, des isolierten Individualismus® (zitiert nach: Fleming 2008:
6). Philippe Corcuff, der in seiner Untersuchung ,.La Question Individualiste*
Stirners Philosophie des Individualismus nur streifte, reihte ihn in die Reihe der
soziologischen Klassiker neben Marx und Durkheim ein.

Steven Lukes schrieb iiber Stirners Bedeutung fiir den Individualismus und
das Denken von Individualitdt in Deutschland allgemein:

,The German idea of individuality has had a remarkable history. Having be-
gun as a cult of individual genius and originality, especially as applied to the
artist, stressing the conflict between individual and society and the supreme
value of subjectivity, solitude and introspection, it developed along various
lines. In one direction, it led to an uninhibited quest for eccentricity and to
the purest egoism and social nihilism. This development found perhaps its
most extreme expression in the thought of Max Stirner, whose ,individua-
lism’ amounted to an amoral and anti-intellectualistic vision of freely coope-
rating and self-assertive egoists” (Lukes 1973: 19).

Der Soziologe Georg Simmel bescheinigte Stirner in seinem Artikel ,,Die beiden
Formen des Individualismus® dariiber hinaus eine Sonderstellung in der Philoso-
phiegeschichte:

»Eine merkwirdige und extreme Erscheinung in der Geschichte des Individu-
alismus stellt sich jenseits beider Formen: Stirner, der nur die Thatsache der
Individualitat Uberhaupt zum Sinn des menschlichen Daseins macht, aber
jeden Inhalt derselben, mag es der der Gleichheit oder der der Differenziert-
heit sein, als ganz gleichgultig ablehnt” (Simmel 1901: 401f.).

Auch fiir den Sozialwissenschaftler Georg Adler lag die Bedeutung von Stirners
Werk in seiner Fokussierung auf die Individualitit.

,Was aber an Stirner das Auszeichnende ist und ihm fur immer einen Platz in
der Weltliteratur sichert, das ist, dafd er in einem scharfsinnig geschriebenen
und genialisch angelegten Buche energischer als jeder Andere das Prinzip
der freien Individualitédt und des Rechts der Persdnlichkeit auf die eigentim-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

53


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

RADIKALE INDIVIDUALITAT

liche Entwicklung ihres Wesens betont und entschiedener als jeder Andere
Protest gegen alle Bestrebungen geistiger Dressur und Uniformierung einge-
legt hat” (Adler 1907: 35f.).

Vor diesem Hintergrund ist es erstaunlich, wie selten sich eigensténdige Publikati-
onen seinem Konzept von ,,Individualitit™ bzw. seinem Konzept von ,,Eigenheit*
widmeten, das m.E. unter diesem Begriff gefasst werden kann.?®

In philosophischen Worterbiichern, Lexika und Enzyklopédien findet sich nur
selten im Abschnitt iiber ,,Individualitit™ bzw. ,,Individualismus® ein Verweis auf
Max Stirner. Lediglich in der Enzyklopédie ,,Dictionary of Philosophy and Reli-
gion in Eastern and Western Tradition* von William Reese findet sich unter dem
Schlagwort ,,Individualismus* ein Eintrag mit Bezug auf Stirner. Darin heif3t es:
»Stirner argued for the uniqueness of each individual; and that the end of life is
development of one’s own individuality” (Reese 1983: 251).

Die erste eigenstdndige Arbeit zu Stirners Individualititskonzept prasentierte
Matteo Johannes Paul Lucchesi 1897 mit seiner Dissertation ,,Die Individualitits-
philosophie Max Stirners®. Historische Ausgangsbasis seiner Untersuchung war
die erste Welle der Nietzsche-Rezeption in den 90er Jahren des 19. Jahrhunderts
(vgl. Lucchesi 1897: 3, 13). Im Blickpunkt seiner Arbeit standen dabei in ers-
ter Linie die Deskription und Analyse des Individualititskonzeptes Stirners, was
in einer verkiirzten Wiedergabe des Inhaltes von ,,Der Einzige und sein Eigen-
tum“ in den ersten beiden Abschnitten seiner Arbeit miindete. Im ersten Teil von
Stirners Werk sah er eine ,,psychologische und historische Grundlage® (ebd.: 14)
seiner Individualitdtsphilosophie in der als Persiflage der Hegelschen Geschichts-
philosophie rezipierten Menschheitsgeschichte. Als Grundlage seiner Philoso-
phie konstatierte Lucchesi: ,In Stirners absolut individualistischer Philosophie
ist das leibhaftige Ich, die ungespaltene, endliche Personlichkeit, der ,Einzige*
Ausgangs- wie Mittelpunkt und Ziel” (ebd.: 19). Im weiteren Verlauf stellte er
einzelne Facetten im Verhéltnis zur spekulativen Philosophie dar, wobei er zu dem
Ergebnis gelangte:

»Stirner bildet so den Abschlufl einer groen Entwicklungsreihe in der Ge-
schichte der neueren Philosophie: er ist der Ausldufer der Hegelschen Lin-
ken. Wollte man seine Individualitatsphilosophie historisch definieren, so
kénnte man sagen: sie ist die radikale Vollendung der Feuerbachschen Reli-
gionskritik auf Grund des nach Art der Romantik ins Praktische gewendeten
subjektivistischen Monismus Fichtes” (ebd.: 82).

28 | Die 2010 publizierte Studie ,Gesichter des Einzigen. Max Stirner und
die Anatomie moderner Individualitat“ von Alexander Stulpe lag mir zum
Zeitpunkt des Verfassens meiner Arbeit noch nicht vor - dariber hinaus
verweigerte mir Herr Stulpe einen Einblick in seine Arbeit.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Im abschlieBenden Abschnitt benannte er unter der Uberschrift , Kurze Wiirdi-
gung der Individualitdtsphilosophie Max Stirners* vereinzelte Paradoxien darin.
Hierzu zdhlen ein seiner Meinung nach falsch begrenzter Begriff des ,,Egoismus*
(vgl. ebd.: 83) und ein an inneren Widerspriichen leidendes Konzept des ,,Eigners®
(vgl. ebd.: 88); dariiber hinaus deutete er Grundirrtiimer erkenntnistheoretischer,
ethischer und sozialer Art an (vgl. ebd.: 91). Eine néhere Bestimmung des Begriffs
der Individualitdt bei Stirner blieb auch er schuldig.

Gerd Lehmann (1922; 1926) beschiftigte sich ebenfalls wiederholt mit der
Individualititskonzeption Stirners. In seiner 1926 publizierten Dissertation ,,Uber
Einzigkeit und Individualitidt widmete er der Philosophie Max Stirners ein eige-
nes Unterkapitel mit der Uberschrift ,,Einzigkeit in objektiver und subjektiver Be-
deutung® und griff im Rahmen seiner weiterfithrenden Untersuchung wiederholt
auf ihn zuriick. Dabei richtete er seine Aufmerksamkeit vor allem auf das Konzept
der ,,Einzigkeit™ und versuchte sich dieser Stirnerschen Begrifflichkeit kritisch
anzunéhern, im Zuge seiner Kritik der Individualitétsphilosophie im Allgemeinen.
Er erklarte:

,Hat Einzigkeit den Sinn von Individualitat, dann ist ,der Einzige‘ keineswegs
ein gedankenloses Wort: im Gegenteil, es ist ein Begriff, der uns die Struktur
der Menschenvereinigungen erklart, der den Sinn des Staates, der Mensch-
heit, der Geschichte aufdeckt oder besser (im Sinne des ,Einzigen’), der den
Staat, die Menschheit und die Geschichte selbst zu etwas Sinnvollem, zu
etwas Bedeutendem, zu einem ,Spuk‘ macht. Und in der Tat, warum sollte
dann nicht Scheler ganz im Rechte sein, wenn er von Stirners ,anarchischem
Individualismus® spricht, der aus einem ,berechtigten Motiv‘ entwickelt wor-
den sei: Stirner habe, so meint er, ganz richtig gesehen, daf die ,Vernunfts-
person’, die in allen dieselbe und doch nicht dieselbe sein soll, ein unmaogli-
cher Begriff ist und dafd zur Person die Individualitat wesensmafig gehore*
(Lehmann 1926: 62f.).

In seiner Auseinandersetzung mit der Darlegung von Hermann Schultheil3 (1922),
der ,,mit dem Anspruche auftritt, das Rétsel der Einzigkeit nunmehr endgiiltig
gelost zu haben® (ebd.: 65), kam er zu dem Schluss:

,Diese Auseinandersetzung hatte uns gezeigt, daf Stirner der Uberzeugung
ist, Einzigkeit sei objektiv unfabar, der Einzige sei ein ,leeres Wort'; aber
subjektiv ausdrickbar und zwar im Wollen: wobei er geradezu von einem
anderen Begriffe, der in viel innigerer Beziehung zum Wollen steht, vom Be-
griffe des Aneignens ausgeht” (ebd.: 67).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

55


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Uber das Individualititskonzept von Stirner als solches sagte auch Lehmann
nichts Konkretes aus. Seine Analyse blieb in einer sprachkritischen Annidherung
stecken, die von Stirner zwar ebenso in seinem Werk behandelt wurde, aber fiir
die Beantwortung der Frage nach dem Individualititskonzept keine Ankniipfungs-
punkte liefert.

In seiner Dissertation ,,Das einzig Metaphysische. Vom Ich als Prinzip und
Dementi der Philosophie untersuchte Walter Seliger die Stirnersche Vorstellung
von Individualitit unter dem Aspekt ihres subjektivitdtsphilosophischen Stellen-
werts. In der Einleitung erlduterte Selinger sein Anliegen mit den Worten:

,Die bisherige akademische Stirnerrezeption hat das subjektivitatsphiloso-
phische Potential des EINZIGEN nahezu vollig ignoriert. Zu zeigen bleibt des-
halb, dafd Stirners EINZIGER ein konstruktiver Beitrag zur Philosophie der
Subjektivitat darstellt” (Selinger 1995: XVI).

Im ersten Teil seiner Arbeit untersuchte er das Problem einer ,,Erkenntnis von
Individualitdt und Einzigkeit in historisch-systematischer Perspektive® (ebd.:
XVII). Ausgehend von einer ndheren Bestimmung des existentiellen Ich-Begriffs
bei Stirner, den er dem deutschen Idealismus von Fichte und Hegel kontradiktisch
entgegengestellt, zeigte Selinger philosophiegeschichtliche Ankniipfungspunkte
(Platon, Leibnitz, Fichte, Schopenhauer, Kant, Marx) fiir Stirners radikalen Indi-
vidualitétsbegriff auf. Ein Zwischenfazit seiner Untersuchung lautete dabei: ,,.Der
Einzige, so meine ich, hat das epistemologische Uber-Ich postmoderner Dezen-
trierung egozentrierter Subjektivitdt, um das es hier offenbar in der Hauptsache
geht, ldngst hinter sich gelassen® (ebd.: 68). Bezogen auf die Differenz zwischen
Johann Gottlieb Fichte und Stirner formulierte er den folgenden Aspekt:

LStirners Einziger liegt quer zu Fichtes Distinktion zwischen Ichheit und Indi-
vidualitat. Denn bei Stirner kann der Einzige zwar von seiner Individualitat,
im Sinne soziokultureller Bestimmtheit, abstrahieren, er gelangt innerhalb
dieser Reflexionsbewegung dennoch zu keinem abstrakten und allgemeinen
Prinzip Ichheit qua absolutes Ich, sondern zur Einzigkeit“ (ebd.: 96).

Im Gegensatz zu diesen Versuchen, die Individualitéit bei Stirner zu verifizieren,
stand die folgende Aussage von Hans Sveistrup tiber Stirners Hauptwerk:

LStirners Buch will also nicht etwa eine Theorie des Individuums im Objektbe-
griff dieses Wortes geben. Auch aus diesem Grunde ist die Klassifikation Stir-
ners unter Individualismus unzutreffend. Was Individuum, Individualitat und
Einzigkeit seien, untersucht Stirner nicht” (Sveistrup 1928; hier: 2006: 22).

Paul Carus vertrat diese Auffassung bereits 1914 (vgl. Carus 1914: 92), und in der
Untersuchung von Karl Lowith findet sich ebenfalls die These, dass ,,Individualitat®

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

in Stirners Werk nicht ngher definiert sei (vgl. Lowith 1962: 178f.). Patricio Ferrari
und Bernd Kast begriindeten dies damit, dass der Begriff Stirner zu stark ,,an Feu-
erbachs abstracktes ,heiliges Individuum® erinnert[e]“ (Ferrari/Kast 2010: 226).
In den postmodernen Diskurs tiber Individualitét transferierte Jorg Ulrich das
Stirnerianische Prinzip von ,,Einzigartigkeit” als Kontrapunkt zum neoliberalen
Konzept von ,,Individualitit”. In diesem Zusammenhang konstruierte er einen Ge-
gensatz zwischen ,,Eigenheit” und ,,Individualitat® (vgl. Ulrich 2002: 261). Der
Unterschied der beiden Begriffe bezieht sich auf die Moglichkeit bzw. Unmoglich-
keit einer inhaltlichen Definition: Individualitdt ldsst sich im Gegensatz zur Ein-
zigartigkeit definieren. Daraus ergibt sich ein anti-identitires Philosophiekonzept.

+Egoismus und Nichtidentitat sind die zentralen Kategorien, die Stirner ge-
gen den bereits mit dem klassischen Liberalismus seinen Siegeszug antre-
tenden Individualismus wendet. Und eben dies macht die Aktualitat Stirners
aus gegen die in der Tradition dieses liberalistischen Konzepts stehenden
Individualisierungstheorien der Gegenwart“ (ebd.: 268).

Neben den genannten Schriften, die sich m.E. lediglich auf Stirners Hauptwerk
,Der Einzige und sein Eigentum® beziehen, existiert eine zweite, padagogisch-
orientierte Rezeptionslinie? in der Wissenschaft, die das Thema ,,Individuali-
tat” anhand seines Aufsatzes ,,Das unwahre Prinzip unserer Erziehung“ behan-
delt. Darin verwendet Stirner den Terminus ,,Personlichkeit” und das Synonym
,,Personalismus“*°, das in seinem spateren Werk nicht mehr auftaucht. Vor allem
in der anthroposophischen Rezeption®! — in Folge von Rudolf Steiner (vgl. Steiner
1899; 1900) und seinem Schiiler Willy Storrer (vgl. z.B. Storrer 1926) — ist die-
se Lesart sehr ausgeprigt. Exemplarisch hierfiir sind die Einleitungen, Vor- und
Nachworte zu Neuveréffentlichungen dieses Essays, die seit Jahrzehnten in anth-
roposophischen Verlagen erscheinen®?. Sie bieten allerdings keine niheren Erliu-
terungen des in dieser Schrift postulierten Personlichkeitsideals Stirners.
Jean-Claude Wolf bemerkte hingegen: ,,Max Stirners Egoist erfiillt das Per-
sonlichkeitsideal Montaignes [...] Er hat die Tugend des Bei-sich-selber-Sein-

29 | Vgl. zur padagogischen Rezeptionslinie u.a. Klemm 1995, 1999; Laska
1996: 117-122.

30 | Den Begriff der ,Personalismus” hat Stirner nach Auffassung der
gangigen Forschung zwar von Friedrich Schlegel Ubernommen, aber diesen
umgewertet (vgl. Kast 1979: 72).

31 | Bislang liegt zu der reichhaltigen Stirner-Rezeption in der Anthroposophie
keine Uberblicksliteratur vor.

32 | Vgl. die standig aktualisierte Bibliographie der Sekundarliteratur zu Max
Stirner von Bernd Kast auf der Homepage der Max Stirner-Gesellschaft (www.
msges.de) [Stand: September 2007].

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

57


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Konnens, im Gegensatz zum Laster der Selbstflucht” (Wolf 2008: 198f.). Wei-
terhin kam er beziiglich des Stirnerschen Egoismus und seines Zusammenhangs
mit der Individualitit zu dem Schluss: ,,Ausgerechnet der Egoismus des Einzigen
erweist sich als Retter der Unverwechselbarkeit und Unersetzbarkeit des Indivi-
duums!“ (ebd.: 203).

Dem Konzept von ,,Personalismus* widmete Ulrich Simon in seiner Disser-
tation ,,Zur Kritik der Philosophie Max Stirners* ein eigenes Unterkapitel. Darin
gestand er Stirner die Originalitdt zu, ein neue Definition des Begriffs zu liefern.
»STIRNER bestimmt seine neue Lehre [gemeint ist die in ,,Das unwahre Prinzip
unserer Erziechung® priasentierte Lehre — Anm. von M. S.] als Personalismus* (Si-
mon 1982: 79). Sein Fokus richtete sich dabei auf die Darstellung des Ubergangs
vom ,,Wissen“ zum ,,Wollen, der im Mittelpunkt von Stirners Pddagogikkonzept
steht. Eine ndhere Betrachtung der Aspekte von ,,Personlichkeit® und ,,Individua-
litét™ hat Simon nicht geliefert.

Der wissenschaftliche Diskurs iiber die Konzeption von Individualitit bei Stir-
ner konzentriert sich also einerseits auf das in dem Aufsatz ,,Das unwahre Prinzip
unserer Erziehung® vertretene Personlichkeitskonzept und andererseits auf das
Konstrukt eigener Einzigkeit in ,,Der Einzige und sein Eigentum®. Als Problem
wird wiederholt die Bindungslosigkeit des Individuums bzw. die Ausklammerung
der normativen Setzung des einzelnen Individuums thematisiert.

Die Auseinandersetzung mit Stirners Individualititskonzept findet unter zwei
Aspekten statt: Der erste Aspekt ist derjenige der ,,Eigenheit”, der im Zentrum
seines Hauptwerks steht; der andere ist derjenige des Personalismus, den Stir-
ner in seinem Essay ,,Uber das unwahre Prinzip unserer Erziehung* forumliert.
Die Arbeit von Jorg Ulrich bietet zudem Ankniipfungspunkte zur aktuellen sozi-
alwissenschaftlichen Debatte. Weiterhin finden sich in den Arbeiten von Jiirgen
Mimken (2003) und Gabriel Kuhn (2007) Hinweise, die meine These beziiglich
der Aktualitit und der Potentiale seiner Philosophie fiir die Beantwortung meiner
Fragestellung untermauern. Sie beide brachten Stirners Denken mit der Philoso-
phie der Postmoderne in Einklang.

1.6 ERWEITERTE FRAGESTELLUNG

Vor dem Hintergrund des ermittelten Forschungsstandes ergibt sich die Notwen-
digkeit, das Konzept der Individualitit der drei Denker genauer zu betrachten. Die
in der Forschungsstandanalyse angefiihrten Arbeiten bieten zwar Ankniipfungs-
punkte beziiglich der Individualitidtskonzepte der drei Denker und deren Aktua-
litét, aber fiir eine Untersuchung der eingangs erlduterten Fragestellung sind sie
als Basis zu schwach. Sie bediirfen einer Ergénzung sowie weiterfithrend einer
Konkretisierung. Dementsprechend muss der Problematik der Konstituierung von
Individualitét verstarkt Rechnung getragen werden, um der Beantwortung der er-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

kenntnisleitenden Fragestellung ein tragfihiges Fundament zu liefern. Dies ge-

schieht in Form einer systematischen Deskription und Analyse. Die Frage, wie bei

den drei Denkern Individualitit bzw. Individualismus gedacht wird, steht dabei am

Anfang der Untersuchung. Dass einige Autoren das Vorhandensein eines eigenen

Individualititskonzeptes bezweifeln bzw. die These, dass er ein Gegenkonzept

zur Individualitdt anbietet, bildet dabei einen wichtigen Unterpunkt. Er schérft

den Blick auf den Untersuchungsgegenstand. An der konkreten Darstellung von

Individualitit interessieren dabei die Aspekte, die als Chancen oder Risiken pro-

blematisiert werden.

AuBerdem ist aus dem dargelegten Forschungsstand ersichtlich, dass die Kon-
struktion der Individualitdt bei den drei Denkern sehr stark mit der Individuation
verkniipft ist; dementsprechend verdient der Zusammenhang der beiden Prozesse
von ,,Individuation” und ,,Auspragung von Individualitit ein besonderes Augen-
merk in der weiterfithrenden Untersuchung.

Mir erscheint vor diesem Hintergrund der sich aus der Forschungsstandana-
lyse herauskrstallisierten Ergebnisse eine Aufsplittung der eingangs formulierten
Frage in die folgenden fiinf Themenbereiche sinnvoll:

« Welche klassischen Konstituierungsmerkmale von Individualitdt sprechen
die drei Denker an? Reichen diese quantitativ und qualitativ aus, um die drei
Autoren als (Vor-)Denker eines (modernen) radikalen Individualitatskonzepts
einzuordnen?

+  Wie wird die Individuation von den drei Denkern wahrgenommen, dargestellt
und bewertet? Finden sich Konvergenzen in der Darstellung der Individua-
lisierung mit den aktuellen Entwicklungen? Welche Schlisse ziehen sie dar-
aus, und welche Auswege zeigen sie aus als Dilemmata wahrgenommenen
Zustanden?

« Wie konstituieren sie ,radikale Individualitdt’? Welche Wesensmerkmale
zeichnet sie aus? Welche Anforderungen werden an das Individuum diesbe-
zliglich gestellt? Welche ihrer Potentiale und Gefahren benennen die Denker?

- Welche Schlussfolgerungen lassen sich fiir den aktuellen Diskurs
daraus ziehen? Bieten ihre Konzepte von radikaler Individualitdt An-
knupfungspunkte fir einen Umgang mit den als problematisch wahr-
genommenen Individuationsprozessen?

- Welche Méglichkeiten offerieren ihre Uberlegungen beziiglich des Individua-
lismus und der Individualitat fir eine Neuausrichtung einer Gesell-schaftsord-
nung, welche die Erfordernisse einer auf radikaler Individualitat beruhenden
Gemeinschaft erfiillen kann?

Anhand dieser Fragen werde ich im kommenden Teil die Werke der drei Den-
ker deskriptiv darstellen und hermeneutisch analysieren, um sie letztendlich auf
die moderne Fragestellung nach einem modernen Konzept von Individualitit
zu libertragen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

59


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

RADIKALE INDIVIDUALITAT

1.7 METHODIK DER UNTERSUCHUNG
UND OPERATIONALISIERUNG

»,Jede Nietzsche-Interpretation sieht sich
vor die Aufgabe gestellt, ihre Methode
eingehend zu reflektieren. Dies ist nicht
nur ein Erfordernis interpretativer Arbeit
Uberhaupt, wenn sie mit den schon an-
erkannten Regeln geistesgeschichtlicher
Interpretation nicht auskommt, sondern
eine fur die Nietzsche-Interpretation be-
sondere Notwendigkeit, sofern Nietz-
sches Schriften den Anspruch auf eine
philosophische Interpretation erheben*
(Ulrich 1975: 9).

Fiir die vorliegende Arbeit sind unterschiedliche Facetten zu beachten, sowohl
bei der Auswahl einer addquaten Methodik der Anndherung an die Werke der
drei Denker als auch bei der Transformation der Ergebnisse von einer geistes- auf
eine sozialwissenschaftliche Ebene. Die Auswahl der Methoden ergibt sich aus
dem bereits in der Einleitung erwdhnten, interdisziplindr gewdhlten Zugang zur
Beantwortung der Fragestellung. Dieser verlangt nach einer Methodik, die den
einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen gerecht wird. Des weiteren muss diese
Methodik die Unterschiedlichkeit der zu analysierenden Textformen beriicksichti-
gen, d.h. sie muss sowohl auf philosophische Pamphlete anwendbar sein als auch
auf Romane, in denen Philosophie inszeniert wird, sowie auf Aphorismensamm-
lungen. Hier erwichst aus der fehlenden Systematik im Werk der drei Denker ein
weiteres Problemfeld. Friedrich Nietzsches Haltung gegeniiber einer philosophi-
schen Systematik 1é4sst sich anhand der folgenden Aussage aus der ,,Gétzen-Dam-
merung" pointieren: ,,Ich mifitraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem
Weg. Der Wille zum System ist ein Mangel an Rechtschaffenheit” (GD: 63). Diese
Aussage stellt eindeutig eine Polemik gegen Hegel dar.** Bereits im zweiten Buch
von ,,Menschliches, Allzumenschliches hat Friedrich Nietzsche ,,philosophische
Systeme* als ,,glanzende Lufterscheinungen® verhohnt (vgl. MAM I1: 393). In der
,,Morgenrdthe™ warnt er:

33 | In der Vorrede zur ,Phanomenologie des Geistes” hatte Hegel postuliert:
,Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann allein das
wissenschaftliche System derselben sein“ (Hegel 1807; hier: 1998: 14; s.
auch: ebd.: 28, 39f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

LVorsicht vor dem Systematikern! - Es giebt eine Schauspielerei der Syste-
matiker: indem sie ein System ausflllen wollen und den Horizont darum rund
machen, mussen sie versuchen, ihre schwacheren Eigenschaften im Stile
ihrer starkeren auftreten zu lassen, - sie wollen vollstandige und einartige
starke Naturen darstellen” (M: 228).

Gleichzeitig gilt es, seine Philosophie im Gesamtkontext seines Schaffens zu be-
trachten. SchlieBlich schreibt Nietzsche in ,,Menschliches, Allzumenschliches®:

.Die schlechtesten Leser. - Die schlechtesten Leser sind die, welche wir
plindernde Soldaten verfahren: sie nehmen sich Einiges, was sie brauchen
kénnen, heraus, beschmutzen und verwirren das Uebrige und lastern auf
das Ganze“ (MAM Il: 436).

Raymond Polin schrieb iiber den inneren Zusammenhang der Aphorismen im
Nietzscheanischen Werk:

~Man darf von Nietzsche keine ausdricklich politische Theorie erwarten.
Die Geistesblitze, die sich in seinem Werke finden, sich duflerst schwierig
zu interpretieren, da sie keinesfalls aufeinander bezogen sind, und wahllos
Prophezeiungen mit Visionen der Vergangenheit und Analysen der Gegen-
wart vermischen, ohne jemals ihren Standpunkt zu verraten. Aus diesem
Grunde ist die politische Ausnutzung dieses oder jenes Textes, wenn er fir
sich genommen und aus dem Zusammenhang gerissen ist, sehr leicht, sehr
willkurlich, ja sinnlos. Derart polemische Betrachtungen sollen unter allen
Umstanden vermieden werden.

Beim wiederholten Lesen der Werke Nietzsches bemerkt man jedoch, dafl
man seine Sentenzen untereinander nicht nur verbinden kann, sondern
muf, sobald man sie im Zusammenhang mit seiner Philosophie in einer nur
ihm eigenen Perspektive interpretiert” (Polin 1974: 27).

Bei Max Stirner ist die Ablehnung eines Systems seiner Philosophie immanent.
Kurt Adolf Mautz schrieb stellvertretend fiir diese Position in ,,Die Philosophie
Max Stirners im Gegensatz zu Hegels Idealismus®, iiber die Systemlosigkeit im
Stirnerianischen Werk, wodurch er Stirners Philosophie als einen ,,irrationalen In-
dividualismus* abqualifiziert: ,,Sie [seine Philosophie] ist bewuf3t systemlos und
systemfeindlich® (Mautz 1935: 46). In diesem Punkt scheint ihm Stirner zuzu-
stimmen, denn er postuliert in seiner Erwiderung an seine Kritiker: ,,Es kann kein
philosophisches System aus ihm [dem Einzigen], als aus einem ,Principe‘, erbaut
werden (KAK: 73). Ihm lag es fern, ein philosophisches System zu entwerfen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

61


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In de Sades Werk hingegen finden sich partiell Ansitze eines durchdachten Ge-
sellschaftsmodells. Es weist aber deutliche Schwichen auf und hat in vielen As-
pekten lediglich fragmentarischen Charakter.

Bei de Sade ist der flieBende Ubergang von Literatur zu Philosophie eine be-
sondere Schwierigkeit. Michael Haupt bemerkte iiber die Verbindung von narrati-
vem Text und philosophischen Thesen:

LsUntubarfalsch ware es, aus dem Schriftstellerden Philosophen Sade heraus-
zulésen, nicht nur, weil der innersten Energie seines Diskurses widersprache,
sondern auch deshalb, weil seine Romane der Ort der Philosophie ist; dieser
Raum ist namlich die Sprache, die nichts verschweigt® (Haupt 1987: 137).

Dagegen erklirte Pierre Favre im Fazit seiner Arbeit ,,Sade utopiste®:

,La description des institutions, des moeurs, des mécanismes politiques
imaginés pour caractériser les deux royaumes de Butua et de Tamoé per-
met-elle de conclure en I'existence d’'une pensée politique, riche et élaborée,
du marquis de Sade” (Favre 1965: 97).

Ebenso verteidigte Elmar Waibl die Lesart de Sades als Philosophen und erklérte
zu den Schwierigkeiten seiner Rezeption im wissenschaftlichen Kontext:

.Sade zum Gegenstand einer philosophischen Erdérterung machen ist ein
Unternehmen, das mit skeptischem Argwohn und mit Missdeutungen zu
rechnen hat: Mit skeptischem Argwohn, weil der ,héllische Marquis‘ bislang
fur die philosophische Ideengeschichte nicht den Rang wissenschaftlicher
Fragwurdigkeit erreicht hat; mit MiSdeutungen, weil mit der Zuwendung zu
diesem Autor die Gefahr einhergeht, einer Geistesverwandschaft verdach-
tigt zu werden*“ (Waibl 1983: 241).

De Sade stilisiert sich selbst in seinem Werk wiederholt zum (politischen) Philo-
sophen. Im 17. Brief seines Romans ,,Aline et Valcour* ldsst er seinen Protago-
nisten Deterville einen Geistlichen mit der Aussage zitieren, dass es die Aufgabe
der Literaten sei, der Politik Vorschldge fiir das gesellschaftliche Zusammenleben
zu unterbreiten (vgl. AV I: 90). Auch seinen autobiographisch inspirierten Prota-
gonisten Valcour tituliert er wiederholt als Philosophen. Timo Airaksinen brachte
die Besonderheiten de Sades mit den folgenden Worten auf den Punkt: ,,Sade is a
writer whose aims are philosophical, whose technique is literary, and whose facts
are fiction” (Airaksinen 1991: 45).

Bereits Georges Bataille warnte allerdings vor einer rein wortlichen Interpre-
tation de Sades (vgl. Bataille 1957: 112). Auflerdem vertrat er die These, dass es

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

in seinem Werk keine Figur gébe, auf welche die Philosophie de Sades reduziert
werden konnte. Der Verleger Jean-Jacques Pauvert ging darin mit ihm konform:

Ll n'y a pas de pensée de Sade, au sens de systéme de pensée comme on
a I’habitude de I'imaginer. Plus on approche du génie, moins le fonctionne-
ment intellectuel ressemble a cette activité manufacturiére si désespéré-
ment pratique que le plus grand nombre appelle avec respect la pensée”
(Pauvert 1989: 242).

Dieser These mochte ich widersprechen und belegen, dass de Sade in seinen Pro-
tagonisten passagenweise sein Sprachrohr gesehen hat. Seine Libertins nehmen
demnach eine doppelte Rolle ein: Zeitweise sind sie Reprisentanten seiner Philo-
sophie, zeitweise aber auch Karikaturen der franzésischen Oberschicht.>* Fiir den
franzosischen Existenzialisten Albert Camus stellte das Werk de Sades in erster
Linie einen unerreichbaren, grausamen Traum dar, weniger eine Philosophie. Er
schrieb in seinem Essay ,,L’homme révolté“: ,Il n’a pas fondé une philosophie,
mais poursuivi le réve monstrueux d’un persécute” (Camus 1951: 58). Jean-Bap-
tiste Jeangene Vilmer benannte als Grundlage einer Interpretation de Sades die
folgenden drei Grundsitze:

-+ Contextualisier 'ceuvre.

+ Nejuger que dans son ensemble.

« Ne pas identifier I'auteur a ses personnages (vgl. Vilmer 2005: 42-46).

Sie sind zwar klassisch und lassen sich auf fast jeden literarischen Text anwenden,
im Falle de Sades gilt es aber, sie besonders gewissenhaft zu beriicksichtigen, um
sich nicht den Blick auf seine Philosophie zu verstellen.

Des weiteren gilt es mit der Problematik der Trennung von Erzéhler und Autor
im de Sadeschen Werk umzugehen. Dieser Problematik nahere ich mich tiber die
Kenntnis seines Gesamtwerkes und seiner Biographie, die es mir bis zu einem
gewissen Punkt ermoglicht, eine Trennungslinie zu ziehen.

Bezogen auf eine addquate Interpretation von Stirners Werk schrieb Wilhelm
Cuypers in seiner Dissertation: ,,Der philosophischen Interpretation Max Stirners
droht eine Gefahr. Der scheinbare Radikalismus seiner Sprache verleitet den Un-
tersuchenden leicht, das Denken Stirners als exzentrischen Egoismus zu erledi-
gen* (Cuypers 1937: 1). Es handelt sich dabei um eine der wenigen AuBerungen
iiberhaupt, die sich auf die Schwierigkeiten einer Interpretation seines Werkes
beziehen.

Vor diesem Hintergrund habe ich mich entschieden, aufbauend auf den Uber-
legungen von Wilhelm Dilthey und deren Weiterentwicklung durch Emilio Betti

34 | Auf den parodistischen Gehalt des de Sadeschen Werkes wies z.B.
Frappier-Manier (1991) am Beispiel der Figur der Juliette hin.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

63


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

RADIKALE INDIVIDUALITAT

im ersten Schritt eine hermeneutische Interpretation der Philosophie der drei
Denker durchzufiihren (vgl. Kapitel 1.7.1.1 und 1.7.1.2 der vorliegenden Arbeit).
Eingerahmt wird die Interpretation durch exkursive Riickgriffe auf die wichtigs-
ten philosophischen Einfliisse, denen sie ausgesetzt waren, um ihre Philosophie
stirker auf die eigene Leistung hin zu untersuchen und den Bezugsrahmen ih-
res Denkens zu kldren. Dies kann in der vorliegenden Arbeit nicht vollstandig,
sondern nur punktuell geleistet werden. Ebenso verlangt die Analyse des Indi-
vidualitétsdiskurses im Werk der drei Denker eine Beschrinkung in Form von
einer Reihe von Kategorien, deren Relevanz ich im Verlauf des Methodenkapitels
noch ndher begriinden werde (vgl. Kapitel 1.7.2 der vorliegenden Arbeit). Die
von mir zum besseren Verstidndnis der Texte herangezogenen Werke benenne ich
im folgenden gesondert (vgl. Kapitel 1.7.4 der vorliegenden Arbeit). Es handelt
sich um Texte der Denker, in denen sie sich mit Fragen von Interpretation und
Schreibstil beschiftigen.

Die Ergebnisse meiner Untersuchung werde ich in einer komparatistisch-kon-
frontativen Untersuchung vertiefen (vgl. Kapitel 1.7.3 der vorliegenden Arbeit).
Aufbauend darauf werde ich Schliisse beziiglich der Anwendbarkeit auf die aktu-
ellen Diskurse ziehen.

Im ersten Teil des Dissertationsvorhabens wird somit das facettenreiche Indi-
vidualitdtskonzept von Friedrich Nietzsche anhand einzelner Aspekte deskriptiv
dargestellt und hermeneutisch analysiert. Daraus kristallisiert sich ein Analyse-
raster mit sieben Kategorien. Diese Kategorien sind unter dem Gesichtspunkt der
begrifflichen Klarheit und gleichzeitiger Offenheit so ausgewéhlt, dass sie sich in
ihrer Abstraktion als addquates Analyseraster sowohl fiir die Untersuchung der
Philosophie D. A. F. de Sades als auch Max Stirners eignen. Sie decken die Berei-
che der Konstituierung von Individualitit und ebenso des gesellschaftlichen Kon-
textes fiir Individualitit ab. Auf diese Weise stelle ich eine Verbindung zwischen
dem Individualititskonzept als solchem und dem daraus resultierenden, radikalen
Individualismus auf gesellschaftlicher Ebene her. In den beiden darauf folgenden
Abschnitten dienen mir die Ergebnisse der Analyse der Nietzscheanischen Philo-
sophie als Kontrastfolie, vor der die Ubereinstimmungen mit und Differenzen zu
den anderen beiden Denkern abgebildet werden. Zur Konfrontation der Philoso-
phie der drei Denker untereinander werde ich mich auf Methoden der Kompara-
tistik stiitzen. Dies geschieht in Form eines konfrontativen Vergleichs. In diesem
Zusammenhang erdffnen sich aber auch neue Perspektiven auf die Philosophie
Nietzsches unter dem Gesichtspunkt der Kontrastierung seiner Gedanken mit
denen zweier bislang weitgehend von der akademischen Forschung ignorierten
Denkern. Basierend auf den Erkenntnissen dieser Konfrontation werde ich im da-
ran anschlieBenden Kapitel eine Gewichtung der Ubereinstimmungen und Diffe-
renzen in den philosophischen Gedankengéngen der miteinander konfrontierten
Denker vornehmen, um den Grad und das Ausmal} der vermeintlichen geistesge-
schichtlichen Antizipation zu bestimmen und die blinden Stellen in ihrer Philoso-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

phie stéirker zu beleuchten. Im abschlieBenden Fazit werde ich die Potentiale fiir
den aktuellen sozialwissenschaftlichen Diskurs tiber das Problem der Individuali-
sierung anhand der beiden Komponenten Individualitit und Individualismus in ei-
ner spiatmodernen Gesellschaft skizzieren, priifen und diskutieren. Somit schlage
ich eine Briicke von der abstrakten philosophischen Ebene der Analyse zur kon-
kreten sozialwissenschaftlichen Perspektive, die sich aus den Ergebnissen ergibt.

1.7.1 Hermeneutik (allgemein)

Die Hermeneutik — benannt nach dem griechischen Gétterboten Hermes, der in der
Mythologie die Botschaften der olympischen Goétter den Menschen iiberbrachte
und diese auslegte, bzw. nach dem griechischen Wort ,,hermeneuein (iibersetzen,
kundgeben) — als die klassische Lehre von der Auslegung von Texten bildet die
Grundlage meines methodischen Umgangs mit den Texten. Im 17. Jahrhundert
ersetzte sie den Terminus ,,ars interpretandi®. Urspriinglich entstand sie als eine
Hilfsdisziplin der Theologie, spéter wurde sie auf die Disziplinen der Philologie
und Jurisprudenz ausgeweitet. Im Mittelpunkt der Hermeneutik steht das Anlie-
gen, einen Sinnzusammenhang einer fremden Welt mit der eigenen Welt herzu-
stellen. Der Begriff umfasst, wie Helmut Seiffert in der Einleitung zu ,,Einfithrung
in die Hermeneutik* schrieb, die vier folgenden Dimensionen: Aussagen (Aus-
driicken), Darstellen, Auslegen (Erkliren) und Ubersetzen (Dolmetschen) (vgl.
Seiffert 1992: 9). Ausgehend von der klassischen Hermeneutik entwickelten sich
in den unterschiedlichen Disziplinen der Geisteswissenschaften (Literaturwissen-
schaft, Philosophie) und seit spitestens der 80er Jahre des 20. Jahrhunderts auch
in den Politik- und Sozialwissenschaften (vgl. Fulda 1994; Hitzler/Honer 1997;
Kurt 2004) eigene Formen der Hermeneutik. Trotz der von einander getrennt ver-
laufenden Entwicklungslinien, die sich durch die unterschiedlichen Blickwinkel
und Erkenntnisinteressen erkldren, lassen sich als mallgebliche Grundlage der
modernen Hermeneutik die Werke des Theologen Friedrich Daniel Ernst Schlei-
ermacher und vor allem William Diltheys lesen, der die geisteswissenschaftliche
Hermeneutik begriindete. Daher bietet sich flir den gewéhlten interdisziplindren
Zugang ein Riickgriff auf Diltheys Methodik der ,,geisteswissenschaftlichen Her-
meneutik™ an, aus der sich in den Einzeldisziplinen die fachspezifischen Variati-
onen entwickelten.

Der Universalitdtsanspruch der Hermeneutik wurde wiederholt in Frage ge-
stellt — exemplarisch sei auf die Gadamer-Habermas-Debatte Ende der 60er Jahre
oder die Gadamer-Derrida-Debatte der frithen 80er Jahre verwiesen. Diese Kritik
habe ich zur Kenntnis genommen. Sie wird in einer Reflexion meiner Methodik
gewlirdigt.

Ich werde im kommenden Unterkapitel (vgl. Kapitel 1.7.1.1 der vorliegenden
Arbeit) eine kurze Einfithrung in Diltheys Pramissen fiir die Methodik der Herme-
neutik geben. Da sein System leider nur fragmentarischen Charakter besitzt und

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

65


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

RADIKALE INDIVIDUALITAT

in einigen Aspekten modernen wissenschaftlichen Anforderungen widerspricht —
vor allem beziiglich seines psychologischen Konzeptes der Einfiihlung als Uber-
briickung der hermeneutischen Differenz — greife ich ergdnzend auf die stark von
ihm beeinflusste Theorie des Interpretierens des italienischen Philosophen und
Juristen Emilio Betti (vgl. Kapitel 1.7.1.2 der vorliegenden Arbeit) zurlick, die
ich im Anschluss an die Darstellung von Diltheys Ansatz (vgl. Kapitel 1.7.1.1
der vorliegenden Arbeit) erldutern werde. Aufgrund der Streitigkeit beztiglich der
Formen der Auslegung des Werkes sowohl von Nietzsche als auch von de Sade
werde ich mich der Frage nach einer hermeneutischen Auslegung der drei Denker
in einem eigenen Unterkapitel (vgl. Kapitel 1.7.1.3 der vorliegenden Arbeit) wid-
men. Dem Ideal des hermeneutischen Zirkels, d.h. dem Prinzip folgend, dass das
Einzelne nur im Kontext des Gesamten verstindlich wird, habe ich auch meine
Auswabhl der zu interpretierenden Texte getroffen, die ich noch gesondert erldutern
werde (vgl. Kapitel 1.8 der vorliegenden Arbeit). In diesem Sinn werde ich diese
Methode bei der vorliegenden Arbeit zum Erkenntnisgewinn tiber die von den drei
Denkern postulierten Konzepte von Individualitét einsetzen.

Insgesamt geht es um ErschlieBung und Wiedergewinnung von Sinn. Um es
mit Dilthey auszudriicken, es geht darum, die drei Denker besser zu verstehen, als
sie sich selbst verstanden haben.

1.7.1.1 Wilhelm Dilthey (1833-1911) Begriindung der
~geisteswissenschaftlichen Hermeneutik“

Aufbauend auf der theologisch-hermeneutischen Methodik von Matthias Flacius
und den Uberlegungen seines Lehrers Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher ent-
wickelte der Philosoph, Psychologe und Pddagoge Wilhelm Dilthey am Ende des
19. Jahrhunderts die ,,geisteswissenschaftliche Hermeneutik®, die er selbst ledig-
lich als eine Radikalisierung der Schleiermacher‘schen Methodik betrachtete. Die
Grundziige seiner geisteswissenschaftliche Hermeneutik fasste Lutz Geldscher in
folgender Quintessenz zusammen: ,,Hermeneutische Arbeit — Verstehen — wird
nunmehr unter dem Ideal der identischen Reproduktion fremden Seelenlebens in
allgemeinen Formen und Moglichkeiten gesehen® (Geldscher 1989: 132). Bereits
1860 hatte Dilthey fiir seine Schrift ,,Das hermeneutische System Schleierma-
chers. In der Ausdeutung mit der élteren protestantischen Hermeneutik® (abge-
druckt in: Dilthey 1970) den Grundstein seiner weiteren Studien zur Thematik
der Interpretation gelegt und das Forschungsfeld abgesteckt, dass ihn sein Leben
lang begleitete.

Diltheys Werk ist ein Torso geblieben, so dass seine Uberlegungen zur Her-
meneutik nicht als ein einheitliches und bis in alle Einzelheiten ausgearbeitetes
System zu sehen sind. Es lassen sich lediglich die Grundkonstanten einer Theo-
rie ausmachen. Diltheys Hermeneutik ist unter dem Aspekt der klaren Trennung

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

von sinnverstehenden Geistes->> und kausalerklirenden Naturwissenschaften zu
betrachten. In diesem Rahmen bezieht er die idealistische Philosophie G. W. F.
Hegels (z.B. das Konstrukt des ,,objektiven Geistes*) sehr stark mit ein — ohne
deren dialektische und theologische Implikationen zu tibernehmen. Arthur Stein
stellte im Nachwort seiner Untersuchung fest:

»,So0 fuhrt Diltheys Verstehen nirgends prinzipiell in eine Sphéare des Objektiv-
Geistigen hinaus -, weder durch den Ausdruck noch durch das Erlebnis. ,0b-
jektivitat’ heifdt bei Dilthey im Grunde blof3: von innen nach auflen gesetzt,
und auBen fest, standhaltender, besser falbar als innen. Was im Ausdruck
verstanden wird, ist das Erleben, das sich objektiviert und in einer Objektiva-
tion sich selbst erfaflt. Weder der Ausdruck noch das Verstehen gehen uber
das Erlebnis grundsatzlich hinaus. Die Gebietskategorie der geistigen Welt
ist das Erlebnis. In der Trias von ,Erlebnis, Ausdruck und Verstehen‘ ist das
beherrschende Glied das Erleben” (Stein 1926: 69).

Seine Form der Hermeneutik gilt als Ursprung der modernen Variante und wur-
de Grundlage fiir ihre Weiterentwicklung in verschiedenen geistes- und sozial-
wissenschaftlichen Disziplinen — vor allem zur ,,philosophischen Hermeneutik*
(Hans-Georg Gadamer, Paul Ricceur), der ,,Daseinshermeneutik* (Martin Heide-
gger) und der literaturwissenschaftlichen Hermeneutik (vgl. Emil Staiger 1955,
hier: 1963; Baasner 1996). Dabei wies Erwin Hufnagel in seiner ,,Einfiihrung in
die Hermeneutik* wohlweislich darauf hin, dass Dilthey den Begriff der Herme-
neutik auf sehr unterschiedliche Art und Weise benutzte — sowohl als Theorie des
Verstehens als auch im Sinne einer methodischen Auseinandersetzung mit Kultur-
tatsachen (vgl. Hufnagel 2000: 160f.).

Die von Dilthey begriindete Hermeneutik ldsst sich nur schwer greifen, da
er sie im Laufe seines Lebens wiederholt revidiert hat, ohne sie zu vollenden.
Diltheys Frithwerk ist durch eine psychologistische Verstehenstheorie gekenn-
zeichnet, die er spéter zu Gunsten einer Vermittlung des historischen Horizonts
und dem des Interpretierenden, d.h. zu Gunsten eines ,,grammatisch-historischen
Verstehens™ (Gottner 1973: 64) aufgab. Diese erste Phase (unter Einbeziehung
Schleiermachers) fasste Heide Géttner in den folgenden Thesen zusammen:

35 | Bezuglich der Geisteswissenschaften schrieb er: ,Alle diese Wissen-
schaften beziehen sich auf dieselbe grofle Tatsache: das Menschenge-
schlecht. Sie beschreiben und erzahlen, urteilen und bilden Begriffe in
Theorien in Beziehung auf diese Tatsache“ (Dilthey 1959: 89). Dement-
sprechend folgert er: ,Eine Wissenschaft gehdrt nur dann den Geistes-
wissenschaften an, wenn ihr Gegenstand uns durch das Verhalten zugang-
lich wird, das im Zusammenhang von Leben, Ausdruck und Verstehen fun-
diert ist“ (ebd.: 99).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

67


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

RADIKALE INDIVIDUALITAT

»der Dualismus von auferer und innerer Wahrnehmung, wobei die letztere
als gewisser gilt als die erstere (Dilthey),

die Suche nach einer allgemeinen Grundlage, welche die Uberbriickung von
meiner inneren Wahrnehmung zur inneren Wahrnehmung eines anderen
Menschen, von der ich etwas wissen mochte, gewahrt (Dilthey),

das Verstehen als Nachbilden oder geistig-seelische Einfihlung, das diesen
Hinlberstieg aus meinem Bewuftsein in das eines anderen dank jener allge-
meinen Grundlage vorliegt (Dilthey, Schleiermacher),

die aus der inneren Wahrnehmung geschépfte GewiRheit des Verstehens
(Dilthey) [...] die die scharfe Abgrenzung der Geisteswissenschaften gegen
die Naturwissenschaften mit Hilfe dieser Verstehensmethode (Dilthey)”
(ebd.: 65f.).

Besonders deutlich lésst sie sich aus der Schrift ,,Einleitung zu den Geistes-wis-
senschaften” (1883) herauslesen, die urspriinglich in Anlehnung an Immanuel
Kant den Titel ,,Kritik der historischen Vernunft“ tragen sollte. Dilthey ging von
einer methodischen Abstraktion aus, die eine intersubjektive Kommunikation
zwischen Menschen auf wissenschaftliche Thematisierung des Gesagten ermog-
lichen sollte.

Der Beginn der zweiten Phase seiner Philosophie 1ésst sich auf das Erscheinen
seiner Schrift ,,Die Entstehung der Hermeneutik® (1900) datieren. Darin wurde
erstmalig der Begriff der Hermeneutik als einer von ihm selbst definierten Metho-
dik erwdhnt. Weiterhin finden sich in den Fragmenten, die vom zweiten Band der
,Einleitung in die Geisteswissenschaft® existieren, wiederholt Verweise auf seine
eigene Positionierung. Ein hierfiir exemplarischer Text ist ,,Das Verstehen anderer
Personen und ihrer Lebensduflerungen. In diesen Fragmenten heifit es tiber die
Moglichkeit des Verstehens: ,,Die Geisteswissenschaften beruhen auf dem Ver-
héltnis von Erkenntnis, Analyse und Verstehen (Dilthey 1958: 131). In ,,Der Auf-
bau der Geisteswissenschaften® fiihrt er diesbeziiglich aus:

,Das Verstehen erst hebt die Beschrankung der Individualerlebnisses auf,
wie es andererseits dann wieder den persénlichen Erlebnissen den Cha-
rakter von Lebenserfahrungen verleiht. Wie es sich auf mehrere Menschen,
geistige Schopfungen und Gemeinschaften erstreckt, erweitert es den Ho-
rizont des Einzellebens und macht in den Geisteswissenschaften die Bahn
frei, die durch das Gemeinsame zum Allgemeinen fuhrt. Das gegenseitige
Verstehen versichert uns der Gemeinsamkeit, die zwischen den Individuen
besteht” (Dilthey 1970: 170f.).

Das Verstehen wiederum ist eng mit dem Begriff des Erlebens verbunden:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

,Das Verstehen setzt ein Erleben voraus, und das Erlebnis wird erst zu einer
Lebenserfahrung dadurch, dass das Verstehen aus der Enge und Subjektivi-
tat des Erlebens hinausfuhrt in die Region des Ganzen und Aligemeinen. Und
weiter fordert das Verstehen der einzelnen Persdnlichkeit zu seiner Vollen-
dung das systematische Wissen, wie andererseits wieder das systematische
Wissen abhangig ist von dem lebendigen Erfassen der einzelnen Lebensein-
heit. Die Erkenntnis der anorganischen Natur vollzieht sich in einem Aufbau
der Wissenschaften, in welchem die untere Schicht jedesmal unabhangig
von der ist, die sie begrundet: in den Geisteswissenschaften ist vom Vorgang
des Verstehens ab alles durch das Verhaltnis gegenseitiger Abhédngigkeit
bestimmt”“ (ebd.: 173).

Das Verstehen selbst teilte er wie auch spéter Emilo Betti in die elementare und die
hohere Ebene des Verstehens ein. Die elementare Form ist eine generelle Erfah-
rung im Umgang mit Menschen. Die hohere ist durch einen zweistufigen Prozess
gekennzeichnet: Hineinversetzen (Transposition) und Nachbilden/Nacherleben.
,Nacherleben ist das Schaffen in der Linie des Geschehens® (Dilthey 1959: 214).
Das Erlebnis wird somit fiir Dilthey zur Ausgangsbasis des Verstehens. Als Hilfs-
konstrukt fiir seine Theorie fiihrte er den ,,objektiven Geist* als Konstante ein.

,Jede einzelne LebensduBerung reprdsentiert im Reich dieses objektiven
Geistes ein Gemeinsames. Jedes Wort, jeder Satz, jede Gebarde oder Hof-
lichkeitsformel, jedes Kunstwerk und jede historische Tat sind nur verstand-
lich, weil eine Gemeinsamkeit den sich in ihnen AuRernden mit dem Verste-
hen verbindet; der einzelne erlebt, denkt und handelt stets in einer Sphare
von Gemeinsamkeit, und nur in einer solchen versteht er. Alles Verstandene
tragt gleichsam die Marke des Bekanntseins aus solcher Gemeinsamkeit
in sich” (Dilthey 1970: 178).

In diesem Sinne kommt den Geisteswissenschaften nach Dilthey die Aufgabe ei-
ner Objektivierung des Lebens zu. So heilit es in den Entwiirfen fiir eine Fortset-
zung zu ,,.Der Aufbau der Geisteswissenschaften: ,,Das Verstehen ist ein Wie-
derauffinden des Ich im Du“ (ebd.: 235). Die Ausfiihrungen zur Hermeneutik als
solcher sind hingegen nur bruchstiickhaft.

Im folgenden werde ich daher lediglich einige Grundlagen seiner Untersu-
chung benennen, die er in ,,Einleitung in die Geisteswissenschaft (1883), ,,Ideen
iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie® (1894), einer Weiter-
entwicklung der deskriptiven Psychologie, und ,,Der Aufbau der geschichtlichen
Welt in den Geisteswissenschaften™ (1910) darlegte.

In der Schrift ,,Einleitung in die Geisteswissenschaft” entwickelte er sein
grundlegendes Konzept von Hermeneutik, das in der Auseinandersetzung mit dem
frithen Hegel und der Lektiire von Edmunds Husserls ,,Logischen Untersuchun-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

69


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

RADIKALE INDIVIDUALITAT

gen® entstanden war (vgl. z.B. Jung 1996: 139). Er exzerpiert aus dessen Werk
beziiglich der Hermeneutik nach Lawrence K. Smith:

~The analysis of understanding grounds interpretation.

The interpreter and author share a common human nature.

The interpreter can thereby recreate the author’s ideas.

One can understand the whole meaning of a text from the words*
(Smith 2006: 32).

Diese Aspekte bilden auch fiir den spiteren Dilthey die Eckpunkte seiner Uber-
legungen. Er schrinkte die Hermeneutik generell auf die Interpretation von ,,dau-
erhaft fixierter Lebensduflerung® ein. Fiir ihn ist Hermeneutik immer sowohl eine
Wissenschaft als auch eine Kunstlehre zugleich.

Diltheys redundant zitierte Schrift iiber Hermeneutik in diesem Kontext ist der
1900 publizierte Essay ,,Die Entstehung der Hermeneutik“. Ausgehend von der
Definition des Verstehens, unter dem er ,,den Vorgang, in welchem wir aus Zei-
chen, die von auflen sinnlich gegeben sind, eine Inneres zu erkennen [vermogen]*
(Dilthey 1979: 318) leitet er zur Hermeneutik iiber, als der Kunst des Verstehens.
,,Die Kunst des Verstehens [hat] ihren Mittelpunkt in der Auslegung oder Interpre-
tation der in der Schrift enthaltenden Historie menschlichen Daseins® (ebd.: 319).
Von dieser Basis ausgehend zeichnet er in der Schrift den gesetzmifBigen Gang
der Geschichte der Hermeneutik nach, als dessen Hohepunkt er die Hermeneutik
Schleiermachers ausmacht. Aus dessen Methodik griff er zwei Kernaspekte her-
aus, die er fiir die Weiterentwicklung fiir grundlegend hielt:

»Alle Auslegung von Schriftwerken ist nur die kunstmafiige Auslegung des
Vorgangs von Verstehen, welcher sich Uber das ganze Leben erstreckt und
auf jede Art von Rede und Schrift beruht. [...] Die Méglichkeit des allgemein-
glltigen Verstehens kann es nur aus der Natur des Verstehens abgleitet
werden” (ebd.: 329).

Weiterhin merkte er an:

»[Die] logische Seite des Verstehens [besteht] also im Zusammenhang von
Induktion, Anwendung allgemeiner Wahrheiten auf den besonderen Fall und
vergleichendes Verfahren. [...] Hier macht sich nun die zentrale Schwierigkeit
aller Auslegungskunst geltend. Aus den einzelnen Worten und deren Ver-
borgenen soll das Ganze eines Werkes verstanden werden, und doch nicht
das volle Verstandnis des einzelnen schon aus dem des Ganzen voraus. Der
Zirkel wiederholt sich in dem Verhaltnis einzelnes Werk zu Geistesart und
Entwicklung seines Verstehens, und er kehrt ebenso zurick im Verhéltnis
dieses Einzelnens in seiner Literaturgattung” (ebd.: 330).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Darauf fulend formulierte Dilthey: ,,Das letzte Ziel des hermeneutischen Verfah-
rens ist [es], den Autor besser zu verstehen, als er sich selber verstanden hat (ebd.:
331). In seinen Entwiirfen und Fragmenten fiir eine Fortsetzung von ,,Grundle-
gung der Geschichte in den Geisteswissenschaften* erlduterte er die Begriffe im
Kapitel ,,Das Verstehen anderer Personen und ihrer Lebenséuferungen*:

,Das Verstehen und Deuten ist die Methode, welche die Geisteswissen-
schaft erfullt. Alle Funktionen vereinigen sich in ihr [...] Art und Erfolg des
Verstehens ist verschieden in den Klassen der Lebensauflerung” (Dilthey
1959: 205).

Im folgenden benannte er drei Kategorien, die als Rahmen fiir eine Interpretation
genutzt werden konnen:

- Begriffe, Urteile, groBere Denkgebilde

+ Handlungen

+ Erlebnisausdruck

Fiir den vorliegenden Forschungsgegenstand ist lediglich die erste Kategorie von
Relevanz. Als Grundmerkmal dieser Kategorie benannte er:

,Das Verstehen ist hier auf den bloRen Denkinhalt gerichtet, dieser ist in je-
dem Zusammenhang in sich selbst gleich, und so ist das Verstehen vollstan-
diger ... als in Bezug auf jede andere LebensauBerung. Zugleich sagt es aber
fur den Auffassenden nichts aus von seinen Beziehungen zu dem dunklen
Hintergrund und der Fllle des Seelenlebens” (ebd.: 206).

1.7.1.2 Emilio Betti und

die ,philologische Hermeneutik*
Der italienische Philosoph und Jurist Emilio Betti (1890-1968) entwickelte die
methodischen Uberlegungen seines Vorgiéingers Wilhelm Dilthey zur praktischen
Anwendung der Hermeneutik als Methode der Geisteswissenschaften weiter. Er
gilt als ein Vertreter der ,,technischen® bzw. ,,philologischen Hermeneutik*.

Aus den beiden Texten ,,Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungs-
lehre* (1954) und ,,Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswis-
senschaften” (OT: ,,Teoria generale della interpretazione®, 1955) lassen sich die
Grundlagen Bettis hermeneutischer Methodik exzerpieren. Im folgenden werde
ich die Pramissen insoweit darstellen, als sie sich auf die von mir gewéahlte Metho-
dik beziehen, d.h. auf die Auslegung schriftlich fixierter Lebensduf3erungen. Seine
Deskription und Analyse von bzw. Auseinandersetzung mit anderen Formen der
Hermeneutik lasse ich dabei auf3er acht.

In ,,Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre®, einer Art von Zu-
sammenfassung seines Hauptwerkes ,,Allgemeine Auslegungslehre als Methodik

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

71


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

RADIKALE INDIVIDUALITAT

der Geisteswissenschaften®, zeichnete er ,,das Bild einer allgemeinen Theorie der
Auslegung® (Betti 1954: 79) nach. Seine Referenzpunkte sind in dieser Unter-
suchung die Uberlegungen von Wilhelm von Humboldt, Friedrich Daniel Ernst
Schleiermacher und, wie bereits erwéhnt, vorrangig diejenigen von Wilhelm
Dilthey. Als erste fiir die Interpretation wesentliche Prémisse benennt er das Vor-
handensein einer ,,sinnhaltigen Form* (ebd.: 82) des Auszulegenden.

»Erst mittels derartiger sinnhaltiger Formen - die entweder in der aktuellen
Wahrnehmung gegeben sind oder doch im Gedachtnis wachgerufen werden
kénnen - ist den Menschen die Moglichkeit eréffnet, sich mit dem Mitmen-
schen zu verstehen und in ihren gegenseitigen Beziehungen geistige Ge-
meinsamkeiten zu stiften” (ebd.: 82).

Dabei ist irrelevant, ob die sinnhaltige Form auf einer Kundgebungs- oder Mittei-
lungsabsicht beruht. Fiir Betti ergibt sich daraus: ,,Der Auslegungsproze8 ist tiber-
haupt dazu bestimmt, das epistomologische Problem des Verstehens zu losen”
(ebd.: 91). Er fasst das Verstehen dabei als

»€in Wiedererkennen und Nachkonstruieren des Sinnes, mithin des durch
die Formen seiner Objektivation zum denkenden Geiste sprechenden Geis-
tes, der sich in jenem im gemeinsamen Menschentum verwandt fuhlt; es ist
ein Zuruck- und Zusammenfihren und Wiederverbinden jener Formen mit
dem inneren Ganzen, das sie erzeugt hat, und von welchem sie sich ge-
trennt haben, eine Verinnerlichung dieser Formen, wobei allerdings ihr Inhalt
in eine von der ursprunglichen verschiedene Subjektivitat verlegt wird. Man
hat es demnach mit einer Umkehrung (Inversion) des schépferischen Prozes-
ses im Auslegungsprozef zu tun, einer Umkehrung, der zufolge der Interpret
auf seinem hermeneutischen Wege den schopferischen Weg in umgekehrter
Richtung durchlaufen muf}, dessen Nachdenken er in seinem Inneren durch-
zuflihren hat“ (ebd.: 93ff.)

auf. Daraus ergibt sich eine dialektische Form, die aus der Spontanitit der Sub-
jektivitdt des Interpreten und des Fremden des zu ermittelnden Sinnes herriihrt.
Die Subjektivitit darf dabei nie dem Objekt aufgedriangt werden. Er denkt damit
Schleiermachers Hermeneutik weiter:

,Der Grundsatz der gegenseitigen Erhellung von Teilen und ganzem |48t sich
indessen weiterentwickeln; dahin namlich, dafl wiederum jede Rede und je-
des schriftlich verfaite Werke ebenso als ein Einzelnes betrachtet werden
kann, das nur aus einem noch groferen Ganzen zu verstehen ist” (ebd.: 105).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Ebenfalls von Relevanz in diesem Zusammenhang ist der ,,Kanon der Aktualitcit
des Verstehens* (ebd.: 112). Weiterhin heif3t es bei ihm bezogen auf die Aufgabe
des Interpreten:

,Danach ist der Interpret gehalten, in seinem Inneren den Schopfungspro-
zef ricklaufig zu verfolgen, ihn von innen her nachzukonstruieren, das heifdt
ihn im Rahmen der eigenen Erfahrung vermdge einer Art Umstellung seinem
eigenen Geisteshorizont kraft derselben Synthesis, durch welche er ihn wie-
dererkennt und nachkonstruiert, einzufigen” (ebd.: 112).

Ein anderer Kanon, den er in seiner Schrift benennt, ist derjenige der ,,Anpassung
(Sinnaddquanz) des Verstehens® bzw. die ,hermeneutische Sinnentsprechung
bzw. Abstimmung® (ebd.: 119). Er féhrt fort:

,Diesem Kanon gemaf soll der Interpret bestrebt sein, die eigene lebendige
Aktualitdt in innerste Abstimmung und Harmonie mit der Anregung zu brin-
gen, die er [...] als vom Objekt ausgehend empfangt, derart, dafl die eine
und die andere auf Ubereinstimmende Weise, also aufeinander abgestimmt,
mitschwingen” (ebd.: 119f.).

Fiir Betti ergeben sich daraus drei verschiedene Aufgaben innerhalb der allgemei-
nen Theorie der Auslegung:

»1. Die erste Funktion, die sich in jeder Art von Auslegungsprozess findet,
ist diejenige, die wir als die rein erkenntnismaRige oder wiedererkennende
(rekognitive) kennzeichneten. Die beiden anderen ergeben sich daraus, dass
sie zu ihr eine weitere, auf ein spezifisches Ziel abstellende und sie differen-
zierende Funktion begleitend hinzukommt; sie sind:

2. die nachbildende (reproduktive) oder darstellende Funktion, bei der das
Verstehen kein Selbstzweck ist, sondern das Mittel zu einem Zweck der Wei-
tergabe, ndmlich um ein Originalwerk fir einen weiteren Leser- bzw. Horer-
kreis verstandlich zu machen;

3. die normative Funktion, bei welcher in gleicher Weise das Verstehen ei-
nem weiteren Zweck dienstbar ist, ndmlich die Maxime einer Entscheidung
oder uUberhaupt die Richtlinie eines Handelns zu liefern mit dem Ziel einer
Stellungnahme im sozialen Leben” (ebd.: 142).

Anhand der Ausdifferenzierung der Funktionen unterscheidet Betti neun Arten der
Interpretation. Fiir die vorliegende Arbeit ist davon nur die erste Form — die ,,phi-
lologische Interpretation® — als eine Methodik der Untersuchung von Relevanz.
Betti definiert diese mit den Worten:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

73


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

RADIKALE INDIVIDUALITAT

,Die philologische Auslegung, die einen beliebigen Text als sprachliche Fas-
sung und Werkzeug der Festhaltung von Gedankengangen zum Gegenstand
hat; sie erfullt nicht, wie eine gewisse asthetische Kritik behauptet, eine
blof dienende und vorbereitende Aufgabe, derart, daf die Philologie auf die
Textkritik beschrankt ware und die eigentliche Wiedererkennung der Dich-
tung jener asthetischen Kritik zufiele; ihre Hauptaufgabe und damit ihren
Hoéhepunkt findet sie gerade im Nachkonstruieren des intuitiv oder diskursiv
gedachten, wie es im Text abgefat und niedergelegt ist (ebd.: 142f.).

In seiner 1955 erstmals publizierten Schrift ,,Allgemeine Auslegungslehre als Me-
thodik der Geisteswissenschaften® analysiert und erldutert er diese Gedankengin-
ge. Ausgehend von der Frage nach der Stellung des Geistes zur Objektivitit, die
er in den Prolegomena thematisiert, widmet er sich dem epistemologischen Pro-
blem des Erkennens (Kapitel I), dem Auslegungsprozess an sich (Kapitel IT) und
der ,,Hermeneutischen Methodologie* (Kapitel III). Auf der Basis dieser Kapitel
analysiert er die unterschiedlichen Typen der Auslegung und ihre Besonderheiten
(Kapitel IV ft.). Seine Erkenntnisse und Postulate beziiglich der philologischen
Hermeneutik werden im folgenden gemeinsam mit den aus Dilthey exzerpierten
Grundlagen den analytischen Zugang zum Werk der drei Denker bestimmen. Die-
ser Zugang fillt nach Bettis Unterteilung der Auslegungstypen (vgl. ebd., § 21a:
258-261) unter ,,rein erkenntnismafBige™ Auslegung, d.h., dass bei der Auslegung
,»das Verstehen Selbstzweck ist“ (ebd., § 21a: 259). Dieser Typ der Hermeneutik
kann auf die Formel ,,Lesen und Verstehen gebracht werden, da in einem festge-
haltenen Text ,,eine enge Wechselbeziehung zwischen dem Vernehmen (,,legere®)
der Sinnformen und dem Verstehen (,,intellegere™) des Sinngehaltes* (ebd., §22:
261f.) besteht. Dies verlangt vom Interpreten, sowohl den urspriinglichen Sinn
der Rede als auch den Gehalt der Form der Darstellung zu erkennen. Der ,, Text
selbst als Grundlage der Interpretation stellt sich dabei als ,,Gewebe einer Rede
[...] und sprachlicher Gedankenausdruck® (ebd., § 22a: 267) dar. Als einen Vorlau-
fer der philologischen Auslegung benennt Betti daher auch die grammatikalische
Auslegung (§ 22b), bei der die Grammatik als ein Hilfsmittel der Hermeneutik
genutzt wird. Erneut Schleiermacher folgend, benennt er zwei methodologische
Richtlinien fiir diese Art der Auslegung:a) den grammatikalischen Gesichtspunkt,
der darauf abzielt neben der Morphologie des Textes und der Bedeutung seiner
einzelnen Bestandteile (Worter, Sitze) auch die Logik der Sprache einzubinden,
den psychologischen Gesichtspunkt, der

Lvor allem darauf ab[zielt], den Stil des Autors auf Grund des Verhaltnisses
zwischen der Rede und dem sich darin spiegelnden geistigen und morali-
schen Charakter zu verstehen, und zwar so, wie er sich in der vom Autor
erlebten kulturellen und nationalen Umwelt geformt hat” (§ 23.: 271f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Weiterhin postuliert er eine Wechselbeziehung zwischen diesen beiden Richtlinien:

sEinerseits, a) untersteht der Redende der Gesetzlichkeit der Sprache und
steht in deren Gewalt; er ist ihr Organ und Werkzeug. [...] Andererseits, b)
tragt von selbst jeder denkende Geist seinen, wenn auch noch so kleinen,
Teil zur Bildung der gesprochenen Sprache bei: er wirkt mit der spontanen
Gewalt, welche alles lebendige Geistige Uber das tote Uberlieferte ausiibt,
indem er mit den vorgefundenen Ausdrucksformen ringt und sich der Spra-
che als eines Mittels bedient, um eigene Gedanken und eigenes Gefuhlser-
leben zum Ausdruck zu bringen” (§ 23a.: 273).

Das Verhiltnis der beiden Richtlinien unterscheidet sich von Text zu Text. Als eine
Schwierigkeit in diesem Kontext thematisiert er den Wandel des Sprachgebrauchs.

,Die Wandlungen des Sprachgebrauchs werfen das Problem auf, festzustel-
len, inwieweit im vergangenen Gebrauch der Rede dem Sinnuberschuf des
Denkens die Bedeutungen innewohnten, die man im spateren Gebrauch
auffindet, und inwieweit d.h. bis zu welchem Ausmafie von sinntrachtiger
Lebendigkeit der Redende seine Ausdrlicke gebraucht hat, d.h. welchen
Inhalt diese Ausdriicke in sich einschlieBen, wenn man sie nach ihrem
Sinngehalt befragt” (§ 23b.: 275).

Konkret geht es um den Bedeutungsgehalt der benutzten Worter. Neben diesem
sprachlichen Problem der Sprache beschiftigt er sich mit zwei allgemeinen Prob-
lemen der philologischen Interpretation:

»a) Ein Problem besteht darin, den ganzen Keimentschluf}, der einem Werk
zugrunde liegt, zu verstehen. b) Das andere geht dahin, die Gliederung des
Werkes in die einzelnen Bestandteile aus der Sicht des Lebens des Autors
zu verstehen” (ebd., § 24: 277).

Fiir letzteres bietet er wiederum eine Losung an, die auf Schleiermachers Theorie
der Interpretation aufbaut:

~Wegen der Wechselbeziehung, die zwischen der Einheit des Ganzen und
den einzelnen Abschnitten eines Werkes waltet, ist weiter eine zwiefache
Forschungsmethode méglich: entweder die, die Einheit des Ganzen durch
die Bewertung der einzelnen Abschnitte zu verstehen, oder aber die, die Be-
deutung der einzelnen Abschnitte durch die Bewertung der Einheit des Gan-
zen zu erhellen” (ebd., § 24: 278).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

75


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Fiir das zuerst genannte Problem zeigt er folgende mégliche Losung auf:

,Kommt man dazu, die Bedeutsamkeit des erfinderischen Keimentschlus-
ses, der das Werk zur Entstehung brachte, und die Rolle, die dieses im Leben
des Autors einnimmt, kurz die Geburt der Schopfungsidee, zu erforschen, so
ergibt sich eindeutig, dafd der Interpret - aus der Forderung heraus, verschie-
dene Auslegungskriterien anzuwenden - zwischen den rein gelegentlichen
Leistungen und den Lebenswerken unterschieden soll. [...] Um jedoch die Be-
deutsamkeit des Werks im Lebensrahmen des Autors beurteilen zu kénnen,
sollte man die ganze von ihm entwickelte Tatigkeit ubersehen: Bruchstu-
cke oder vorbereitende Studien, wenn solche ubriggeblieben sind, kénnen
nur eine einseitige oder mangelhafte Sicht verschaffen” (ebd., § 24: 279).

Vor diesem Hintergrund zielt die philologische Interpretation insgesamt auf das
Wiedererkennen des Gedankens ab, d.h. ,,das Wort mit dem Keimentschluf3, aus
dem es hervorging, wiederzuverbinden (ebd., § 24a: 279).

Abschlieend thematisiert Betti die Moglichkeiten von Sinndiirftigkeit
und -liberschuss.

,Die hermeneutische Erkenntnis kann dazu fihren, aus den sinnhaltigen
Formen eine Abweichung zwischen dem Sinngehalt, den es auszudricken
galt, und dem durch sie erreichten Ausdruck herauszufihlen. Wenn der Sinn
trotzdem aus dem Ausdruck zu entnehmen ist, kann sich moglicherweise ein
solcher als weitschweifig und UbermaRig oder aber als biindig und treffend
herausstellen“ (ebd., § 25: 281),

was die Frage nach einer erginzenden oder einer allegorischen Auslegung
aufwirft.

,Die Lickenhaftigkeit und die Unvollendetheit der Sinnform stellen ein Pro-
blem ergédnzender Auslegung. [...D]ie allegorische [Auslegung ... und setzt]
einen, wenngleich in vollendeter und vollkommener Form ausgedruckten,
SinnlUberschufd voraus” (ebd., § 25: 281f.).

Es handelt sich bei beiden Formen um Auslegungen zweiten Grades, die auf der
grammatikalischen und der psychologischen Interpretation fuBlen. Als Beispiele
fiir den Sinniiberschuss beleuchtet Betti sowohl das Symbol (§ 25a) als auch die
Legende (§ 25b), die beide fiir die vorliegende Arbeit keine Rolle spielen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

1.7.1.3 Die wissenschaftliche Diskussion iiber

die Moglichkeiten einer hermeneutischen

Interpretation der drei Denker
Die Moglichkeit einer hermeneutischen Interpretation der Philosophie der drei
Denker ist in der Forschung umstritten. Ekaterina Poljakova verwies in ihrem
Beitrag ,,Das in Symbolen und Unfasslichkeiten schwimmende Sein. Nietzsche
zwischen Kritik und Hermeneutik* auf die scheinbare Unvereinbarkeit von Nietz-
sches Philosophie mit der Hermeneutik (vgl. Poljakova 2007). Dazu trégt bei, wie
Nietzsche sich selbst zum schwer verstandlichen Denker stilisierte. In einem Brief
an Brief an Heinrich Kdselitz (d.i.: Peter Gast) vom 2. September 1884 bemerkte
Nietzsche stolz: ,,Heinrich von Stein, ein prachtvolles Stiick Mensch und Mann,
an dem ich Freude gehabt habe, sagte mir ganz ehrlich, er habe vom besagten
Z[arathustra] ,zwolf Sdtze und nicht mehr® verstanden. Das tat mir sehr wohl®
(KSB VI: 524-426; hier: 525). Ebenso scheint die folgende Aussage aus dem
»Ecce Homo* gegen eine hermeneutische Lesart zu sprechen, indem sie ein altbe-
kanntes Problem der Hermeneutik anspricht: ,,Zuletzt kann Niemand aus den Din-
gen, die Biicher eingerechnet, mehr heraushoren, als er bereits weifl. Woflir man
vom Erlebnisse her keinen Zugang hat, dafiir hat man auch kein Ohr* (EH: 299f.).

Ahnlich verhilt es sich mit dem Werk de Sades. Dieser postulierte in der ,,Phi-
losophie dans le Boudoir®, dass er nur fiir jene schreibe, die ihn verstehen und
somit ohne jede Gefahr lesen konnten. Bernhard Dieckmann schrieb polemisch
iiber die Unmoglichkeit einer hermeneutischen Auslegung de Sades in der fran-
z6sischen Literaturzeitung ,,Tel Quel“: ,,Die sadianische Philosophie liefert keine
Konzepte, befordert keinen Inhalt, teilt keine Moral mit. Entsprechend scheitert
die Lektiire als Hermeneutik* (Dieckmann 1981: 252). Uber die methodische He-
rangehensweise an das Werk von Max Stirner liegen bislang keine entsprechenden
Aussagen vor.

Im Gegensatz dazu hat Johann Figl (1982) sowohl in seiner Dissertation ,,In-
terpretation als philosophisches Prinzip“ die Moglichkeiten in Form einer heu-
ristischen Untersuchung ausgelotet als auch in seinem darauf fuBenden Beitrag
.Hermeneutik nach Nietzsche* (1996). Er untersuchte, inwieweit Nietzsche
selbst eine hermeneutische Interpretation thematisierte, und ging weiterfilhrend
der Frage nach, ob Nietzsche als Vorldufer der philosophischen Hermeneutik ge-
lesen werden kann. Er kam zu dem Schluss, dass sich in den (nachgelassenen)
Werken Nietzsches eine entsprechende Fiille von Uberlegungen findet, die sich als
Ankniipfungspunkte fiir die moderne Hermeneutik eignen.*®

Im Vorwort von ,,Wahrheit, Perspektive, Interpretation. Nietzsche und die phi-
losophische Hermeneutik® erkldrte Johann Nepomuk Hofmann iiber ein herme-
neutisches Herangehen an Nietzsche:

36 | Ebenso hat Carlo Gentili (2001) aus einer textimmanenten Exzergese die
Grundlagen einer hermeneutischen Interpretation bei Nietzsche aufgezeigt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

77


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

RADIKALE INDIVIDUALITAT

»[D]er Versuch einer hermeneutischen Lekture von Nietzsches Text muf Vor-
behalte wecken, und wenn Nietzsche unserem Verstehen ,Unverstandlich-
keit’ bescheinigt [FN 4], dann scheint er solche Bedenken zu bestatigen.
Dennoch kann sein Denken als Reflexion auf die Bedingungen und Méglich-
keiten von Interpretation gelten. Unser Interpretieren begreift er als Funk-
tion eines sprachlichen Schematismus, den wir zwar zu durchschauen, von
dem wir uns aber nicht zu 16sen vermégen, es sei denn um den Preis des
Verlusts unser eigensten interpretativen Moglichkeiten (Hofmann 1994: 1).

Im Fazit seiner Untersuchung hief3 es:

»An Nietzsche scheiden sich die Geister, brechen sich die Argumente fir und
wider die Fortschreibung des hermeneutischen Programms, eingeschlossen
dessen Transformation und Korrektur. Hierin spiegelt sich nicht nur das Di-
lemma einer hermeneutischen ambitionierten Nietzsche-Lektlire, sondern
das der Hermeneutik selbst, ihrer Méglichkeiten und Grenzen* (ebd.: 306).37

In Frankreich hat Francois Laruelle bereits in den 70er Jahren eine eigene Form
der Hermeneutik begriindet, die ,,herméneutique mineure* (vgl. Laruelle 1978),
die auf der Philosophie Nietzsches aufbaute. Damit hat er Nietzsches Potential fiir
die moderne Hermeneutik explizit hervorgehoben.

Da ich mit den Uberlegungen von Johann Figal konform gehe, habe ich mich
fur eine hermeneutische Herangehensweise an die Texte der drei Denker ent-
schieden. Trotz aller Bedenken erscheint sie mir aufgrund ihrer interdisziplin-
ren Anwendbarkeit auf die von meiner Untersuchung tangierten Disziplinen als
eine geeignete Methodik, um mich der Beantwortung der leitenden Fragestellung
zu ndhern.

Ich werde mich daher an die von Wilhelm Dilthey postulierten Regeln (vgl.
Kapitel 1.7.1.1 der vorliegenden Arbeit) fiir die geisteswissenschaftliche Herme-
neutik stiitzen und weiterfithrend auf die Ansédtze von Emilio Betti (vgl. Kapitel
1.7.1.2 der vorliegenden Arbeit), die auf eine philologische Interpretation ausge-
richtet sind.

1.7.2 Kategorisierung desUntersuchungsgegenstandes
Volker Gerhardt hat im Vorwort zu ,]Individualitit. Das Element der Welt

auf die Schwierigkeit der inhaltlichen Bestimmung des Prinzips ,,Individualitat®
hingewiesen:

37 | Ahnliche Aussagen finden sich in der Forschung zu de Sade (ber den
Zugang zu seinem Werk.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

»In der Selbstbestimmung habe ich das Prinzip der Individualitat zu erfassen
und in seiner Bedeutung fur das Handeln des Menschen kenntlich zu machen
versucht. Dabei blieb bewusst offen, was eigentlich unter Individualitat zu
verstehen ist. Denn das Individuum stellt uns vor eine Reihe grundlegender
Probleme, die nicht beildufig behandelt werden konnen“ (Gerhardt 2000: 8).

Diese Problematik versuche ich bei der Wahl meiner Kategorien zu beriicksich-

tigen. Die Ergebnisse meiner hermeneutischen Interpretation werde ich anhand

folgender Aspekte kategorisieren, die in den jeweiligen Kapiteln zu den einzelnen

Denkern je nach Bedarf an begrifflicher und inhaltlicher Kldrung weiter ausdiffe-

renziert werden:

- direkte Verwendung der zentralen Begriffe und deren Synonyme

- Darstellung des souveranen Individuums

+ Selbsterkenntnisprozess

- Stellung und Rolle des (freien) Willens bei der Konstituierung von Individua-
litat

+ Rolle der Moral beziiglich der Normierung des Individuums

- Uberwindung der Religion in Bezug auf die Normierung des Individuums

- Stellung und Verhaltnis des Individuums zur Gesellschaft

Diese Kategorien sind partiell identisch mit denjenigen, die Volker Gerhardt in der
Untersuchung ,,Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitit (1999) verwen-
dete, bzw. schon mit jenen von Richard Miiller-Freienfels in seiner ,,Philo sophie
der Individualitdt® (1923). Ich habe sie aufgrund ihres Stellenwerts in den Werken
der drei Denker und der Moglichkeit einer Vergleichbarkeit ihrer Philosophie aus-
gewihlt. Sie decken die Bereiche sowohl der Konstituierung von Individualitit ab
als auch des gesellschaftlichen Kontextes fiir diese Individualitdt, d.h. den darauf
basierenden und von ihnen propagierten Individualismus. Auf diese Weise stelle ich
eine Verbindung zwischen dem Individualititskonzept als solchem und dem daraus
resultierenden Konzept des radikalen Individualismus her.

Da sich die genannten Kategorien sehr gut auf die Philosophie der drei unter-
suchten Denker tibertragen lassen, erleichtern sie die darauf folgenden Vergleiche
zwischen Friedrich Nietzsche und Donatien Alphonse Frangois de Sade einerseits
und zwischen Friedrich Nietzsche und Max Stirner andererseits.

1.7.3 Der konfrontative Vergleich

Im weiteren Verlauf der Arbeit werde ich einen konfrontativen Vergleich der
Konzepte der drei Denker anstellen, um sowohl die Unterschiede zwischen ihren
jeweiligen Ansichten als auch ihre Uberschneidungen und Ankiipfungsmoglich-
keiten innerhalb ihrer jeweiligen Philosophie hervorzuheben. Dem liegt faktisch
die Hypothese einer konzeptionellen Vergleichbarkeit der Philosophie der drei

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

79


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Denker zugrunde, d.h. zumindest das Vorhandensein einer gemeinsamen Ebene
setze ich normativ voraus. Der Vergleich bietet sich aus mehreren Erwégungen he-
raus als ergédnzende Methodik fiir die vorliegende Arbeit an. Wie die Hermeneutik
ist auch der Vergleich eine Methodik, die in verschiedenen Disziplinen beheimatet
ist — und lédsst sich m.E. daher in einem interdisziplindren Kontext anwenden.
Weiterhin bietet die Methodik gerade in ihrer Spezifizierung als , konfrontativer*
Vergleich die Moglichkeit, einzelne Facetten in der Konzeption von Individualitit
in den Fokus zu riicken, um ihre Schwachstellen und Stirken zu untersuchen. Als
Basiskategorien fiir den Vergleich bieten sich die von mir bereits als Analyseraster
gewihlten Kategorien an, da dieses die Philosophie aller drei rezipierten Denker
zu fassen vermag.

Gegen einen Vergleich der drei Denker spricht allerdings eine Reihe von Vor-
behalten, die durch diverse spezifische Probleme begriindet sind. Die drei augen-
scheinlichsten Probleme ergeben sich aus a) den unterschiedlichen historischen
Kontexten, b) den unterschiedlichen Sprachen, in denen die Werke der drei Den-
ker verfasst sind, und ¢) den unterschiedlichen Genres, in denen sie sich bewegen.
Da als Schritt vor dem Vergleich eine Abstraktion notwendig ist, werden diese
nicht beachtet.

Ad a): Das Werk de Sades ist in einer stindigen Reflexion der franzgsischen
Revolution entstanden. Vor allem die beiden fiir meine Untersuchung zentra-
len Texte ,,Aline et Valcour” und ,,Francais, encore un effort si vous voulez étre
républicains“ lassen sich als politisch-philosophische Stellungnahmen zu ihrer
Entwicklung und Stagnation lesen. Allgemein kann man seine Schriften als eine
Auseinandersetzung mit dem sich in seiner Hochphase befindlichen franzosi-
schen Materialismus interpretieren. Das Werk Stirners hingegen atmet den Geist
des deutschen Vormérz und ist durch die Weltsicht seines Lehrers G. W. F. He-
gel geprigt, sowie von seiner Auseinandersetzung mit dessen Schiilern und dem
deutschen Idealismus. Gelegentlich wird seine Philosophie auch als der Hohe-
punkt bzw. die Uberwindung des deutschen Idealismus gelesen. Demgegeniiber
entstand das Werk Nietzsches, das ebenso als eine Uberwindung des deutschen
Idealismus gelesen werden kann, unter dem Einfluss von Arthur Schopenhauer
und Richard Wagner in der Zeit der Konstituierung des Deutschen Reiches sowie
vor dem Hintergrund der sich herauskristallisierenden Folgen der Industrialisie-
rung. Trotz der verschiedenen historischen Kontexte gehe ich von der These aus,
dass sich die Gedanken der drei Autoren von ihnen abstrahieren lassen, und die
Autoren — zumindest in den untersuchten Kategorien — als {iberzeitliche Denker
gelten konnen. Gerade Nietzsche pochte selbst auf eine solche Wahrnehmung und
gab seiner Schrift ,,Jenseits von Gut und Bose™ den programmatischen Untertitel
einer ,,Philosophie der Zukunft®.

Ad b): Des weiteren stellen die unterschiedlichen Muttersprachen eine beson-
dere Herausforderung fiir ein philologisches Herangehen an die Texte dar. Die in
franzosischer Sprache verfassten Werke de Sades stehen den in deutscher Sprache

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

geschriebenen von Max Stirner und Friedrich Nietzsche gegeniiber. Die unter-
schiedliche Verwendung einzelner fiir die Untersuchung zentraler Begriffe sowohl
im zeitgeschichtlichen Kontext (s.0.) als auch in der jeweiligen Landessprache
divergieren deutlich. Um eine addquate Ebene der Wiedergabe und damit auch
des Vergleichs zu finden, greife ich in der Arbeit sowohl auf etymologische Wor-
terbiicher der deutschen (Grimm/Grimm 1862; hier: 1984) und der franzésischen
Sprache (Robert 2007) zurtick als auch auf philosophiegeschichtliche Handbiicher
(z.B. ,,Historisches Worterbuch der Philosophie®), um diesen Storfaktor bei der
hermeneutischen Interpretation und Fehlerquellen beim Vergleich zu minimieren.

Ad c): Das dritte Problem beim Vergleich der drei Denker beruht auf der
Differenz der unterschiedlichen Formen der Darstellung ihrer Ideen. Das unter-
suchte Werk de Sades besteht weitgehend aus Novellen und vereinzelten philoso-
phischen Exkursen, die eine andere Herangehensweise der Auslegung erfordern
als die hiufig in Aphorismen geduflerten Gedanken Friedrich Nietzsches oder die
essayistische Kritik eines Max Stirners. Dieses Problem stellt sich bereits in der
Analyse und Interpretation der Texte der drei Denker. Von der Abstraktionsebene,
der in der Untersuchung gewihlten Kategorisierung, erhoffe ich mir eine addquate
Ebene, die diese Kluft in der Vergleichbarkeit tiberwindet.

Obwohl diese Differenzen aufgrund der gewihlten Abstraktionsebene ver-
nachldssigbar sind, zeigen sie dennoch die erkenntnistheoretischen Begrenzungen
des angestrebten Vergleichs der drei Denker. Der Vergleich kann daher nur als ein
Hilfsmittel angesehen werden, um die aus der jeweiligen Analyse der drei Denker
gewonnen Ansichten ndher zu bestimmen.

Der Vergleich ist auf seine beiden klassischen Ziele ausgerichtet — sowohl die
Gemeinsamkeiten als auch die Differenzen zu verdeutlichen sowie die Ergebnis-
se fiir die Beantwortung der eingangs gestellten Fragestellung zu spezifizieren.
Weiterhin dient der Vergleich mit Nietzsches Philosophie als fixer Gréfe der Le-
gitimation einer Auseinandersetzung mit der Philosophie Max Stirners und D. A.
F. de Sades, die im wissenschaftlichen Kontext bislang immer noch umstritten ist.
Indem ich Ubereinstimmungen im Denken der rezipierten Philosophen nachwei-
se, belege ich die Relevanz der beiden bislang in der akademischen Philosophie
straflich vernachldssigten Denker. Gleichzeitig werden mir die Differenzen, die
sich im Denken der drei Philosophen herauskristallisieren, ein Spektrum unter-
schiedlicher Facetten einer Philosophie radikaler Individualitit aufzeigen.

Im weiteren Verlauf der Arbeit erfolgt ein zweiter, auf wenige konkrete Aspekte
zugespitzter Vergleich, indem ich die aus dem vorhergehenden Analyse- und Ver-
gleichsabschnitt gewonnen Ergebnisse mit den in der Einleitung skizzierten Prob-
lemstellungen von Individualitét in ,,spaitmodernen Gesellschaften konfrontieren
werde. Dieser Vergleich dient der Legitimation einer Ubertragung der geisteswis-
senschaftlichen Ergebnisse auf eine sozialwissenschaftliche Ebene. Uber diesen
Zwischenschritt soll eine Symbiose beider Zugidnge ermdoglicht werden. Wenn
es der Fall ist, wie ich es in der Einleitung postulierte, dass die Individualitits-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

81


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

RADIKALE INDIVIDUALITAT

konzepte der drei Denker Anregungen fiir den aktuellen Diskurs bieten konnen,
miissen mindestens rudimentire Ubereinstimmungen zwischen ihren Uberlegun-
gen und den als Problem thematisierten Entwicklungen bestehen. Die Differenzen
zwischen den philosophischen Ansichten der drei Denker und den aktuellen Ana-
lysen konnen als Impulsgeber fiir weitere Uberlegungen genutzt werden.

1.7.4 Hilfsmittel zum Verstandnis der Texte

Um mich meiner Interpretationsansétze zu vergewissern, werde ich die eigenen
Aussagen der drei Denker iiber Interpretationsmoglichkeiten beriicksichtigen und
in den gewéhlten Interpretationsansatz integrieren.

Im untersuchten Werk Friedrich Nietzsches finden sich wiederholt Aussagen
dariiber, wie er selbst gelesen werden wollte. Giorgio Colli bemerkte in ,,Nach
Nietzsche® gar:

,Nietzsche braucht keine Interpreten. Von sich und seinen Ideen hat er
selbst gesprochen, zur Genlge und in allerklarster Weise. Es geht nur da-
rum, gut zu zuhdren, ohne Zwischentrager. Die Grundbedingung daflr ist
offenbar, daf® man ihn verstehen ,kann‘, doch darf eine weitere Bedingung
nicht auer acht gelassen werden - seine Rede ist ja meist exoterisch -, daf}
man ihn namlich verstehen ,will*“ (Colli 1980: 27).

Paul von Tongeren (2007) verwies in seiner Untersuchung ,,Die Hermeneutik der
Scham® auf die hiaufige Erwdhnung des Begriffs der Interpretation in Nietzsches
Werk — mehr als 250mal tauche dieser Terminus in seinen Werken auf. In der
,.Frohliche[n] Wissenschaft“ diskutiert Nietzsche die Frage der Interpretation einge-
hend. Ein in diesem Zusammenhang héufig zitierter Aphorismus Nietzsches lautet:

sInterpretation. Leg ich mich aus, so leg ich mich hinein:
Ich kann nicht selbst mein Interprete sein.

Doch wer nur steigt auf seiner eignen Bahn,

Tragt auch mein Bild zu hellerm Licht hinan“ (FW: 357).

In Nietzsches nachgelassenen Schriften findet sich des weiteren eine fiir Lou-
Andreas Salomé 1882 verfasste Anleitung zum Schreiben von Texten (,,Zur Lehre
vom Stil“)*®, aus der sich Riickschliisse auf seinen eigenen Umgang mit Texten
ziehen lassen. In diesem Regelsystem rit er Lou-Andreas Salomé: ,,Je abstrakter
die Wahrheit ist, die man lehren will, um so mehr muf3 man die Sinne zu ihr verfiih-

38 | In ,Menschliches, Allzumenschliches” taucht ein ahnlich betitelter
Aphorismus auf: ,Die Lehre vom besten Stil“ (MAM Il: 593). Dieser bietet
allerdings keine weiteren Anknipfungspunkte flur eine Nietzsche-Rezeption.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ren® (LS: 39). Ein weiterer wichtiger Lehrsatz lautet: ,,Es ist nicht artig und klug,
seinem Leser die leichteren Einwénde vorwegzunehmen. Es ist sehr artig und sehr
klug, seinem Leser zu iiberlassen, die letzte Quintessenz unsrer Weisheit selber
auszusprechen (ebd.: 39). Dieser Hintergrund ermgglicht ein besseres Versténd-
nis von Nietzsches Schreibstil und die Ableitung von Regeln fiir eine Nietzsche-
Rezeption. Anregungen fiir ein Verstdndnis seiner Texte liefert weiterhin seine
ab Oktober 1888 verfasste, fragmentarisch liberlieferte autobiographische Schrift
,JEcce Homo. Wie man wird, was man ist“*°, die erst nach seinem geistigen Zu-
sammenbruch in einer gekiirzter Fassung publiziert wurde. Im Vorwort wandte er
sich seine Leserschaft mit den Worten: ,,Hort mich! Denn ich bin der und der. Ver-
wechselt mich vor Allem nicht!* (EH: 257). In der Einleitung zum Kapitel ,,Wa-
rum ich so gute Biicher schreibe” im ,,Ecce Homo* erklart Friedrich Nietzsche:

,Das Eine bin ich, das Andre sind meine Schriften. - Hier werde ich von ihnen
reden, die Frage nach dem Verstanden oder Nicht-verstanden-werden dieser
Schriften beruthrt. Ich thue es so nachléssig, als es sich irgendwie schickt:
denn diese Frage ist durchaus noch nicht an der Zeit [...] Irgendwann wird
man Institutionen néthig haben, in denen man lebt und lehrt, wie ich leben
und lehren verstehe; vielleicht selbst, dass man dann auch eigene Lehrstih-
le zur Interpretation des Zarathustra errichtet” (ebd.: 298).

Weiterhin bemerkte Nietzsche bereits in ,,Menschliches, Allzumenschliches* kri-
tisch tiber die Verwendung von Sprache im allgemeinen: ,,Gefahr der Sprache
fur die geistige Freiheit. — Jedes Wort ist ein Vorurteil“ (MAM, II: 577). Immer
wieder fordert er von seinen Lesern philologisches Gespiir fiir sein Werk ein (vgl.
z.B. JGB: 189).

Im Werk D. A. F. de Sades finden sich nur selten Aussagen dariiber, welche
Lesart er sich flir seine Texte wiinscht. In ,,Philosophie dans le Boudoir* heifit
es zwar: ,,Je ne m’adresse qu’a des gens capables de m’entendre, et ceux-la me
liront sans danger (PhB: 506), aber konkrete Ansitze fiir das Verstindnis seines
Werkes fehlen. Zum besseren Verstandnis werde ich daher versuchen, mich seiner
Literatur iiber seinen 1800 erschienenen Versuch ,,Idées sur les Romans®, einer
Art Romantheorie, zu ndhern. In dieser Schrift geht de Sade unter anderem der
Frage nach: ,,Et quelles sont, enfin, les régles, qu’il faut suivre pour arriver a la
perfection de I’art de I’écrire? (IR: 61). Uber das Verhiltnis vom Roman als Gat-
tung zur Philosophie erldutert er:

,Orgueilleux individus qui voulez vous soustraire au pinceau, parce que vous
en redoutez les effets, le roman étant, s‘il est possible de s‘exprimer ainsi,

39 | Der Titel ist eine Anspielung auf eine Aussage des Pontius Pilatus im
»,Neuen Testament“ der Bibel im Johannes-Evangelium (vgl. Joh. 19:5).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

83


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

RADIKALE INDIVIDUALITAT

le tableau des meeurs séculaires, est aussi essentiel que I‘histoire, au philo-
sophe qui veut connaitre I'homme* (ebd.: 73f.).

Weiterhin schreibt er:

,La connaissance la plus essentielle qu’il exige est bien certainement celle
du cceur de 'homme. Or, cette connaissance importante, tous les bons esp-
rits nous approuveront sans doute en affirmant qu’on ne I'acquiert que pas
des malheurs et par des voyages*“ (ebd., S. 74).

Und schlieBlich erginzt er:

»,Contenu d’ailleurs par aucune digue, use a ton aise du droit de porter att-
einte a toutes les anecdotes de I'histoire, quand la rupture de ce frein devi-
ent nécessaire aux plaisirs que tu nous prépares [...] Une fois ton esquisse
jetée, travaille ardemment a I'’étendre, mais sans te resérver dans les bornes
qu’elle parait d’abord te prescrire“ (ebd.: 75f.).

Ein weiterer Aspekt innerhalb seiner Argumentationsschiene lautet:

,Evite I'afféterie de la morale; ce n'est pas dans un roman qu’on la cherche
[...] Le dénouement doit étre tel que les événements le préparent, que la
vraisemblance I'exige, que I'imagination I'inspire“ (ebd., S. 76f.).

Er schreibt:

»Sans doute il ne fallait pas aller si loin, dans ces temps affreux de I'ignorance
ol, courbés sous les fers religieux, on punissait de mort celui qui voulait les
apprécier, ol les blchers de I'Inquisition devenaient le prix des talents; [...]
il [I'homme] ose jusqu’au ciel porter sa I'étaient des laves du Vésuve, il ne
craint plus de déclarer la guerre a ceux qui le faisaient frémire autrefois,
guand ses écarts mémes ne lui paraissent plus que des erreurs légitimées
par ses études, ne doit-on pas alors lui parler avec la méme énergie qu’il
emploie lui-méme a se conduire?“ (ebd.: 78).

Diese Theorie interpretierend erklérte Ulrich Seifert in ,,Sade als Leser und Autor*:

»,Der Roman wird zum Komplement der Philosophie und der Wissenschaften,
zum Mittel asthetischer Aneignung der Wirklichkeit, zu einer Form des Wis-
sens, die auRer de Sade nur wenige Autoren in ihm erkennen zu vermochten®
(Seifert 1983: 171).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Daran zeigt sich noch einmal deutlich, dass de Sade die Form der Novelle als
Gattung zur literarischen Inszenierung von Philosophie geeignet ansah. Es ldsst
sich weiterhin daraus folgern, dass er diese Funktion selber gebrauchte. Dem-
entsprechend ist seine Selbststilisierung zum ,,Philosophen in Ketten“ nicht
zu unterschétzen.

Beziiglich der Lesart Max Stirners finden sich leider keine vergleichbaren
Texte, auf die ich mich als Interpret berufen kann — lediglich seine Antworte auf
seine Kritiker (vgl. KAK) bietet einige Hilfestellungen beziiglich der Vermeidung
géngiger Fehlinterpretationen seiner Philosophie.

1.8 UBERBLICK UBER DIE VERWENDETE
PRIMARLITERATUR UND BEGRUNDUNG DER
GETROFFENEN AUSWAHL

Die Philosophie von Friedrich Nietzsche analysiere ich im Folgenden anhand
der von ihm zu seinen Lebzeiten publizierten Schriften aus dem Zeitraum von
1872 bis 1889. Es handelt sich um diejenigen Schriften, die er in seiner auto-
biographischen Schrift ,,Ecce Homo. Wie man wird, was man ist benennt, und
deren Entstehungskontext er ndher erldutert. Der Zeitraum umfasst die Periode
zwischen seiner ersten wissenschaftlichen Publikation — ,,Die Geburt der Trago-
die aus dem Geiste der Musik“*’ und dem Erscheinen der ,,G0tzen-Dadmmerung.
Oder: Wie man mit dem Hammer philosophiert®, der letzten von ihm mit vollem
geistigem Bewusstsein in Druck gegebenen Schrift. Wie Karl Ulmer (1962) und
Rudolf Steiner (1895; hier: 2000) werde ich die Schriften als Thematisierung ei-
ner einheitlichen Problemstellung des Individualismus bzw. konkret der Indivi-
dualitit lesen — unter Beriicksichtigung der Ausdifferenzierung des Konzeptes im
Zuge seines Werkes. Richard J. White bemerkte bereits 1997 in seiner Untersu-
chung ,,Nietzsche and the problem of sovereignity* treffend, dass das Thema des
souverdnen Individuums sein Werk wie ein roter Faden durchzieht. ,.,[Sovereign
individuality] is a theme that he returns to over and over again, from The Birth
of Tragedy to Ecce Homo* (White 1997: 5). Auf die autobiographische Schrift
,,Ecce Homo* werde ich im Rahmen meiner Untersuchung lediglich zwecks der
Einordnung seiner Schriften zuriickgreifen. Die Jugend- und die nachgelassenen
Schriften lasse ich bei der Untersuchung auflen vor, vor allem die umstrittene, von
seiner Schwester Elisabeth Forster-Nietzsche und Peter Gast [d.i.: Heinrich K6-
selitz] zusammengestellte Aphorismensammlung ,,Der Wille zur Macht“, obwohl

40 | Die im Nachlass erhaltenen Vorarbeiten fiir diese Schrift - namentlich
,Die dionysische Weltanschauung® (1870), ,Die Geburt des tragischen
Gedankens“ (1870) und ,Sokrates und die griechische Tragodie“ (1870) -
finden in meiner Untersuchung keine weitere Berlicksichtigung.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

85


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

RADIKALE INDIVIDUALITAT

es sich meiner Auffassung nach um eine authentische Schrift handelt. Lange Zeit
wurde diese Schrift als sein Hauptwerk rezipiert und bildete fiir einflussreiche
Nietzscheforscher wie Martin Heidegger die Grundlage ihrer jeweiligen Interpre-
tation.*! Karl Schlechta erklirte dagegen in seinem Bericht ,,Der Fall Nietzsche:
».Der Wille zur Macht® ist kein Werk Nietzsches. Dieses ,Hauptwerk® ist das
Machwerk einsichtsloser Herausgeber [...] Die Initiatorin der Kompilation war
Nietzsches unheilvolle Schwester (Schlechta 1958: 11f.). Stefan Lorenz Sorgner
fasste die unterschiedlichen Tendenzen in der Forschung kompakt zusammen:

,One can distinguish three main camps which the principal Nietzsche inter-
preters have taken. Firstly, there are the interpreters like Maudemarie Clarke
who rely almost exclusively on Nietzsche’s published work. Secondly, there
are the ones who agree with Derridas position with accords an equality of
value between the published, and unpublished work. Thirdly, there are the
followers of Heidegger who regard the unpublished work to be of superior
value in comparison to the published work“ (Sorgner 1999: 13).

Ich reihe mich somit in die erste Kategorie von Interpreten ein.

Ebenso ist bei der vorliegenden Arbeit zu beriicksichtigen, dass erst mit der
Herausgabe von Friedrich Nietzsches Werken in Form einer ,,Kritischen Studien-
ausgabe“ seiner Werke und Briefe durch Giorgio Colli und Mazzino Montinari
in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts der Forschung eine unverfilschte und
ungekiirzte Edition zur Verfiigung steht. Diese Einschrinkung wirkt sich auch auf
die Auswertung und Berticksichtigung der Nietzsche-Sekundérliteratur fiir die
Beantwortung der einleitenden Fragestellung aus. Die Briefe Nietzsches spielen
in diesem Zusammenhang nur eine untergeordnete Rolle, da er sich darin selten
iiber die Inhalte und Hintergriinde seiner Schriften duflert.

Bei D. A. F. de Sade greife ich sowohl auf die vier bekannten libertinen
Romane* zuriick — ,,Les cent vingt journées de Sodome. L‘Ecole du Liber-
tinage* [1785]%, ,La Philosophie dans le Boudoir. Les Instituteurs immo-
raux“ [1795] (mit dem integrierten Aufruf ,Frangais, encore un effort si

vous voulez étre républicains““), ,La Nouvelle Justine. Les malheurs de la

41 | Vgl. diesbezuglich auch: Diethe 2001: 137-148.

42 | Zurliteraturwissenschaftlichen Einordnungderlibertinen Romanevgl. z.B.
van Crugten-André 1997; Cusset 1999; Perrin/Stewart 2004; Genand 2005.
43 | Der Texte wurde bereits um 1782 verfasst, 1785 schrieb er den Text ins
Reine (vgl. Lely 1982: 418).

44 | Der Titel dieses Exkurses ist eine Anspielung an eine Deklaration der
Jakobinervon 1794 mit dem Titel ,Femmes! Voulez-vous étre républicaines?*,
in dem die patriotische und sittliche Werte deklariert wurden (vgl. Pauvert
1990: 181).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

vertu“ [1797]% und ,Histoire de Juliette. Les Prospérités du vice“ [1797]
— als auch auf seinen stark autobiographisch geprigten Briefroman ,,Aline et Val-
cour, ou: le Roman philosophique* [1793/1795]%. Diese Auswahl beriicksichtigt
beide Seiten des ,,beriichtigten” Literaten — sowohl den Autor der libertinen Ro-
mane, als der er in der Offentlichkeit bis heute weitgehend wahrgenommen wird,
als auch den Schriftsteller, der um Anerkennung warb, indem er sich der Offent-
lichkeit mit Werken wie ,,Aline et Valcour® prisentierte, die sich inhaltlich durch
das Fehlen grausamer und obszoner Passagen génzlich von seinen libertinen No-
vellen unterscheiden. Monika Treut stellte einen inneren Zusammenhang der vier
libertinen de Sadeschen Romane in ihrer Dissertation ,,Die grausame Frau® her:

,Denn das Laster hat seine Vorteile (,Juliette’) und [die] Tugend [hat] ihre
MifRgeschicke (,Justine’); die ,Philosophie im Boudoir‘ versucht dieser Ein-
sicht die padagogische Grundlage zu liefern und ,Die 120 Tage von Sodom’*
das enzyklopadisch ausgefihrte Programm* (Treut 1984: 17).

In allen diesen Romanen, wie auch in ,,Aline et Valcour*, nimmt die philosophi-
sche Frage nach der Rolle des Individuums eine bedeutende Stellung ein. Maurice
Heine erlduterte die Bedeutung des Individuums in de Sades ,,Philosophie dans le
Boudoir* sehr gut mit den Worten:

,Sade[quia] placédans/’individu,danslesinnombrablesindividus enlesquels
se résolvent les sociétés humais, la seule force réelle et organique de celles-
ci [...] poursuit une critiqgue impitoyable de toutes les contraintes sociales qui
tendent a réduire en quoi que ce soit l'activité de I'incoercible élément hu-
main. Seul, a ses yeux, I'intérét de I'individu lui conseillera d’accepter non pas
un contrat, mais un compromis social, pouvant a tout moment étre dénonce
renouvelé. Pour lui, chaque société qui méconnait athée vérité fondamentale
est oppresseur et destrier a périr“ (zitiert nach: Lely 1982: 361f.).

45 | Es handelt sich dabei um die dritte und letzte von de Sade Uberarbeitete
Version der ,Novelle Justine“. De Sade hatte bereits 1791 eine erste
Version von ,Justine“ anonym verdffentlicht. Die urspringliche Version
der Justine von 1787, die als Erzahlung unter dem Titel ,Les Malheurs de
la Vertu“ fur den Sammelband ,Contes et fabliaux du XVllle siécle par un
troubadour provencal“ [1788] (abgedruckt in: Marquis de Sade: CEuvres
Complétes, Tome Il, Paris 1986) gedacht war, galt lange Zeit als verschollen.
Sie wurde 1930 erstmals von dem franzdsischen de Sade-Forscher Maurice
Heine herausgegeben. Zu den Unterschieden zwischen den drei Versionen
undbezlglich der Editionsgeschichte siehe: Laborde 1974.

46 | Nach Gilbert Lely (1982: 425f.) begann er mit der Niederschrift des
Textes bereits 1788.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

87


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Bei dem Roman ,,Aline et Valcour” handelt es sich um das einzige der unter-
suchten Werke, das D. A. F. de Sade zu Lebzeiten unter seinem eigenen Namen
publizierte; die anderen hier zitierten Werke wurden anonym bzw. im Fall des
Manuskripts ,,Les cent vingt journées de Sodome* erst posthum veroffentlicht.*”
,Aline et Valcour* enthélt wesentliche Ausfithrungen tiber seine politisch-philo-
sophische Auffassung — vorrangig der Exkurs ,,Tamoé®, in dem er eine frithso-
zialistische Utopie im Stil Charles Fouriers und dem klassischen eines Thomas
Morus* entwirft, und der er eine absolutistische Dystopie Butua gegeniiberstellt.
Alice M. Laborde merkte iiber dieses Werk an: ,,[Il représentait] I’essentiel de
sa pensée philosophique® (Laborde 1990: 16). Fiir C. R. Dawes stellte es sich
dariiber hinaus als der ,,precursor of Justine” (Dawes 1927: 95) dar; diese Les-
art stellt es in eine Traditionslinie mit den erwiahnten libertinen Romanen. Dafiir
sprechen auch die starken Ubereinstimmungen in der jeweiligen Beweisfiihrung
seiner Protagonistinnen, die in sehr unterschiedlichen Kontexten fast identische
Argumentationsmuster verfolgen. Der Riickgriff auf dieses Werk bietet zudem die
Moglichkeit, aus dem weitgehend vorherrschenden Blickwinkel, der de Sade auf
seine libertinen Romane reduziert, auszutreten und eine neue Perspektive auf sein
philosophisches Werk zu gewinnen, in dem die Aussagen seiner libertinen Schrif-
ten — losgelost von ihrem erotischen Kontext — in einen politisch-philosophischen
Rahmen gestellt werden. Die politischen Schriften, die er wéhrend seiner Tétig-
keit in der ,,Sektion der Picquards® in der Franzosischen Revolution verfasste,
lasse ich wegen der tagespolitischen Fokussierung au3en vor — genauso wie die
ersten beiden Versionen der ,,Nouvelle Justine* (1787; 1791). Bettina Hesse be-
scheinigte der dritten ,,Justine®, der Untersuchung hier zu Grunde liegenden Ver-
sion, einen gesellschaftskritischen Zug.

,Diese [erste Version der Justine] zeigt deutlich die korrupten Strukturen
der Justiz und das antiaufklarerische Festhalten am christlichen Glauben,
doch leidet in der Aussage an seiner stilistischen Uberzeichnung. Erst in der
Fassung von 1797 kommt es zu einer ausgereifteren, philosophischen Form,
bei der Handlung und Diskurs wie ein Wechselbad aufeinanderfolgen. Die-
se letzte, komplexere Version enthalt sowohl den skandalésen Schrecken,
daf die Tugend bestraft, das Laster hingegen belohnt wird, und zwar unaus-
weichlich, als auch die philosophische Argumentation atheistisch - materia-
listischer Pragung” (Hesse 1995: 400).

Wie im Fall Nietzsches werde ich fiir die vorliegende Arbeit de Sades umfang-
reichen, tiberlieferten Briefwechsel nicht explizit beriicksichtigen, da er sich da-

47 | Der deutsche Sexualwissenschaftler Eugen Duhren gab die Schrift
erstmals 1904 unter dem Pseudonym Iwan Bloch heraus - die erste deutsche
Ubersetzung erschien im Jahr 1908.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

rin nur selten und oberflachlich iiber sein Werk duBert*®, ebenso auch nicht sei-
ne sonstigen Werke, welche die gleichen Themen behandeln wie seine Romane
(vgl. Wynn 2007: 1), wie Thomas Wynn (2007) beziiglich seiner Theaterstiicke
festgestellt hat. So zog Wynn in seiner Untersuchung den Schluss: ,,Subject only
to his or her independent will in an artificial paradise, Sade’s reader stages im-
aginary pleasures that confirm the individual’s central position in a godless uni-
verse” (ebd.: 197). Auch findet das ,,Journal de Charenton (deutsch: ,,Der Greis
von Charenton‘), d.h. die iberlieferten Tagebuchaufzeichnungen aus seinen letz-
ten Lebensjahren, aufgrund fehlender Beziige zu den untersuchten Texten keine
weitere Beachtung.

Aufbauend auf den Uberlegungen von Emilio Betti beziiglich der Ubersetzung
von Texten werde ich in Anbetracht des Fehlens addquater bzw. vollstindiger
Ubersetzungen im Folgenden auf die bei Editions Jean-Jacques Pauvert erschie-
nene Ausgabe zuriickgreifen, die neben der von Gilbert Lely in den 60er Jahren
vorgelegten Ausgabe als Standardausgabe in der literaturwissenschaftlichen For-
schung verwendet wird. Ergdnzend werde ich die im folgenden zitierten Passagen
mit der von Michel Delon kritisch editierten, dreibdandigen Werkausgabe (,,Mar-
quis de Sade: (Euvres®), soweit die entsprechenden Werke darin vorhanden sind,
vergleichen und auf die dortigen Annotationen zuriickgreifen.

Im Gegensatz zu der géngigen Auffassung, dass Max Stirner als ein ,,vir uni-
us libri* aufgefasst werden konne* und daher auf sein Hauptwerk ,,Der Einzige
und sein Eigentum® [1845]°° reduzierbar sei, halte ich weitere Werke fiir relevant
fir meine Untersuchung. Dies ist zum einen der dreiteilige, 1842 in der ,,Rheini-
schen Zeitung® erschienene Essay ,,Uber das unwahre Prinzip unser Erziehung.
Oder: Humanismus und Realismus®, dessen Bedeutung fiir die Konkretisierung

48 | Es finden sich lediglich ein Brief von seiner Frau (vgl. C, XXI: 67-77), in
dem sie Passagen von ,Aline et Valcour“ auf sein Bitten hin kommentiert
sowie um 1795/1796 vereinzelte Briefe mit Verweisen auf ,Aline et Valcour“
(vgl. z.B. C, XXIV: 61f., 98f.; C, XXIll: 239ff.), in denen er fir dieses Werk wirbt.
Inhaltliche Aussagen liber das Werk selbst finden sich nicht. Ahnlich verhalt
es sich bezlglich des Romans ,Justine”, dessen Urheberschaft de Sade nach
seiner Inhaftierung 1801 vehement bestritt (vgl. z.B. C, XXV: 214f., 235,
236f.). AuBer dem haufig zitierten Brief vom 14. Mai 1790 an den Advokaten
M. Gaufridy, in dem er den Verlust seiner Manuskripte nach der Erstirmung
der Bastille beklagt und diesen blutige Tranen nachweint (CMS XXI: 185-187)
und einen kurz darauf in einen ebenfalls an ihn gerichteten Brief wiederholt
(ebd., S. 228-234), weist auch nichts weiter auf seine posthum publizierten
~Les cent vingt journées de Sodome*“ hin.

49 | So z.B. Ruest 1924: 12, Helms 1966: 6 und Laska 1993: 2.

50 | Das Werk erschien bereits im Oktober 1844 mit einer Vordatierung auf
das Jahr 1845.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

89


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

RADIKALE INDIVIDUALITAT

seiner Gedanken tiber Individualitit augenscheinlich ist. George Strugurescu sah
in diesem Text ,,eine Reaktion gegen die damalige Despotie, welche das Indivi-
duum knebelte und der Stirner die absolute Freiheit und Willkiir entgegenstellte*
(Strugurescu 1998: 15). Fiir Paul Jordens war dieses Buch ein ,,Manifest der Indi-
vidualitdt™ (Jordens 2008: 86). Zum anderen halte ich die ,,Recensenten Stirners*
fiir tiberaus relevant, seine Antwort auf die drei 1845 publizierten Kritiken von
Ludwig Feuerbach, Szeliga [d.i.: Franz Zychlin von Zychlinski] und Moses Hef3
an seinem Hauptwerk ,,Der Einzige und sein Eigentum®. In dieser Schrift duf3erte
sich Stirner zu den Vorwiirfen gegeniiber seiner Schrift — insbesondere beziiglich
der Begriffe der ,,Einzige” und der ,,Egoist” (vgl. KAK: 71) — und prézisiert ein-
zelne, in seinem Hauptwerk geduf3erte, missverstidndliche Gedankengénge.

Bernd Kast (1979) hat zwar in seiner Untersuchung ,,.Die Thematik des Eig-
ner nachgewiesen, dass sich in anderen kleineren Schriften vereinzelt Verweise
auf die Konzeption von ,,Eigenheit” finden, aber diese kénnen hier nicht weiter
berticksichtigt werden. Der Aufwand stiinde in keinem Verhiltnis zum zu erwar-
tenden Erkenntnisgewinn, dariiber hinaus ist bei einem Teil der Texte die Urhe-
berschaft Stirners umstritten.

Des weiteren erschien 1847 auf die von Kuno Fischer in seinem Beitrag ,,Mo-
derne Sophisten®, der erstmalig in der ,,Leipziger Revue* publiziert und 1848 in
Wiegands ,,Epigonen‘ nachgedruckt wurde, geduflerte Kritik eine Antwort unter
dem Titel ,,Die philosophischen Reactionédre* (PR), ebenfalls in Otto Wiegands
»Epigonen®. Diese Antwort ist mit dem Pseudonym G. Edwald unterschrieben.
Der Stirnerbiograph John Henry Mackay stellte die These auf, dass es sich dabei
um ein Pseudonym Stirners handele (vgl. Mackay 1977: 172). Bernd Kast, dessen
Meinung ich mich in diesem Aspekt anschliee, hat die Urheberschaft Stirners
in seiner Dissertation ,,Die Thematik des Eigners® schliissig widerlegt (vgl. Kast
1979: 425-433). Auch neuere, bislang unverdffentlichte Untersuchungen von dem
Soziallinguisten Peter Porsch stiitzen diese Ansichts Bernd Kasts. Vor diesem
Hintergrund findet der Text keine weitere Beachtung in der vorliegenden Arbeit.
Bislang ist diese Konkretisierung seiner Philosophie nur selten in die wissen-
schaftliche Interpretation seiner Schrift eingeflossen. Die dreiteilige Artikelserie
,,Uber das unwahre Prinzip unserer Erzichung® ist unter anderem aufgrund seiner
redundanten Betonung der souverdnen Individualitdt von groBer Bedeutung fiir
die vorliegende Arbeit. M. Kurtschinky postulierte:

,Es a8t sich Ubrigens nachweisen, daf die Hauptidee des ,Einzigen’, sein
absoluter Individualismus und das In-den-Vordergrund-stellen der Interes-
sen der einzelnen Person, bedeutend friher in Stirner entstanden war und
in der ersten Arbeit von ihm, die gedruckt wurde, ihren prazisen Ausdruck
findet: ,Das unwahre Prinzip unserer Erziehung oder Humanismus und Rea-
lismus’, die im Jahre 1842 erschien” (Kurtschinky 1923: 60).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Auch George Strugurescu sah in der Schrift den ,,erste[n] schiichterne[n] Versuch
seine[r] Idee von der Selbstverwirklichung des Individuums” (Strugurescu 1998:
9) Ausdruck zu verleihen. Lothar Vogel schrieb im Nachwort zum Essay ,,Uber
das Unwahre Prinzip unserer Erziehung® (1956; hier: 2007): ,,Niemals wurde vor
Stirner die Selbstbestimmung der Individualitit so eindeutig und rein in Hinblick
auf die soziale Bestimmung des Menschen aufgefafit (Vogel 2007: 64). Bernd
Kast spitzte diese Aussage noch weiter zu, indem er erklérte: ,,[Er] nimmt die zen-
trale Aussage des ,Einzigen und sein Eigentum® vorweg: das Motiv des Eigners
und dessen Philosophie des Egoismus® (Kast 1979: 70).

Fiir diese Arbeit greife ich auf die verbreitete, in der Forschung vorzugswei-
se verwendete Reclam-Ausgabe von Stirners ,,Der Einzige und sein Eigentum®
zuriick.’!

Die Biographien der drei Denker finden nur insofern Beriicksichtigung, als sie
zum Verstdndnis ihres philosophischen Werkes von unmittelbarer Bedeutung sind.

51 | Die von Bernd Kast herausgegebene Studienausgabe des ,Einzigen“ lag
mir zur Zeit der Fertigstellung der Arbeit noch nicht vor. Sie wurde deshalb
lediglich erganzend eingesetzt, um einzelne Verweise zu recherchieren.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

91


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Nietzsches ,,Ubermensch“ und
die Konstruktion von Individualitat

2.1 VERWENDUNG DES BEGRIFFS ,,INDIVIDUALITAT“
UND SEINER SYNONYME

,Die Realisierung der Personlichkeit ist
der bestimmende Gedanke und das Ziel
fur Nietzsche”

(Weymann-Weyhe 1948: 56).

Der Begriff ,,Individualitit™ selbst findet sich in den untersuchten Werken Fried-
rich Nietzsches lediglich zweimal: einmal in der zweiten ,,UnzeitgeméBen Be-
trachtung® im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung mit den drei Katego-
rien der Historie, ein weiteres Mal in der vierten ,,Unzeitgemifen Betrachtung*
im Zusammenhang mit der Kritik an den Bildungskonzepten jener Epoche. In der
zweiten ,,UnzeitgemifBen Betrachtung* schreibt Nietzsche:

~Wie viel des Verschiedenen muss, wenn sie jene kraftigende Wirkung thun
soll, dabei Ubersehen, wie gewaltsam muss die Individualitat des Vergange-
nen in eine allgemeine Form hineingezwangt und an allen scharfen Ecken
und Linien zu Gunsten der Uebereinstimmung zerbrochen werden® (UB I,
HL: 261).

In der vierten ,,UnzeitgeméBen Betrachtung® erldutert er:
~Wenige Uberhaupt vermoégen sich ihre Individualitat zu wahren, im Kampf

mit einer Bildung, welche ihr Gelingen nicht damit zu beweisen glaubt, dass
sie deutlichen Empfindungen und Bedurfnissen bildend entgegenkomme,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sondern damit, dass sie das Individuum in das Netz der ,deutlichen Begriffe’
einspinne und richtig denken lehre: als ob es irgendeinen Werth hatte, Je-
manden zu einem richtig denkenden und schliessenden Wesen zu machen,
wenn es nicht gelungen ist, ihn vorher zu einem richtig empfindenden zu
machen® (UB IV, WB: 456).

Eingebettet ist diese Passage in eine Wiirdigung der Erkenntnis Richard Wagners
iber die Zusammenhénge von Musik und Leben bzw. Musik und Drama. Nahere
Bestimmungen beziiglich des Begriffs Individualitét bleibt Nietzsche in diesem
Kontext schuldig. Dennoch ldsst sich eine neutrale bis positive Belegung des Be-
griffs erkennen. Ebenso beweist die Aussage, dass Nietzsche Individualitit als
nicht allein gesellschaftlich determiniert auffasst. In beiden Passagen verwendet
Nietzsche den Begriff im zeitgemil gebriuchlichen Sinne von ,,Eigenheit, Ein-
zigartigkeit®.

In der ersten zitierten Passage zeigt sich auch, dass Nietzsche eine Verall-
gemeinerung ablehnt zu Gunsten einer Hervorhebung der ,,Einzigartigkeit™. Aus
der Passage aus der vierten ,,UnzeitgemdBen Betrachtung* lisst sich dartiber hi-
naus lesen, wie hoch Nietzsche die Individualitdt schitzt, und dass er sich um
eine auBerindividuelle Zurichtung der Individualitdt durch die ,,Bildung® sorgte.
Diese Sorge thematisiert er in spiteren Passagen seines Werkes erneut. Diesem
negativen Bild stellt Nietzsche positiv die Hilfestellung durch einen unterstiitzend
wirkenden Lehrer gegeniiber, der dem Individuum zur Entfaltung der eigenen In-
dividualitét verhilft (vgl. Kapitel 2.3.4 der vorliegenden Arbeit).

Synonyme fiir den Begriff der Individualitit wie ,,Personlichkeit”, ,,Charak-
ter, ,,Eigenheit® sowie ,,Individuum* finden sich nur vereinzelt im Werk Nietz-
sches. Rainer Bucher schrieb tiber die Verwendung des Begriffs ,, Individuum* im
Werk Nietzsches:

,Der Begriff ,Individuum’ steht bei Nietzsche jetzt fiir einen solchermafien
definierten Begriff des einzelnen Menschen: mit dem Individuumsbegriff
wird der einzelne zwar vom Ganzen abgesetzt, gerade jedoch in dieser Ab-
setzung eben noch von einem Ganzen her gedacht. Im Gegensatzpaar der
Begriffe ,Person’ und ,Individuum® diskutiert Nietzsche das Zueinander von
einzelnem Menschen und ihm Ubergeordneten Instanzen. Der Personbegriff
aber ist dabei fur Nietzsche eine jeden Individualismus nochmals signifikant
Ubersteigende Kategorie. Jede Definition des Personbegriffs, die noch von
einem Ganzen her denkt, greift fur Nietzsche zu kurz. Im Individualismus
,scheint‘ es dem Einzelnen schon genug, freizukommen von einer Ubermacht
der Gesellschaft (sei diese die des Staates oder der Kirche...). Er setzt sich
nicht als Person in Gegensatz, sondern blof als Einzelner; er vertritt alle
Einzelnen gegen die Gesamtheit. Das heif3t: er setzt sich instinktiv gleich an

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

mit jedem Einzelnen; was er erkampft, das erkampft er nicht sich als Person,
sondern sich als Einzelner gegen die Gesamtheit” (Bucher 1986: 220).

In der zweiten ,,UnzeitgeméfBen Betrachtung® wirft Nietzsche den Deutschen sei-
ner Zeit vor, dass sie an einer ,,Schwiche der Personlichkeit” (UB II, HL: 275)
leiden wiirden. Dies fiihrt er im folgenden noch weiter aus.

~Wahrend noch nie so volltbnend von der ,freien Persdnlichkeit' geredet
worden ist, sieht man nicht einmal Persénlichkeiten, geschweige denn freie,
sondern lauter angstlich verhullte Universal-Menschen. Das Individuum hat
sich ins Innerliche zurlickgezogen: aussen merkt man nichts mehr davon;
wobei man zweifeln darf, ob es Uberhaupt Ursachen ohne Wirkungen geben
konne“ (ebd.: 281).

Ein paar Seiten spéter spricht er konkret von der ,,Subjectlosigkeit™ (ebd.: 284) der
Individuen seiner Gegenwart. Diese ,,Universalmenschen® finden sich spéter in
seinem Werk unter der Begrifflichkeit des ,,letzten Menschen® wieder (vgl. Kapi-
tel 2.3.2 der vorliegenden Arbeit). Sie sind in ihrer Universalitét nicht authentisch,
daher mangelt es ihnen auch an Individualitit.

In der dritten ,,UnzeitgemiafBen Betrachtung® spricht er von der produktiven
Einzigartigkeit”. ,,Ein Jeder trdgt eine productive Einzigkeit bewusst wird, er-
scheint um ich ein fremdartiger Glanz, der des Ungewdhnlichen® (UB 111, SE:
359). Diese Beschreibung verweist bereits auf das Konzept ,,genialer Einzigkeit*.
Die dritte ,,Unzeitgemife Betrachtung* beginnt mit einer Vorrede, in der er iiber
die Kenntnis der eigenen ,,Einzigartigkeit“ spricht, also {iber Individualitit:

»,Im Grunde weiss jeder Mensch recht wohl, dass er nur einmal, als ein Uni-
cum auf der Welt ist und dass kein noch so seltsamer Zufall zum zweiten Mal
ein so wunderlich buntes Mancherlei zum Einerlei, wie er es ist, zusammen-
schitten wird: er weiss es, aber er verbirgt es wie ein schlechtes Gewissen
- weshalb?“ (ebd.: 337).

Ein paar Seiten spéter erklért er tiber das wahre Wesen des Individuums:

L~Aber wie finden wir uns selbst wieder? [...] Vergleiche diese Gegenstande,
sieh, wie einer den anderen erganzt, erweitert, Uberbietet, verklart, wie sie
eine Stufenleiter bilden, auf welcher du bis jetzt zu dir selbst hingeklettert
bist; denn dein wahres Wesen liegt nicht tief in dir verborgen in dir, sondern
unermesslich hoch Uber dir oder wenigstens Uber dem, was du gewdhnlich
als dein Ich nimmst. Deine wahren Erzieher und Bildner verrathen dir, was
der wahre Ursinn und Grundstoff deines Wesens ist, etwas durchaus Uner-
ziehbares und Unbildbares, aber jedenfalls schwer Zugangliches, Gebunde-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

95


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

RADIKALE INDIVIDUALITAT

nes, Gelahmtes: deine Erzieher vermdgen nichts zu sein als deine Befreier”
(ebd.: 340f.).

Hier zeigt sich ein weiterer Ansatz zum Verstdndnis des spéter von Nietzsche
postulierten ,,Ubermenschen®. Individualitit ist ein Wert, der bildlich gesprochen
tiber dem Individuum zu finden ist, also ein ,,hoherer Wert“. Dementsprechend
kann der Weg zur Individualitédt nur {iber einen sinnbildhaften Aufstieg und die
Uberwindung der Art des Individuums fiihren, das der Mensch als ein Herdentier
und Gattungswesen darstellt. Nietzsche hebt die Einzigartigkeit, d.h. letztendlich
die Besonderheit des Einzelnen, positiv hervor. Gleichzeitig grenzt er sich von der
Atomisierung ab. Den Begriff der ,,Atomisierung® verwendet er erstmals in seiner
Schrift ,,Schopenhauer als Erzieher*:

Wir leben die Periode der Atome, des atomistischen Chaos. Die feindseli-
gen Krafte wurden im Mittelalter durch die Kirche ungefahr zusammenge-
halten und durch den starken Druck, welchen sie ausibte, einigermasssen
assimilirt. Als das Band zerreisst, der Druck nachlasst, empdrt sich eines
wider das andere. [...] Die Revolution ist gar nicht zu vermeiden und zwar die
atomistische: welches sind aber die kleinsten untheilbaren Grundstoffe der
menschlichen Gesellschaft?“ (UB IV, WB: 367f.).

Die hier prophezeite Entwicklung deckt sich augenscheinlich auch mit den mo-
dernen Gefahrenanalysen der voranschreitenden Individualisierung in den Indust-
rienationen. Das problembeladene Verhéltnis von Individuum und Staat zeigt sich
an einer explosionsartigen Auseinanderdifferenzierung der davon Betroffenen, die
beim Wegbrechen einer gemeinsamen Zwangsebene eintritt — im damaligen Fall
einer sanktionierenden Institution wie der Kirche.

In der ,,G6tzen-Dammerung ™ bezeichnet Nietzsche den ,,Einzelnen als Irrtum*
(GD: 132), was die in der Sekundérliteratur vereinzelt auftretende These eines
fehlenden Individualitdts-Begriffs starkt. Ohne das Konstrukt des Einzelnen wird
das Konzept von Individualitét nichtig. Allerdings spricht er im vierten Buch der
»Morgenrothe™ von der ,,Einzelheit”, einem Individualitéit konstituierenden Ele-
ment.

.Seine ,Einzelheit’ kennen. - Wir vergessen zu leicht, dass wir im Auge frem-
der Menschen, die uns zum ersten Male sehen, etwas ganz Anderes sind, als
Das, woflir wir uns selber halten: meistens Nichts mehr, als eine in die Augen
springende Einzelheit, welche den Eindruck bestimmt. So kann der sanft-
muthigste und billigste Mensch, wenn er nur einen grossen Schnurrbart hat,
gleichsam im Schatten desselben sitzen, und ruhig sitzen, - die gewdhnli-
chen Augen sehen in ihm den Zubehér zu einem grossen Schnurrbart, will

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

sagen: einen militarischen, leicht aufbrausenden, unter Umstanden gewalt-
samen Charakter - und benehmen sich danach vor ihm“ (M: 247f.).

Nietzsche erkennt die Diskrepanz von Selbst- und Fremdwahrnehmung des Indi-
viduums. Leider unterlédsst er aber eine Weiterentwicklung des Gedankenganges
zu den konkreten Folgen fiir die Konstituierung der eigenen Individualitit.

Ein weiteres Mal betont Nietzsche die Individualitit im fiinften Buch der
,»,Morgenrdthe®, wo er sich dem Verhiltnis von ,,Individuum® und ,,Kollektiv*
widmet:

+Wodurch Menschen und Volker Glanz bekommen. - Wie viele achte individu-
elle Handlungen werden deshalb unterlassen, weil man, bevor man sie thut,
einsieht oder argwdhnt, dass sie miBverstanden werden! - also gerade jene
Handlungen, welche Uberhaupt Werth haben, im Guten und im Schlimmen.
Je hoher also eine Zeit, ein Volk die Individuen achtet und je mehr man ihnen
das Recht und Ubergewicht zugesteht, um so mehr Handlungen jener Art
werden sich an’s Licht wagen - und so breitet sich zuletzt ein Schimmer von
Ehrlichkeit, von Achtheit im Guten und Schlimmen (ber ganzen Zeiten und
Vélkern aus, dass sie, wie zum Beispiel die Griechen, nach ihrem Untergang
noch Jahrtausende lang gleich manchen Sternen fortleuchten” (ebd.: 303).

Hierbei stechen vor allem zwei Aspekte ins Auge: einerseits die Riickbindung des
Individuums an das Kollektiv, andererseits die Bedeutung einzelner Individuen
fur die Kultur der Gemeinschaft, die bereits auf sein Bild vom groBen Individuum
hinweist (vgl. Kapitel 2.7.2 der vorliegenden Arbeit).

Das Thema Individualitit taucht des weiteren im Zusammenhang mit Erzie-
hung in ,,Menschliches, Allzumenschliches* auf. Unter der Uberschrift ,, Wunder-
Erziehung™ stellt Nietzsche die Frage:

,[Wlie kann das Individuum jenen so Uberaus vielartigen Anspriichen der
Cultur angepafit werden, ohne dass diese es beunruhigen und seine Einzig-
artigkeit zersplittern, - kurz, wie kann das Individuum in den Contrapunct
der privaten und 6ffentlichen Cultur eingereiht werden, wie kann es zugleich
die Melodie fihren und als Melodie begleiten?“ (ebd.: 203).

Damit korrelieren wiederum die Fragen nach dem Maf} von Unterordnung (,,Me-
lodie begleiten) und dem Erhalt der Einzigartigkeit (,,Melodie fithren), die er
thematisiert, d.h. konkret: Wie kann ein Individuum in eine Gemeinschaft integ-
riert werden, ohne die eigene Authenzitit aufgeben zu miissen?

Héufiger als Substantive im Zusammenhang von Individualitdt benutzt Nietz-
sche hingegen das Adjektiv ,,individuell®, unter anderem wiederholt in der Apho-
rismensammlung ,,Menschliches, Allzumenschliches*. So spricht er z.B. in Apho-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

97


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

RADIKALE INDIVIDUALITAT

rismus 272 von den ,,Jahresringe[n] der individuellen Cultur (MAM I: 224f)).
Im zweiten Buch von ,,Menschliches, Allzumenschliches* schreibt Nietzsche er-
niichtert: ,,Es ist der Ehrgeiz des Intellects, nicht mehr individuell zu erscheinen®
(MAM 1I: 443). Das Adjektiv ,,individuell* findet sich auch gehiuft in der ,,Mor-
genrothe wieder. Im ersten Buch unter der Uberschrift ,,Begriff der Sittlichkeit
der Sitte* thematisiert er den Begriff ausfiihrlicher.

,Der freie Mensch ist unsittlich, weil er in Allem von sich und nicht von einem
Herkommen abhangen will: in allen urspringlichen Zustdnden der Mensch-
heit bedeutet ,b6se’ so viel wie ,individuell’, ,frei‘, ,willkUrlich’, ,ungewohnt’,
,unvorhergesehen’, unberechenbar'“ (M: 22).

Zusammenfassend schreibt er im selben Abschnitt:

,Jede individuelle Handlung, jede individuelle Denkweise erregt Schauder;
es ist gar nicht auszurechnen, was gerade die selteneren, ausgesuchteren,
urspringlicheren Geister im ganzen Verlauf der Geschichte dadurch gelitten
haben mussen, dass sie immer als die bdsen und gefahrlichen empfunden
wurden, ja dass sie sich selbst so empfanden” (ebd.: 24).

In dieser gesellschaftsanalytischen Passage gelangt Nietzsche zu dem Schluss,
dass die individuelle Handlung und ihr entsprechender Handlungsrahmen von der
Gesellschaft als Gefahren wahrgenommen werden. Das Individuelle wird daher
als etwas ,,Boses™ abgestempelt. Hier deutet sich auch das Ausnahmeindividuum
an, das sich in unterschiedlichen Ausformungen des Genies wiederholt in seinem
Werk findet.

An spiterer Stelle thematisiert er die Frage des individuellen Gliicks:

»,Dem Individuum, sofern es sein Gliick will, soll man keine Vorschriften liber
den Weg zum Gluck geben: denn das individuelle Gllick quillt aus eigenen,
Jedermann unbekannten Gesetzen, es kann mit Vorschriften von Aussen her
nur verhindert, gehemmt werden® (ebd.: 95).

Die Angst vor dem Individuellem bzw. den Auswirkungen von der Individualisie-
rung thematisiert Nietzsche wiederum unter der Uberschrift ,,Die Lobredner der
Arbeit®.

,Bei der Verherrlichung der ,Arbeit’, bei dem unermudlichen Reden vom
,Segen der Arbeit’ sehe ich den selben Hintergedanken, wie beim Lob der
gemeinnltzigen unpersonlichen Handlungen: den der Furcht vor allem Indi-
viduellen. Im Grunde fuhlt man jetzt, beim Anblick der Arbeit - man meint
dabei jene harte Arbeitsamkeit von frih bis spat -, dass eine solche Arbeit

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

die beste Polizei sei, dass sie Jeden im Zaume halt und die Entwicklung der
Vernunft, der Begehrlichkeit, des Unabhangigkeitsgellistes kraftig zu hin-
dern versteht. Denn sie verbraucht ausserordentlich viel Nervenkraft und
entzieht dieselbe dem Nachdenken, Gribeln, Traumen, Sorgen, Lieben, Has-
sen, sie stellt ein kleines Ziel immer in’'s Auge und gewahrt leichte und re-
gelmaRige Befriedigungen. So wird die Gesellschaft, in welcher fortwahrend
hart gearbeitet wird, mehr Sicherheit haben: und die Sicherheit betet man
jetzt als oberste Gottheit an. - Und nun! Entsetzen! Gerade der ,Arbeiter* ist
gefahrlich geworden! Es wimmelt von ,gefahrlichen Individuen‘! Und hinter
ihnen die Gefahr der Gefahren - das Individuum!“ (ebd.: 154).

Wieder zeigt sich hier das Konfliktpotential im Verhéltnis von Individuum und
Gesellschaft. Das Individuum steht kontrir zur Masse' und stellt somit eine Ge-
fahr fiir deren Zusammenbhalt dar.

In der ,,Fréhlichen Wissenschaft findet sich ein weiteres Mal das Adjektiv
»individuell im Kontext menschlicher Handlungen und des Bewusstseins. ,,Un-
sere Handlungen sind im Grunde allesamt auf eine unvergleichliche Weise per-
sonlich, einzig, unbegrenzt-individuell, es ist kein Zweifel; aber sobald wir sie in’s
Bewusstsein iibersetzen, scheinen sie es nicht mehr...“ (FW: 592f.). Seine Wert-
schitzung der Individualitét driickt er auch im Aphorismus 283 ,,Hauptmangel der
thitigen Menschen® aus: ,,Den Thétigen fehlt gewohnlich die hohere Thétigkeit:
ich meine die individuelle (MAM I: 231). Beziiglich des ,,Fleiss[es] im Siiden
und Norden* erklart er: ,,Der Fleiss englischer Arbeiter hat dagegen den Erwerbs-
sinn hinter sich: er ist sich seiner selbst und seiner Ziele bewusst und will mit
dem Besitz die Macht, mit der Macht die grosstmogliche Freiheit und individuelle
Vornehmbheit“ (ebd.: 313). In Aphorismus 495 erlautert Nietzsche:

,Das Empoérende an einer individuellen Lebensart. - Alle sehr individuellen
Massregeln des Lebens bringen den Menschen gegen Den, der sie ergreift,
auf; sie fihlen sich durch die aussergewdhnliche Behandlung, welche Jener
sich angedeihen |asst, erniedrigt, als gewdhnliche Wesen“ (ebd.: 319).

Indirekt postuliert Nietzsche an dieser Stelle bereits die Ungleichheit bzw. Hete-
ronomie der Menschen. Individualitit ldsst sich fiir Nietzsche nicht konfliktfrei in
der Gemeinschaft mit anderen denken. Sie wird von der Gesellschaft (der Herde)
als etwas Negatives wahrgenommen, d.h. die Masse verneint sie zu Gunsten eines
Gemeinschaftsideals. Die individuelle Tat wird somit zu einer Bedrohung. Auffal-
lend ist, dass Nietzsche das Konzept der Individualitit nicht per se dem Individu-
um zugesteht, sondern einer Gruppe von privilegierten (Ausnahme-)Individuen

1 | Vgl. zu Nietzsches Sicht der ,Masse“: Gamper 2007: 392-406.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

99


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

RADIKALE INDIVIDUALITAT

vorbehilt. Die Herausbildung von Individualitit ist dabei an einen personlichen
»Kraftakt“ gebunden, also an eine aktive Handlung, die man nicht mit den von
ihm ebenfalls thematisierten Erscheinungen der Atomisierung verwechseln darf.

Die hier zitierten Passagen machen deutlich, dass der Begriff des ,,Individuel-
len* eine wichtige Kategorie im Denken Nietzsches bezeichnet. Die Verwendung
ist sehr vielfdltig und lésst nicht in allen Féllen Riickschliisse auf seine Kons-
tituierung von Individualitdt ziehen. Wichtige Ankniipfungspunkte sind die (ge-
sellschaftliche) Angst vor dem Individuum (vgl. z.B. M: 24, 154, 303) und die
besondere Gewichtung, die er dem ,,Individuellen* gegeniiber anderen Bereichen
des menschlichen Lebens einrdumt (vgl. z.B. MAM I: 313, 319). Redundant the-
matisiert Nietzsche die Reibungsfliche zwischen dem Individuum und der es um-
gebenden Gesellschaft. Eine weitere wichtige Facette fiir seine Wahrnehmung von
Individualitét ist diejenige der Einzigartigkeit — jenem Alleinstellungsmerkmal,
das fiir ,,Individualitit* konstitutiv ist.

Auch andere Passagen weisen — ohne den Begriff der ,Individualitit oder
dessen Synonyme explizit zu nennen — auf ihren bedeutenden Stellenwert in
Nietzsches Philosophie hin. So fillt in den Bereich der Individualitit der folgende
Aphorismus aus ,,Menschliches, Allzumenschliches*:

»Wolle ein Selbst.' - Die thatigen erfolgreichen Naturen handeln nicht nach
dem Spruche ,kenne dich selbst’, sondern wie als ob ihnen der Befehl vor-
schwebte: wolle eine Selbst, so wirst du ein Selbst. - Das Schicksal scheint
ihnen immer noch die Wahl gelassen zu haben; wahrend die Unthatigen und
Beschaulichen dartber nachsinnen, wie sie jenes Eine Mal, beim Eintritt ins
Leben gewahlt haben” (MAM II: 524).

Wiederum betont er den aktiven Akt der Selbsterkenntnis. Diese Passage trigt
Ziige des Existentialismus, dem andere Passagen seines Werkes allerdings deut-
lich entgegenstehen.

Unter der Uberschrift ,,Die Fabel von der intelligibilen Freiheit” thematisiert
er menschliche Individualitit erneut, in Abgrenzung zur Philosophie Arthur Scho-
penhauers sowie zur existenzialphilosophischen Auffassung:

»Aus der Thatsache jenes Unmuthes glaubt Schopenhauer eine Freiheit be-
weisen zu kdnnen, welche der Mensch irgendwo gehabt haben musse, zwar
nicht in Bezug auf Handlungen, aber in Bezug auf das Wesen: Freiheit also,
so oder so zu sein, nicht so oder so zu handeln. Aus dem esse, der Sphare
der Freiheit und Verantwortlichkeit, folgt nach seiner Meinung das operari,
die Sphéare der strengen Causalitdt, Nothwendigkeit und Unverantwortlich-
keit. Jener Unmuth beziehe sich zwar scheinbar auf das operari - insofern
sei er irrthumlich -, in Wahrheit aber auf das esse, welches die That eines
freien Willens, die Grundursache der Existenz eines Individuums, sei; der

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Mensch werde Das, was er werden wolle, sein Wollen sei friher, als seine
Existenz“ (MAM I: 63).

Offensichtlich spielt das Thema ,,Individualitit” eine wichtige Rolle im Werk
Nietzsches, ist aber wie viele Aspekte des Nietzscheanischen Denkens auch durch
Widerspriiche geprégt. Zur néheren Spezifizierung scheint es daher notwendig,
auch die Passagen seines Werks zu analysieren, in welchen er das Thema ,,Indi-
vidualitit” anreift, sie aber nicht explizit mit dem Begriff bezeichnet. Auffillig
erscheint zudem die Kulmination der Verwendungen des Begriffs ,,individuell* in
der zweiten Phase seines Schaffens.

Auch der Begriff des ,,Ichs®, d.h. der Manifestation der eigenen Individualitit,
ist ein haufig auftauchendes Thema in seinem Werk. Im zweiten Buch der ,,Mor-
genr6the spricht Nietzsche vom ,,sogenannten Ich® (M: 107). In der dazugehéri-
gen Passage erldutert er:

,Wir sind Alle nicht Das, als was wir nach den Zustanden erscheinen, fir die
wir allein Bewusstsein und Worte - und folglich Lob und Tadel - haben; wir
verkennen uns nach diesen groberen Ausbrichen, die uns allein bekannt
werden, wir machen einen Schluss aus einem Material, in welchem die Aus-
nahmen die Regel Uberwiegen, wir verlesen uns in dieser scheinbar deut-
lichsten Buchstabenschrift unseres Selbst. Unsere Meinung Uber uns aber,
die wir auf diesem falschen Wege gefunden haben, das sogenannte ,lIch’,
arbeitet furderhin mit an unserem Charakter und Schicksal. -“ (ebd.: 107f.).

In ,,Also sprach Zarathustra“ erldutert Nietzsche in Gestalt des Zarathustra wie-
derum bezogen auf das Verhltnis ,,Individuum* und ,,Gesellschaft*: , Alter ist an
der Heerde die Lust, als die Lust am Ich: und so lange das gute Gewissen Heer-
de heisst, sagt nur das schlechte Gewissen: Ich“ (Z I: 75f.). Im dritten Teil des
Zarathustra erldutert er abermals: ,,Ich ehre die widerspénstigsten wéhlerischen
Zungen und Mégen, welche ,Ich‘ und ,Ja‘ und ,Nein‘ sagen lernten* (Z III: 243).
Dabei wird erneut die Betonung des ,,Egoismus® deutlich, die einhergeht mit einer
Thematisierung der Empoérung bzw. Revolte, die sich im weiteren Verlauf in dem
Konstrukt des Verbrechens wiederfindet.

In ,,Jenseits von Gut und Bose® beschéftigt sich Nietzsche erneut mit der Ab-
grenzung von der Masse als Ausdruck des Drangs nach Individualitit:

.Jeder auserlesende Mensch trachtet instinktiv nach seiner Burg und Heim-
lichkeit, wo er von der Menge, den Vielen, den Allermeisten erldst ist, wo er
die Regel ,Mensch’ vergessen darf, als deren Ausnahme: - den Einen Fall
ausgenommen, dass er von einem noch starkeren Instinkte geradewegs auf
diese Regel gestossen wird, als Erkennender im grossen und ausnahmswei-
sen Sinne“ (JGB: 43f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

101


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Wiederum geht es Nietzsche hier um das ,,Ausnahmeindividuum®, und nicht um
die ,,Masse”. Der aktive Akt der Gewinnung des Selbst durch die Uberwindung
der Herde ist dabei nicht unbedingt an ein aristokratisches Ideal gebunden, wie es
die oberflachliche Nietzsche-Rezeption behauptet.

Ein weiterer Begriff, der im Zusammenhang mit der Individualitit eine wich-
tige Rolle spielt, ist der des ,,Egoismus*.

,Gewiss hat der so hartknackig und Uberzeugt gepredigte Glaube von der
Verwerflichkeit des Egoismus Schaden gethan (zu Gunsten, wie ich hundert-
mal wiederholen werde, der ,Heerdeninstincte’), namentlich dadurch, dass
er ihm das gute Gewissen nahm und in ihm die eigentliche Quelle alles Un-
glicks suchen lie“ (FW: 555).

In einem anderen Aphorismus in der ,,Frohlichen Wissenschaft“ schreibt er: ,,Ego-
ismus. — Egoismus ist das perspectivische Gesetz der Empfindung, nach dem das
Nichste gross und schwer erscheint: wihrend nach der Ferne zu alle Dinge an
Grosse und Gewicht abnehmen® (ebd.: 498). In der ,,Morgenrothe stellt er die
folgende Uberlegung zum Egoismus an:

,Der Schein-Egoismus. - Die Allermeisten, was sie auch immer von ihrem
,Egoismus’ denken und sagen modgen, thun trotzdem ihr Leben lang Nichts
fur ihr ego, sondern nur fur das Phantom von ego, welches sich in den Képfen
ihrer Umgebung Uber sie gebildet und sich ihnen mitgetheilt hat, - in Folge
dessen leben sie Alle zusammen in einem Nebel von unpersoénlichen, halb-
personlichen Meinungen und willkurlichen, gleichsam dichterischen Werth-
schatzungen, Einer immer im Kopfe des Anderen, und dieser Kopf wieder in
anderen Kopfen: eine wunderliche Welt der Phantasmen, welche sich dabei
einen so nichternen Anschein zu geben! [...] Alles aus dem Grunde, dass
jeder Einzelne in dieser Mehrzahl kein wirkliches, ihm zugangliches und von
ihm ergriindetes ego der allgemeinen blassen Fiction entgegenzustellen und
sie damit zu vernichten vermag*” (M: 92f.).

In diesem Abschnitt wird wiederum ein hochaktuelles Thema angeschnitten — der
Verlust von Authenzitit, der auch in den aktuellen gesellschaftlichen Individua-
tionsschiiben zu bemerken ist. Er spiegelt sich in der Suche nach vermeintlicher
Authenzitit wieder. Bereits in der zweiten ,,UnzeitgeméfBen Betrachtung* duBert
sich Nietzsche explizit zur Frage des Egoismus:

,Es ist gewiss die Stunde einer grossen Gefahr: die Menschen scheinen
nahe daran zu entdecken, dass der Egoismus der Einzelnen, der Gruppen
oder der Massen zu allen Zeiten der Hebel der geschichtlichen Bewegung
war; zugleich aber ist man durch die Entdeckung keineswegs beunruhigt,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

sondern man decretirt: der Egoismus soll unser Gott sein. Mit diesem neuen
Glauben schickt man sich an, mit deutlichster Absichtlichkeit die kommende
Geschichte auf dem Egoismus zu errichten: nur soll es ein kluger Egoismus
sein. Ein solcher, der sich einige Beschrankungen auferlegt, um sich dauer-
haft zu befestigen, ein solcher, der die Geschichte deshalb gerade studirt,
um den unklugen Egoismus kennen zu lernen. Bei diesem Studium hat man
gelernt, dass dem Staate eine ganz besondere Mission in dem zu grinden-
den Weltsysteme des Egoismus zukomme: er soll der Patron aller klugen
Egoismen werden, um sie mit seiner militdrischen und polizeilichen Gewalt
gegen die schrecklichen Ausbriche des unklugen Egoismus zu schutzen”
(UB Il, HL: 321f.).

Im Rahmen von ,,Jenseits von Gut und Bose® zdhlt er den ,,Egoismus® ,,zum
Wesen der vornehmen Seele” (JGB: 219). Das ,Nietzsche Worterbuch® nennt
insgesamt 454 Belegstellen fiir den Begriff ,,Egoismus™ — ab ,,Menschliches,
Allzumenschliches* taucht der Begriff besonders haufig in seinem Werk auf, in
unterschiedlichen Bedeutungen. Die Nietzsche Research Group schrieb unter dem
Stichwort ,,Egoismus* im ,,Nietzsche-Worterbuch®:

,Bei N. finden sich zwei Konzepte von Egoismus: Egoismus [E1] im Rahmen
der traditionellen Moral: Selbstsucht und Eigennutzstreben des nur auf sein
individuelles Wohl - eventuell unter Schadigung anderer - bedachten Ein-
zelnen, dem die traditionelle Moral (christliche Moral, Schopenhauer) die
Hilfsbereitschaft fur den Anderen (bis zur Selbstverleugnung), das ,unego-
istische Handeln’, als positiven Gegenwert entgegenstellt. Nach N.s Auffas-
sung leidet dieses Modell der Moral an dem ,Grundwiderspruch’, dass auch
der angeblich unegoistisch Handelnde, keineswegs unegoistisch handelt,
sondern aus eigennltzigen, also ,egoistischen‘ Motiven, von den Anderen
ein ,unegoistisches’ Verhalten fordert, zu dem er selbst nicht bereit oder in
der Lage ist. Das traditionelle Gegensatzpaar ,egoistisch’/,unegoistisch’ ist
daher unhaltbar. Zu dem liegt diesem Begriff des Egoismus nach N.‘s Auffas-
sung ein schwachgewordenes, sogar oft sich selbst verachtendes oder sogar
hassendes Selbst (ego) zugrunde.

N.s eigenes Konzept des 'Egoismus’ [E2] baut auf dem sich selbst bejahen-
den, schaffenden Selbst (ego) auf, das auf seine eigenen Instinkte hért und
das wachsen will. Kennzeichnend flr das Selbst und diesen Egoismus ist die
Achtung vor dem eigenen Selbst und vor dem Anderen. Unter der Bejahung
und Erweiterung des eigenen Selbst kann eine neue Moral aufgebaut und
durch Erweiterung des Selbsts erhoht und verfeinert werden (Sublimierung).
Ein so verstandener Egoismus und die darauf aufbauende Moral sind keine
Gegensatze mehr, wie im traditionellen Modell der Moral“ (Nietzsche Rea-
search Group 2004: 702f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

103


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Nietzsches Riickgriff auf den Begriff des ,,Egoismus® sowie seine positive Wer-
tung zeigen bereits deutliche Ankniipfungspunkte fiir einen Vergleich mit Max
Stirner, der den Begriff des ,,Egoismus* ebenfalls in den Mittelpunkt seines Den-
kens stellte und mit dhnlichen Attributen versah. Ob das Egoismus-Verstindnis
der beiden Denker konvergent ist, wird sich im weiteren Verlauf der Untersuchung
noch zeigen. Besonders Nietzsches Konzept von Egoismus tragt deutliche Ziige
der Aneignung von Individualitit und verdient eine explizite Berticksichtigung im
folgenden Abschnitt. Zwei Ankniipfungspunkte fiir den aktuellen Diskurs lassen
sich aber bereits in den zitierten Passagen ausfindig machen: der Verlust von Au-
thenzitit und die an das Individuum herangetragene Aufgabe der Selbstreflexion.
Sie sind zwei auch heute immer wieder flir die Debatte relevante Topoi.

2.2 DAs MorTiv DES ,,PRINCIPIUM INDIVIDUATIONIS
IN ,,DIE GEBURT DER TRAGODIE“

»In effect, the dynamics of the Apollinian
and the Dionysian inaugurate Nietzsche’s
philosophical reflection upon the indivi-
dual“ (White 1997: 56).

Friedrich Nietzsches Abkehr von der wissenschaftlichen Disziplin der klassi-
schen Philologie und seine Hinwendung zur Philosophie markiert ,,.Die Geburt
der Tragddie aus dem Geiste der Musik™ (1872)* — hier zitiert nach der 1886
erschienenen, mit einem selbstkritischen Vorwort versehenen Ausgabe ,,Die
Geburt der Tragodie. Oder: Griechentum und Pessimismus. Neue Ausgabe mit
dem Versuch einer Selbstkritik®. Das Werk ist noch unter dem maBgeblichen
Einfluss seines Lehrers Arthur Schopenhauers® sowie seines damaligen Mentors

2 | Vorarbeiten zu diesem von ihm nachtraglich zur Ernennung als Professor
in Basel verfassten Ersatz fir eine Dissertationsschrift finden sich in Form
der beiden 1870 gehaltenen Vortrage ,Das griechische Musikdrama*“ (18.
Januar 1870 im Museum in Basel) und ,Sokrates und die Tragédie“ sowie in
der Schrift ,Die Geburt des tragischen Gedankens“.Sie sind zusammen mit
den Notizen fur eine erweiterte Fassung selbigen Werk im siebenten Band
der ,Kritischen Studienausgabe“ publiziert worden.

3] Vgl. u.a. Decher 1985; Taylor 1988; Clegg 1994: 39-57. Friedrich Nietzsche
hat im Herbst 1865 in einem Leipziger Antiquariat Schopenhauers Schrift ,Die
Welt als Wille und Vorstellung” entdeckt und sehr intensiv rezipiert. Er bezieht
sich in der Schrift wiederholt auf seinen geistigen Mentor und zitiert ihn auch
bezuglich der klassischen Tragddientheorie (vgl. GT: 19).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Richard Wagner* entstanden, von denen sich Nietzsche in den spiteren Jahren
weitgehend geldst hat. In dieser Schrift wird die exponierte Thematisierung der
Individualitit eingerahmt in eine Darlegung von ,,dsthetischer Weltauslegung und
Welt-Rechtfertigung* (GT: 18).

Der von Nietzsche aufgemachte zentrale Gegensatz® der beiden Kunstprinzipien
der griechischen Antike, die er unter die Namen der beiden Kunstgottheiten Apollo®
und Dionysos’ subsumiert®, kreist um das Problem der ,,Individualitit“ — im Sinn
von Vereinzelung (,,Individuation®) bzw. ihrer Uberwindung durch den Akt der
Transgression. In einem Brief vom 4. August 1871 an seinen engen Freund Erwin
Rohde teilt Nietzsche mit: ,,In der Tat glaube ich viel aus dem Gegensatz des Di-
onysischen und Apollinischen ableiten zu konnen® (KSB III: 215). Der Riickgriff

4 | Im September 1870 erschien Wagners Schrift ,Beethoven® (hier: Wagner
1927a), die deutliche Ubereinstimmungen in den wesentlichen Gedanken-
gangen bezlglich der Musik beinhaltet. Ebenso finden sich eine Thematisie-
rung des apollinischen Gedankens sowie eine Auseinandersetzung mit der
griechischen Tragddie in Wagners Schrift ,Die Kunst und die Religion* (1849;
hier: Wagner 1927b). Friedrich Nietzsche hatte Richard Wagner bereits am
8. November 1868 personlich kennengelernt und gehdrte bald zum engeren
Freundeskreis des Komponisten.

5 | Die von Nietzsche postulierte GegenUlberstellung der beiden Gottheiten
als sich entgegenstehende Prinzipien ist umstritten (vgl. z.B. Jinger 1943:
5; Walter 1971: 349), aber auch bereits von anderen Denkern wie den bei-
den Schlegel-Bridern antizipiert worden (vgl. z.B. Behler 1983: 337; Brobjer
2005).

6 | Apollo gilt in der griechischen Mythologie als der Gott der Individualitat.
7 | Dionysos ist im Denken Nietzsches das Gegenbild zu Jesus Christus.
In seinen ,Wahnsinnsbriefen“, die er nach seinem geistigen Zusammen-
bruch 1886 verfasst, heifst es: ,Dionysos gegen den Gekreuzigten“. Wei-
terhin finden sich eine Reihe von Briefen, die er mit dem Namen des grie-
chischen Gottes unterschreibt.Die Figur des Dionysos taucht auch implizit
als Zarathustra im Werk noch einmal auf. Anke Bennhold-Thomson machte
dies am Beispiel des Honigspenders deutlich. Nach Ovid war Dionysos der
Honigspender. Auf dieses Bild wird auch von Nietzsche im Zarathustra an-
gespielt (vgl. Bennholdt-Thomsen 1974: 129). Ebenfalls besteht eine Uber-
einstimmung bei denen ihnen zugeordneten Tieren - der Schlange und dem
Léwen (vgl. Walter 1971: 350).

8 | Das Gegensatzpaar ,dionysisch“ und ,apollinisch“ erscheint erstmals
im Sommer 1870 in der Schrift ,Die dionysische Weltanschauung®. Er tUber-
nimmt diesen Gegensatz wahrscheinlich von Henri [sic! Es handelt sich um
Jules - Anm. M.S.] Michelet, der ihn in ,La Bible de I'humanité“ ahnlich ge-
brauchte (vgl. Janz 1978: 431).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

105


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

RADIKALE INDIVIDUALITAT

auf die Kunst folgt der Schopenhauerschen Auffassung, dass diese im Gegensatz
zur Moral die metaphysische Tétigkeit des Menschen darstelle.

Thomas H. Brobjer schrieb iiber diese Gegentiiberstellung der beiden, durch
die Goéttergestalten symbolisierten Ebenen: ,,Perhaps the most important content
of Nietzsche’s version of the dichotomy is that of individuality (Apollian) and
the loss of individuality (Dionysian)“ (Brobjer 2005: 290). Nach Mirko Wischke
stellen sich die Konzepte des ,,Dionysischen” und des ,,Apollinischen* hingegen
als zwei unterschiedliche Formen von Individualitdt dar (vgl. Wischke 1994: 73).
Ausgehend von dieser Erkenntnis schrieb Wischke iiber die Besonderheit des Di-
onysischen:

»<Emanzipatorisch-kritisch ist die durch die Wirkung des Dionysischen ge-
stiftete Form von Individualitat in doppelter Weise: indem das Individuum
die konkreten Weisen seines In-der-Welt-Seins einbiif3t, werden diese nicht
nur beschadigt, sondern in der Radikalitat ihres Vollzugs zugleich ihre sdmt-
lichen Weisen erschittert, und zwar derart, daf} sie in der Erschitterung
vernichtend zerstoért werden. Trachtet die durch das Apollinische verkorper-
te bewahrend-gestaltende Individualitat nach der dauerhaften Formgebung
des Lebens und zerbricht stets wieder am Leiden an ihrer Unangemessen-
heit, so ist das Dionysische mit seiner ingrimmigen Schaffenslust der Un-
tergrund des Leidens. [...] Den Gedanken der evaluativen Neuerschaffung
potenzierend meint Nietzsche daher, daf} in der radikalen Distanz das Ent-
wertete fur das Individuum nicht der schmerzvolle Verlust eines festen Be-
standteils seiner Selbstbeschreibung ist, sondern die unverhoffte Freilegung
einer unerschlossenen Moéglichkeit einer mit den anderen ,verséhnten‘ Wei-
se von Individualitat” (ebd.: 74).

Die Verbindung der griechischen Gottheit Apollo mit dem Konzept von Individu-
alitét ist in der Forschung unstrittig. Nietzsche selbst tituliert sich wiederholt als
den letzten Jinger von Dionysos (vgl. GT: 15; EH: 160, 258), dem er seine ,,Ge-
burt der Tragodie widmet. Bernhard Welte schrieb in seinem 1958 publizierten
Aufsatz , Nietzsches Atheismus und das Christentum*:

,Dionysos bezeichnet den Gipfel des Seins als des ewigen, unausschopfli-
chen, lebendig-méachtigen Einssein. Dionysos ist das Gewollteste, die rein-
ste Gestalt des dem Daseinswillen von Anfang an Vorschwebenden und ihn
immer Belebenden und zuletzt HinreiRenden” (Welte 1958; hier: 2007: 63).

Hier zeigt sich betont der Gegensatz zur christlichen Religion, die in ihrer Jen-
seitsfixierung das Leben nach Auffassung Nietzsches verneint. Das dionysische
Prinzip der Lebensbejahung beinhaltet das bewusste Ja-sagen (vgl. z.B. EH: 345)
und das Annehmen der Herausforderung, die das Leben im existenzialistischen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Sinne dem Individuum stellt, d.h. die Annahme der ,,Verdammnis zur Freiheit®,
dieJean-Paul Sartre in ,,L.’étre et le néant* (1943) postulierte. Der letzte Punkt wird
besonders im Zarathustra deutlich: Zarathustra ist, wie es im Kapitel ,,Vor dem
Sonnenaufgang™ heifit, der ,,grofe Jasager* (vgl. Z III: 208f.).

Die Konzepte vom ,,Apollinischen” und ,,Dionysischen* stellen bei Nietz-
sche in erster Linie die Gegeniiberstellung zweier &sthetischer Variationen dar,
die Riickschliisse auf das Konzept der Individualitit gestatten. In der ,,Geburt
der Tragodie™ tibernimmt Nietzsche den von Schopenhauser in seiner Habilitati-
onsschrift ,,Die Welt als Wille und Vorstellung* aufgemachten Dualismus, wobei
nach Barbara Stiegler Dionysos den ,,Willen“ verkérpert und Apollo die ,,Vorstel-
Iung® (vgl. z.B. Stiegler 2005: 30; Barrack 1974: 116). Schopenhauer gilt in der
Forschung als der erste Philosoph, der das ,,principium individuationis®, das sich
bis auf die aristotelische Metaphysik zuriickverfolgen lisst, als ,,ein subjektives
Prinzip der Erfahrung “ (Langbehn 2005: 70) gedeutet hat. Charakteristisch fiir
die Vereinzelung bzw. die ,,Individuation® — die er mit dem ebenfalls aus Scho-
penhauers ,.Die Welt als Wille und Vorstellung® (1818) {ibernommenen Terminus
,principium individuationis® bezeichnet’ — steht das apollinische Prinzip. ,,[M]
an mochte selbst Apollo als das herrliche Gotterbild des principii individuationis
bezeichnen* (GT: 28). Spéter konkretisiert er:

»Apollo aber tritt uns wiederum als die Vergéttlichung des principii individu-
ationis entgegen, in dem allein das ewig erreichte Ziel des Ur-Einen, seine
Erlésung durch den Schein, sich vollzieht: er zeigt uns, mit erhabenen Gebar-
den, wie die ganze Welt der Qual nothig ist, damit durch sie der Einzelne zur

9 | Arthur Schopenhauer benutzte diesen philosophiegeschichtlich bis in die
Scholastik zurlickreichenden Terminus in seinem Werk ,Die Welt als Wille
und Vorstellung“. Er schrieb im vierten Buch ,Der Welt als Wille zweite Be-
trachtung” im § 61 Uber das ,principium individuationis“: ,Wir haben Zeit
und Raum, weil nur durch sie und in ihnen die Vielheit des Gleichartigen
maoglich ist, das principium individuationis genannt. Sie sind die wesentli-
chen Formen der natirlichen , d.h. dem Willen entsprossenen Erkenntnis”
(ebd.: 347). In § 62 fahrt er fort, indem er Uber das principium individuationis
aussagt, ,[dass es] die Form der Welt als Vorstellung fur die Erkenntnis des
Individuums ist“ (ebd.: 358). Letztendlich bilden die Faktoren Raum, Zeit und
Kausalitat die Koordinaten flr das Prinzip jeglicher Individuation. Principium
individuationis kann als solches mit dem Terminus Individualitat-erzeugen-
de Macht beschrieben werden. So ist die Individuation im von Peter Prechtl
und Franz Peter Burkhard herausgegebenen ,Metzler Philosophie-Lexikon*
als ,Verfahren, mit dessen Hilfe etwa in einem Gegenstandsbereich als ein
Individuum konstituiert oder aufgefafit wird“ (Prechtl/Burkard 1999: 257)
definiert.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

107


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Erzeugung der erlésenden Vision gedrangt werde und dann, ins Anschauen
derselben versunken, ruhig auf seinem schwankenden Kahne, inmitten des
Meeres, sitze“ (ebd.: 39f.).

Er entpuppt sich demnach als das ,,Genius des principium individuationis* (ebd.:
103). Weiterhin schreibt Nietzsche diesem apollinischen Prinzip der Kunst die
Kategorien ,, Traum®, ,,Kunst des Bildners* und die ,,Weihe des schonen Scheins*
sowie die ,,Naivitit in der Kunst“ zu. Ernest Seilliére konstatierte: ,,Mit dem Wort
,apollinisch® ist ausgedriickt: der Drang zum vollkommenen Fiir-sich-sein, zum
typischen ,Individuum‘, zu allem, was vereinfacht, hierarchisiert, stark, deutlich,
unzweideutig, typisch macht™ (Seilliere 1906: 31). Eine wichtige Rolle nimmt
dabei die Selbsterkenntnis des Individuums ein.

,Diese Vergottlichung der Individuation kennt, wenn sie Gberhaupt impera-
tivistisch und Vorschriften gebend gedacht wird, nur Ein Gesetz, das Indivi-
duum d.h. die Einhaltung der Grenzen des Individuums, das Maass im helle-
nistischen Sinne. Apollo, als ethische Gottheit, fordert von den Seinigen das
Maass und, um es einhalten zu kdnnen, Selbsterkenntnis“ (ebd.: 40).

Dies findet sich auch in der folgenden Passage der zweiten ,,Unzeitgeméfen Be-
trachtung® wieder: ,,Der Delphische Gott ruft euch, gleich am Anfang eurer Wan-
derung nach jenem Ziele, seinen Spruch entgegen ,Erkenne dich selbst‘. Es ist ein
schwerer Spruch: denn jener Gott, verbirgt nicht und verkiindet nicht, sondern
zeigt nur hin‘, wie Heraklit gesagt hat*“ (UB II, HL: 332f.). Nietzsche interpretiert
dieses Postulat mit den Worten: ,,Das ist das Gleichnis fiir jeden Einzelnen von
uns: er muss das Chaos in sich organisiren, dadurch dass er sich auf seine dch-
ten Bediirfnisse zuriickbesinnt“ (ebd.: 333). Die Riickbesinnung auf die ,,dchten
Bediirfnisse™ erfordert dabei den aktiven Akt der Selbstvergegenwirtigung und
Selbstreflexion des Individuums.

Dem apollinischen entgegen steht das dionysische Prinzip, das Nietzsche in
seinem Vorwort ,,Versuch einer Selbstkritik* als ein ,.antichristliches® Prinzip
tituliert. Es ist gekennzeichnet durch den ,,Rausch®, die ,,unbildliche Kunst der
Musik® und die ,,maBvolle Begrenzung®. Das dionysische Prinzip zerbricht das
,principium individuationis“ und fiihrt zu einer Transgression des Individuums
zugunsten einer Aufthebung der Entfremdung von seiner Umwelt. ,,Unter dem
Zauber des Dionysischen schlief8t sich nicht nur der Bund zwischen Mensch und
Mensch wieder zusammen: auch die entfremdete, feindliche oder unterjochte
Natur feiert wieder ihr Versohnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Men-
schen® (ebd.: 29). Dieses Geschehen lduft im Rausch ab und bedeutet schlieSlich
die Vernichtung des Subjektes bzw. die Uberwindung der Individualitit in Form
eines atomisierten Individuums. Im Sinne Schopenhauers wandelt sich das Sub-
jekt somit zum reinen Subjekt des Erkennens (vgl. Korfmacher 1994: 90). Fried-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

rich Nietzsche beschreibt dies ,,als rauschvolle Wirklichkeit, die wiederum den
Einzelnen nicht achtet, sondern sogar das Individuum zu vernichten und durch
ein mystisches Einheitsempfinden zu erlosen sucht” (GT: 30). An anderer Stelle
spricht er von der ,,dionysischen Losung der Fesseln des Individuums* (ebd.: 133)
und gesteht Dionysos die Rolle zu, den ,,Bann der Individuation [zu zersprengen]*
(ebd.: 103). Die im dionysischen Prinzip verankerte Transgression verweist be-
reits auf den spiter im Konzept vom ,Ubermenschen® inhirenten Gedanken des
Ubergangs zu etwas Hoherem und einer schopferischen Weiterentwicklung. Er
schreibt: ,,Im dionysischen Dithyrambus wird der Mensch zur hochsten Steige-
rung aller seiner symbolischen Féhigkeiten gereizt™ (ebd.: 33).

An spiterer Stelle tituliert Nietzsche diese Transgression als den ,,heroischen
Drange des Einzelnen ins Allgemeine, bei dem Versuche iiber den Bann der Indi-
viduation hinauszuschreiten und das eine Weltwesen selbst sein zu wollen, erlei-
det er an sich den in den Dingen verborgenen Urwiderspruch d.h. er frevelt und
leidet” (ebd.: 70). Das Leiden an der Individuation an sich, das sich in der griechi-
schen Tragddie im Gott Dionysos und seinen verschiedenen Masken ausdriickt,
bildet den traditionellen Stoff fiir die Handlung. Nietzsche fasst die Mysterienleh-
re der griechischen Tragddie dementsprechend zusammen: ,,Die Grundkenntnis
von der Einheit alles Vorhandenen, die Betrachtung der Individuation als Urgrund
des Uebels, die Kunst als die freudige Hoffnung, dass der Bann der Individuation
zu zerbrechen sei, als die Ahnung einer wiederhergestellten Einheit* (ebd.: 73).

Beide Prinzipien — sowohl das dionysische als auch das apollinische — kreisen,
wie dargestellt, um die Frage nach dem Individuum. Sie stehen sich in der Kunst
gegeniiber, verkorpert durch den griechischen Philosophen Sokrates und abstra-
hiert in dem Terminus der Theorie.

.[Bei] Apollo [wird] das Leiden des Individuums durch die leuchtende Ver-
herrlichung der Ewigkeit der Erscheinung, hier siegt die Schdnheit Uber das
dem Leben inharente Leiden, der Schmerz wird in einem gewissen Sinne
aus den Zigen der Natur hinweggelogen. [...] Auch die dionysische Kunst will
uns von der ewigen Lust des Daseins uUberzeugen: nur sollen wir diese Lust
nicht in den Erscheinungen, sondern hinter den Erscheinungen suchen. Wir
sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollem Untergange bereit
sein muss, wir werden gezwungen in die Schrecken der Individualexistenz
hineinzublicken - und sollen doch nicht erstarren” (ebd.: 108).

Abstrakt lassen sich diese beiden Pole als In- und Exklusion des Individuums
lesen. Nietzsche behandelt also das klassische Problem des Individualismus — die
Frage nach dem idealen Verhéltnis von Individuum und Gesellschaft —, indem er
den Konflikt auf eine abstrakte, kiinstlerische Ebene verlagert. Mafigeblich fiir
diese Interpretation steht die folgende Bemerkung Nietzsches: ,,So entreisst uns

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

109


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110

RADIKALE INDIVIDUALITAT

das Apollinische der dionysischen Allgemeinheit und entziickt uns fiir die Indivi-
duen® (ebd.: 137). Bereits einige Passagen zuvor erldutert er:

»Ist es doch bei jedem bedeutenden Umsichgreifen dionysischer Erregungen
immer zu splren, wie die dionysische Losung von den Fesseln des Individu-
ums sich am allerersten in einer bis zur Gleichgultigkeit, ja Feindseligkeit
gesteigerten Beeintrachtigung der politischen Instincte fuhlbar macht, so
gewiss andererseits der staatenbildende Apollo auch der genius des prin-
cipii individuationis ist und Staat und Heimatsinn nicht ohne Bejahung der
individuellen Personlichkeit leben kdnnen“ (ebd.: 133).

Nach Nietzsche treibt auch die Duplizitit die Kunst zur Fortentwicklung an. Ho-
hepunkt ist der Bruderbund, die Uberwindung des Gegensatzes der beiden Prinzi-
pien. ,,Dionysus redet die Sprache des Apollo, Apollo aber schliesslich die Spra-
che des Dionysus: womit das hochste Ziel der Tragodie und der Kunst tiberhaupt
erreicht ist“ (ebd.: 140). Auf eine gesellschaftliche Ebene iibertragen hief3e dies,
dass das Individuum im ersten Schritt zur Selbsterkenntnis gelangt, um im zwei-
ten Schritt diese wiederum zu iiberwinden. Die apollinische Individuation ist die
erste Voraussetzung dafiir, dass sich das Individuum in seiner Einzigkeit bewusst
wird, damit im dionysischen Rausch wieder eine Integration in die Gemeinschaft
vollzogen wird. In der antiken Tragodie findet Nietzsche eine Form der Symbiose
aus dem individualistischen und dem gemeinschaftlichen Element. Im Nachhinein
bedauerte er den starken schopenhauerischen Zug dieser Schrift, was die Ausle-
gungen seiner Kategorien mit dem Vokabular Schopenhauers stérkt. Er spricht da-
von, dass er ,,mit Schopenhauerischen Formeln dionysische Ahnungen verdunkelt
und verdorben® (ebd.: 20) habe.

Das ,,principium individuationis“ erscheint bei Nietzsche als apollinisches
Prinzip, das durch eine Symbiose mit dem dionysischen Prinzip iiberwunden
wird. Die hdufig in der Sekundérliteratur vorgenommenen Zusammenstellungen
von Dionysos und Zarathustra (Reschke 2001; Gooding-Williams 2001) halte ich
daher fiir berechtigt und betrachte sie als weiteres Indiz fiir den inhédrenten Zusam-
menhang des Nietzscheanischen Gesamtwerkes.

Den Gegensatz von Apollo und Dionysos, den Nietzsche in der ,,Geburt der
Tragodie® erldutert, erwdhnt er in der ,,G6tzen-Ddmmerung® (vgl. GD: 117f.),
ohne dabei allerdings erneut auf das ,,principium individuationis“ als solches
einzugehen.

Der Terminus selbst taucht im untersuchten Werk Nietzsches lediglich noch
in der ,,Frohlichen Wissenschaft” (FW: 453-457) in seiner Auseinandersetzung
mit den Schiilern Schopenhauers auf. Darin heiflt es polemisch: ,,Der Unsinn

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

vom Mitleide und der in ihm erméglichten Durchbrechung des principii indi-
viduationis als der Quelle der Moralitit“ (ebd.: 454).'

Die dionysische Uberwindung des principium individuationis findet sich
auch im Zarathustra wieder. Peter Gasser verwies in seiner Studie ,,Rhetori-
sche Philosophie® darauf. ,,Die Konzeption des dionysischen Rauschzustands
unterlduft die Individuation im gleichen Masse wie Zarathustras Gleichsetzung
des Selbst mit dem Leib ein autonomes Ich ausschaltet (Gasser 1991: 167). In
der ,,Gotzen-Dammerung* erldutert Nietzsche ein weiteres Mal das dionysische
Prinzip: ,,In ihr [der griechischen Symbolik der Dionysien] ist der tiefste Ins-
tinkt des Lebens, der zur Zukunft des Lebens, zur Ewigkeit des Lebens, religios
empfunden, — der Weg selbst zum Leben, die Zeugung, als der heilige Weg™
(GD: 1591)).

Das von Nietzsche dargestellte mystische Hervorgehen des Individuums
in der duBeren Welt durch die Vereinigung der beiden Prinzipien ldsst sich
als sein Verstdndnis von idealer Individualitit als einer Selbstbewusstwerdung
und Weiterentwicklung des Individuums lesen.

2.3 DAs ,,SOUVERANE INDIVIDUUM“ BEI
FRIEDRICH NIETZSCHE

In der Sekundirliteratur wird redundant auf das Konstrukt vom ,,souverinen In-
dividuum® im Kontext seiner Konzeption von Individualitit verwiesen. David
Owen erklarte:

»In the figure of the sovereign individual, Nietzsche presents the concept of
the autonomous individual who is not bound by moral rules as customary
constraints, but as the freely endorsed commitments through which he gives
expression to his own character* (Owen 2008: 148).*%

Guiseppe Tassone verortete das souverdne Individuum in der Gestalt des persi-
schen Religionsstifters Zarathustra, den Nietzsche als Sprachrohr fiir die Ver-
kiindung seiner eigenen Philosophie benutzt. Tassone schrieb: ,,The image of the

10 | Apollo findet sich auch in der ,,Fréhlichen Wissenschaft” wieder (vgl. FW:
441f.) sowie in gelegentlichen Anspielungen in ,Also sprach Zarathustra“.
Bislang war das apollinische Prinzip nur sehr selten Gegenstand der
Nietzsche-Forschung.

11 | Eine kritische Analyse dieser hier lediglich exemplarisch genannten
Zugange zur Thematik innerhalb des Werkes ,Genealogie der Moral”
findet sich im Essay ,On Sovereignity and Overhumanity” von Christa Davis
Acampora (2006).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

111


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sovereign individual as the autonomous subject of the modern age endowed with
the creative capacity to reevaluate moral values begins to take shape in a compre-
hensive way in the character of Zarathustra® (Tassone 2002: 105). Dabei zeigen
sich bereits einige Grundziige des souverdnen Individuums: Es handelt sich um
ein autonomes Individuum, das die Macht (Potenz) zur Umwertung bestehender
Werte und Setzung eigener besitzt.

In der ,,Genealogie der Moral“ taucht der Begriff des ,,souverinen Individu-
ums® zum ersten Mal auf. In seiner zweiten Abhandlung iiber ,,,Schuld*, ,schlech-
tes Gewissen‘, Verwandtes* entwirft Nietzsche folgendes Bild dieses Ideals:

»Stellen wir uns dagegen an’s Ende des ungeheuren Prozesses, dorthin, wo
der Baum endlich seine Frichte zeitigt, wo die Societat und ihre Sittlich-
keit der Sitte endlich zu Tage bringt, wozu sie nur das Mittel war: so finden
wir als reifste Frucht an ihrem Baum das souveraine Individuum, das sich
nur sich selbste, das von der Sittlichkeit der Sitte wieder losgekommene,
das autonome Ubersittliche Individuum (denn ,auton‘ und ,sittlich‘ schliefdt
sich aus), kurz den Menschen des eigenen unabhangig langen Willens, der
versprechen darf - und in ihm ein stolzes, in allen Muskeln zuckendes Be-
wusstsein davon, was da endlich errungen und in ihm leibhaft geworden ist,
ein eigentliches Macht- und Freiheits-Bewusstsein davon, was da endlich
errungen worden ist, ein eigentliches Macht- und Freiheits-Bewusstsein, ein
Vollendungs-Geflihl des Menschen Uberhaupt” (GM: 293).

In dieser Passage findet sich auch ein deutlicher Affront gegen die Philosophie
Immanuel Kants, in der u.a. das sittliche Individuum einen hohen Stellenwert ein-
nimmt. Weiterhin erklért Nietzsche zu den Eigenschaften des souverdnen Indivi-
duums:

,Das stolze Wissen um das ausserordentliche Privilegium der Verantwort-
lichkeit, das Bewusstsein dieser seltenen Freiheit, dieser acht Gber sich und
das Geschick hat bei ihm bis in seine unterste Tiefe hinabgesenkt und ist
zum Instinkt geworden, zum dominierenden Instinkt: - wie wird er ihn heis-
sen, diesen dominirenden Instinkt, gesetzt, das er ein Wort daflr bei sich
nothig hat? Aber es ist kein Zweifel: dieser souveraine Mensch heisst ihn
sein Gewissen...“ (ebd.: 294).

Den Begriff der ,,Souverinitit” fasst Nietzsche in ,,Menschliches, Allzumensch-
liches* allgemein wie folgt auf: ,,Auch das Schlechte ehren und sich zu ihm be-
kennen, wenn es Einem gefillt, und keinen Begriff davon haben, wie man sich
seines Gefallens schimen konne, ist das Merkmal der Souverinitéit, im Grossen
und Kleinen* (MAM II: 515). Diese Erlduterung verstérkt noch einmal die oben
bereits zitierte Aussage: Sittliche Kategorien lassen sich nicht mit Souveranitit

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

vereinbaren. Die Souverinitit ist auch eines der konstituierenden Elemente fiir
den ,freien Geist®, eine der Figuren, die im Werk Nietzsches das Konzept von
Individualitét charakterisieren. Beziiglich des ,,Freigeistes® fordert Nietzsche:

»,Du sollst Herr Gber dich werden, Herr auch Uber deine eigenen Tugenden.
Friher waren sie deine Herren; aber sie dirfen nur deine Werkzeuge neben
andren Werkzeugen sein. Du sollst Gewalt Uber dein Fur und Wider bekom-
men und es verstehen lernen, sie aus- und wieder einzuhédngen, je nach
deinem hoheren Zwecke® (MAM I: 20).

Dabei zeigt sich wiederum der Bezug zur Selbsterkenntnis und der Selbstverant-
wortung fiir das eigene Handeln als konstituierenden Elementen fiir Individualitit.
Das souverine Individuum ist demnach durch Authenzitit und Selbstbewusstsein
bestimmt. Es ist Herr seiner eigenen Handlungen, derer es sich bewusst ist. In
,.Jenseits von Gut und Bose* erldutert Nietzsche weiter:

,Es ist die Sache der Wenigsten, unabhangig zu sein: - es ist ein Vorrecht
der Starken. Und wer es versucht, auch mit dem besten Rechte dazu, aber
ohne es zu missen, beweist damit, dass er wahrscheinlich nicht nur stark,
sondern bis zur Ausgelassenheit verwegen ist“ (JGB: 47f.).

Nur starke Individuen verfiigen nach Nietzsche tiber die Kraft, die Herausforde-
rungen zu meistern, welche die Souverinitdt stellt. Diese Thematik durchzieht
sein gesamtes Werk und wurde héufig als aristokratisches Konzept von Individua-
lismus interpretiert, obwohl Nietzsche diesbeziiglich wenig konkret wird.

2.3.1 Der ,Ubermensch” als Ideal reifer Individualitat

Der Ubermensch ist einer der grundlegenden Begriffe im Werk Nietzsches, der
immer wieder fiir Irritationen und Fehldeutungen in der Rezeptionsgeschichte ge-
sorgt hat, aber letztendlich auch einen Schliissel zum Konzept von Individualitét
im Werk Nietzsches darstellt. Er entpuppt sich gleichzeitig als Verkorperung eines
Gegenideals zum durch die lebensfeindliche Moral der Religionen gepragten mo-
dernen Menschen (vgl. Jung 1972: 545f.). Der Begriff an sich ist schwer zu fassen
und wurde in der Wirkungsgeschichte unterschiedlich ausgelegt — auch beziiglich
seiner Verbindung zum Konzept der Individualitit. A. Rosikat schrieb in ,,Indivi-
dualitdt und Personlichkeit®, dass Nietzsche ,,durch seinen Individualismus zum
Herolde des Ubermenschen, d.i. gleichfalls der Personlichkeit* (Rosikat 1911: 41)
wurde. Josef Simon erklirte zur Schwierigkeit einer Definition des Begriffs:

,Auch ,Was' der Ubermensch ,sei’, 148t sich nicht allgemein erklaren. Es ist
der Mensch, der sich gerade nicht an dem mif3t, was als allgemein mensch-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

113


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

RADIKALE INDIVIDUALITAT

lich vorausgesetzt ist, nicht an dem, was ein Mensch von seinem ,Wesen‘
her sein sollte, sondern der Mensch, der tatsachlich und ohne Ressentiment
zu sich selbst und den anderen in ihrer Andersheit ,ja* sagen und den Unter-
schied ertragen kann“ (Simon 2000: 251).

Dieser Analyse folgend wire der ,,Ubermensch* eine andere Bezeichnung fiir das
von Stirner proklamierte Konzept von ,,Einzigkeit (vgl. Kapitel 4.2.4 der vorlie-
genden Arbeit). Beyazit Tas schrieb iiber die Figur des Ubermenschen:

,Der Ubermensch gibt sich ein eigenes individuelles Gesetz. Er bevollméch-
tigt sich selber. Der Ubermensch gibt sich selber ,Stil' und (ibernimmt die
volle Verantwortung flrs Leben. Er ist selbstandig, frei und ungebunden von
gesellschaftlichen Banden, Zwangen und Gesetzen. Er kann seine Individu-
alitat nur im ungebundenen Zustand, als h6chsten Wert und Wertmafistab
pflegen“ (Tas 2007: 98).

Die Interpretation von Tas stellt eindeutig die Automomie des Individuums in
den Mittelpunkt, die bereits im vorangegangenen Kapitel als eine der Grundei-
genschaften des souverdnen Individuums klassifiziert wurde. Er stiitzt damit die
These, dass das souverine Individuum und der Ubermensch gleichgesetzt werden
konnen, eine These, die auch Nicolaus Awxentief (1905) vertrat. Ahnlich verhilt
es sich beim Interpretationsansatz von Frank Lisson. Dieser betrachtete den Uber-
menschen als Gestalt, die alle Eigenschaften der Nietzscheanischen Philosophie
beinhaltet:

,Der Ubermensch versammelt alle Eigenschaften, die Nietzsche lehrt: Es
ist der Mensch, der sich selbst erschafft, der niemanden nachahmt, keiner
Mode folgt und keiner Moral, das souverane Individuum, das nur seiner ei-
genen Natur folgt und dabei die ,ewige Wiederkehr aller Dinge akzeptiert, in
uneingeschrankter Liebe zum Schicksal (amor fati). Als ldealtypus von Nietz-
sches Philosophie verkdrpert der Ubermensch einen heroisch-anarchischen
Individualismus: Man suche sich selbst und setze sich ins Werk als den Sinn
des Daseins” (Lisson 2004: 139f.).

Lisson setzt somit das Individuum absolut und reduziert das philosophische Sys-
tem auf dieses souverdne Individuum.
Josef Kahl bot als Interpretationsansatz an:

,Mein Interpretationsvorschlag lautet: Der ,Ubermensch’ ist die mystisieren-
de Vorwegnhahme jenes hochindividualistischen Menschentyps, der sich -
namentlich in den letzten Jahrzehnten des zwanzigsten Jahrhunderts - mas-
senhaft unter uns ausbildet und ausbreitet” (Kahl 2000a: 29).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Kahls Interpretation des Ubermenschen schligt eine weitere Briicke zwischen
dem philosophischen Konzept Nietzsches und der aktuellen sozialwissenschaft-
lichen Diskussion. Obwohl seine Interpretation sich sehr eingleisig auf einer ne-
gativ konnotierten Schiene bewegt, indem er die Atomisierung in der Gesellschaft
mit dem Konzept verbindet, ist sie ein moglicher Hinweis auf die Aktualitdt Nietz-
sches fiir den aktuellen Diskurs, die es hier im Rahmen der Arbeit zu untermauern
gilt.

Das Konzept hinter dem Begriff ,,Ubermensch!? stellt nach gingiger Auf-
fassung in der Sekundérliteratur eine Weiterentwicklung des ,,Genie“-Begriffs
dar, den Nietzsche in Anlehnung an Arthur Schopenhauer verwendet (vgl. z.B.
Ernst 1923: 270; Benz 1961: 115; Ritter 1974: 303-309; Ransinghe 1989: 47-89;
Kleffmann 2003: 202). Fiir die These, dass er diese Begriffe synonym gebrauchte,
spricht auch, dass Nietzsche das Adjektiv ,,iibermenschlich® wiederholt auf das
Genie anwendet (vgl. z.B. M: 318). Der Begriff 14sst sich vor dem Hintergrund der
bisherigen Analyse als eine Metapher fiir eine bestimmte Konzeption von Indivi-
dualitiit verstehen', bzw. mit den Worten von Lutz Gentsch ausgedriickt als ein
,,Gegensatz-Begriff zu allem Entindividualistischen der Gesellschaft (Gentsch
1995: 284), womit auch die zweite Ebene ins Spiel kommt, das Verhiltnis von
Individuum und Gesellschaft. Diesem Gedanken folgend werde ich den Uber-
menschen in diesem Kapitel untersuchen und im folgenden mit dem ,,h6heren
Menschen* (vgl. Kapitel 2.3.2 der vorliegenden Arbeit) sowie mit dem ,,Genie*
(vgl. Kapitel 2.3.3 der vorliegenden Arbeit) kontrastieren, um die potentiell neue
Qualitét dieses Begriffs zu spezifizieren. Fiir Johann Wolfgang von Goethe, der
einen mafigeblichen Einfluss auf die Geniegestalt Nietzsches hatte, war das Genie
die Verkorperung des individuellen schopferischen Prinzips an sich. In der ers-
ten ,,UnzeitgeméBen Betrachtung® (David Strauss) definiert Nietzsche das Genie
erstmals: als ,,ideale[n] Ausdruck der Gattung Mensch“ (UB I, DS: 195). Den Zu-
sammenhang von ,,Genie“ und ,,Ubermensch*, der sich u.a. in der Formulierung
,,Erwdgt man, was bisher Alles als ,iibermenschlicher Geist‘, als ,Genie‘ verehrt

12 | In der Literatur wird allgemeinhin angenommen, dass Nietzsche diesen
Begriff von Johann Wolfgang von Goethe (vgl. u.a. Muller 1999: 183f.)
oder von George Gordon Byron (vgl. Nietzsche 1994: 10) ubernahm. Im
deutschsprachigen Raum kann die Verwendung des Begriffs Ubermensch bis
ins 16. Jahrhundert hinein zurUckverfolgt werden (vgl. Benz 1961; Kaufmann
1982: 359-361; Grimm 1984: 417f.; Ottmann 1987: 382-388; Gerhardt
2001).

13 | Daneben existiert eine Reihe von Missdeutungen des Begriffs, die
den Ubermenschen im Zusammenhang mit einer sozialdarwinistischen
Entwicklungstheorie sehen (vgl. u.a. Kirchner’'s Woérterbuch 1911: 1032;
Bauer 1924; Hawes 1993: 41). Diese Ansatze sind fur die folgende
Untersuchung irrelevant.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

115


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

RADIKALE INDIVIDUALITAT

worden ist“ (M: 318) findet', belegt auch das weitgehende Fehlen des Begriffs
des Genies im mittleren und spiaten Werk Nietzsches: In den nach ,,Also sprach
Zarathustra“ verfassten Texten — ,,Jenseits von Gut und Bose®, ,,Genealogie der
Moral®, ,,Der Fall Wagner* und ,,G6tzen-Dammerung™ — erscheint der Begriff des
Genies nur noch vereinzelt.

Nachdem bereits in den mittleren Werken das Adjektiv ,,uibermenschlich® ver-
wendet (vgl. WB: 506; MAM 1. 113, 154; M: 37, 38, 104, 318) und auch das
Substantiv ,,Ubermensch® benutzt wird (FW: 490), wird der Begriff an sich erst
in ,,Also sprach Zarathustra® niaher bestimmt, wenn auch immer noch sehr un-
scharf. " Spéter taucht das Substantiv noch ein weiteres Mal in der ,,Gotzen-Dam-
merung” (GD: 136) auf.

In der ,,Morgenr6the® wird das Adjektiv ,,iibermenschlich® im Sinne von
ngottdhnlich® verwendet und steht hdufig im Kontext der Gottesthematik. Im Ka-
pitel {iber ,,Das Streben nach Auszeichnung* (M: 102-104) wird der Begriff mit
,»gottlich® in Zusammenhang gebracht (vgl. ebd.: 104). Auch in der ,,Frohlichen
Wissenschaft* findet sich der Ubermensch im Kontext von iibersinnlichen Er-
scheinungen:

,Die Erfindung von Gottern, Heroen und Uebermenschen aller Art, sowie
von Neben- und Untermenschen, von Zwergen, Feen, Centauren, Satyrn, Da-
monen und Teufeln, war die unschatzbare Voribung zur Rechtfertigung der
Selbstsucht und Selbstherrlichkeit des Einzelnen: die Freiheit, welche man
dem Gotte gegen die anderen Gotter gewahrte, gab man zuletzt sich selber
gegen Gesetze und Sitten und Nachbarn“ (FW: 490).

Ahnlich wird der Begriff im Kapitel ,,Von den Dichtern® im zweiten Buch von
,»Also sprach Zarathustra® eingesetzt: ,,Wahrlich, immer zieht es uns hinan — nam-
lich zum Reich der Wolken: auf diese setzen wir unsre bunten Bilge und heissen
sie dann Gétter und Ubermenschen: — Sind sie doch gerade leicht genug fiir diese
Stiihle! — alle diese Gétter und Ubermenschen® (Z II: 164). Geistesgeschichtlich
betrachtet, wird der Begriff also fiir ein gottgleiches Individuum bzw. ein Genie
verwendet (vgl. Gerhardt 2001) und lésst sich trotz einiger Spezifika miihelos in
die klassische Begriffsgeschichte einordnen. Besonders deutlich zeigt das eine
weitere Persiflage des ,,Alten Testaments®: ,,lhr Einsamen von heute, ihr Ausschei-
denden, ihr sollt einst ein Volk sein: aus euch, die ihr euch selber auswihltet, soll
ein auserwihltes Volk erwachsen: — und aus ihm der Ubermensch* (Z I: 100f.).

14 | In dhnlichem Sinne verwendet Arthur Schopenhauer den Begriff (vgl.
Schopenhauer o0.J.: 206).

15 | Auch in den nicht weiter beleuchteten Jugendschriften Nietzsches
taucht der Begriff des ,Ubermenschen® bereits im Dezember 1861 auf (vgl.
Nietzsche 1994: 10).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

In der Vorrede zu ,,Also sprach Zarathustra®“ ldsst Nietzsche Zarathustra verkiin-
den: ,,Ich lehre euch den Ubermenschen. Der Mensch ist Etwas, was tiberwunden
werden soll“ (Z I: 14; vgl. auch: Z II: 249; Z IV: 332). Im selben Monolog predigt
er:

,Der Ubermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: der Ubermensch sei
der Sinn der Erde [...] Was ist der Affe fir den Menschen? Ein Gelédchter oder
ein schmerzliche Scham. Und eben das soll der Mensch fiir den Ubermen-
schen sein: ein Geldchter oder eine schmerzliche Scham* (ebd.: 14).

Die Erschaffung des ,,Ubermenschen® wird als Thematik bereits in der dritten
,,UnzeitgeméBen Betrachtung® angedeutet:

,Es ist der Grundgedanke der Kultur, insofern diese jedem Einzelnen von
uns nur Eine Aufgabe zu stellen weiss: die Erzeugung des Philosophen, des
Kinstlers und des Heiligen in uns und ausser uns zu férdern und dadurch an
der Vollendung der Natur zu arbeiten” (UB Ill, SE: 382).

Dieser Akt der Vollendung der Natur kann ebenso als Zweck der Schaffung
des Ubermenschen interpretiert werden. Adorno und Horkheimer sahen in dem
Waunsch nach der Erschaffung des Ubermenschen einen Versuch, mit der Situa-
tion nach der Erkenntnis vom Tod Gottes umzugehen, d.h. dem Ende der Meta-
erzéhlung. Im zweiten Exkurs der ,,Dialektik der Aufkldrung* erklirten sie: ,,Er
will Gott durch den Ubermenschen ersetzen, weil der Monotheismus, vollends
seine gebrochene, christliche Form, als Mythologie durchschaubar geworden sei*
(Horkheimer/Adorno 2000: 122).

Einzelne fiir den Ubermenschen konstituierende Elemente lassen sich bereits
vor seinem Zarathustra erkennen. In ,,Menschliches, Allzumenschliches* scheint
die Idee einer Weiterentwicklung des Menschen durch.

LKreislauf des Menschenthums. - Vielleicht ist das ganze Menschenthum
nur eine Entwicklungsphase einer bestimmten Thierart von begrénzter Dau-
er: so dass der Mensch aus dem Affen geworden ist und wieder zum Af-
fen werden wird, wahrend Niemand da ist, der an diesem verwunderlichen
Komddienausgang irgend ein Interesse nehme. [...] Gerade weil wir diese
Perspective in’s Auge fassen kdénnen, sind wir vielleicht im Stande, einem
solchen Ende der Zukunft vorzubeugen“ (MAM I: 205f.).

Auch in der ,,Morgenrdthe spricht Nietzsche die Idee einer Héherentwicklung
des Menschen an, wie es angesichts der zeitnahen Publikation von Charles Dar-
wins Evolutionstheorie (,,On the Origin of Species®) im Jahre 1859 nicht verwun-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

117


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118

RADIKALE INDIVIDUALITAT

derlich erscheint.'® In der ,,Morgenrothe schreibt Nietzsche: ,,Jedesmal ist sehr
viel Heuchelei und Liige durch eine solche Umschaffung in die Welt gekommen:
jedesmal auch, und um diesen Preis, ein neuer iibermenschlicher, den Menschen
hebender Begriff (M: 38). Im Gespriach mit einem Einsiedler l4sst Nietzsche Za-
rathustra die Notwendigkeit einer Uberwindung begriinden: ,,Der Mensch ist mir
eine zu unvollkommene Sache* (Z I: 13). Der Einsiedler, ein weltabgewandter
Heiliger, hat die Nachricht vom Tode Gottes noch nicht erhalten. Somit ist diese
Aussage weniger als eine evolutions-biologische, denn als eine philosophische zu
betrachten. Der Mensch ist unvollkommen, weil er dem Nihilismus der Werte und
den sich daraus ergebenden Anforderungen nicht addquat begegnen kann.

Die Verbindung vom ,,Ubermensch® und ,,Schaffenden erldutert Nietzsche
erneut im weiteren Verlauf vom Zarathustra: ,,Bitternis ist im Kelch auch der bes-
ten Liebe: so macht sie Sehnsucht zum Ubermenschen, so macht sie Durst dir,
dem Schaffenden! Durst dem Schaffenden, Pfeil und Sehnsucht zum Ubermen-
schen: sprich, mein Bruder, ist dies dein Wille zur Ehe? (ebd.: 92). In der dritten
Vorrede verwendet er fiir den Ubermenschen die Metapher des Meeres:

~Wabhrlich, ein schmutziger Strom ist der Mensch. Man muss schon ein Meer
sein, um einen schmutzigen Strom aufnehmen zu kénnen, ohne unrein zu
werden. Seht, ich lehre euch den Ubermenschen: der ist dieses Meer, in ihm
kann eure grosse Verachtung unter-gehen“ (ebd.: 15).

Somit ist das Konzept an die Lebensbejahung des Individuums gekoppelt, die
sich teilweise im ,,amor fati“ (dt: Liebe zum Schicksal)!” ausdriickt und auch in
der Bejahung ,,ewigen Wiederkehr des Gleichen®. Das héhere Ziel des ,,Uber-
menschen® ist neben der Erkenntnis der ,,ewigen Wiederkehr des Gleichen* nach
eigenen Angaben der wichtigste Aspekt des Zarathustra-Werkes (vgl. EH: 335).
In die Darstellung der Transformation und Absonderung vom ,.einfachen®, in
die Herde integrierten Menschen, spielt das Bild des Genies deutlich hinein. Der
Ubermensch wird weiterhin in der bereits zitierten Schrift als der ,,Blitz* (Z I: 16)
gezeigt, konkreter als der ,,Blitz aus der dunklen Wolke Mensch® (ebd.: 23; vgl.
auch: ebd.: 18). Neben der Wolke als Metapher fiir die Herde und dem Blitz als
Symbol fiir den Ubermenschen taucht noch das Bild der Tropfen (vgl. ebd.: 18)
auf, welche die Ankunft des Ubermenschen verkiinden. Die Tropfen stehen fiir
hohere Menschen (vgl. Kapitel 2.3.2 der vorliegenden Arbeit), die den Weg fiir

16 | Die erste AuBerung beziiglich Darwins findetin der ersten ,Unzeitgeméfen
Betrachtung® (vgl. UB I, DS: 195). Sie beinhaltet keine Wertung seiner
Theorie. In der ,Gotzen-Dammerung” findet sich hingegen eine ablehnende
AuBerung gegeniiber Darwins Theorie (vgl. GD: 120f.).

17 | Den Terminus ,Amor Fati“ verwendet Nietzsche im untersuchten Werk
lediglich an einer Stelle im ,Ecce Homo* (vgl. EH: 297).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

den Ubermenschen bereiten. Zu diesen z#hlt sich Zarathustra selbst (,,Seht, ich
bin ein Verkiinder des Blitzes und ein schwerer Tropfen aus der Wolke: dieser
Blitz aber heiBt Ubermensch®, vgl. Z I: 18) und auch der Seiltinzer'®. Letzterer
begibt sich auf den Weg, d.h. das Seil, das Zarathustra mit den folgenden Worten
erldutert: ,.Der Mensch ist ein Seil, gekniipft zwischen Thier und Ubermensch —
ein Seil iiber einem Abgrunde* (ebd.: 16). Diesen Ubermenschen stellt er dem
,letzten Menschen® (ebd.: 19) entgegen. Attribut dieses ,,letzten Menschen® ist
der dekadente Lebensstil seiner Zeitgenossen, den er in der fiinften Vorrede zu
seinem Zarathustra beschreibt (vgl. ebd.: 18-21): Der Mensch ist nicht bereit, sich
zu verdndern, sondern er stagniert. Sidonia Blattler sah in ihm das vergesellschaft-
lichte Individuum:

»,Das von Nietzsche in der flinften Vorrede des Zarathustra in Gestalt des
letzten Menschen dargestellte vergesellschaftete Individuum tragt die Zige
des sich rastlos um sich selbst drehenden blrokratisch gesteuerten und al-
ler Selbstverantwortung enthobenen Massenindividuums, das schon im Zen-
trum von Tocquevilles Analyse einer demokratisch nivellierten Gesellschaft
gestanden hat“ (Blattler 1995: 202f.).

An spiterer Stelle spielt das Bild von der ,,Wolke* fiir das auserwihlte Volk deut-
lich auf das ,,Alte Testament* an (vgl. ebd.: 100f.). Zum Abschluss des ersten
Buches in ,,Also sprach Zarathustra® nennt Nietzsche den Tod Gottes als Voraus-
setzung fiir die Entwicklung des Ubermenschen (vgl. Kapitel 2.6 der vorliegenden
Arbeit).

Gleichzeitig fordert er damit die Individualitit in Gestalt des Ubermenschen
ein. In dem Kapitel ,,Von den Taranteln* polemisiert Zarathustra gegen die Predi-
ger der Gleichheit aufgrund seiner Lehre vom ,,Ubermenschen (Z II: 130), deren
Lehre von der Gleichheit den Individualismus und die Individualitét per se ne-
giert. Im dritten Band vom ,,Zarathustra® ist der Ubermensch auch als eine ,,Heils-
versprechung® — eine ,,Erlosung® (vgl. Z III: 248f.) — tituliert, d.h. er kokettiert mit
der religiosen Bedeutung des Terminus'®. Im vierten Buch des Zarathustra erklirt
Nietzsche: ,,,Der Mensch muf3 besser und bdser werden® so lehre ich. Das Boseste
ist nothig zu des Ubermenschen Bestem* (Z IV: 359). Im Gleichnis ,,Vom Baum
am Berge® wird bereits die sinnbildhafte H6he mit dem ,,Bésen” verbunden. Im
Gesprach mit dem Jingling erldutert Zarathustra: ,,Je mehr er hinauf in die Hohe
und das Helle will, um so stirker streben seine Wurzeln erdwiérts, abwirts, in’s

18 | Der Begriff der Seiltanzerei taucht auch in der Schrift ,Jenseits von Gut
und Bose“ auf. Vgl. JGB: 186.

19 | Der Begriff war urspringlich eine Beschreibung fiir Jesus Christus, der
zwar als Mensch geboren, doch in erster Linie - der Uberlieferung nach -
Gottes Sohn war und uber den ,Menschen* stand.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

119


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Dunkle, Tiefe — in‘s Bose™ (Z I: 51). Das Bose hat fiir Nietzsche eine schaffende
Kraft, die vor dem Hintergrund seiner Ablehnung von moralischen Kategorien
wie ,,gut” und ,,bose* absurd wirkt.?’ Dennoch ist bei ihm das Bose an das Schaf-
fen und die Individualitit gebunden, worin seine Uberlegungen streckenweise de-
nen von D. A. F. de Sade dhneln (vgl. Kapitel 3.6 der vorliegenden Arbeit). Das ist
jedoch ein einmalig auftretender Randaspekt in seinem Werk, der fiir die weitere
Untersuchung nicht von Relevanz ist.

Im dritten Buch des Zarathustra erldutert Nietzsche den Ursprung des Wortes
. Ubermensch im Zusammenhang mit der ,,Umwertung aller Werte* — wiederum
ein wichtiges Thema der Nietzscheanischen Philosophie: ,,Dort war’s auch, wo
ich das Wort ,Ubermensch‘ vom Wege auflas, und das der Mensch Etwas sei, das
iiberwunden werden miisse® (Z II1: 248).

Auch im ,,Ecce Homo* stellt Nietzsche wiederholt eine Verbindung zwischen
dem Konzept des Ubermenschen und dem der Gottheit Dionysos (vgl. EH: 344,
345) her: Der Ubermensch erscheint als der ,,Begriff des Dionysus selbst* (ebd.:
344). Damit zeigt sich wiederum der rote Faden, der das Werk Friedrich Nietz-
sches seit ,,Die Geburt der Tragddie® durchzieht — ndmlich die Auseinanderset-
zung mit Dionysos und Apollo als zwei sich ergénzenden Prinzipien, die sich um
die Frage nach der Ausprigung und Vollendung von Individualitit drehen.

In der ,,Genealogie der Moral“ nennt Nietzsche als ein konkretes Beispiel fiir
sein Konzept vom Ubermenschen den franzosischen Kaiser Napoleon?'. Uber
diesen heif3t es: ,,Napoleon, jener einzelnste und spitestgeborne Mensch, den es
jemals gab, und in ihm das fleischgewordene Problem des vornehmen Ideals an
sich [...] Napoleon, diese Synthesis von Unmensch und Ubermensch* (GM: 288).
In ,,Menschliches, Allzumenschliches* titulierte Nietzsche ihn noch als ein ,,Ge-
nie” (MAM I: 155), was ebenfalls als ein Indiz fiir die weitgehend synonyme
Verwendung beider Begriffe gewertet werden kann. Ahnlich verhilt es sich mit
der Verbindung von Freigeist und Ubermensch. In ,,Menschliches, Allzumensch-
liches* tauscht der Freigeist als Zukunftsideal auf, wie spiter der Ubermensch im
Zarathustra (vgl. ebd.: 15).

Das Konstrukt vom ,,Ubermenschen® hat in diesem Kapitel weitere Facetten
gewonnen. Es ldsst sich sowohl an das souverdne Individuum als auch an das Ge-
nie und die Gottheit Dionysos riickkoppeln. In diesem Kontext erhilt das Konzept
deutlichere Ziige — und wird auch auch ein Stiick weit entmystifiziert.

20 | Ein ahnliches Dilemma findet sich auch im Werke de Sades wieder.
Das redundante Scheitern seiner Protagonistin Justine, als Verkdrperung des
,Guten“, bei gleichzeitiger Belohnung des Lasters, das in ihrer Schwester
Juliette personifiziert ist, steht im Widerspruch zur Philosophie der Apathie
der Natur.

21 | Napoleon taucht wiederholt als Beispiel fur Genies oder grofle
Personlichkeiten auf (Vgl. M: 203; GD: 147).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

2.3.2 Das Verhaltnis vom ,Ubermenschen” zum
,hoherem Menschen“ und ,letzten Menschen*

,Das Wort ,Ubermensch' zur Bezeich-
nung eines Typus hdchster Wohlgerat-
henheit, im Gegensatz zu ,guten’ Men-
schen, zu Christen und andren Nihilisten
- ein Wort, das im Munde eines Zarathu-
stra, des Vernichters der Moral, ist fast
Uberall mit voller Unschuld im Sinn der-
jenigen Werthe verstanden worden, de-
ren Gegensatz in der Figur Zarathustra’s
zur Erscheinigung gebracht worden ist,
will sagen als ,idealistischer* Typus einer
hoéheren Art Mensch, halb ,Heiliger’, halb
,Genie'...“ (EH: 300).

Im engen Zusammenhang mit der Bezeichnung ,,Ubermensch* steht auch der
Begriff des ,,hoheren Menschen®. Er verweist auf das aristokratisch-anmutende
Ideal Nietzsches??. Gleichzeitig ist dieses Konzept aber auch eng mit seiner Re-
zeption von Jacob Burckhardts Geschichtsauffassung verbunden. Desirée Rocha
de Sa schrieb dariiber: ,,Aber was bedeuten genau die Begriffe Individualismus
und GroBe? Wie Burckhardt versteht Nietzsche unter diesen Begriffen vor allem
die Ablehnung alles MittelméBigen und die Vorliebe fiir das AuBlerordentliche*
(Rocha de Sa 2008: 117). Die Hoherentwicklung des Menschen verkniipft Nietz-
sche in ,,Jenseits von Gut und Bose* mit der Gesellschaft — eine aristokratische
Ordnung sei fiir die Hoherentwicklung der Menschheit Voraussetzung (vgl. JGB:
205), d.h. sei also auch die Grundbedingung fiir die Herausbildung souverdner
Personlichkeiten.

Den Begriff des ,,hoheren Menschen“ verwendet Nietzsche erstmalig in der
,,Frohlichen Wissenschaft”. Im Aphorismus 60 heif3it es iiber den héheren Men-
schen: ,,Der steigt empor — ihn soll man loben! Doch Jener kommt allzeit von
Oben! Der lebt dem Lobe selbst enthoben, Der ist von Droben!* (FW: 366f.).
An spiterer Stelle taucht der Terminus im Zusammenhang mit der Padagogik
auf: ,,Zum ,Erziehungswesen‘. — In Deutschland fehlt dem hoheren Menschen
ein groles Erziehungsmittel: das Geldchter hoherer Menschen; diese lachen nicht
in Deutschland“ (ebd.: 501). Weiterhin erldutert er iiber die Besonderheiten von
,hoheren Menschen: ,,Wahn der Contemplativen. — Die hohen Menschen un-

22 | Thomas Fossen (2008) hat in seinem Essay ,Nietzsche’s Aristocratism
Revisted“ das aristokratische Bild teilweise relativiert und korrigiert.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

121


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

RADIKALE INDIVIDUALITAT

terscheiden sich von den niederen dadurch, dass sie unsédglich mehr sehen und
horen — und eben dieses unterscheidet den Menschen vom Thiere und die oberen
Thiere von den unteren® (ebd.: 539). An diesem Unterscheidungsmerkmal, aus
dem Nietzsche eine gewisse Ungleichheit der Menschen ableitet, zeigt sich das
Fahrwasser der biologistischen Sprache seiner Zeit. Der hohere Mensch tréigt da-
bei immer deutliche Ziige des Genies. Gleichzeitig thematisiert Nietzsche aber
auch die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen fiir die Erschaffung von groflen
Individuen, indem er die Rolle der Erziehung in seine Uberlegungen integriert
(vgl. Kapitel 2.3.4 der vorliegenden Arbeit).

In ,,Also sprach Zarathustra® nimmt er die Figur des ,,h6heren Menschen* als
potentiellen Wegbereiter des Ubermenschen wieder auf, der mit der Allgemeinheit
bricht bzw. in Nietzsches eigenen Worten mit der ,,Herde®. Zarathustra verkiin-
det im Kapitel ,,Auf den gliickseligen Inseln® {iber seine Aufgabe: ,,Gott ist eine
Muthmassung; aber ich will, dass euer Muthmassen nicht weiter reiche, als euer
schaffender Wille. Kénnt ihr einen Gott schaffen? — So schweigt mir doch von al-
len Gottern! Wohl aber kénnt ihr den Ubermenschen schaffen* (Z I1: 109). Mit der
Anrede ,,ihr wendet er sich an die ,,héheren Menschen®, denen er die Erfiillung
dieser Aufgabe zutraut. Sie konnen den Weg ebnen fiir jenes Ideal. Zarathustra
prasentiert die Figur des hoheren Menschen auch im Kontrast zum Gottesbegriff:

,vor Gott! - Nun aber starb dieser Gott! Ihr h6heren Menschen, dieser Gott
war eure grosste Gefahr.

Seit er im Grabe liegt, seid ihr erst wieder auferstanden. Nun erst kommt der
grosse Mittag, nun erst wird der héhere Mensch - Herr!

Verstanded ihr dieses Wort, oh meine Brider? Ihr seid erschreckt: wird eu-
ren Herzen schwindelig? Klafft euch hier der Abgrund? Klafft euch hier der
Hoéllenhund?

Wohlan! Wohlauf! Inr hdheren Menschen! Nun erst kreist der Berg der Men-
schen-Zukunft. Gott starb: nun wollen wir, - dass der Ubermensch lebe* (Z
IV: 357).

Fiir Anke Bennholdt-Thomsen stellen sich die héheren Menschen in diesem Werk
wie folgt dar:

,Die hdoheren Menschen sind primar einfach die, die in die Héhenlage Za-
rathustras zu gelangen imstande sind, die die Talniederungen hinter sich
haben. [...] Einigkeit [in der Forschung] besteht auch hierliber, dafd die hdohe-
ren Menschen Beispiele und Méglichkeiten des Menschen in der geschichtli-
chen Wirklichkeit Europas zur Zeit Nietzsches darstellen” (Bennholdt-Thom-
sen 1974: 130f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT 123

Zu den hoheren Menschen zdhlen demnach im vierten Buch von ,,Also sprach
Zarathustra“ die folgenden Charaktere:

« der,haBliche Mensch’, der Gott getotet hat,

« die zwei Kdnige mit einem Esel,

- der freiwillige Bettler,

- der alte Zauberer, der die GroBe sucht,

« der Schatten,

- der Gewissenhafte des Geistes,

« der traurige Wahrsager,

« der alte Papst.

Es handelt sich um die Charaktere, die einen Ausweg aus der alten, maroden
Ordnung — dem Zustand der Décadence — suchen. Die Auswahl der Personen er-
scheint beliebig und ldsst keine klare Kategorisierung erkennen. Die Aufzdhlung
beinhaltet sowohl das Sinnbild des modernen Menschen (,,der hdfliche Mensch®)
als auch die klassischen Vertreter einer alten, tiberkommenen Ordnung (zwei K6-
nige, ein alter Papst). Zwei von ihnen (der ,,hadBliche Mensch®, der alte Papst) sind
eng mit dem Tod Gottes verkniipft, ebenso wie der Heilige aus dem ersten Teil des
Zarathustra. Aufgrund seines Wohnortes muss auch der Heilige zu den hoheren
Menschen gerechnet werden, obwohl er im vierten Teil nicht mehr genannt wird.
Aufler ihm versammeln sich im vierten Buch von ,,Also sprach Zarathustra® alle
in Zarathustras Hohle und feiern ein Eselsfest (vgl. Z TV: 388ff.)*., das die Riick-
kehr zu alten Werten persifliert. Die modernen Menschen sind der Aufgabe nicht
gewachsen, den Ubermenschen zu erschaffen.
Der Schatten antwortet auf Zarathustras Kritik in einem Bildnis:

»Schlimm genug’, antwortete der Wanderer und Schatten, du hast Recht:
aber was kann ich dafur! Der alte Gott lebt wieder, oh Zarathustra, du magst
reden, was du willst. Der haBliche Mensch ist an allem Schuld: der hat ihn
wieder auferweckt. Und wenn er sagt, dass er ihn einst getddtet habe: Tod
ist bei Gottern immer nur ein Vorurtheil” (Z, IV: 391).

23 | Das Eselsfest ist unter mehreren Gesichtspunkten flr eine Nietzsche-
Rezeption von Relevanz. In der Dionysos-Verehrung gab es Eselsfeste (vgl.
Jinger 1943: 68); das Eselsfest taucht auch im Werke Stirners auf (vgl.
EE: 218); es kann in seiner gewahlten Darstellung allerdings auch als eine
Persiflage des im alten Testament vom judischen Volk vollzogenen Tanzes
um das goldene Kalb, wahrend des Zwiegesprachs von Moses und Gott,
gelesen werden (vgl. Moses 2, 32:4). Die zuletzt genannte Variante wirde in
die Gesamtkonstruktion des Werkes als eine Bibelparodie passen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Der ,,hidllliche Mensch* ist bei Nietzsche der moderne Mensch, der die Leerstelle
des toten Gottes nicht fiillen kann und deshalb zu alten Werten zuriickkehrt (vgl.
auch: Kapitel 2.8.2 der vorliegenden Arbeit). Er ist demnach in Verbindung mit
dem Seiltdnzer im ersten Buch des Zarathustras zu sehen. War der Seiltédnzer noch
aufgebrochen, um den Ubergang zu wagen und war daran gescheitert, weil er
zuriickblickte und zogerte, ist der moderne Mensch sich seiner Schuld bewusst,
am Tod Gottes und der alten Ordnung. Er schafft sich einen neuen Platzhalter
fur das mit Gott bezeichnete metaphysische Prinzip, weil er nicht tiber die Kraft
der Lebensbejahung verfligt. Zuvor muss Zarathustra bereits feststellen: ,,Meine
Giste, ihr hoheren Menschen, ich will deutsch und deutlich mit euch reden. Nicht
auf euch warte ich hier in diesen Bergen. [...] ,Thr mogt wahrlich insgesamt héhere
Menschen sein, fuhr Zarathustra fort: aber fiir mich — seid ihr nicht hoch und stark
genug® (ebd.: 350).

Die Leerstelle Gottes spricht Nietzsche auch schon in ,,Menschliches, Allzu-
menschliches an, wenn auch noch nicht in so ausgereifter Form:

,Seitdem der Glaube aufgehoért hat, dass ein Gott die Schicksale der Welt
im Grossen leite und, trotz aller anscheinenden Krimmungen im Pfade der
Menschheit, sie doch herrlich hinausfuhre, mussen die Menschen selber
sich 6kumenische, die ganze Welt umspannende Ziele stellen“ (MAM I: 46).

Diese Ziele finden sich fiir Nietzsche in der Hoffnung auf die Erschaffung des
Ubermenschen wieder. Auch an spiterer Stelle kritisiert er im Zarathustra jene:
,,Wohlan! Sie schlafen noch, diese hohere Menschen, wihrend ich wach bin: das
sind nicht meine rechten Geféhrten! (Z IV: 405). Liest man die Passage vor dem
Hintergrund seiner Selbststilisierung zum unzeitgemaf3en Denker, wird deutlich,
dass Nietzsche in seinem Alter Ego des Zarathustra einen Propheten sieht. Selbst
die Geistesaristokratie seiner Zeit, die er wiederholt in seinen Werken akquiriert,
ist noch nicht in der Lage, sein postuliertes Konzept einer Hoherentwicklung, die
letztendlich auch eine besondere Auspragung von genialer Individualitit betrifft,
umzusetzen. Sie hat ihre entwicklungsgeschichtliche Aufgabe noch nicht erkannt.
In einem vorhergehenden Kapitel erlduterte er bereits: ,,Ich selber freilich — ich
sah noch keinen grossen Menschen. Was gross ist, dafiir ist das Auge der Feins-
ten heute zu grob“ (ebd.: 320). Seine Vorstellung von ,,Groe an sich erldutert
Friedrich Nietzsche schon in der ,,Frohlichen Wissenschaft®, die er selbst als eine
Vorrede fiir seinen Zarathustra betrachtet (vgl. den Brief vom 7. April 1884 an
Franz Overbeck, in: KSB VI: 494-496, hier: 496):

.Was zur Grosse gehort. - Wer wird etwas Grosses erreichen, wenn er nicht
die Kraft und den Willen in sich flhlt, grosse Schmerzen zuzufigen? Das Lei-
denkdnnen ist das Wenigste; darin bringen es schwache Frauen und selbst
Sclaven oft zur Meisterschaft. Aber nicht an innerer Noth und Unsicherheit

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

zu Grund gehen, wenn man grosses Leid zufugt und den Schrei dieses Lei-
dens hort - das ist gross, das gehort zur Grosse” (FW: 553).

Sein Bild von Grofle thematisiert Nietzsche auch an anderer Stelle in ,,Jenseits
von Gut und Bose®:

slch will sagen in gemeinsame Bekriegung alles Seltenen, Fremden, Bevor-
rechtigten, des héheren Menschen, der héheren Seele, der héheren Pflicht,
der héheren Verantwortlichkeit, der schopferischen Machtfulle und Herr-
schaftlichkeit - heute gehoért das Vornehm-sein, das Fir-sich-sein-wollen,
das Anders-sein-kdonnen, das Allein-stehn und auf-eigne-Faust-leben mus-
sen zum Begriff ,Grosse’; und der Philosoph wird Etwas von seinem eignen
Ideal verrathen, wenn er aufstellt: ,der soll der Grosste sein, der Einsamste
sein kann, der Verborgenste, der Abweichendste, der Mensch jenseits von
Gut und Bése, der Herr seiner Tugenden, der Uberreiche des Willens; dies
eben soll Grosse heissen: ebenso vielfach als ganz, ebenso weit als voll sein
kénnen.” Und nochmals gefragt: ist heute - Grosse moglich?“ (JGB: 147).

Auch der Seilténzer in der dritten Vorrede des ersten Buches lésst sich — wie be-
reits angedeutet — unter der Kategorie des hoheren Menschen subsummieren, da
er die Gefahr zu seinem Beruf macht und sich durch das Besteigen des Turms
symbolisch gegeniiber der Menge erhoht. Er wagt sich auf das Seil, das den Uber-
gang vom Tier zum Ubermenschen verkorpert, scheitert aber beim Versuch der
Uberquerung.

Der héhere Mensch erscheint Zarathustra als der Adressat fiir seine Lehre vom
Ubermenschen. Er nennt in diesem Zusammenhang drei Arten von Menschen.
,Den Schaffenden, den Erntenden, den Feiernden will ich mich zugesellen: den
Regenbogen will ich ihnen zeigen und alle die Treppen zum Ubermenschen*
(ebd.: 26). In diesen sieht er seine Weggefdhrten, und der Schaffende zeigt sich
wiederum als eine Parallele zum Ubermenschen selbst.

Der Regenbogen wird noch einmal in der Rede ,,Vom neuen Gotzen* beziig-
lich des Staates erwéhnt:

,Dort, wo der Staat aufhért, da beginnt erst der Mensch, der nicht Uberflis-
sig ist: da beginnt das Lied des Nothwendigen, die einmalige und unersetzli-
che Weise. Dort, wo der Staat aufhort, - so seht mir doch hin, meine Bruder!
Seht ihr ihn nicht, den Regenbogen und die Briicken des Ubermenschen?“
(ebd.: 63f.).

Damit wird wiederum deutlich, dass der Weg zum Ubermenschen {iber den Indivi-
dualismus fiihrt. Der Staat wird als eine Einschrinkung wahrgenommen, nach de-
ren metaphysischer Uberwindung der Ubermensch entstehen kann, d.h. das freie

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

125


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Individuum. Hans-Dieter Stell brachte dies mit den Worten auf den Punkt: ,,Fiir
Nietzsche ist der Staat die politische Daseinsform der dekadenten Masse, die in
ihm ihren vor dem Leben schiitzenden Kifig hat* (Stell 1987: 250).

Bereits im zweiten Buch kommen Zarathustra Zweifel am grolen Menschen:
,Niemals noch gab es einen Ubermenschen. Nackt sah ich Beide, den grossten
und den kleinsten Menschen: — Allzu &hnlich sind sie sich noch einander. Wahr-
lich, auch den GroBten fand ich — allzumenschlich!“ (Z II: 119; vgl. auch: Z III:
274). Dennoch verfiihrt die Suche nach dem ,,h6heren Menschen* Zarathustra zur
letzten Siinde — dem Mitleid (vgl. Z TV: 301f.), das er wiederholt in seinem vor-
hergehenden Werk als einen Grundirrtum Arthur Schopenhauers klassifiziert (vgl.
u.a. GD: 138).2* Auf diesem Weg begegnet er einer Reihe von Verkorperungen
des hoheren Menschen, die nach Ansicht Zarathustras alle missraten sind (vgl.
ebd.: 364).

Nietzsche widmet der Gestalt des h6heren Menschen im vierten Band des Za-
rathustras ein eigenes Kapitel (vgl. ebd.: 356-368). Der Tod Gottes wird in die-
sem Zusammenhang wiederum als Grundlage des Ubermenschen benannt: ,,Gott
starb: nun wollen wir, — dass der Ubermensch lebe. [...] Dass ihr verachtet, ihr ho-
heren Menschen, das macht mich hoffen. Die grossen Verachtenden nédmlich sind
die grossen Verehrenden (ebd.: 357). In ,Jenseits von Gut und Bose* schreibt
Nietzsche: ,,Nicht die Stérke, sondern die Dauer der hohen Empfindung macht die
hohen Menschen* (JGB: 86). Somit ist das Ideal des héheren Menschen an eine
aristokratische Gesellschaft gebunden, die sich weniger iiber vornehme Geburt als
durch die geistige Haltung auszeichnet. Unter der Uberschrift ,,Was ist vornehm?*
schreibt er:

,Die vielfache Marter des Psychologen, der dieses Zugrundegehen entdeckt
hat, der dieses ewige ,Zu spat!‘ in jedem Sinne, erst einmal und dann fastim-
mer wieder entdeckt, durch die ganze Geschichte hindurch, - kann vielleicht
eines Tages zur Ursache davon werden, dass er mit Erbitterung sich gegen
sein eigenes Loos wendet und einen Versuch zur Selbstzerstérung macht, -
dass er selbst ,verdirbt'“ (ebd.: 223).

In der ,,Genealogie der Moral“ spielt der hhere Mensch erneut eine Rolle:

»Nicht die Furcht; eher, dass wir Nichts mehr am Menschen zu flirchten ha-
ben; dass das Gewlrm ,Mensch’ im Vordergrund ist und wimmelt; dass der
,zahme Mensch’, der Heillos-Mittelmassige und Unerquickliche bereits sich
als Ziel und Spitze, als Sinn der Geschichte, als ,n6heren Menschen’ zu fih-
len gelernt hat; - ja dass er ein gewisses Recht drauf hat, sich so zu fihlen,

24 | In ,Ecce Homo* rechnet Nietzsche die Uberwindung des Mitleids zu den
héheren Tugenden.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

insofern er sich im Abstande von der Uberfiille des Missrathenen. Krankli-
chen, Mlden, Verlebten fuhlt, nach dem heute Europa zu stinken beginnt,
somit als etwas relativ Gerathenes, wenigstens noch Lebensfahiges, wenigs-

“

tens zum Leben Ja-sagendes...” (GM: 277).

Nachdem seine Predigt des Ubermenschen auf taube Ohren stoBt, beschreibt Za-
rathustra den letzten Menschen, den ,,Verachtlichsten* (Z I: 19), als abschrecken-
des Gegenbeispiel zu seinem Ideal. Die Menge allerdings missversteht ihn: ,,[A]
n dieser Stelle unterbrach ihn das Geschrei und die Lust der Menge. ,Gieb uns
diesen letzten Menschen, oh Zarathustra, — so riefen sie — mache uns zu diesen
letzten Menschen! So schenken wir dir den Ubermenschen!** (ebd.: 20). Der letz-
te Mensch ist der selbstgeniigsame Mensch, dem der Wille zum Schaffen und zur
Weiterentwicklung fehlt.

,Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hipft der letzte Mensch, der
Alles klein macht. Sein Geschlecht ist unaustilgbar, wie der Erdfloh; der letz-
te Mensch lebt am langsten. ,\Wir haben das Gllick erfunden‘ sagen die letz-
ten Menschen und blinzeln. [...] Kein Hirt und eine Heerde! Jeder will das
Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fuhlt, geht freiwillig ins Irrenhaus” (ebd.:
19f.).

Hier stellt sich wieder die Dialektik aus dem passiven Akt des Hervorgebracht-
Werdens und dem des (kreativem) Schaffen ein. Der Ubermensch ist ein Schaf-
fender; er ist ein Empdrer, der sich aus der gebiickten Haltung heraus selbst auf-
richtet. Gleichzeitig ist der Ubermensch aber auch eine Ausprigung von genialer
Individualitit, die aus der Masse hervorsticht. Er verkorpert den Ubergang. Der
Ubermensch ist ein kreativer und schaffender Mensch. Neben dem hoheren Men-
schen, der sich als Tropfen von der Wolke 16st und den Ubermenschen ankiindigt,
ist der Gegenpol zum Ubermenschen der letzte, ein selbstgentigsamer Mensch.?®
Die Figur des letzten Menschen taucht schon in einem Aphorismus in ,,Mensch-
liches, Allzumenschliches* auf. Unter der Uberschrift: ,,Was alle Kunst will aber
nicht kann“ heift es: ,,Der Darstellung des letzten Menschen, das heisst des ein-
fachste und zugleich vollsten, war bis jetzt kein Kiinstler gewachsen” (MAM II:
456). Unter der Uberschrift ,,.Der Mensch, der Komodiant der Welt* erliutert er
ausfithrend: ,,[J]a wir sind noch bescheiden, wenn wir dabei stehen bleiben und
zur Leichenfeier des letzten Menschen nicht eine allgemeine Welt- und Gé6tzen-
ddmmerung veranstalten* (ebd.: 549).

25 | Anke Bennholdt-Thomsen schrieb Uber jene Gestalt: ,Der letzte Mensch
ist der Mensch von Nietzsches Gegenwart, der den Glauben an Gott verloren
hat, fir den also das verbindliche Ideal der jenseitigen Welt hinfallig geworden
ist“ (Bennholdt-Thomsen 1974: 44).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

127


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Mit dem letzten Menschen thematisiert Nietzsche den zeitgenossischen Men-
schen. Dieser der Décadence verfallene Typus wird durch den Ubermenschen
abgeldst, einer neuen Gattung von Menschen, einer von schopferischer Individu-
alitéit beseelten Generation. Der ,,letzte Mensch* ist einer Sklavenmoral verhaftet
und fiigt sich in die Herde ein. In der Rede ,,Von den Fliegen des Marktes* heif3t
es tiber das Volk: ,,Wenig begreift das Volk das Grosse, das ist: das Schaffende*
(ebd.: 65). Synonym fiir die letzten Menschen werden auch die kleinen Menschen
genannt: ,,Diese Herren von Heute iiberwindet mir, oh meine Briider, — diese klei-
nen Leute: die sind des Ubermenschen grosste Gefahr!“ (Z IV: 358).

Giuliano Campioni schrieb iiber das Verhiltnis von héherem Menschen zum
Ubermenschen: ,,Wihrend der Ubermensch sich jenseits des Gattungswesens und
seines Handelns ansiedelt, definiert sich der héhere Mensch noch in Bezug auf
gesellschaftliche WertmaBstibe® (Campioni 2009: 239).

Der hinter dieser Entwicklung stehende Gedanke wird bereits in der dritten
,UnzeitgemdBen Betrachtung™ als Aufgabe der Kultur genannt.

,Es ist der Grundgedanke der Kultur, insofern diese jedem Einzelnen von
uns nur eine Aufgabe zu stellen weiss: die Erzeugung des Philosophen, des
Klnstlers und des Heiligen in uns und ausser uns zu férdern und dadurch an
einer Vollendung der Natur zu arbeiten” (UB Ill, SE: 382).

Ein paar Seiten spiter definiert er den Terminus der Kultur ndher: ,,[S]ie ist das
Kind der Selbsterkenntnis jedes Einzelnen und das Ungeniigen an sich® (ebd.:
385). Explizit auf die Philosophen gemiinzt erklért Nietzsche:

»Das Verfahren der Natur sieht wie Verschwendung aus; doch ist es nicht die
Verschwendung einer frevelhaften Uppigkeit, sondern der Unerfahrenheit;
es ist anzunehmen, dass sie, wenn sie ein Mensch wére, aus dem Arger (iber
sich und ihr Ungeschick gar nicht herauskommen wiirde“ (ebd.: 404f.).

2.3.3 ,,Genius“ als Vorlaufer des ,Ubermenschen“

Der These folgend, dass das Konzept des Ubermenschen sich bereits im Genius
bzw. Genie und in anderen Darstellungsformen souveréner Individualitdt wieder-
findet, werde ich im kommenden Abschnitt die Begriffe des Genius und des Ge-
nies niher beleuchten. Da Arthur Schopenhauer und Ralph Waldo Emerson einen
bedeutenden Einfluss auf Nietzsches geistige und philosophische Entwicklung
hatten, werde ich in Exkursen zu diesen beiden intertextuelle Beziige herstellen
und Auswirkungen auf seine Sicht des Genies und die unterschiedlichen Synony-
me analysieren.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

2.3.3.1 Ubernahme von Arthur Schopenhauers
Geniebegriff

Der Geniebegriff, den Nietzsche in den untersuchten Werken benutzt, ist weitest-
gehend durch seine sehr intensive Arthur Schopenhauer-Rezeption®® bestimmt;
streckenweise libernimmt er Schopenhauers Definition unmittelbar. Arthur Scho-
penhauer definierte den Geniebegriff in seiner Habilitation ,,Die Welt als Wille
und Vorstellung® (vor allem: Schopenhauer, 1/2, § 36; II/Ergdnzungen zu 1/2, § 36,
§ 31). Walter Weymann-Weyhe erlduterte zur Bedeutung von Schopenhauer fiir
das Denken von Nietzsche: ,,Die Bedeutung Schopenhauers fiir Nietzsche ist eine
doppelte. Personlich bedeutet Schopenhauer fiir ihn nicht so sehr ein Uberwiltigt-
werden vom Genius des grossen Pessimisten, sondern vor allem ein Aufbruch zu
seiner eigenen Philosophie® (Weymann-Weyhe 1948: 30).

In ,,Die Welt als Wille und Vorstellung* beschreibt Schopenhauer die Genia-
litat wie folgt:

,S0 ist Genialitat nichts anderes, als die vollkommenste Objektivitat, d.h. ob-
jektive Richtung des Geistes, entgegengesetzt der subjektiven, auf die eige-
ne Person, d.i. den Willen, gehenden. Demnach ist Genialitat die Fahigkeit,
sich rein anschauend zu verhalten, sich in die Anschauungen zu verlieren
und die Erkenntnif}, welche urspringlich nur zum Dienste des Willens da ist,
diesem Dienste zu entziehen, d.h. sein Interesse, sein Wollen, seinen Zwe-
cke, ganz aus den Augen zu lassen, sonach seiner Personlichkeit sich auf
eine Zeit vollig entauBern, um als rein erkennendes Subjekt, klares Weltau-
ge, Ubrig zubleiben: und dieses nicht auf Augenblicke; sondern so anhaltend
und mit so viel Besonnenheit, als nothig ist, um das Aufgefafite durch Uber-
legte Kunst zuwiederholen und, was in schwankender Erscheinung schwebt,
zu befestigen in dauernden Gedanken.' - Es ist als ob, damit der Genius in
einem Individuo hervortrete, diesem ein Maaf der Erkenntnifkraft zugefal-
len seyn misse, welches das zum Dienste eines individuellen Willens erfor-
derliche weit Ubersteigt; welcher frei gewordene Ueberschufl der Erkenntnif
jetzt zum willensreinen Subjekt, zum hellen Spiegels des Wesens der Welt
wird“ (Schopenhauer o. J.: 203f.).

26 | In der Vorrede zur ,Genealogie der Moral“ bezeichnet er Schopenhauer
als seinen ,groflen Lehrer* (GM: 251). In der ,Gotzen-Dadmmerung* tituliert
er ihn als den letzten Deutschen, der ein europaisches Ereignis sei - wie z.B.
Heinrich Heine, Goethe oder Hegel (vgl. GD: 125). Nietzsche terminiert seine
Schopenhauer-Lektire auf das Jahr 1865. Vgl. zur Bedeutung Schopenhauers
in jener Zeit fir Nietzsche z.B.: Gerratana/Muller-Beck 1993: 384.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

129


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Weiterhin nannte Schopenhauer als Wesensmerkmale des Genies: ,,rastlose Streb-
samkeit [...] unaufhorliche Suche neuer und der Betrachtung wiirdiger Objekte®
(ebd.: 204) und ,,Phantasie” (ebd.: 204). Beziiglich der Phantasie fiihrte er aus:

»,Man hat als einen wesentlichen Bestandtheil der Genialitdt die Phantasie
erkannt, ja, sie sogar bisweilen mit jener identisch gehalten: ersteres mit
Recht; letzteres mit Unrecht. [...] Die Phantasie also erweitert den Gesichts-
kreis des Genius Uber die seiner Person sich in der Wirklichkeit darbieten-
den Objekte, sowohl der Qualitat als auch der Quantitat nach. Dieserwegen
ist nun ist ungewdhnliche Starke der Phantasie Begleiterin, ja Bedingung der
Genialitat” (ebd.: 204).

Der Begriff der Phantasie findet sein Aquivalent in der Figur Apollos als dem grie-
chischen Gott des Traumes. Vor diesem Hintergrund gilt es auch die Rolle Apollos
in der Erforschung Nietzsches, die immer noch weitgehend von der Untersuchung
seiner Dionysos-Verehrung dominiert wird, stiarker zu fokussieren.

An spiterer Stelle fiigte Schopenhauer hinzu, dass ,,ein entschiedenes Ueber-
gewicht des Erkennens iiber das Wollen [in der Genialitdt] sichtbar wird“ (ebd.:
206). In einer Ergidnzung zu diesem Abschnitt schrieb Schopenhauer im Kapitel
,»,vom Genie“ iiber die Verbindung von Kultur und Genie: ,,[A]lle dchten Werke
der Kiinste, der Poesie und selbst der Philosophie entspringen, [...der Fahigkeit],
die man mit dem Namen des Genies bezeichnet* (ebd.: 897). Weiterhin heilit es im
Zuge der Gegeniiberstellung von ,,Normalmensch* und ,,Genie*:

,Das Genie besteht also in einem abnormen Uebermaafd des Intellekts, wel-
ches seine Benutzung nur dadurch finden kann, daf es auf das Allgemeine
des Daseins verwendet wird; wodurch es als dann dem Dienste des ganzen
Menschengeschlechtes obliegt, wie der normale Intellekt dem des Einzel-
nen“ (ebd.: 898).

AuBerdem ist das Genie durch folgendes Merkmal gekennzeichnet:

»,Im Einzelnen stets das Allgemeine zu sehen, ist gerade der Grundzug des
Genies; wahrend der Normalmensch im Einzelnen auch nur das Einzelne als
solches erkennt, da es nur als solches der Wirklichkeit angehort, welche
allein fur ihn Interesse, d.h. Beziehungen zu seinem Willen hat. [...] Daraus,
daR die Erkenntnis des Genies wesentlich die von allem Wollen und seinen
Beziehungen gereinigt ist, folgt auch, dafd die Werke derselben nicht aus der
Absicht oder der Willkir hervorgehen, sondern es dabei geleitet ist von einer
instinktartigen Nothwendigkeit” (ebd.: 901).

Das Genie ist zudem durch seine Besonnenheit charakterisiert.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

,Dem Genie hingegen, dessen Intellekt vom Willen also von der Person,
abgeldst ist, bedeckt das diese Betreffende nicht die Welt und die Dinge
selbst;sondern es wird ihrer deutlich inne, es nimmt sie, an und fir sich
selbst, in objektiver Anschauung, wahr: in diesem Sinne ist es besonnen”
(ebd.: 903).

Das Genie dient auf diesem Wege einer iibergeordneten Objektivitét. Fiir Scho-
penhauer folgt daraus: ,,Der gegebenen Darstellung des Wesens des Genies zufol-
ge ist dasselbe insofern naturwidrig, als es darin besteht, da3 der Intellekt, des-
sen eigentliche Bestimmung der Dienst des Willens ist, sich von diesem Dienste
emancipiert, um auf eigene Hand thétig zu werden® (ebd.: 907). Das Genie er-
scheint deshalb als ein ,,entfesselter Intellekt* (ebd.: 908) und ,,trifft in seine Zeit,
wie ein Komet in die Planetenbahnen, deren wohlgeregelter und iibersehbarer
Ordnung sein vollig excentrischer Lauf fremd ist“ (ebd.: 912). Damit ist das Ge-
nie eine Verkodrperung von besonders ausgepriagten geistigen Merkmalen sowie
durch eine zielstrebige Lebensfithrung gekennzeichnet. Eine dhnliche Metapher
findet sich im Werk Nietzsches bezogen auf den Ubermenschen wieder: Nietzsche
lasst Zarathustra diesen in einem Gleichnis als ,,Blitz“ (vgl. Z I: 16, 23) darstellen.

In der Sekundérliteratur (vgl. z.B. Ritter 1974) wird vor allem auf die ,,Geburt
der Tragodie* verwiesen, um Nietzsches Ubernahme grundlegender Elemente des
Schopenhauerschen Geniebegriff nachzuweisen. Nach Joachim Ritter erscheint
Richard Wagner als Ausdruck des dionysischen Genies, den Nietzsche in seiner
Schrift vehement einfordert. In einem Brief vom 4. August 1869 an Carl von Gers-
dorff beschreibt Nietzsche Richard Wagner als idealtypische Verkorperung des-
sen, was Schopenhauer als Genie tituliert.

,Dazu habe ich einen Menschen gefunden, der wie kein anderer das Bild
dessen, was Schopenhauer ,das Genie‘ nennt, mir offenbart und der ganz durch-
drungen ist von jener wundersamen innigen Philosophie. Das ist kein anderer als
Richard Wagner, iiber den Du kein Urteil glauben darfst, das sich in der Presse,
in den Schriften der Musikgelehrten usw. findet. Niemand kennt ihn und kann
ihn beurteilen, weil alle Welt auf einem anderen Fundament steht und in seiner
Athmosphére nicht heimisch ist. In ihm herrscht so unbedingte Idealitit, eine sol-
che tiefe und rithrende Menschlichkeit, ein solcher erhabener Lebensernst, daf3
ich mich in seiner Ndhe wie in der Ndhe des Géttlichen fithle. Wie manche Tage
habe ich schon in dem reizenden Landgute am Vierwaldstittersee verlebt, und
immer neu und unerschépflich ist diese wunderbare Natur.* (KSB, III: 35f.). Im
,Fall Wagner* wird er diese Ansicht revidieren und Wagner die Rolle eines Ge-
nies absprechen. Dann tituliert Nietzsche ihn stattdessen sarkastisch als ,,Genie*
im Sinne eines ,,Schauspielgenie[s]* (FaWa: 30). Vor diesem Hintergrund lassen
sich die Passagen in seinem Werk bis zum endgiiltigen Bruch mit Richard Wagner
betrachten, vor allem die vierte ,,UnzeitgeméBe Betrachtung® — ,,Wagner in Bay-
reuth®. Bereits in den einleitenden Worten dieser Schrift wird Wagner mit ,,geni-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

131


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

RADIKALE INDIVIDUALITAT

alen Attributen versehen. So lobt er ,,Wagner’s Blick fiir das Nothwendige™ (UB
IV, WB: 432) und dessen ,,UnzeitgemaBheit™ (vgl. ebd.: 444) ,und er wiirdigt sein
Werk als ,,das hochste Vorbild fiir alle Kunst des grossen Geschmacks™ (ebd.:
442). Er deutet auch die stetige Strebsamkeit, die Schopenhauer bereits in seiner
Definition benennt, als Merkmal Wagners an: ,,Ebensowenig hat er gelernt, sich
durch Historie und Philosophie zur Ruhe zu bringen und gerade das zauberhaft
Séanftigende und der That Widerrathende ihre Wirkung fiir sich herauszunehmen*
(ebd.: 443). Weiterhin thematisiert er den Uberblick iiber das Ganze und die damit
einhergehende Phantasie:

~Wagner rickte das gegenwartige Leben und die Vergangenheit unter den
Lichtstrahl einer Erkenntnis, der stark genug war, um auf ungewohnte Weite
hin damit sehen zu kdnnen: deshalb ist er ein Vereinfacher der Welt; denn
immer besteht die Vereinfachung der Welt darin, dass der Blick des Erken-
nenden auf’s Neue wieder Uber die ungeheure Fulle und Wistheit eines
scheinbaren Chaos Herr geworden ist, und Das in Eins zusammendrangt,
was friher als unvertraglich auseinanderlag” (ebd.: 454).

Des weiteren wiirdigt er Wagner als Wegbereiter einer neuen Kunst (vgl. ebd.:
492). Der Begriff des Genies selbst wird in der vierten ,,UnzeitgeméfBen Betrach-
tung nur zwei Mal erwéhnt (vgl. ebd.: 497, 505), wobei sich die Bezeichnung
nicht direkt auf Wagner bezicht.

In zwei Passagen des untersuchten Werkes nimmt Nietzsche namentlich Be-
zug auf Schopenhauer und seinen Begriff von Genialitit. In seiner dritten ,,Unzeit-
gemifBen Betrachtung™ setzt er zu einer offenen Auseinandersetzung mit dessen
Geniebegriff an: ,,Mitunter ist es schwerer, eine Sache zuzugeben als sie einzuse-
hen; und so gerade mag es den Meisten ergehen, wenn sie den Satz iiberlegen: ,die
Menschheit soll fortwéhrend daran arbeiten, einzelne grosse Menschen zu erzeu-
gen — und dies und nichts Anderes sonst ist ihre Aufgabe.’* (UB III, SE: 383f.).
Den Begriff des Genius verwendet Nietzsche in selbiger Schrift sehr haufig (vgl.
ebd.: 358, 363, 385, 387, 400, 401, 403, 410, 411). Nietzsche benutzt ihn in klas-
sischer Bedeutung als Synonym fiir ,,Eingabe‘ oder ,,Anlage®. In ,,Menschliches,
Allzumenschliches* schreibt er:

,Genialitat der Menschheit. - Wenn Genialitat, nach Schopenhauer’s Beobach-
tung, in der zusammenhangenden und lebendigen Erinnerung an das Selbst-
Erlebte besteht, so mdéchte im Streben nach Erkenntnis des gesamten histo-
rischen Gewordenseins - welches immer machtiger die neuere Zeit gegen alle
frlheren abhebt und zum ersten Male zwischen Natur und Geist, Mensch und
Thier, Moral und Physik die alten Mauern zerbrochen hat - ein Streben nach
Genialitat der Menschheit im Ganzen zu erkennen sein. Die vollendet gedachte
Historie ware kosmisches Selbstbewusstsein“ (MAM II: 460f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Diese Ausfiihrung findet sich im Abschnitt ,,Vermischte Meinungen und Spriiche*
im zweiten Band des Werkes. In spéteren Texten fehlt dann der Riickgriff auf
Schopenhauer vollig. Im zweiten Buch der ,,Fréhlichen Wissenschaft® bringt er
Richard Wagner mit dessen Geniebegriff zusammen (vgl. FW: 455).

2.3.3.2 Das Motiv des ,,Principium individuationis*
in ,,Die Geburt der Tragodie“
Einen besonders grofen Einfluss auf das Denken Nietzsches hat neben Schopen-
hauer der amerikanische Autor Ralph Waldo Emerson?’ ausgeiibt, der ebenso wie
Nietzsche einen ausgeprigten Individualismus predigte®®. Bereits in seiner Schul-
zeit in den 60er Jahren — ab 1862, als er die Landesschule Pforta besuchte — be-
schiftigte sich Nietzsche sehr intensiv mit dessen Philosophie. Fiir die Zeit, zu
der Nietzsche an der zweiten ,,UnzeitgemiBen Betrachtung® schreibt, ldsst sich
wiederum eine sehr intensive Emerson-Rezeption nachweisen. In seinen Werken
finden sich dennoch lediglich in ,,Schopenhauer als Erzieher (UB III, SE: 426),
,JFrohliche Wissenschaft“ (FW: 343)* und der ,,G6tzen-Dammerung (GD: 120)
namentliche Erwdhnungen Emersons.
In der ,,G6tzen-Dammerung* wiirdigt Nietzsche ihn mit den Worten:

~Emerson. - Viel aufgeklarter, schweifender, vielfacher, raffinierter als Carly-
le, vor Allem gllcklicher... Ein Solcher, der sich instinktiv bloss von Ambrosia
nahrt, der das Unverdauliche in den Dingen zurlicklaft [...] Emerson hat jene
gutige und geistreiche Heiterkeit, welche allen Ernst entmuthigt” (ebd.: 120).

Ebenso erscheint es denkbar, dass Nietzsche durch Emersons ,,Versuche® (OT:
,,Essays®) auf den iranischen Religionsstifter Zarathustra gestoflen ist (vgl. KSA,

27 | Eine umfangreiche Forschungsstandanalyse diesbezliglich liefern Andler
1958: 228-247; Stack 1992; Michael Lopez 1998. Vgl. auch Nietzsches
Aussage in GD: 120. Im von Christian Niemeyer herausgegebenen Nietzsche-
Lexikon schrieb Vivetta Vivavelli unter dem Eintrag tGber Emerson: ,Trotz
mancher AuBerungen N.s zeugen vom andauernden Einfluss. E.s Themen
wie Bejahung des Lebens und des Schicksals, die frohliche Wissenschaft,
der historische Sinn, die Heiligkeit des Daseins, die explosive Kraft des
Denkens gegen die Macht der Gewohnheit des Selbstvertrauens, das geistige
Nomadentum, die Freundschaft als Alternative zum Mitleid“ (Vivavelli 2009:
85).

28 | Vgl. zur Individualismusauffassung von Emerson: Mikics 2003: 32-57.
29 | Der Titel ,Frohliche Wissenschaft” findet sich bereits im Werke Emersons
wieder. Er kdnnte diesen von ihm Gbernommen haben (vgl. Simon 1937: 54).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

133


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

RADIKALE INDIVIDUALITAT

XIV: 279). 3° Fiir David Mikics ist in den Schriften ,,Also sprach Zarathustra“
und ,,G6tzen-Dammerung® Emersons Einfluss am deutlichsten zu erkennen (vgl.
Mikics 2003: 145). Julius Simon schrieb:

,Buchner, Federn, Herzog, Pfelger, Sauer und Sackmann brachten den In-
dividualismus Emersons mit dem von Nietzsche in Verbindung. Auch hier
wurde richtig gesehen, dass trotz der Ubereinstimmungen, die in manchen
Formulierungen vorhanden sind, doch ein Grundunterschied vorliegt, inso-
fern der Individualismus auf verschiedenen Voraussetzungen beruht” (Si-
mon 1937: 63).3!

Fiir die Frage nach der Rolle des groBen Individuums im Denken Nietzsches er-
scheint vor allem der 1845 von Emerson gehaltene, fiinf Jahre spiter erstmalig
publizierte Vortrag ,,Representative Men* von groBer Bedeutung. In diesem in
acht Abschnitte unterteilten Vortrag zeigen sich deutliche Ubereinstimmungen
im Denken der beiden Autoren. Stanley Hubbard sieht eine Verbindung zwischen
den beiden Denkern beziiglich des Individuums. ,,So erscheint das Individuum als
souverdner Held und Ritter des Geistes™ (Hubbard 1958: 67). Das Individuum ist
dabei wie folgt definiert:

,Das Individuum in der dynamischen Auffassung des Wortes: als ein Gewor-
denes und Ewig-Werdendes, das sich mit seiner Problematik unablassig aus-
einandersetzt, um als Gepragte im eminenten Sinne hervorzugehen. [...] Das
Individuum als der Ursprungliche und der selbst vertrauende ,Herr*“ (ebd.:
67).

Der Begriff des Individuums ist zentral: ,,Ihr Philosophieren hat seinen Ursprung
und sein Ziel in dem Begriff des Individuums* (ebd.: 71).

Emerson beginnt seinen Vortrag mit den Worten ,,It is natural to believe in great
men* (Emerson 1987: 3). Er fihrt fort: ,,Nature seems to exist for the excellent.
The world is upheld by the veracity of good men. They make the earth whole-

30 | Andererseits kann die Kenntnis Zarathustras vom Bildungsburgertum
in dieser Zeit allgemein angenommen werden. So taucht der iranische
Religionsstifter auch in Wolfgang Amadeus Mozarts Oper ,Die Zauberflote®
in Gestalt des Zauberers auf.

31 | Aligemeiner erlduterte Thomas H. Brobjer (2007) die Rolle Emersons
fur die geistige Entwicklung Nietzsches: ,Nietzsche’s very first important
encounter with philosophy (before both Plato and Schopenhauer) was with
the American philosopher and writer Ralph Waldo Emerson, who probably
stimulated both Nietzsche’s break with Christianity and his discovery of
philosophical thinking“ (Brobjer 2007: 22).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

some® (ebd.: 3). Als Beispiele fiir die ,,representative men* nennt er: Plato, Swe-
denborg, Montaigne, Shakespeare, Napoleon und Goethe. Sie sind Kulminations-
punkte des Wissens bzw. Kénnens ihrer Zeit — in dieser Hinsicht zeigt sich eine
deutliche Ubereinstimmung mit Friedrich Nietzsche, der ebenso Montaigne, Na-
poleon und Goethe wiederholt in seinen Werken als grofe Individuen anfiihrt und
mit Attributen des Genies belegt. Im Kapitel tiber Shakespeare erklart Emerson
tiber diese ,,great men*:

,Great men are more distinguished by range and extent, than by originality.
If we require the originality which consists in weaving like a spider their web
from their own bowels, in finding clay, and making bricks, and building the
house, no great men are original. [...] The genius of our live is jealous of in-
dividuals, and will not have any individual great, except through the general“
(ebd.: 109).

Auch hierin zeigt sich eine Ubereinstimmung im Denken der beiden Philosophen.
Seinen Glauben an das grofe Individuum zeigt Emerson bereits in der Essay-
sammlung ,,Versuche* (vgl. Emerson 1915: 225) — eine Schrift, die Nietzsche
bereits in seiner Jugend sehr intensiv rezipiert hat. Ein Aquivalent zu den ,,repre-
sentative men“ findet sich einmalig im Gesamtwerk auch in der starken Person-
lichkeit. In der zweiten ,,UnzeitgeméfBen Betrachtung® schreibt Nietzsche: ,,Die
Geschichte wird nur von starken Personlichkeiten ertragen, die schwachen 16st sie
vollkommen auf (UB II, HL: 283). Diese Passage verdeutlicht noch einmal die
Ubereinstimmungen zwischen den Konzepten, lisst sich aber auch als Folge sei-
nes Kontakts mit Jacob Burckhardt interpretieren, der diesbeziiglich dhnliche Ge-
danken vertrat. Leonore Kiihn-Frobenius stellte den Begriff des Individuums bei
Johann Wolfgang von Goethe und Nietzsche in den Mittelpunkt ihres Essays ,,Das
Individuum im Weltbild Goethes und Nietzsches®. Sie sah in der Individualitét
einen wesentlichen Ankniipfungspunkt der beiden Denker und definierte ihn im
Sinne Nietzsches als ,,Kampf ums Leben*. Die Herausbildung groBer Individuen,
erklérte sie in ihren Ausfithrungen, sei nach Nietzsche die Aufgabe der Kultur. In
diesem Sinne stehe er kontrér zur européischen Sicht der Individualitt.

»,S0 verschiebt sich bei Nietzsche der europaische Begriff des Individuums
als ,natirliche Regel‘, das ,sich‘ entwickelt (oder doch das zu entwickeln
Aufgabe ist), zum Begriff des Individuums als durch den Kampf um die Macht
willensméafig gesteigerte Ausnahme* (ebd.: 24).

Daher wiirde auch Goethes Philosophie als Ankniipfungspunkt in Frage kommen.
Der Einfluss von Emerson auf Nietzsche war davon abgesehen zweifellos sehr
bedeutend.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

135


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

RADIKALE INDIVIDUALITAT

2.3.3.3 Die Darstellung des ,,Genius“ in
Nietzsches Schriften

Die Begriffe ,,Genie* und ,,Genius* durchziehen beinahe das komplette Werk
Nietzsches. Bereits in der ,,Geburt der Tragodie® erscheint der Begriff des
Genies im Sinne Schopenhauers im Mittelpunkt von Nietzsches Denkens. Er
verbindet den Genius mit dem dionysischen Prinzip: ,,Im dionysischen Dithy-
rambus wird der Mensch zur hochsten Steigerung aller seiner symbolischen
Fahigkeiten gereizt; etwas Nie Empfundenes dréingt sich zur Aeusserung, die
Vernichtung des Schleiers der Maja, das Einssein als Genius der Gattung, ja
der Natur” (GT: 33). Auch im Sinn einer geistigen Eingabe verwendet Nietz-
sche den Begriff in der ,,Geburt der Tragodie* wiederholt (vgl. ebd.: 45, 74,
102), sowie als Bezeichnung fiir kiinstlerisch begabte Menschen im allgemei-
nen (vgl. ebd.: 47, 79).

In der ersten ,,UnzeitgemiBen Betrachtung* benutzt Nietzsche beide Va-
riationen des Begriffs, ,,Genie” und ,,Genius* (vgl. UB I, DS: 199, 218, 219),
weitgehend synonym — meist in Abgrenzung zur Figur des ,,Philisters®, den
er exemplarisch anhand des Theologen David Friedrich Strauf3 beleuchtet. In
der zweiten ,,Unzeitgemdfie Betrachtung™ verwendet Nietzsche ebenso beide
Begriffe (vgl. UB II, HL: 298, 324, 403). In der dritten und vierten ,,Unzeitge-
milen Betrachtung® ist sein Begriff vom Genie weitgehend identisch mit dem
von Schopenhauer gepriagten (vgl. Kapitel 2.3.3.1 der vorliegenden Arbeit).
In der dritten ,,UnzeitgeméBen Betrachtung® erscheint der Begriff des Genius
dariiber hinaus als Eingabe und Besonderheit (vgl. UB III, SE: 338, 363), d.h.
auch gleichzeitig als ein die Individualitit kennzeichnendes Merkmal, sowie
im allgemein gebrduchlichen Sinn des Genies (ebd.: 400, 411, 416). In der
dritten ,,UnzeitgeméfBen Betrachtung™ nennt Nietzsche als Entstehungsbedin-
gungen fiir ein philosophisches Genius in seiner Zeit folgende Kriterien:

»[Flreie Mannlichkeit des Charakters, friihzeitige Menschenkenntnis, keine
gelernte Erziehung, keine patriotische Einklemmung, kein Zwang zum Brod-
Erwerben, keine Beziehung zum Staate - kurz Freiheit und immer wieder
Freiheit: dasselbe wunderbare und gefahrliche Element, in welchem die grie-
chischen Philosophen aufgewachsen sind“ (ebd.: 411).

In Folge seiner Rezeption Schopenhauers und dariiber hinaus der Literatur des
18. Jahrhunderts, vorrangig Johann Wolfgang von Goethes, taucht der Begriff
des Genies auch in exponierter Stellung als Bezeichnung des auBlergew6hnli-
chen Einzelnen auf (vgl. Kapitel 2.7.2 der vorliegenden Arbeit). Besonders hiu-
fig verwendet er den Begriff des Genies in ,,Menschliches, Allzumenschliches®.
Im Aphorismus 157 von ,,Menschliches, Allzumenschliches” unterteilt er die
Kategorien des Genius in drei Unterkategorien:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

- wissender Genius (Kepler, Spinoza), Genius des Erkennens,
- Genius des Kénnens,
« moralisches Genius (vgl. MAM I: 1471.).

Das ,,moralische Genius® findet sich auch in der ,,Fréhlichen Wissenschaft®
(FW: 487). Die anderen Kategorien finden keine weitere Beachtung in seinem
Werk. Da sie keinen weiteren Bezug zu meiner Fragestellung haben, werde ich
sie in der kommenden Untersuchung ausklammern.

Aus dem Aphorismus 164 ldsst sich eine ndhere Definition des Genius
herauslesen. Darin wird das Genius mit den folgenden Worten umschrieben:
,»grosse, iiberlegene, fruchtbare Geister” (ebd.: 154). Die Sicht der Gesell-
schaft auf diese Geister geht mit einem halbreligiosen Aberglauben an den
iibermenschlichen Ursprung der Fihigkeit einher. Das Genie ist durch das
gliickliche Zusammentreffen positiver, sich verstirkender menschlicher Ei-
genschaften gekennzeichnet. Andererseits erscheint das Genie in einem ande-
ren Kontext auch als Irrtum und somit negativ konnotiert: ,,Zu den grdossten
Wirkungen der Menschen, welche man Genie’s und Heilige nennt, gehort es,
dass sie sich Interpreten erzwingen, welche sie zum Heil der Menschheit miss-
verstehen (MAM I: 122). Weiterhin hinterfragt er den Begriff des Genius
wiederholt: ,,Woher nun der Glaube, dass es allein beim Kiinstler, Redner und
Philosophen Genie gebe? (ebd.: 152). Das Genie ist zudem an den Freigeist?
gekoppelt, wie sich in ,,Menschliches, Allzumenschliches* nachlesen 1dsst:

,Die Entstehung des Genie’s. - Der Witz des Gefangenen, mit welchem er
nach Mitteln zu seiner Befreiung sucht, die kaltblutigste und langwierigste
Benutzung jedes kleinsten Vortheils kann lehren, welcher Handhabe sich
mitunter die Natur bedient, um das Genie - ein Wort, das ich bitte, ohne al-
len mythologischen und religiosen Beigeschmack zu verstehen - zu Stande
zu bringen: sie fangt es in einem Kerker ein und reizt seine Begierde, sich zu
befreien, auf das dusserste. [...] Aus diesen allgemeinen Andeutungen Uber

32 | In ,Ecce Homo*“ definiert er den Begriff des Freigeists wie folgt: ,In
keinem andren Sinn will das Wort ,freier Geist‘ hier verstanden werden: ein
freigewordener Geist, der von sich selber wieder Besitz ergriffen hat* (EH:
322). Darin zeigt sich wiederum der Bezug zur Selbsterkenntnis. Bereits
im ersten Band von ,Menschliches, Allzumenschliches” definierte Friedrich
Nietzsche: ,Freigeist ein relativer Begriff. - Man nennt Den einen Freigeist,
welcher anders denkt, als man von ihm auf Grund seiner Herkunft, Umgebung,
seines Standes und Amtes oder auf Grund der herrschenden Zeitansichten
erwartet. Er ist die Ausnahme, die gebundenen Geister sind die Regel“ (MAM
I: 189). Er schafft sich den Freigeist als fiktiven Gesprachspartner fir diese
Schrift.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

137


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

RADIKALE INDIVIDUALITAT

die Entstehung des Genius’ mache man die Anwendung auf den speciellen
Fall, die Entstehung des vollkommenen Freigeistes” (ebd.: 194).

Dariiber hinaus kontrastiert Nietzsche den Begriff des Genies mit dem des ,,Ta-
lents“: ,,Der versteckte Leierkasten. — Die Genie’s verstehen sich besser als die
Talente darauf, den Leierkasten zu verstecken, vermoge ihres umfinglicheren Fal-
tenwurfs: aber im Grunde k6énnen sie auch nicht mehr, als ihre alten sieben Stiicke
immer wieder spielen” (MAM II: 442). Im Aphorismus 378 im zweiten Teil von
,»Menschliches, Allzumenschliches* antwortet er auf die Frage ,,Was ist Genie?*
mit den Worten: ,,Ein hohes Ziel und die Mittel dazu* (ebd.: 526).

Bernhard Nessler erlduterte in seiner Untersuchung ,,.Die beiden Theatermo-
delle in Nietzsches ,Geburt der Tragodie *:

,Der genius unterscheidet sich fur Nietzsche von den Ubrigen Menschen
wesenhaft. Sie sind individuelle Existenzen und als solche zumeist und zu-
nachst nur um die vitalen Erfordernisse ihres individuellen Daseins besorgt.
[... E]rist ein Doppelwesen. Er ist zwar eine individuelle Existenz, strebt aber
dartber hinaus. Er ist ein Wesen, das nicht nur im Dienste seines indivi-
duellen Weiterlebens zeugt und arbeitet (vgl. ebd.: IX, 150). Das eigentim-
liche an seinem Werden ist, dass er sich durch es aus den Bedingungen
des individuellen Seins l6st, um sich auf ein Sein einzuschwingen, das allein
metaphysischen Zielsetzungen unterstellt ist. Sein werden ist ein Prozess
zunehmender Distanzierung von individuellen Lebensbedingungen. Das indi-
viduelle Sein wird bei ihm ganz AuBenseite” (Nessler 1971: 41).

Die Schaffung des Genies erscheint Nietzsche als eine der vorrangigen Aufgaben
der Menschheit:

,Vielleicht ist die Erzeugung des Genius’ nur einem begranzten Zeitraume
der Menschheit vorbehalten. Denn man darf von der Zukunft der Menschheit
nicht zugleich alles Das erwarten, was ganz bestimmte Bedingungen irgend
welcher Vergangenheit allein hervorzubringen vermochten; zum Beispiel
nicht die erstaunlichen Wirkungen des religidsen Gefuhles” (MAM I: 195).

Darin zeigt sich wiederum eine Parallele zur Idee des Ubermenschen: Ebenso
wie dessen Erschaffung ist auch die des Genies eine Art Kulturrevolution. In
,»Menschliches, Allzumenschliches taucht noch ein weiteres Mal der Begriff des
Genies auf: ,,Der Ruhm aller Grossen. — Was ist am Genie gelegen, wenn es nicht
seinem Betrachter und Verehre solche Freiheit und Hohe des Gefiihls mitteilt, dass
er des Genie’s nicht mehr bedarf! — Sich tiberfliissig machen — das ist der Ruhm
alles GroBen® (ebd. II: 533). Gelegentlich bezieht Nietzsche den Begriff des Ge-
nius lediglich auf kiinstlerische und geistige Eingaben (vgl. ebd. I: 151, 156, 158,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

202, 461; M: 307; FW: 616; JGB: 20, 200, 202; GM: 287; FaWa: 18) oder auf
handwerkliches Kénnen (MAM I: 153). Andere Zusammenstellungen, die nicht
unmittelbar mit der konkreten Form von (besonderer) Individualitit zu tun ha-
ben, lauten ,,moralische Genie’s” (ebd.: 210), ,,Genius der Cultur” (ebd.: 212f)),
,»Raub-Genie“ (ebd.: 423), das ,.griechische Genius* (ebd.: 214), Genialitit ,,der
Gerechtigkeit® (ebd.: 361), ,,Genie des Herzens* (JGB: 237) bzw. Kiinstlers (ebd.:
231, 463, 615; M: 204; FW: 609) und ,,Genie als Religion* (vgl. GD: 101). Sie
zeigen aber nichtsdestotrotz seine Fokussierung auf das Kiinstlertum, das er mit
diesem Begriff verbindet. Der Kiinstler in seiner Rolle als schaffendes Individuum
ist ein wichtiger Bezugspunkt fiir seine Auffassung von Individualitét als einem an
Kreativitit und Schaffensdrang gebundenem Konzept. Das souverdne Individuum
basiert auf einem Prozess des Schaffens, den Nietzsche sinnbildlich im Kiinstler
wiederzufinden glaubt. In der ,,Morgenrothe® prézisiert er sein Bild vom Genie.
Im Aphorismus 497 schreibt Nietzsche:

,Vom ,Genius’ ware am ehesten bei solchen Menschen zu reden, wo der
Geist, wie bei Plato, Spinoza und Goethe, an den Charakter und das Tempe-
rament nur lose angeknupft erscheint, als ein befligeltes Wesen, das sich
von jenen leicht trennen und sich dann weit Uber sie erheben kann“ (M: 292).

In der ,,Frohlichen Wissenschaft” taucht das Genie aber auch als Verballhor-
nung des groflen Individuums auf: ,,Wir wollen die Gétter in Ruhe lassen und die
dienstfertigen Genies ebenfalls und uns mit der Annahme begniigen, dass unsere
eigene practische und theoretische Geschicklichkeit im Auslegen und Zurechtle-
gen der Ereignisse jetzt auf ihren Héhenpunct gelangt sei (FW: 522). Auch hier
bezeichnet Nietzsche mit dem Begriff des Genius den Geist, wenn er vom ,,Genius
der Gattung™ (vgl. ebd.: 590-593) spricht.

Im Aphorismus 206 in ,,Jenseits von Gut und Bose™ definiert er das Genie
als ein ,,Wesen, welches entweder zeugt oder gebiert” (JGB: 133). Dies wird im
Aphorismus 248 noch einmal wiederholt: ,,Es giebt zwei Arten von Genie’s: eins,
welches vor allem zeugt und zeugen will, und ein anderes, welches sich gern be-
fruchten ldsst und gebiert™ (ebd.: 191). Auf diesem Weg zeigen sich wieder einmal
die Verbindungen des Ideals des Schaffenden mit dem Kreativen sowie auch zum
Zarathustra, in dem das Bild des ,,Gebéhrens* eine zentrale Rolle spielt. Beziiglich
der Genialitit schreibt er in ,,Menschliches, Allzumenschliches* allgemein:

,Es giebt freilich auch eine ganz andere Gattung der Genialitat, die der Ge-
rechtigkeit; und ich kann mich durchaus nicht entschliessen, dieselbe nied-
riger zu schatzen, als irgend eine philosophische, politische oder kinstleri-
sche Genialitat. Ihre Art ist es, mit herzlichem Unwillen Allem aus dem Weg
zu gehen, was das Urtheil Gber die Dinge blendet und verwirrt; sie ist folglich
eine Gegnerin der Ueberzeugungen, denn sie will Jedem, sei es ein Belebtes

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

139


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

RADIKALE INDIVIDUALITAT

oder Todtes, Wirkliches oder Gedachtes, das Seine geben - und dazu muss
sie es rein erkennen“ (ebd.: 361).

Weiterhin versteht er unter dem Genie den groBen Menschen (vgl. M: 307). An
spéterer Stelle spricht er vom ,,,ibermenschlichen Geist’, [der] als ,Genie’ verehrt
wird“ (ebd.: 318). In der ,,G6tzen-Dammerung® erldutert er seinen Begriff von
Genie:

»,Mein Begriff vom Genie. - Grosse Manner sind wie grosse Zeiten Explosiv-
Stoffe, in denen eine ungeheure Kraft angehauft ist; ihre Voraussetzung ist
immer, historisch und physiologisch, dass lange auf sie hin gesammelt, ge-
hauft, gespart und bewahrt worden ist, - dass lange keine Explosion statt-
fand. Ist die Spannung in der Masse zu gross geworden, so genugt der zufal-
ligste Reiz, das ,Genie’, die ,That’, das grosse Schicksal in die Welt zu rufen
[...] Die grossen Menschen sind nothwendig, die Zeit, in der sie erscheinen,
ist zufallig; dass sie fast immer Uber dieselbe Herr werden, liegt nur dar-
in, dass sie starker, dass sie alter sind, dass langer auf sie hin gesammelt
worden ist. Zwischen einem Genie und seiner Zeit besteht ein Verhaltnis,
wie zwischen stark und schwach, auch wie zwischen alt und jung: die Zeit
ist relativimmer janger, dinner, unmuindiger, unsicherer, kindischer [...] Die
Gefahr, die in grossen Menschen und Zeiten liegt, ist ausserordentlich; die
Erschopfung jeder Art, die Sterilitat folgt ihnen auf dem Fusse. Der gros-
se Mensch ist ein Ende; die grosse Zeit, die Renaissance zum Beispiel, ist
ein Ende. Das Genie - in Werk, in That - ist nothwendig ein Verschwender:
dass es sich ausgiebt, ist seine Grosse... Der Instinkt der Selbsterhaltung ist
gleichsam ausgehangt; der Ubergewaltigte Druck der ausstromenden Krafte
verbietet ihm jede solche Obhut und Vorsicht. Man nennt das ,Aufopferung’;
man rihmt seinen ,Heroismus’ darin, seine Gleichgiltigkeit gegen das eig-
ne Wohl, seine Hingebung flr eine ldee, eine grosse Sache, ein Vaterland:
Alles MifRverstandnisse... Er strdmt aus, er stromt Uber, er verbraucht sich,
er schont sich nicht, - mit Fatalitat, verhangnisvoll, unfreiwillig, wie das Aus-
brechen eines Flusses uber seine Ufer unfreiwillig ist. Aber weil man solchen
Explosiven viel verdankt, hat man ihnen auch viel dagegen geschenkt, zum
Beispiel eine Art héherer Moral... Das ist ja die Art der menschlichen Dank-
barkeit: sie missversteht ihre Wohltater” (GD: 145f.).

Hiermit néhert er sich wieder seinem zeitweiligen Mentor Jacob Burckhardt und
dessen Uberlegungen zum groBen Individuum an (vgl. Kapitel 2.7.1 der vorlie-
genden Arbeit). Gleichzeitig vertritt er die These, dass das ,,Genie, das SchluB3-
ergebnis der accumulierten Arbeit von Geschlechtern™ (ebd.: 148) sei. Dement-
sprechend lieBe sich auch hier eine Aquivalenz zum Ubermenschen herstellen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Auch dieser ist ein Endergebnis einer Generation — einer Generation von héheren
Menschen.

Das Genie im Sinne Nietzsches l4sst sich demnach als souverines und krea-
tives Individuum auffassen, das sein Konzept von ausgereifter Individualitit ver-
korpert. Gekennzeichnet ist es durch die Erfahrung der von Nietzsche wiederholt
gepriesenen Einsamkeit durch seine Individuation von der Masse. Auf den Zu-
sammenhang der Konzepte von Genialitdt und Individualitdt hat Nietzsche selbst,
bezogen auf Schopenhauer, wiederholt hingewiesen.

2.3.3.4 Der ,Genius“ als Beschreibung
des ,Ubermenschen*

Zur Klarung der Frage, was es mit dem Konzept des Ubermenschen auf sich hat,
ist also die Frage nach dessen Vorldufer zu stellen. In der Sekundérliteratur wird
der Begriff des Genies zu recht als einer von ihnen rezipiert. Im folgenden werde
ich einerseits, ausgehend von der Definition des Genies aus Schopenhauers Schrift
,Die Welt als Wille und Vorstellung*®, die Rezeption Nietzsches anhand von na-
mentlichen Erwdhnungen Schopenhauers (vgl. Kapitel 2.3.3.1 der vorliegenden
Arbeit) untersuchen, andererseits auch die generelle Benutzung des Terminus
(vgl. Kapitel 2.3.3.2 der vorliegenden Arbeit). Ein Schwerpunkt der Betrachtung
liegt dabei auf seiner Auseinandersetzung mit Richard Wagner, den Nietzsche in
diesem Zuge als Genie — im Schopenhauerschen Sinne — wiirdigte (vgl. z.B. UB
IV, WB). Auf die Bedeutung von Schopenhauer fiir Nietzsches Konstituierung
des dionysischen Genius werde ich nicht erneut eingehen, da diese bereits in der
Untersuchung {iber das apollinische und dionysische Konzept inhdrent behandelt
wurde (vgl. Kapitel 2.2 der vorliegenden Arbeit). Wilhelm Michel schrieb iiber
den Zusammenhang von ,,Genie* und ,,Ubermensch®:

,In Nietzsches Denken hat der Ubermensch eine lange, stufenreiche Ge-
schichte. Man sieht ihn von Anfang an dastehen. Doch wechseln seine Na-
men und mit ihnen die Umrischarfe, der Inhalt, die Kontrastbegriffe. Viel-
leicht, heidt er mit seinem frihesten Namen ,der Kiinstler’ (,der Grieche* als
Kinstler) und hat als seinen Feind den theoretischen Menschen gegenuber.
Spater erscheint der Name Herr, Herrenmensch, dem die Gegensatzbegriffe
des Sklaven, des Herdenmenschen zugeordnete sind Weiterhin stehen in
der Reihe der zum Ubermensch fiihrenden Typen der Starke, der Vornehme
(Aristokrat), der groe Mensch, und im Gegensatz dazu der schwache, der
niedrige, der kleine Mensch. Aber seine volle Scharfe erhalt das Bild des
Menschen’, der das Leben ertragt’, mit dem Namen des Ubermenschen, und
besonders seit dem ,Zarathustra*“ (Michel 1939: 92).33

33 | Die Interpretation von Michel, der ich mich mit Einschrankungen an-
schliefle, ist in der Forschung umstritten. Daniel W. Conway schrieb zu dieser

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

141


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Eine dhnliche Sicht des Terminus prisentierte Karl Heckel.

,Der Ubermensch ist das Genie, das an keiner Disharmonie leidet, der Wei-
se, der keine Selbstentfremdung kennt, der Seher, der in keinen Fanatismus
verfallt, also ein Mensch, der trotz seiner intuitiven Kraft, trotz seiner ethi-
schen Ziele, trotz seiner Geistigkeit, ein harmonischer Volimensch bleibt*
(Heckel 1922: 139).

Genies sind bei Nietzsche, mit den Worten von Schoénknecht ausgedriickt, ,,aus-
gezeichnete Individuen, die die Moglichkeiten des menschlichen Wesens in Voll-
kommenheit verwirklichen* (Schénknecht 2006: 59).

Der Begriff des ,,Genius* taucht im Werk Friedrich Nietzsche redundant auf
— meist im Zusammenhang mit kreativen Tatigkeiten bzw. dem in kulturellen Be-
reichen tdtigen Menschen. Er ist anfangs durch seine Arthur Schopenhauerrezep-
tion geprégt (vgl. auch die Kapitel 2.3.1 und 2.3.3.1 der vorliegenden Arbeit),
spater ldsst sich in den ,,UnzeitgeméBen Betrachtungen® — besonders zwischen
der zweiten und dritten — Nietzsches Hinwendung zu Johann Wolfgang Goethes
Genieverstindnis erkennen.>* Andere potentielle Einfliisse auf seine Vorstellung
von ,,Genius* lasse ich in der vorliegenden Arbeit auler acht, da sie den Rahmen
sprengen wiirden und nur einen geringen zusétzlichen Erkenntnisgewinn fiir die
Beantwortung der eingangs gestellten Frage versprechen. August Dorner (1911)
schrieb iiber das Thema: ,,Der Ubermensch ist mir nur eine Erneuerung des ro-
mantischen Geniekults mit besonderer Betonung des Affekts“ (Dorner 1911: 156).
Diese Entwicklungslinie kann ihier nicht ndher beleuchtet werden, sondern miiss-
te gesondert erforscht werden.

Uberlegung: ,0On various occasions Nietzsche prises, prophesies, or glorifies
philosophers of the future, good Europeans, great men, free spirits, Dionysi-
an men, blond beasts, gay scientists, complementary men, nobles, immora-
lists, masters, higher men, legislators of new values, Zarathustra, the Anti-
christ and Ubermensch - yet he nowhere advances a typology or hierarchy
of these estimable types. Many commentators consequently treat the above
designations as more or less extensional equivalent; ignoring, as Nietzsche
apparently did, any potential distinctions, they collect these types under the
general heading of Ubermensch“ (Conway 1989: 211f.). Den von Michel in
Zusammenhang mit der Vorstellung vom Genie gebrachte Begriff des ,Grie-
chen” teile ich in seiner Ausrichtung nur bedingt. Dementsprechend widme
ich dieser Figur keinen eigenstandigen Abschnitt in der vorliegenden Arbeit.
34 | Obwohl die These vorherrscht, dass Nietzsche den Begriff des
Ubermenschen von Goethe entleiht (vgl. z.B. Gerber 1953: 99f.), liegen
bislang noch keine eigenen Forschungen lber den Einfluss Goethes auf den
Geniegedanken bei Nietzsche vor.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

2.3.4 Selbsterkenntnis und Selbstfindung des
,souveranen Individuums*“

»Im Wunsch nach Selbst-Erkenntnis liegt
aber auch der Wunsch nach Erkenntnis
dessen, was mich von allen anderen un-
terscheidet: Ich meine Singularitat, In-
dividualitat, Einzigkeit“ (Selinger 1995:
20).

»Selbsterkenntnis® und ,,Selbstfindung®™ sind zwei wichtige Prinzipien fiir die
Konstruktion von Individualitit allgemein und explizit in den Werken von Fried-
rich Nietzsche. Mirko Wischke schrieb dariiber:

»Zum anderen tritt mit ihm [dem Gedanken der Authenzitat] eine Dimension
der Selbsterfindung hervor, die bislang verdeckt wurde: daf Selbstfindung
und -erschaffung mit dem Prozef3 der Entdeckung verschrankt ist, wer ein
jeder von uns ist. Der kraftvoll ,Schaffende’, der fiir seine Individualitat Defi-
nitionen pragt, die von denen abweichen, in denen andere ihn wahrnehmen,
,entdeckt’, dass er ist nicht das statische Konglomerat einiger weniger Ei-
genschaften und Merkmale ist, sondern der unabgeschlossene Prozef eines
besténdigen Ubergangs und Wandels“ (Wischke 1994: 64f.).

Dieser Wandel findet sich auch im Transgressionscharakter von Nietzsches aul3er-
gewoOhnlichem Individuum. Seine Untersuchung der Bedeutung der Geschichte
flir das Individuum gipfelt in der zweiten ,,Unzeitgeméfen Betrachtung® in dem
Ausspruch:

,Der Delphische Gott ruft euch, gleich am Anfang eurer Wanderung nach je-
nem Ziele, seinen Spruch entgegen ,Erkenne dich selbst’. Es ist ein schwerer
Spruch: denn jener Gott,verbirgt nicht und verkindet nicht, sondern zeigt
nur hin‘, wie Heraklit gesagt hat [...] Dies ist ein Gleichniss fir jeden Einzel-
nen von uns: er muss seine das Chaos in sich organisieren, dadurch dass er
sich auf seine achten Bedurfnisse zurtckbesinnt” (UB I, HL: 332f.).

An dieser Stelle wird ein weiteres Mal die griechische Gottheit Apollo genannt,
umschrieben als delphischer Gott in Anlehnung an das dortige Orakel, in dem
dieser verehrt wurde. Individualitét lieBe sich damit als eine Ordnung der eigenen
Bediirfnisse lesen.

Das apollinische Postulat zitiert Nietzsche auch in ,,Jenseits von Gut und
Bose“: ,,Eine Sache, die sich aufklért, hort auf, uns etwas anzugehn. — Was meinte
jener Gott, welcher anrieth: ,erkenne dich selber! Hiess es vielleicht: ,hore auf,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

143


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

RADIKALE INDIVIDUALITAT

dich etwas anzugehn! Werde objektiv!‘ — Und Sokrates? — Und der ,wissenschaft-
liche Mensch?—* (JGB: 88). Yvonne Fauser erklirte in Bezug auf Nietzsches
Individualitdtsbegriff vor dem Hintergrund der zweiten ,,Unzeitgeméfen Betrach-
tung*:

,Die Realisierung der Individualitat kann nur mittels der Selbsterkenntnis
geschehen. Gerade die Erkenntnis der eigenen Einzigartigkeit ist Resultat
einer wahrhaften Selbstreflexion. Das erkennende Subjekt erkennt sich als
Individuum und versucht diese Individualitat zu verwirklichen. Wer sich als
Individuum bewuf3t erkennt, und wer diese Erkenntnis akzeptiert, muf} das-
selbe verwirklichen. Die Individualitat kann eigentlich nur in ihrer Verwirkli-
chung erkannt werden bzw. Erkenntnis und Realisation sind so eng miteinan-
der verknlpft, daf Erkenntnis ohne Aktivitat einen Widerspruch darstellte.
Das Individuum ist nur in seiner aktiven Rolle der Realisierung seiner Einzig-
artigkeit seiner selbst als solches bewuf3t werden“ (Fauser 1996: 4).

Die Selbstbewusstwerdung des Individuums taucht auch in der dritten ,,Unzeitge-
méBen Betrachtung auf, deren erstes Kapitel die Einzigartigkeit der Menschen
thematisiert und die Furcht, die sie dazu bewegt, sich hinter ,,Sitten und Meinun-
gen zu verstecken™ (UB III, SE: 337). Fiir ihn heif3it dies: ,,Der Mensch, welcher
nicht zur Masse gehoren will, braucht nur aufzuhéren, gegen sich bequem zu sein;
er folgt seinem Gewissen, welches ihm zuruft: ,Sei du selbst! Du bist alles nicht,
was du jetzt thust, meinst, begehrst.* (ebd.: 338). Hier betont Nietzsche ein wei-
teres Mal die Wichtigkeit eigener Aktivitit fiir die Konstituierung von Individu-
alitdt. Verbunden ist dies mit der Feststellung: ,,Es gibt kein 6deres und widriges
Geschopf in der Natur als den Menschen, welcher seinem Genius ausgewichen
ist und nach rechts und nach links, nach riickwirts und iiberall hin schielt* (ebd.:
338). Hierbei nennt er das Genius explizit als Synonym fiir Individualitét.

Eine weitere Auﬁemng zur Erziehung findet sich in ,,Menschliches, Allzu-
menschliches* wieder, dieses Mal negativ konnotiert:

,Die erziehende Umgebung will jeden Menschen unfrei machen, indem sie
ihn immer die geringste Zahl von Mdglichkeiten vor Augen stellt. Das Indivi-
duum wird von seinen Erziehern behandelt, als ob es zwar etwas Neues sei,
aber eine Wiederholung werden solle“ (MAM |: 192).

Im Anschluss an den zweiten Band von ,,Menschliches, Allzumenschliches* spitzt
er diesen Gedanken zu:

,Die Jugend-Erziehung durch Andere ist entweder ein Experiment, an einem
noch Unbekannten, Unerkennbaren vollzogen, oder eine grundséatzliche Ni-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

vellirung, um das neue Wesen, welches es auch sei, den Gewohnheiten und
Sitten, welche herrschen, gemass zu machen” (ebd. Il, WS: 667f.).

In der ,,G6tzen-Dammerung® wird Erziehung ebenso als eine Zurichtung des In-
dividuums thematisiert (vgl. GD: 129f.), was an die von Max Stirner in seinem
Essay ,,Das unwahre Prinzip unserer Erziehung™ geduBlerten Gedankengénge er-
innert.

Dabei zeigt sich auch, dass der Begriffs der Individualitdt von der Gesellschaft
abhingt, die in Form von Erziehung auf ihre Herausbildung einwirkt. Zur Bildung
erklért er:

,Deine Erzieher vermdgen nichts zu sein als deine Befreier. Und das ist das
Geheimnis aller Bildung: sie verleiht nicht kiinstliche Gliedmafen, wachser-
ne Nasen im bebrillte Augen - vielmehr ist das, was diese Gaben zu geben
vermoéchte, nur das Afterbild der Erziehung. Sondern Befreiung ist die, Weg-
radumung alles Unkrauts, Schuttwerks, Gewlirms, das die zarten Keime der
Pflanzen antasten will, Ausstromung von Licht und Wéarme, liebevolles Nie-
derrauschen nachtlichen Regens, sie ist die Nachahmung und Anbetung der
Natur, wo diese mutterlich und barmherzig gesinnt ist, sie ist Vollendung der
Natur, wenn sie ihren grausamen und unbarmherzigen Anfallen vorbeugt und
sie zum Guten wendet, wenn sie (ber die Ausserungen ihr stiefmitterlichen
Gesinnung und ihres traurigen Unverstandes einen Schleier deckt” (ebd.:
341).

Im zweiten Buch von ,,Menschliches, Allzumenschliches* schreibt Nietzsche in
Spruch 366:

»»Wolle ein Selbst. - Die thatigen erfolgreichen Naturen handeln nicht nach
dem Spruche ,kenne dich selbst’, sondern wie als ob ihnen der Befehl vor-
schwebte: wolle ein Selbst, so wirst du ein Selbst. - Das Schicksal scheint
ihnen immer noch die Wahl gelassen zu haben; wéahrend die Unthatigen und
Beschaulichen darlber nachsinnen, wie sie jenes Eine Mal, beim Eintritt in’s
Leben gewahlt haben (MAM II: 524).

In der ,,Morgenrothe® erklért Nietzsche: ,,,Erkenne dich selbst® ist die ganze Wis-
senschaft. — Erst am Ende der Erkenntnis aller Dinge wird der Mensch sich selber
erkannt haben. Denn die Dinge sind nur die Grianzen des Menschen® (M: 53).

In der ,,Frohlichen Wissenschaft® verbindet Friedrich Nietzsche in Aphoris-
mus 270 diese Idee mit dem Gewissen: ,,Was sagt dein Gewissen? — ,Du sollst
der werden, der du bist.“ (FW: 519). Diese Form der Selbsterkenntnis findet sich
auch im Zarathustra im Gleichnis ,,Von den drei Verwandlungen* wieder: ,,Drei
Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum Kamele wird, und

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

145


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

RADIKALE INDIVIDUALITAT

zum Lowen das Kamel, und zum Kinde zuletzt der Lowe* (Z I: 29). Angefangen
beim Kamel — dem Sinnbild des beladenen Menschen — entwickelt sich die souve-
réane Individualitdt tiber die Gestalt des Léwen hin zum Kind. Carl Siegel deutete
den Lowen als ,,Auflehnung und befreiende Kritik* (Siegel 1938: 32). Aus dem
,»Du sollst” — dem Kamel — wird das ,,Ich will“ — der Lowe. Der eigene Wille stellt
hier also auch eine Form der Befreiung dar.

»,Neue Werthe zu schaffen - das vermag auch der Léwe noch nicht: aber Frei-
heit sich schaffen zu neuem Schaffen - das vermag die Macht des Léwen.
Freiheit sich schaffen und ein heiliges Nein auch vor der Pflicht: dazu, meine
Bruder, bedarf es des Lowen“ (vgl. Z I: 30).

Thre Vollendung erfihrt die Wandlung aber erst im Kind. ,,Unschuld ist das Kind
und Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste
Bewegung, ein heiliges Ja-sagen (ebd.: 31). Das Kind symbolisiert nach Sie-
gel ,.ein selbstdndiges Neubeginnen und Schaffen* (ebd.: 32). Annemarie Pieper
schrieb tber die drei Wandlungen:

,Es ist die Geschichte des Geistes, die stufenweise Uber drei ,Materiali-
sierungen’ erfolgt, von denen die erste, die Verwandlung zum Kamel, das
Selbstverstandnis der abendlédndischen Tradition charakterisiert. Auf der
zweiten Stufe, der des Lowen, befindet sich Zarathustra als Kritiker der
traditionellen Werte, und die dritte Stufe, die des Kindes, verweist auf den
Ubermenschen als die noch ausstehende Verwandlung“ (Pieper 1990: 111).

Mario Svendsen argumentierte dhnlich:

»,Es mag der Eindruck entstanden sein, dass die Entwicklung zum autono-
men Individuum, dem Ubermenschen, in einer schnurgeraden Linie erfolgt.
Es sind vielmehr verschiedene Stadien, durch die der Mensch hindurchge-
hen muss. Nietzsche hat im ,Zarathustra‘ drei Stufen geschildert, auf denen
sich der sich entwickelnde Mensch befindet: 1. Abhangigkeit von Autoritaten
und Meistern wie das Kamel, beladen mit einer Menge Du sollst; 2. Losrei-
en von diesen, Erkdmpfen der Freiheit ,von‘ wie der Léwe, der sein Ich will
entdeckt hat; 3. Hinwendung zu den eigenen Werten und endglltigen Zielen
als Freiheit ,zu* wie das Kind in seiner wiederhergestellten Spontanitat im
Spiel des Schaffens” (Svendsen 2005: 72).

Beatrix Himmelmann interpretierte diesen Abschnitt als ein ,,Pladoyer fiir Selbst-
verantwortung, Selbstiiberwindung und Selbstgesetzgebung” (Himmelmann
2000: 22).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Zarathustra selbst hat noch nicht die hochste Stufe erreicht. Im zweiten Buch
heiflt es: ,,Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: ,Du musst noch Kind werden
und ohne Scham** (Z II: 189). Das Kind tritt an spéterer Stelle wiederholt als
Schaffender auf. ,,Dass der Schaffende selber das Kind sei, das neu geboren wer-
de, dazu muss er auch die Gebérerin sein wollen und der Schmerz der Gebéarerin
(ebd.: 111). Einen Kontrapunkt zu diesen Ansichten stellt der Aphorismus 119 im
zweiten Buch der ,,Morgenrthe® dar, ,,Erleben und Erdichten®:

Wie weit einer seine Selbstkenntnis auch treiben mag. Nichts kann doch
unvollstandiger sein, als das Bild der gesamten Triebe, die sein Wesen cons-
tiuiren. Kaum dass er die groberen beim Namen nennen kann: ihre Zahl und
Starke, ihre Ebbe und Fluth, ihr Spiel und Widerspiel unter einander, und vor
Allem die Gesetze ihrer Ernahrung bleiben ihm ganz unbekannt“ (M: 111).

In dieser Aussage zeigt sich wiederum eine potentielle Paradoxie in Nietzsches
Denken, da er die hiufig beschworene Selbsterkenntnis als Prinzip negiert.

2.4 DiE BEDEUTUNG DER KATEGORIE DES WILLENS

Die Auseinandersetzung mit dem ,,Willen® ist ebenfalls ein zentrales Element im
Werk Nietzsches und nicht zuletzt durch seine intensive Auseinandersetzung mit
der Philosophie Arthur Schopenhauers geprégt, dessen Hauptwerk ,,Die Welt als
Wille und Vorstellung* bereits die Bedeutung dieses Konzeptes im Titel aufzeigt.
Schopenhauer hatte den Willen als Primat in seiner Gedankenwelt konstituiert.
Nietzsches Fokussierung auf die Bedeutung des Willens zeigt auch die umfas-
sende Rezeption des Schlagwortes ,,Wille zur Macht**®, das Nietzsche urspriing-
lich als Titel fiir eine Schrift geplant hatte. Im folgenden werde ich mich auf die
philosophische Frage nach der Willensfreiheit konzentrieren, da sie fiir die Her-
ausbildung von Individualitit einen besonderen Stellenwert besitzt. Patricia Purt-
schert schrieb in ihrer Untersuchung ,,Grenzfiguren® iiber den Zusammenhang des
Willens mit der Konstituierung des Subjekts: ,,Wie Hegel greift auch Nietzsche
die Vorstellung eines Subjekts auf, das sich in der Riickwendung auf sich selbst
konstituiert: Das moderne Subjekt entsteht durch die Riickwendung des Willens
als , Verinnerlichung‘ des Menschen* (Purtschert 2006: 125).

Die Lehre einer neuen Art des Willens thematisiert Nietzsche auch explizit im
Auftakt zu seinem Hauptwerk ,,Also sprach Zarathustra® (vgl. Z I: 37).

Der nidheren Analyse mochte ich zwei Aussagen von Roland Duhamel und
Michael Meyer voranstellen, um den weiteren Rahmen der Untersuchung abzu-

35 | In seiner Schrift ,Genealogie der Moral“ definiert Friedrich Nietzsche
dieses Schlagwort als ,Instinkt der Freiheit* (GM: 326).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

147


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

RADIKALE INDIVIDUALITAT

stecken. Roland Duhamel schrieb in ,,Nietzsches Zarathustra, Mystiker des Nihi-
lismus‘“:

»[Nietzsche nimmt] gegen den klassischen, d.h. freien, Willensbegriff Stel-
lung, der unsere Handlungen als Folgen bewufiter intellektueller Operatio-
nen verstanden wissen wollte. Bei Nietzsche ist die Handlung mit dem Willen
identisch und setzt sich der Wille agierend durch” (Duhamel 1991: 108f.).

Michael Meyer erléduterte in ,,Willensverneinung und Lebensbejahung* hingegen:

»Nietzsches Vorstellung zur Willensfreiheit grinden sich im Gegensatz zum
Monismus auf die Dominanz des Leibes Uber die Seele. Der Leib bildet den
unmittelbaren und ungeteilten Bezugspunkt des Dasein, welcher der Erde
als Statte raumlicher und zeitlicher Bestimmung zugehort. [...] Nietzsches
Freiheitsbegriff zielt nicht auf eine metaphysische Eigenschaft des Willens,
sondern auf die im Schaffen zu erlangende Eigenverantwortlichkeit. Im Pro-
zefd des Schaffens erscheint die Freiheit gleichbedeutend mit Selbstbestim-
mung. Sie grindet sich als Interpretation der Welt auf die Selbstiberwin-
dung und verweist so auf den Begriff des Ubermenschen“ (Meyer 1998: 61).

Die menschliche Selbstiiberwindung hin zum sinnbildlichen Ubermenschen ist im
Werk Nietzsches in erster Linie eine Willensfrage, d.h., sie ist an eine voluntaristi-
sche Komponente gebunden. Der Wille ist zudem an den Gedanken des Schaffens
gekoppelt, eines der Grundmerkmale souverdner Individualitét bei Nietzsche.

Im dritten Buch der ,,Fréhlichen Wissenschaft® erldutert er den Willen unter
der Uberschrift ,,Nachwirkung der #ltesten Religiositit:

,Jeder Gedankenlose meint, der Wille sei das allein Wirkende; Wollen sei
etwas Einfaches, schlechthin Gegebenes, Unableitbares, An-Sich-Verstand-
liches. [...] Der Wille ist ihm eine magisch wirkende Kraft: der Glaube an den
Willen, als an die Ursache von Wirkungen, ist der Glaube an magisch wirken-
de Krafte* (FW: 482).

Weiterhin schreibt er unter dem Titel ,,Die Gldubigen und ihr Bediirfnis nach Glau-
ben®: ,,Der Glaube ist immer dort am meisten begehrt, am dringlichsten nothig,
wo es an Willen fehlt: denn der Wille ist, als Affekt des Befehls, das entscheidende
Abzeichen der Selbstherrlichkeit und Kraft (ebd.: 582). Unter der Uberschrift
,,von den Vorurtheilen der Philosophen® in ,,Jenseits von Gut und Bése* schreibt
Nietzsche erneut:

»Die Philosophen pflegen vom Willen zu reden, wie als ob er die bekannteste
Sache von der Welt sei; ja Schopenhauer gab zu verstehen, der Wille allein

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

sei uns eigentlich bekannt, ganz und gar bekannt, ohne Abzug und Zuthat
bekannt. Aber es diinkt mich immer wieder, dass Schopenhauer auch in die-
sem Falle nur gethan hat, was Philosophen eben zu thun pflegen: dass er ein
Volks-Vorurtheil Gbernommen und Ubertrieben hat“ (JGB: 31f.).

Diese Passagen verdeutlichen die unterschiedlichen Ebenen, auf denen sich Nietz-
sche mit der Frage nach der Existenz eines freien Willens auseinandersetzt. Be-
reits in der ,,Geburt der Tragddie* duBert sich Nietzsche erstmals iiber den Willen.
Indem er die beiden Kategorien ,,Wille* und ,,Vorstellung* von Schopenhauer
iibernimmt, rechnet er den Willen der apollinischen Seite innerhalb der Gegen-
iiberstellung von Apollo/Dionysos zu: ,,So ungestiim verlangt, auf der apollini-
schen Stufe, der ,Wille‘ nach seinem Dasein, so eins fiihlt sich der homerische
Mensch mit ihm, dass selbst die Klage zu seinem Preislied wird* (GT: 37). Erst
mit dem Willen kann ein Individuum seine Individualitit herausbilden. Seine Ne-
gation des freien Willens zu Gunsten einer materialistisch geprigten These der
Determiniertheit des Willens bringt ihn in die Néhe der Argumentationsmuster
von D. A. F. de Sade und der klassischen franzosischen Materialisten wie La Mett-
rie und Baron Holbach. Auffillig ist, dass Nietzsche in seinem Werk keine strin-
gente Auseinandersetzung mit der Konzeption pflegt, sondern wiederholt seine
Position wechselt. Denn obwohl er einerseits Willensfreiheit wiederholt negiert,
benétigt er andererseits diese bzw. ein Aquivalent, um sein Konzept von Individu-
alitéit zu bestimmen. Im kommenden werde ich dies konkret am Terminus ,,freier
Wille* darlegen.

2.4.1 Der ,freie Wille“

36 und In-

Simon May verwies auf den Zusammenhang zwischen ,,freiem Willen
dividualitit bei Nietzsche: ,,,Freedom of will* — which, for him, means mastery of
ourselves thus of circumstances® (May 1999: 21). Diese Aussage von May ver-
deutlicht die Bedeutung der Freiheit des Willens fiir die Konstruktion der Indivi-
dualitét bei Nietzsche — unter Ausklammerung der wiederholten, philosophischen
Auseinandersetzung mit diesem Konzept.

In der Vorrede zu ,,Menschliches, Allzumenschliches erwihnt er die Idee des

freien Willens erstmals.

36 | In der akademischen Verwendung wird ,Wille“ meist mit ,freiem Willen*
gleichgesetzt. Ich halte aber bezogen auf die Untersuchung des Konstrukts
vom Willen eine Unterscheidung vom Willen allgemein und dem Konzept vom
Lfreien Willen“ fur notwendig, um Nietzsches Begriffsbestimmungen deutlich
herauszuarbeiten.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

149


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

RADIKALE INDIVIDUALITAT

,Sie [die grofe Loslésung] ist eine Krankheit zugleich, die den Menschen
zerstoren kann, dieser erste Aufbruch von Kraft und Willen zur Selbstbe-
stimmung, Selbst-Werthsetzung, dieser Wille zum freien Willen: und wie viel
Krankheit drickt sich an den wilden Versuchen und Seltsamkeiten aus, mit
denen der Befreite, Losgeldste sich nunmehr seine Herrschaft Gber die Din-
ge zu beweisen sucht!“ (MAM I: 16f.).

An spiterer Stelle negiert er dagegen indirekt die Auffassung vom freien Willens.
So schreibt er tiber die ,,Grundfragen der Metaphysik*:

~Am fernsten liegt fur jene Urstufe des Logischen der Gedanke an Causali-
tat: ja jetzt noch meinen wir im Grunde, alle Empfindungen und Handlungen
seien Acte des freien Willens; [...] der Glaube an die Freiheit des Willens ist
ein urspringlicher Irrthum alles Organischen, so alt, als die Regungen des
Logischen in ihm existieren (ebd.: 39f.).

Am Beispiel eines Wasserfalls veranschaulicht Nietzsche in Aphorismus 105 noch
einmal seine diesbeziigliche Sicht.

,Beim Anblick eines Wasserfalls meinen wir in den zahllosen Biegungen,
Schlangelungen, Brechungen der Wellen Freiheit des Willens und Belieben
zu sehen; aber Alles ist nothwendig, jede Bewegung mathematisch auszu-
rechnen. So ist es auch bei den menschlichen Handlungen; man musste jede
einzelne Handlung vorher ausrechnen kénnen, wenn man allwissend ware,
ebenso jeden Fortschritt der Erkenntnis, jeden Irrthum, jede Bosheit. Der
Handelnde selbst steckt freilich in der lllusion der Willkir; wenn in einem
Augenblick das Rad der Welt still stdnde und ein allwissender, rechnender
Verstand da ware, um ein allwissender, rechnender Verstand da ware, um
diese Pausen zu beniltzen, so kdnnte er bis in die fernsten Zeiten die Zu-
kunft jedes Wesens weitererzahlen und jede Spur bezeichnen, auf der jenes
Rad noch rollen wird. Die Tauschung des Handelnden Uber sich, Annahme
des freien Willens, gehoért mit hinein in diesen auszurechnenden Mechanis-
mus* (ebd.: 103).

An die Stelle des freien Willens setzt er die natiirliche Determiniertheit jeglichen
Handelns, die sich mathematisch durchdringen ldsst und rein materialistische
Zuge tragt. In Aphorismus 100 schreibt er {iber die Wahrnehmung ,,boser Taten*:
,,Die bosen Handlungen, welche uns jetzt am meisten empdoren, beruhen auf dem
Irrthume, dass der Andere, welcher sie uns zufiigt, freien Willen habe, also dass es
in seinem Belieben gelegen habe, uns dies Schlimme anzutun“ (ebd.: 86). Unter
der Uberschrift ,,Macht ohne Siege* schreibt Nietzsche: ,,Die stérkste Erkenntnis
(die von der volligen Unfreiheit des menschlichen Willens) ist doch die drmste

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

an Erfolgen: denn sie hat immer den starksten Gegner, die menschliche Eitelkeit
(MAM 1I: 401). In ,,Der Wanderer und sein Schatten®, dem Anhang zum zweiten
Teil von ,,Menschliches, Allzumenschliches®, postuliert Nietzsche in Aphorismus
9 tiber den Ursprung der Lehre vom freien Willen: ,,Die Lehre von der Freiheit des
Willens ist eine Erfindung herrschender Stéinde* (ebd., WS: 545). Im anschlie3en-
den Paragraphen heif3t es: ,,,Freiheit des Willens‘ heisst eigentlich Nichts weiter,
als keine neuen Fesseln fithlen (ebd.: 546). In seinen Augen ist er ein Grundirrtum
der Menschheit (vgl. ebd.: 547). Einen Nachweis bleibt Nietzsche an dieser Stelle
schuldig. Es lésst sich allerdings eine Dekonstruktion des Konzeptes vom freien
Willen als Hirngespinst herauslesen, die er wiederholt in der Schrift ,,Menschli-
ches, Allzumenschliches* untermauert. Der freie Wille ist demnach lediglich ein
theologisches Konstrukt und ein Produkt menschlicher Eitelkeit. An spéterer Stel-
le erldutert Nietzsche, worin er die Grundlage dieses Konstruktes sieht:

,Die Angst welche die Meisten vor der Lehre des Unfreiheit des Willens ha-
ben, ist die Angst vor dem Turkenfatalismus: die meinen der Mensch werde
schwaéchlich, resigniert und mit gefalteten Handen vor der Zukunft stehen,
weil er an ihr nichts zu verandern vermége: oder aber, er werde seinen vollen
Launenhaftigkeit die Zigel schiessen lassen, weil auch durch diese das ein-
mal bestimmte nicht schlimmer werden kdnnte® (ebd.: 580).

Unter dem Aspekt des Richtens zieht Nietzsche in ,,Der Wanderer und sein Schat-
ten* noch einmal den freien Willen heran und verkniipft ihn mit seinen Uberle-
gungen zur Strafrechtsfrage:

,0b die Anhanger der Lehre vom freien Willen strafen dirfen? [...] Jene Vo-
raussetzung, die man beim strafwlrdigen Verbrecher macht, dass er seine
Vernunft absichtlich verleugnet habe - gerade sie ist bei der Annahme des
[freien Willens' unaufgehoben. Ihr diirft nicht strafen, ihr Anhanger der Lehre
vom ,freien Willen’, nach euren eigenen Grundséatzen nicht! - Diese sind
aber im Grunde Nichts, als eine sehr wunderliche Begriffs-Mythologie; und
das Huhn, welches sie ausgebritet hat, hat abseits von aller Wirklichkeit auf
seinen Eiern gesessen“ (MAM II: 557f.).

Wenn er wie an dieser Stelle den freien Willen negiert, leugnet er damit auch
die Selbstverantwortlichkeit des Individuums. Durch den Riickgriff auf den das
menschliche Handeln leitenden Determinismus wird das Individuum entmiindigt.
Es kann nicht mehr frei {iber das eigene Handeln und seine Konsequenzen ent-
scheiden.

In der ,,G6tzen-Dammerung™ schreibt Nietzsche beziiglich des freien Willens
unter der Uberschrift , JIrrthum vom freien Willen: ,,Wir haben heute kein Mitleid
mehr mit dem Begriff ,freier Wille: wir wissen nur zu gut, was er ist — das anrii-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

151


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

RADIKALE INDIVIDUALITAT

chigste Theologen-Kunststiick, das es giebt, zum Zweck, die Menschheit in ihrem
Sinne, verantwortlich zu machen...”“ (GD: 95). Weiterhin spricht er aber auch von
(ebd.: 85), wobei er den Terminus ,,freier Wil-

1373

,erreichter ,Freiheit des Willens
le* nur in Anfithrungszeichen verwendet, die darauf hinweisen, dass er den Termi-
nus generell in Frage stellt. Dabei stellt er erneut die Frage nach dem Gesetz und
der Behandlung des Verbrechers (vgl. auch: Kapitel 2.8 der vorliegenden Arbeit).
Unter der Uberschrift ,,Herden-Gewissenbiss* schreibt er:

,Damals [in den ldngsten und fernsten Zeiten der Menschheit] hatte der
[freie Wille* das bése Gewissen in seiner nachsten Nachbarschaft: und je
unfreier man handelte, je mehr der Heerden-Instinct und nicht der person-
liche Sinn aus der Handlung sprach, um so moralischer schatzte man sich”
(FW: 475f.).

Diese Passage verdeutlicht die Verbindung von Moral und Willensfreiheit, wobei
er Willensfreiheit auf die christlich-theologische Auffassung reduziert. In ,,Genea-
logie der Moral“ schreibt er hingegen: ,,Ist heute noch genug Stolz, Wagniss, Tap-
ferkeit, Selbstgewissheit, Wille des Geistes, Wille zur Verantwortlichkeit, Freiheit
des Willens vorhanden, dass wirklich nunmehr auf Erden ,der Philosoph® — mog-
lich ist?...“ (GM: 361). An dieser Stelle bricht er mit seinen vorherigen Bestre-
bungen einer Dekonstruktion des freien Willens. Der Aphorismus deutet eher auf
eine Bejahung des Konzeptes vom ,,Freien Willen“ hin, als einer Voraussetzung
fur die Hoherentwicklung des Menschen. In seiner Schrift ,,Jenseits von Gut und
Bose® bestreitet er dann wiederholt die Existenz eines ,,freien Willens* im Zuge
des ersten Hauptstiickes ,,Von den Vorurtheilen der Philosophen®. Im Aphorismus
18 erklart Nietzsche:

»An einer Theorie ist wahrhaftig nicht ihr geringster Reiz, dass sie wider-
legbar ist: gerade damit zieht sie feinere Kdpfe an. Es scheint, dass die
hundertfach widerlegte Theorie vom ,freien Willen* ihre Fortdauer nur noch
diesem Reize verdankt -: immer wieder kommt Jemand und fUhlt sich stark
genug, sie zu widerlegen” (JGB: 31).

Im darauf folgenden Aphorismus tituliert Nietzsche das Konzept als ,,Uberlegen-
heits-Affekt™ und stellt einen Bezug zu Schopenhauer her. Nietzsche deklariert:

,Das Verlangen nach ,Freiheit des Willens’, in jenem metaphysischen Su-
perlativ-Verstande, wie er leider noch immer in den Kopfen der Halb-Unter-
richteten herrscht, das Verlangen, die ganze und letztendliche Verantwort-
lichkeit fir seine Handlungen selbst zu tragen und Gott, Welt, Vorfahren,
Zufall, Gesellschaft davon zu entlasten, ist namlich nichts Geringeres, als
eben jene causa sui zu sein und, mit einer mehr als Minchhausen’schen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Verwegenheit, sich selbst aus dem Sumpf des Nichts an den Haaren in’s Da-
sein zu ziehen [...] Und Uberhaupt wird, wenn ich recht beobachtet habe, von
zwei entgegengesetzten Seiten aus, aber immer auf eine tief persdnliche
Weise die ,Unfreiheit des Willens’ als Problem gefasst: die Einen wollen um
keinen Preis ihre Verantwortlichkeit’, den Glauben an sich, das personliche
Anrecht auf ihr Verdienst fahren lassen (die eitlen Rassen gehéren dahin -);
die Anderen wollen umgekehrt nichts verantworten, an nichts Schuld sein
und verlangen, aus einer innerlichen Selbstverachtung heraus, sich selbst
irgendwo abwalzen zu kénnen”“ (ebd.: 35f.).

Das Postulat des ,,freien Willens® ist fiir Nietzsche somit an die Frage nach der
Ubernahme von (Selbst-)Verantwortung gekoppelt, was wiederum in den Bereich
der Individualitit hineinreicht. Im ,,Fall Wagner* spricht er dem Komponisten den
freien Willen per se ab (vgl. FaWa: 27).

An den Ausfiithrungen zeigt sich bereits, dass vor allem in der mittleren Schaf-
fensperiode Nietzsches, in der er sich noch als Schiiler Schopenhauers sah, der
freie Wille ein wichtiges Thema fuir ihn darstellte — vor allem in der Zeit von
,,Menschliches, Allzumenschliches™ (1876/1880). In dieser Zeit bestreitet er wie-
derum kategorisch die Existenz eines freien Willens. Wolfgang Jordan begriindete
Nietzsches Ablehnung der Willensfreiheit mit dessen Loslosung von Schopen-
hauer:

.Wo Willensfreiheit ein zentrales Moment der christlichen Moral oder der
Kantianisch-Schopenhauerschen Philosophie ist, wird sie bei Nietzsche
einerseits scharfsten Attacken ausgesetzt. Andererseits wird diese Auflo-
sung tradierter Vorstellungen von Willensfreiheit selber von Nietzsche als
Befreiung empfunden. Seine Zielvorstellungen nehmen dann einen quasi
mystischen Charakter an, der Gber den Modus von Willensfreiheit hinausge-
hen will und schliefllich das Individuum vollstandig vom Willen befreit sehen
mochte. Der ,genitivus subjectivus’ in Willenfreiheit schldgt um in einen ,ge-
nitivus objectivus®, wo nicht I&nger von der Freiheit des Willens, sondern von
der Freiheit vom Willen die Rede ist“ (Jordan 2006: 295).

Vor diesem Hintergrund ist die Auseinandersetzung mit der Frage der Willensfrei-
heit an diejenige mit der christlichen Religion gebunden.

Einen Einfluss auf Nietzsches Sicht der Willensfreiheit konnte auch sein enger
Freund Paul Rée gehabt haben, der ebenfalls ein begeisterter Schopenhauer-An-
hénger war. In seiner 1885 publizierten Schrift ,,Die Illusion der Willensfreiheit.
Thre Ursachen und ihre Folgen® vertrat er dhnliche Ansichten.’” Unterteilt in drei

37 | Zu einer anderen Schrift von Rée - ,Der Ursprung der moralischen
Empfindungen“ [1877] - nimmt Nietzsche in der ,Genealogie der Moral“

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

153


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Passagen versuchte Rée die Determiniertheit des Willens nachzuweisen. Sein
Ausgangspunkt ist dabei die folgende Uberlegung:

~Der Wille ist nicht frei, bedeutet: er ist nicht frei - vom Kausalgesetz. Jedem
Willensact geht vielmehr ein zureichender Grund voran. Ohne einen solchen
kann der Willensact nicht eintreten, und ist der zureichende Grund da, dann
muss der Willensact eintreten” (Rée 1885: 1).

Ahnliche Uberlegungen finden sich im Werk Nietzsches wieder. Zudem spricht
die enge Freundschaft der beiden Ménner fiir die gegenseitige geistige Beein-
flussung, die sich in den oben zitierten Gedankengiangen wiedererkennen lésst.
Damit lieBe sich neben Schopenhauer Rée als weiterer Einfluss auf Nietzsches
Wahrnehmung des Willens nennen — ebenso wie auf eine sich wandelnde Sicht
der Thematik.

2.5 DIE BEDEUTUNG DER MORAL FUR DIE
KONSTRUKTION DES ,,SOUVERANEN INDIVIDUUMS*

Die Moral schafft als normatives Regelsystem eine Grundlage fiir gesellschaft-
liche Interaktion und bietet einen wichtigen Grundpfeiler fiir die Herausbildung
einer kollektiven Identitdt. Sie ist also ein wichtiges Bindeglied der individuellen
Krifte in einer Gesellschaft. Vor diesem Hintergrund ist Moral per se an den An-
spruch einer Allgemeingiiltigkeit gekoppelt — nicht immer einer ,,universellen®,
zumindest aber inter-individuellen —, der sich die Interessen des Individuums bis
zu einem gewissen Grad unterzuordnen haben. Es gilt daher, die Bedeutung der
Moral fiir die Konstruktion souverdner Individualitdt bzw. ihr Verhiltnis zum
Individualismus auszuloten. Moral erscheint Nietzsche in ,,Menschliches, Allzu-
menschliches* als ,,Nothliige* (MAM I: 64), spéter — in der Schrift ,,Der Fall Wag-
ner” — gar als das ,,verarmte Leben, der Wille zum Ende, die grosse Miidigkeit*
(FaWa: 12). Allgemein war die Auseinandersetzung mit Fragen der Moral von
groBter Bedeutung fiir ihn. Er ist daher aber mehr als der grof3e ,,Unmoralische®,
als der er wiederholt in der Sekundirliteratur verteufelt wird. In ,,Jenseits von Gut
und Bose schreibt Nietzsche:

»Jede Moral ist, im Gegensatz zum laisser aller, ein Stuck Tyrannei gegen die
,Natur’, auch gegen die Vernunft‘: das ist aber noch kein Einwand gegen sie,

Stellung (vgl. GM: 250, vgl. auch: ebd.: 254). Sie entstand in der Phase enger
Freundschaft der beiden Manner. Die Schrift ,Die lllusion der Willensfreiheit”
wird an keiner Stelle in seinem Werk erwahnt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

man muisste denn selbst schon wieder von irgend einer Moral aus dekretie-
ren, dass alle Art Tyrannei und Unvernunft unerlaubt sei“ (JGB: 108).

Die Rolle der Moral in der Gesellschaft thematisiert Nietzsche in ,,Menschliches,
Allzumenschliches*:

»,Stufen der Moral. - Moral ist zunachst ein Mittel, die Gemeinde Uberhaupt
zu erhalten und den Untergang von ihr abzuwehren; so dann ist sie ein Mittel,
die Gemeinde auf einer gewissen HOhe und in gewisser Glte zu erhalten.
lhre Motive sind Furcht und Hoffnung: und zwar um so derbere, méachtigere,
grobere als der Hang zum Verkehrten, Einseitigen, Persdnlichen noch sehr
stark sind. [...] Weitere Stufen der Moral und also Mittel zum bezeichneten
Zwecke sind die Befehle eines Gottes (wie das mosaische Gesetz); noch
weitere und hohere die Befehle eines absoluten Pflichtbegriffs mit dem ,du
sollst’, - Alles noch ziemlich grob zugehauene, aber breite Stufen, weil die
Menschen auf die feineren, schmaleren, ihren Fuss noch nicht zu setzen
wissen“ (MAM I1: 573).

Thre Funktion fiir die Rangordnung der Triebe zeigt Nietzsche in der ,,Fréhlichen
Wissenschaft™ auf:

,Heerden-Instinct. - Wo wir eine Moral antreffen, da finden wir eine Abschat-
zung und Rangordnung der menschlichen Triebe und Handlungen. Diese
Schatzungen und Rangordnungen sind immer der Ausdruck der BedUrfnisse
einer Gemeinde und Heerde: Das, was ihr am ersten frommt - und am zwei-
ten und dritten -, das ist auch der oberste Maasstab fir den Werth aller
Einzelnen. Mit der Moral wird der Einzelne angeleitet, Function der Heerde zu
sein und nur als Function sich Werth zuzuschreiben® (FW: 474f.).

Die Moral ist damit evident bestimmend fiir die individuelle Handlungsethik des
Ubermenschen. Die besondere Bedeutung der Moral fiir die Philosophie Nietz-
sches wird auch anhand des Abschnitts ,,Moral als Widernatur in der ,,Gotzen-
Dammerung® deutlich:

»Moral, wie sie bisher verstanden worden ist - wie sie zuletzt noch von Scho-
penhauer formulirt wurde als ,Verneinung des Willens zum Leben* - ist der
décadence-Instinkt selbst, der aus sich einen Imperativ macht: sie sagt:
,geh zu Grunde!* - sie ist das Urtheil Verurtheilter...“ (GD: 86)38.

38 | Diese Aussage verweist auf Schopenhauer.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

155


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Diesen Imperativ sieht er ein paar Seiten spiter explizit auch in der christlichen
Moral: ,,Die christliche Moral ist ein Befehl (ebd.: 114). Insgesamt ldsst sich
Nietzsches Auseinandersetzung mit der folgenden Definition fassen, die aus der
,,Gotzen-Ddmmerung* stammt:

,Jeder Naturalismus in der Moral, das heisst jede gesunde Moral ist von
einem Instinkt des Lebens beherrscht, - irgendein Gebot des Lebens wird
mit einem bestimmten Kanon von ,Soll* und ,Soll nicht* erfullt, irgend eine
Hemmung und Feindseeligkeit auf dem Wege des Lebens wird damit bei Sei-
te geschafft. Die widernaturliche Moral, das heif3t fast jede Moral, die bisher
gelehrt, verehrt und gepredigt worden ist, wendet sich umgekehrt gerade
gegen die Instinkte des Lebens, - sie ist eine bald heimliche, bald laute und
freche Verutheilung dieser Instinkte“ (GD: 85).

Mit dieser Schirfe thematisiert Nietzsche die Moral wiederholt. (Christliche) Mo-
ral stellt fiir ihn eine Form der Lebensverneinung dar. Gegen diese wenden sich
seine philosophischen Anfeindungen.

Auf die Bedeutung des Nietzscheanischen Individualitdtskonzeptes fiir die Kri-
tik an der Moral wies bereits Randall Havas in seiner Untersuchung ,,Nietzsche‘s
Genealogy* im fiinften Kapitel ,,The individual and the herd* hin: ,,Nietzsche
maintains that morality is hostile to the very idea of individuality. And it is in
this context, [ believe, that his ostensibly positive conception of the individual is
most clearly presented” (Havas 1995: 182). Mark Warren schrieb iiber Nietzsches
Moralkritik:

.These intentions become clear when we examine Nietzsche’s reasons for
attacking Christian morality, essential aspects of which are carried into mo-
dernist utilitarian an Kantian ethics. He was not interested in defending the
desires and passions of individuals against right action. Rather he was de-
fending what | called in chapter 2 the ,third nature’ of individuality against
social moralities of the sort that deprive the individual of capacities for agen-
cy. Put simply, Nietzsche objects to the ideological functions of most social
moralities” (Warren 1988: 170).

Den ,,souverdnen Menschen® mit seiner selbstidndigen, sich selbst bestimmenden
Individualitét, dessen Entstehungsgeschichte Nietzsche in seinem Werk ,,Jenseits
von Gut und Bose“ behandelte, stellte auch Volker Gerhardt in seinem Essay
»Selbstbegriindung. Nietzsches Moral der Individualitit” ins Zentrum seiner Be-
trachtung. Die Moral wird demnach durch eine ,,Anstrengung der Selbsterkennt-
nis [...], eine Verfeinerung der Selbstreflexion iiberwunden (Gerhardt 1992: 33).
,Der ,freigewordene Mensch’, das ist der Geist, der sich selbst beftreit, er achtet
nur bedingt auf die Handlungsfolgen; sein Maf} liegt im eigenen Anspruch. Darin

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

mag er ,libersittlich® sein, aber er wird dadurch eigentlich erst — moralisch® (ebd.:
36). Dieses souveriane Individuum umschrieb Gerhardt wie folgt:

,Das ,souveraine Individuum’, der ,freie Geist’, ist allein sich selbst verant-
wortlich; das ,autonome Ubersittliche Individuum* hat die grofle Befreiung’
hinter sich, und es hat sowohl die ,alte Moral* (d.i. die ,Sittlichkeit der Sitte’)
wie auch ,Gott’ als eine Ablenkung von sich und seinem Leben erkannt. Nach
dem Tod Gottes kann der Grund der Verbindlichkeit, wenn Uberhaupt, nur
noch im Individuum selbst gefunden werden“ (ebd.: 40).

Nietzsche selbst definiert Moral in ,,Ecce Homo* mit den Worten: ,,Moral — die
Idiosynkrasie von décadents, mit der Hinterabsicht, sich am Leben zu richen —
und mit Erfolg® (EH: 373). Der Begriff der Ethik hingegen taucht in seinem Werk
nicht auf.

Auch in der ,,Frohlichen Wissenschaft” zeigt er den Konflikt von Individuali-
tit und Moral auf:

»,Moral als Problem. - Der Mangel an Person racht sich Uberall; eine ge-
schwéachte, dinne, ausgeldschte, sich selbst leugnende und verleugnende
Persénlichkeit taugt zu keinem guten Dinge mehr, - sie taugt am wenigsten
zur Philosophie. Die ,Selbstlosigkeit’ hat keinen Werth im Himmel und auf
Erden; die grossen Probleme verlangen alle die grosse Liebe, und dieser
sind nur die starken, runden, sicheren Geister fahig, die fest auf sich selbst
sitzen” (FW: 577).

Die Moral steht somit der Entwicklung einer souverdnen Individualitit entgegen.
In der ,,Morgenrdthe. Gedanken iiber die moralischen Vorurtheile®, mit der Nietz-
sche nach eigenen Angaben seinen Feldzug gegen die ,,Entselbstungs-Moral®
(EH: 332) fiihrt, schreibt er:

»Man wird moralisch, - nicht weil man moralisch ist! - Die Unterwerfung
unter die Moral kann sclavenhaft oder eitel oder eigennutzig oder resignirt
oder dumpf-schwarmerisch oder gedankenlos oder ein Act der Verzweifelung
sein, wie die Unterwerfung unter einen Fursten: an sich ist sie nichts Mora-
lisches” (M: 89).

Die Moral wird zu einer ,fixen Idee®, der sich der Mensch unterordnet und fiir
die er einen Teil seiner Individualitdt aufgibt. Moral als normatives System einer
Gesellschaft erscheint bei Nietzsche als eine Gefahr fiir die Individualitit. Er setzt
sie mit einer sklavenhaften Unterwerfung gleich und lehnt sie als romantisch-
verklart ab.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

157


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Neben dem Begriff der Moral gilt es verwandte Begriffe wie ,,Sitte, ,,Sittlich-
keit” und ,,(moralische) Tugend®, die ebenfalls im untersuchten Werk eine wich-
tige Rolle spielen, zu beleuchten. In ,,Menschliches, Allzumenschliches“ definiert
Nietzsche ,,Sitte* mit den Worten:

,Die Lust in der Sitte. - Eine wichtige Gattung der Lust und damit der Quelle
der Moralitat entsteht aus der Gewohnheit. Man thut das Gewohnte leich-
ter, besser, also lieber, man empfindet dabei eine Lust, und weiss aus der
Erfahrung, dass das Gewohnte sich bewdahrt hat, also nutzlich ist; eine Sitte
mit der sich leben Iasst, ist als heilsam, forderlich bewiesen, im Gegensatz
zu allen neuen, noch nicht bewahrten Versuche. Die Sitte ist demnach die
Vereinigung des Angenehmen und Nutzlichen, Uberdies macht sie kein Nach-
denken noéthig“ (MAM [: 94).

In der ,,Morgenrothe® spricht Nietzsche sich gegen die Sittlichkeit als eine Unter-
werfung unter eine tibergeordnete Instanz aus (vgl. M: 21-24). In diesem Kontext
bezieht er seine Kritik auch auf die Moral. An spéterer Stelle erklért er seine Hal-
tung gegeniiber der Sitte damit, dass es keine allgemeingiiltige Wahrheit gébe, die
eine Sitte begriinden konne (vgl. ebd.: 91). Wolfgang Kersting schrieb im ,,His-
torischen Worterbuch der Philosophie* unter dem Stichwort ,,Sitte* bezogen auf
Nietzsches Philosophie:

.Nietzsches These der Entwicklung von S. und Sittlichkeit der S. zur autono-
men Moral des Freigeistes wird durch eine informale Differenzierungs- und
Modernisierungsthese ersetzt, die den Grund gesellschaftlicher Modernisie-
rung im Prozef einer fortschreitenden Ausdifferenzierung eines urspringlich
homogenen religiésen, moralischen, rechtliche und gesellschaftliche Nor-
mierungen ungeschiedenen, beinhaltenden Ethos in die sich gegeneinander
sukzessiv verselbstandigenden Bereiche der auflerlich, mit Zwang bewahr-
ten Rechtsnormen der inneren Moralitat oder Sittlichkeit und der ebenfalls
wirksamen, mit diffus-anonymer-gesellschaftlicher Sanktion verbundenen
S. sieht” (Kersting 1995: 902).

Als Alternative zu Moral und Sitte entwirft Nietzsche ein Konzept von individu-
eller Ethik. Auf diesem Weg iiberwindet er auch die ihm héufig unterstellte ,,Her-
renmoral®, die als Instanz das Individuum einschrinken wiirde. Volker Gerhardt
verwies in seiner Studie ,,Die Moral des Immoralismus®“ auf den engen Zusam-
menhang von Moral und Ethik im Denken Nietzsches:

.Nietzsche hat dieser Differenzierung zwischen Ethik und Moral wenig
Aufmerksamkeit geschenkt. Er hat nicht gesehen, wie die moralische Fra-
ge durch die Verscharfung und Steigerung ethischer Anspriche durch das

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Individuum an sich entsteht. Deshalb entging ihm auch der enge Zusam-
menhang zwischen Moralitat und Individualitat, der es nicht nur verbietet,
sondern gerade zu unsinnig macht, beide in einen Gegensatz zu bringen*
(Gerhardt 1989: 436).

Ulrich Beck schrieb in seiner Studie ,,Was ist Globalisierung? in einem Exkurs
tiber Nietzsche und die Moral bezogen auf eine Individualisierung der Normen,
die in Nietzsches Position zum Vorschein kommen:

»,Zum einen pladiert er [Friedrich Nietzsche] fur eine Individualisierung der
Ideale: Der Einzelne wird zum Gesetzgeber, aber auch nur zum Gesetzgeber
seiner selbst. Die Individualisierung vollzieht also im Reich der Moral die
grotmogliche Verkleinerung der Maf3stébe. Diese gelten fir mich, nur fur
mich. So wird Moral als Selbst-, genauer: Nur-Selbst-Gesetzgebung moglich“
(Beck 1997b: 137).

Daraus folgte fiir ihn, auf die aktuelle Debatte libertragen:

,Die Individualisierung der Moral entspringt also keinem egoistischen Motiv.
Sie er6ffnet vielmehr die Chance flr eine globale Moral der Toleranz. So wird
nicht nur das Gesprach, sondern so etwas ,Hybrides’ wie interkulturelle Kri-
tik méglich: Selbstgesetzgebung in der Doppelbedeutung von Einschrankung
und Ausweitung macht kritik, macht konfliktfahig.

Fur Nietzsche 6ffnet die Selbstbegrenzung auf die Nur-Selbst-Gesetzgebung
den Blick, befreit - moéglicherweise - von zirkularen Fremdbildern, ermég-
licht einen experimentellen Erfahrungs- und Handlungsraum im Umgang mit
den Gewif3heiten der anderen.

Man kann Nietzsches Antworten auf die Frage, wie interkulturelle Kritik mog-
lich wird - stark vergrobernd - so fassen: Erst und nur Selbstgesetzgebung
und Selbstinfragestellung zusammengenommen 6ffnen und starken uns fur
Herausforderungen zwischennationalen Lebens” (ebd.: 138).

Dabei zeigt sich bereits ein moglicher Ankniipfungspunkt fir die eingangs ge-
stellte Frage nach den Moglichkeiten, aus Nietzsches Philosophie Impulse fiir den
aktuellen Diskurs {iber Individualitit zu gewinnen. Unter Umsténden konnte sein
Anspruch beziiglich der Ethik eine Handlungsmaxime fiir die Neukonstituierung
der gesellschaftlichen Ordnungskriterien liefern. Becks Interpretation 1adt zu wei-
teren Nachdenken ein. Allerdings ist die von ihm préisentierte Interpretation kri-
tisch zu betrachten, da er nur oberflichlich auf Nietzsche Bezug nimmt und eine
Reihe wichtiger Aspekte ausblendet.

Der Aphorismus 57 in Nietzsches ,,Menschliches, Allzumenschliches* endet
mit der Aussage: ,,In der Moral behandelt sich der Mensch nicht als individuum,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

159


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sondern als dividuum® (MAM I: 76). Diese Selbstzerteilung verweist erneut auf
die Problematik der Selbstbeschrinkung und partiellen Selbstaufgabe des Indi-
viduums innerhalb eines Kollektivs. In ,,Menschliches, Allzumenschliches* be-
zeichnet Nietzsche das moralische Individuum auch als ,,Collectiv-Individuum*
(ebd: 91) und ,,Herdenindividuum®, was die These dieser Aufteilung noch einmal
bekriftigt. Der 95. Aphorismus in selbigem Werk tragt so auch den Titel ,,Moral
des reifen Individuums® (ebd.: 91f.):

LWir Alle leiden freilich noch immer an der allzugeringen Beachtung des Per-
sOnlichen an uns, es ist schlecht ausgebildet, - gestehen wir uns ein: man
hat vielmehr unseren Sinn gewaltsam von ihm abgezogen und dem Staate,
der Wissenschaft, den Hulfsbedlrftigen zum Opfer angeboten, wie als ob
das Schlechte ware, das geopfert werden musse” (ebd.: 92).

Kennzeichen der Moral ist das Unpersonliche, d.h. das Nicht-Individuelle. Be-
reits in der ,,Morgenr6the schreibt Nietzsche unter dem Titel ,,Die Thiere und
die Moral“: ,,So verbirgt sich der Einzelne unter der Allgemeinschaft des Begriffs
,Mensch* oder der Gesellschaft oder passt sich an Fiirsten, Sténde, Parteien, Mei-
nungen der Zeit oder der Umgebung an“ (M: 36f.). Auf diese Eigenschaft der
Moral verweist er auch in ,,Jenseits von Gut und Bose*: ,,Moral [...] als Lehre von
den Herrschaftsverhiltnissen* (JGB: 34). Bereits in ,,Menschliches, Allzumen-
schliches* erfasst er: ,,Sitte und sittlich. — Moralisch, sittlich, ethisch sein heif3it
Gehorsam gegen ein altbegriindetes Gesetz oder Herkommen haben (MAM I:
92). Den Bruch mit diesem Gesetz, d.h. der Sitte und Moral, vollzieht Nietzsche
sinnbildlich im Zarathustra, der zu einem Verbrecher wird und somit eine Weiter-
entwicklung erméoglicht (vgl. Kapitel 2.8 der vorliegenden Arbeit).

In der ,,G6tzen-Dammerung™ verweist Nietzsche auf die Moral als ,,normie-
rende Funktion, die im engen Zusammenhang mit Herrschaft steht: ,,Zu allen
Zeiten hat man die Menschen ,verbessern‘ wollen: dies vor Allem hiess Moral*
(GD: 99). Im weiteren Verlauf verortet er Moral zwischen den Polen ,,Zdhmung*
und ,,Ziichtung®, zwei Begriffen, die sich sehr treffend in das Bildnis der Herde
einpassen. Diese Brandmarkung von Moral als Herrschaftslegitimation deckt sich
mit Kritik, wie sie auch D. A. F. de Sade und Max Stirner iibten: Moral dient der
Her- und Zurichtung des Individuums zu einer mit der Masse konformen Person-
lichkeit — unter Aufgabe individueller und genialer Ziige.

Im fiinften Hauptstiick: ,,Zur Naturgeschichte der Moral® in ,,Jenseits von Gut
und Bose* riit Nietzsche:

»-Man mag jede Moral darauf hin ansehn: die ,Natur‘ in ihr ist es, welche
laisser aller, die allzugrofe Freiheit hassen lehrt und das Bedlrfniss nach
beschrankten Horizonten, nach nachsten Aufgaben pflanzt, - welche die

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Verengerung der Perspektive, und also in gewissem Sinne die Dummbheit, als
eine Lebens- und Wachsthums-Bedingung lehrt” (JGB: 109f.).

An spiterer Stelle kritisiert Nietzsche die Moral wiederum harsch: ,,Die allge-
meinste Formel, die jeder Religion und Moral zu Grunde liegt, heisst: ,Thue
das und das, lass das und das — so wirst du gliicklich! Im anderen Falle.... ,Jede
Moral, jede Religion ist ein Imperativ, — ich nenne ihn die groBle Erbstinde der
Vernunft, die unsterbliche Unvernunft*“ (GD: 89). Moral erscheint bei Nietzsche
als ein Herrschaftsinstrumentarium in Form eines ,.kategorischen Imperatives®.
Ubertragen auf die drei Wandlungen, die er im Zarathustra nennt, ist der der Mo-
ral unterworfene Mensch im Zustand des ,,Kamels“. Er befolgt lediglich das ,,Du
sollst!“ und ist somit auf die Rolle des Ausfithrenden reduziert. Erst in dem ,,ich
will kommt der Willensakt zum Vorschein.

Im Zarathustra erldutert Nietzsche die individuelle Seite der Tugend: ,,Mein
Bruder, wenn du eine Tugend hast, und es deine Tugend ist, so hast du sie mit
Niemandem gemein“ (Z I: 42). Hier zeigen sich erste Ansétze der bereits ange-
sprochenen individualistischen Ethik Nietzsches, die er jedoch nur oberfldchlich
skizziert. In der ,,Morgenrithe® erlautert Nietzsche:

,Dem Individuum, sofern es sein Gllick will, soll man keine Vorschriften Gber
den Weg zum Gluck geben: denn das individuelle Glick quillt aus eigenen,
Jedermann unbekannten Gesetzen, es kann mit Vorschriften von Aussen her
nur verhindert, gehemmt werden. - Die Vorschriften, welche man ‘moralisch’
nennt, sind in Wahrheit gegen das Individuum gerichtet und wollen durchaus
nicht sein Glick” (M: 95).

Im Folgenden werde ich die nun beide Arten von Moral niher untersuchen — die
Herren- (vgl. Kapitel 2.5.1 der vorliegenden Arbeit) und die Sklavenmoral (vgl.
Kapitel 2.5.2 der vorliegenden Arbeit), die Nietzsche als gegensétzliche Pole in
seinem Werk konstruiert. Die Sklavenmoral, die Nietzsche mit der Herdentiermo-
ral im Einklang sieht, ist fiir ihn kulturgeschichtlich eng mit der judéisch-christli-
chen Tradition verwoben. Stefan Lorenz Sorgner schrieb {iber die beiden Pole der
Moral bei Nietzsche:

»Eine Herrenmoral geht nicht von universalen, ewigen Werten, die fur alle
Menschen glltig sind, aus, sondern vertritt, dass Werte stets an Menschen-
typen gekoppelt sind, diese weithin nicht ewig unveranderlich. [...] Eine Skla-
venmoral hingegen beinhaltet universale, ewige Werte. Sie beansprucht die
Gultigkeit fur alle Menschen zu jeder Zeit. Die Wertsetzung der Sklavenmoral
geht von dem aus, was bdse ist, wobei das als bdse bezeichnet wird, was
mit irgendeiner Form von natirlicher Starke verbunden ist“ (Sorgner 2008:
197).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

161


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Diese Aussage trifft den Kern des Gegensatzes. Es wire jedoch verfehlt, daraus
zu folgern, dass die Herrenmoral automatisch an das Ideal des Ubermenschen
gekoppelt ist.

Den Zusammenhang von Moral und Individualismus erldutert Nietzsche in
,Menschliches, Allzumenschliches*:

,ES kann erst dann der Boden fur alle Moralitat zurechtgemacht werden,
wenn ein groBeres Individuum oder ein Collectiv-Individuum, zum Beispiel
die Gesellschaft, der Staat, die Einzelnen unterwirft, also aus ihrer Verein-
zelung herauszieht und in einen Verband einordnet. Der Moralitat geht der
Zwang voraus, ja sie selber ist noch eine Zeit lang Zwang“ (MAM I: 96).

Im Vorwort fiir die erste Neuauflage von ,,Die Geburt der Tragddie* bezeichnet
er die christliche Moral auch als eine ,,unbedingte Moral“ (GT: 19). An die Mo-
ralprediger selbst wendet sich Nietzsche im Zuge der ,,Frohlichen Wissenschaft:

slch will keine Moral machen, aber Denen, welche es thun, gebe ich diesen
Rath: wollt ihr die besten Dinge und Zustande zuletzt um alle Ehre und Werth
bringen, so fahrt fort, sie in den Mund zu nehmen, wie bisher! Stellt sie an
die Spitze eurer Moral und redet von frih bis Abend von dem Gllck der Tu-
gend, von der Ruhe der Seele, von der Gerechtigkeit und der immanenten
Vergeltung: so wie ihr es treibt, bekommen alle diese guten Dinge dadurch
endlich eine Popularitat und ein Geschrei der Gasse fir sich: aber dann wird
auch alles Gold daran angegriffen sein und mehr noch: alles Gold darin wird
sich in Blei verwandelt hat“ (FW: 532f.).

Diese Passage wirft erneut die Frage auf, ob Nietzsche die Moral durch die Ethik
ersetzt. Wahrend Volker Gerhardt ihm das Ausspielen des einen Konzeptes gegen
das andere vorwirft, 14sst sich dies aber auch positiv als neues Konzept umwerten.
Denn die von ihm bekédmpfte Moral beruht auf einer Kollektivvorstellung, die
Ethik dagegen basiert auf den Wertvorstellungen des souveridnen Individuums. Es
ergibt sich somit eine andere Perspektive fur das gesellschaftliche Zusammenle-
ben.

2.5.1 ,Sklavenmoral“
Die Auseinandersetzung mit der Sklavenmoral, die nach Nietzsches Auffassung

eine Verneinung des Lebens darstellt, ebenso wie die christliche Religion®, findet
vorrangig in den Schriften seiner mittleren und spiteren Schaffensperiode statt —

39 | In ,Ecce Homo“ schreibt Nietzsche: ,Das Christenthum, diese Religion
gewordene Verneinung des Lebens Willens zum Leben!“ (EH: 359).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

beginnend mit der ,,Frohlichen Wissenschaft“ iiber ,,Also sprach Zarathustra“ bis
hin zu ,,Jenseits von Gut und Bose®. Randall Havas kam vor diesem Hintergrund
zu dem Schluss:

,It is an indifference that characterizes the lives of those he calls ,the herd’,
and one that he believes threatens the very possibility of individuality in the
present age [...] Nietzsche most consistently employs the notion of individu-
ality in opposition to that of the herd” (Havas 1995: xiiiff.).

Fiir Havas bildet die Gegeniiberstellung von Herde und Individuum die Grundlage
fur das Verstiandnis eines Individualititskonzepts, wie es besonders die Moralfra-
ge deutlich macht. ,,,Morality in Europe today is herd animal morality*. A remark
like this suggests that, in Nietzsche’s view, individuality in the present age will be
possible only if one does not use the language of one’s community* (ebd.: 185).

In der zweiten ,,UnzeitgeméBen Betrachtung™ schreibt Nietzsche iiber die Re-
levanz der ,,Masse‘:

,Die Massen scheinen mir nur in dreierlei Hinsicht einen Blick zu verdienen:
einmal als verschwimmende Copien der grossen Manner, auf schlechtem Pa-
pier und mit abgenutzten Platten hergestellt, sodann als Widerstand gegen
die Grossen und endlich als Werkzeuge der Grossen; im Uebrigen hole sie
der Teufel und die Statistik!“ (UB Il, HL: 320).

In seiner Schrift ,,Jenseits von Gut und Bose* erklért Nietzsche:

,Es giebt Herren-Moral und Sklaven-Moral; - ich fuge sofort hinzu, dass in
allen héheren und gemischteren Culturen auch Versuche der Vermittlung
beider Moralen zum Vorschein kommen, noch 6fter das Durcheinander der-
selben und gegenseitige Missverstehen, ja bisweilen ihr hartes Nebeneinan-
der - sogar im selben Menschen, innerhalb Einer Seele” (JGB: 208).

Zur Zeit Nietzsches herrscht die Sklavenmoral in Europa vor: ,,Moral ist heute in
Europa Heerdenthier-Moral®“ (ebd.: 124). Die Gegeniiberstellung der Herren- und
der Sklavenmoral findet sich auch in einer weiteren Aussage in ,,Jenseits von Gut
und Bose* wieder:

,Die Fahigkeit und Pflicht zu langer Dankbarkeit und langer Rache - bei-
des nur innerhalb seines Gleichen -, die Feinheit in der Wiedervergeltung,
des Begriffs-Raffinement in der Freundschaft, eine gewisse Nothwendigkeit,
Feinde zu haben (gleichsam als Abzugsgraben fir die Affekte Neid Streit-
sucht Ubermuth, - im Grunde, um gut Freund sein zu kdnnen): Alles das sind
typische Merkmale der vornehmen Moral, welche, wie angedeutet, nicht die

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

163


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Moral der ,modernen Ideen‘ ist und deshalb heute schwer nachzuflhlen,
auch schwer auszugraben und aufzudecken ist. - Es steht anders mit dem
zweiten Typus der Moral, der Sklaven-Moral. Gesetzt, dass die Vergewaltig-
ten, Gedrickten, Leidenden, Unfreien, Ihrer-selbst-Ungewissen und Miden
moralisieren: was wird das Gleichartige ihrer moralischen Werthschatzun-
gen sein? [...] Die Sklaven-Moral ist wesentlich Nutzlichkeits-Moral. Hier ist
der Herd fur die Entstehung jenes berihmten Gegensatzes ,gut’ und ,bése’:
- in’s BOse wird die Macht und Gefahrlichkeit hinein empfunden, eine ge-
wisse Furchtbarkeit, Feinheit und Starke, welche die Verachtung nicht auf-
kommen lasst. Nach der Sklaven-Moral erregt also der ,Bése‘ Furcht; nach
der Herren-Moral ist es gerade der ,Gute’, der Furcht erregt und erregen will,
wahrend der ,schlechte’ Mensch als der verachtliche empfunden wird. Der
Gegensatz kommt auf seine Spitze, wenn sich, gemass der Sklavenmoral -
Consequenz, zuletzt nun auch an den ,Guten‘ dieser Moral ein Hauch von Ge-
ringschatzung hangt - sie mag leicht und wohlwollend sein -, weil der Gute
innerhalb der Sklaven-Denkweise jedenfalls der ungefahrliche Mensch sein
muss: er ist gutmuthig, leicht zu betriigen, ein biRchen dumm vielleicht, un
bonhomme. [...] Ein letzter Grundunterschied: das Verlangen nach Freiheit,
der Instinkt fur das Gluck und Feinheiten des Freiheits-Gefluihls gehort eben-
so nothwendig zur Sklaven-Moral und -moralitat, als die Kunst und Schwar-
merei in der Ehrfurcht, in der Hingebung das regelmassige Symptom einer
aristokratischen Denk- und Werthungsweise ist“ (ebd.: 211f.).

In der ,,Genealogie der Moral“ stellt Nietzsche die Herdenmoral, die er in dieser
Schrift als Moral der (,,Massen-“)Gesellschaft darstellt, und ,,unegoistisches* Ver-
halten in Zusammenhang:

LVielmehr geschieht es erst bei einem Niedergange aristokratischer Werth-
urteile, dass sich dieser ganze Gegensatz ,egoistisch’ ,unegoistisch* dem
menschlichen Gewissen mehr und mehr aufdrangt, - es ist, um mich meiner
Sprache zu bedienen, der Heerdeninstinkt, der mit ihm endlich zu Worte
(auch zu Worten) kommt“ (GM: 260).

In ,,Der Fall Wagner* heif3t es zugespitzt:

.In der engen Sphare der sogenannten moralischen Werthe ist kein gros-
serer Gegensatz aufzufinden, als der einer Herren-Moral und der Moral der
christlichen Werthbegriffe: letztere, auf einem durch und durch morbiden
Boden gewachsen (- die Evangelien fihren uns genau diesselben physiolo-
gischen Typen vor, welche die Romane Dostoiewsky’s schildern), die Herren-
Moral (,rémisch’, ,heidnisch’, ,klassisch’, ,Renaissance‘) umgekehrt als die
Zeichensprache der Wohlgeratenheit, des aufsteigenden Lebens, des Wil-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

lens zur Macht als Princips des Lebens. Die Herren-Moral bejaht ebenso
instinktiv, wie die christliche verneint (,Gott’, ,Jenseits’, ,Entselbstung’ lauter
Negationen)“ (FaWa: 50f.).

Nietzsche charakterisiert ,,Sklavenmoral® mit der fehlenden Individualitdt ihrer
Mitglieder. Es handelt sich um eine fiir die ,,Masse* geschaffene Moral, die durch
die Unterordnung unter ein Gemeinschaftsideal gepragt ist. Sie beruht auf einem
Postulat von Gleichheit, das den individuellen Charakter der einzelnen Persén-
lichkeit negiert. Nach Nietzsche ist die Sklavenmoral in der christlich-juddischen
Tradition der Mitleidsehtik beheimatet, die sich auch in anderen, zeitgendssischen
politischen Strémungen wie dem Sozialismus wiederspiegelt.*® Aspekte wie die
Lebensverneinung als Grundprinzip finden sich auch in der allgemeinen Kritik
Nietzsches am Christentum wieder (vgl. Kapitel 2.6 der vorliegenden Arbeit). Die
Sklavenmoral bzw. die mit der zeitgendssischen Auspriagung der Demokratie as-
soziierte Moral bietet dem Menschen keinen Raum, sich als Individuum zu kon-
stituieren, sondern l4sst ihn lediglich seine dem iiberindividuellen Gemeinschaft-
sideal untergeordnete Rolle einnehmen. Rainer Bucher stellte dennoch richtig:

,ES ist notwendig, fur Nietzsches mifverstandlichen Begriff der ,Sklaven-
moral‘ einen nicht-denunziatorischen Sinn aufrecht zu erhalten, ihn als pra-
zise inhaltliche und nicht selbst als verleumderische Kategorie zu verste-
hen. [...] Als exakter und unpolemischer Begriff meint ,Sklavenmoral‘ den
Wertungshorizont des Menschen des Ressentiment, das Prinzip seiner Sicht
auf Mensch und Welt. Ist die Moral aber generell gefaft - wie Nietzsche im
Nachlaf® formaler Allgemeinheit formuliert - ,ein System von Wertschéatzun-
gen, welches mit den Lebensbedingungen eines Wesens sich berihrt’ - so
zeigt sich die ,Sklavenmoral* als das System von Wertschatzungen, das dem
Menschen des Ressentiment Bedingung seines Leben ist“ (Bucher 1986:
64).

Nietzsches Betrachtungen laufen auf die folgende Feststellung im ,,Ecce Homo*
hinaus: ,,Diese einzige Moral, die bisher gelehrt worden ist, ist Entselbstungs-
Moral, verrdth einen Willen zum Ende, sie verneint im untersten Grunde das Le-
bens“ (EH: 372).

40 | Nietzsche thematisiert den Sozialismus wiederholt in ,Menschliches,
Allzumenschliches” (vgl. MAM |: 289, 293, 307; ebd. II: 503, 506f.).
Anspielungen finden sich auch in spateren Werken - z.B. mit dem Héllenhund
in der Passage ,Von groessen Ereignissen” in ,Also sprach Zarathustra® (vgl.
Z 1l 167ff.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

165


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Diese Moral ist nicht mit der von Nietzsche préferierten, starken Individualitét
vereinbar. Die Sklavenmoral ist fiir Nietzsche eine niedrige Form von Moral, weil
sie primér der Schaffung einer Gemeinschaftsebene dient.

2.5.2 ,Herrenmoral“

Neben der Sklavenmoral thematisiert Nietzsche in seinem Werk auch das di-
chotomisch anmutende Gegenkonzept: die Herrenmoral. Im Epilog zu ,,Der Fall
Wagner* definiert Nietzsche den Begriff der ,,Herrenmoral® in Abgrenzung zu
,christlicher Moral“ wie folgt:

,Die Herren-Moral bejaht ebenso instinktiv, wie die christliche verneint
(,Gott', ,Jenseits’, ,Entselbstung’ lauter Negationen). Die erstere giebt aus
ihre Fulle an die Dinge ab - sie verklart, sie verschont, sie vernlnftigt die
Welt -, die letztere verarmt, verblasst, verhasslicht den Werth der Dinge, sie
verneint die Welt. ,Welt‘ ein christliches Schimpfwort. Diese Gegensatzfor-
men in der Optik der Werthe sind beide nothwendig: es sind Arten zu sehen,
denen man mit Grianden und Widerlegungen nicht beikommt“ (FaWa: 51).

Weiterhin schreibt Nietzsche iiber diese Form der Moral:

,Die vornehme Moral, die Herren-Moral, hat umgekehrt ihre Wurzel in einem
triumphierenden Ja-sagen zu sich, - sie ist Selbstbejahung, Selbstverherr-
lichung des Lebens, sie braucht gleichfalls sublime Symbole und Praktiken,
aber nur ,weil ihr das Herz zu voll* ist” (ebd.: 52).

Die Selbstbejahung verweist bereits auf die Verkniipfung einer als Herrenmoral
titulierten Ethik mit Individualitit. Die Uberschneidung von souveriner Indivi-
dualitit und Herrenmoral erldutert Nietzsche bereits in der ,,Frohliche[n] Wissen-
schaft®.

,Die Individuen, diese wahren An und Flr-sich’s, sorgen, wie bekannt, mehr
fur den Augenblick, als ihre Gegensatze, die Heerden-Menschen, weil sie
sich selber flir ebenso unberechenbar halten wie die Zukunft; ebenso knup-
fen sie sich gerne an Gewaltmenschen an, weil sie sich Handlungen und Aus-
kinfte zutrauen, die bei der Menge weder auf Verstandnis noch auf Gnade
rechnen kdnnen, - aber der Tyrann oder Casar versteht das Recht des Indivi-
duums auch in seiner Ausschreitung und hat ein Interesse daran, einer kiih-
nen Privatmoral das Wort zu reden und selbst die Hand zu bieten“ (FW: 397).

Diese Herrenmoral schwebt Nietzsche als die Moral des Genies vor — und sie ist
an ein aristokratisches Ideal gekoppelt. Hans Weichelt schrieb in seinem Kom-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

mentar zum dritten Paragraphen des Zarathustra (,,Der Geist der Schwere®): ,,Der
Geist der Schwere ist das Ergebnis der allgemeingiiltigen Moral. Sie macht dem
Menschen das Leben schon von Kind auf das Leben schwer. Demgegeniiber ent-
wickelt nun Zarathustra das Wesen des ethischen Individualismus® (Weichelt
1922: 151). Dieser ethische Individualismus speist sich aus der Moral fiir die
groBen Individuen, die Genies und Ubermenschen®!, und ist an eine Lebensbe-
jahung gebunden. Es ist die Moral der Personlichkeiten, die nach Nietzsche zum
Herrschen bestimmt sind, d.i. die Moral der (geistigen) Aristokratie. Sie ist durch
hohere Ziele gekennzeichnet, was den Raum fiir die Entwicklung eines ethischen
Individualismus schafft. Die Maxime des individuellen Handelns wird somit von
der universellen Moral entkoppelt.

2.6 DiE UBERWINDUNG DER RELIGION ALS
VORAUSSETZUNG FUR DIE KONSTITUIERUNG DES
»SOUVERANEN INDIVIDUUMS*

,Der Begriff ,Gott' erfunden als Gegen-
satz-Begriff zum Leben, - in ihm alles
Schadliche, Vergiftende, Verleumderi-
sche, die ganze Todesfeindschaft gegen
das Leben in eine entsetzliche Einheit
gebracht!®

(EH: 373f.).

Ahnlich wie die ,,(Sklaven-)Moral“ sieht Nietzsche die ,,Religion® als einen me-
taphysischen Universalbegriff fiir eine dem Individuum tibergeordnete Instanz,
welche seine individuelle Entfaltung einschriankt. Er schreibt: ,,[W]as war der
grofite Einwand gegen das Dasein bisher? Gott...” (EH: 286; ebenso: GD: 97).
Die Religion bzw. der religiose Glaube bildet die Grundlage der vorherrschenden
Moralvorstellungen und steht mit ihren Geboten kontrar zur Herausbildung genia-
ler Individualitét. Karl Lowith schrieb tiber den Zusammenhang von Religion und
Moral bei Nietzsche:

,Nietzsche, welcher davon ausging und daran festhielt, dafl ,Gott gestor-
ben‘ ist und zwar in jeder Form, zuletzt noch in der Gestalt von moralischen
Imperativen, wollte durch eine kritische Destruktion der christlichen Moral

41 | Nietzsche spricht bezlglich des Ubermenschen nie von einer Moral.
Dennoch lasst sich aus seinen Ausfiihrungen schliefen, dass die Moral des
Ubermenschen ihr Aquivalent in der Herrenmoral findet.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

167


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

RADIKALE INDIVIDUALITAT

den natlrlichen ,Grundtext’ des menschlichen Daseins wieder herstellen”
(Loéwith 1933: 5).

H. W. Schiitte schrieb in seinem Beitrag ,,Atheismus“ im ,,Historischen Worter-
buch der Philosophie auf Nietzsche gemiinzt: ,,Fiir Fr. Nietzsche ist <A.> als
,Folge der Erhohung des Menschen® notwendige Bedingung fiir die Entstehung
neuer Menschen® (Schiitte 1971: 598). In ,,Ecce Homo* verrit Nietzsche selbst
tiber den Zusammenhang seines Atheismus‘ mit seiner Schopenhauerrezeption:
,Der Atheismus war das, was mich zu Schopenhauer fiihrte* (EH: 318)*. Bereits
in der ,,Frohlichen Wissenschaft™ hatte er ihm zugestanden: ,,Schopenhauer war
als Philosoph der erste eingestidndliche und unbeugsame Atheist, den wir Deut-
schen gehabt haben® (FW: 599).

Die Bedeutung der Uberwindung der Gottesfurcht, d.i. die Uberwindung Got-
tes, fiir die Konstituierung von Individualitit, thematisiert Nietzsche auch im drit-
ten Buch des Zarathustras explizit. ,,Ich bin Zarathustra, der Gottlose: wo finde
ich Meines-Gleichen? Und alle Die sind Meines-Gleichen, die sich selber ihren
Willen geben und alle Ergebung von sich abthun® (Z III: 215). Dies wird auch in
einer an Stirner angelehnten Formulierung in ,,Menschliches, Allzumenschliches*
deutlich:

,Seitdem der Glaube aufgehért hat, dass ein Gott die Schicksale der Welt
im Grossen leite und, trotz aller anscheinenden Krimmungen im Pfade der
Menschheit, sie doch herrlich hinausfihre, mussen die Menschen selber
sich 6kumenische, die ganze Erde umspannende Ziele stellen* (MAM I: 46).

Im zweiten Teil desselben Werkes werden unter dem Titel ,,Die Gefangenen® der
christliche Glauben und seine Heilserwartung persifliert (ebd. II: 590f.), wodurch
Nietzsches Kritik an der Religion ebenfalls sehr deutlich wird: Nietzsche transfe-
riert das Szenario der VerheiBung Christi auf einen Gefangnishof. Christus taucht
dort als vermeintlicher Sohn des abwesenden Gefiangniswérters, namlich Gottes,
auf — der Sohn des Gefangniswérters verspricht in der Abwesenheit seines Va-
ters den Glaubigen die Begnadigung, falls diese an ihn glauben. Zwischen dieser
Passage und dem Kapitel ,,Von den Priestern® besteht dabei auch eine deutliche
Parallele: ,,Aber ich leide und litt mit ihnen: Gefangene sind es mir und Abge-
zeichnete, Der, welchen sie Erloser nennen, schlug sie in Banden: — (Z II: 117).
In beiden Passagen ist die Gefangenschaft als Bild fiir den Zustand der Glaubigen
zu finden. Im Umkehrschluss ergibt sich daraus, dass der Atheismus ein Akt der
Befreiung ist.

42 | An dieser Aussage ist stark zu zweifeln, da er zum Zeitpunkt der Lektire
von Schopenhauers Werk noch stark unter dem Einfluss seiner christlichen
Erziehung stand.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Wenn er das Christentum, d.h. konkret die judédisch-christliche Tradition des Glau-
bens, anprangert, geschieht dies auch unter Einbezichung der griechischen Gétter.
Der Angriff gegen das Christentum lésst sich als eine Kritik an der Entfremdung
des Menschen und seiner bereitwilligen Unterwiirfigkeit auffassen, die einer
Selbstverleugnung und Lebensverneinung gleichkommen.

,Das Ungriechische im Christenthum. - Die Griechen sahen Uber sich die
homerischen Gotter nicht als Herren und sich auch nicht als Knechte, wie die
Juden. Sie sahen gleichsam nur das Spiegelbild der gelungensten Exemplare
ihrer eigenen Kaste, also ein Ideal, keinen Gegensatz des eigenen Wesens*
(MAM 1: 117).

Der Tod Gottes offeriert dem Menschen die Méglichkeit, den Ubermenschen zu
erschaffen, d.h. letztlich auch seine eigenen Potentiale kreativ auszuschépfen.

Winfried Happ verortete das Postulat vom Tod Gottes in der Heinrich Heine-
Rezeption Nietzsches (vgl. Happ 1984: 87). Heinrich Heine schrieb in ,,Zur Ge-
schichte der Religion und Philosophie in Deutschland* zum Schluss des zweiten
Buches: ,,Hort Thr das Glockchen klingeln? Kniet nieder — Man bringt die Sak-
ramente eines sterbenden Gottes™ (Heine 1852; hier: 1979: 78). Die Verehrung
Nietzsches fiir Heinrich Heine (vgl. auch: GD: 125; EH: 286) legt eine Kenntnis-
nahme dieser Schrift nahe, die jedoch nicht als nachgewiesen angesehen werden
kann.**Am stirksten ist Nietzsches Religionskritik im Zarathustra ausgeprigt. Paul
Fischer schrieb in ,,Nietzsche Zarathustra und Jesus Christus®: ,,Das Christentum
ertotet die Personlichkeit, es hemmt die Entfaltung der Individualitit, es bekdmpft
die Stufenunterschiede unter den Menschen, es ist die Religion der Gleichmache-
rei“ (Fischer 1909: 12f.). Dies bestitigt eine diesbeziigliche Aussage Nietzsches in
der ,,Morgenrothe* unter der Uberschrift ,,Egoismus gegen Egoismus®:

,Wie Viele schliessen immer noch: ,es ware das Leben nicht auszuhalten,
wenn es keinen Gott gabe!’ (oder, wie es in den Kreisen der Idealisten heisst:
,es ware das Leben nicht auszuhalten, wenn ihm die ethische Bedeutsamkeit
seines Grundes fehlte!*) - folglich musse es einen Gott geben! In Wahrheit
steht es nur so, dass, er sich an diese Vorstellung gewodhnt hat, ein Leben
ohne sie nicht winscht: dass es also fur ihn und seine Erhaltung nothwendi-
ge Vorstellungen sein moégen, - aber welche Anmassungen, zu decretieren,
das Alles, was fir meine Erhaltung nothwendig ist, auch wirklich dasein mus-
se! Als ob meine Erhaltung etwas Nothwendiges sei!” (M: 83f.).

43 | Fur weitere potentielle Einflisse auf Nietzsche bezliglich jener Aussage
vgl. Brobjer 2007: 88f..

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

169


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In ,,Menschliches, Allzumenschliches* thematisiert Nietzsche die Religion und
ihre Bedeutung ebenfalls sehr ausfiihrlich. Fiir Nietzsche ist die Religion auf einen
Irrtum zuriickzufithren (vgl. MAM I: 50). Der Tod Gottes**, den Nietzsche bereits
in der ,,Fréhlichen Wissenschaft wiederholt postuliert (FW § 108: 467; § 125:
480-482; § 343: 573), ist der erste Schritt der Erkenntnis der Entfremdung des In-
dividuums und gleichzeitig — mit Jean-Frangois Lyotard (1986) argumentiert — das
Ende der Metaerzéhlung, d.h. der Beginn der Postmoderne, als dessen Vordenker
Nietzsche auch gi1t45. Volker Gerhardt bemerkte dazu: ,,Nach dem Tod Gottes
kann der Grund der Verbindlichkeit, wenn tiberhaupt, nur noch im Individuum
selbst gefunden werden® (Gerhardt 1992a: 40).

Die erste Passage in der ,,Frohlichen Wissenschaft — mit ,,Neue Kémpfe*
iiberschrieben — lautet:

sNachdem Buddha todt war, zeigte man noch Jahrhunderte lang seinen
Schatten in einer Hohle, - einen ungeheuren schauerlichen Schatten. Gott
ist todt: aber so wie die Art der Menschen ist, wird es vielleicht noch Jahr-
tausende lang Hohlen geben, in denen man seinen Schatten zeigt. - Und wir
- wir missen auch noch seinen Schatten besiegen!” (FW: 467).

Nietzsche greift dabei auf Platons beriihmtes Hohlengleichnis aus dem siebten
Buch der ,,Politea® zuriick (vgl. Platon 1982: 327ff.). An spéterer Stelle erldutert
er das Postulat vom Tod Gottes dahingehend noch einmal néher, ,,dass der Glaube
an den christlichen Gott unglaubwiirdig geworden ist (FW: 573), einen Gott, der
im Sinne Ludwig Feuerbachs eine menschliche Projektion ist (vgl. Z I: 35). Er
kleidet die Erkenntnis vom Tode Gottes in die griechische Legende des Kynikers
Diogenes*’, der mit einer Laterne bewaffnet auf dem Markt den Menschen suchte.
Das jenseitige Ideal als Projektionsfliche des Menschen wird negiert, so dass die

44 | Nietzsche Ubernimmt den Begriff vom Tod Gottes wahrscheinlich von
G. W. F. Hegel, der ihn bereits 1802 (hier: Hegel 1986) in ,Glauben und
Wissen oder Subjektivitat in der Vollstandigkeit ihrer Formen als Kantische,
Jacobinische und Fichtesche Philosophie” postulierte; auch das Konzept des
~Amor fati“ ist von ihm Gbernommen (vgl. Schmitz 1957: 11).

45 | Rudolf Pannwitz hat sich auf Nietzsche und dessen Ubermenschen
berufen, als er den postmodernen Menschen proklamierte, der den Nihilismus
Uuberwinden kénne.

46 | Die Figur des Diogenes taucht bei Nietzsche bereits in ,Menschliches,
Allzumenschliches” auf. Im Aphorismus 18 in dem Intermezzo ,Der Wanderer
und sein Schatten“ heif3t es: ,Der moderne Diogenes. - Bevor man den
Menschen sucht, muss man die Laterne gefunden haben. - Wird es die
Laterne des Cynikers sein missen?“ (MAM II: 553).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

alten Wertvorstellungen ihr Fundament verlieren und eine Umwertung stattfinden
kann.

Gleichzeitig thematisiert Nietzsche den (Poly-)Theismus als eine Ausdrucks-
form der Anerkennung von Individualitit.

»[D]er eine Gott war nicht die Leugnung oder Lasterung des anderen Got-
tes! Hier erlaubte man sich zuerst Individuen, hier ehrte zuerst das Recht
von Individuen. Die Erfindung von Géttern, Heroen und Uebermenschen aller
Art, sowie von Neben- und Untermenschen, von Zwergen, Feen, Centauren,
Satyrn, Ddmonen und Teufeln, war die unschatzbare Voriubung zur Recht-
fertigung der Selbstsucht und Selbstherrlichkeit des Einzelnen” (FW: 490).

Er verbindet die Selbsterkenntnis und Glauben. Weiterhin bemerkt er in ,,Jenseits
von Gut und Bse” unter der Uberschrift ,, Warum heute Atheismus?*: ,,,Der Va-
ter* in Gott ist griindlich widerlegt; ebenso ,der Richter*, ,der Belohner*. Insglei-
chen sein ,freier Wille‘: er hért nicht, — und wenn er hérte, wiisste er trotzdem
nicht zu helfen” (JGB: 72). Damit unterstreicht er erneut den Nihilismus, auf dem
seine Philosophie des Individualismus aufbaut.

Ebenso wird der Tod Gottes in der darauf folgenden Predigt vom Ubermen-
schen angesprochen: ,,Einst war der Frevel an Gott der grosste Frevel, aber Gott
starb, und damit starben auch diese Frevelhaften® (ebd.: 15). Der erste Teil des
Zarathustras klingt mit den Worten aus: ,,,Todt sind alle Gétter: nun wollen wir,
dass der Ubermensch lebe.‘ — dies sei einst am grossen Mittage unser letzter Wil-
le!* (ebd.: 102). In diesem Rahmen ist es erstaunlich, dass Nietzsche von Géttern
in der Mehrzahl spricht und nicht, wie in den anderen Passagen, von einem, d.h.
dem monotheistischen, christlichen Gott.*’

Auch im zweiten und vierten Buch vom ,,Also sprach Zarathustra® postuliert
er wiederholt den Tod Gottes (Z II: 115; Z IV: 322, 326). An spéterer Stelle wird
besonders deutlich, dass der Ubermensch an die metaphysische Leerstelle tritt,
die der Tod Gottes hinterlassen hat: ,,Einst sagte man Gott, wenn man auf ferne
Meere blickte; nun aber lehre ich euch sagen: Ubermensch® (Z II: 109). Wie auch
an anderer Stelle im Zarathustra postuliert Nietzsche die Diesseitigkeit und die
Lebensbejahung.*®

,Einst sagte man Gott, wenn man auf ferne Meere blickte; nun aber lehre
ich euch sagen: Ubermensch. Gott ist ein Muthmaassung, aber ich will, dass

47 | Nahere Untersuchungen Uber diesen Sachverhalt sind mir leider nicht
bekannt.

48 | Deutlich wird dieser Aspekt in der Auseinandersetzung mit dem das
Leben verneinenden Christentum, die sich redundant durch sein Werk zieht.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

171


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

RADIKALE INDIVIDUALITAT

euer Muthmaassen nicht weiter reiche, als euer schaffender Wille. Konnt ihr
einen Gott schaffen? - So schweigt mir doch von allen Gottern“ (Z I: 102).

Albert Camus schrieb in seiner Auseinandersetzung mit Max Stirner treffend tiber
Nietzsches Suche nach einem Ausweg aus dem Dilemma des Nihilismus: ,,Stirner,
déja, avait voulu abattre en ’homme, apres Dieu lui-méme, toute idée de Dieu.
Mais, au contraire de Nietzsche, son nihilisme est satisfait. Stirner rit dans 1‘im-
passe, Nietzsche se rue contre les murs®™ (Camus 1951: 87). In der Rede ,,Von den
Priestern beschreibt Nietzsche die gezielte Erschaffung als Liickenbiif3er. ,,Aus
Liicken bestand der Geist dieser Erloser, aber in jede Liicke hatten sie ihren Wahn
gestellt, ihren Liickenbiisser, den sie Gott nannten” (Z I: 119). Gegeniiber dem
letzten Papst pointiert Nietzsche ein weiteres Mal diese Aussage: ,,Fort mit einem
solchen Gotte! Lieber keinen Gott, lieber auf eigne Faust Schicksal machen, lieber
Narr sein, lieber selber Gott sein!* (Z I'V: 325). Der an die Stelle Gottes getretene
Ubermensch wird zur neuen Metaphysik des Menschen. Ahnlich wie Ludwig Feu-
erbach in seiner Schrift ,,Das Wesen des Christentums* vor ihm schafft Nietzsche
damit eine neue Form der Religiositit, in dessen Zentrum der Mensch, d.h. die
Diesseitigkeit steht. Unter der Uberschrift ,,Die vier grossen Irrthiimer* schreibt
er mit existenzial-philosophischem Impetus in der ,,G6tzen-Dammerung*: ,,Der
Begriff ,Gott’ war bisher der grofite Einwand gegen das Dasein... Wir leugnen
Gott, wir leugnen die Verantwortlichkeit in Gott: damit erst erlosen wir die Welt.
—“(GD: 97).

Weiterhin heif3t es in einem Aphorismus: ,,Wie? Ist der Mensch nur ein Fehl-
griff Gottes? Oder Gott nur ein Fehlgriff des Menschen” (ebd.: 60). Hier wird
erneut deutlich, in welchem starken Maf3e er sich mit der Philosophie Feuerbachs
beschiftigt hat.*® Unter der Uberschrift ,,Die vier groBen Irrthiimer” fihrt er fort
iiber das Gottvertrauen: ,,Man vertraut Gott, weil das Gefiihl der Fiille und Stirke
einem Ruhe gibt. — Die Moral und die Religion gehort ganz und gar unter die
Psychologie des Irrthums* (ebd.: 95). Wichtig in diesem Zusammenhang ist, dass
Gott die Entfaltung des Menschen bzw. des Individuums verhindert, weshalb der
Tod Gottes einen so wichtiger Schritt auf dem Weg zur Entfaltung der Individu-
alitét darstellt und tiberhaupt erst die Basis fiir eine Subjektivierung bildet. Bern-
hard Welte sieht in Nietzsche daher auch einen Vertreter des positiven Atheismus
(vgl. Welte 1978: 161). Er versteht darunter eine aktive und polemische Negation
Gottes (vgl. ebd.: 161). Enrico Schild analysierte in seiner Dissertation ,,Die Ent-
fesselung zur Macht. Grundziige des Menschenbildes bei Friedrich Nietzsche® die
Bedeutung des Postulates vom Tod Gottes:

49 | Ludwig Feuerbach analysierte in ,Das Wesen des Christentums* die
Religion als eine Mystifizierung der menschlichen Eigenschaften, die in einen
Gott projiziert werden. Vgl. zur Feuerbach-Rezeption: Kim 1995.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

,Der Tod Gottes ist nach Nietzsche kein Ereignis, das den Menschen schick-
salhaft Uberfallt, dem er machtlos gegenlbersteht, sondern ist seine urei-
genste Tat, fur die er verantwortlich ist. Nietzsche sieht darin letztendlich
nicht mehr das erschreckende Geschehen eines ungeheuren Verlustes,
vielmehr eréffnet das Erreichen dieser Etappe die Moéglichkeit einer radikal
uneingeschrankten Selbstbestimmung und Selbstgestaltung des Menschen
auf dem Weg zu einem ,neuen Menschen‘. Durch diese autonome Selbst-
befreiung und alles Mass sprengende Erhdéhung des Menschen wird seine
schopferische Kraft erst richtig freigesetzt. Das daraus entstehende neue
Selbstverstandnis des Menschen bedeutet fur Nietzsche den Héhepunkt der
Entwicklung einer héchst umstrittenen anthropologischen Theorie* (Schild
1992: 17).

Letztlich bedeutet somit das Postulat vom Tod Gottes eine Uberwindung des
Christentums als Dogma. Es ermdglicht die Lebensbejahung und die existenzi-
alistische Selbstschaffung des genialen Individuums. Der Weg ist frei fiir eine
authentische Form von Individualitét, die mit gesellschaftlichen WertmaBstéiben
gebrochen hat, deren metaphysische Grundlage weggefallen ist. Implizit unter-
stellt Nietzsche mit seinem Postulat, dass es einst einen Gott gab.

In seiner Auseinandersetzung mit dem Staat im Rahmen von ,,Menschliches,
Allzumenschliches hat sich Nietzsche bereits {iber den Zusammenhang mit der
Religion gedufert:

»Religion und Regierung. - So lange der Staat oder, deutlicher, die Regie-
rung sich als Vormund zu Gunsten einer unmiindigen Menge bestellt weiss
und um ihretwillen die Frage erwagt, ob die Religion zu erhalten oder zu
beseitigen sei: wird sie hochst wahrscheinlich sich immer fur die Erhaltung
der Religion entscheiden. Denn die Religion befriedigt das einzelne Gemuth
in Zeiten des Verlustes, der Entbehrung, des Schreckens, des Misstrauens,
also da, wo die Regierung sich ausser Stande fihlt, direct Etwas zur Linde-
rung der seelischen Leiden des Privatmannes zu thun: ja selbst bei allge-
meinen, unvermeidlichen und zunachst unabwendbaren Uebeln (Hungersno-
then, Geldkrisen, Kriegen) gewdahrt die Religion eine beruhigte, abwartende,
vertrauende Haltung der Menge“ (MAM I: 302).

Giinter Rohrmoser schrieb iiber Nietzsches Haltung: ,,Atheismus ist fiir Nietzsche
nicht nur die abstrakte, theoretische, folgenlose Leugnung der Existenz eines gott-
lichen, tiberméchtigen, weltjenseitigen Wesens, sondern Atheismus ist fiir ihn der
Zustand der Ideallosigkeit® (Rohrmoser 2000: 403).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

173


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

RADIKALE INDIVIDUALITAT

2.7 DER INDIVIDUALISMUS BEI NIETZSCHE

Im Zentrum des Werks Friedrich Nietzsches steht — wie bereits eingangs festge-
stellt das Verhiltnis von Indidividuum, personifiert im aussergewdhnlichen Indi-
viduum, und Gesellschaft. Nietzsche nimmt das Verhiltnis als ein in seinem Kon-
fliktpotential problematisches wahr. Im Kapitel ,,Misslingen der Reformation® in
der ,,Frohlichen Wissenschaft® schreibt er iiber das Verhiltnis vom Individuum
zur Gesellschaft:

,Je allgemeiner und unbedingter ein Einzelner oder der Gedanke eines Ein-
zelnen wirken kann, um gleichartiger und um so niedriger muss die Masse
sein, auf die da gewirkt wird; wahrend Gegenbestrebungen innere Gegenbe-
durfnisse verrathen, welche auch sich befriedigen und durchsetzen wollen.
[...] Wo geherrscht wird, da giebt es Massen - wo Massen sind, da giebt ein
Bedurfniss nach Sclaverei. Wo es Sclaverei giebt, da sind der Individuen nur
wenige, und diese haben Heerdeninstincte und das Gewissen gegen sich*
(FW: 493f.).

Im Zarathustra kulminiert Nietzsches Auseinandersetzung mit dem Individualis-
mus. Dies wird besonders deutlich in den beiden Kapiteln ,,Von den Taranteln (Z
II: 128-132) und ,,Von den Fliegen des Marktes* (Z I: 65-69), die sich explizit ge-
gen die christliche Sozialphilosophie richten. In diesen Kapiteln kimpft Nietzsche
gegen die ,,Gleichmacherei®. Darin sieht er eine Unterdriickung und Erniedrigung
der Individualitit, die in der von ihm verabscheuten ,,Masse* ihren Ausdruck fin-
det. Sein Postulat der Unterschiedlichkeit der Menschen, das streckenweise in
einem hierarchischen Verhiltnis von ,,Genies und ,,Herde* miindet, verdeutlicht
wiederum sehr stark sein aristokratisches Weltbild. Beatrix Himmelmann schrieb
tiber die Thematisierung von Unterdriickung der Individualitdt im Zarathustra:
,Er spricht ,Von den Taranteln‘, die als Prediger der Gleichheit alle diejenigen
mit ihrer Rache verfolgen, die ihre eigenen, individuellen Weg einschlagen und so
zur Steigerung menschlichen Lebens beitragen* (Himmelmann 2000: 28). In der
Vorrede zum Zarathustra taucht bereits eine pessimistische Bestandsaufnahme der
aktuellen Gesellschaft auf: , Kein Hirt und Eine Heerde! Jeder will das Gleiche,
Jeder ist gleich: wer anders fiihlt, geht freiwillig in’s Irrenhaus® (Z I: 20). Der
Widerstreit zwischen Individualitdt und der Anpassung an die gesellschaftliche
Herde findet sich im ersten Teil des Zarathustras in Form des Seiltinzers wie-
der. Angeregt durch die Rede Zarathustras besteigt dieser das Seil — als Metapher
fiir den Ubergang von Mensch zum Ubermenschen — und verlisst die Masse, um
einen eigenen Weg zu gehen. Er scheitert, weil er sich von dem Narren — dem
Sinnbild des sich unterordnenden Volkes — verwirren ldsst. Im Sterben besinnt er
sich auf die christliche Metaphysik zuriick, er bleibt ihr verhaftet. Er ist die Figur
eines Versuchenden, der noch zu stark in der alten Struktur der Herde und ihrer

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Moral verankert ist, um den Weg zum ,,Ubermenschen® konsequent zu Ende zu
schreiten. Sein Scheitern spiegelt die Schwierigkeit des Verhiltnisses vom Indivi-
duum zur ihn umgebenden Gesellschaft. Annemarie Pieper schrieb diesbeziiglich:

,Die Loslésung von den traditionellen Werten, von den kollektiven Glicks-
vorstellungen und moralischen Geltungsanspriichen verlangt Mut, Mut zur
Andersheit, Mut zur je eigenen Individualitat, die es nicht mehr erlaubt, sich
als Mitglied einer gleichférmigen Herde zu verstehen. Der Absturz des Seil-
tanzers symbolisiert den Triumph der christlichen Moral, die jeden Verstof
gegen ihr Prinzip als Sundenfall geifelt, auf den die Todesstrafe steht. Der
Seiltdnzer, hin- und hergerissen zwischen einer Herkunft (dem gehorsamen
Herdentier) und seiner Zukunft (dem autonomen Individuum), hat seine Her-
kunft Macht Uber sich gewinnen lassen und die Zukunft fahren lassen” (Pie-
per 1990: 77).

In diesem Rahmen zeigt sich wiederholt die Bedeutung von Moral fiir die Indi-
vidualitit. Im Zusammenhang mit der Gesellschaft findet sich auch explizit der
Begriff des Vertrages im Sinne eines ,,Gesellschaftsvertrages®:

,Die Menschen-Gesellschaft: die ist ein Versuch, so lehre ich’s, - ein langes
Suchen: sie sucht aber den Befehlenden! -

- ein Versuch, oh meine Bruder! Und kein Vertrag'! Zerbrecht, zerbrecht mir
solch Wort der Weich-Herzen und Halb- und Halben“ (Z Ill: 265).

Neben diesen Passagen, in denen Nietzsche das Verhiltnis von Individuum und
Gesellschaft konkret darstellt, und jenen, in denen er anhand einzelner Ansatz-
punkte wie z.B. der Moral (vgl. Kapitel 2.5 der vorliegenden Arbeit) dieses Ver-
hiltnis erldutert, bietet die Konstruktion des groflen Individuums (vgl. Kapitel
2.7.2 der vorliegenden Arbeit) einen besonderen Anhaltspunkt zur Erfassung ein-
zelner Ziige seines Individualitdtskonzepts. Dieses Konstrukt von grof3en Indivi-
duen — ,,groflen Ménnern® — tibernimmt er weitestgehend von seinem Kollegen
Jacob Burckhardt, der zur gleichen Zeit in Basel Geschichte lehrte. Ich werde
aus diesem Grund der Analyse von Nietzsches Konzeption von gro3en Menschen
eine Darstellung der Philosophie Burckhardts voranstellen (vgl. Kapitel 2.7.1 der
vorliegenden Arbeit). Im weiteren Verlauf werde ich dann Nietzsches Aussagen
iiber das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft noch einmal explizit thema-
tisieren (vgl. Kapitel 2.7.3 der vorliegenden Arbeit).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

175


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

RADIKALE INDIVIDUALITAT

2.7.1 Exkurs: Jacob Burckhardts Einfluss
auf Friedrich Nietzsches Geniebild

Eine wichtige Etappe in der Entwicklung der Philosophie Friedrich Nietzsches
stellt seine Freundschaft mit dem Basler Professor Jacob Burckhardt in den Jahren
1869-1879 dar (vgl. z.B. Salin 1959). Anhand verschiedener Passagen lésst sich
nachweisen, dass Nietzsche seine Vorstellung vom gro3en Individuum und dessen
Verhiltnis zur Gesellschaft streckenweise von ihm iibernimmt. Ausgehend von
der These einer Beeinflussung seitens Burckhardts, der sich intensiv mit der Ge-
schichte der Renaissance beschéftigte, kam so z.B. Erich Ekertz zu dem Schluss:
,Das Genie der Renaissance wird fiir Nietzsche zum Riickhalt seines Traumes
vom Ubermenschen* (Eckertz 1910: 97).

In der ,,Gotzen-Dammerung™ erwdhnt Nietzsche in zwei Passagen Jacob
Burckhardts Namen duferst positiv (GD: 107, 158) sowie einmal in der zwei-
ten ,,UnzeitgemdfBen Betrachtung™ (vgl. UB 1I, HL: 266). Nietzsche horte privat
im Wintersemester 1870/71 die von Burckhardt ein Semester zuvor gehaltenen
Vortrige tiber Geschichtsphilosophie, die 1905 posthum unter dem Titel ,,Welt-
geschichtliche Betrachtungen® publiziert wurden. An seinen Freund Carl Gers-
dorf schreibt Nietzsche in einem Brief vom 7. November 1870 dariiber: ,,Letzten
Abend hatte ich einen Genuf3, den ich Dir vor allem gegénnt hitte. Jacob Burck-
hardt hielt eine freie Rede tiber ,historische GroéBe, und zwar v6llig aus unserem
Denk- und Gespréchskreis heraus“ (KSB, III: 155).

Im Abschnitt ,,Das Individuum und das Allgemeine. (Die historische GréBe)™
beschreibt Burckhard seine Uberlegung zu jenem groBen Individuum, den ,,gro-
Ben Menschen® (vgl. Burckhardt 1905; hier: 2000: 498). Diesen versah er mit den
Attributen ,,Einzigkeit, Unersetzlichkeit” (ebd.: 498) und erginzte:

,Der groe Mann ist ein solcher, ohne welchen die Welt uns unvollstandig
schiene, weil bestimmte grofle Leistungen nur durch ihn innerhalb seiner
Zeit und Umgebung moéglich waren und sonst undenkbar sind; er ist wesent-
lich verflochten in de groRen Hauptstrom der Ursachen und Wirkungen. [...]
Einzig und unersetzlich aber ist nur der mit abnormer intellektueller oder
sittlicher Kraft ausgerustete Mensch” (ebd.: 498).

Beziiglich der grolen Ménner schrieb er weiter: ,,Grof} ist die Verschiedenheit
desjenigen Allgemeinen, welches in den grofen Individuen kulminiert oder durch
sie umgestaltet wird* (ebd.: 500). Dabei unterteilt er die Kategorie der ,,hcheren
Menschen vor diesem Hintergrund in weitere einzelne Verzweigungen: Repri-
sentanten des Geistes: Forscher, Entdecker, Kiinstler und Dichter (ebd.: 500), da
»alle groBen Dinge des Geistes unleugbar von ihren groBien Reprisentanten leben,
die allgemeine zeitweilige Erh6hung des Niveaus nur ihnen verdanken“ (ebd.:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

500), sowie ,,die groBen Kategorie Ménner der sonstigen historischen Weltbewe-
gung® (ebd.: 511). Uber die zuletzt genannte Kategorie fihrt er fort:

,Die Geschichte liebt es bisweilen, sich auf einmal in einem Menschen zu
verdichten, welchem hierauf die Welt gehorcht. Diese groflen Individuen sind
die Koinzidenz des Aligemeinen und des Besonderen, des Verharrenden und
der Bewegung in einer Persénlichkeit. Sie resummieren Staaten, Religionen,
Kulturen und Krisen“ (ebd.: 511f.).

Diese Kategorien unterteilte er wiederum und untersuchte ihre jeweilige Aufgabe
im Weltgefiige. Einen besonderes Augenmerk richtet er dabei auf die Philosophen
(vgl. ebd.: 503). Aus seiner Analyse zieht er als ein Zwischenfazit den Schluss:

,Das grofle Individuum Ubersieht und durchdringt jedes Verhaltnis, im Detail
wie im ganzen, nach Ursachen und Wirkungen. Dies ist eine unvermeidlich
Funktion seines Kopfes. Auch die kleinen Verhaltnisse sieht es, schon weil
sie in der Multiplikation grofR werden, wahrend es sich von der Kenntnis der
kleinen Individuen dispensieren darf“ (ebd.: 514).

Weiterhin beruht die Grofle — wie er redundant erkléart — auf der besonderen Wil-
lensstirke des Individuums (vgl. ebd.: 514f.), worin wiederum Nietzsche mit ihm
iibereinstimmt. In Burckhardts Auseinandersetzung mit grolen Individuen taucht
lediglich einmal der Begriff der Individualitit auf: ,,Eine der deutlichsten der Gro-
e tritt damit ein, daB wir dringend wiinschen (wir Nachwelt), die Individualitét
ndher kennenzulernen, d.h. das Bild nach Kriften zu ergénzen (ebd.: 516). Als
Motivationen fiir die Taten eines groen Individuums nennt er sowohl das Macht-
streben als auch den Ruhmessinn (vgl. ebd.: 522f.). Abschlielend erklirt er iiber
die Bedeutung dieser weltgeschichtlichen Individuen: ,,[D]ie gro3en Manner sind
zu unserem Leben notwendig, damit die weltgeschichtliche Bewegung sich peri-
odisch und ruckartigerweise frei mache von blo3en abgestorbenen Lebensformen
und von reflektierendem Geschwitz (ebd.: 525). Trotz einiger Differenzen zwi-
schen den Philosophien der beiden Ménner, die Alfred von Martin (1947) heraus-
gearbeitet hat, verbindet die beiden Denker der Glaube an ,,gro3e Personlichkei-
ten“. In dem Kapitel ,,Individualismus und GréBe* erlautert Martin:

,Die Entwicklung von ,Individualitat’ gipfelt in der Ausnahmeerscheinung des
geschichtlich grofen Menschen. Seine Bedeutung der fur Burckhardt wie
auch fur Nietzsche, als der leuchtendste Kontrast zu jener triben Mediokri-
tat, jener heillosen Mittelméafigkeit, welche in der ,allgemeinen Verflachung’
einer vermassten Zeit immer unheilvoller tUberhand nimmt, weil Demokratie,
Etatismus und Kapitalismus wohl das Talent, nicht aber das Genie brauchen
kdnnen“ (Martin 1947: 114).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

177


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Hinsichtlich anderer Aspekte der Individualitit hingegen divergieren die Vorstel-
lungen der beiden Denker deutlich — z.B. in der realen Stellung des ,,h6heren
Menschen* gegentiber der ,,Masse®.

AuBer den ,,Weltgeschichtlichen Betrachtungen® hatte auch Burkhardts Werk
,Kultur der Renaissance* (vgl. UB II, HL: 266) einen Einfluss auf Nietzsche, der
aber vergleichsweise gering ausfiel.

2.7.2 Das Ideal der einzelnen Grofien

Ein redundant auftauchendes Thema im Werk Nietzsches sind die ,,gro3en Einzel-
nen“. Nietzsche nennt in diesem Zusammenhang wiederholt seine Vorbilder und
geistigen Ziehviter Johann Wolfgang von Goethe, Richard Wagner und Arthur
Schopenhauer als Beispiele hierfiir. Das Konzept der einzelnen Groflen weist, wie
Alexander-Maria Zibis in seiner Studie ,,Die Tugend des Mutes“ nachgewiesen
hat, Uberschneidungen zur politischen Philosophie Nicchold Macciavellis (,,I1
Principe®) auf (vgl. Zibis 2007: 158-166). Ebenso zeigen sich aber auch deut-
liche Ubereinstimmungen mit G.W.F. Hegels Konzept von weltgeschichtlichen
Personlichkeiten (vgl. Hegel 1986 a-c)*°. Beide Stringe scheinen mir aber nur
von sekundidrer Bedeutung zu sein, weshalb ich sie in meiner Untersuchung nicht
weiter beriicksichtigen werde.>!

In der zweiten ,,UnzeitgeméfBen Betrachtung* beschreibt Nietzsche wiederholt
sein Ideal des groBen Individuums. Im zweiten Kapitel erldutert er:

50 | Walter Jaeschke erklarte Uber die welthistorischen Persdnlichkeiten
bei Hegel: ,Anschaulich wird diese ,Vereinigung des allgemeinen mit dem
Besonderen‘ hingegen in Hegels Lehre von den ,welthistorischen Individuen®.
Sie sind die herausgehobenen Personen, deren besonderer Zwecke mit
dem allgemeinen Zweck zusammenfalle - und so sind sie nicht die ‘Mittel’,
sondern die ,GeschéaftsfUhrer’ des Zwecks des Weltgeistes” (Jaeschke 2003:
412).

51 | Volker Gerhardt hat in seinem Beitrag ,Geschichtlichkeit bei Hegel
und Nietzsche” darauf verwiesen, dass Nietzsche Hegel kaum zur Kenntnis
genommen hat (vgl. Gerhardt 1992b: 29), so dass diese Einflussnahme auf
sein Denken als wenig ergiebig ausgeschlossen werden kann. Vgl. auch zu
den Differenzen zwischen Hegel und Nietzsche bezuglich der Religionskritik:
Barbaric (1992). In den vorliegenden Monographie von Hans-Dieter Stell
(1987) und Norbert Prostska (1989) wurden deutliche Differenzen in
der Philosophie der beiden Denker aufgezeigt, die eine diesbezlgliche
Untersuchung daher als fir meine Untersuchung ungeeignet erscheinen
lassen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

,Dass der Thatige mitten unter den schwachlichen und hoffnungslosen Mus-
siggangern, mitten unter den scheinbar thatigen, in Wahrheit nur aufgereg-
ten und zappelnden Genossen nicht verzage und Ekel empfinde, blickt er
hinter sich und unterbricht den Lauf zu seinem Ziele, um einmal aufzuat-
hmen. Sein Ziel ist aber irgend ein Gllck, vielleicht nicht sein eigenes, oft
das eines Volkes oder das der Menschheit insgesamt; er flieht vor der Resi-
gnation. [...] Denn sein Gebot lautet: das was einmal vermochte, den Begriff
,Mensch’ weiter auszuspannen und schdner zu erfullen, das muss auch ewig
vorhanden sein, um dies ewig zu vermogen. Dass die grossen Momente im
Kampfe der Einzelnen eine Kette bilden, dass in ihnen ein Hohenzug der
Menschheit durch Jahrtausende hin sich verbinde, dass fur mich das Hochs-
te eines solch langst vergangenen Moments noch lebendig, hell und gross
sei - das ist der Grundgedanke im Glauben an die Humanitat, der sich in der
Forderung einer monumentalistischen Historie ausspricht” (UB Il, HL: 258f.).

Ein Zwischenfazit Nietzsches in dieser Schrift lautet: ,,Und so moge mein Satz
verstanden und erwogen werden: die Geschichte wird nur von starken Personlich-
keiten ertragen, die schwachen 16scht sie vollends aus® (ebd.: 283). Den Begriff
der Grofie konkretisierte Nietzsche in ,,Menschliches, Allzumenschliches® noch
einmal:

,Grosse heisst: Richtung-geben. - Kein Strom ist durch sich selbst gross
und reich: sondern dass er so viele Nebenflisse aufnimmt und fortfihrt, das
macht ihn dazu. So steht es auch mit allen Gréssen des Geistes. Nur darauf
kommt es an, dass einer die Richtung angiebt, welcher denn so viele Zuflls-
se folgen mussen; nicht darauf, ob er von Anbeginn arm oder reich begabt
ist“ (MAM |: 324).

Damit unterscheidet sich der grole Mensch aber auch vom Genie. In der dritten
,,UnzeitgemaBen Betrachtung® schreibt Nietzsche:

~Wenn jeder grosse Menschen auch am liebsten gerade als das achte Kind
seiner Zeit angesehen wird und jedenfalls an allen ihren Gebresten starker
und empfindlicher leidet als alle kleineren Menschen, so ist der Kampf eines
solchen Grossen gegen seine Zeit scheinbar nur ein unsinniger und zersto-
render Kampf gegen sich selbst” (UB Ill, SE: 362).

In ,,Menschliches, Allzumenschliches* hingegen beschreibt Nietzsche den ,,gro-
Ben Mann‘ mit einem kritischem Unterton:

,Das Recept zu dem, was die Masse einen grofen Mann nennt, ist leicht
gegeben. Unter allen Umstanden verschaffe man ihr Etwas, das ihr sehr an-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

179


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

RADIKALE INDIVIDUALITAT

genehm ist, oder setze ihr erst in den Kopf, dass dies und jenes sehr an-
genehm ware, und gebe ihr es dann. Doch um keinen Preis sofort: sondern
man erkampfe es mit grosster Anstrengung oder scheine es zu erkampfen.
Die Masse muss den Eindruck haben, dass eine machtige, ja unbezwingliche
Willenskraft da sei; mindestens muss sie da zu sein scheinen. Den starken
Willen bewundert Jedermann, weil Niemand ihn hat Jedermann sich sagt,
dass, wenn er ihn hatte, es fur ihn und seinen Egoismus keine Grdnze mehr
gabe“ (MAM I: 298).

2.7.3 Das Verhaltnis von Individuum und Gesellschaft
bei Friedrich Nietzsche

Das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft thematisiert Nietzsche vorrangig
vor dem Hintergrund seiner tiefgreifenden Moralkritik (vgl. Kapitel 2.5 der vor-
liegenden Arbeit) sowie seines Postulats vom souverdnen Individuum (vgl. Ka-
pitel 2.3 der vorliegenden Arbeit), welches auch in der Gestalt des Philosophen,
Kiinstlers und Heiligen wiederholt in seinem Werk auftaucht, sowie als dessen
Weiterentwicklung zum Genie oder Ubermensch. Verstreut finden sich zudem
noch einzelne Aphorismen, in denen er das Verhéltnis jenseits dieser Figuren
thematisiert. Unter dem Titel ,,Lust und socialer Instinkt™ heiflt es in Aphoris-
mus 98 von ,,Menschliches, Allzumenschliches*: ,,Aus seinen Beziehungen zu
anderen Menschen gewinnt der Mensch eine neue Gattung von Lust zu jenen
Lustempfinden hinzu, welche er aus sich selber nimmt; wodurch er das Reich
der Lustempfindung tiberhaupt bedeutend umfinglicher macht“ (MAM I: 95).
Weiterhin bemerkt er im Zuge seiner Untersuchung ,,Genius und idealer Staat in
Widerspruch®: ,,Der Staat ist eine kluge Veranstaltung zum Schutz der Individuen
gegen einander: {ibertreibt man seine Veredlung, so wird zuletzt das Individuum
durch ihn geschwicht, ja aufgelost, — also: der urspriingliche Zweck des Staates
am griindlichsten vereitelt* (ebd.: 197). Weiterhin erldutert er: ,,Die Missachtung,
der Verallgemeinerung und der Tod des Staates, die Entfesselung der Privatperson
(ich hiite mich zu sagen: des Individuums) ist die Consequenz des demokratischen
Staatsbegriffs; hier liegt seine Mission® (ebd.: 305). In diesen Passagen behandelt
Nietzsche das Verhiltnis von Individuum und Staat zwar unter unterschiedlichen
Aspekten, allerdings durchgéngig als ein eindeutiges Konfliktverhiltnis. Im Zara-
thustra erliutert Nietzsche zudem die Unvereinbarkeit von Ubermensch und Staat:
,,Dort, wo der Staat aufhort, — so seht mir doch hin, meine Briider! Sehr ihr ihn
nicht, den Regenbogen und die Briicken des Ubermenschen? (Z 1: 64). Unter
der Uberschrift ,,Von tausend und Einem Ziele® erklirt Nietzsche: ,,Alter ist an
der Heerde die Lust, als die Lust am Ich: und so lange das gute Gewissen Heerde
heiflt, sagt nur das schlechte Gewissen: Ich® (ebd.: 75f.). Die Problematik der
Individualitit, die den Menschen aus der Gemeinschaft heraushebt, taucht auch in
Aphorismus 495 derselben Sammlung auf: ,,Alle sehr individuellen Maassregeln

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

des Lebens bringen die Menschen gegen Den, der sie ergreift, auf; sie fithlen sich
durch die aussergewohnliche Behandlung, welche Jener sich angedeihen ldsst, er-
niedrigt, als gewohnliche Wesen™ (MAM I1I: 319). Neben der Moral trégt auch die
Sitte, als eine auf moralischen Werten basierende gesellschaftliche Normierung,
zum Konflikt zwischen Individualitdt und Allgemeinheit bei (vgl. auch Kapitel 2.1
der vorliegenden Arbeit).

,Der Ursprung der Sitte geht auf zwei Gedanken zurick: ,[D]ie Gemeinde ist
mehr Werth als der Einzelne’ und ,der dauernde Vortheil ist dem flichtigen
vorzuziehen’; woraus sich der Schluss ergibt, dass der dauernde Vortheile
des Einzelnen, namentlich seinem momentanen Wohlbefinden, aber auch
seinem dauernden Vortheile und selbst seinem Weiterleben voranzustellen
sei“ (ebd.: 412).

Durch die Sitte wird der Einzelne nicht als solcher erzogen, sondern als ,,Ziffer
einer Majoritit™ (ebd.: 412). Ein weiteres Thema, dem sich Nietzsche widmet, ist
die Spaltung des Individuums in sich. Daran zeigt sich die psychologische Ebene
des Nietzscheanischen Werkes. In Aphorismus 268 von ,,Menschliches, Allzu-
menschliches® schreibt Nietzsche:

LZur Kriegsgeschichte des Individuums. - Wir finden in ein einzelnes Men-
schenleben, welches durch mehrere Culturen geht, den Kampf zusammen-
gedrangt, welcher sich sonst zwischen zwei Generationen, zwischen Vater
und Sohn, abspielt: die Nahe der Verwandtschaft verscharft diesen Kampf,
weil jede Partei schonungslos das ihr so gut bekannte Innere der anderen
Partei hineinzieht; und so wird dieser Kampf im einzelnen Individuum am
erbittertsten sein; hier schreitet jede neue Phase Uber die friheren mit grau-
samer Ungerechtigkeit und Verkennung von deren Mitteln und Zielen hin-
weg" (MAM I: 222).

In Aphorismus 529 der ,,Morgenrothe® erklért Nietzsche:

,Je hdher also eine Zeit, ein Volk die Individuen achtet und je mehr an ih-
nen das Recht und Ubergewicht zusteht, um so mehr Handlungen jener Art
werden sich an’s Licht wagen - und so breitet sich zuletzt ein Schimmer von
Ehrlichkeit, von Achtheit im Guten und Schlimmen {ber ganzen Zeiten und
Vélkern aus, dass sie, wie zum Beispiel die Griechen, nach ihrem Untergange
noch Jahrtausende lang gleich manchen Sternen leuchten” (M: 303).

Nietzsche fokussiert die Genievorstellung: Die herausragenden Individuen sind
die Genies im klassischen Sinne, bzw. sie verkdrpern die groBien Individuen, von
denen Nietzsche in seinem Werk wiederholt spricht. Gleichzeitig tibertragt er sei-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

181


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ne Achtung vor dem einzelnen Genie bzw. dem ,,groBen Individuum* auf breitere
Schichten, da er von ,,Individuen an sich spricht. Unter der Uberschrift ,,Die
ausklingende Christlichkeit in der Moral“ akzentuiert Nietzsche:

,ES scheint jetzt Jedermann wohlzutun, wenn er hort, dass das Gluck und
zugleich das Opfer des Einzelnen darin liege, sich als nutzliches Glied und
Werkzeug des Ganzen zu fihlen: nur dass man gegenwartig noch mehr
schwankt, worin dieses Ganze zu suchen sei, ob in einem bestehenden oder
zu begrundenden Staate, oder in der Nation oder in einer Volker-Verbride-
rung oder in kleinen neuen wirtschaftlichen Gemeinsamkeiten” (ebd.: 124).

Dass Nietzsche dem Kollektiv bzw. der iibergeordneten Instanz Vorrang ge-
geniiber dem einzelnen Individuum abspricht, ist eine seiner klassischen Uber-
einstimmungen mit Max Stirner und D. A. F. de Sade. In seiner Argumentation
schwingt die gleiche Ideologiekritik mit, die sich bei Stirner in der generellen
Verurteilung tiberindividueller Strukturen und Weltanschauungen duBert. Obwohl
weniger drastisch als Stirner, stellt auch er die Mystifizierung des Opferns des
Individuums an ein hoheres Ziel in Frage.

In der ,,Frohlichen Wissenschaft® schreibt Nietzsche iiber das Verhéltnis von
Individuum zu Gesellschaft:

,Abseits. - Der Parlamentarismus, das heisst die 6ffentliche Erlaubniss,
zwischen funf politischen Grundmeinungen wahlen zu durfen, schmeichelt
sich bei jenen Vielen ein, welche gerne selbstandig und individuell scheinen
und fir ihre Meinungen kampfen mochten. Zuletzt aber ist es gleichglltig,
ob der Heerde Eine Meinung befohlen oder finf Meinungen gestattet sind.
- Wer von den funf 6ffentlichen Meinungen abweicht und bei Seite tritt, hat
immer die ganze Heerde gegen sich” (FW: 500f.).

In diesem anarchistisch anmutenden Aphorismus bestimmt er Individualitédt ndher.
Seine Kritik an der nur scheinbar gegebenen Moglichkeit zur Entfaltung von Indi-
vidualitit weist deutliche Ahnlichkeit zur modernen Kritik an der vermeintlichen
Individualisierung westlich-européischer Gesellschaften auf, wie sie z.B. Jorg
Ulrich (2002) formuliert hat. Im zweiten Buch der ,,Fréhlichen Wissenschaft®
schreibt Nietzsche:

,Die Individuen, diese wahren An- und Fur-sich’s sorgen, wie bekannt, mehr
fur Augenblick, als ihre Gegensatze, die Heerden-Menschen, weil sie sich
selber flr ebenso unberechenbar halten wie die Zukunft; ebenso knlipfen sie
sich gerne an Gewaltmenschen an, weil sie sich Handlungen und Auskinfte
zutrauen, die bei der Menge weder auf Verstandnis noch auf Gnade rechnen
kébnnen - aber der Tyrann oder César versteht das Recht des Individuums

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

auch in seiner Ausschreitung und hat ein Interesse daran, einer kihneren
Privatmoral das Wort zu reden und selbst die Hand zu bieten“ (ebd.: 397).

Weiterhin spielen hier seine Kritik an der Herde und deren Moral in die Proble-
matisierung des Verhiltnisses von Individuum und Gesellschaft bzw. staatlicher
Ordnung hinein.

In ,,Jenseits von Gut und Bose® erldutert Nietzsche:

,Die hohe unabhangige Geistigkeit, der Wille zum alleinstehen, die grosse
Vernunft schon werden als Gefahr empfunden; Alles, was den Einzelnen Uber
die Heerde hinaushebt und dem Nachsten Furcht macht, heisst von nun an
bdse; die billige bescheidene, sich einordnende, gleichsetzende Gesinnung,
das MittelImaass der Begierden kommt zu moralischen Namen und Ehren*
(ebd.: 123).

Das ,,Volk“ als Bezeichnung fiir die Masse findet im Werk Nietzsches die Syn-
onyme ,,P6bel* und ,,Sklaven* (vgl. z.B. GM: 269; vgl. auch Kapitel 2.5.1 der
vorliegenden Arbeit). In der Zarathustra-Darstellung der Schmeif3fliegen prob-
lematisiert Nietzsche erneut das grofe Individuum: Es ist mit den piesakenden
SchmeiBfliegen gestraft, d.h. den ,kleinen Menschen®. In Nietzsches Werk wird
héiufig das Bild vom einzelnen, einsamen Groflen bezeichnet, der unter seiner Um-
welt leidet, in diesem Fall der Herde der einfachen Menschen.

Wolf Gorch Zachriat fasste die Haltung Nietzsches mit den folgenden Worten
zusammen: ,,Wenn das Kollektiv grundsitzlich hoher gestellt wird als das Indivi-
duum, wird sich das nach Nietzsche in allen Bereichen des menschlichen Lebens
negativ bemerkbar machen (Zachriat 2001: 58).

Aus den zitierten Passagen lédsst sich sowohl eine partielle Bejahung eines
staatlichen Gebildes lesen als auch aus der immanenten Gefahrenanalyse eine
Warnung davor. Der Schutz des Individuums vor dem Krieg aller gegen alle wird
explizit genannt. Nietzsche hélt den Staat als Schutzraum fiir die Entwicklung
von Individualitit in seinem Frithwerk fiir sinnvoll. Gleichzeitig finden sich wie-
derholt Passagen, die das gesellschaftliche Miteinander in dieser Gesellschaft
von Genies oder aulergewdhnlichen Menschen thematisieren. So wichtig ihm
der Schutz des Individuums erscheint, so sieht er aber auch die Frage nach dem
gesellschaftlichen Kontext pessimistisch. Das Individuum steht im Konflikt mit
seiner Umwelt, da es den Neid der Masse auf seinen Akt der Befreiung erweckt,
und sein individuelles Gliick nicht zwingend in einem Universalbegriff aufgeht
bzw. diesem gar im Weg steht. Auf der anderen Seite benétigt das Individuum die
Gesellschaft zur Schaffung von Rahmenbedingungen fiir die Entwicklung seiner
genialen Individualitit.

Die Aussagen Nietzsches tiber das Verhiltnis vom Individuum zur Gesell-
schaft ergeben ein stimmiges Bild. Sie belegen eindeutig seine Hochachtung vor

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

183


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

RADIKALE INDIVIDUALITAT

dem souverinen Individuum bzw. dem Menschen, der seine eigene Individualitét
zum Vorschein bringt. Sie zeigen aber auch seine sich verdndernden Ansichten
iiber die Struktur des Staates, den er zwar einerseits als einen Schutzraum fiir die
Entfaltung des Individuums wahrnimmt; andererseits erkennt er aber auch die Ge-
fahr des Umschlagens, die eine Entwicklung der Individualitit verhindern wiirde.
Ein alternatives Ordnungsmodell fiir das gesellschaftliche Zusammenleben oder
auch nur potentielle Ansétze hierfiir benennt Nietzsche nicht.

2.8 DiE BEDEUTUNG DES VERBRECHENS UND DER
REVOLTE IN BEZuG AUF DIE KONSTRUKTION VON
INDIVIDUALITAT

Der Begriff des Verbrechens und dessen Personifizierung im Verbrecher spielen
bei der Konstituierung von Individualitét fiir Nietzsche in der Hinsicht eine wich-
tige Rolle, als dass dem Verbrechen die Rolle der Verteidigung der Individualitét
gegeniiber dem Kollektiv zukommt. Nietzsche verwendet den Begriff nicht immer
einheitlich, die Wortbedeutung schwankt je nach Kontext. Kurt Heinze stellte fest:
»~Eine Begriffsbestimmung des Verbrechens finden wir bei Nietzsche nicht. Er hat
sich damit nicht abgegeben, weil das Verbrechen nach ihm begrifflich nicht fest-
zustellen ist und weil es mehr umfaft, als die Strafrechtswissenschaft wahrhaben
will“ (Heinze 1939: 8). Lukas Geschwend schrieb in seinem Aufsatz ,,Nietzsche
und die Strafrechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts“ iber die unterschiedlichen
Dimensionen von Nietzsches Verbrechensbegriff:

.Im Gegensatz zu unserer heutigen juristischen Umschreibung bezieht sich
Nietzsche, wenn er vom Verbrechen spricht, nicht nur auf strafrechtlich inkri-
miniertes Verhalten, sondern er erfasst auch anderweitige Devianz, nament-
lich Abweichung von der moralischen Norm. [...] So dann begreift er das Ver-
brechen in jeder Gesellschaft und unabhangig vom jeweiligen Strafrecht als
,Aufstand wider die gesellschaftliche Ordnung' [...] Nietzsche interpretiert
das Verbrechen gleichsam als kriegerische Auflehnung gegen die etablier-
te Ordnung mit ihren gesetzlich verankerten Machtstrukturen“ (Geschwend
2001: 132).

Konkret auf die Situation des jeweiligen Individuums iibertragen heif3t dies: ,,Wer
Gesetzen gehorcht, ,erleidet Einbusse an Gefiihl und Bewultsein eigener Méch-
tigkeit®. Er biisst dadurch seine eigene Persénlichkeit ein* (ebd.: 133). Uber die
Verwendung des Begriffs des Verbrechers kommt er zu dem Schluss:

.Wie der Begriff vom Verbrechen wird auch jener des Verbrechers bei Nietz-
sche nicht nur im juristischen Sinne verwendet. Oft identifiziert Nietzsche

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

das Verbrechen mit dem Bruch der moralischen Normen, wobei er diesen
verschiedentlich im Sinne von Normuberwindung und - Erneuerung positiv
besetzt” (ebd.: 345).

Weiterhin manifestierte er: ,,Der vollkommene, gelungene Typus des heroischen
Verbrechers, der die Umwertung aller Werte vollzieht, sich selbst zum Gesetzge-
ber erhebt, entspricht dem Genius* (ebd.: 351). Wenn man diese These ausweitet,
erstreckt sich der Begriff des Verbrechens bei Nietzsche auf drei verschiedene
Ebenen: Auf einer strafrechtlichen Ebene, auf der das Verbrechen als Verstof3 ge-
gen ein Gesetz erscheint; auf einer existenzial-philosophischen Ebene, auf der es
sich als existentielle Revolte und als Verteidigung der Individualitét des Individu-
ums gegen eine tiberindividuelle Instanz duBert; sowie auf einer metaphysischen
Ebene, auf der es einer Umwertung der Werte entspricht. In einzelnen Werken
vermischt er diese unterschiedlichen Ebenen.

In ,,Menschliches, Allzumenschliches* erklirt Nietzsche im Aphorismus 99
iiber den Zusammenhang von Verbrechen und Individualitit: ,,Alle ,bosen‘ Hand-
lungen sind motivirt durch den Trieb der Erhaltung oder, noch genauer, durch die
Absicht auf Lust und Vermeidung der Unlust des Individuums; als solchermaas-
sen motivirt, aber nicht bose (MAM I: 95). Hier zeichnet er wieder das Bild eines
naturdeterminierten Menschen. In Aphorismus 66 desselben Werkes schreibt er,
auf eine strafrechtliche Ebene des Verbrechens bezogen: ,,Striflich, nie gestraft.
— Unser Verbrechen gegen Verbrecher besteht darin, dass wir sie wie Schufte be-
handeln* (ebd.: 80). Ahnliche Passagen finden sich z.B. in der ,,Genealogie der
Moral“: ,,.Der dchte Gewissensbiss ist gerade unter Verbrechern und Straflingen
etwas dusserst Seltenes” (GM: 319). Im Aphorismus 102 von ,,Menschliches, All-
zumenschliches® setzt er das Bild des Verbrechers zu moralischem Handeln in
Bezug.

»,Sodann: selbst das absichtliche Schadigen nennen wir nicht unter allen Um-
standen unmoralisch; man tddtet z.B. eine Miicke unbedenklich mit Absicht,
blos weil uns ihr singen missfallt, man straft den Verbrecher absichtlich und
thut ihm leid an, um uns und die Gesellschaft zu schitzen* (MAM, I: 99).

Hiermit stellt Nietzsche auf einer metaphysischen Ebene die Beurteilung einer Tat
nach den Kategorien der Moral in Frage. Weiterhin schreibt er in ,,Der Wanderer
und sein Schatten®:

»Zur Beurtheilung des Verbrechens und seines Richters. - Der Verbrecher,
der den ganzen Fluss der Umstande kennt, findet seine That nicht so ausser
der Ordnung und Begreiflichkeit, wie seine Richter und Tadler; seine Strafe
wird ihm gerade nach dem Grade von Erstaunen zugemesse, welches jene
beim Anblick der That als einer Unbegreiflichkeit befallt. - Wenn die Kennt-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

185


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

RADIKALE INDIVIDUALITAT

niss, welche der Vertheidiger eines Verbrechers von dem Fall und seiner
Vorgeschichte hat, weit genug reicht, so mussen die sogenannten Milde-
rungsgrinde, welche er der Reihe nach vorbringt, endlich die ganze Schuld
hinwegmildern. Oder, noch deutlicher: der Vertheidiger wird schrittweise je-
nes verutheilende und Strafe zu messende Erstaunen mildern und zuletzt
ganz aufheben, indem er jeden ehrlichen Zuhérer zu dem inneren Gestand-
niss nothigt: ,er musste so handeln, wie er gehandelt hat; wir wurden, wenn
wir straften, die ewige Nothwendigkeit bestrafen.’ - Den Grad der Strafe ab-
messen nach dem Grad der Kenntniss, welchen man von der Historie eines
Verbrechens hat oder Uberhaupt gewinnen kann, - streitet dies nicht wider
aller Billigkeit? - (ebd. Il, WS: 559).

Einige Seiten spéter fahrt er fort:

.Das Willktirliche im Zumessen der Strafen. - Die meisten Verbrecher kom-
men zu ihren Strafen wie die Weiber zu ihren Kindern. Sie haben zehn- und
hundertmal dasselbe getan, ohne Uble Folgen zu spuren: plétzlich kommt
eine Entdeckung und hinter ihr die Strafe. Die Gewohnheit sollte doch die
Schuld der Tat, derentwegen der Verbrecher gestraft wird, entschuldbarer
erscheinen lassen: es ist ja ein Hang entstanden, dem schwerer zu widerste-
hen ist. Anstatt dessen wird er, wenn der Verdacht des gewohnheitsmafigen
Verbrechens vorliegt, harter gestraft, die Gewohnheit wird als Grund gegen
alle Milderung geltend gemacht. Umgekehrt: eine musterhafte Lebenswei-
se, gegen welche das Verbrechen um so furchterlicher absticht, sollte die
Schuldbarkeit verscharft erscheinen lassen! Aber sie pflegt die Strafe zu
mildern. So wird alles nicht nach dem Verbrecher bemessen, sondern nach
der Gesellschaft und deren Schaden und Gefahr: frihere Nutzlichkeit eines
Menschen wird gegen seine einmalige Schadlichkeit eingerechnet, frihere
Schédlichkeit zur gegenwartig entdeckten addiert, und demnach die Strafe
am hochsten zugemessen. Wenn man aber dergestalt die Vergangenheit ei-
nes Menschen mit straft oder mit belohnt (dies im ersten Fall, wo das Weni-
ger-Strafen ein Belohnen ist) so sollte man noch weiter zuriickgehen und die
Ursache einer solchen oder solchen Vergangenheit strafen und belohnen,
ich meine Eltern, Erzieher, die Gesellschaft usw.: in vielen Fallen wird man
dann die Richter irgendwie bei der Schuld beteiligt finden. Es ist willkurlich,
beim Verbrecher stehen zu bleiben, wenn man die Vergangenheit straft: man
sollte, falls man die absolute Entschuldbarkeit jeder Schuld nicht zugeben
will, bei jedem einzelnen Fall stehen bleiben und nicht weiter zurtckblicken:
also die Schuld isolieren und sie gar nicht mit der Vergangenheit in Verknlp-
fung bringen, - sonst wird man zum Slinder gegen die Logik. Zieht vielmehr,
ihr Willens-Freien, den notwendigen Schluss aus eurer Lehre von der ,Frei-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Cu

heit des Willens‘ und dekretiert kiihnlich: ,keine Tat hat eine Vergangenheit
(ebd., WS: 561f.).

In den beiden Passagen konzentriert er sich noch einmal auf den Zusammenhang
vom freiem Willen zur Ausfithrung der Tat sowie auf das Verhiltnis vom Indivi-
duum zur Gesellschaft. An anderer Stelle sieht er den Verbrecher als Opfer seiner
Umstdnde (vgl. ebd.: 81). Gemeinsam ist diesen Betrachtungen, dass sie sich in
erster Linie auf das inkriminierte Verhalten beziehen und es mit der Determination
des menschlichen Verhaltens in einen Kontext setzen.

Das dquivalente Bild des Verbrechers — sowohl vom strafrechtlichen als auch
vom existenzial-philosophischen Standpunkt aus — zeigt sich auch in folgender
Aussage: ,,Alle Verbrecher zwingen die Gesellschaft auf frithere Stufen der Cultur
zurlick, als die ist, auf welcher sie gerade steht* (ebd.: 633). Hier ist der Verbre-
cher wieder die Figur des Umwerters und des Bewegenden, d.h. auch des Neue-
rers und Erneuerers. In der Sammlung ,,Morgenrdthe setzt den ,,Freithédter™ mit
dem Verbrecher gleich.

,Die Freithater sind im Nachtheil gegen die Freidenker, weil die Menschen
sichtbarer an den Folgen von Thaten, als von Gedanken leiden. Bedenkt man
aber, dass diese wie jene ihre Befriedigung suchen und dass den Freiden-
kern schon ein Ausdenken und Aussprechen von verbotenen Dingen diese
Befriedigung gibt, so ist in Ansehung der Motive Alles eins: und in Ansehung
der Folgen wird der Ausschlag sogar gegen den Freidenker sein, vorausge-
setzt, dass man nicht nach der nachsten und grébsten Sichtbarkeit - das
heisst: nicht wie alle Welt urtheilt. Man hat viel von der Verunglimpfung wie-
der zurickgenommen, mit der die Menschen alle Jene bedacht haben, wel-
che durch die That den Bann einer Sitte durchbrachen, - und im Allgemeinen
heissen sie Verbrecher” (M: 32f.).

Der Verbrecher lisst sich also mit dem Schaffenden, d.h. letztlich auch mit dem
,souverdnen Individuum*® assoziieren. Er sprengt die Ketten der Gesellschaft, um
sich seiner Eingebung folgend zu entwickeln. Er ist auler-moralisch bzw. in der
Terminologie von Nietzsche iiber-moralisch.

Ebenso verweist Nietzsche auf die Wechselwirkung von Verbrechen und Mo-
ral. ,,Wandel der Moral. — Es giebt ein fortwédhrendes Umwandeln und Arbeiten
an der Moral, — das bewirken die Verbrechen mit gliicklichem Ausgange (wozu
zum Beispiel alle Neuerungen des moralischen Denkens gehoren) (ebd.: 89). In
Jenseits von Gut und Bose® schreibt Nietzsche: ,,Es giebt einen Punkt von krank-
hafter Vermiirbung und Verzirtlichung in der Geschichte der Gesellschaft, wo sie
selbst fiir ihren Schédiger, den Verbrecher Partei nimmt, und zwar ernsthaft und
ehrlich® (JGB: 123). Wiederum betrachtet Nietzsche das Verbrechen als Antrieb
zu einer gesellschaftlichen Verdnderung, im Sinne einer Umwertung von Werten.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

187


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Das Problem nicht-autonomer Gesetzgebung, die einen Konflikt zwischen Indi-
viduum und Gesellschaft vorprogrammiert, thematisiert Nietzsche anhand eines
Gedankenspiels des zukiinftigen Verbrechers in Aphorismus 187 der ,,Morgenrd-
the” (M: 160).

,Ist ein Zustand undenkbar, wo der Ubeltéter sich selber zur Anzeige bringt,
sich selber seine Strafe 6ffentlich dictirt, im stolzen Geflhle, dass er so das
Gesetz ehrt, das er selber gemacht hat, dass er seine Macht ausibt, indem
er sich straft, die Macht des Gesetzgebers? Er kann sich einmal vergehen,
aber er erhebt sich durch die freiwillige Strafe Uber sein Vergehen, er wischt
das Vergehen durch Freimithigkeit, Gr68e und Ruhe nicht nur aus: er thut
eine 6ffentliche Wohlthat hinzu. - Dies ware der Verbrecher einer moglichen
Zukunft, welcher freilich auch eine Gesetzgebung der Zukunft voraussetzt,
des Grundgedankens: ,ich beuge mich nur dem Gesetze, welches ich selber
gegeben habe, im Kleinen und im Grossen.” Es misse so viele Versuche
noch gemacht werden! Es muss so manche Zukunft noch an’s Licht kom-
men!“ (ebd.: 160).

Auch in diesem Zusammenhang taucht die autonome Gesetzgebung auf — und
stellt die Hervorhebung des Individuums gegeniiber der Gesellschaft in den Mit-
telpunkt. Der Verbrecher der Zukunft ist ein autonomes und souverénes Indivi-
duum, das sich ausschlieBlich seiner eigenen Autonomie unterwirft. Er ist sein
eigener Gesetzgeber und Richter in einem, indem er sich tiber die Moral stellt und
eine rein individuelle Ethik entwirft (vgl. Kapitel 2.5 der vorliegenden Arbeit).
Dieses Vorgehen verweist bereits auf Nietzsches Bild vom Ubermenschen (vgl.
Kapitel 2.3.1 der vorliegenden Arbeit).

Unter der Uberschrift ,,Zur Pflege der Gesundheit* formuliert Nietzsche iiber
die zeitgendssische Bewertung des Verbrechers:

»,Man hat kaum angefangen, uUber die Physiologie der Verbrecher nachzu-
denken und doch steht man schon vor der unabweislichen Einsicht, dass
zwischen Verbrechern und Geisteskranken kein wesentlicher Unterschied
besteht: vorausgesetzt, dass man glaubt, die Ubliche moralische Denkweise
sei die Denkweise der geistigen Gesundheit” (ebd.: 176).

Auch in der ,,G6tzen-Dammerung® findet sich eine dhnlich geartete Aussage. ,,Die
Anthropologen unter den Criminalisten sagen uns, dass der typische Verbrecher
hisslich ist: monstrum in fonte, monstrum in animo* (GT: 69). In diesen Auffas-
sungen zeigt sich Nietzsches Rezeption zeitgendssischer Strafrechtstheorien, wie
z.B. derjenigen von Cesare Lombroso. Da diese Aspekte fiir die hier vorliegende
Fragestellung irrelevant sind, werde ich sie nicht weiter beriicksichtigen. An spé-
terer Stelle verwendet Nietzsche den Begriff des Verbrechers wieder in seiner rein

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

strafrechtlichen Bedeutung: ,,Man leidet als entdeckter Verbrecher nicht am Ver-
brechen, sondern an der Schande und dem Verdruss iiber eine gemachte Dumm-
heit oder an der Entbehrung des gewohnten Elements” (M: 243). Ebenso fragt
er unter der Uberschrift ,,Strafe* erneut: ,,Strafe. — Ein seltsames Ding, unsere
Strafe! Sie reinigt nicht den Verbrecher, sie ist kein Abbiissen: im Gegentheil, sie
beschmutzt mehr, als das Verbrechen selber” (ebd.: 199). Unter der Uberschrift
,Danae und Gott im Golde* stellt Nietzsche das Verbrechen und die Ungeduld in
einen Zusammenhang: ,,Woher diese unmissige Ungeduld, welche jetzt den Men-
schen zum Verbrecher macht, in Zustéinden, welchen den entgegensetzten Hang
besser erklaren wiirden?* (ebd.: 180). Er fiihrt sie auf die Machtgeliiste zuriick.

Die Gestalt des Verbrechers, der gegen die alten Regeln revoltiert und neue
Werte schafft, nimmt in ,,Also sprach Zarathustra“ eine exponierte Stellung ein.
,,Siehe die Guten und Gerechten! Wen hassen sie am meisten? Den, der zerbricht
ihre Tafeln der Werthe, den Brecher, den Verbrecher: — das aber ist der Schaf-
fende* (Z I: 26; vgl. auch: Z III: 266). Hier zeigen sich die Ubereinstimmungen
des Verbrechers mit dem souverinen Individuum: Beide sind ,,Schaffende®. Ein
weiteres Mal — in einem génzlich anderem Kontext — taucht der Typus des Ver-
brechers unter der Uberschrift ,,Der bleiche Verbrecher auf (Z I: 45-47).32 Dieser
Typus des Verbrechers erbleicht, weil er seiner Tat nicht gewachsen: ,,Ein Bild
machte diesen bleichen Menschen bleich. Gleichwiichsig war er seiner That, als er
sie that: aber ihr Bild ertrug er nicht, als sie gethan war* (ebd.: 46). Entfernt erin-
nert dies auch an den bereits erwihnten Seiltdnzer aus dem Zarathustra. Auch der
bleiche Verbrecher 16st sich nicht vollkommen von seinen metaphysischen Wur-
zeln, sondern scheitert an der Uberwindung. Im Mittelpunkt dieses Kapitels steht
allerdings die Kritik an der {iberindividuellen Instanz der sinnbildlichen Richter.
Nietzsche spricht sie zu Beginn des Textes an: ,,Ihr wollt nicht tédten, ihr Richter
und Opferer, bevor das Tier nicht genickt hat?* (Z II: 45). Fiir Annemarie Pieper
stehen die Richter fiir die Tugendrichter der alten Moral und der Verbrecher fiir
»einfen] Gesetzesbrecher, d.h. einer, der gegen die tradierten Wertvorstellungen
verstossen hat* (Pieper 1990: 171). Reue und Siihne ebnen dem Verbrecher den
Weg zuriick in die sittliche Welt. T. K. Seung sah im Bild des erbleichenden Ver-
brechers die Idee, dass er aufgrund fehlender Kontrolle tiber seine Passionen zum
Verbrecher wird (vgl. Seung 2006: 26). Dementsprechend miisste es sich bei ihm
um ein schwaches Individuum handeln.

In diesem Rahmen predigt Zarathustra erneut den Ubermenschen:

52 | Die Interpretation dieses Kapitels ist in der Nietzscheforschung sehr
umstritten. Niklas Corall sieht eine aquivalente Theorie dessen in den
Aussagen von Raskolnikoff in Fjordr Dostojewskis ,Verbrechen und Strafe
[auch bekannt als: ,Schuld und Siihne“] (vgl. Corall 2007: 194). C. G. Jung
legte diesen Typus als Neurotiker aus (vgl. Jung 1981: 29). Ein guter Uberblick
Uber die unterschiedlichen Ansatze findet sich bei Seung 2006: 25f.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

189


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

RADIKALE INDIVIDUALITAT

,Euer Todten, ihr Richter, soll ein Mitleid sein und keine Rache. Und indem
ihr todtet, seht zu, dass ihr selber das Leben rechtfertiget! Es ist nicht ge-
nug, dass ihr euch mit Dem verséhnt, den ihr todtet. Eure Traurigkeit sei
Liebe zum Ubermenschen: so rechtfertigt ihr euer Noch-Leben!“ (Z I: 45).

In diesem Sinne findet sich in dieser Schrift ein erneuter Riickgriff auf die Erzih-
lung von dem weisen Silen, dem klassischen Weggefihrten des Dionysos (vgl.
GT: 35, 41).

Im Zusammenhang mit seiner Kritik des Strafrechts verwirft Nietzsche in
seiner Fokussierung auf eine individualistische Ethik auch die Dichotomie von
Gut und Boése: ,,Vieles von eurem Guten macht mir Ekel, und wahrlich nicht ihr
Boses* (ebd.: 47).

Im Aphorismus 109 in ,,Jenseits von Gut und Bose* taucht der Typus des blei-
chen Verbrechers erneut auf: ,,Der Verbrecher ist hdufig genug seiner That nicht
gewachsen: er verkleinert und verleumdet sie” (JGB: 92). Im daran anschlie3en-
den Aphorismus heif3t es vertiefend: ,,Die Advokaten eines Verbrechers sind selten
Artisten genug, um das schone Schreckliche der That zu Gunsten ihres Théters
zu wenden® (ebd.: 92). In der ,,Genealogie der Moral“ definiert Nietzsche den
Verbrecher wie folgt:

,Der Verbrecher ist ein Schuldner, der die ihm erwiesen Vortheile und Vor-
schisse nicht nur nicht zurlickzahlt, sondern sich sogar am Glaubiger ver-
greift: daher geht er von nun an, wie billig, nicht nur aller dieser Guter ver-
lustig, - er wird vielmehr jetzt daran erinnert, was es mit diesen Gutern auf
sich hat“ (GM: 307).

Genauso wie in der ,,G6tzen-Dammerung™ wird der Verbrechertypus damit
wiederum als starkes Individuum thematisiert: ,,Der Verbrecher-Typus, das ist
der Typus des starken Menschen unter ungiinstigen Bedingungen, ein krank
gemachter starker Mensch® (GD: 146). Alexander-Maria Zibis spekulierte
diesbeziiglich dariiber, ob Nietzsche hierbei die literarisch-philosophischen
Verbrechercharaktere Rodin Raskalaikoff und Iwan Karamasoff aus Dosto-
jewskis Romanen ,,Die Ddmonen* und ,,Die Briider Karamasoff* vor Augen
hatte (vgl. Zibis 2007: 123).3

Der Verbrecher ist also nicht nur fiir Nietzsches Strafrechtskritik relevant,
sondern vor allem als Metapher fiir das souverdne Individuum. Dieses souve-
rdne Individuum schafft sich durch das Verbrechen den Freiraum zur Entfal-
tung. Zwei Aspekte verdienen dabei eine gesonderte Betrachtung:

53 | Nietzsche rezipierte vor allem im Zeitraum des Jahreswechsels
1887/1888 intensiv die Romane von Dostojewski. Vgl. zur Bedeutung
Dostojewskis flir das Bild des Verbrechers bei Nietzsche: Stellino 2009.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

- der,hdBlliche Mensch’, der das gro3te Verbrechen der Menschheit beging,
in dem er Gott totete, und
«  Prometheus, die klassische Mythengestalt des edlen Verbrechers.

In den folgenden Exkursen werde ich sie im Kontext des Nietzscheanischen Wer-
kes néher beleuchten.

2.8.1 Der ,hafSliche Mensch*

Der ,,hdaBliche Mensch® im Zarathustra erscheint als ein besonderer Typus des
Verbrechers. Er beging den Mord an Gott und ist nicht im Stande, die Schuld dafiir
zu ertragen, ist seiner Tat also ebenso wenig gewachsen wie der ,,bleiche Verbre-
cher aus ,,Also sprach Zarathustra®. Den ,,hdBlichen Menschen® trifft Zarathustra
im Reich des Todes, in das er sich zuriickgezogen hat. Er stellt Zarathustra die
Frage, ob er wisse, wer er sei. Hier spielt Nietzsche auf die mythische Begegnung
von Odipus mit der Sphinx an, die ihm ein #hnliches Riitsel stellt — bezogen auf
das Menschenleben. Bei ihr lautet die Antwort: der Mensch; bei Zarathustra lautet
die Antwort: der ,.hdBliche Mensch®, der Morder Gottes. Er ist gleichzeitig ein
Kontrapunkt zu Zarathustra selbst. Anke Bennholdt-Thomsen schrieb dariiber:

,Darlber hinaus erkennt Zarathustra schliellich im haflichen Menschen
denjenigen, der um das Ekelhafte des Menschen weif}, ihn und sich selbst
deshalb verachtet (325, 12), dessen Notschrei somit die Not des Menschen
grundsatzlich betrifft und vertritt” (Bennholdt-Thomsen 1974: 93).

Obwohl der ,,hdBliche Mensch® und Zarathustra die gleiche Erfahrung gemacht
haben, unterscheidet Zarathustra sich vom ersteren dadurch, dass er iiber die Kraft
der Lebensbejahung verfiigt, die dem ,,héBlichen Menschen fehlt. An dieser Stel-
le wird die Bedeutung des ,,Amor Fati* deutlich. Das ,,Amor Fati“, die Liebe zum
Schicksal, beinhaltet auch die Annahme des Leides und der Schuld. Fiir Seung
hingegen stellte sich diese Figur des ,hdBlichen Menschen wie folgt dar: ,,The
Ugliest Man is his alter ego or his counter ego* (Seung 2006: 255).

Den durch Mitleid hervorgerufenen Tod Gottes thematisiert Zarathustra be-
reits im zweiten Buch: ,,Also sprach der Teufel einst zu mir: ,auch Gott hat seine
Holle: das ist seine Liebe zu den Menschen. Und jiingst horte ich ihn diess Wort
sagen: ,,Gott ist todt; an seinem Mitleiden mit den Menschen ist Gott gestorben.
(Z,11: 115).

Der ,,hdBliche Mensch® erldutert seine Tat mit den Worten:

~Aber er - musste sterben: er sah mit Augen, welche Alles sahn, - er sah
des Menschen Tiefen und Griinde, alle seine verhehlte Schmach und Hass-
lichkeit. Sein Mitleiden kannte keine Scham: er kroch in meine schmutzigs-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

191


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ten Winkel. Dieser Neugierigste, Uber-Zudringliche, Uber-Mitleidige musste
sterben! Der Mensch ertragt es nicht, dass solch ein Zeuge lebt” (Z IV: 331).

Wihrend die Scham tiber die eigene Schwiche und Niedrigkeit sowie seine Selbst-
verneinung den ,,héBlichen Mensch* zum Mdorder machten, stellt Zarathustra den
Ubermenschen als eine Art Gegenkonzept auf. Der Ubermensch {iberwindet die
Schwiche und entsteigt der Niedrigkeit des menschlichen Daseins, indem er sich
weiterentwickelt.

Weiterhin durchzieht sein Werk der Riickgriff auf den griechischen Mythos
iber das mit der Aufkldrung verbundene Verbrechen des Prometheus (vgl. Storch/
Damerau 1995), das einer Revolte gegeniiber dem Gottervater Zeus gleichkommt.

2.8.2 Der Mythos ,,Prometheus*“

Seit seiner Jugend nimmt die mystische Gestalt des Prometheus eine bedeutende
Stellung im Denken Nietzsches ein, die in der Renaissance im engen Kontext
zur Auseinandersetzung mit der Individualitit stand, wie Christoph Rieder (1989:
58-60) nachwies. Bereits als 15jdhriger hat Nietzsche ihm zu Ehren einen Ein-
akter geschrieben, und in seinem Nachlass von 1874 findet sich ein unvollendet
gebliebenes Gedicht tiber Prometheus (vgl. KSA VII: 835-837). Die Gestalt steht
symbolisch fiir die Revolte und wird mit dem Verbrechen gegen das Géattliche
assoziiert. Eine Vignette des entfesselten Prometheus lieB Nietzsche von dem
Bildhauer Leopold Rau fiir das Deckblatt der Erstausgabe von ,,Geburt der Tra-
godie” entwerfen. In der ,,Geburt der Tragodie® thematisiert Nietzsche im neun-
ten Kapitel die Prometheussage anhand von Aischylos® Tragodie (vgl. Aischylos
1844)°* — weitere Einfliisse auf sein Prometheusbild kénnten Goethes Darstellung
(vgl. Goethe 1772-1774; hier: 1985: 279f.)> sowie Maria Shelleys (1818; hier:
1993) gewesen sein. Der EinfluB} letzterer ist allerdings eher unwahrscheinlich,
da sich in seinem Werk keine Verweise auf sie finden lassen. Prometheus ist fiir
Nietzsche umleuchtet mit der ,,Glorie der Aktivitdt (GT: 67) und stellt sich dar
,»als das unermessliche Leid des kithnen ,Einzelnen auf der einen Seite, und die
gottdhnliche Noth, ja Ahnung einer Gotterddmmerung auf der anderen, die zur

54 | Aischylos schrieb um 470 v.Chr. eine Prometheus-Trilogie mit den
Sticken ,Der gefesselte Prometheus”, ,Befreiter Prometheus® und
.,Prometheus Feuertrager. Lediglich ,Der gefesselte Prometheus” liegt
komplett vor, von den anderen beiden Stlicken existieren jeweils nur noch
Fragmente. Nietzsche rezipierte Aeschylus bereits wahrend seiner Schulzeit
in Schulpforta 1858-1864.

55 | Auf den Zusammenhang von der Prometheusgestalt in Goethes Gedicht
und dem Konzept des Individualismus hat z.B. Othmar Spann hingewiesen
(vgl. Spann 1921: 13).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

Versohnung, zum metaphysischen Einssein zwingende Macht jener beiden Le-
benswelten® (ebd.: 68). Weiterhin ist er fiir Nietzsche eine der Masken des grie-
chischen Gottes Dionysos. Uber den Inhalt dieses Mythos* erklirt Nietzsche in
der ,,Geburt der Tragodie:

,Die Voraussetzung jenes Prometheusmythus ist der Uberschwangliche
Wert, den eine naive Menschheit dem Feuer beilegt als dem wahren Palla-
dium jeder aufsteigenden Cultur: dass aber der Mensch frei Uber das Feuer
waltet und es nicht durch eine Geschenk vom Himmel, als zindenden Blitz-
strahl oder warmenden Sonnenbrand empfangt, erschien jenen beschauli-
chen Ur-Menschen als ein Frevel, als ein Raub an der goéttlichen Natur. [...]
Das Beste und Hochste, dessen die Menschheit teilhaftig werden kann, er-
ringt sie durch einen Frevel“ (ebd.: 69).

Bezogen auf das Individuum folgert Nietzsche:

+Wer jenen innersten Kern der Prometheussage versteht - ndmlich die dem
titanisch strebenden Individuum gebotene Nothwendigkeit des Frevels - der
muss zugleich das Unapollinische dieser pessimistischen Vorstellung emp-
finden; denn Apollo will die Einzelwesen gerade dadurch zur Ruhe bringen,
dass er Grenzlinien zwischen ihnen zieht und dass er immer wieder an diese
als an die heiligsten Weltgesetze mit seinen Forderungen der Selbsterkennt-
nis und des Maases erinnert” (ebd.: 70).

Diese Stelle verweist implizit wiederum auf die Gegeniiberstellung von Apollo
und Dionysos, die seine Auffassung von Individualitit konstituiert. Uber die Ge-
stalt des Prometheus im Werk des Aischylos erklért Nietzsche:

,Der aeschyleische Prometheus ist in diesem Betracht eine dionysische
Maske, wahrend in jenem vorhin erwahnten tiefen Zuge nach Gerechtigkeit
Aeschylus seine vaterliche Abstammung von Apollo, dem Gotte der Indivi-
duation und der Gerechtigkeitsgrenzen, dem Einsichtigen verrath. Und so
mochte das Doppelwesen des aeschyleischen Prometheus, seine zugleich
dionysische und apollinische Natur in begrifflicher Form so ausgedrtckt wer-
den koénnen: ,Alles Vorhandene ist gerecht und ungerecht und in beidem
gleich berechtigt.' Das ist deine Welt! Das heisst eine Welt!” (GT: 71).

Martin Lorenz schrieb iiber die Bedeutung von Prometheus:

,Der befreite Prometheus ist fur den Nietzsche der Geburt der Tragédie ein
Beispiel dafiir, dass eine Verséhnung des Dionysischen und Apollinischen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

193


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

RADIKALE INDIVIDUALITAT

durch die kiinstlerische ,Taterschaft des Subjekts’ gelingen kann. Promet-
heus ist eine Emanzipation des Dionysischen“ (Lorenz 2008: 170).

Sowohl in der Geburt der Tragddie (GT: 36) als auch in spiteren Werken taucht
der Verweis auf Prometheus wiederholt auf, sowohl in Vergleichen mit nament-
licher Nennung (z.B. M: 79; FW: 539) als auch indirekt (z.B. UB IV, WB: 464;
Z 1: 12; vgl. auch Lampert 1986: 18), ohne dass sein Verbrechen niher themati-
siert wird. In der Vorrede zum Zarathustra l4sst Nietzsche den Einsiedler fragen:
,Damals trugst du deine Asche zu Berge: willst du heute dein Feuer in die Théler
tragen? Fiirchtest du nicht des Brandstifters Strafen?* (Z I: 12). An spiterer Stelle
wird ein weiteres Mal auf dieses Feuer Bezug genommen. In der Rede von den
Hinterweltlern wendet sich Zarathustra an das Volk mit den Worten: ,,Was ge-
schah, meine Briider? Ich iiberwand mich, den Leiden, ich trug meine eigne Asche
zu Berge, eine hellere Flamme erfand ich mir. Und siehe! Da wich das Gespenst
von mir!“ (ebd.: 36). Das Bild des Feuertragers steht symbolisch fiir die Gestalt
des Prometheus, der den Gottern das Feuer entwendet und es den Menschen als
Geschenk bringt. Gleichzeitig ist das Feuer an das Bild der Erkenntnis gekniipft.

Die Rezeption der Gestalt des Prometheus ist daher insgesamt nicht verwun-
derlich — sie speist sich bei Nietzsche sowohl aus der griechischen Mythologie,
mit der er in seiner Schul- und Studienzeit zu tun hatte, als auch aus der Tradition
der Romantik. Prometheus ist zudem eine héufig auftretende Figur in der Literatur
jener Zeit.

In dem Mythos um den griechischen Halbgott tauchen daneben noch weitere
fiir die Nietzscheanische Philosophie konstituierende Elemente auf: die Einsam-
keit sowie der hohe Berg, an dem er geschmiedet wird. Er ldsst sich insgesamt als
ein Beispiel fiir jenen groBBen Menschen lesen, den Nietzsche sucht und in seiner
Philosophie heroisiert. Er revoltiert und wird damit zu einem Verbrecher.

2.9 ZWISCHENFAZIT

Die Stringenz im Werk Nietzsches beziiglich der zentralen Themen, die ich zu
Beginn meiner Arbeit postuliert habe, konnte ich in meiner Untersuchung nach-
weisen. Das gesamte untersuchte Werk durchziehen die fiir meine Untersuchung
grundlegenden Aspekte der Individualitit, die sich in Nietzsches Werk vor allem
an dem Konzept des souverdnen und autonomen Individuums zeigen, das sich
unter unterschiedlichen Bezeichnungen in seinem Werk findet, sowie an der Ge-
geniiberstellung von Apollo und Dionysos als zwei Seiten der Konzeption von
Individualitit.

Nietzsche behilt die Erlangung und den Erhalt der eigenen Individualitét einer
Minderheit von Individuen vor. Dies ist weniger auf ein aristokratisches Ideal als
vielmehr auf ein kulturpessimistisches Weltbild zurtickzufithren. Als Beleg sei nur

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

auf seine Feststellung zur Schwiche der Personlichkeit der ,,Deutschen verwie-
sen, mit der er seine philosophischen Uberzeugungen auf sein gesellschaftliches
Umfeld tibertragt.

Seine Uberlegungen zur Individualitiit zeigen dabei eine doppelte Struktur. Auf
der einen Seite besitzt das Individuum einen individuellen, nicht gesellschaftlich
determinierten Kern, auf der anderen Seite zeigt sich, bezogen auf die Erschaffung
des souverdnen Individuums, in seinen unterschiedlichen Facetten auch immer
eine gesellschaftliche Komponente. Dementsprechend spielt der gesellschaftliche
Kontext fiir die Herauskristallisierung von genialer Individualitit, die sich u.U. in
meinem Begriff von radikaler Individualitit wiederfindet, eine wichtige Rolle. Sie
schafft — bildlich gesprochen — den Néhrboden fiir ihre Herausbildung. Damit ist
die Herausbildung von Individualitit ein kultureller Akt.

Die Erlangung von Individualitit ist fiir Nietzsche ein aktiver Akt der Aneig-
nung, der vom Individuum eine gewisse innere Stirke verlangt, die Nietzsche
nicht ndher thematisiert. Sie lidsst sich kontextualisieren mit dem ,,Amor Fati‘ und
der wiederholten Thematisierung von Einsamkeit, die sich aus der Einzigartig-
keit ergibt. Im apollinischen Prinzip findet sich die diesbeziigliche Verkorperung,
das Konzept der Selbsterkenntnis. Die Selbsterkenntnis ist mit der Individuation
gekoppelt und auch gleichzeitig dessen eigene Begrenzung. Das Individuum 16st
sich aus der ,,Masse®, um sich selbst zu erkennen und auch die eigenen Grenzen
zu erfassen, die sich aus seiner Situation als Individuum ergeben. Im Frithwerk
gibt es noch die Figur des Erziehers, der diesen Prozess anregen und unterstiitzen
kann.

Mit dem dionysischen Prinzip wiederum findet eine Riickbindung des sich
selbst als konkretes Individuum bewussten Elementes an ein das Allgemeine ver-
korpernde Kollektiv statt, das es fiir die Spiegelung der eigenen Individualitét
benotigt. Die Riickbindung des genialen Individuums ist dariiber hinaus unter dem
Aspekt der Bedeutung solcher Individuen fiir den Fortschritt der gesellschaftli-
chen Entwicklung von Relevanz. Im Kontext des Dionysischen steht aber ebenso
der Transgressionscharakter seiner souveridnen Individuen, der sich sprachlich im
Prifix ,,iiber-* redundant in Nietzsches Werk findet.

In diesem Prozess kristallisiert sich das souveridne Individuum heraus, das un-
ter unterschiedlichen Masken und Bezeichnungen das gesamte Werk Nietzsches
durchzieht. Gekennzeichnet ist dieses bewusste Individuum durch die eigene
Souverinitit, die sich in der Selbstgesetzgebung dulert, einen starken Willen und
das kreative Element des Schaffens. Zum Element des Schaffens gehort auch die
Besinnung auf eine individuelle Ethik. Diese Ethik, die an die Stelle der Moral
tritt, ist nicht verallgemeinerbar, so dass sich notgedrungen auf gesellschaftlicher
Ebene ein ethischer Pluralismus herausbildet.

Das gesellschaftliche Umfeld, das einerseits als Néhrboden gebraucht wird,
wird andererseits von diesem Individuum als Bedriickung und Einengung empfun-
den. Zwischen der von Nietzsche als ,,Masse* abgewerteten Gesellschaft und dem

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

195


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

RADIKALE INDIVIDUALITAT

selbstbewussten Individuum besteht ein konfliktgeladenes Spannungsverhiltnis.
Dies zeigt sich besonders deutlich in den die Gesellschaft normierenden Regeln —
wie Moral, Sitte und Gesetz. An ihnen wird der Ubermensch zum Verbrecher, d.h.
er lehnt sich gegen diese Bedingungen auf, die seine Entfaltung hemmen. Dieser
Aspekt ldsst sich auch als eine immanente, umfassende Ideologiekritik lesen. Die
Grundlage dieser Normen verortet Nietzsche in der Religion. Die Religion fordert
jene Demutshaltung, gegen die er sich erhebt, und predigt eine Gleichheit, die auf
eine entindividualisierende Gleichmacherei hinauslduft. In der Gleichmacherei
verlieren die Individuen ihre Individualitit — genauso wie in der reinen Atomi-
sierung, die fur die zeitgenossische gesellschaftliche Entwicklung prognostiziert
wird. Weiterhin ermdglichen auch einzelne Aspekte — wie die Warnung vor einer
atomisierenden Revolution — die Herstellung einer gemeinsamen Basis mit dem
aktuellen Diskurs. Die Gefahren fiir die Gesellschaft finden sich im Schlagwort
des ,,Egoismus*, zu dem die souverinen Individuen neigen. Dieser hier gemeinte
Egoismus lduft auf eine Individuation hinaus und ldsst sich besser mit dem Begriff
des Individualismus fassen.

Dementsprechend schafft das Postulat vom Tode Gottes, d.h. der zunehmen-
den Unglaubwiirdigkeit eines tiberindividuellen Schopfers, die Grundlage fiir die
Entwicklung souverdner Individuen. Der Tod Gottes erdffnet somit auf philoso-
phischer Ebene die Chance fiir die Besinnung des Individuums auf'sich selbst, d.h.
den eigenen, individuellen Kern. Auf einer (tages-)politischen Ebene ist dieses
Ergebnis aber auch mit der ,,Décadence* gekoppelt. Es zeigt sich, dass die traditi-
onellen Werte und Strukturen an Glaubwiirdigkeit verlieren und daher kein tragfa-
higes Element mehr fiir die Gesellschaft darstellen. Die Entwicklung verstirkt die
Verdammung, sich auf das eigene Ich zu besinnen, wihrend Nietzsche die hierfiir
erforderliche innere Stirke bei seinen Zeitgenossen vermisst. Sinnbildlich kehren
diese zu liberholten Werten zurlick — im Falle der hoheren Menschen im Tanz um
den Esel — anstatt den Entwicklungsprozess zu vollenden, den Nietzsche von einer
rein individuellen auf die Ebene der Menschheit transferiert. Daraus folgt auch
der immanente Individualismus im Werk Nietzsches, der mit einer Negation des
Gleichheitspostulates im Sinne der Gleichmacherei einhergeht.

Im Zuge seiner Auseinandersetzung negiert Nietzsche zeitweilig den ,,freien
Willen® per se und reduziert das Individuum auf das Befolgen determinierter Set-
zungen. Er schriankt die Selbstsetzung des Individuums somit ein und entlastet das
Individuum ein Stiick weit von der Last der Verantwortung. Eine Konkretisierung
dieser Uberlegung findet sich nicht.

Bei vereinzelten Aspekten wie dem der Willensfreiheit zeigt sich aber auch ein
Wandel in der Anschauung Nietzsches, der zwischen Anerkennung und grundle-
gender Ablehnung schwankt. Die Riickgriffe auf Schopenhauer, Emerson, Burck-
hardt und auch auf Rée haben mir dabei geholfen, dass konkrete Konzept auto-
nomer Individualitdt zu kontextualisieren und in den zeitgendssischen Diskurs

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHES , UBERMENSCH" UND DIE KONSTRUKTION VON INDIVIDUALITAT

einzuordnen. Die Rezeption ihrer Uberlegungen findet einen deutlichen Nieder-
schlag in seinem Werk.

Ein deutliches Manko im Werk Nietzsches ist das Fehlen eines Modells fiir
eine Gesellschaftsordnung, die souveridnen Individuen das Zusammenleben er-
moglicht. Da er wiederholt den Staat als Ordnungsmodell ablehnt, kann sein
Konzept nicht mit einem solchen Modell gedacht werden. Es finden sich keine
konkreten Hinweise auf ein das souverdne Individuum adédquat in die Gesellschaft
integrierendes Ordnungsmodell. Vor diesem Hintergrund ist auch seine Betitelung
als ,,Vertreter eines radikalen Individualismus® zu prézisieren. Nietzsche schitzt
eindeutig die Individualitit, die er bis zur Mystifizierung des Ubermenschen fiihrt,
hoher als das Kollektiv. Thm fehlt dabei aber gleichzeitig eine konkretisierte, posi-
tive Gesellschaftsordnung. Dennoch lassen sich viele Passagen aus seinem Werk
als Antworten auf oder Kommentare zur zeitgendssischen Entwicklung lesen.

Diverse Begriffe verwendet Nietzsche in seinem Werk in unterschiedlicher
Konnotation — wie z.B. den des Genies oder des Egoismus. Dies erschwert partiell
eine stringente Interpretation. Weiterhin stellt sich die Schwierigkeit, die allge-
meinen Aussagen tiber Individualitét in seinem Werk von denen tiber die Individu-
alitit genialer Personlichkeiten zu trennen bzw. zu abstrahieren. Es findet héufig
eine Gleichsetzung dieser beiden Ebenen in seinem Denken statt.

Aus seinen Uberlegungen ergibt sich fiir den aktuellen Diskurs als wichtigster
Ankniipfungspunkt der Tod Gottes. Das Wegbrechen alter Werte und Normen, die
den Zusammenhalt der bisherigen Gesellschaftsstrukturen gepragt haben, findet
sich in diesem Bild wieder. Ebenso wie bei Nietzsches ,,hoheren Menschen* fin-
det sich bei vielen sogenannten Eliten eine Riickbesinnung auf alte Werte wieder.
Eine Frage ist dabei sicherlich auch, ob die von Nietzsche prognostizierten Ent-
wicklungen und Postulate sich auf eine durch scheinbar zunehmende Komplexitét
gekennzeichnete Ordnung libertragen lassen. Dies werde ich im 5. Kapitel geson-
dert thematisieren.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

197


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. De Sades Konzept von
radikaler Individualitat

3.1 DiE VERWENDUNG DES BEGRIFFS
» INDIVIDUALITAT UND SEINER SYNONYME

Vor dem Hintergrund der begriffsgeschichtlichen Entwicklung der Woérter ,,Indi-
vidualitdt” und ,,Individualismus* im frankophonen Sprachraum ist es nicht ver-
wunderlich, dass sie im Werk de Sades noch nicht auftauchen.! Selten benutzt
er in ,,Aline et Valcour” und in der meiner Untersuchung zugrunde liegenden,
dritten Fassung der ,,Nouvelle Justine* aber den Begriff des ,,Genies*. Im Gegen-
satz zu Nietzsche, bei dem dieser Begriff Uberschneidungen zum Konzept der
Individualitit aufweist — wie im Kapitel 2.3.3 der vorliegenden Arbeit aufgezeigt
wurde —, gebraucht de Sade ihn in seinem Briefroman nur vereinzelt, um seine
Protagonisten als hochgeschitzte Personen zu kennzeichnen (vgl. z.B. AV I: 49,
129, 340; AV II: 344). In der ,,Nouvelle Justine* verwendet de Sade den Begriff
wie folgt: ,,Nous n’hésitons pas a les offrir telles que les enfanta le génie de cet

1 | Das Fehlen von einem Begriff von ,,Individualitat im modernen Sinne in
seinem Frihwerk (z.B. ,Les cent vingt journées de Sodome*“) zeigt sich auch
schon daran, dass seine Protagonisten nicht einmal alle Uber einen eigenen
Namen verflgen, sondern lediglich als Reprasentanten ihrer jeweiligen
gesellschaftlichen Stellung benannt werden - z.B. ,I'évéque“ (deutsch: der
Bischof) in ,Les cent vingt journées de Sodome*“. Der Petit Le Robert datiert
zwar die Verwendung des Begriffs ,individualité“ bereits auf das Jahr 1760
(vgl. Robert 2007: 1316). Dennoch taucht es im Werke de Sades an keiner
Stelle auf. Der Begriff ,individualisme” wurde demnach in Frankreich erst
ab 1826 verwendet (vgl. ebd.: 1316), was der Aussage des ,Historischen
Worterbuchs der Philosophie® widerspricht, das diesen Begriff bereits 100
Jahre friher im franzésischen Wortschatz datiert (vgl. Borsche 1976).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

RADIKALE INDIVIDUALITAT

écrivain a jamais célebre, ne fit-ce que par cet ouvrage, persuadé que le siecle
philosophe dans lequel nous vivons ne se scandalisera pas des systémes hardis qui
s’y trouvent disséminés* (NJ I: 29). In den anderen der Untersuchung zugrunde
liegenden Werken fehlt der Begriff ginzlich. Im weiteren Verlauf der Arbeit werde
ich ihn deshalb auBler Acht lassen, da kein Bezug zur Konstruktion von Individu-
alitdt im de Sadeschen Werk sichtbar ist.

Der am néchsten mit dem Begriff der Individualitét verwandte Ausdruck ist
der des ,,Libertins“. Ich werde ihn im kommenden Abschnitt (vgl. Kapitel 3.2 der
vorliegenden Arbeit) gesondert beleuchten.

Die Themen ,,Individualitit™ und ,,Individualismus® — letzterer sowohl in sei-
ner positiven als auch in seiner negativen Konnotation im Sinne von ,,Egoismus*
und ,,Atomismus‘ — durchziehen das Werk de Sades. Zum damals gebrauchlichen
Wortschatz gehort lediglich der Begriff des ,,Egoismus®, der zu dieser Zeit mit
dem Begriff des ,,Individualismus“ synonym verwendet wurde. Diesen erklart
seine Protagonistin Dubois in der ,,Nouvelle Justine* zum Naturgesetz (vgl. ebd.:
70). Einher mit dieser Grunderfahrung der ,,Isolation® bzw. ,,Atomisierung* geht
eine Parodie gesellschaftlicher und familidrer Bindungen — im Zuge der Thema-
tisierung von Inzest (vgl. z.B. PhB: 432).% Sie werden mit der Aussage persifliert,
dass der Inzest die hochste Stufe der Gemeinschaftsentwicklung darstelle. Dieser
Gedanke kommt z.B. in einem Monolog des Libertins Verneuil zu Beginn des
dritten Bandes der ,,Nouvelle Justine* zum Ausdruck (vgl. NJ II: 176-79). Ich
widerspreche damit der gingigen Argumentation in der Forschung, dass de Sade
das Thema Inzest ausschlieBlich mit dem Verweis auf das Naturrecht themati-
siere. Dabei handelt es sich lediglich um einen Teilaspekt seiner Argumentation.
Wie auch andere seiner philosophischen und literarischen Motive ist dieses Werk
vielschichtig. Fiir den weiteren Verlauf interessiert lediglich seine philosophische
Ebene.

2 | Die gebrauchliche Interpretation, die auch Roland Meyer (1999: 215-
220) vertritt, lautet, dass diese Form der Sexualitdt mit einem besonderen
Tabu belegt sei. Dieser Ansatz fuhrt zur Begrindung, dass sich de Sade
deswegen der Thematisierung dieser Form von Sexualitdt widmete, d.h.
sich auf den provokanten Gehalt fokussierte. Josué V. Harari erlauterte in
,Les Métamorphoses du désir sans I'ouvre de Sade“: ,[L‘] inceste permet
de mettre a nu la fievre sexuelle, c’est-a-dire le désir dans toute sa
violence. Beaucoup plus important cependant, I'inceste apparait dans notre
mythologie, non seulement sous sa forme symbolique [...], mais aussi en tant
que la manifestation d’une crise réelle de notre civilisation, comme le signe
différentiel qui est au cceur de tous les désordres. L'inceste, c’est la non-
différence qui détruit toutes les différences culturelles au profit du mélange
des genres” (Harari 1974: 34f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Das Konzept der partnerschaftlichen und familidren ,,Liebe®, das sich ebenfalls
als eine spezielle Form der gesellschaftlichen Bindung lesen ldsst, negiert de Sade
in seinen libertinen Novellen zu Gunsten das Recht des Stirkeren, betrachtet es als
unvereinbar mit der Libertinage und der Philosophie ihrer Vertreter und tut es als
Wahnvorstellung ab (vgl. u.a. NJ I: 239f.). Das im libertinen Werk de Sades ab-
gebildete Individuum ist ein bindungsunabhéngiges bzw. bindungsunfihiges Ge-
schopf; das Konzept einer Bindung aufgrund einer iiberindividuellen MaB3gabe —
sei es der Familie oder anderer, iibergeordneter gesellschaftlicher Werte — schlief3t
er generell aus.’ Daraus resultiert eine allgemeine Schwierigkeit, Gesellschaft zu
denken. De Sades Philosophie scheint per se auf das vereinzelte Individuum hin-
auszulaufen, welches jedoch aus zweckgebundenen, rationalen Erwédgungen her-
aus immer wieder neue Formen der Gesellschaft sucht.

In den ersten Zeilen seines Romans ,,Nouvelle Justine* kiindigt sich bereits die
Fiirsprache fiir die Individualitit an:

,Si, pleins d’un respect vain, ridicule et superstitieux pour nos absurdes
conventions sociales, il arrive malgré cela que nous n’ayons rencontré que
les ronces, ol les méchants ne cueillaient que des roses, les gens naturelle-
ment vicieux par systéme, par got, ou par tempérament, ne calculeront-ils
pas, avec assez de vraisemblance, qu’il vaut mieux s’abandonner au vice
que d’y résister?“ (ebd.: 31).

Als Basis seiner Argumentation dient de Sade dabei die Heteronomie der Men-
schen und ihrer Anlagen. Noch im selben Kapitel wird die ungliickliche Justine
mit dem ,,Atomismus‘ konfrontiert und der ,,Isolation” als dessen Folge, als sie
der Geistliche abweist, an den sie sich in ihrer Not wendet. Siiffisant teilt de Sade
dem Leser mit: ,,[E]lle est condamnée a I’isolisme™ (ebd.: 37). Die Individuation
mittels Bindungslosigkeit propagiert auch de Sades Libertin Dolmancé offen ge-
geniiber Eugénie:

»Eugénie: Mais si, comme vous le dites, la nature fait naitre les hommes iso-
Iés, tous indépendants les uns des autres, au moins m’accorderez-vous que
les besoins, en les rapprochant, ont du nécessairement établir quelques
liens entre eux; de |a, ceux du sang nés de leur alliance réciproque, ceux de
I'amour, de I'amitié, de la reconnaissance; vous respecterez au moins ceux-
la, j'espére? Dolmancé. - Pas plus que les autres, en vérité; mais analy-

3 | Ich beschranke mich bewusst auf die Trennung zwischen seinem
libertinen und nicht-libertinen Werk, da in seinen nicht-libertinen Novellen,
Marchen und Theaterstiicken durchaus Liebe im romantischen Sinne als auch
andere Formen gesellschaftlichen Gemeinsinns in der gangigen Bedeutung
auftauchen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

201


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sons-les, je le veux: un coup d’ceil rapide, Eugénie, sur chacun en particulier.
Direz-vous, par exemple, que le besoin de me marier, ou pour voir prolonger
ma race, ou pour arranger ma fortune, doit établir des liens indissolubles ou
sacrés avec l'objet auquel je m'allie? Ne serait-ce pas, je vous le demande,
une absurdité que de soutenir cela? Tant que dure I'acte du cot, je peux,
sans doute, avoir besoin de cet objet pour y participer; mais sitét qu’il est sa-
tisfait, que reste-t-il, je vous prie, entre lui et moi?‘ et quelle obligation réelle
enchainera a lui ou a moi les résultats de ce coit? Ces derniers liens furent
les fruits de la frayeur qu’eurent les parents d’étre abandonnés dans leur
vieillesse, et les soins intéressés qu’ils ont de nous dans notre enfance ne
sont que pour mériter ensuite les mémes attentions dans leur dernier age.
Cessons d’étre la dupe de tout cela: nous ne devons rien a nos parents...
pas la moindre chose, Eugénie, et, comme c’est bien moins pour nous que
pour eux qu’ils ont travaillé, il nous est permis de les détester, et de nous en
défaire méme, si leur procédé nous irrite; nous ne devons les aimer que s'ils
agissent bien avec nous, et cette tendresse alors ne doit pas avoir un degré
de plus que celle que nous aurions pour d’autres amis, parce que les droits
de la naissance n’établissement rien, ne fondent rien, et qu’en les scrutant
avec sagesse et réflexion, nous n'y trouverons slirement que des raisons
de haine pour ceux qui, ne songeant qu’a leurs plaisirs, ne nous ont donné
souvent qu’une existence malheureuse ou malsaine” (PhB: 479).

Die Auflésung der gesellschaftlichen Bindungen einschlieBlich der familidren
bewirbt de Sade ebenso redundant in der ,,Histoire de Juliette”“. Der Libertin
Noirceul erklért darin: ,,Que les liens de famille ne te paraissent pas plus sacrés,
Juliette: ils sont tout aussi chimériques que les autres (HJ I: 226). Dementspre-
chend gerieren sich die Protagonisten de Sades héufig als Einzelgénger, die sich
von der sie umgebenden Gesellschaft separieren und nur selten iiber ldngere Zeit
eine Bindung in Form einer Vereinigung mit Gleichgesinnten suchen (vgl. Kapitel
3.9 der vorliegenden Arbeit). Tun sie dies dennoch, dann aus einem egoistischen
Impetus heraus, der stark an die Argumentationsmuster von Max Stirner erinnert
(vgl. Kapitel 4.1 der vorliegenden Arbeit) und auf einem utilitaristischen Prinzip
der Potenzierung der eigenen Macht beruht. In der ,,Nouvelle Justine ldsst de
Sade die Bandenfiihrerin Dubois verkiinden:

,Si quelque fois nos besoins nous rapprochent, séparons-nous dés que nos
intéréts I'exigérent parce que I'’égoisme est la premiére des lois de la nature,
la plus juste, la plus sacrée, sans doute. N'apercevons jamais dans les au-
tres que des individus faits pour nos passions ou pour nos caprices” (NJ I:
70).

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Auch Coeur-de-Fer erldutert Justine das Prinzip der Rauberbande unter der Pré-
misse des Egoismus:

,Quels épouvantables sophismes! Dit Coeur-de-Fer. Ce n’est pas la vertu
qui soutient les associations criminelles: c’est I'intérét, c’est I'égoisme. Il
porte donc a faux, Justine, cet éloge de la vertu, que vous avez tiré d’une
chimérique hypothése. Ce n’est pas nullement par vertu que, me croyant, je
le suppose, le plus fort de la trope, je ne poignarde par me camarades pour
les dépouiller; c’est parce que, me trouvant seul alors, je me priverais des
moyens qui peuvent assurer la fortune que j'attends de leurs secours. Ce
motif est I'unique qui retienne également leurs bras vis-a-vis de moi. Or, ce
motif, vous le voyez, Justine, il n’est qu’égoiste, il n'a pas le plus Iéger carac-
tére de vertu”“ (ebd.: 89).

In diesem Zusammenhang zitiert de Sade eine Auseinandersetzung mit der Idee
vom ,,volonté générale” von Jean-Jacques Rousseau:

»Ne périra-t-il pas bien plus certainement, s’il n’a, pour exister, que sa misére
et I'abandon des autres? Ce qu’on appelle I'intérét de la société n'est que la
masse des intéréts réunis; mais ce n’est jamais qu’en cédant que cet intérét
particulier peut s’accorder et se lier aux intéréts généraux: or, que, voulez-
vous que céde celui qui n’a presque rien?“ (ebd.: 89).

Im Gesprich mit Juliette erklart ein Libertin tiber das egozentristische Weltbild,
das seiner Philosophie zugrunde liegt: ,,Mais le philosophe n’admet pas ces rap-
ports gigantesques; ne voyant, ne considérant que lui seul dans 1‘univers, c’est a
lui seul qu’il rapporte tout (ebd.: 342). Der Monch Sylvestre benennt in derselben
Novelle den Egoismus als eine Konstante des natiirlichen Lebens: ,,L’égoisme est
la plus sainte et la plus slire des lois de la nature® (ebd.: 278). Ebenso wie bei Max
Stirner kommt ihm bei de Sade eine wichtige Rolle bei der Sicht des menschlichen
Zusammenlebens zu. Der Egoismus wird als Haupttriebfeder menschlichen Han-
delns hervorgehoben und umgewertet. Sein Begriff von Egoismus bleibt dabei
allerdings haufig in der moralischen Bedeutung verhaftet.

De Sade erhebt also in seinen libertinen Novellen ein bindungsarmes bzw.
-loses Individuum zur Grundlage seiner Philosophie. Seine Sicht der Gesellschaft
ist daher auf in der Gesellschaft atomisierte Individuen gerichtet. Hier spielen
sicherlich autobiographische Erfahrungen von Einsamkeit mit hinein, deren Aus-
maf allerdings Spekulation bleibt und nicht weiter verifizierbar ist. Sowohl sein
Aufruf ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains® als auch sein
Exkurs tiber die frithsozialistische Inselutopie Tamoé verweisen aber dennoch auf
den Menschen als ein soziales Wesen. Die Argumentationsmuster dieser Werke
ghneln sich immens.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

203


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

RADIKALE INDIVIDUALITAT

3.2 LIBERTINS IM WERK DE SADES

,Obviously anyone can be a Sadean hero.
The choice is free, as the cases of Justine
and Juliette show*

(Airaksinen 1991: 79).

Der Begriff ,,Libertin“, der im franzosischen hdufig in Zusammenhang mit den
Begriffen ,,débauche (deutsch: ,,Ausschweifung®) und ,,dissolution* (deutsch:
LHdittenverfall“) verwendet wird und damit auf eine Bedeutung eingeschrinkt,
leitet sich von dem lateinischen Begriff ,,Libertinus“ ab, eines urspriinglich als
Bezeichnung fiir freigelassene Sklaven gebrauchten Terminus; in spiteren Jah-
ren wurde er als Schimpfwort fiir vermeintliche Ketzer und Atheisten verwendet.
Im Laufe der weiteren etymologischen Entwicklung haben sich zwei Bedeutun-
gen des Begriffs herauskristallisiert, die auch den heutigen Gebrauch des Wortes
prigen. Der ,Libertin“® ist einerseits als ,,freigeistiger Mensch*, andererseits als
»ausschweifend lebender Mensch® definiert (vgl. Brockhaus 1998: 374f.; Robert
2007: 1452). Das ,,Worterbuch der philosophischen Begriffe erlautert den Be-
griff ,,Freigeist* wie folgt: ,,Vertreter der Aufkldrung, ein freiheitlich hinsichtlich
der moralischen auBerreligiosen Lehren gerichteter Mensch (Freidenker), im wei-
testen Sinn der von vorausgesetzten moralischen Normen freie Mensch* (Worter-
buch 1998: 226f.). Vor diesem Hintergrund bietet sich die Lesart der Libertins im
Werk de Sades als souverdne Individuen an. J6rn Ahrens erlduterte das zugrunde
liegende Souverinititskonzept: ,, That paradigm of sovereignty outlined by Mar-
quis represents an amalgamation of the classic concepts of political sovereignty
[...] and a consequent but thoughtless reading of Kant’s conception of the au-
tonomous (self-legislating) individual® (Ahrens 2005: 310). In den vereinzelten
Selbstbeschreibungen de Sades findet sich auch wiederholt der positive Bezug
auf den Begriff des Libertins, den er zeitweise als Synonym fiir die Bezeichnung
des ,,Philosophen® verwendet (vgl. PhB: 384). Die Gestalt des Libertins ist dar-
iber hinaus eng mit der Herausbildung der Individualitit im Zuge der Moderne
verkniipft (vgl. Petrowski 2002) und bildet somit einen wichtigen Aspekt fiir die
Konstruktion des de Sadeschen Individualititskonzeptes.

Die Thematik der ,,Libertins“ und der ,,Libertinage” nahm in der erotischen
Literatur des 18. Jahrhunderts allgemein einen hohen Stellenwert ein. De Sade

4 | Uber die Entstehung und Entwicklung des Begriffs ,Libertin“ s.a.:
Bornemann 1969: 311; Schneider 1970; Seguin 1984: 42-44; Ray 1992:
1124; Blanc 1997; van Crugten-André 1997: 21-29; MacLean 1998; Godin
2004: 729; Guiraud 2006: 416; Robert 2007: 1452. Weiterhin: Libertinage/
Libertinismus: Krug 1969b: 726; Delon 1992; Honderich 1995: 729; Borel
2005; Mainil 2006; sowie explizit zur libertinen Literatur: Delon 2000.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

bildet in dieser Hinsicht keine Ausnahme. F. Schalk stellte in seinem Beitrag im
,,Historischen Wérterbuch der Philosophie fest:

,In der reichen psychologischen Landschaft des erotischen Romans im 18.
Jh., die viele Grade von Lust - zwischen Fllchtigkeit und Intensitat - ein-
schliefft, kommt der L.[ibertinage] eine besondere Rolle zu: Das Wort meta-
morphiert dann je nach Intensitat der Verbindung von sinnlichem und geisti-
gen GenuR“ (Schalk 1980: 275).

Das konkrete Individuum bezeichnet de Sade in seiner Philosophie wiederholt
als ,,Libertin“. Im Riickgriff auf diese Figur reizt de Sade die gesamte Spannbrei-
te des Begriffs aus — Libertins sind in seinem Werk sowohl , freigeistig lebende
Menschen* als auch schlicht ,,Liistlinge*.> In der zuletzt genannten Ausprigung
erscheinen sie wiederholt als Karikaturen der franzosischen Oberschicht. Bei-
spielhaft hierfiir steht die Beschreibung der Eigenschaften und Gewohnheiten der
vier Libertins in ,,.Les cent vingt journées de Sodome*. Uber Duc de Blangis,
einen dieser vier Libertins, schreibt de Sade:

,Le Duc de Blangis, maitre a dix-huit ans d’une fortune déja immense et qu'’il
a beaucoup accrue par ses maltétes depuis, éprouva tous le inconvénients
qui naissent en foule autour d’un jeune homme riche, en crédit, et qui n’a
rien a se refuser: presque toujours dans un tel cas la mesure des forces de-
vient celle de vices et on se refuse d’autant mois, qu’on a plus de facilités a
se procurer tout. Si le duc et recu de la nature quelques qualités primitives,
peut-étre eussent-elles balancé les dangers de sa position, mais cette meére
bizarre, qui parait quelquefois s’entendre avec la fortune pour que celle-ci
favorise tous les vices qu’elle donne a de certains étres dont elle attend des
soins qu’elle a besoin de ceux-la comme des autres, la nature, dis-je, en de-
stinant Blangis a une richesse immense, lui avait précisément départi tous
les mouvements, tous les inspirations qu’il fallait pour en abuser. Avec un
esprit trés noir et trés méchant, elle lui avait donné I'ame la plus scélérate
et la plus dure, accompagnée des désordres dans les golites et dans les ca-
prices d’ou naissait le libertinage effrayant auquel le duc était si singuliére-
ment enclin. Né faux, dur, impérieux, barbare, égoiste, également prodigue
pour ses plaisirs et avare quand il s’agissait d’étre utile, menteur, gourmand,
ivrogne, poltron, sodomite, incestueux, meurtrier, incendiaire, voleur, pas un
seule vertu ne compensait autant des vices” (S: 25f.).

Bereits zum Auftakt der Erzdhlung tituliert er diese Kategorie von Menschen als
»sangsues™ (ebd.: 19, deutsch: ,,Blutegel). Ebenso findet sich eine hiermit iiber-

5| Vgl. z.B. Cusset 1993: 327.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

205


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

RADIKALE INDIVIDUALITAT

einstimmende AuBerung im Dialog von Dolmancé mit Eugénie, in dem er erklart:
,»Tous les exces en donnent quand on est libertine™ (PhB: 459). Sie stellen sich als
Charaktermasken der dekadenten franzosischen Aristokratie dar. Diese besitzen
fiir die weitergehende Untersuchung iiber das Konzept der Individualitit nur einen
geringen Erkenntniswert. De Sade nutzt sie in erster Linie zum Transport seiner
Kritik an dem Lebensstil der franzosischen Oberschicht. Bereits Eugen Dithren
wies in seinem unter dem Pseudonym Iwan Bloch verfassten Werk ,,.Der Marquis
de Sade und seine Zeit* auf diesen Umstand hin:

»Adel und Geistlichkeit spielen in den Romanen des Marquis de Sade die
Hauptrolle. Prinzen, Herzdge, Grafen, Marquis, Chevaliers treten neben dem
Papst, Kardinalen, Erzbischifen, Bischofen, Mdnchen aller Orden, Geist-
lichen, Abbés, Aebtissinnen und Nonnen als erotische und atheistische
Scheusale auf. Die ganze Korruption des ancien régime zieht vor unseren
Augen voruber” (Bloch 1900; hier: 1970: 48).

Ebenso erklirte Elmar Waibl:

»Als Literat ist Sade ein schonungsloser Chronist der maflosen sittlichen
Korruption im Frankreich des ausgehenden 18. Jahrhunderts, und ein Ver-
gleich mit den sittengeschichtlichen Fakten dieser Zeit [...], macht deutlich,
daf sich Sade in seinen literarischen Darstellungen durchaus in den Gren-
zen seiner Zeiterfahrung bewegt“ (Waibl 1983: 243f.).

Einen anderen Zusammenhang zwischen gesellschaftlicher Stellung und Liberti-
nage stellte hingegen Roland Barthes her: ,,Et si les maitres, eux, appartiennent
toujours aux classes supérieures (princes, papes, évéques, nobles ou grands roturi-
ers), ¢’est qu’on ne peut étre libertin sans argent™ (Barthes 1971: 28f.).

Die zuerst genannte Auspragung des Libertins hingegen, diejenige des ,,Frei-
geistes”, bietet eine Reihe von Anhaltspunkten fiir das Versténdnis des Individu-
alititskonzeptes von de Sade. Ich stimme zwar mit Georges Bataille weitgehend
tiberein, der in ,,La Littérature et le Mal“ erklarte: ,,Encore est-il que le cas excep-
tionnel de Sade ne contrevient guére a une opinion qu’il irait plutét confirmant*
(Bataille 1957: 112). Dennoch halte ich die Figur der Juliette, der ich ein eigen-
standiges Unterkapitel in der vorliegenden Untersuchung widme (vgl. Kapitel
3.2.3 der vorliegenden Arbeit), fiir eine zentrale Figur, in deren Aussagen de Sade
seine philosophischen Positionen ausgefeilt prisentiert.

Peter Hoffmann schrieb in seiner Untersuchung iiber die Figur des Libertins
tiber das Privileg der Libertinage:

»In der Leitfigur des Libertin sind die ,licence charnelle‘ und jene ,folle curi-
osité’ vereint, die ihm die tradierten Autoritdten suspekt erscheinen lassen,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

und in deren Namen er seine subjektive Freiheit gegen die gesellschaftli-
che Normierung und Ausrichtung der Individuen ins Feld fihrt. Doch ist sein
Drang nach Souveranitat ein Privileg; es korreliert mit der Unterdrickung
jener Subjekte, die nicht der libertinen Kaste angehdren, basiert auf der Un-
freiheit der anderen. Das Streben nach souveraner Subjektivitat pervertiert
angesichts des Fortbestands von Unterdriickung einer Majoritat von Objek-
ten somit zur Aufrechterhaltung eines Status quo - das CEuvre de Sades
wird zur Parabel eines selbstherrlichen Subjektes, das keine Grenze findet
in der Unterjochung von Mensch und Natur, wenn diese dem Zwecke seiner
Reproduktion dient. Die libertine Subgesellschaft wird zur Parabel univer-
seller Herrschaft, die Affinitat von Aufklarung und repressiver Totalitat wird
manifest” (Hoffmann 1984: 11f.).

Der franzosische Verleger Jean-Jacques Pauvert erlduterte hingegen:

,Homme de la seconde moitié du XVllle siécle, Donatien de Sade semble
d’abord n’attribuer au terme libertin que la simple acception que nous lui
donnons aujourd’hui, et qui date a peu prés de la Régence: homme mceurs
libres, déréglées méme, porté sans retenue aux plaisirs de la chair: ,Je suis
un libertin [...] mais je ne suis pas un criminel, ni un meurtrier’, compléte
Sade un peu plus loin. Il s’agit donc bien de mceurs, de conduite. Mais en
réalité, il s’agit aussi d’opinion, de philosophie. Car Sade, qui s’affirmera
toujours ,philosophe’, et plus tard parlera de lui captif comme du ,philosophe
dans les fers’, ne manque jamais une occasion, en forteresse, d’exposer
sa ,philosophie’, et de s’affirmer libertin au sens complet que lui donnait le
xviiie siécle: ,qui ne saurait s’assujettir aux lois de la religion, soit pour la
croyance, soit pour la pratique’ (dictionnaire de Trévoux), et dont les dérégle-
ments de conduite sont une inversion persévérante et calculée des précep-
tes chrétiens, dirigée par un athéisme militant” (Pauvert 1989: 231).

Gekennzeichnet ist das Dasein seiner Libertins durch die Erfahrung der Indivi-
duation und der damit einhergehenden Vereinsamung, die nach Jean-Paul Sartres
Darstellung ein verbindendes Element zur Philosophie Max Stirners darstellt (vgl.
Sartre 1965: 93).

Uber das dieser Philosophie zugrunde liegende Menschenbild schrieb Willem
Frederik Hermans in Kontrastierung zu Rousseaus positivem Menschenbild:

L,Unter Berufung auf die atheistischen, materialistischen Philosophen des
achtzehnten Jahrhunderts wie de la Mettrie, Baron d’Holbach, Helvétius und
Diderot ist fir Sade der Mensch ein absolut einsames, ein wildes, ein rei-
endes Tier. Nicht der edle Wilde. Er wird nicht, wie Rousseau gedacht hat,
einen ,contrat social‘ schlieen, um gemeinsam mit seinen Artgenossen die

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

207


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Rechte und Freiheiten eines jeden und einzelnen zu garantieren“ (Hermans
1965; hier: 2002: 74).

De Sade selbst hat nur wenig direkte Aussagen getroffen, von denen allgemein-
giiltige Definitionen der Begriffe ,,Libertin“ und ,,Libertinage* abgeleitet werden
konnten. Daher ist davon auszugehen, dass er die Begriffe dem zeitgendssischen
Versténdnis entsprechend verwendete. In einer FuBnote zu Beginn der ,,Nouvelle
Justine* schreibt de Sade selbst iiber die Libertinage lediglich:

,Dans toutes la férocité et toujours ou le complément ou le moyen de la
luxure: toutes les recherches outrées du libertinage sont des actes de féro-
cité. Il n’est pas un seul homme cruel qui n’ait été un trés grand libertin; et
réversiblement un libertin qui ne devienne féroce. Au reste, la férocité n’est,
comme la douleur, qu’'un mode de I'ame absolument indépendant de nous;
et nous ne devons ni plus rougir, ni plus nous glorifier de I'un que de 'autre.
L'homme ne travaille jamais qu’a sa félicité: quelle que soit la route qu’il
adopte dans la carriére de la vie, c’est toujours pour courir au bonheur, mais
a sa maniére. Et Néron trouvait autant de plaisir a égorger ses victimes, que
Titus a ne pas voir s’écouler un jour, qu’il n’et fait un heureux” (NJ I: 60f.).

Am Ende des ersten Bandes der Justine erklért der Libertin Rodin tiber das Kon-
zept der Libertinage: ,,Eh! comment pourrait jamais 1’étre un raffinement de jouis-
sance? Le libertinage est-il autre chose? Non, sans doute: eh bien, comment ce
qu’il y a de meilleur peut-il avoir des inconvénients?* (ebd.: 185). Die Libertins
gehoren somit der ersten Kategorie in der Barthes‘schen Gegeniiberstellung an,
iiber die er schrieb: ,,Les premicres sont réalistes, ils individualisent soigneu-
sement leur modéle, du visage au sexe“ (Barthes 1971: 27). Bezogen auf diese
Libertins schrieb Timo Airaksinen &hnlich tiber Identitét: ,,That no persons have
identities is one of the main tenets of Sade’s counter ethics. Only a few chosen in-
dividuals — the future Nietzsches — are authentic anti-persons® (Airaksinen 1991:
108). Beispiele dafiir sind die sehr eingédngige Beschreibung des Monches Jerome
(vgl. NJ I: 671f.) und dhnlich ausfiihrliche Darstellungen anderer Libertins — wo-
hingegen die Opfer der Libertins meist nur sehr oberflachlich beschrieben und auf
AuBerlichkeiten reduziert werden.

Die grundlegenden philosophischen Ansichten der Libertins, die sie in ihrer
Rolle als Vertreter der de Sadeschen Philosophie vorbringen, werde ich in den
kommenden Abschnitten der Arbeit systematisch thematisieren. Aus ihren kon-
kreten Ansichten und Handlungsweisen lassen sich Riickschliisse auf de Sades
Denken von Individualitét ziehen.

Georges Bataille erschien der Libertin vorrangig als ein Transgressionswesen.
Er fokussierte seine de Sade-Rezeption auf den Aspekt des dionysischen Rau-
sches, den die Libertins immer wieder einfordern. Folgt man der Nietzscheani-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

schen Auffassung und Batailles Rezeptionslinie, ldsst sich das Libertin-Dasein als
Versuch der Uberschreitung individueller Grenzen lesen — und als eine Bejahung
zum Leben, als ,,Amor Fati®, d.h. eine Form des dionysischen Rausches wird zum
zentralen Element ihres Daseins. Die beiden Autoren Cherasse und Guicheney
schrieben tiber den libertinen Geist:

,En effet, I'esprit libertin trouve toujours sa formulation dans un discours
individualiste, qui s’oppose comme chez les encyclopédistes a la religion,
a l'obscurantisme, a I’hypocrisie, au despotisme; il affirme que les lois mo-
rales découlent de I'intérét individuel et que si les hommes sont immoraux,
c’est la plupart du temps par ignorance, et faute de connaitre leur intérét
véritable...“ (Cherasse/Guicheney 1976: 103f.).

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Haltung der Libertins ist ihr militanter Atheis-
mus und Anti-Theismus. Der Libertin Durcet erldutert seine Haltung zur Religion
in ,,Les cent vingt journées de Sodome*:

,J'ai la religion en haine ainsi que tous ceux qui la pratiquent, et, de
I'indifférence que j'éprouve pour vous préviens que je passerai bien promp-
tement a la plus violente a version, si vous continuez a révérer d’infames et
d’exécrables chiméres qui firent de tout temps I'objet de mon mépris“ (S:
302).

Auf eine weitere bedeutsame Unterscheidung bei den Libertins wies Elisabeth
Lenk hin. In ihrem Essay ,,Justine und Juliette. Antagonistisches Frauenbild und
antagonistische Moral bei D. A. F. Sade® unterschied sie zwischen der Darstellung
von méinnlichen und weiblichen Libertins:

,Dafd er obendrein einen Unterschied zwischen libertinen Mannern und Frau-
en macht, ist den lesenden Mannern entgangen. Neben jener Selbstvergot-
tung, welche Ubrigens meist mit klaglicher Feigheit einhergeht, sobald sich
die Machtverhaltnisse umgeschlagen haben, neigen die libertinen Manner
Uberdies zur Heuchelei. Sie haben Angst aufzufallen. [...] Die libertinen Frau-
en hingegen lernen von Anfang an, darin ist Juliette so etwas wie die Parodie
eines Erziehungsromans, auf die heuchlerische Anerkennung der Offentlich-
keit zu verzichten. Juliette ist stolz darauf, eine Frau ohne Ehre, ohne Geset-
ze und ohne Moral zu sein und als solche zu gelten“ (Lenk 1988: 293).

Die Einteilung der Libertins anhand ihres biologischen Geschlechts (,,Sex®) un-
terstiitze ich zwar bedingt, werde aber gerade der Figur der Juliette ein separates
Kapitel widmen, weil sie der Reduzierung auf ihr sozialkonstruiertes Geschlecht
(Gender) entkommt. In ihrem Aufsatz ,,Juliette oder die Leidenschaft der Vulka-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

209


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ne“ fragte Catherine Cusset: ,,Was hat es mit der Libertinage Sadescher Prigung
auf sich?* (Cusset 1993: 327). Ihre Antwort lautete:

»Allein schon die sprachliche Form verdeutlicht den Radikalismus dieser
Libertinage, deren obersten Gebot darin besteht, jegliche Begrenzung der
korperlichen und geistigen Freiheit zu negieren. Die Grenze aber stellt das
Hauptproblem der Libertinage dar: wie kann man ununterbrochen die Gren-
zen der Zeit, des Raumes, der Gesetze, der Normen, der Familie Uberschrei-
ten? Wie sich aus der Knechtschaft befreien, wenn dies etymologisch ge-
sehen der Sinn des Wortes ,Libertinage’ ist? Die Antworten der Sadeschen
Libertins sind bekannt: durch Verbrechen, Apathie, Atheismus. Dies sind die
Prinzipien, die Sades Werk bis zur Geschichte der Juliette beherrschen. In
der Geschichte der Juliette aber Uberschreitet Sade jene de Sadesche Li-
bertinage, wie sie uns aus den vorangegangenen Romanen und gerade auch
aus der Neuen Justine gelaufig ist: nun enthullt er die Aporie der liberti-
nen Grundsatze und inszeniert deren Sackgasse, eine Sackgasse, die man
Verzweiflung Uber die Grenzlosigkeit’ nennen kénnte - die Bewegung der
standigen Uberschreitung kann nédmlich nie zur Ruhe kommen. Und mit Juli-
ette erschafft Sade eine weibliche Figur, die, statt nur am Prinzip Befreiung
festzuhalten, eine vulkanische Phantasie ins Spiel bringt und die Sadesche
Libertinage in den Grundzuigen erschuttert” (ebd.: 327f.).

Diese Aussage verweist bereits auf die Sonderstellung Juliettes in de Sades Werk,
gerade auch beziiglich der Konstituierung von Individualitit.

Der Libertin wird auch als souverédnes Individuum dargestellt — dquivalent zu
jenem in der Philosophie Friedrich Nietzsches. ,,La chose essentielle, dans tout
gouvernement sage, est que le peuple n’encaisse pas I’autorité des grandes; il
ne I’entreprend jamais, sans qu’une foule de malheurs ne bouleversent I’Etat, et
ne le gangrénent pendant des si¢cles* (NJ II: 208f.). In dieser Hinsicht wurde
er bereits wiederholt mit dem ,,Ubermenschen® in Verbindung gebracht (Carter
1979; Sollers 1989; Hermans 2002), wobei diesem Vergleich hiufig lediglich eine
oberflichliche Rezeption des Schlagwortes zu Grunde liegt.

Im Werk de Sades entwickeln sich seine mannlichen Protagonisten iiber einen
selbstindigen Erkenntnisprozess zu Libertins — iiber die Bewusstwerdung und
Anerkennung der eigenen, durch die Natur eingegebenen Laster und Eigenschaf-
ten. Dieser Prozess hat sein Aquivalent in der klassischen Idee des ,,genius®. Die
Passagen tiber ihre Entwicklung sind rar gesit und meistens nur grob angedeutet,
im Gegensatz zu jenen iiber die Entwicklung der weiblichen Libertins Juliette
(,,Histoire de Juliette*) und Eugénie (,,Philosophie dans le Boudoir*), deren Erzie-
hung zur Libertinage sehr detailliert geschildert wird. Gegentiber Juliette erklaren
die Libertins wiederholt, dass sie sich meist sehr friih in ihrer Kindheit von den
(geistigen) Fesseln der Gesellschaft gelost haben (vgl. z.B. HJ II: 215-218).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

An erster Stelle steht dabei in den meisten Féllen die rationale Erkenntnis (vgl.
z.B. S: 26f.) der Nicht-Existenz Gottes, anhand derer das gesellschaftliche Kon-
strukt von Moral seinen Wert verliert (vgl. Kapitel 3.4 der vorliegenden Arbeit).
Eine der wichtigsten Errungenschaften auf dem Weg zum vollwertigen Libertin
stellt somit die Uberwindung der Religion bzw. des Glaubens als der Hindernisse
fiir die Herausbildung einer eigenen Individualitit dar.

Die Libertinage tragt dabei immer einen Zug von aktiver Bewusstseinshaltung
und -entfaltung, d.h. dieser Akt der Individualitit verlangt jeweils ein aktives Zu-
tun der Individuen. Dies kann unter anderem tiber den Akt der rationalen Selbst-
erkenntnis verlaufen. Der Libertin Bressac verkiindet in der ,,Nouvelle Justine*:

,Je ne suis heureux, moi, ma chére, que depuis que je me livre a tous les
crimes de sang-froid. Lorsque mon ame, encore dans I’écorce, ne se montait
que par gradation au ton male ou je I'ai contrainte a présent, je souffrais en
lui laissant quelques élans; des sots remords venaient I'agiter. J’ai combat-
tu; je me suis fait des principes des mes erreurs; et de ce moment seul jai
connu la félicité. On fait ce qu’on veut de son dme: les ressorts de la philo-
sophie la montent au ton que I'on désire; et ce qui nous faisait frémir dans
I’enfance devient, dans notre age mdar, I'objet de nos plus grands plaisirs“
(NJ 11: 162f1.).

Als Initiierungshandlung fungiert bei vielen Libertins der Mord an Familienan-
gehorigen (vgl. z.B. ebd.: 23), der sich als ein bewusster Akt der ,,Individuation®
und ,,Atomisierung® lesen ldsst. Die Familienbande, die als die stirkste Verbin-
dung innerhalb einer herkommlichen Gesellschaft gelten, werden mit diesem Akt
gebrochen®, der eine Befreiung des Individuums aus seinen klassischen, nicht nur
familidren Bindungen erméglicht: Die Loslosung von der Familie lé4sst sich auch
als ein Austritt aus einer gesellschaftlichen Wertegemeinschaft lesen.

Vor diesem Hintergrund lésst sich das von Friedrich Nietzsche hiufig wie-
derholte apollinische Postulat ,,Erkenne dich selbst™ auch auf die de Sadeschen
Libertins anwenden. Threr Abgrenzung gegeniiber der Gesellschaft geht der ei-
gene Erkenntnisprozess voraus, der sie zu einer Individuation von der sie umge-
benden gesellschaftlichen Umwelt fithrt. Der Libertin Verneuil erldutert Justine
das Fehlen einer allgemeingiiltigen Grundlage fiir die Gesellschaft: ,,Nous nous
aveuglons sur ce que la nature nous dicte a cet égard; et ces sentiments d’amour,
fraternels ou filiaux, lorsqu’ils s’exercent d’un sexe a 1’autre, ne sont jamais que
des désirs lubriques® (NJ II: 179). Damit bringt er das egozentrische Weltbild der
de Sadeschen Libertins auf den Punkt.

6 | Bei diesem Aspekt mag seine eigene Erfahrung eine wichtige Rolle
gespielt haben. Psychologisch-orientierte Studien verweisen deshalb auch
immer wieder auf die familidren Strukturen, in denen de Sade aufwuchs.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

211


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Neben dem individualistischen Aspekt zeigt de Sade aber auch das Umschlagen
in eine gesellschaftliche Tyrannei als mogliche Konsequenz dieses Weltbilds auf.
In ihrer absoluten Entgrenzung werden die Bediirfnisse und Sphéren des anderen
Individuums nicht mehr anerkannt bzw. dem Recht des Stérkeren geopfert. Ein
Beispiel dafiir ist das Verhalten der vier Libertins in ,,.Les cent vingt journées de
Sodome*: Thr Bestreben, die eigene Individualitéit zu leben, miindet in einen Tota-
litarismus, in dem ihr Umfeld in einer Sklaverei vor sich hin vegetiert.

3.2.1 Erziehung zur Libertinage

Wiéhrend die ménnlichen Libertins durch (Selbst-)Erkenntnis recht frith zur Li-
bertinage kamen (vgl. Kapitel 3.2.1.1 der vorliegenden Arbeit) bzw. de Sade ihre
Initiierung als Libertins nicht ndher beschreibt, finden sich in den Figuren der
Eugénie aus der ,,Philosophie dans le Boudoir* und Juliette aus dem gleichnami-
gen Roman zwei Frauengestalten, die durch Erziehung zur Libertinage gefiihrt
werden. Thre Initiierung findet bereits im Vorwort ,,Aux Libertins* der ,,Philo-
sophie dans le Boudoir* ihren Widerhall, einer in Anlehnung an Jean-Jacques
Rousseaus Erziehungsroman ,,Emilé“ verfassten Polemik’, die sowohl in der
Tradition des italienischen Schriftstellers Pietro Aretino (Ragionamenti; deutsch:
,Hetirengespriiche*)® steht als auch des pornographisch-aufklirerischen Romans
,,Thérése Philosophe*’, der Jean-Baptiste de Boyer Marquis d°Argens zugeschrie-
ben wird .

Hatte Rousseau seinen Roman ,,Emilé“ der Erzichung der S6hne gewidmet,
im Vorwort eine ,,natiirliche* Erziehung propagiert und sich an ,,une bonne mére
qui sait penser* (Rousseau 1762; hier: 1969: 241) gerichtet, so persifliert ihn de
Sade mit einem Riickgriff auf die klassische erotische Erziehungsnovelle. Die
Widmung seines Buches — ,,La meére en prescrira la lecture a sa fille* (PhB: 381)
— ist allerdings in erster Linie eine Persiflage des Pamphlets ,,Fureurs utérines*
(1791) der franzosischen Konigin Marie-Antoinette (vgl. Pauvert 1990: 178). Im
Vorwort der ,,Philosophie dans le Boudoir* richtet sich de Sade an wolliistige, jun-
ge Médchen und liebenswerte Liistlinge. Der in sieben Dialoge unterteilte Roman
beschreibt die Erziehung der anfénglich noch jungfraulichen Eugénie zur Liberti-
nen, deren Hohepunkt der gewaltsame Individuationsakt gegeniiber ihrer Mutter
darstellt. Im ersten Dialog erldutert Madame Saint-Ange gegeniiber ihrem Bruder

7 | In der Bibliothek de Sades in La Coste befand sich eine Ausgabe dieses
Romans. Auch in der Sekundarliteratur wurde sein Einfluss wiederholt
thematisiert (vgl. Laborde 1991: 28f., 40).

8 | Vgl. zur Bedeutung Arentinos flr den libertinen Roman in Frankreich:
Fischer 1994.

9 | In der ,Histoire de Juliette” wird dieser Buchtitel explizit benannt (vgl. HJ
I: 481).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

das Ziel der Erziehung: ,,I1 est bien siir que je n’épargnerai rien pour la pervertir,
pour dégrader, pour culbuter dans elle tous les faux principes de moral dont on
aurait pu déja I’étourdir” (ebd.: 388). Neben der Einfithrung in die kérperlichen
Vergniigungen, die diesen Roman zu einem klassischen Text des pornographi-
schen Genres machen, bildet die geistige Erziehung in der Tradition der Aufkla-
rung einen weiteren Schwerpunkt der Geschichte. Eingeflochten in die sexuellen
Szenen'® sind Monologe der Libertins bzw. Dialoge zwischen ihnen und Eugénie,
in denen die Tugend, die Religion und vereinzelte moralische Ansichten nachei-
nander als Wahnvorstellungen entlarvt werden. Eugénie kommt dabei in erster
Linie die Rolle einer Stichwortgeberin fiir die Libertins zu. Dies entspricht auch
den Gedankengéngen des Libertins Bressac aus der ,,Nouvelle Justine®, der es als
Aufgabe der Erzieher und Eltern ansieht, den Kindern méglichst frith die Hirnge-
spinste von Religion und Moral auszutreiben (vgl. NJ II: 224). Dabei bezeichnet
Eugénie in ,,Philosophie dans le Boudoir“ Madame de Saint-Ange als ,,séductri-
ce” (PhB: 413; deutsch: ,,Versucherin®), der Text persifliert also die alttestamen-
tarische Geschichte vom biblischen Garten Eden, in dem der Teufel in Form der
Schlange als Versucher auftritt. Der letzte Schritt von Eugénies Initiierung ist ihre
symbolische Loslésung von den familidren Bindungen durch die Teilnahme an der
sadistischen Folter an ihrer Mutter. An dieser Stelle wird somit noch ein weiteres
Mal der radikale Akt der Individuation dargestellt, mit dem die Familienbande
vollstindig zerrissen werden.

Der Bruch mit diesen klassischen ,,Chiméren‘ wie Moral und Glauben bereitet
den Weg fiir die Reflexion und das Ausleben der eigenen Individualitit. Etymolo-
gisch ausgedriickt handelt es sich bei dieser Befreiung um eine Emanzipation von
bestehenden gesellschaftlichen Normen, die als Schranken bei der individuellen
Entfaltung wahrgenommen werden. Deutlich wird an dieser Auflistung, wodurch
de Sade die Individualitét eingeschrénkt sieht: durch die Moral, Sitte und Religi-
on, d.h. die geistigen Grundlagen der gesellschaftlichen Struktur. Zur alternativen
Grundlage des menschlichen, individuellen Handelns, wéhlen die Libertins die
Eingaben der Natur. Der Libertin Dolmancé erldutert: ,,Toutes nos actions, et sur-
tout celles du libertinage, nous étant inspirées par la nature” (ebd.: 462). Im we-
sentlichen lauft diese Uberlegung auf eine Naturdetermination des Individuums
hinaus, die de Sade erst in der Figur der Juliette ein Stiick weit iiberwindet. Mit
Eugénies ,,Erlernen‘ der Libertinage lduft der Prozess ihrer Individuation ab, der
sich in ihrem wachsenden Hass auf die Mutter als Reprasentantin dieser verhass-
ten gesellschaftlichen Vorstellungen zeigt!! (vgl. PhB: 548-561). Dieser Prozess

10 | An dieser Stelle greift die Erkenntnis von Roland Barthes, dass die
sexuelle bzw. sadistische Ebene lediglich die Fassade des de Sadeschen
Werkes bildet (vgl. Barthes 1971: 174).

11 | Klossowski interpretiert die Mutter als das Sinnbild der Tyrannei im
Werke de Sades (vgl. Klossowski 1967c: 177). Die Figur der Mutter taucht im

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

213


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

RADIKALE INDIVIDUALITAT

macht noch einmal deutlich, dass der Akt der Verwirklichung von Individualitit

bei de Sade maBigeblich an die bewusste ,,Atomisierung® und ,,Individuation ge-

bunden ist.

In ein nur etwas anderes Szenario ist die Geschichte der Erziehung der Juliette
eingebettet, deren Schule zwar nicht ausschlieBlich auf das sinnbildliche Boudoir
(deutsch: Damenzimmer) beschrinkt, aber auch in eine pornographische Rahmen-
handlung eingebettet ist. Die ersten wesentlichen Schritte zur Erziehung Juliettes
{ibernimmt die Nonne Madame Delbéne (vgl. HJ I: 61). Ahnlich wie bei Eugénie
steht auch am Anfang ihrer Erziehung die Negation der Religion (ebd.: 69f.), auf
die eine Kritik an der Vorstellung einer unsterblichen Seele, an den Sitten sowie
an der Institution der Ehe folgt.'> Mit diesen Schritten werden die metaphysischen
Grundlagen negiert, auf denen die von der Gesellschaft anerkannten universalen
Werte beruhen. Fortgesetzt wird Juliettes Erziehung auBler durch ihre praktischen
Erfahrungen im Verlauf ihrer Abenteuer auch durch vertiefende Gespriche mit
erfahrenen Libertins tiber die Religion, die Gesetze und Sitten. Dariiber hinaus rii-
gen diese Juliette, wenn sie in die bekdmpften Verhaltensmuster zurtickfillt (vgl.
ebd.: 565). Dabei zeigt sich deutlich die geistige Verankerung de Sades im aufkla-
rerischen, auf Rationalitit aufbauenden Diskurs seiner Zeit. Darauf haben bereits
Theodor W. Adorno und Max Horkheimer in ihrem Exkurs ,,Juliette — Aufklérung
und Moral“ innerhalb der ,,Dialektik der Aufklarung™ eingehend hingewiesen
(vgl. Horkheimer/Adorno 2000).

Der Lern- und damit verbundene Erkenntnisprozess, den de Sade lediglich
anhand der weiblichen Libertins darstellt, verlauft {iber die Verfiihrung und Lehre
durch erfahrene Libertins beiderlei Geschlechts. Die Lehre beruht auf folgenden
Elementen, die in der kommenden Untersuchung eine wichtige Rolle spielen wer-
den:

- die Negierung Gottes als ein nicht mit Rationalitdt vereinbares Prinzip (vgl.
Kapitel 3.5 der vorliegenden Arbeit),

+ die Akzeptanz und Hochschédtzung der Natur als BezugsgroRBe fiir das eigene
Handeln in Verbindung mit der hedonistischen ,Lust” als Haupttriebfeder des
Lebens, der Reflexion und der partiellen Negierung gesellschaftlicher Bedin-
gungen und Normen (Gesetze, Moral, Sitten) (vgl. Kapitel 3.4 und 3.6 der vor-
liegenden Arbeit).

Werke de Sades wiederholt mit negativer Konnotation auf. Es ist zu vermuten,
dass in den Hass gegen die Mutterrolle auch die negative Erfahrung mit
der eigenen Schwiegermutter, die er fir seine langjahrige Inhaftierung
verantwortlich machte, mit hinein spielt.

12 | In seinem Exkurs ,Francais, encore un effort si vous voulez étre
républicains” verweist de Sade auf den expliziten Zusammenhang zwischen
Sitten und Religion. Seiner Auffassung nach bestimmt die Religion die Moral
(vgl. PhB: 490).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Vor diesem Hintergrund steht die libertine Individualitit eindeutig auf einem ra-
tionalen Fundament, das seinerseits auf Materialismus fuflt. Die Anerkennung
der Natur in Gestalt der von ihr eingegebenen Neigungen ist die determinierende
Grundlage von libertiner Individualitidt — wobei die Libertins zugleich die Natur
auf eine paradoxe Weise anfeinden, da sie droht, die Stelle der Religion einzuneh-
men. Der Prozess der individuellen Befreiung ist somit an die rationale Reflexion
gebunden, die von den Libertins erlernt wird. Er ist ein bewusster und aktiver Akt
der Erkenntnis und der damit verbundenen Empé6rung gegen die Herrschaftsstruk-
turen, der auf einer zeitweise vulgér materialistischen Weltsicht basiert.

Hierin zeigt sich bereits eine gemeinsame Ebene mit der Philosophie Max Stir-
ners, der die Befreiung des Individuums und die Moglichkeit der Entwicklung von
Individualitit an die Reflexion der ,.fixen Ideen® koppelt.'* Bei de Sade taucht als
neue Metaphysik der Riickgriff auf die Natur als ein schopferisches Prinzip auf,
womit er sich deutlich von den Ansichten eines Stirners oder Nietzsches abgrenzt.
Gleichzeitig fillt aber beim Vergleich von Eugénie und Juliette die philosophische
Weiterentwicklung de Sades auf, die in seiner partiellen Abkehr vom vulgéren
Materialismus seiner geistesgeschichtlichen Vorldufer Baron d‘Holbach und La
Mettrie deutlich wird. Beide hatten zeitweise einen sehr starken Einfluss auf sein
Denken ausgeiibt (vgl. Kapitel 3.2.4 und 3.5.1 der vorliegenden Arbeit), der sich
aber im Lauf seiner Entwicklung verénderte. Im Gegensatz zu ihrem Materialis-
mus triagt derjenige de Sades allerdings einen deutlichen parodistischen Zug.

3.2.2 Die Libertine Juliette als Sonderfall

Eine nicht zu tibersehende Sonderstellung im Werk de Sades nimmt die Prota-
gonistin Juliette'* ein. Heinz-Giinter Stobbe schrieb iiber ihre Rolle: ,,Wenn es
erlaubt ist, in der Beziehung eines Romanautors zu seinen Figuren zu sprechen,
dann wird man sagen miissen, de Sade habe seine Juliette geliebt™ (Stobbe 2002:
69).!> Wihrend er die meisten seiner Figuren nur holzschnittartig grob umreift
— sogar Justine'¢, die tugendhafte Schwester Juliettes, bildet diesbeziiglich keine
Ausnahme — verleiht de Sade seiner Juliette ein hohes MaB3 an Individualitdt und

13 | Bei Nietzsche findet sich als aquivalenter Begriff der des ,,G6tzen* (vgl.
z.B. GD: 258).

14 | Die Namengebung erfolgte eventuell in Anlehnung an die Figur der Julie
aus Jean-Jacques Rousseaus Briefroman ,Julie ou La Nouvelle Héloise“
[1761; hier: 1967].

15 | Dieser gangigen These innerhalb der de Sade-Forschung steht die
Ansicht von Jean Paulhan entgegen, der in der Justine das Alter-Ego von de
Sade zu entdecken glaubte (vgl. Coulet 1989: 84; Pauvert 1989: 240).

16 | Der Name ,Justine, der sich von jus [deutsch: Gerechtigkeit, Recht]
ableitet, taucht erst in der zweiten Version der Justine (1792) auf. In der

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

215


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

RADIKALE INDIVIDUALITAT

auch an (eigener) Entscheidungsfreiheit jenseits der immer wieder thematisierten
Naturdetermination des Menschen. Streckenweise lésst sie sich daher auch als ein
Alter Ego de Sades lesen. Sie verkorpert eine freigeistige Frau, die de Sade mit
den Attributen seiner Philosophie ausgezeichnet hat. Die Figur der eifrigen Schii-
lerin der Libertins ermdglicht es de Sade gleichzeitig, dem Leser seine eigenen
Gedankengédnge mit leicht nachvollziehbaren Argumentationen darzulegen. Ro-
land Barthes beschrieb Juliette in einer FuBnote treffend als ,,Libertinagelehrling*
(vgl. Barthes 1971: 27), wéhrend sie fiir Roland Meyer lediglich eine ,,Radikali-
sierung‘ des de Sadeschen Libertins verkorperte (vgl. Meyer 1999: 70). Klossow-
ski sah in Juliette die Heldin, aus der die Vernunft spricht (vgl. Klossowski 1967b:
61), und die den Atheismus zu seiner Integralitit fiihrte (vgl. ebd.: 61f.). Eine ganz
andere Position vertrat Jane Gallop, die de Sade intertextuell mit den Auslegungen
von Blanchot, Bataille und Klossowski unter einem feministischen Gesichtspunkt
gelesen hat. ,,Juliette is not her own woman (a woman as woman is never her own)
she is absolutely improper, not proper herself (Gallop 1981: 58).

Wihrend die de Sadeschen Libertins von der Suche nach ,,absoluter Freiheit*
getrieben sind — d.h. dem letzten und groften Verbrechen (vgl. Kapitel 3.6 der
vorliegenden Arbeit) — und sich zu Maschinen in den Hénden der Natur degra-
dieren im Sinne der Philosophie Julien Offray La Mettries (vgl. Kapitel 3.2.4 der
vorliegenden Arbeit), verfiigt Juliette tiber eine reflektierte individuelle Haltung
eigener Willensentscheidungen. Mit ihrer Darstellung tiberwindet de Sade zeit-
weise partiell seine philosophischen Lehrer La Mettrie und d’Holbach, indem er
sich einer Konstituierung von (moderner) Individualitit zuwendet, die iiber ein
vulgirmaterialistisches Weltverstindnis hinausreicht.!” Diese Uberwindung zeigt
sich in Juliettes Schwanken beziiglich der von dem Innenminister Saint-Fond er-
traumten Entv6lkerung Frankreichs — sie wird im Traum von Gewissensbissen
befallen (vgl. HJ I: 565) — sowie auch in dem AusmaB der Reflexion iiber ihre
Handlungen, die seinen anderen Libertins komplett fehlt.

Uber die Libertine Juliette und ihr Gegenstiick — die tugendhafte Justine —
findet sich eine Reihe von Untersuchungen. Die de Sade-Rezeption nimmt sie
hiufig als Gegentiberstellung von zwei unterschiedlichen Frauenbildern wahr
(vgl. z.B. Lenk 1988; Lely 1952/57; hier: 1982): Justine als das zeitgendssisch
konservative Ideal einer unterwiirfigen und dem Mann gefiigigen Frau und Juliette
als ein emanzipatorisches Frauenideal.'® Die Verbindung von Juliette mit einem

urspringlichen Form heif3t sie Sophie - so wie die idealisierte Gefahrtin aus
Rousseaus Erziehungsroman ,Emile“.

17 | Die Uberwindung der vulgédrmaterialistischen Weltsicht vollzieht sich
deutlich im Werk de Sades von der Schrift ,Les cent vingt journées de
Sodome* Uber ,Aline et Valcour” hin zur ,Histoire de Juliette“. Eigenstandige
Untersuchungen diesbezlglich liegen noch nicht vor.

18 | Vgl. Carter 1979; Lely 1982; Lenk 1988.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

modernen Konzept von Individualitdt ist hingegen bislang nicht weiter themati-
siert worden.

Juliette ist anfangs — genauso wie Eugénie in ,,Philosophie dans le Boudoir* —
eine Schiilerin der Libertins und hat bis zum Schluss ihrer Geschichte immer noch
Lektionen anderer, bereits weitaus erfahrenerer Libertins zu horen. Sie selbst wird
nie zu einer Erzieherin. De Sade beschreibt sie im ersten Band des Doppelromans
liebevoll mit den Attributen: ,,vive, étourdie, fort jolie, méchante, espiegle™ (NJ
I: 33). Uber die Schwierigkeiten, als Frau zur Libertinage zu gelangen, klirt Ma-
dame Delbéne die junge Juliette auf:

,,Epoux injustes, cessez donc de tourmenter vos femmes si elles vous sont
infideles. Ah! Si vous voulez bien vous examiner, vous vous trouverez tou-
jours le premier tort, et ce qui persuadera le publique ce tort est véritab-
lement toujours de votre coté, c’est qu’elles ont, pour étre libertines, une
infinité de liens a franchir, et qu’il n’est pas naturel qu’un sexe doux timide
en vienne la sans d’excellentes raisons” (HJ I: 119).

Zuvor gibt sie ihr bereits den Ratschlag, ihren Eingebungen zu folgen —und verrét
damit das Grundkonzept der Philosophie der de Sadeschen Libertins. Im Zuge
ihrer Instruktionen fiir Juliette erklrt sie: ,,Ah! suis ses inspirations, mon ange...
voila celles qui ne te tromperont jamais® (ebd.: 69). Im dritten Band der ,,Histoire
de Juliette ldsst de Sade seine Protagonistin Juliette der Leserschaft iiber ihren
eingeschlagenen Lebensweg berichten:

,Le train de ma maison était énorme. Vous devez vous en douter, en voy-
ant toutes les dépenses que j'étais obligée de faire pour mon amant. Mais,
en laissant a part la multitude des choses exigées pour ses plaisirs, il me
restait @ moi un hoétel superbe a Paris, une terre délicieuse au-dessus de
Sceaux. Une petite maison des plus voluptueuse a la Barriére-Blanche, dou-
ze tribades, quatre femmes de chambre, une lectrice, deux veilleuses, trois
équipages, dix chevaux, quatre valets choisis a la supériorité de membre,
tout le reste des attributs d’une trés grande maison, et, pour moi seule, plus
de deux millions a manger par an, ma maison payée“ (ebd.: 431).

Sie fahrt fort, ihren Lebensstil zu schildern, der ein gleichwertiges Mall an De-
kadenz aufweist wie das der minnlichen Libertins: ,,Voulez-vous ma vie main-
tenant? Je me levais tous les jours a dix heures. Jusqu’a onze, je ne voyais que mes
amis intimes; depuis lors, jusqu’a une heure, grande toilette, a laquelle assistaient
tous mes courtisans ...“ (ebd.: 431).

Im ,,Verh6r durch den Libertin Brahé, ein Mitglied einer schwedischen Freimau-
rerloge, tragt Juliette dem Leser erneut de Sades Grundsitze vor (vgl. HJ II: 261-
264). Sie umfassen die unbedingte Bejahung der individuellen Leidenschaften,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

217


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

RADIKALE INDIVIDUALITAT

des Atheismus und der Natur. Der am umfangreichsten ausgebaute Aspekt ist die
Verteufelung der Religion:

»,D. - Et comment voyez-vous la religion dans cela? R. - Comme le premier
ressort de la tyrannie, celui que le despote doit toujours mouvoir, quand il
veut étayer son trone. Le flambeau de la superstition fut toujours I'aurore
du despotisme, et c’est toujours avec des fers bénits que le tyran assouplit
le peuple. D. - Vous nous exhortez donc a en faire usage? R. - Oui, certes;
si vous voulez régner, qu’un Dieu parle pour vous, et les hommes vous ob-
éiront. Quand sa foudre, tenue dans vos mains, les aura fait trembler, vous
aurez bientot leurs richesses et leurs vies. Persuadez-leur que toutes les
infortunes qu’ils ont éprouvées sous le régime que vous voulez leur faire
rejeter, ne viennent que de leur irréligion. En les faisant tomber aux pieds de
la chimére que vous leur offrirez, ils serviront bientét de marchepieds a votre
orgueil, a votre luxure. D. - Vous ne croyez donc pas en Dieu? R. - Est-il un
seul étre raisonnable au monde qui puisse ajouter foi a de tels mensonges?
La nature, toujours en mouvement, peut-elle avoir besoin d’'un moteur? Je
voudrais que le corps vivant du fourbe qui le premier, parla de cette exé-
crable chimére flt abandonné, pour son supplice, aux manes de tous les
malheureux qui périrent pour elle” (ebd.: 262).

Die Befragung endet mit ihrem Schwur: ,,Je jure [...] d’exterminer tous les rois de
la terre; de faire une guerre éternelle a la religion catholique et au pape; de précher
la liberté des peuples; et de fonder une République universelle” (ebd.: 263). Thre
Anerkennung als vollwertige Libertine erlangt sie jedoch erst, nachdem sie den
Mord an ihrem leiblichen Vater'® ohne Zégern begeht (vgl. HJ I: 491f; s. auch:
Kapitel 3.2.2 der vorliegenden Arbeit), d.h. wiederum einen Akt der vollstindigen
Individuation und Uberwindung der familisiren Bindungen ausfiihrt.

Elisabeth Lenk schrieb tiber die Figur der Juliette und das Konzept, das sie
verkorpert: ,,In Juliette hat er eine Frau erfunden, die tiber die Grenzen des ménn-
lichen Geschlechts und tiber die Grenzen seiner Klasse hinausdenkt. In ihrer An-
gepaBtheit erscheint sie uns jedoch auch als die emanzipative Frau in ihrer gan-
zen Ambivalenz® (Lenk 1988: 296). Angela Carter ging in ihrer Interpretation
soweit, Juliette mit dem Konzept vom ,,Ubermenschen® Friedrich Nietzsches zu
vergleichen: ,Juliette is an exception; by the force of her will, she will become

19 | Der Mord eines Elternteils ist im Werke de Sades redundanter
Bestandteil. Er kann einerseits als bewusster Akt der Individuation durch
Brechen der Familienbande als auch andererseits als ein expliziter Angriff
auf die christliche Moral, in der dieses Verbrechen als eines der moralisch
verwerflichsten gilt, das nicht wiedergutzumachen ist, gelesen werden. Das
zeigt sich auch in der Gestalt des Libertins Minski (vgl. HJ I: 596).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

a Nietzschean superwoman, which is to say, a woman who has transcended her
gender but not the contradictions inherent in it (Carter 1979: 86). Ahnlich sah es
auch Willem Frederik Hermans in seinem Aufsatz ,,Das sadistische Universum®
(vgl. Hermans 2002: 78). Weiterhin bezeichnete er Juliette als eine ,,Heilige des
Verbrechens* (ebd.: 77). Juliette ist nicht, wie die meisten de Sadeschen Libertins,
eine (Menschen-) Maschine, sondern sie folgt streckenweise ihrem eigenen (frei-
en) Willen. Annie Le Brun erklérte in einem Interview mit Jean-Luc Moreau zur
Figur Juliettes:

,On a certes déja parlé de Juliette comme d’un personnage libre, mais on
ne I'a jamais vraiment envisagée en tant que femme, comme expression
féminine de la liberté. A mon avis, Juliette représente la conquéte, le travail
que devraient, que pourraient peut-étre accomplir les femmes pour accéder
a quelque chose qui ressemblerait a la liberté“ (Le Brun 1989: 20).

Die beiden de Sade-Ubersetzer Stefan Zweifel und Michael Pfister bemerkten in
ihrer Untersuchung ,,Sade zwischen Justine und Juliette* zu dieser Thematik:

+Wahrend die Ubrigen Libertins in unsteter Melancholie stets fort einem un-
erreichbar grofen Verbrechen, das sie niemals vollbringen kénnen, nach-
trauern, hat Juliette die Méglichkeit gefunden [2° - Anm. von M. S.], das
,grofte und am langsten andauernde Verbrechen‘ zu begehen, welches ein-
hergeht mit der absoluten Freiheitsfindung und nicht zuletzt Sade selbst
seine langjahrige Gefangenschaft iberleben lie} - das Schreiben” (Zweifel/
Pfister 2002: 33f.).2%

Juliette tiberwindet damit die letzte Grenze, an der die anderen Libertins im Werk
de Sades scheitern. Sie findet einen Ausweg aus dem Dilemma, in das die Liber-
tins ihr Streben nach Freiheit in Form der letztmdoglichen Grenziiberschreitung
gefiihrt hat (vgl. z.B. HJ II: 41). Letztlich erreicht Juliette die absolute Freiheit,
indem sie das grofitmogliche Verbrechen begeht, ein Verbrechen, das anhilt, auch
wenn sie keinen Finger mehr dafiir rithrt — eine Hommage de Sades an sich selbst.
Er glaubte, dies im Schreiben gefunden zu haben.

Pierre Klossowski bemerkte tiber die besondere Rolle der Juliette im Werk de
Sades:

20 | Die beiden Autoren beziehen sich auf folgende Passage: HJ II: 44.

21 | Zweifel und Pfister Ubersahen allerdings, dass diese Erkenntnis nicht
von ihr selbst stammt, sondern zu den mundlich mitgeteilten Lehrinhalten
des Libertins Sbrigani gehort.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

219


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

RADIKALE INDIVIDUALITAT

,En effet, a I'inverse de ’lhomme, plus particulierement du pervers sadien,
I‘heroine sadienne énonce la raison. Comme elle ne I’'exerce que pour mieux
ressaisir le sensible qu’elle es originairement et traditionnellement selon les
normes, elles ne le ressaisit qu'autant qu’elle progresse dans insensibilité
et de la sorte offre le parfait exemple da la morale de I'apathie. [...] Enfin et
surtout c’est I’héroine sadienne qui porte I'athéisme & son intégralité en le
dissociant de la raison normative et anthropomorphe pour libérer la pensée

méme dans l'ordre expérimental de la monstruosité“ (Klossowski 1967b:
48).

Juliette kann in diesem Zusammenhang als ein Exempel fiir die geistige Weiter-
entwicklung von de Sades Libertins gelten. Sie gibt Antworten auf Fragen, die de
Sade in seinen vorangegangenen Texten aufwerfen, aber nicht befriedigend beant-
worten konnte. Juliette ldsst sich vor dem Hintergrund de Sades philosophischer
Entwicklung als eine weitgehende Personifizierung seines Konzeptes von ,,Indi-
vidualitdt“ lesen, das gerade im Zuge der Ereignisse der franzgsischen Revolution
an Klarheit gewinnt und in der vorliegenden Arbeit ein besonderes Gewicht erhalt.

Juliette verdeutlicht aber auch, im Kontrast zu ihrer Schwester Justine, die
Maoglichkeit, einen eigenen Weg zu beschreiten — basierend auf einem egozent-
ristischen Konzept des Utilitarismus. Beide Schwestern werden von einem anné-
hernd gleichen Ausgangspunkt in die Welt entlassen: Der vermeintliche Tod ihres
Vaters flihrt zu ihrer Entlassung aus dem Kloster. Juliette antizipiert in der Folge
die grundlegenden Aspekte des de Sadeschen Individualititskonzepts, wahrend
Justine im Festhalten an den gesellschaftlichen Normen dem Untergang geweiht
ist. Justine geht als Individuum zugrunde, weil sie nicht ihren eigenen Bediirf-
nissen folgt, sondern sich der Chimére des Glaubens an einen christlichen Gott
unterwirft. Sie ist eine Besessene, die sich selbst und ihre eigenen Bediirfnisse
verleumdet und an der Entfremdung durch den Glauben im Leben scheitert. Wah-
renddessen ist die Entwicklung von Juliette zu einer vollwertigen Libertine durch
Erfolge gekront. Thr Leben, das den Eingaben ihrer eigenen Natur gehorcht, ist ge-
nussreich. Dementsprechend kann die Gegeniiberstellung der beiden Schwestern
als literarische Thematisierung von menschlicher Entscheidungsfreiheit gelesen
werden.

3.2.3 De Sades Libertins als ,Menschenmaschinen*

Die Idee der Maschine, die gerade zur Zeit der franzosischen Revolution aufgrund
der technischen und wissenschaftlichen Fortschritte eine wichtige Rolle im gesell-
schaftlichen und philosophischen Diskurs spielte, verwendet de Sade redundant
als Motiv. Es findet sowohl in den Handlungsstrangen des de Sadeschen Werkes
als auch in der naturwissenschaftlich geprigten Wahrnehmung seiner Libertins
seinen Widerhall. Die Maschinenhaftigkeit bzw. die Selbstwahrnehmung als Ma-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

schinen taucht in den Diskursen der Libertins besonders héufig auf. Der Geistliche
Bandole erlédutert gegeniiber Justine:

,La source de nos erreurs vient de ce que nous regardons notre corps com-
me de la matiére brute et inerte, tandis que ce corps est une machine sen-
sible, qui a nécessairement la conscience du momentanée de I'impression
qu’il recoit et la conscience de moi par le souvenir des impressions succes-
sivement éprouvées* (NJ I: 232).22

Die Argumentation zeigt eine ausschlieBlich materialistische Weltsicht des Li-
bertins, der den menschlichen Organismus mit einem Uhrwerk vergleicht. In der
,Histoire de Juliette® erkldrt Delbéne zu den materialistischen Grundannahmen,
die auch de Sade selbst vertrat:

,On nous objecte que le matérialisme fait de I'hnomme une pure machine, ce
que l'on juge trés déshonorant pour I'espéce humaine; mais cette espéce
humaine sera-t-elle bien plus honorée, quand on dira que I'homme agit par
les impulsions secrétes d’un esprit ou d’un certain je ne sais quoi qui sert a
I'animer sans qu’on sache comment?“ (HJ I: 93).

Der Duc de Blangis hatte bereits in ,,Les cent vingt journées de Sodome* seine
eigene Maschinenhaftigkeit beschrieben: ,,Je ne suis dans ses mains qu’une ma-
chine qu’elle meut a son gré, et il n’est pas un des mes crimes qui ne les serve®
(S: 27).

In diesen Passagen kommt deutlich die La Mettrie-Rezeption de Sades zum
Vorschein?®. La Mettrie hatte in seiner 1747 verfassten Schrift ,,L.’homme machi-
ne eine methodologische Maschinenanthropologie aufgestellt, die in der Aussage
miindete: ,,Concluons donc hardiment que I’homme est un Machine; et qu’il n’y
a dans tout I'univers qu’une seule substance diversement modifiée* (La Mettrie
1748; hier: 1987: 117). De Sade iibernimmt die Sprache La Mettries und fiigt die-

22 | Auch in anderen Passagen seines Werkes taucht das Motiv der Maschine
wiederholt auf (vgl. z.B. HJ I: 93).

23 | Vvgl. diesbezlglich Glaser 1988, hier: 2000; Pfister/Zweifel 2002.
Neben dessen Hauptwerk ,L’Homme Machine“ hat de Sade auch den Essay
,Discours sur le bonheur” rezipiert. Ein Verweis auf diesen findet sich in der
LHistoire de Juliette* und in ,Philosophie dans le Boudoir“ (vgl. HJ II: 11;
PhB: 538). Jean Deprun erlautert die La Mettrie-Rezeption de Sades: ,0On ne
s’étonnera donc pas que, s’agissant cette fois de morale (ou d’anti-morale),
Sade cite les textes de La Mettrie avec une extréme désinvolture. Précisions:
avec une désinvolture orientée“ (Deprun 1976: 746).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

221


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sen Gedankengang in die Selbstwahrnehmung seiner Libertins ein.?* Sie werden
somit zeitweise zu Propagandisten von La Mettries Philosophie. Gerade in seinem
Frithwerk greift de Sade noch sehr héufig auf die vulgdrmaterialistische Auffas-
sung von der Maschinenhaftigkeit des Menschen zuriick. In dieser Wahrnehmung
zeigt sich allerdings auch die Begrenztheit seines Konzeptes von Individualitét
besonders deutlich: Individualitdt und Determiniertheit schlieen sich gegensei-
tig aus. Laszlo Foldényi verwies in seinem Essay ,,.Der Tod und die Marionette*
auf den inneren Widerspruch der Libertins, der sich in der Marionettenhaftigkeit
dieser Figuren widerspiegelt — ohne auf de Sades La Mettrie-Rezeption weiter
einzugehen:

»(Das Verlangen nach radikaler Freiheit). Dieser innere Widerspruch laft die
Libertins nicht zur Ruhe kommen. Die Konsequenz, mit der sie alle Plane ver-
folgen, und die Rlcksichtslosigkeit, mit der sie sich vom gestellten Ziel nicht
ablenken lassen, sind eine Manifestation nicht nur des Rationalismus, son-
dern auch des unaufhaltsamen Prozesses, der verhindert, dafd das Dasein
innehalt und der Rhythmus des Entsetzens und Vergehens abreifit. Durch
den flr sie so bezeichnenden Radikalismus wirken die Libertins, als waren
sie Automaten, Marionetten“ (F6ldényi 1990: 308f.).

Die Metapher der Maschine vermittelt die Unfreiheit des Subjekts, eine freie
Entscheidung fiir oder gegen eine Handlung zu treffen. Ebenso impliziert sie die
Austauschbarkeit des Individuums, die gerade dem Konzept von Individualitit
widerspricht, das sie iiber die dem Individuum innewohnenden Eigenheiten defi-
niert. Die Maschinenhaftigkeit der de Sadeschen Libertins findet ein Aquivalent
in der Leugnung der Willensfreiheit (vgl. Kapitel 3.3 der vorliegenden Arbeit) und
der Naturdetermination.

Andererseits ist im Werk de Sades auch eine Entwicklung zu verzeichnen, die
ihn diese Gedanken wiederum tiberwinden ldsst. In der sozialistischen Inselutopie
von Tamoé (vgl. Kapitel 3.7.1 der vorliegenden Arbeit) entstehen bereits erste Pa-
radoxien aus seinem Glauben an die naturbedingte Determination des Menschen
und seinem Streben nach einer eigenstindigen Individualitit, die in der philoso-
phischen Entwicklung in der Figur der Juliette miinden.

24 | Neben dieser Schrift finden sich auch Bezuge auf die Schrift ,L’homme
plus que machine“ im Werke de Sades (vgl. z.B. HJ II: 62).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

3.3 DIE ROLLE DES ,FREIEN WILLENS“ IN DER
KONSTRUKTION DES LIBERTINS

Da de Sade noch in der Tradition des franzdsischen Materialismus steht — nament-
lich der von d‘Holbach® und La Mettrie vertretenen Strémung —2°, negiert er die
Existenz eines freien Willens per se. Jegliches Handeln des Menschen fiihrt de
Sade auf materielle und physikalische Ursachen zuriick, nicht auf eine ,,selbstbe-
stimmte*, d.h. in diesem Falle: unbedingte Willensentscheidung des Individuums.
In de Sades Menschenbild ist das Individuum, wie bereits festgestellt, an die Ein-
gaben der Natur gebunden. Die Natur bildet somit die Basis jeglicher Ordnung,
wihrend einige Libertins gleichzeitig versuchen, sie zu iiberwinden (vgl. z.B. NJ
II: 42), oder sich im Akt der Zerstorung mit ihr auf eine Stufe zu stellen. In der
,,Histoire de Juliette* ldsst de Sade einen Kardinal namens Bernis wihrend einer
Orgie gegeniiber Juliette verkiinden:

.La faculté de comparer les différentes maniéres d’agir et de se détermi-
ner pour celle qui nous parait la meilleure, est ce qu’on appelle liberté. Or,
I'hnomme a-t-il, oui, ou non, cette faculté de se déterminer? J'ose affirmer
qu’il ne I'a pas, et qu’il est impossible qu’il puisse avoir. Toutes nos idées
doivent leur origine a des causes physiques et matricielles qui nous entrai-
nent malgré nous, parce que ces causes tiennent a notre organisation et
aux objectes extérieurs qui nous remuent; les motifs sont le résultat de ces
causes, et, par conséquent, notre volonté n’est pas libre. Combattus par
différents motifs, nous balangons, mais I'instant ol nous nous déterminons
ne nous appartient pas; il est contraint, il est nécessité par les différents
dispositions de nos organes; nous sommes toujours entrainés par eux, et
jamais il n’a dépendu de nous d’avoir pris plutdt un parti que l'autre; toujours
mus par la nécessité, toujours esclaves de la nécessité, I'instant méme ol
nous croyons avoir le mieux prouvé notre liberté est celui ol nous sommes
le plus invinciblement entraines” (HJ Il: 79).

Dabei beruft er sich auf den franzosischen Aufklarer Francois Fénélon (1651-
1715)%, dessen philosophische Vorstellungen de Sades Libertins ebenfalls wie-
derholt rezipieren (vgl. z.B. HJ II: 80).

25 | De Sade bezeichnete des ofteren die Schrift ,Systéme de la Nature”
[1770]von d‘Holbach als eine wichtige Grundlage seiner eigenen Philosophie.
26 | Philip P. Hallie schrieb diesbeziiglich: ,De Sade bezog sein Vokabular
aus d’Holbachs und La Mettries Materialismus, erweiterte dessen Bedeutung
jedoch Uber die Grenzen ihres recht beschaulichen burgerlichen Ethos
hinaus“ (Hallie 1971: 52).

27 | Vgl. zu dessen Philosophie Girsberger 1973: 190-195.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

223


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Bereits im Zusammenhang mit der Libertinage hatte Madame Delbéne Juliette
iiber die Willensfreiheit erklart:

,Ce qui fait, ma chére Juliette, que I'on éprouve du remords aprés une mau-
vaise action, c’est que I'on est persuadé du systéme de la liberté, et I'on se
dit: Que je suis malheureux de n’avoir pas agi différemment! Mais si I'on
voulait bien se persuader que ce systéme de la liberté est une chimére, et
gue nous sommes poussés a tout ce que nous faisons par une force plus
puissante que nous si I'on voulait étre convaincu que tout est utile dans le
monde, et que le crime dont on se repent aussi nécessaire a la nature que la
guerre, la peste ou la famine dont elle désole périodiquement les empires,
infiniment plus tranquilles sur toutes les actions de notre vie, nous ne con-
cevrions méme pas le remords; et ma chére Juliette ne me dirait pas que j'ai
tort de mettre sur le compte de la nature ce qui ne doit étre que sur celui de
ma dépravation“ (HJ I: 63).

Die Libertins rechtfertigen ihr Verhalten damit, dass sie lediglich den ihnen von
der Natur mitgegebenen Charakterziigen entsprechend handeln. Dieses materia-
listische Menschenbild beruht auf den naturwissenschaftlichen Kenntnissen in de
Sades Epoche. Olympe erlédutert in seinem Dialog mit Juliette, dass der Mensch
lediglich ein ,,Spielball der Notwendigkeiten® (vgl. HJ II: 80) sei. In Hinblick auf
die Gleichsetzung von Tieren, Menschen und Pflanzen, die alle dem ,,Wirkkreis
des Nervenfluidums® unterworfen sind, zeigen sich wiederum die Beziige zu La
Mettries Auffassung des Menschen als Maschine.?® Vor diesem Hintergrund er-
scheint de Sade auch das gesellschaftliche Konzept einer Moral als Absurditt.

Eine Ausnahme innerhalb des de Sadeschen Universums bildet einzig und
allein Juliette, die aus dieser sklavischen Determination ausbricht. Unter Um-
stinden kann auch ihre Schwester Justine als eine Uberwindung dessen gelesen
werden, weil sie trotz aller Missgeschicke aus innerer Uberzeugung der Tugend
treu bleibt. Andere Libertins erkennen zwar ihre Determination und versuchen
wiederholt, ihr zu entkommen, scheitern aber an ihrem Freiheitsstreben und den
Maoglichkeiten der eigenen Transgression. Darin zeigt sich ein Charakteristikum
des de Sadeschen Werkes: eine Form der Selbstvergewisserung, die durch die ei-
genen Widerspriiche geprégt ist und einen Prozess der Entwicklung abbildet.

Der Wille spielt allerdings eine wichtige Rolle bei der Konstruktion des Liber-
tins als einem vertragsfahigen Subjekt. Nur als willentlich fungierender Mensch
kann der Libertin sinnvoller Weise einen Vertrag mit anderen schlie3en — anderen-
falls wire der Vertrag (nach heutiger Auffassung) nichtig. Dieser moderne Aspekt

28 | Vgl. La Mettrie 1985; die La Mettrie-Rezeption von de Sade findet sich
auch sehr deutlich in dem posthum veréffentlichten Text ,La Verité“ wieder.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

der Subjektphilosophie ist im Werk de Sades allerdings ein blinder Fleck und fin-
det keine addquate Beriicksichtigung in seiner Philosophie.

3.3.1 Exkurs: Paul Henri Thiry Baron d’Holbach und
die Negation des ,freien Willens*

Unter der Uberschrift ,Du Systéeme de la liberté de I'Homme* erklédrt d’Holbach
im elften Kapitel seiner 1774 publizierten Schrift ,,Systéeme de la Nature“ die
Freiheit des Individuums, d.h. letztlich der menschlichen Willensfreiheit, zu einer
Illusion. Ausgehend von der Ablehnung der Auffassung, ,,que le corps envisagé
relativement a relativiment a quelques-unes de ses fonctions plus cachées que
les autres“ (d*Holbach 1774; hier: 1999: 278) legt er seine Uberlegungen dar, die
auf der Feststellung beruhen: ,,Ainsi I’homme est un étre physique (ebd.: 278).
Beziiglich des Willens postuliert er somit:

,La volonté, comme on I'a dit ailleurs, est une modification dans le cerveau
par laquelle il est disposé a I'action ou préparé a mettre en jeu les organes
qu’il peut mouvoir. Cette volonté est nécessairement déterminée par la qua-
lité bonne ou mauvaise, agréable ou désagréable de I'objet ou du motif qui
agit sur nos sens, ou dont I'idée nous reste et nous est fournie par la mé-
moire. [...] En tout cela, nourrissons toujours suivant des lois nécessaires”
(ebd.: 280).

Damit fiihrt er den Willen lediglich auf eine (Natur-)Determination zuriick. Den
Prozess des Denkens reduziert er auf einen Zustand, in dem mehrere unterschied-
liche Reize wirken, die den Menschen abwechselnd bewegen. Eines der wichtigs-
ten Postulate, das sich fiir d’Holbach aus dieser Annahme ergibt, lautet:

~Le choix ne prouve aucunement la liberté de I'hnomme; il ne délibére que
lorsqu’il ne sait encore lequel choisir entre plusieurs objets qui le remuent,
il est alors dans un embarras qui ne finit que lorsque sa volonté est décidée
par I'idée de I'avantage plus grand qu’il croit trouver dans I'objet qu’il choisit
ou dans l'action qu’il entreprends” (ebd.: 284).

Dies fiihrt ihn folgerichtig zur Ansicht: ,,Nous fagons de penser sont nécessaire-
ment déterminées par nous fagons d’étre* (ebd.: 286). Dementsprechend sind die
Menschen lediglich ein Spielball in den Handen der Natur, wie es ein Libertin im
de Sadeschen Werk ausdriickt.

»En un mot, les actions des hommes ne sont jamais libres; elles sont tou-
jours des suites nécessaires de leur tempérament, de leurs idées recues,
des notions vraies ou fausses qu’ils se font du bonheur, enfin de leur opini-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

225


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ons fortifiées par I'exemple, par I'éducation, par I'expérience journaliére [...]
L'homme n’est donc libre dans aucun instant de sa vie; il est nécessairement
guidé a chaque pas par les avantages réels ou fictifs qu’il attache aux objets
qui excitent ses passions” (ebd.: 288).

Dieses Argument wird wiederholt von den de Sadeschen Libertins als Begriin-
dung fiir die Ablehnung bzw. Relativierung von Normen (vgl. Kapitel 3.6 der
vorliegenden Arbeit) ins Feld gefiihrt. Wenn der Mensch keine Willensfreiheit
besitzt, wird auch das Konzept des Gesetzes und der damit verbundenen Straf-
rechtstheorie obsolet, da dies ein von einem (freien) Willen geleitetes Individuum
voraussetzt, das sich seiner Taten bewusst ist und somit auch die Verantwortung
dafiir tragen kann. Diesen Zirkelschluss erwiahnt spiter auch Nietzsche wieder.
D‘Holbachs letztes Argument gegen den freien Willen lautet: ,,Pour se détromper
du systéme de la liberté de I’homme, il s’agit simplement de remonter au motif
qui détermine sa volonté, et nous trouverons toujours que se motif est hors de son
pouvoir® (ebd.: 289f.). Daraus folgt fiir d"Holbachs Sicht der Moral:

,Si I'on considérait les choses sans préjugé, on verrait que, dans le moral,
I’éducation [n‘est] autre chose que l’agriculture de I’esprit et que, semblable
a la terre en raison de ses dispositions naturelles, de la culturel qu’on lui
donne, des fruits que I'on y séme, des saisons plus ou moins favorables qui
les conduisent a la maturité, nous sommes assurés que I’ame produira des
vices ou des vertus, des fruits moraux utiles ou nuisibles a la société” (ebd.:
293).

Er definiert Moral als ,,la nécessité des rapports qui subsistent entre les hommes,
montrée a des étres raisonnables* (ebd.: 296), worin sich seine Sicht deutlich von
derjenigen de Sades unterscheidet. Mit der folgenden Zuspitzung klingt das hier
rekapitulierte Kapitel aus: ,,Dans ’homme, la liberté n’est que la nécessité renfer-
mée au dedans de lui-méme* (ebd.: 165).

Zusammenfassend ldsst sich feststellen, dass d‘Holbach in seiner materia-
listischen Weltsicht dem Menschen jegliche Willens- und Entscheidungsfreiheit
abspricht und sein Verhalten auf eine Determination durch duBere Einfliisse redu-
ziert. Ebenso argumentieren auch die meisten Libertins bei de Sade, wenn sie die
Existenz des Verbrechens negieren und die maf3lose Ungebundenheit des Indivi-
duums einfordern. Thre Aussagen lassen sich somit als eine Literarisierung seiner
Philosophie lesen. Neben d’Holbachs hier zitiertem Hauptwerk finden sich im
Werk de Sades auch Verweise auf seine Schriften ,,Le Bon Sens* (vgl. z.B. S: 280;
HJ I: 91) sowie ,,La Théologie portative ou Dictionaire abrégé de la religion chré-
tienne* (vgl. HJ I: 401) und ,,Histoire critique de Jésus-Christ™ (vgl. PhB: 408).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

3.4 MORAL, SITTE UND TUGEND CONTRA
INDIVIDUALISTISCHE ETHIK

Neben dem Atheismus wird die Ablehnung bzw. Umwertung der herrschenden
(christlichen) Moralvorstellung im de Sadeschen (Euvre redundant thematisiert.
Dabei ist seine diesbeziigliche Reflexion im Vergleich zur Quantitét der Ausein-
andersetzung mit anderen Themenfeldern allerdings nur gering ausgeprigt. Sein
Werk ist zwar von Darstellungen unmoralischen Verhaltens durchzogen, aber
seine Protagonisten reflektieren das nur selten ausfiihrlich. Auffillig ist dartiber
hinaus, dass sein Hauptaugenmerk auf ,,mceurs® (deutsch: Sitte) gerichtet ist,
nicht auf ,,morale” (deutsch: Moral) bzw. ,,moralité* (deutsch: Sittlichkeit); d.h.
er fokussiert weniger die Moral selbst, als vielmehr die daraus abgeleitete Hand-
lungsmaxime fiir das Individuum, wie sie die Sitten einer Gemeinschaft tiberlie-
fern. Wihrend aber die unter seinem Namen zu Lebzeiten publizierten Schriften
wie z.B. die Kurzgeschichtensammlung ,,Crimes de I’amour® (1801) und auch die
,Historiettes, contes et fabliaux* (1787) stets mit einem Sieg der Tugend und Sitt-
lichkeit tiber das Unrecht enden, zeichnen die vier bekannten libertinen Novellen
ein ganz anderes Bild — vor allem der Doppelroman ,,Nouvelle Justine* und ,,His-
toire de Juliette™: namlich eines von der Uberlegenheit des Bosen gegeniiber dem
Guten und Sittlichen. Wiahrend seine tugendhafte Protagonistin Justine redundant
scheitert, gewinnt Juliette, das personifizierte Laster, immer wieder die Oberhand
und feiert Erfolge. Diese unterstreichen auch die jeweiligen Unteriiberschriften
der Werke wie z. B. ,,Les Malheurs de la vertu” und ,,Les Prospérités du vice*.

In der Gegeniiberstellung der beiden ungleichen Schwestern malt de Sade die
Gleichgiiltigkeit der Natur gegeniiber dem Laster und der Tugend regelrecht in
Schwarz-Weil3. Das Fundament seiner Wahrnehmung bildet sein materialistisches
Weltbild, dessen Grundmaximen er auf die moralische Ebene tibertrégt.

Die Vorstellung von Moral ist bei de Sade vorrangig an die Religion gekniipft
(vgl. z.B. NJ I 137; HJ II: 511), wihrend die Natur ihr gegeniiber Gleichgiil-
tigkeit walten ldsst, wie es seiner materialistischen Weltsicht entspricht. Die Li-
bertins werden dieser Auffassung gerecht, indem sie lediglich den ihnen von der
Natur eingegebenen Tendenzen folgen.?® Bressac erklirt gegeniiber Justine: ,,Mon
unique morale consiste a faire absolument tout ce qui plait, a ne jamais rien refuser
a mes désirs: mes vertus sont vos vices, mes crimes vos bonnes actions® (NJ I:
137). Im Dialog der beiden Ménche Ambrosio und Severino innerhalb der ,,Nou-
velle Justine* wird bereits die doppelziingige Moral der Gesellschaft angeklagt:
,»,Mais, si tous les hommes étaient philosophes. Dit Serverino, nous n’aurions pas
le plaisir de I’étre seuls; et ¢’est un grand plaisir que de faire schisme, une grande
volupté que de ne pas penser comme tout le monde“ (ebd.: 284). Daraus ergibt

29 | Ebenso tut dies die Protagonistin Justine, indem sie den Weg der Tugend
verfolgt. Sie zieht allerdings keine Konsequenten aus ihrem Scheitern.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

227


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sich eine Aufsplittung der Moral, die sich grob mit dem von Nietzsche aufgezo-
genen Gegensatz von Herren- und Sklavenmoral umschreiben liele. In dem Rom-
anfragment ,,Les cent vingt journées de Sodome* beispielsweise verfiigen die vier
Libertins gegeniiber ihren Untergebenen iiber eine eigene Form der Moral — im
gewissen Sinne liber eine ,,Herrenmoral®, die allerdings nicht deckungsgleich mit
der Nietzscheanischen Vorstellung ist. Die unterschiedlichen Formen der Moral
werden auch in der ,,Philosophie dans le Boudoir* offensichtlich, als der Diener
Augustin von Madame de Saint-Ange vor dem Verlesen des Manifestes ,,Frangais,
encore un effort si vous voulez étre républicains® des Raumes verwiesen wird
(vgl. PhB: 489), da die Lektiire nicht fiir ihn geschrieben sei. Dies stérkt erst ein-
malig die o.g. Position. Ndhere Betrachtungen machen allerdings die Differenzen
deutlich.

Mit der im weiteren Verlauf der Arbeit untersuchten Negation der Religion(vgl.
Kapitel 3.5 der vorliegenden Arbeit) in de Sades Werk verliert auch die Moral ihre
Bedeutung als Handlungsmaxime menschlichen Lebens innerhalb einer Gemein-
schaft. In der Natur finden sich nach de Sade keine Tugend oder Moral — ledig-
lich Apathie gegeniiber menschlichem Handeln. Diese Gleichgiiltigkeit der Natur
tibertrdgt de Sade auf die moralische Ebene und macht sie zur Grundlage seiner
Sicht von gesellschaftlichem Leben. Der Premierminister Saint-Fond erldutert
Juliette im Zuge eines Dialogs sein favorisiertes System der Bildung: ,,3° Les
principes de la simple nature remplaceront ceux de la morale et de la religion dans
les écoles publiques” (HJ I: 347). Einen dhnlichen Gedanken formuliert de Sade
in seinem Aufruf ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains®, in
dem er sich iiber die Grundsétze der nationalen Erziehung auslisst (vgl. PhB: 498).
Er empfiehlt, die Vermittlung von ,,Tugenden“ auf der Grundlage des Egoismus
des Individuums aufzubauen, d.h. dem Egoismus gegeniiber dem vermeintlichen
Altruismus den Vortritt zu lassen. Die auf der christlichen Religion beruhenden
Ansichten tut er hingegen als Trugschliisse ab (vgl. ebd.: 504). Die (christliche)
Moral erscheint de Sade als widernatiirlich, dhnlich wie auch Nietzsche, und wird
durch die Naturdetermination bzw. einen vulgdren Ansatz des Utilitarismus abge-
16st. In diesem Punkt klingt auch schon Stirners Egoismus an, mit dem er in der
Vergangenheit wiederholt verglichen wurde (vgl. Schuhmann 2007).

Ein weiterer Aspekt von Moral, den de Sade wiederholt anspricht, ist die Re-
lativitdt von Moral (vgl. PhB: 413; NJ II: 105). Konsequent verneint er die Idee
einer universellen Moral, ebenso diejenige der universellen Menschenrechte, die
gerade erst im Zuge der franzosischen Revolution erstmals proklamiert worden
waren. Madame d’Esterval fiihrt gegeniiber Justine beziiglich der Moral ins Feld:
,» Tout principe de morale universelle est une vrai chimére: il n’y a de vraie morale
que la morale relative, et celle-la n’a d’effets que sur nous™ (NJ II: 105). Diese
Ausfithrungen werden mit redundanten Verweisen auf andere Kulturen und Vol-
ker im FlieBtext und in FuBinoten untermauert.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Die Relativitit der Moral fiihrt bereits zu einem wichtigen Dilemma der modernen
Diskurse {iber Moral in einer ,,globalisierten* Welt — der Relativitét der Werte. Das
Dilemma besteht in der Frage, mit welchen Recht eine christlich-abendldndische
Tradition der Moral einen Universalititsanspruch fiir sich proklamiert und von
einer hoheren Wertigkeit im Vergleich zu anderen kulturellen Entwicklungen aus-
geht. De Sades Dilemma bezieht sich dagegen lediglich auf die eigene Situation.

Auf dieser Basis proklamiert er eine Moral, die auf den natiirlichen Eingaben
der Natur auf das Individuum beruht und — wie sich an seinen Uberlegungen zum
liberalen Konzept eines ,,Minimalstaat™ zeigt — nur an wenigen Punkten iber-
individuelle Restriktionen vorsieht. Timo Airaksinen bemerkte diesbeziiglich:
,,The result is a kind of baroque view of thought. The good life and its values are
founded directly on character, not on the explanatory coherence which hides indi-
viduality* (Airaksinen 1991: 104). Er stellte fest:

,Sade aims at the destruction of the tyranny of this ethics. In a sense he
aims the recovery of his own lost individuality - which of course he cannot
find. The reason is that when formal virtues are transgressed, no such alter-
natives emerge which would have their own content-elements, or subjective
life. Sade is subversive because he wants to destroy the ethics of personal
autonomy based on general norms* (ebd.: 203).

Beziiglich des Zusammenhangs von Moral und Individualitét erlduterte er de Sa-
des Sicht mit den Worten:

.Therefore, if a person is perfectly moral, he is not an individual but is like
any other bearer of these same values. It seems that Sade’s counter-ethical
point is that moral laws, and the principles of value derived from them, des-
troy personal identity“ (ebd.: 105).

De Sades neue Moral kommt mit einem Minimum an Gesetzen aus, da vor dem
Hintergrund der Freiheit und Gleichheit auch viele Verbrechen faktisch nicht mehr
als strafrechtlich-inkriminiertes Verhalten existieren (vgl. PhB: 502; s. auch Kapi-
tel 3.5.1 der vorliegenden Arbeit). Anhand von drei wesentlichen Beispielen ver-
sucht de Sade dies darzustellen:

« Verleumdung, Diebstahl,

« Sexuelle Ausschweifung,

+ Mord.

Dabei verfillt er an dieser Stelle wieder in einen karikierenden Stil. Er tiberspitzt
seine Forderungen &hnlich wie Max Stirner in seinem Hauptwerk, wenn er sogar
den Mord als solchen rechtfertigt, so es im Interesse des Eigners steht (vgl. EE:
208).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

229


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In Hinblick auf die Moral zeigen sich, wie Jacques Domenech (1989) in seiner
Studie ,,L’Ethique des Lumiéres“ nachwies, wesentliche Differenzen zu den Uber-
legungen anderer Aufklirer jener Epoche. Domenech benutzte daher in dieser
Studie de Sades Denken als Kontrapunkt zur Moralphilosophie von d’Holbach,
Helvetius und La Mettrie. Auch Theodor W. Adorno und Max Horkheimer hatten
in der ,,Dialektik der Aufklarung* im zweiten Exkurs ,,Juliette — Aufkldrung und
Moral® die besondere Stellung de Sades innerhalb der Philosophie der Aufklérung
aufgezeigt. Dabei stellten sie de Sade Kant gegeniiber, wie es spéter auch der
Psychoanalytiker Jacques Lacan in seinem Essay ,,Kant avec Sade® (1963; hier:
1966) noch einmal tat.

Zu seinen Moralvorstellungen passt das Menschenbild de Sades, das den Men-
schen als Tier betrachtet — dquivalent zu Nietzsche, der den Menschen als das
,hnicht-festgestellte Tier* (JGB: 81) verstand.

Uber diese Moral und die Verbindung zwischen Friedrich Nietzsche und D. A.
F. de Sade®® erklirte Iwan Bloch:

»An verschiedenen Stellen seiner Schriften entwickelt de Sade aus diesem
Gedankengang heraus Ideen, die mit denen von Nietzsches Uber Herren-
und Sklavenmoral eine auflerordentlich grole Aehnlichkeit haben. Ich wie-
derhole nochmals, dass ich sonst keineswegs de Sade mit Nietzsche ver-
gleichen will. [...] Weiter stimmt auch darin de Sade mit Nietzsche Uberein,
dass er annimmt, dass die jeweiligen Gesetze stets von der grossen Menge
des Volkes, von den Sklaven, den ,Schwachen* erfunden worden sind, um
sich gegen die Ausschweifungen der Machtgellste der Herren zu schutzen®
(Bloch 1904: 453ff.).

Diese neue Form der Moral beruht auf der Annahme individueller Unterdriickung
durch jegliche universell geltende Handlungsmaxime und orientiert sich eher an
der konkreten Situation, d.h. im Falle de Sades: Sie folgt den natiirlichen Einge-
bungen der Natur. Dementsprechend erwog Geoffrey Gorer: ,,Ethically de Sade
was more revolutionary still in his attempt to effect a complete cleavage with
Judeo-Christian morality and its conception of human nature” (Gorer 1937; hier:
1978: 175). An dieser Stelle zeigt sich bereits ein Anhaltspunkt fiir eine Rezeption
de Sades als eines Vorldufers von Friedrich Nietzsche, die bislang noch als eine
Marginalie innerhalb der Forschung zu beiden Denkern gehandhabt wird.

Die Relativitit der Moral und Tugend wird von dem portugiesischen Berater
des absolutistischen Herrschers in der Dystopie Butua konstatiert. Er verkiindet in
einem Dialog zwischen Saint-Ville und einem nicht ndher benannten Portugiesen:

30 | Neben Eugen Duhren alias Iwan Bloch (1904) wurde eine Nahe der
beiden Denker bezuglich ihrer Moralitatskritik auch von Albert Eulenburg
(1901) sowie Theodor W. Adorno und Max Horkheimer (2000) konstatiert.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

,Mais la vertu n’est que relative™ (AV I: 227). Maurice Blanchot bemerkte iiber
den Zusammenhang von Individuum und Moral: ,,Cette morale est fondée sur le
fait premier de la solitude absolue (Blanchot 1947; hier: 1986: 19). Zur Verbin-
dung von Moral und Religion erldutert ein nicht ndher benannter de Sadescher
Libertin:

»Mais vous disent a cela les sots, plus de morale, si vous n’avez plus de
religion! Imbéciles! Quelle est-elle donc cette morale que vous préchez? Et
quel besoin ’homme a-t-il de morale pour exister content sur terre? Je n’en
connais qu’'une moi, mon enfant: celle de se rendre heureux, n'importe aux
dépens de qui; celle de ne se rien refuser de tout ce qui peut augmenter not-
re bonheur ici-bas, fallt-il méme, poury réussir, troubler, détruire, absorber
absolument celui des autres” (NJ I: 135).

In der ,,Philosophie dans le Boudoir* fordert der Libertin Dolmancé seine Schii-
lerin Eugénie auf, sich von der Vorstellung der Tugend zu befreien. Die Auffor-
derung begriindet er mit einer philosophischen Betrachtung: ,,Va, la vertu n’est
qu’une chimere, dont le culte ne consiste qu‘en des immolations perpétuelles,
qu’en des révoltes sans nombre contre les inspirations du tempérament. De tels
mouvements peuvent-ils étre naturels?* (PhB: 404).

Die Tugend hat Dolmancé als gegen die Natur gerichtete Institution bewertet
(vgl. ebd.: 411), die dem Gliick des Individuums im Wege steht.

Als Quelle der Irrtiimer beziiglich der Moral bezeichnet Dolmancé gegeniiber
Eugénie die christliche Ideologie der Nachstenliebe: ,,La source de toutes nos
erreurs en morale vient de 1’admission ridicule de ce fil de fraternité qu’inven-
térent les chrétiens dans leur siécle d’infortune et détresse (ebd.: 478). Mit der
Ablehnung der Unterscheidung zwischen den Kategorien ,,Gut* und ,,B6se”, die
auf der Negation der Religion und der Hinwendung zur Natur basiert, verliert die
Moral ihre Bedeutung als verbindendes und stabilisierendes Element der Gesell-
schaft. Die Libertine Durand erkennt: ,,[L]a religion est la base de la morale* (HJ
II: 511). Madame Dubois, die de Sade wiederholt als Sprachrohr seiner Philoso-
phie dient, erklért gegeniiber Justine: ,,Ce n’est pas, ma chére amie, le choix que
I’homme fait de la vertu qui lui fait trouver le bonheur; car la vertu n’est, comme
le crime, qu’une des maniéres de se conduire dans le monde™ (NJ II: 332). Die
individualistische Ethik, die de Sade anstelle der klassischen Moral setzt, kommt
auch in den Worten der Dubois zum Tragen: ,,Mon unique morale consiste a faire
absolument tout ce qui me plait, & ne jamais rien refuser a mes désirs“ (NJ I: 137).
Sie spricht damit das Credo der de Sadeschen Libertins aus — den eigenen, natur-
gegebenen Bediirfnissen zu folgen. Damit wird wieder die Natur, die von de Sade
als statische Grofle gesehen wird, als metaphysische Grundlage des menschlichen
Handelns thematisiert.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

231


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

RADIKALE INDIVIDUALITAT

3.5 DIE ROLLE DER RELIGION

,0n s’apercut ce jour-la que le temps ve-
nait favoriser encore les projets infames
de nos libertins et les soustraire mieux
que leur précaution méme aux yeux de
I'univers entier” (S: 225).

»La religion est sans doute le premier de
tous les freins a rompre dans un pareil
cas, comme étant pour celui qui I'adopte
une source perpétuelle de remords*“ (HJ
1: 367).

Der wichtigste Stiitzpfeiler der de Sadeschen Philosophie ist der auf seinem ratio-
nalen Materialismus fuBende Atheismus bzw. der kimpferische Anti-Theismus®!.
De Sade negiert den Gottesbegriff unter Riickgriff auf einen stark durch die Werke
von d’Holbach (,,Systeme de la nature®, 1774)* und Julien Offray La Mettrie

31 | Pierre Klossowski sprach in seinem Aufsatz ,Sade mon prochain“ unter
der Uberschrift ,Sous le masque de I'athéisme“ hingegen davon, dass es sich
bei de Sade um einen Gnostiker handele (vgl. Klossowski 1967c: 137-172).
32 | Jean Debrun hat in seinem Essay ,Quand Sade récrit Fréret, Voltaire et
d’Holbach” einige Passagen benannt, aus denen eine deutliche d‘Holbach-
Rezeption de Sades ersichtlich wird (vgl. vor allem Debrun 1977: 264). De
Sade hat 1783 das ,Systéme de la Nature“ von d‘Holbach gelesen (vgl.
Pauvert 1989: 210) und dieses in einem auf November 1783 datierten
Brief an seine Frau als Grundlage seiner Philosophie tituliert (vgl. C: 417-
419, hier: 418). Seine Protagonistin Madame Delbéne empfiehlt Juliette
d‘Holbachs ,Systéme de la Natur“ als Lektire und philosophische Grundlage
ihres Handelns (s. HJ I: 68; vgl. auch Laborde 1991: 188-190, hier: 188f.).
In Form des Libertins Bandole in der Justine taucht ein weiterer, expliziter
Vertreter jener Philosophie auf (Vgl. u.a. Mattheus 2000). La Mettrie und
d‘Holbach forderten das Recht des Individuums ein (Vgl. u.a. LeBrun 1986:
85). Thomas Edward Blair hat im Rahmen seiner Dissertation ,Le roman de
Sade”“ eine Gegenuberstellung der Philosophie d‘Holbachs und de Sades
vorgenommen (vgl. Blair 1975: 29f.), in der er anhand von acht Aspekten
die Ubereinstimmungen und Differenzen der Philosophie beider Denker
aufgezeigt hat. Der Buchtitel ,Systéme de la Nature“ befand sich in den
Bestdnden der Bibliothek von La Coste (vgl. Laborde 1991: 51).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

(,L’homme machine®, 1748) geprigten Materialismus, worauf auch in der Se-
kundirliteratur wiederholt verwiesen wird. Winfried Schroder hingegen fiihrte die
atheistische Sicht de Sades vor allem auf die Rezeption der beiden anonym von
dem franzgsischen Arzt und Philosophen Guillaume Lamy (1644-1683) verof-
fentlichten Schriften ,,L’dme materielle* und ,,Sentiments des philosophes sur la
nature de 1’ame* (vgl. Schroder 1998: 286f., 336) zuriick.>* In der ,,Histoire de
Juliette bezieht sich de Sade explizit auf diese Schriften (vgl. HJ I: 558). Durand
greift in ihrer Argumentation darauf zurtick:

»Aussi matérialiste sur le systéme de I'ame, que sur celui de la divinité, je
vous avouerai, nous dit la Durand, qu’aprés avoir lu avec attention toutes les
réveries des philosophes sur cet article, j’'en suis venue a me convaincre que
I’ame de ’homme, absolument semblable a celle de tous les animaux, mais
autrement modifiée dans lui, a cause de la différence de ses organes, n’est
autre chose qu’une portion de ce fluide éthéré, de cette matiére infiniment
subtile dont la source est dans le soleil“ (ebd.: 558).

Gilbert Lely schrieb tiber den Atheismus bei de Sade und den Kontext seiner me-
taphysischen Revolte:

J[L'athéisme] est une furieuse réprobation de tout ce qui se présente a ses
yeux comme une entrave a la liberté native de I'homme, qu’il s’agisse d’une
tyrannie d’ordre religieux, politique ou intellectuel. Cet athéisme ramifié, qui
intéresse I'essentiel de la nature humaine” (Lely 1982: 418).

33 | Vgl. zur La Mettrie-Rezeption u.a. Deprun 1976; Le Brun 1986: 63. Alice
M. Laborde erklarte: Il [La Mettrie] influenga le développement de la pensée
scientifique et philosophique du marquis de Sade” (Laborde 1991: 130) und
auch Gorer hebt seine Bedeutung fir das de Sadesche Denken hervor (vgl.
Gorer 1978: 100-106) - konkret schrieb er: ,He [de Sade] accepted from
La Mettrie completely the materialist conception of man and the universe,
much elaborating the thesis, but not questioning it, and with it La Mettrie’s
view of nature” (ebd.: 107). Deutlich wird dies in der Geschichte von Juliette,
als Madame Delbéne auf den Materialismus zu sprechen kommt (vgl. HJ
I: 93). Ebenso zitiert der Libertin Belmor den franzésischen Materialisten
(ebd.: 538), und er wird in einer FuBnote erwahnt (vgl. ebd.: 209). La Mettrie
selber bezog sich in seiner Philosophie auf die Philosophie Descartes’, den
de Sade in seinen Werken nicht namentlich erwahnt. Das Werk ,L’homme*
von Descartes befand sich allerdings in den Bestanden seiner Bibliothek in
La Coste (vgl. Laborde 1991: 97).

34 | Sein Name taucht in der von Seifert (1983) recherchierten Liste der
Bicher, die er besaf, nicht auf.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

233


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Die Vorstellung eines Gottes definieren de Sades Libertins wiederholt als eine
Chimére bzw. als ein Produkt menschlicher Angst (vgl. z.B. NJ I: 81; AV I: 207).

Der von G. W. F. Hegel und spiter ebenfalls von Friedrich Nietzsche postu-
lierte Tod Gottes findet im Werk de Sades somit bereits einen Vorldufer, zumindest
aber Parallelen. Erich Kohler hingegen widersprach dem: ,,Man kennt die Erkla-
rung Nietzsches: ,Gott ist tot!* Fiir Sades ,homme integral® ist Gott der grofite
Feind* (K&hler 1984: 66). Auch Dieter Hoffmann schrieb:

,Der Tod Gottes ist fur den Libertin die Geburt seiner Subjektivitat. [...] Die
Angleichung an diesen Zyklus [den der Natur] durch den Libertin in der Apo-
logie der Naturlichkeit ist der Versuch auf Subjektivitat und Souveranitat
angewandt der repressiven Invarianz der Natur. [...] Die Schicksalhaftigkeit,
die das libertine Individuum durch die Negation Gottes entrinnen wollte, be-
machtigt sich seiner [...] in Gestalt der Natur” (Hoffmann 1983: 71f.).

Demgegeniiber erscheint die Natur im Werk de Sades als ein Gegengott (vgl. z.B.
Airaksinen 1991: 57) bzw. tritt nach Einschétzung einiger Rezipienten an die ent-
standene Leerstelle des gottlichen Mythos (vgl. Klossowski 1967c: 145).% Diese
letztere Argumentation erweist sich allerdings als ein weit verbreiteter Irrtum. De
Sade selbst verwehrte sich in der ,,Philosophie dans le Boudoir in Aussagen sei-
ner Libertins dagegen, dass die Natur eine neue Gottheit darstellen wiirde (vgl.
PhB: 406). In diesem Rahmen setzt er sich bereits vorausschauend mit diesem
naheliegenden Vorwurf auseinander.

Pierre Klossowski setzte als Grundannahmen der Religionsauffassung im Vor-
wort zu einer Neuauflage seines Essays ,,Sade — mon prochain® voraus:

,1. Que I'athéisme rationnel est I’héritier des normes monothéiques dont il
maintient ’économie unitaire de I‘dme, avec la propriété et I'identité du moi
responsable; 2. Que si la souveraineté d I'homme est le principe et le but
de I'athéisme rationnel, Sade poursuit la désintégration de I‘'homme a partir
d’une liquidation des normes de la raison; 3. Que, a défaut d’'une formula-
tion conceptuelle autre que celle du matérialisme rationnel de son époque
(ainsi que l'indique déja I'’Esquisse), Sade a fait de I'athéisme la ,religion’
de la monstruosité intégrale; 4. Que cette ,religion’ comporte une ascése
qui est celle de la réitération apathique des actes, en quoi se confirme
I'insuffisance de I'athéisme; 5.que de la sorte I'athéisme sadien réintroduit
le caractére divin de la monstruosité - divin en ce sens que sa ,présence

35 | Geoffrey Gorer hatte bereits in seiner de Sade-Biographie hervorgehoben,
dass sich der Naturbegriff bei de Sade im Laufe seines Werkes gewandelt hat
(vgl. Gorer 1978: 117). Eine eigenstandige Untersuchung tber den Wandel
des Naturbildes im Werke de Sades fehlt bislang.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

réelle’ ne s’actualise jamais autrement que par des rites - soit des actes ré-
itérés; 6, qu’il apparait ainsi, que ce n’est pas I'athéisme qui conditionne et
libére ka monstruosité sadienne, mais qu’en revanche dés que, par ce derni-
er, il tente de rationaliser sa monstruosité propre“ (Klossowski 1967a: 11f.).

Fiir ihn stellte sich der Atheismus de Sades als eine Entscheidung der autonomen
Vernunft dar (vgl. ebd.: 20), wie bei den rationalen Begriindungen seiner Hand-
lungen sehr plausibel erscheint.

Das Besondere am Werk de Sades ist dariiber hinaus, dass er den Atheismus
bzw. den Anti-Theismus der Aufkldrung auf eine neue Stufe erhebt — die eines
,integralen Atheismus**®, wie es Pierre Klossowski in ,,Le philosophe scélérat“>’
ausdriickte. In seinem Essay ,,.Le philosophe scélérat” schrieb er: ,,Pour Sade,
I’athéisme proclamé par la raison normative, au nom de la liberté et de la souve-
raineté de ’homme, est destiné a retourner la généralité existante en cette contre-
généralité” (Klossowski 1967b: 19). In dieser Hinsicht iiberwindet de Sade seine
Zeitgenossen und schafft eine neue Form des Atheismus, obwohl diese immer
noch kein ,,vollkommener* Atheismus ist, sondern im wesentlichen eine Profani-
sierung des religiosen Glaubens, wie de Sade streckenweise seine Libertins predi-
gen und in ihren blasphemischen Handlungen ausdriicken 1ésst.

Der Atheismus und der Anti-Theismus de Sades verfolgen unterschiedliche
Intentionen. Simone de Beauvoir hat in ihrem Essay ,,Faut-il briler Sade?* bereits
auf den wesentlichen Aspekt des Akts der Befreiung hingewiesen: ,Sade ne nous
livre pas l‘oeuvre d‘un homme libéré: il nous fait participer a son effort de libé-
ration ‘ (de Beauvoir 1955; hier: 1972: 54). De Sades Libertins befinden sich noch
im Prozess der Befreiung. Dass dieser Prozess iiber eine rationale Reflexion der
Religion und ihrer Inhalte verlduft, zeigt de Sade als klassischen Vertreter der Auf-
klarung. Bereits in seiner Frithschrift ,,Dialogue entre un prétre et un moribond*
(1782), hiufig filschlicherweise als sein erstes literarisches Werk tituliert,*® wird
Gott explizit in Frage gestellt, indem der sterbende Freidenker den Priester zum
Atheismus bekehrt.

36 | In seinem Essay ,Le philosophe scélérat” definiert er diesen Terminus
mit den Worten: ,L’athéisme intégral signifie que le principe d’identité méme
disparait avec le garant absolu de ce principe; donc que la propriété du moi
responsable est moralement et physiquement abolie“ (Klossowski 1967b:
25).

37 | Der Text erschien urspringlich unter dem Titel ,De I'opportunité a étidier
I’CEuvre du marquis de Sade“, in: Cahiers du Sud, ,Approches de Sade“ 34e
année, nr. 285, 2e semestre 1947.

38 | Diese Aussage ist noch einmal zu redigieren, da de Sade bereits vor
1772 Theaterstlcke geschrieben hat.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

235


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In dem Romanfragment ,,Les cent vingt journées de Sodome*, das unmittelbar im
Anschluss daran entstand, taucht das Thema hingegen nur am Rande der Hand-
lung auf. Die Libertins verbieten ihren apathischen Opfern den religiosen Akt an
sich (vgl. S: 73f.) — ein dhnliches Verdikt existiert in dem imaginidren Kloster, in
dem seine Protagonistin Justine zeitweise gefangen gehalten wird (vgl. NJ I: 301).

Auch in ,,Philosophie dans le Boudoir* setzt sich de Sade explizit mit der Got-
tesidee auseinander. Bereits im dritten Dialog polemisiert der Libertin Dolmancé
gegeniiber seiner Schiilerin Eugénie: ,,N’appelez-vous pas religion le pacte qui lie
I’homme a son Créateur, et qui I’engage a lui témoigner, par un culte, la reconnais-
sance qu’il a de I’existence recue de ce sublime auteur?* (PhB: 405). Nach ihrer
Zustimmung zu dieser Definition fihrt Dolmancé fort, dieses Hirngespinst (frz.:
»chimere*) zu destruieren, indem er die Entstehung des Lebens riickhaltlos auf die
Natur zuriickfiihrt und somit die Existenz Gottes als Schopfer in Frage stellt. Er
erldutert: ,,I1 faut avoir perdu le sens pour y croire. Fruit de la frayeur des uns et de
la faiblesse des autres, cet abominable fantdme, Eugénie, est inutile au systéme de
la terre® (ebd.: 406). Fast wortlich deckt sich mit diesem Argumentationsmuster
dasjenige des Libertins Bressacs in der ,,Nouvelle Justine* (vgl. NJ I: 120 ff.), der
seine logische und rationale Widerlegung der Religion mit den Worten beginnt:
»loutes les religions partent d’un principe faux* (ebd.: 120). In der Erziehung
von Juliette erklart Madame Delbéne ihr, dass der Glaube an die Existenz eines
Gottes auf der fehlerhaften Sicht der Menschen beruhe, auf denen alles mensch-
liche Verhalten beruhe (vgl. HJ I: 76f.; dhnliche Argumente finden sich auch in
einem etwas anders gelagerten Kontext bereits in ,,Aline et Valcour” [vgl. AV II:
46ft.]). An solchen Argumentationsmustern zeigt sich deutlich, dass de Sade noch
sehr stark in dem aufklérerischen Diskurs seiner Zeit gefangen ist und nicht iiber
diesen hinausgeht.

Weiterhin findet sich in der ,,Philosophie dans le Boudoir eine intensive Aus-
einandersetzung mit dem Thema der Blasphemie. Betreffs dieser erklart sein Li-
bertin Dolmance:

,Profaner les religions, les images de saints, I’hostie, le crucifix, tout cela
ne doit étre, aux yeux du philosophe, que ce que serait la dégradation d’une
statue painne. Une fois qu’on a voué ces exécrables babioles au mépris, il
faut les y laisser, sans s’en occuper davantage; il n’est bon de conserver de
tout cela que le blasphéme, non qu’il est essentiel de prononcer des mots
forts ou sales, dans l'ivresse du plaisir, et que ceux du blasphéme servent
bien I'imagination” (PhB: 446).

Seine Polemik wirft einem solchen Gott, wie ihn die (monotheistischen) Religio-
nen darstellen, dariiber hinaus Schwiche und Grausamkeit vor. Auf die Religion
bezieht sich auch der erste Abschnitt in dem Exkurs ,,Frangais, encore un effort si

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

vous voulez étre républicains“. Darin formuliert er eine anders als das Christen-
tums ausgerichtete Religion .

»,Dans un siécle oll nous sommes aussi convaincus que la religion doit étre
appuyée sur la morale, et non pas la morale sur la religion, il faut une reli-
gion qui aille aux meceurs, qui en soit comme le développement, comme la
suite nécessaire, et qui puisse, en élevant I'dme, la tenir perpétuellement
a la hauteur de cette liberté précieuse dont elle fait aujourd’hui son unique
idole“ (ebd.: 490).

Den Zusammenhang zwischen Christentum und Tyrannei erldutert er in der daran
anschlieBenden Passage:

»Si, malheureusement pour lui, le Francais, s’ensevelissait encore dans les
ténébres du christianisme, d’un c6té I'orgueil, la tyrannie, le despotisme des
prétres, vices toujours renaissants dans cette horde impure, de l'autre la
bassesse, les petites vues, les platitudes des dogmes et des mystéres de
cette indigne et fabuleuse religion, en émoussant la fierté de 'ame républi-
caine, I'auraient bientét ramenée sous le joug que son énergie vient briser
(ebd.: 490).

De Sade bezeichnet die Religion des Christentums damit schon lange vor Fried-
rich Nietzsche als eine Religion des Sklaventums, als ein Machtmittel in den Han-
den von Tyrannen. Spiter dehnt er dies auch noch auf andere monotheistische
Religionen in der judédischen Tradition aus, namentlich auf das Judentum und den
Islam. Wiederholt spricht er von einer Verbriiderung von Despotie und christlicher
Religion (vgl. auch: ebd.: 492, 493, 500).* Religion erscheint bei ihm immer als
eine Form von Herrschaftslegitimation, die mit der Unterdriickung der individuel-
len Freiheit einhergeht. So proklamiert er:

,Francais, je vous le répéte, I'Europe attend de vous d’étre a la fois délivrée
du sceptre et de I'encensoir. Songez qu’il vous est impossible de I'affranchir
de la tyrannie royale sans lui faire briser en méme temps les freins de la
superstition religieuse: les liens de I'une sont trop intimement unis a 'autre
pour qu’en laissant subsister un des deux vous ne retombiez pas bientot
sous I'empire de celui que vous aurez négligé de dissoudre. Ce n’est plus ni
aux genoux d’un étre imaginaire ni a ceux d’'un vil imposteur qu’un républi-
cain doit fléchir; ses uniques dieux doivent étre maintenant le courage et la

39 | Dieser Aspekt wird auch explizit in den Ausfihrungen seines Libertins
Francaville behandelt, der im Dialog mit Juliette die Verbindung von Religion
und Despotie thematisiert (vgl. HJ Il: 366f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

237


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

RADIKALE INDIVIDUALITAT

liberté. Rom disparut dés que le christianisme s’y précha, et la France est
perdue s'’il s’y révére encore” (ebd.: 492).

Auch ein paar Seiten weiter heilit es:

,Oui, citoyens, la religion est incohérente au systéme de la liberté; vous
I'avez senti. Jamais I'hnomme libre ne se courbera prés a des dieux du christi-
anisme; jamais ses dogmes, jamais ses rites, ses mystéres ol sa morale ne
conviendront a un républicain“ (ebd.: 495).

Bereits zuvor erklirt er: ,,I1 n’y eut jamais qu’un pas de la superstition au roya-
lisme* (ebd.: 494f.). Die Idee wird im selben Abschnitt noch einmal mit den fol-
genden Worten wiederholt: ,,De tous les temps, dans tous les siecles, il y eut dans
le despotisme et dans la religion une telle connexité qu’il reste plus que démontré
qu’en détruisant I’un, 1’on doit saper 1’autre, par la grande raison que le premier
servira toujours de loi au second” (ebd.: 500). Die Redundanz seiner Argumenta-
tion gegen den christlichen Glauben macht deutlich, wie wichtig ihm dieser As-
pekt seines Denkens erscheint. Wéhrend Nietzsche auf diese Erkenntnis mit dem
Riickgriff auf die griechische Gotter- und Sagenwelt reagiert (Apollo, Dionysos,
Prometheus), finden sich bei de Sade oberflachliche Verweise auf die romischen
Gotter bzw. auf ein klassisches, nicht ndher bestimmtes Heidentum (vgl. PhB:
495).40 Seine Auseinandersetzung mit der Religion ist dabei vorrangig eine Kritik
an der mit der monotheistischen Religionstradition verbundenen Demutshaltung.

Uber die Bedeutung der Religion fiir die Staatsfithrung hatte sich bereits der
italienische Staatstheoretiker Niccolo Machiavelli ausfiihrlich ausgelassen (vgl.
Machiavelli 1531; hier: 1999, insb.: 507-514). Zwischen beiden Denkern besteht
auch eine deutliche Ubereinstimmung in ihrem jeweiligen (individualistischen)
Menschenbild, das sich vom aristotelischen Konzept des ,,Zoon Politicon“ ab-
grenzt (vgl. Kersting 1994: 9). Dementsprechend lehnt de Sade kategorisch die
Religion in der neu zu schaffenden Gesellschaftsordnung ab, weil er sie fiir un-
vereinbar mit einer republikanischen hilt. Seiner Einschitzung nach bietet sie ein
Einfallstor fiir den Riickfall in die Tyrannei und stellt daher eine Bedrohung fiir
das republikanische Gesellschaftsmodell dar.

Auf ihrer Reise durch Schweden gerit Juliette an eine freie Bruderschatft, eine
Freimaurerloge, die sich gegen den Papst und die katholische Kirche verschworen
hat. Thr Schwur endet mit den folgenden Worten: ,,Je jure, dis-je, d’exterminer
tous les rois de la terre; de faire une guerre éternelle 4 la religion catholique et au
pape; de précher la liberté des peuples; et de fonder une République universelle
(HJ 1I: 263).

40 | Das Antikebild de Sades harrt noch einer eigenstandigen Untersuchung.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Eine weitere Stellungnahme zur Organisation eines Staates, die streckenweise an
den Aufruf ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains® erinnert,
findet sich in der ,,Histoire de Juliette“. Der Libertin Saint-Fond erldutert Juliette:

,3° Les principes de la simple nature remplaceront ceux de la morale et
de la religion dans les écoles publiques. [...] 4° La religion chrétienne sera
sévérement bannie du gouvernement; il n'y sera jamais célébré d’autre féte
que celle du libertinage Et les chaines religieuses subsisteront malgré cela:
j’en ai besoin pour contenir le peuple, je viens de te le prouver. Qu’importe
I'objet des cultes, pourvu qu’il y ait des prétes? Je placerai aussi bien le poi-
gnard de la superstition dans les mains de ceux de Vénus que dans celles
des adorateurs de Marie“ (HJ I: 347).

Dariiber hinaus fordert er wiederholt ausdriicklich zum Atheismus auf: ,,L’athéisme
est & présent le seul systéme de tout les gens qui savent raisonner™ (ebd.: 494). Mit
seinem Eintreten fiir den Atheismus stellte er sich auch kontrir zu seinem Kontra-
henten Maximilian Robespierre, der den Atheismus im November 1793 offentlich
in einer Rede vor dem Convent als ein aristokratisches Element (,,L’athéisme est
aristocrate®) brandmarkte (vgl. Robespierre 1793; hier: 1967, S. 193-201).

Trotz seiner rationalen Ablehnung der Religion erwihnt de Sade die Religion
aber auch wiederholt als ein die Gesellschaftsordnung stabilisierendes Element.
In seiner frithsozialistischen Utopie Tamo¢ ist der Berufsstand der Priester abge-
schafft und die Religion den ,,Schwichen” des Menschen angepasst, so dass sie
keine iibergeordnete Instanz mehr ist, welche die individuellen Neigungen ne-
giert. In dem Exkurs iiber die Inselrepublik Tamoé erldutert der Konig Zamé die
Beschaffenheit einer Religion fiir sein Inselreich:

,Dépouillons ce culte. Me dis-je alors, de tout ce qui peut étre matiére a dis-
cussion, que sa simplicité soit telle, qu'aucune secte n’en puisse naitre; je
vous ferai voir ce bon peuple adorant Dieu, et vous jugerez s’il est possible
qu’il se trompe jamais sur le fagon de le servir” (AV |: 294).

Im seinem Diskurs iiber die Despotie unter dem Konig von Butua setzt er in einer
FuBnote Religion und Aberglauben gleich (vgl. ebd.: 223). In der Geschichte von
Leonore, die einen weiteren Teil des Briefromans ,,Aline et Valcour* ausmacht,
erldutert der Protagonist Gaspard dhnliche Gedankengénge. Fiir ihn stellt die Re-
ligion eine lacherliche Narrheit schlechthin dar (vgl. AV II: 50). Seine diesbeziig-
liche Argumentation ist bereits aus anderen hier zitierten Passagen bekannt. In der
~Nouvelle Justine* propagieren wiederholt Geistliche, insbesondere Monche, die
Religion als eine Legitimation zur Unterdriickung (vgl. z.B. NJ I: 283). Dies deckt
sich mit de Sades Argumentation beziiglich der Unvereinbarkeit von Republik
und Christentum.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

239


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Andererseits erkennt de Sade die Religion als ein notwendiges Ubel eines Ge-
sellschaftssystems an, das sich noch in einer Phase des Ubergangs zu einer freien
Gesellschaft befindet.

»Puisque nous croyons un culte nécessaire, initions celui des Romains: les
actions, les passions, les héros, voila quels en étaient les respectables ob-
jets. De telles idoles élevaient I'ame, elles I'électrisaient; elles faisant plus:
elles lui communiquaient les vertus de I'étre respecté. L'adorateur de Miner-
ve voulait étre prudent” (PhB: 493).

Von einer nach seinen dargelegten Malistiaben geschaffenen Religion — die sich
stark an der romischen Mythologie orientiert — erhofft er sich eine Symbiose aus
Freiheit und Religion, da diese Form der Religion die Natur nicht tangiert und so-
mit auch die Glaubigen nicht in eine unterwiirfige Haltung zwingt, sondern sich in
ihrer Ausrichtung an den Naturgesetzen orientiert. ,,Mais il en faut une au peuple,
assure-t-on; elle ’amuse, elle le contient. A la bonne heure! Donnez-nous donc,
en ce cas, celle qui convient a des hommes libres. Rendez-nous les dieux du paga-
nisme* (ebd.: 495). Diese Symbiose soll auf langere Sicht zu einer vollstindigen
Uberwindung der Religion fiihren. Dieser Aspekt wird allerdings nicht niher er-
lautert und auch in spdteren Passagen nicht mehr erwéhnt.

In der ,,Nouvelle Justine* bezeichnet Madame Delmonse die Religion als
»freins populaires® (NJ I: 60) — de Sade thematisiert also die Religion erneut als
eine verbreitete Form der Herrschaftslegitimation, d.h. in diesem Fall der Unter-
driickung des Individuums. Bressac erldutert gegeniiber Justine:

,Vous me rendez, j'espére, assez de justice pour étre bien convaincus que
I'atheisme étant le plus sacré de mes systémes, ce ne peut jamais étre que
par nécessité, et momentanément, que je me sers de ces suppositions; mais
toutes les erreurs s’enchainant dans I'esprit de ceux qui les admettent, on
est souvent obligé de réédifier I'une pour combattre et dissiper I'autre” (NJ
I1: 219).

In demselben Dialog erklart er iiber den Zusammenhang von Religion mit Moral:
,Les idées religieuses furent les fruits de la crainte et de 1’espoir; et ce fut pour
les fomenter et pour les servir que I’homme arrangea sa morale sur la bonté ima-
ginaire de son absurde Dieu (ebd.: 224). Der Libertin Saint-Fond erlédutert in der
,Histoire de Juliette*: ,,La religion est sans doute le premier de tous les freins a
rompre dans un pareil cas, comme étant pour celui qui 1’adopte une source per-
pétuelle” (HJ I: 367). Uber den Zusammenhang von Religion mit der Stellung
des Individuums an sich schrieb Thomas Edward Blair: ,,Si Sade condamne la
religion, il éléve a sa place une sorte d’individualisme a outrance, qui le distingue

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

des autres philosophes de ce siécle. Cette instance sur ce qui est individuel est la
conséquence de sa conception de la nature® (Blair 1975: 41).

Die Religion als Basis weiterer ,,fixer Ideen* wird noch einmal explizit in der
,.Histoire de Juliette* genannt. Der Minister Saint-Fond erklért Juliette:

,La religion est sans doute le premier de tous les freins a rompre dans un
pareil cas, comme étant pour celui qui I'adopte une source perpétuelle de
remords. Mais il n'y a que les autels d’'un Dieu fantastique; cette opération
est la plus facile, il ne faut ni beaucoup d’esprit, ni beaucoup de force pour
anéantir les dégoltantes chiméres de la religion, puisqu’il n’en est aucune
qui puisse tenir a I'examen* (HJ I: 367).

Diese Argumentation deckt sich mit dem Akt der Profanisierung des religiosen
Kultes. Saint-Fonde nennt als Ziel seiner Kampagne, die sich in vielen Punkten
mit den Forderungen aus dem Pamphlet ,,Frangais, encore un effort si vous voulez
étre républicains® deckt, unter Punkt 3: ,,Les principes de la simple nature rempla-
ceront ceux de la morale et de la religion dans les écoles publiques® (ebd.: 347).

Weiterhin ldsst de Sade an spéterer Stelle einen seiner Libertins die Moglich-
keiten erldutern, die Chimiren der Religion rational zu tiberwinden:

,1° Que le péché étant infini, eu égard a I'Etre qu'on offense, mérite par
conséquent des chatiments infinis; que Dieu ayant dicté des lois, il est de
sa grandeur de punir ceux qui les transgressent. 2° L'universalité de cette
doctrine et la maniére dont elle est annoncée dans I’Ecriture. 3° La néces-
sité de ce dogme pour contenir les pécheurs et les incrédules” (ebd.: 398).

Auch der Libertin Durand sagt ihr: ,,Mais, dit la Durand dans la seule vue de faire
jaser notre homme, la religion est la base de la morale; et la morale, quelles que
soient les entorses que tu viennes de lui donner, n’en est pas moins tres essentielle
dans un gouvernement (HJ II: 511). Besonders deutlich formuliert de Sade seine
Sicht der Religion im Gesprach zwischen Dubois, der Fiihrerin der Rauberban-
de, und Justine zu Beginn des dritten Kapitels der gleichnamigen Novelle. Beim
Versuch, Justine von der Absurditét ihres Glaubens zu {iberzeugen, argumentiert
Dubois wie folgt:

,0h, foutre! s’écria la Dubois, en frongant le sourcil, voila des systémes ab-
surdes qui te conduiront a I’'hopital. Laisse la ton infame Dieu, ma fille. Sa
justice céleste, ses chatiments ou ses récompenses, toutes ces platitudes-
Ia ne sont bonnes que pour des imbéciles, et tu as trop d’esprit pour y croire.
Oh Justine! la dureté des riches Iégitime la mauvaise conduite des pauvres!”
(NJ 1: 72).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

241


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Der Religion stellt de Sade die Philosophie entgegen. Dies wird in der ,,Histoire
de Juliette” deutlich:

,0n déclame contre les passions, sans songer que c’est a leur flambeau que
la philosophie allume le sien, que c’est a 'homme passionné que I'on doit le
renversement total de toutes les imbécillités religieuses qui, si longtemps,
empestérent le monde. Le seul flambeau des passions consuma cette odi-
euse chimére de la Divinité, au nom de laquelle on s’égorgeait depuis tant
de siécles” (HJ I: 132).

Insgesamt zeigen sich bei de Sades Religionsauffassung zwei ineinander ver-
schriankte Ebenen. Einerseits ist sie ihm verhasst, und unter rationalen Gesichts-
punkten erscheint ihm ausschlieBlich der Atheismus als addquate Grundlage fiir
seine Philosophie. Daher strebt er in diese Richtung, auch wenn er diesen Atheis-
mus unter manchen Aspekten nicht stringent zu Ende denkt. Auf der gesellschafts-
analytischen Ebene erscheint ihm die Religion als ein Instrument der Unterdrii-
ckung, das er allerdings als eine Grundlage des gesellschaftlichen Regelsystems
anerkennt. Andererseits ist ihm bewusst, dass die Verdnderung von einer religios
geprigten Gesellschaft zu einer atheistischen nicht ohne eine Ubergangsphase
ablaufen kann. Fiir diese Phase schligt er ein Konstrukt einer neuen Form von
Religion vor, die sich aus den Elementen der heidnischen und romischen Religion
speist. Seiner Meinung nach zielen diese Religionen im Gegensatz zum Chris-
tentum nicht explizit auf die Unterwerfung und Erniedrigung des Individuums
ab. Die den monotheistischen Religionen innewohnende, restriktive Sexualmoral
wird dabei von ihm nicht explizit als ein Grund benannt, mag aber in seine Uber-
legungen heineingespielt haben.

Die Religion steht dabei nicht nur der Auspriagung von Individualitit im Wege,
sondern sie hindert den Menschen auch an der Erlangung seines Gliicks, das an
das Ausleben der Individualitdt gebunden ist. Der Libertin Roland sagt tiber Reli-
gion, Giite und Menschlichkeit: ,,Sont les pierres d’achoppement de tout ce qui
prétend au bonheur* (NJ II: 322).

3.6 DiE BEDEUTUNG DES VERBRECHENS FUR
DIE KONSTRUKTION DER INDIVIDUALITAT

»Die Nivellierung der Gesetze ist fiir Sade
wie Gewaltherrschaft, kalt und jede Mdog-
lichkeit stehlend, Individualitat zu entwi-
ckeln. Da sie die Leidenschaften, die al-
leine grole Menschen entstehen lassen,
unterdricken” (Kernstock 1970: 67).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Das Verbrechen ist bei de Sade situationsabhingig unterschiedlich konnotiert und
ausgepragt. Einerseits stellt das Verbrechen den strafrechtlichen Tatbestand von
gesellschaftlich inkriminiertem Verhalten dar — auf einer philosophisch-abstrakten
Ebene andererseits ist das Verbrechen ein Normenbruch zwecks der Verteidigung
der Individualitdt gegeniiber der Allgemeinheit, der auf die Verdnderung gesell-
schaftlicher Werte abzielt. Der Mehrschichtigkeit dieses Begriffs war de Sade sich
durchaus bewusst. Zu Beginn der ,,Nouvelle Justine* unterscheidet der allwissen-
de Erzéhler zwischen dem Verbrechen aus Leidenschaft der Libertins und dem
Verbrechen, das aus einer Notlage heraus begangen wird. ,,A moyens égaux, la
cause du crime est bien mieux défendue par celui qui le commet par besoin, que
par celui qui ne s’y livre que par libertinage* (NJ I: 72). Diese Unterscheidung
scheint flir die vorliegende Arbeit nur eine geringe Relevanz zu besitzen, da es
sich bei beiden genannten Formen um philosophisch begriindete Uberschreitun-
gen handelt, die in den Themenkomplex der Individualitit hineinreichen.

Roel van Duyn erkannte im Verbrechen bei de Sade eine ,,Kundgebung des
individuellen Ich[s]* (van Duyn 2005: 11), in dem sich das Individuum gegen die
Herrschaft des Universellen auflehnt. Dies wird besonders deutlich in der Aussage
des Libertins Curval in ,,Les cent vingt journées de Sodome*. ,,Il est incroyable
a quel point ’homme, déja resserré dans tous ses amusements, dans toutes ses
facultés, cherche a restreindre encore les bornes de son existence par ses indignes
préjugés® (S: 331).

Die Unvereinbarkeit allgemeingiiltiger Gesetze mit der Individualitét des Ein-
zelnen findet sich unter anderem in den Diskursen der Libertins in der ,,Nouvelle
Justine®. Der Libertin Bressac erklért in einem Gespréich hierzu:

»Eh bien! Vous disent ici les imbéciles partisans d’'une impossible égalité
nous ne pouvons disputer la priorité physique et morale de certaines créatu-
res sur d’autres: elle nous frappe, il faut en convenir; mais accordez-nous au
moins que tous les étres doivent étre égaux aux yeux de la loi“ (NJ Il: 208).

Der Libertin Dolmancé erldutert in ,,Philosophie dans le Boudoir gegentiber Eu-
génie:

,Parce que les lois ne sont pas faites pour le particulier, mais pour le géné-
ral, ce qui les met dans une perpétuelle contradiction avec I'intérét person-
nel, attendu que I'intérét personnel I'est toujours avec I'intérét général. Mais
les lois, bonnes pour la société, sont trés mauvaises pour I'individu qui la
compose; car, pour une fois qu’elles le protégent ou le garantissent, elles le
gé; il se garantira des lois comme il fera de ces bétes venimeuses; nient et
le captivent les trois quarts de sa vie; aussi I’hnomme sage et plein de mépris
pour elles les tolére-t-il, comme il fait des serpents et des vipéres, qui, bien
qu’ils empoisonnent, servent pourtant quelquefois dans la médecine; il s’en

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

243


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

RADIKALE INDIVIDUALITAT

mettra a I'abri par des précautions, par des mystéres, toutes choses faciles
a la sagesse et a la prudence. Que la fantaisie de quelques crimes vienne
enflammer votre ame, Eugénie, et soyez bien certaine de les commettre en
paix, entre votre ami et moi“ (PhB: 482f.).

Dass seine Libertins Verbrechen sowohl als Folge des Eigennutzes und Egoismus
als auch als Folge der Bosheit propagieren, zeigt den deutlichen Schwerpunkt,
den de Sade auf den Akt der Befreiung des Individuums von den Fesseln der Ge-
sellschaft legt. Somit ist die Verbindung von ,,Individualismus® und ,, Verbrechen*
gegeben. Die Redundanz der Thematik verweist auch auf den Stellenwert, den de
Sade der Freiheit des Individuums und seiner Entfaltung einrdumt.

Ein wichtiger Aspekt in diesem Zusammenhang ist die Haltung des Individu-
ums gegeniiber den Gesetzen. Nach der Destruktion des Theismus im ersten Teil
seiner Abhandlung behandelt de Sade als zweites groBes Thema die Destruktion
der Sitten.

,Francais, vous étes trop éclairés pour ne pas sentir qu'un nouveau gouver-
nement va nécessiter de nouvelles mceurs; il est impossible que le citoyen
d'un Etat libre se conduise comme I'esclave d’un roi despote; ces différences
de leurs intéréts, de leurs devoirs, de leurs relations entre eux, déterminant
essentiellement une maniére tout autre de se comporter dans le monde;
une foule de petites erreurs, de petits délits sociaux considérés comme trés
essentiels sous le gouvernement des rois, qui devaient exiger d’autant plus
qu’ils avaient plus besoin d’'imposer des freins pour se rendre respectables
ou inabordables a leurs sujets, vont devenir nuls ici; d’autres forfaits, con-
nus sous les noms de régicide ou de sacrilége, sous un gouvernement qui
méconnait plus ni roi ni religion, doivent s’anéantir de méme dans un Etat
républicain“ (ebd.: 501f.).

Diese neuen Staatsgrundlagen beruhen auf der Uberlegung, der Handlungsfreiheit
des Individuums sein Recht zu verschaffen und nicht die Rechte auf den sinnbild-
lichen ,,Leviathan® zu tibertragen.

,En accordant la liberté de conscience et celle de la presse, songez, citoy-
ens, qu’a bien perde chose prés, on doit accorder celle d’agir, et qu’excepté
ce qui choque directement les bases du gouvernement, il vous reste on
ne saurait moins de crimes a punir, parce que, dans le fait, il est fort peu
d’actions criminelles dans une société dont liberté et I'égalité font les bases,
et qu’'a bien peser et bien examiner les choses, il n'y a vraiment de criminel
que ce que réprouve la loi“ (ebd.: 502).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

De Sades erklartes Ziel ist, einen auf permanenter Revolution beruhenden Staat zu
begriinden, der entfernt sowohl an die fluide Ausrichtung des Stirnerschen ,,Verein
von Egoisten* als auch das mit dem russischen Revolutiondr Leo Trotzki assozi-
ierte Konzept der ,,permanenten Revolte™ erinnert. Dieser Staat 14uft auf einen
nicht ndher beschriebenen Minimalstaat hinaus, der nur noch ein Minimum an
sittlicher Ordnung aufrecht erhélt und auf wenigen Gesetzen beruht, die sein Fort-
bestehen sichern. Basis dieses Staates sind die in der franzosischen Revolution
proklamierten Werte Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit.

»,Que 'humanité, la fraternité, la bienfaisance nous prescrivent d’aprés cela
nos devoirs que d’autres y rencontrent réciproques, et remplissons-les indi-
viduellement avec le simple degré d’énergie que nous a sur ce point donné
la nature, sans blamer et surtout sans punir ceux qui, plus froids ou plus
atrabilaires, n’éprouvent pas dans ces liens, néanmoins si touchants, toutes
les douceurs que d’autres y rencontrent; car, on en conviendra, ce serait
ici une absurdité palpable que de vouloir prescrire des lois universelles; ce
procédé serait aussi ridicule que celui d'un général d’armée qui voudrait que
tous ses soldats fussent vétus d’un habit fait sur la méme mesure; c’est un
injustice effrayante que d’exiger que des hommes de caractéres inégaux
se plient a des lois égales: ce qui va a I'un ne va point a l'autre. [...] Encore
exigerais-je que ce petit nombre de lois ft d’espéce a pouvoir s’adapter
facilement a tous les différents caractéres; I'esprit de celui qui les dirigerait
serait frapper plus ou moins, en raison de I'individu qu’il faudrait atteindre”
(ebd.: 504f.).

Wihrend auf der Ebene der Libertinage das Verbrechen Ausdruck der Rebellion
des Individuums zwecks der (Re-)Konstruktion und Riickgewinnung eigener, in-
dividueller Freiheit darstellt, verfiigt auch das Verbrechen aus Not durchaus tiber
eine philosophische Ebene. In diesem Rahmen fiihrt er die Taten der libertinen
Réuberin Dubois an, die aus einem frithsozialistischen Kontext heraus argumen-
tiert, in dessen Mittelpunkt das Postulat der menschlichen Gleichheit steht (vgl.
Kapitel 3.7.1 der vorliegenden Arbeit) — wenn auch auf einer anderen Ebene als
Konig Zamé aus der Inselutopie Tamoe. Als Begrindung fiir den Akt des Ver-
brechens zieht sie die als ungerecht wahrgenommene Eigentumsverteilung heran.

Besonders auffillig in der Darstellung des Verbrechens sind einerseits die Ar-
gumentation gegen die Gesetze allgemein und andererseits die stetige Berufung
auf die Natur als ihre Legitimationsgrundlage. De Sades Erklarung hierfiir lautet,
dass im Rahmen der Handlungen, die die Natur zuldsst, aus ihrer immanenten
Logik heraus kein Verbrechen existieren kann. Diese Argumentation findet sich

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

245


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sowohl in ,,Les cent vingt journées de Sodome*, wo die Libertins sich als Maschi-
nen in der Hand der Natur verstehen*, als auch in den Aussagen seines Libertins
Bressac in ,,Aline et Valcour®, der die Notwendigkeit von Tugenden und Lastern
fiir die Natur postuliert (vgl. AV II: 246). Der Typ des Verbrechers ist demnach ein
der Natur dienender Mensch, der lediglich ein Werkzeug in ihrer Hand ist. Dies
fuhrt der Monch Clément explizit in der ,,Nouvelle Justine* aus: ,,[L]e scélérat
est toujours I’homme de la nature, et le vertueux ne 1’est que par circonstance
(NJ I: 344). Der Libertin Dorval erldutert dhnlich in der ,,Historie de Juliette*:
,,C’est donc vers lui que doivent se diriger les effets violents, par le grand principe
qui rapproche et qui réunit toujours au moral comme au physique tous les effets
égaux“ (HJ I: 305). Somit iibertrégt er die Apathie der Natur auf die menschliche
Moral. Er negiert auf diesem Wege die ,.kulturellen” Errungenschaften des Men-
schen, die in der ,,Emanzipation” vom Naturzustand begriindet liegen. Ahnlich
argumentierte bereits die Nonne Madame Delbéne gegeniiber Justine, wenn sie
die Natur gegen die Kultur ausspielte (vgl. NJ I: 47).

In diesem Kontext propagiert de Sade eine Zweiklassengesellschaft, in der
unterschiedliche Formen der Moral gelten — dquivalent zur aristokratischen ge-
pragten Weltsicht Friedrich Nietzsches. Sie erinnert an dessen Gegeniiberstellung
von Herren- und Sklavenmoral. ,,9° La classe des hommes dans 1’esclavage exis-
tera comme autrefois celle des Ilotes de Lacédémone® (ebd.: 348). Erich Kohler
erlduterte in seinen Vorlesungen iiber de Sade:

~Wenn man die Sadesche Apologie des Verbrechens von dieser Seite be-
trachtet, dann kann man sie nicht mehr blof8 als Produkt einer infernalischen
Phantasie abtun; dann erscheint sie vielmehr als ein verzweifelter, wenn
auch kaum faflbarer Versuch, das Bose loszuwerden, indem man es bejaht,
dadurch das Gute gleichsam fur inexistent erklart und mit diesem Wegneh-
men des Gegensatzes das bdse sich als solches sozusagen selbst aufheben
laBt. Es ist ein Versuch, die ganze Leidensgeschichte und die Ausgeliefert-
heit der Menschheit zu liquidieren, in dem die glltigen moralischen Werte
total negiert werden. Von hier aus, und nicht nur von hier aus, sondern auch
von der in Sades Werken konzipierten Herren- und Sklavenmoral her, fihrt
ein von der Forschung bereits erkannter Weg zu Nietzsche* (Kdhler 1984:
66).

In einer FuBinote im ersten Teil der ,,Nouvelle Justine* schreibt de Sade in impli-
ziter Abgrenzung zu Rousseaus Vertragstheorie: ,,Que font les lois en punissant
I’infracteur du pacte social? Elles vengent des intéréts particuliers. Si les crime
qu’elles commettent alors en ma faveur est nul, celui que je commettrai dans les

41 | Eine Ausnahme bildet diesbezlglich lediglich der Rauberhauptmann
Borghése - ohne das er hierflr stichfeste Beweise liefert (vgl. HJ 1l: 320).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

mémes vues doit assurément 1’étre de méme* (ebd.: 147). Die Gesetze werden als
ungerecht und als Versto3 gegen die Natur gebrandmarkt, da sie nur das Gemein-
wohl berticksichtigen und auf die Individualitit der Einzelnen keine Riicksicht
nehmen. Damit erweisen sie sich als unniitz fiir das Wohl des Einzelnen, wenn
nicht gar schédlich, d.h. sie gehen von einer falscher Basis aus — wie z.B. derjeni-
gen der Religion, die das Individuum in seiner Einzigartigkeit negiert. Wiederholt
bestreitet de Sade unter Bezugnahme auf das Naturrecht die Existenz von Verbre-
chen an sich. In ,,Les cent vingt journées de Sodome* teilt er mit:

LIl est certain, dit le duc, qui commencait a s’échauffer la cervelle en mani-
ant Zéphire, que le crime a suffisamment de charme pour enflammer lui seul
tous les sens, sans qu’on soit obligé d’avoir recours a aucun autre expédient,
et personne ne congoit comme moi que les forfaits, méme les plus éloignes
de ceux du libertinage, puissent faire bander comme ceux qui lui appartient.
Moi qui vous parle, j'ai bandé a voler, a assassiner, a incendier, et je suis
parfaitement slr que ce n’est pas I'objet du libertinage qui nous anime, mais
I'idée du mal; qu'en conséquence, c'est pour le mal seul qu’on bandit non
pas pour I'objet, en telle sorte, que si cet objet était dénué de la possibilité
de nous faire le mal nous ne banderions plus pour lui. - Rien de plus certain,
dit I'évéque, et de la nait la certitude du plus grande plaisir a la chose la
plus infame et le systéme dont on ne doit point s’écarter, qui est que plus
I’on voudra faire maitre le plaisir dans le crime et plus il faudra que le crime
soit affreux. Et pour moi, messieurs, ajouta-t-il, s’il m’est permis de me citer,
je vous avoue que je suis au point de ne plus ressentir cette sensation dont
vous parlez, de ne la plus éprouver, dis-je, pour les petits crimes, et si celui
que je commets ne réunit pas autant de noirceur, autant d’atrocité, autant
de fourberie et de trahison qu'’il est possible de la sensation ne nait plus. -
Bon, dit Durcet, est-il possible commettre des crimes comme on les congoit
et comme vous le dites 1a? Pour moi, j'avoue que mon imagination a toujours
été sur cela au-dela de mes moyens; j'ai toujours mille fois plus congu que
je n’ai fait et je me suis toujours plaint de la nature qui, en me donnant le
désir de I'outrager, m’en Otait toujours les moyens. - Il n’y a que deux ou
trois crimes a faire dans le monde, dit Curval, et, ceux-la rien. Combien de
fois, sacredieu, n’ai-je pas désiré qu’on plt embrasser le monde? Ce serait
des crimes cela, et non pas métamorphoser au bout de I’an un se douzain de
créatures en mottes de terre. Et sur cela, comme les tétes s’allures senties
et que les vites commencaient a dresser, on sortit de cette liqueur dont les
picotements trop aigus faisaient proférer tant d’horreurs” (S: 182f.).

Bereits in der Einleitung zu diesem Roman schreibt er iiber das Verbrechen als
Ausdruck der Natur: ,,C’est de la nature que je les ai regus, ces penchants, et je
I’irriterais en y résistant; si elle me les a donnés mauvais, c’est qu’ils devenaient

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

247


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ainsi nécessaires a ses vues (ebd.: 27). Auch im Bericht tiber den 15. Tag der Or-
gie auf Schloss Silling in ,,Les cent vingt journées de Sodome™ begriindet er das
Verbrechen auf diese philosophische Art und Weise:

,Duclos, dit le duc, soit vrai: te branlas-tu? La sensation fine et voluptueuse
du crime atteignit-elle I'organe de la volupté? - Oui, monseigneur, je vous
I’avoue; et j'en déchargeai cinq fois de suite dés le méme soir. - Il est donc
vrai, dit le duc en s’écriant, il est donc vrai que le crime a par lui-méme un
tel attrait, qu’indépendamment de toute volupté, il peut suffire a enflammer
toutes les passions et a jeter dans le méme délire que les actes mémes de
lubricité! Eh bien?... - Eh bien, monsieur le duc je fis enterrer honorablement
la patronne, héritai du batard Peignon, me gardai bien de faire dire des mes-
ses et encore plus de distribuer des aumodnes, espéce d’action que j'ai tou-
jours eue en véritable horreur, quelque bien qu’en ait pu dire la Fournier. Je
maintiens qu’il faut qu’il y ait des malheureux dans le monde, que la nature
le veut, qu’elle I'exige, et que c’est aller contre ses lois en prétendant remett-
re I'’équilibre, si elle a voulu du désordre. [...] Je regarde donc I'aumodne non
seulement comme une chose mauvaise en elle-méme, mais je la considére
encore comme un crime réel envers la nature qui, en nous indiquant les
différences, n’a nullement prétendu que nous les trublions. Ainsi bien loin
d’aider le pauvre, de consoler la veuve et de soulager I'orphelin, si j'agis
d’aprés les véritables intentions de la nature, non seulement je les laisserai
dans I'état ol la nature les a mis, mais j'aiderai méme a ses vues en leur
prolongeant cet état et en m’opposant vivement a ce qu’ils en changent, et
je croirai sur cela tous les moyens permis“ (ebd.: 237f.).

Diese Verbrechen entsprechen in den Augen von de Sades Libertin dem Willen
der Natur, die von der Zerstorung ebenso wie von der Schaffung neuen Lebens
profitiert. Mit dieser vulgér-materialistischen Weltauffassung kann er das Verbre-
chen an sich negieren: ,,[I]l n’y a point de crime dans la nature: les hommes y
croient, cela est tout simple, ils ont dii caractériser de délit tout ce qui troublait
leur tranquillité* (NJ I: 231). Auch dieser Gedanke wird im Werk des Sades eben-
falls redundant wiederholt und verdeutlicht ein weiteres Mal seine Rezeption der
zeitgenossischen, naturwissenschaftlichen Diskurse. Eugenié wird von ihren li-
bertinen Lehrern eingebldut, dass es in der Logik eines Libertins kein Verbrechen
geben kann (vgl. ebd.: 431). Dolmancé erldutert diesen Zusammenhang in der
,»Philosophie dans le boudoir*: ,,La destruction étant une des premieres lois de la
nature, rien de ce qui détruit ne saurait étre un crime® (PhB: 433).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Das Verbrechen ist auf diese Weise bei de Sade an die Lust gekoppelt, insbeson-
dere an die Lust an der Uberschreitung*?, und gleichzeitig als eine Ausdrucksform
der Natur gerechtfertigt. Es beschwingt die Lust der Libertins, viele von ihnen
empfinden es gar als Voraussetzung fiir die eigene Lust —und gleichzeitig ist es ein
Ausdruck ihrer individuellen Selbstbehauptung. Roland Barthes bemerkte tiber
das Verbrechen im Werk de Sades: ,,Pour Sade, il n’y a d’érotique que si ’on
,raisonne le crime*; raisonner, cela veut dire philosopher, disserter, haranguer, bref
soumettre le crime (terme générique qui désigne touts les passionnes sadiennes)
au systeme du langage articulé” (Barthes 1971: 32). Auch an dieser Stelle wird
noch einmal die Vielschichtigkeit von de Sades Literatur mit ihrer philosophi-
schen, literarischen und pornographischen Ebene deutlich.

Das Verbrechen im herkommlichen Sinne wird auch bei der ,,Société de
Crimes“ (HJ I: 439), der Juliette auf Empfehlung von der Libertine Clairwil
beitritt, dementsprechend definiert. In der Praambel heilit es:

~La Société se sert du mot crime pour se conformer aux usages regus, mais
elle déclare qu’elle ne désigne ainsi aucune espéce d’action, de quelque
sorte qu’elle puisse étre. Pleinement convaincue que les hommes ne sont
libres, et qu’enchaines par les lois de la nature, ils sont tous esclaves de ces
lois premiéres, elle approuve tout, elle Iégitime tout, et regarde comme ses
plus zélés sectateurs ceux qui, sans aucun remords, se seront livrés a un
plus grande nombre de ces actions vigoureuses que les sots ont la faiblesse
de nommer crimes, parce qu’elle est persuadée qu’on sert la nature en se
livrant a ces actions, qu’elles sont dictées par elle, et que ce qui caractéri-
serait vraiment un crime, serait la résistance que I'homme apporterait a se
livrer a tous les inspirations de la nature, de telle espéce qu’elles puissent
étre* (HJ I: 439).

Juliette gegeniiber definiert Noirceul bereits an einer fritheren Stelle das Verbre-
chen wie folgt: ,,On appelle crime toute contravention formelle, soit fortuite, soit
préméditée, a ce que les hommes appellent les truite, soit préméditée, a ce que les
hommes appellent les lois* (ebd.: 205). Im folgenden begriindet er diese These
philosophisch anhand von vier Gesichtspunkten: Wertfreiheit von Taten allge-
mein, regionale Relativitit der Bewertung von Handlungen, gesellschaftliche Pra-

42 | Die Lust der Uberschreitung weist stark dionysische Ziige auf. Sie bewegt
sich allerdings gleichzeitig in einer Umklammerung der Ordnung, die sich im
Nietzscheanischen Vokabular mit der griechischen Kunstgottheit Apollo in
Einklang bringen lasst.

43 | Der Surrealist André Breton ibernahm jene Passage in seine ,Anthologie
de I’lhumour noir” und bietet somit noch eine weitere Lesart der Passage an -
namlich als schwarzen Humor.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

249


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

RADIKALE INDIVIDUALITAT

gung, Uberwindung von Gewissensbissen durch deren Infragestellung. Das Fazit
seiner philosophischen Betrachtung lautet:

,Et en effet, pour juger si une chose est véritablement criminelle ou non, il
faut examiner de quel dommage elle peut étre a la nature; car on ne peut
raisonnablement qualifier de crime que ce qui vraiment outragerait ses lois.
Il faut donc que ce crime se trouve uniforme, que ce soit une action quel-
conque, tellement en horreur a tous les peuples de la terre, que I’exécration
qu’elle inspire se trouve aussi généralement empreinte en eux que le désir
de satisfaire a leurs besoins; or il n’en existe pas une seule de cette espéce:
celle qui nous parait la plus atroce et la plus exécrable a trouvé des autels
ailleurs” (ebd.: 206).

Eine besondere Form der Auseinandersetzung mit dem Begriff Verbrechen findet
sich in der bereits erwihnten Passage tiber die ,,Société des amis du crime® (vgl.
HIJ I: 439-484), die sich streckenweise als eine Parodie von Rousseaus ,,contrat
social“ lesen lésst. Eine der Voraussetzungen fiir die Aufnahme in diese Gesell-
schaft, ist der erwiesene Atheismus des Neulings (vgl. ebd.: 440, § 3), und auch
fur die Vereinssitzungen ist die Gottesldsterung als integraler Bestandteil vorgese-
hen (vgl. ebd.: 441, § 11; 442f., § 18). Weiterhin wird die Ablehnung der Gesetze
damit begriindet, dass sie der Natur zuwiderlaufen: ,,.La Société respecte le gou-
vernement sous lequel elle vit; et si elle se met au-dessus des lois, ¢’est parce qu’il
est dans ses principes que I’homme n’a pas le pouvoir de faire des lois qui génent
et contrarient celles de la nature (ebd.: 446, § 43).

An seine Leser gewandt erklirt der Erzdhler allerdings die vier Libertins —
Duc de Blangis, Durcet, Curval und I‘Evéque de... —in ,,Les cent vingt journées
de Sodomé* zu ,,scélerats” (S: 19), was sich iibersetzen ldsst mit dem rein negativ
konnotierten, umgangssprachlichen Begriff ,,Schurken®. Gleichzeitig verteidigt
der Erzéhler das Verbrechen:

,Revenons maintenant sur nos pas et peignons de notre mieux au lecteur
chacun de ces quatre personnages en particulier, non en beau, non de ma-
niére a séduire ou a captiver, mais avec les pinceaux méme de la nature, qui
malgré tout son désordre est souvent bien sublime, méme alors qu’elle se
déprave le plus. Car, osons le dire en passant, si le crime n’a pas ce genre
de délicatesse qu’on trouve pas sans cesse un caractére de fraudeur et de
sublimité qui 'emporte et, 'emportera toujours sur les attraits monotones et
efféminés de la vertu? Nous Parlerez Vous de I'utilité de I'un ou de l'autre?
Est-ce a nous de scruter les lois de la nature, est-ce a nous de décider si
le vice lui étant tout aussi nécessaire que la vertu, elle ne nous inspire pas
peut-étre en portion égale du penchat a I'un ou a l'autre, en raison de ses
besoins respectifs? Mais poursuivons” (ebd.: 25).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Die Begriindung der Verbrechen verlduft redundant {iber die Bezugnahme auf die
Natur:

,Je me suis mis de bonne heure au-dessus des chiméres de la religion, par-
faitement convaincu que I'existence du créateur est une absurdité révoltan-
te que les enfants ne croient méme plus. Je n’ai nullement besoin de cont-
raindre mes perchants dans la vue de lui plaire. C’est la nature que je les ai
regus, ces penchants, et je l'irriterais en y résistant; si elle me les a donnés
mauvais, c’est qu’ils devenaient ainsi nécessaires a ses vues. Je ne suis pas
dans ses mains [de la nature] qu'une machine qu’elle meut a son gré, et il
n’est pas un de mes crimes qui ne la serve; plus elle m’en conseille, plus elle
en a besoin: je serais un sot de lui résister” (ebd.: 26f.).

Und in der ,,Nouvelle de Justine schreibt er dariiber hinaus:

,La plupart des élans de la nature étant funeste a la société, il est tout sim-
ple qu’elle en ait fait des crimes: mais les lois sociales ont tous les hommes
pour tous les hommes, peut étre individuellement, est décidément une loi
certaine [...] D’aprés ces principes, si les lois de la nature m'obligent & me
soustraire a celles de la société, si elles me conseillent de les braver ou de
m’en moquer assurément je le ferai sans cesse, en prenant toutes les pré-
cautions gu’exigera ma sireté; parce que toutes les institutions humains,
basées sur des intéréts ol je ne suis associé que pour un sur plusieurs mil-
liards ne doivent jamais I'emporter sur ce qui m’est personnel“ (NJ |: 278f.).

Der Zustand der Besessenheit, den Stirner mit dem Begriff der ,,fixen Ideen* und
Nietzsche mit dem Wort ,,Gotze™ tituliert, ist ebenfalls ein Element im Denken der
de Sadeschen Libertins. Der Monch Ambroise erldutert Justine: ,,Je me moque des
hommes et de leurs jugements; je ne pense qu’au crime, je n’aime que le crime, je
ne respire que pour le crime, et c’est au crime seul & marquer tous les instants de
ma vie* (NJ II: 68). An dieser Stelle wird wiederum der Transgressionscharakter
der de Sadeschen Philosophie deutlich: Die de Sadeschen Libertins streben regel-
recht nach dem Verbrechen als Form der Grenziiberschreitung. Das unverhohlene
Bestreben nach immer mehr Verbrechen reprisentiert auch Juliette, die in dieser
Hinsicht wiederum als das Alter Ego von de Sade auftritt (vgl. z.B. HJ 1I: 209).

Die Argumentation, dass die Gesetze in ihrer Allgemeingiiltigkeit eine Unter-
driickung der Individualitét beinhalten, findet sich dhnlich wie im Exkurs ,,Fran-
cais, encore un effort si vous voulez étre républicains“ auch in der ,,Nouvelle
Justine®.

LIl est impossible que la loi puisse également convenir a tous les hommes.
Il en est de ce médicament moral comme des remédes physiques: ne ririez-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

251


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

RADIKALE INDIVIDUALITAT

vous pas du charlatan qui, n'ayant qu’une pratique semblable pour tous les
tempéraments, purgerait le fort de la halle comme la petite-maitresse a va-
peurs? Eh! non, non, mes amis! ce n’est que pour le peuple que la loi est
faite: se trouvant a la fois le plus faible et le plus nombreux, il lui faut ab-
solument des freins dont I’homme puissant n’a que faire, et qui ne peuvent
lui convenir sous aucun rapport. La chose essentielle, dans tout gouverne-
ment sage, est que le peuple n'envahisse pas l'autorité des grands; il ne
I'entreprend jamais, sans qu’une foule de malheurs ne bouleversent I'Etat,
et ne le gangrénent pendant des siécles” (NJ Il: 208f.).

Die libertine Dubois betrachtet das Verbrechen streckenweise auch als eine Vertei-
digung gegen die Herrschaft von Tyrannen (vgl. ebd.: 374) und gibt dieser Stelle
eine im Werk de Sades einmalige politische Farbung. Die Rolle der schwedischen
Freimaurerloge ist dabei zwiespaltig. Der Kampf gegen die bestehende Ordnung
und Unterdriickung ist durch den eigenen Wunsch des Herrschens beseelt — abs-
trahiert lasst sich dieser Aspekt aber auch als Verteidigung der Individualitit ge-
gen die Herrschaft des Allgemeinen lesen.

In der ,Histoire de Juliette* erklért de Sade in einer FuBnote tiber die Verbin-
dung von Gleichheit und Gesetz in einer Formulierung, die stark an Nietzsche
erinnert:

,L'égalité prescrite la Révolution n’est que la vengeance du faible sur le fort;
c’est ce qui se faisait autrefois en sens inverse; mais cette réaction est jus-
te, il faut que chacun ait son tour. Tout variera encore, parce que rien n’est
stable dans la nature et que les gouvernements dirigés par des hommes
doivent étre mobiles comme eux“ (HJ I: 161).

In einer Fuinote am Ende des ersten Teils der ,,Histoire de Juliette® erldutert er
dariiber hinaus:

LIl n’y arien de plaisant comme la multiplicité des lois que I’'hnomme fait tous
les jours pour se rendre heureux, tandis qu’il n’est pas une de ces lois qui
ne lui enléve, au contraire, une partie de son bonheur. Et pourquoi toutes
ces lois? Eh! vraiment, il faut bien que des fripons s’engraissent, et que des
sots soient subjugués! Voila, d’'un mot, tout le secret de la civilisation des
hommes*“ (ebd.: 210).

In der ,,Histoire de Juliette* erldutert der russische Libertin Minski Juliette seine
Auseinandersetzung mit dem Konzept des Verbrechens: ,,I1 y a deux observations
essentielles a faire lorsque 1’on est décidé & commettre un crime d’amusement: la
premiére est de lui donner toute 1’extension dont il est susceptible; la seconde est
qu’il soit d’une telle force qu’on ne puisse jamais le réparer (HJ II: 44).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

In einem kurzen Dialog erldutert einer der Libertins seine Sicht:

,Comme des inspirations de la nature, auxquelles il est extravagant de ré-
sister; comme les moyens les plus slirs dont puisse se servir un homme
d’Etat, pour réunir & lui tout cre qui peut consolider le bonheur, comme les
ressorts de tous les gouvernements, comme les seules lois de la nature”
(ebd.: 262f.).

Das Verbrechen im generellen Sinne wird von einem materialistischen, naturde-
terministischen Blickwinkel aus als solches negiert. Dabei greift de Sade auf kul-
turrelativistische Argumentationsmuster zuriick. Das Verbrechen ist fiir ihn eng
an das Bestreben der Entfaltung der eigenen Individualitit gekniipft. Es ist ein
Brechen von gesellschaftlichen, das Individuum einschrankenden Normen.

3.7 DiE KRITIK UND PARODIE DES KLASSISCHEN
GESELLSCHAFTSVERTRAGES SOWIE NEUE FORMEN
DES GESELLSCHAFTSVERKEHRS

Ein integraler Bestandteil seiner Philosophie ist de Sades Auseinandersetzung
mit der Vorstellung eines Gesellschaftsvertrages. Zu seinen Lebzeiten erfuhr sie
eine theoretische Hochphase (vgl. z.B. Euchner 1974; Kersting 1991: 756-760)
und auch eine praktische Umsetzung — in der Jakobinerherrschaft mit ihrer blut-
triefenden Fehlinterpretation des Rousseauschen ,,volonté generale® wihrend der
franzosischen Revolution. Gabriel Habert deutete diesen Aspekt in de Sades Werk
wie folgt:

,Lhomme de Sade ne pactise avec la société. Loin d’ignorer les théoriciens
du contrat social, le marquis a médité leur hypothése scientifique, il I'a tour-
née et retournée en tous sens, mais il ne I'accepte qu’avec réserves. Ces
restrictions suscitent une analyse nouvelle d’'un pacte social en équilibre
instable“ (Habert 1954: 185).

Im weiteren Verlauf bezieht Habert Jean Locke, Jean-Jacques Rousseau und
Thomas Hobbes als Referenzpunkte ein, um die Haltung de Sades zum Gesell-
schaftsvertrag niaher zu bestimmen. Neben einer Kritik des klassischen Gesell-
schaftsvertrages ldsst sich auch eine modifizierte Fassung in seinem Werk finden.
Geoffrey Gorer hat gar im de Sadeschen Weltbild eine Weiterentwicklung des
Gesellschaftsvertrages im Rousseauschen Sinne erblickt (vgl. Gorer 1978: 123).
Was die Kritik des bestehenden Systems durch de Sades Parodie des (klas-
sischen) Gesellschaftsvertrages betrifft, widersprach Timo Airaksinen dem:
,,Throughout his works he sketches a full-blown (implicit) social order of autho-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

253


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

RADIKALE INDIVIDUALITAT

rity, coercion, and social stratification. This system supervenes on the real world
of the Old Regime but it is not identical to it (Airaksinen 1991: 118). An anderer
Stelle schrieb er dazu: ,,Sade represents French society as approximating a social
state of nature, because it is a perpetually unjust social order. Its violence is thinly
camouflaged” (ebd.: 121). Kritik iibt de Sade in der in ,,Aline et Valcour* integ-
rierten Dystopie — in der ideologischen Begriindung des gesellschaftlichen Orga-
nisationsmodells in dem Inselstaat Butua —, in der Darstellung der Gesellschaft
von ,,Les cent vingt journées de Sodome* (vgl. z.B. Hesse 1995: 401) sowie in den
Ausfithrungen von Coeur-de-Fer gegeniiber Justine:

,Pris dans cette position, ce qu’il reste de mieux a faire a un tel homme,
n'est-il pas de se soustraire a cette société injuste, pour n'accorder droits,
qu’a une société différente qui, placée dans la méme position que lui, ait
pour intérét de combattre, par la réunion de ses petits pouvoirs, la puis-
sance plus étendue qui voulait obliger ce malheureux a céder le peu qu’il
avait, pour ne rien retirer des autres?“ (NJ |: 89f.).

Wiltrud Kernstock brachte diese Uberlegungen mit dem Nietzscheanischen Kon-
zept einer Umwertung aller Werte in Verbindung (vgl. Kernstock 1970: 82).

Vor allem die Reflexionen iiber die beiden Philosophen Jean-Jacques Rous-
seau** und Thomas Hobbes finden ihren Widerhall in de Sades literarischem Werk,
aber auch in seinen hier ausgeklammerten (tages-)politischen Publikationen (vgl.
IMS). Eine personliche Begegnung mit Rousseau, den sein Libertin Verneuil als
einen Menschenfeind bezeichnet (vgl. NJ II: 206f.)*, legt sein Briefroman ,,Aline
et Valcour® nahe.

Wie Heinz-Giinther Stobbe nachgewiesen hat, tritt de Sades Protagonistin
Justine im Dialog mit Madame Dubois in der ,,Nouvelle Justine® als Sprachrohr
Rousseaus auf (vgl. Stobbe 2002: 46). Er bezieht sich dabei auf die folgende Aus-
sage von Justine:

,Comment voulez-vous que ne périsse pas celui qui, par un aveugle égois-
me, voudra lutter seul contre la coalition des intéréts des autres? La soci-
été n’est-elle pas autorisée a ne jamais souffrir dans son sein celui qui se
déclare contre elle? Et I'individu qui isole peut-il lutter contre tous, peut-il
se flatter d’étre heureux et tranquille, si n’acceptant pas le pacte social,

44 | Neben dessen Erziehungsroman ,Emile“fanden sich sieben weitere
Werke und Schriften des Philosophen in seiner Bibliothek auf dem Chateau
La Coste (vgl. Laborde 1991: 40f.).

45 | Es finden sich auch wiederholt Anspielungen auf ihn in seinem Werk
(vgl. z.B. NJ II: 42).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

il ne consent pas a céder un peu de son bonheur pour en assurer le reste?”
(NJ 1: 88).

Coeur-de-Fer verwirft ebenso Rousseaus ,,Contrat Social“, indem er den ,,volonté
generale* generell leugnet und an dessen Stelle die Vielzahl von Einzelinteressen
setzt (ebd.: 89). Gepaart ist diese Weltsicht mit der Ubernahme des Hobbeschen
Prinzip des Urzustandes vom Menschen. Er rechtfertigt das Verbrechen als ei-
nen legitimen Akt der individuellen Interessenvertretung gegeniiber anderen. Sein
Bild des Naturzustandes dhnelt stirker dem Postulat vom Menschen als des Men-
schen Wolf als dem Rousseaus vom ,,edlen Wilden*. Er thematisiert die Natur als
einen kriegerischen Zustand — und erldutert die Bindungslosigkeit des Menschen.
Der Chemiker, den Juliette auf dem Vesuv trifft, erldutert, dass das Ziel seiner
Bemiihungen die Riickversetzung der Menschheit in den Naturzustand sei: ,,Ren-
dus a I’état de nature, les hommes, je le soutiens, seraient plus heureux qu’ils ne
peuvent 1’étre sous le joug absurde des lois. Je ne veux pas que I’homme renonce
a aucune portion de sa force et de sa puissance® (HJ II: 131).

Uber die Ubereinstimmung mit dem Hobbeschen System erklirte Timo Airak-
sinen: ,,The Sadean world is an inverted version of the construct suggested by
Thomas Hobbes and Niccold Machiavelli“ (Airkasinen 1991: 117). Machiavellis
Schrift ,,I1 Principe® (1532) war de Sade bekannt. Er verweist in ,,Nouvelle Justi-
ne*, ,,Histoire de Juliette” und ,,Philosophie dans le Boudoir* wiederholt darauf
(vgl. NJ II: 61; PhB: 441; HJ I: 498; HJ II: 415) — ob er auch die ,,Discoursi*
gekannt hat, ist unbekannt. Weiterhin bemerkte Airaksinen:

.The social state of nature, familiar from political philosophy, plays a double
role in Sade. The concept designates the Hobbesian idea of the original con-
ditions of society. It‘s first meaning is that man’s natural situation is determi-
ned by the society in which he lives. Its second meaning is specified by Sade,
echoing Hobbes' own words. Sade writes: ,But you will say, thence we will be
born in a state of perpetual warfare” (Airaksinen 1991: 120f.).

Bezogen auf das gesellschaftliche Ideal von de Sade folgerte er daraus:

»Social life is terrible for Sade, because it’s potential violence and wicked-
ness can be suffered, but not utilised. His new social order must exploit
nature in a systematic manner. Sade, in fact, inverts the Hobbesian project
so that the ideal society will be crueller then the original one“ (ebd.: 121).

Dem klassischen Gesellschaftsvertrag liegt fiir de Sade letztlich genauso wie der
Idee der Nichstenliebe ein rein egoistisches Interesse des Schwachen zu Grunde,
der die Starken damit schwichen und seine eigene Position festigen will. Nach de
Sades Auffassung fiihrt demnach der Gesellschaftsvertrag zu einem Verlust an in-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

255


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

RADIKALE INDIVIDUALITAT

dividueller, ermichtigender Freiheit zu Gunsten der Herrschaft einer von ihm als
schwach empfundenen Allgemeinheit. Dies darf jedoch nicht zwangslaufig zu der
Vermutung fiihren, dass de Sade eine sozialdarwinistische Position vertrat. Gerade
in seinen frithsozialistischen Exkursen, sowohl in ,,Aline et Valcour* als auch in
der ,,Nouvelle Justine*, wird dieser Aspekt deutlich durch das Postulat gleicher
Ausgangsbedingungen abgeschwicht.

Seine Vorstellungen von einer idealen Gesellschaft legt de Sade vorrangig in
seinem Aufruf ,,Francais, encore un effort si vous voulez étre républicains® so-
wie in der Inselutopie Tamoé (vgl. Kapitel 3.7.1 der vorliegenden Arbeit) dar. In
seinem Aufruf an das franzosische Volk umreifit er die notigen Schritte fiir eine
dauerhafte Etablierung der Republik: In ihren Grundziigen sind sie identisch mit
denen seiner eigenen Philosophie. Er setzt auf einen materialistisch begriindeten
Atheismus und auf eine Reduzierung der Gesetze auf ein Minimum, das fiir die
Erhaltung der Ordnung notwendig ist, sowie auf eine Umwertung der 6ffentlichen
Moral, die er im Sinne Nietzsches als eine Sklavenmoral auffasst (vgl. Kapitel 3.6
der vorliegenden Arbeit).

Das Gesellschaftssystem de Sades wird ebenfalls durch die Idee eines Ver-
trages bestimmt. Er wird sowohl als privatrechtlicher Vertrag (z.B. in ,,Les cent
vingt journées de Sodome* oder ,,Philosopie dans le Boudoir®) als auch als Ver-
trag auf gesellschaftlicher Ebene (,,Aline et Valcour®, ,Juliette”) erwihnt. Bei-
spiele fiir privatrechtliche Vertrage stellen diejenigen der vier Libertins in ,,Les
cent vingt journées de Sodome* dar: Sie heiraten die Tochter anderer Libertins
untereinander (vgl. S: 20£)*® und stellen ein gesellschaftlich wirkendes Regel-
werk als Rahmen fiir ihre Orgien auf. De Sade tibernimmt dabei gleichzeitig das
klassische Konzept der Heiratsallianz, wie es zur damaligen Zeit im europdischen
Hochadel iiblich war, und pervertiert es. Ebenso besteht in der ,,Philosophie dans
le Boudoir ein Vertrag zwischen dem Vater von Eugénie und Madame Saint-
Ange (vgl. PhB: 387f., 545f.). Fiir die gesamtgesellschaftliche Ebene treffen diese
privatrechtlichen Vertrage keine addquaten Aussagen, aber sie beinhalten bereits
Wesensmerkmale seiner Vorstellung von einem Gesellschaftsvertrag. Der Vertrag
ist — wie Roland Barthes in seiner Untersuchung nachwies — dennoch die wesent-
liche Kommunikationsform der de Sadeschen Libertins (vgl. Barthes 1971: 34).
Denn sie binden zwar das Individuum, werden aber von de Sade als freie Verein-
barungen zwischen gleichberechtigten Individuen gegeniiber anderen Vertrigen
préferiert.

Als alternatives Gesellschaftskonzept lassen sich partiell die Subgesellschaf-
ten im de Sadeschen Werk lesen, die wiederholt in Form von Réuberbanden und
Allianzen von Libertins gebildet werden. Diese Subgesellschaften, die auch

46 | Dieser Akt erinnert an den politischen Akt, ein Bliindnis untereinander
zu schmieden. Die Hochzeit untereinander diente den unterschiedlichen
Herrscherhausern als gegenseitige Absicherung.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

rdumlich von der Gesellschaft getrennt sind, wenn sich ihre Mitglieder in abge-
schiedene Klgstern und Burgen zuriickziehen, lassen sich als eine de Sadesche
Gesellschaftsutopie lesen. *” Grund fiir diese Verbindungen ist der Egoismus des
Einzelnen, der in diesen Strukturen eine Moglichkeit des Auslebens erhilt — wie
bei Stirners idealtypischem ,,Verein von Egoisten. Die Argumentation von Liber-
tin Honorine beziiglich des Zusammenhalts trotz dieses Prinzips lautet:

,Parce que la solidité de notre association devient utile a sa conservation
et que, pour son maintien, nous préférons quelques sacrifies dont tous les
moyens que nous avons ici de faire le mal savent nous dédommager ample-
ment. Ne t'imagine pas que nous nous chérissons beaucoup pour cela; nous
nous voyons tous les jours de trop prés pour nous aimer: mais nous sommes
obligés d’étre ensemble, et nous nous y maintenons par politique, a peu prés
comme les voleurs dont la slreté de I'association n’a d’autres bases que la
vice et la nécessité de I'exercer” (NJ I: 357f.).

Auch Monsieur de Lorsagne erldutert in derselben Novelle: ,,L’egoisme est la seu-
le loi de la nature* (ebd.: 572).

In diesen Subgesellschaften schldgt aber der Drang nach Individualitit seiner
Libertins in ein totalitdres System um, wenn der Individualitit einzelner Individu-
en das Leben anderer geopfert wird (vgl. ,,Les cent vingt journées de Sodome*).

Ein besonders wichtiger Aspekt fiir die Frage des Individualismus ist die Un-
vereinbarkeit von Gesellschaft und Natur. Der M6nch Sylvestre erldutert gegen-
iiber Justine: ,,La plupart des ¢élans de la nature étant funeste a la société, il est tout
simple qu’elle en ait fait des crimes: mais les lois sociales ont tous les hommes
pour objet, et celles de la nature sont individuelles et par conséquent préférables*
(NJTI: 278).*® Gegen die ,,Kulturgesellschaft mit ihrer vorherrschenden Moral po-
lemisiert die Libertine Delmonse mit einem Riickgriff auf die Natur*®, um letztlich
wieder auf den Individualismus zu kommen. ,,La nature déteste abjure, contraire
tous ces dogmes de votre absurde civilisation” (ebd.: 47). Dabei spielt sie das
Konzept der ,,Natur* gegen das der ,,Kultur* aus. Der Monch Sylvestre erklért
Justine, dass eine Gesellschaft auf dem Eigennutz ihrer Mitglieder basiert (vgl.

47 | lhre Heimat sind bei de Sade klassischerweise, in der Tradition der
Gothic Novels, vor allem abgelegene Schldsser und Kloster.

48 | Ahnliche Aussagen finden sich auch in anderen Passagen der ,Nouvelle
Justine” wieder (vgl. z.B. NJ 1I: 23).

49 | Gorer schrieb diesbezlglich: ,IN PLACE of the God he could not respect,
de Sade enthroned Nature as the prime mover of the universe; but this
Nature is not a consistent conception; in the fifteen years covered by his
most important writings the idea undergoes constant modifications” (Gorer
1978: 117).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

257


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ebd.: 357f.) — derselben Grundlage, die Stirner als Grundlage des ,,Vereins der
Egoisten* benennt. Der Ménch Ambroise bringt seine Kritik an den gesellschaftli-
chen Strukturen ob ihrer Unterdriickung des Individuums auf den Punkt. In einem
Dialog mit seinem Mitbruder Sylvestre und Justine verkiindet er: ,,Je les [conven-
tions sociales et institutions humains] abhorre [...]; elles entravent notre liberté,
elles atténuent notre énergie, elles dégradent notre ame, elles ont fait de 1’espece
humaine un vil troupeau d’esclaves que les premier intrigant meéne ou bon lui sem-
ble“ (ebd.: 279). In ,,Aline et Valcour* l4sst er einen seiner Protagonisten erklaren:
,,La chaine des devoirs universels est une chimeére [...] elle peut s‘entendre d‘égal a
égal, jamais du supérieur a 1‘inférieur; la diversité d‘intérét détruit nécessairement
la ressemblance des rapports® (AV I: 229).
Elmar Waibl bemerkte in seiner Untersuchung {iber de Sade:

,Die vorausgehenden Erdrterungen sollten deutlich gemacht haben, daf} die
Kritik Sades am kontraktualistischen Denken gegen die Lehre vom Sozialver-
trag im eigentlichen Wortsinne [...] gerichtet ist, da seine aus anarchistischer
Gesinnung vorgetragene Kritik ja nicht die Berechtigung einer bestimmten
Ordnung gesellschaftlichen Zusammenlebens in Frage stellt, sondern jede
Form eines normierten, regelgebundenen Daseins. Gegen ein solches Da-
sein, das unumganglich an die allgemeine Beschrankung individueller Akti-
onsfreiheit gebunden ist, setzt Sade - der ,erste Theoretiker der absoluten
Revolte’ - den Standpunkt der Libertinage, der das radikal-individualisti-
sche Prinzip des Liberalismus unter dem Gesichtspunkt einer libidindsen
Akzentsetzung in den Vordergrund stellt und die absolute Praferenz dieser
anarchistischen Freiheit gegenuber anderen Wertgesichtspunkten vertritt
[...] Die Beweisfigur, welche Sade gegen das kontraktualistische Denken ins
Treffen fuhrt, ist der Libertin selbst” (Waibl 1983: 251f.).

Weiterhin zog Waibl das Fazit:

,Die auf Interessenausgleich abzielende kontraktualistische Theorie der re-
ziproken Anerkennung wird sinngemafd als Herden- und Sklavenmoral de-
nunziert. Mit dieser - in psychologischen Kategorien operierenden - Kritik
immunisiert Sade seinen Standpunkt gegen den Vorwurf, dass der Machtan-
spruch des Starkeren mangels allgemeiner Zustimmungsfahigkeit nicht als
ethisch gerechtfertigte Maxime gelten kénne. Deutlich Fr. Nietzsche vorar-
beitend, wertet Sade die goldene Regel als den Machtanspruch der Zukurz-
gekommenen, das rechtsstaatliche Grundsatzpostulat nach wechselseitiger
Anerkennung als Forderung der ,Partei der Schwachen‘. So wie Jesus die
Caritas gepriesen habe, weil er selber ein Bettler war, habe Rousseau aus
ahnlichen Grinden die Gleichwertigkeit aller Menschen von Natur propa-
giert, denn bei seiner eigenen Schwéche zog er es vor, die anderen auf seine

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

niedrige Stufe herabzuziehen, weil er sich nicht zu ihnen emporschwingen
vermochte.’ Nietzsche wird sich ahnlicher Argumentationsfiguren bedienen,
um den hemmungslosen Machtanspruch des Herrenmenschen gegenlber
der christlichen Mitleidsreligion geltend zu machen“ (ebd.: 255).

Auch in anderen Hinsichten lassen sich deutliche Ubereinstimmungen erkennen
— so bemerkte Timo Airaksinen iiber die Verbindung von Vertrag und Kommuni-
kation, die ebenfalls durch eine Dichotomie von Téatern (Libertins) und Opfern
gepragt ist:

»,These confusions indicate that they [the Libertins] accept a social contract
which is, ideally, successful, since it divides the world into predatory heroes
and passive victims, guaranteeing that no mix-up occurs. According to the
stipulated criteria of value, the heroes can identify not only themselves, but
also their victims. Some people are taken to be wretches who do not deserve
devotion or love. Also, friendship between the libertins now become possi-
ble. Because of the social contract an artificial world is created. [...] The
earlier imperfections of the cruel life can be corrected, ironically, through its
free celebration” (Airaksinen 1991: 117).

Wihrend die klassischen Vertragstheorien das Individuum den im Vertrag ge-
schaffenen Institution unterwarfen — auch wenn es Denkern wie John Locke um
einen gewissen Schutz des Individuums vor allméchtigen Institutionen ging —,
setzt sich de Sade fiir eine Stirkung der Rolle des Individuums ein, so dass es sei-
ne vollstdndige Eigenstindigkeit und Handlungsmacht bewahrt. Die Vertragsbe-
dingungen betrachtet de Sade als nicht bindend, wenn sie den natiirlichen Trieben
und dem Begehren des Individuums entgegen stehen. Der Vertrag nimmt damit
die Form einer freien Vereinbarung ohne Erzwingungsgewalt an, aus dem das
Individuum jederzeit wieder heraustreten kann. Das Individuum, das sich den Re-
geln des Vertrages nicht (mehr) unterwirft, da es dadurch seine individuelle Frei-
heit beschnitten sieht, sollte nach seiner Auffassung nicht durch Sanktionen sei-
tens der Vertragspartner bedroht sein. Dies begriindet er mit dem Verweis auf die
Unterschiedlichkeit der Individuen, die es zu bewahren gelte. Damit widerspricht
er einer der wesentlichen Grundannahmen, von denen die klassischen Vertrags-
theorien eines Immanuel Kant, Thomas Hobbes, John Locke™ und Jean-Jacques
Rousseau ausgehen, einer generellen Gleichheit (an Rechten) dieser. Er fiihrt die
Idee der Vertragstheorie auf Grund der Unverbindlichkeit und der Stirkung des

50 | De Sade hat nachweislich auch die Vertragstheorie von John Locke
gekannt. Innerhalb von ,Philosophie dans le Boudoir“ findet sich eine
dementsprechende Anspielung auf Lockes ,Two Treatises of Government”
(vgl. PhB: 414).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

259


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Individuums ad absurdum. Wahrend die klassischen Vertragstheorien von der frei-
willigen Selbsteinschrinkung der Freiheit des Individuums und der temporiren
Aufgabe ihrer natiirlichen Freiheit ausgehen, um ein Mehr an Sicherheit zu ge-
winnen, iiberldsst de Sade dem Individuum die eigene Entscheidung, ob es sich
dem Regelsystem temporir unterwerfen will, obwohl es damit die eigene Freiheit
begrenzt. Er negiert die Idee eines fiir alle Vertragspartner verbindlich geltenden
abstrakten Regelsystems, da es sich in seiner Allgemeinheit nicht mit den konkre-
ten Eigenschaften und Interessen des Individuums vereinbaren lésst.

Die Grundziige seines Gesellschaftssystems sehen einen Minimalstaat im
extrem liberalen Sinne vor, der nur eine geringe Schranke fiir das Ausleben der
libertinen Neigungen darstellt. Wie Airaksinen bemerkte, {ibertragt de Sade fiir
seinen Gesellschaftsvertrag den Hobbesschen Naturzustand (,,Krieg aller gegen
alle* [im Original auf lateinisch: ,,bellum omnium contra omnes‘]) auf die staat-
liche, vertragstheoretische Ebene, d.h. de Sade verkehrt die Hobbesschen Axi-
ome zu Gunsten der Beibehaltung individueller Freiheit. De Sades Protagonist
Dolmancé vertritt streckenweise Hobbes‘ Philosophie (vgl. PhB: 478). Wahrend
Hobbes die Aufgabe der individuellen Freiheit in einem Staat einfordert, um aus
dem Naturzustand herauszutreten, will de Sade die Freiheit des Individuums aus
dem Naturzustand in den Staat transferieren. Im Rahmen dieses Gesellschafts-
vertrages tibertrdgt das Individuum fast keine Rechte an eine tiberindividuelle In-
stanz. Seine individuelle Freiheit wird nur dort beschnitten, wo es fiir den Erhalt
einer republikanischen Staatsordnung notwendig ist. Eine ndhere Konkretisierung
dieses Minimalstaatskonzeptes bleibt er allerdings schuldig.

Réuber in der Bande von Dubois (vgl. z.B. NJ I: 69-102), in ,,Société de
Crimes“ (ebd.: 439-484) sowie m.E. in den losen Zusammenschliissen seiner
sonstigen Libertins zeigen bei ihm eine potentiell alternative Gesellschaftsorgani-
sation auf — ohne allzu sehr in die theoretische Tiefe zu gehen.

Timo Airaksinen kam beziiglich der Gesellschaftsutopie von de Sade zu dem
Schluss: ,,Sade represents French society as approximating a social state of nature,
because it is a perpetually unjust social order. Its violence is thinly camouflaged*
(Airaksinen 1991: 121). Zuvor bemerkte er bereits: ,,Throughout his works he
sketches a full-blown (implicit) social order of authority, coercion, and social
stratification. This system supervenes on the real world of the Old Regime but it
is not identical to it (ebd.: 118). Weiterhin wird auch der Gedanke der Gleich-
heit, wie er in der Utopie Tamoé seinen Hohepunkt erreicht, schon in einzelnen
Passagen der Justine thematisiert. Es ist Madame Dubois, die eine Bande von
Verbrechern anfiihrt, die dieses Prinzip predigt.

»Je veux I'égalité, je ne préche que cela. Si j'ai corrigé les caprices du sort,
c'est parce qu'écrasée, anéantie de I'inégalité de la fortune et des rangs,
ne voyant que vanité, que tyrannie dans les uns, que bassesse, que misére

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

dans les autres, je n’ai voulu ni briller avec le riche orgueilleux, ni végéter
avec le pauvre humilié“ (NJ Il: 374).

Diese Vorstellung von Gleichheit, die an die Uberlegungen von Pierre-Joseph
Proudhon erinnern, bilden eine wichtige Grundlage fiir de Sades ansonsten sehr
individualistisch geprégtes Gesellschaftskonzept. Besonders deutlich wird dies in
seiner sozialistischen Inselutopie ,,Tamo¢*.

3.7.1 Tamoé - der Sozialismus als Ausweg?

Ein bislang wenig beachteter Aspekt im Werk de Sades ist seine frithsozialistische
Komponente. In Facetten, beispielsweise in Uberlegungen zum Gemeineigentum
und zu politischer Gleichheit, wird sie bereits in der ,,Nouvelle Justine* themati-
siert, explizit dann in einer Gegeniiberstellung des despotischen Herrschaftshau-
ses namens Butua mit der frithsozialistischen Inselutopie Tamoé in ,,Aline et Val-
cour”. Im Gegensatz zur klassischen Utopie, wie z.B. Thomas Morus*‘ ,,Utopia“,
bildet die Beschreibung von Tamoé als einer offenen Utopie nicht eine in vollstdn-
diger Harmonie existierende Gesellschaftsform ab. Stattdessen orientiert sie sich
an den beiden Polen von dem Wunsch nach Gleichheit innerhalb der Gesellschaft
und einem adidquaten Umgang mit den individuellen Lastern der Menschen, in
denen de Sade seinen Monarchen Zamé eine Ursache des Ungliicks des Menschen
sehen lédsst (vgl. AV I: 291). Beide Pole sind laut de Sade in der Natur verankert.
Auf diesem Weg versucht er, eine Gesellschaftsordnung unter dem Riickgriff auf
ein postuliertes Naturrecht zu konstruieren, die diesen Bedingungen gerecht wird.
Diese Utopie ist als eine Gesellschafts- und Staatsvorstellung® fiir das nachrevo-
lutiondre Frankreich gedacht, wie an mehreren Stellen in dem Text angedeutet
wird (vgl. z.B. ebd.: 305, 373). De Sade versucht, anhand der Projektionsflache

51 | Ahnlich wie in seinem spéateren staatstheoretischen Diskurs ,Francais,
encore un effort si vous voulez étre républicains“ wird der Staat nur grob
skizziert und lasst sich nach den wenigen Aussagen Uber seine Institutionen
und Rahmenbedingungen mit gebotener Vorsicht als liberaler Minimalstaat
auffassen. Uber diese Konstruktion wird wenig ausgesagt - lediglich, dass
es einen Verwaltungsplan im Sinne eines Allgemeinwohls gabe, der Uber den
individuellen Interesse stiinde. Zamé spricht daher von Verbrechen, die kontrar
zu seinem ,plan d’administration” stehen (ebd.: 292). Im Zuge dessen taucht
auch eine explizite Kritik am Parlamentarismus als intermediarer Instanz auf.
,Je m’'étonnais, je I'avoue, que d’autres que moi n’eussent pas déja fait de
sérieuses réflexions sur I'inutilité de ces pouvoirs intermédiaires, sur le danger
extréme de leur institution, et que tous ces sénats monstrueux n’eussent pas
été déja bannis par vous souverains d‘Europe” (ebd.: 296).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

261


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

RADIKALE INDIVIDUALITAT

des ,,edlen Wilden“>, ein zu seiner Zeit durch die Reise- und Utopieliteratur ge-
prégtes Stereotyp, eine Gesellschaftsutopie darzustellen, die er als eine Bezugs-
grofe fiir das revolutiondre Frankreich sieht. Gleichzeitig finden sich wiederholt
Anspielungen auf und Kritik an der Politik der franzgsischen Jakobiner sowie
ihrem Konzept der Tugendherrschaft, die den zeitgenossischen Bezug verdeut-
lichen.*® Diese friihsozialistische Utopie ist durch die Gleichheit der Bewohner
beziiglich ihrer Vermogensverhéltnisse, Rechte und Pflichten, d.h. einer klassen-
losen Gesellschaft™, sowie gegenseitigen Respekt geprigt; regiert wird sie von
dem weisen Konig Zamé>. Das klassische Untertanentum mit seinen jeweiligen
Bréuchen lehnt er kategorisch ab. Das Problem der Laster — als eines der wich-
tigsten Themen im Denken des D. A. F. de Sade — findet in den Ausfithrungen des
weisen Ko6nigs auch seinen Platz. Er beruft sich auf das Naturrecht und schriankt
die Zahl der Gesetze ein — um die Zahl der Verbrechen zu reduzieren.*® In sei-
nen Ausfithrungen erscheinen die Gesetze als ein Machtbeweis der Herrschenden
(vgl. ebd.: 291f.) — dhnlich seiner Auffassungen in ,,Frangais, encore un effort si
vous voulez étre républicains. Das Prinzip kommt in der Aussage zum Vorschein:
.1l n’appartient a personne de vouloir régler les actions des autres (ebd.: 303).
Das Inselreich Tamoé, regiert von dem aufgekldrten Monarchen Konig
Zamé®’, ist sehr stark geprigt durch die friihsozialistischen Utopien seiner Zeit

52 | Zamé erlautert Uber das natirliche Leben des Menschen: ,L’état naturel
de I’hnomme est la vie sauvage; né comme |'ours et le tigre dans le sein des
bois, ce ne fut qu’en raffinant ses besoins qu’il crut utile de se réunir pour
trouver plus de moyens a les satisfaire“ (ebd.: 310).

53 | Die urspringliche Fassung des Romans entstand zwischen 1785 und
1787; er redigierte sie wahrend der franzésischen Revolution noch einmal.
Sie erschien dann in ihrer endgultigen Fassung zwischen 1793 und 1795.
54 | Im franzdésischen Original spricht de Sade von ,deux classes” (AV I: 290).
Der Begriff der ,Klasse” im soziologischen Sinne taucht in Frankreich um
1788 erstmals auf (vgl. Robert 2007: 445) und hat damit bereits bei de Sade
die Bedeutung. Vgl. auch Gorer 1978: 109ff..

55 | Im Zuge der Lebensgeschichte lasst de Sade den Monarchen eine Kritik
des Klassensystems aussprechen (vgl. ebd.: 290).

56 | Die gleiche Argumentation findet sich in den Aussagen des Chemikers in
der ,Histoire de Juliette” (vgl. HJ 1l: 134).

57 | Der Konig lasst sich als ein Ideal eines Philosophenkdnigs fassen, der
sich als erster Diener des Volkes versteht (ebd.: 287) und seine Herrschaft
auf der Achtung und Dankbarkeit seiner Untertanen aufbaut statt auf
Tyrannei. Diese Aussage erinnert stark an die Aussage des preufiischen
Konigs Friedrich Il., der im Zuge der Geschichte der Juliette auch erwahnt
wird. Sein Lebensstil entspricht demjenigen seiner ,Untertanen” und hebt
sich nicht in der Qualitdt oder Quantitdt von diesen ab (vgl. ebd.: 279). Er

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

z.B. Francois Noél Babeuf, St. Simon)*® und die konsequente Ablehnung des Ab-
solutismus, der in seinem dystopischen Gegenpol zum Ausdruck kommt. Bereits
die Beschreibung des Aufbaus von dieser Stadt, iiber deren Gestaltung es heif3t:
,construite sur un plan régulier” (ebd.: 277), und auch die nidhere Erlduterung der
symmetrisch angelegten Gebdaudekomplexe erinnern an die utopischen Entwiirfe
der klassischen Friihsozialisten wie Charles Fourier (1772-1837) oder des Eng-
landers Robert Owen (1771-1858), die einige Jahrzehnte spéter dhnliche Ideen in
phantastischen Utopien ausformulierten.

De Sade stimmt dariiber hinaus mit Fouriers Idee eines System der Pha-
lanxen® iiberein, die Kinder beiderlei Geschlechtes gemeinsam in staatlichen
Einrichtungen zu erziehen (vgl. ebd.: 315)%° — einer Idee, die bereits in Platons
»Politea® immanent angelegt ist. De Sade begriindet diese MaBnahme iiber die
patriotische Erziehung — ein Thema, das zur damaligen Zeit den politischen Dis-
kurs in Frankreich pragte. Die Herausbildung von radikaler Individualitit wird gar
nicht thematisiert — dem gesellschaftlichen Aufbau nach wird dies auch nicht als
Ziel der Erziehung gewiinscht, sondern eher ein in der Gemeinschaft aufgehender
Staatsbiirger.

Auffillig ist zu dem die Gleichberechtigung der Geschlechter, die sich darin
ausdriickt, dass der Konig den Frauen weitgehend die gleichen Rechte wie sei-
nen ménnlichen Untertannen einrdumt.%' Weiterhin wird auch der Gedanke der
Gleichheit, wie er in der Utopie Tamoé seinen Hohepunkt erreicht, schon in ein-
zelnen Passagen der ,,Nouvelle Justine* thematisiert.

wird als ein Herrscher ohne Diinkel beschrieben bzw. auch als ,le pére, I'ami
de la nation” (ebd.: 287).

58 | Eine direkte Kenntnisnahme der friihsozialistischen Utopien seitens de
Sades konnte bislang nicht nachgewiesen werden - lediglich die von Fenelon,
der m.E. zu jener ideengeschichtlichen Stromung gezahlt werden kann. Ein
weiterer Vertreter, den erin seinen Briefen und Texten wiederholt diskreditiert,
ware noch Rétif de la Bretonne. Inwieweit er dessen frihkommnistisches
System er aber zur Kenntnis genommen hat, ist noch nicht erforscht.

59 | Unter ,Phalanx” verstand Fourier eine Wohneinheit von 400 Familien,
deren Wohnfldche symmetrisch und in relativer Gleichheit gestaltet sein
sollte (vgl. Bruckner 1975: 12; Silberling 1964).

60 | Roland Barthes hat in seiner Untersuchung ,Sade [.] Fourier [.] Loyola“
den Briefroman ignoriert und diese Aspekte in seinem Vergleich der beiden
Denker ausgeklammert.

61 | Es besteht noch keine vollendete vollstandige Gleichberechtigung. Die
Wahl der Ehepartnerin geht immer noch von seitens des Mannes aus, und die
Frau hat lediglich das Recht der Ablehnung. Ebenso zeigen sich bezliglich des
von de Sade entworfenen Scheidungsrechts patriachale Zuge.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

263


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Die Grundidee dessen, was in ,,Aline et Valcour mit der Inselutopie ausge-
schmiickt und breit gefachert dargestellt wird, ist also bei der von Madame Dubois
gefiihrten Rauberbande bereits implizit vorhanden. Dubois begriindet ihr Handeln
mit der Wiederherstellung des Prinzips der Gleichheit. ,,La nature nous a créés
tous egaux, Justine: si les injustes rigueurs du sort se plaisent a déranger ce pre-
mier plan des lois générales, c’est a nous d’en corriger les caprices, et de réparer
par notre adresse les usurpations du plus fort“ (NJ I: 71). Ihre Argumentationsli-
nien zeigen diesbeziiglich deutliche Ubereinstimmungen und belegen somit die
Kohérenz im Gesamtwerk.

Die Fokussierung auf die Gleichheit geht einher mit der fiir die Frithsozialisten
typischen auf die Ordnung, die sich beispielsweise in der Farbgebung der Gewander
der unterschiedlichen Generationen (vgl. AV I: 283) duflert und auch im Umgang
mit dem Eigentum (vgl. ebd.: 316). In der de Sadeschen Utopie existiert kein Pri-
vateigentum an Grund und Boden (vgl. ebd.: 316, 319) — Grund und Boden werden
lediglich an die Biirgerinnen und Biirger entlichen und als StrafmaBnahme, bei
personlicher Uberlastung (z.B. altersbedingt) oder im Todesfall annulliert. Dieses
System erinnert sehr stark an die Philosophie des franzosischen Anarchisten Pierre-
Joseph Proudhon, der in seinem 1840 verfassten Werk ,,Qu’estce que la propriété?*
dhnliche Gedanken geuBert hat.%? Die Vorherrschaft der Reichen iiber die Armen,
wie sie sich aus dem bestehenden Gesellschaftsvertrag ergibt, will de Sade durch
eine Verstaatlichung des Eigentums brechen (vgl. ebd.: 290). Mit dieser Malnahme
schafft er die Grundlage des Diebstahls ab (vgl. ebd.: 320) —ebenso eine Reihe von
Kapitalverbrechen wie z.B. den Kindermord (vgl. ebd.: 320).%3

Uber das Verbrechen und dessen Wechselwirkung mit den Gesetzen erklirt er:

,Dés mes premiéres opérations, me dis-je, j'aurai donc des vices de moins;
or, la multiplicité des lois devient inutile quand les vices diminuent: ce sont
les crimes qui ont nécessité les lois; diminuez la somme des crimes, con-
venez que telle chose, que vous regardiez comme criminelle, n’est plus que
simple, voila la loi devenue inutile“ (ebd.: 291f.).

Solche Gedanken tiberschneiden sich deutlich mit Aussagen in seinen anderen
Werken (vgl. Kapitel 3.6 der vorliegenden Arbeit). Er folgert daraus, auf die
staatstheoretische Ebene iibertragen: ,,Si les lois sont justes, elles n’ont pas besoin
d’étre déposées ailleurs que dans le cceur de chaque citoyen, et elles s’y placeront
naturellement® (ebd.: 295). Verantwortlich fiir diese Form des Vorgehens macht

62 | Auf Ubereinstimmungen im Denken der beiden hat bereits Albert Drach
(1974) verwiesen.

63 | Seine Beispiele sind stark zeitgebunden. Er griff auf die im zeitgendssi-
schen Diskurs gangigen Themen und Argumentationsmuster zurick, um
diese in einer Argumentation ad absurdum zu fihren.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

de Sade die Grundlagen des Christentums (vgl. ebd.: 338). Er wirft dabei den Ge-
setzgebern vor, lediglich die Ketten ihrer Mitbiirger zu vermehren, statt sich um
das Gliick ihrer Untertanen zu kiimmern.

,Un loi est un frein: or la meilleure qualité du frein est de ne pouvoir se
rompre. Ce n'est pas la multiplicité des lois qui constitue la force du frein,
c’est I'espéce. Vous avez cru rendre vos peuples heureux en augmentant la
somme des lois, tandis qu’il ne s’agissait que de diminuer celle des crimes.
Et savez-vous qui les multiplie, ces crimes?“ (ebd.: 337).

De Sades Ansichten miinden in der Aussage, dass Gesetze und Religion die Moral
negativ beeinflussen (ebd.: 353) bzw. viele Verbrechen iiberhaupt erst aufgrund
der Religion veriibt werden (vgl. ebd.: 293). Gleichzeitig ist die Starkung der Tu-
gend in den Uberlegungen von Zamé, dem Herrscher iiber das Inselreich Tamoé,
ein wesentlicher Aspekt fiir die Auswahl einer passenden Religion fiir das gemein-
schaftliche Zusammenleben. Uber eine solche Religion schreibt er:

»Mais s’il s’en présente un a tes yeux, qui, simple dans sa doctrine, qui, ver-
tueux dans sa morale, méprisant tout faste, rejetant toutes fables puériles,
n'ait pour objet que I'adoration d’un seul des singeries révées la, méprisées
ici, que I'on peut plaire & I'Eternel, c’est par la pureté de nos coeurs, c’est
par la bienfaisance... S’il est vrai qu’il y ait une Dieu, voila les vertus qui le
forment, voila les seules que homme doive imiter” (ebd.: 288).

Dennoch verkiindet er:

,Bien éloigné de calquer mes lois sur les maximes erronées de la plupart
des religions recues, bien éloigné d’ériger en crimes les faiblesses de
I'homme, si ridiculement menacées par les cultes barbares, j'ai cru, que s'il
existait réellement un Dieu, il était impossible qu’il punit ses créatures des
défauts placés par sa main méme; que pour composer un code raisonnable,
je devais me régler sur sa justice et sur sa tolérance; que I'athéisme le plus
décidé devenait mille fois préférable a I'admission d’un Dieu, dont le culte
s’opposerait au bonheur de I'humanité, et qu’il y avait moins de danger a
ne point croire a I'existence de ce Dieu, que d’en supposer un, ennemi de
I’lhomme*“ (ebd.: 346).

Er akzeptiert die Religion lediglich im Ubergangszustand der Gesellschaft als
sicheres Fundament, auf das sich die Menschen stiitzen kénnen. In dieser Hin-
sicht zeigt er sich sehr pragmatisch. Thm geht es nicht um eine vorschnelle Uber-
windung der Religion, sondern um eine schrittweise Abkehr im Zuge des Ge-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

265


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sellschaftswandels. Uber die Ablehnung der Religion beziiglich des Gliicks der
Menschheit erldutert er:

,S’il est vrai qu’il y ait un Dieu, voila les vertus qui le forment, voila les seules
que ’'homme doive imiter. Tu t’étonneras de méme de la diversité des lois:
en les examinant toutes avec I'égale attention que je viens d’exiger de toi
pour les cultes, songe que la seule utilité des lois est se rendre ’hnomme
heureux; regarde comme faux et atroce tout ce qui s’écarte de ce principe“
(ebd.: 288f.).

Dennoch brandmarkt er die Religion als eine Ursache fiir die Entstehung von Ver-
brechen. ,,Une foule de nouveaux crimes naissaient au sein de la religion, je le
savais; quand j’avais parcouru la France, je 1’avais trouvée tout fumante des bii-
chers de Mérindol et de Cabriéres* (ebd.: 293). Stattdessen formuliert er als Ideal:

,Dépouillons ce culte, me dis-je alors, de tout ce qui peut-étre matiére a
discussion, que sa simplicité soit telle, qu'aucune secte n’en puisse naitre;
je vous ferai voir ce bon peuple adorant Dieu, et vous jugerez s’il est possible
qu’il se trompe jamais sur la facon de le servir” (ebd.: 294).

Dies zeigt wiederum, dass fiir de Sade das Gliick an die Moglichkeit gebunden
ist, die eigenen, naturgegebenen Eigenschaften innerhalb eines gesellschaftlichen
Rahmens auszuleben.

Einen groBen Teil seiner Utopie nehmen die Untersuchungen iiber den Geist
der Gesetze ein, wobei er seinen Protagonisten Zamé wiederholt auf den franzgsi-
schen Philosophen Montesquieu verweisen 14sst — ohne dass er dessen gleichna-
mige Schrift ,,Esprit des lois* explizit erwdhnt. Seine Argumentation gegen Geset-
ze, die die Menschen mehr verderben, als dass sie Verbrechen verhindern, dhnelt
wiederum seinen Gedankengingen aus der ,,Philosophie dans le Boudoir* (vgl.
Kapitel 3.6 der vorliegenden Arbeit), in denen er sich explizit an das franzdsische
Volk wendet. Einerseits reduziert sein Monarch die Zahl der Verbrechen durch die
Einfihrung von Gleichheit. Dies fithrt zwangslaufig zu einer Reduzierung der Ka-
pitalverbrechen. Des weiteren negiert de Sade den Gedanken, erzieherischen Er-
folg durch Bestrafung zu erzielen, wie sie in Gesetzen festgeschrieben ist, da die
Verbrechen aufgrund von Naturanlagen begangen werden. Grundlage seiner Ar-
gumentation ist wiederum die Natur als metaphysische Basis, die das Handeln der
Menschen determiniert. Gesetze hingegen, die man in diesem Rahmen auch mit
den Begriffen der Norm und Sitte ersetzen kann, schaffen seiner Argumentation
nach die Grundlage fiir Verbrechen. Die Determination fithrt wie bei Nietzsche zu
einer Ablehnung des Konzepts der Strafe. Im Riickgriff auf die Natur und das sich
daraus ableitende Naturrecht verwirft de Sade tiberindividuelle Instanzen wie die
Gesetze und proklamiert die unabdingbare Freiheit des Individuums. Beziiglich

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

der Gesetze unterscheidet Zamé zwischen Gesetzesbriichen, die die Gesellschaft
tangieren, und jenen, die das nicht tun.®* Er erklart:

LI faut constater qu’on ne le [crime] fait, ce qui véritablement trouble la
société, un ce qui n'y porte aucun préjudice; ce dol une fois reconnu, sans
doute il faut travailler a le guérir, a I'extirper de la nation, et ce n’est pas en
le punissant qu’on y réussit; jamais la loi, si elle est sage, ne doit infliger de
peine qui tend & la correction du coupable en le conservant & I'Etat [...] La
liberté et la vie sont les deux seules présents que I’homme ait recus du ciel,
les deux seules faveurs qui puissent balancer tous ses maux” (ebd.: 331).

Diese Grundsitze miinden in der Erkenntnis:

LIl méme semble qu’avant d’interdire a ’hnomme ce que I'on qualifie gratuite-
ment de crimes, il faudrait bien examiner avant si cette chose, quelle qu’elle
soit, ne peut pas s’accorder avec les régles nécessaires au véritable mainti-
en de la société; car s'il est démontré que cette chose n’y fait pas de mal, ou
que ce mal est presque insensible. La société plus nombreuse, ayant plus de
force que ’homme ne supporterait la privation du Iéger délit qui le charme,
doit sans doute tolérer ce petit mal, plutdt que de lu punir” (ebd.: 336f.).

Uber die Verbindung zwischen Gesetzen und Religion schreibt de Sade: ,,La reli-
gion, en politique, n’est qu’un double emploi, elle n’est que 1’étai de la 1égisla-
tion; elle doit lui céder incontestablement dans tous les cas® (ebd.: 345). Statt
auf Gesetze setzt Zamé auf Priavention durch Gleichberechtigung und Toleranz
gegeniiber unterschiedlichen Charakteren, um eine harmonische Gesellschaft zu
schaffen. D. A. F. de Sade versucht auf diesem Weg, einen Rahmen fiir die Wah-
rung der Individualitit innerhalb eines gesellschaftlichen Systems zu erstellen. Es
ist eine noch sehr diffuse und indifferente Theorie, die sich sowohl aus klassisch
liberalen Elementen speist als auch aus utopisch-sozialistischen Postulaten.

Das System de Sades ldsst paradoxer Weise wenig Platz fur das Individuum
und seine Individualitit. Die restriktiven Maflnahmen des Systems, mit seiner Re-
gulierung des gesamten offentlichen Lebens, schrinken die Individuen und ihre
Individualitit ein, obwohl gleichzeitig eine Reihe von Beschrankungen der In-
dividualitit aufgehoben wird. Uber den Individualismus in Tamoé in ,,Aline et
Valcour* schrieb Pierre Favre: ,,Les mécanismes de pensée de Zamé sont révé-
lateurs du peu de place qu’il entend laisser a 1’individualisme* (Favre 1965: 65).

64 | Wie auch in den Passagen, in denen er vehement die Homosexualitat
rechtfertigt, scheint sich diese Aussage auf eigene biographische Erfahrungen
zu beziehen. Er wurde im vorrevolutionaren Frankreich wegen homosexueller
Praktiken zum Tode verurteilt - und entkam lediglich durch Flucht.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

267


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Das zeigt sich besonders deutlich in der Aussage Zamés iiber das ideale Gesell-
schaftssystem: ,,Tous les hommes sortent égaux des mains de la nature, 1’opinion
qui les distingue est fausse; partout ou ils seront égaux, ils peuvent étre heureux;
il est impossible qu’ils le soient ou les différences existeront* (ebd.: 290). Gleich-
zeitig befindet sich das Konstrukt der Naturdetermination im Widerstreit mit der
Gleichheit und dem impliziten Gedanken eines verbindlichen Gemeinwohls, um
das sich im Sinne de Sades der Gesetzgeber zu kiimmern habe. Dieses Paradox
lasst sich nicht werkimmanent auflgsen.

Ebenso ist die unterschiedliche Bewertung von einzelnen, beruflichen Tétig-
keiten aufgehoben (vgl. ebd.: 322), die zu Neid und Missgunst innerhalb der Ge-
sellschaft fithren und auf diesem Wege dem Verbrechen einen Nahrboden bieten.
Hierin zeigt sich ein weiterer Aspekt des sozialistischen Denkens de Sades.

Entsprechend seiner Ablehnung von Gesetzen und Bestrafung als piddagogi-
schem Mittel ldsst de Sade Zamé auch die Todesstrafe ablehnen, als er seinen
Besucher iiber seine Regierungsmaximen aufklart:

LIl faut, dis-je, des juges: soit; mais que les juges ne se mélent que de juger;
que ceux qui remplissent ces honorables fonctions soient fonctions soient
choisis parmi les plus notables citoyens de la nation, et qu’ils n'achétent pas
surtout le droit de juger leurs semblasses; car vous n’aurez pour juges que
des fripons, tant que celui qui aura payé sa place, pensera, avant que de
vous rendre justice, a se rembourser de ses avances.

Mais il faut des lois: soit encore; mais ces lois, dis-je, la peine de mort en
punira-t-elle I'infracteur? A Dieu ne plaise! Le souverain Etre peut disposer
lui seul de la vie des hommes; je me croirais criminel moi-méme a l'instant
oU j'oserais usurper ses droits“ (ebd.: 302).

Die Basis seiner Uberlegung ist ein postulierter Urzustand des Menschen.

,L'état naturel de ’homme est la vie sauvage; né comme l'ours et le tigre
dans le sein des bois, ce ne fut qu’en raffinant ses besoins qu’il crut utile
de se réunir pour trouver plus de moyens a les satisfaire. En le prenant de
la pour le civiliser, songez a sont état primitif, a cet état de liberté pour
lequel I'a formé la nature, et n'ajoutez que ce qui peut perfectionner cet
état heureux dans lequel il se trouvait chaines; rendez 'accomplissement
de ses désirs plus aisé, mais ne l'asservissez pas; contenez-le pour son
propre bonheur, mais ne I’écrasez point par un fatras de lois absurdes; que
tout votre travail tende a doubler ses plaisirs en lui ménageant I'art d’en
jouir longtemps et avec slreté; donnez-lui une religion douce, comme le Dieu
gu’elle a pour objet; dégagez-la surtout de ce qui ne tient qu’a la foi; faites-la
consister dans les CEuvres et non dans la croyance” (ebd.: 310).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

In dieser Beziehung zeigt sich wiederum, inwieweit de Sade im Denken der dama-
ligen Zeit gefangen war. Der skizzierte Naturzustand, den er in dieser Passage mit
dem ,,edlen Wilden* aufzeigt, ist in seinem zeitgenossischem Kontext verankert
und klingt an Jean-Jacques Rousseau an, der ebenfalls eine Form des Naturzustan-
des und von ,,Kultur* unverdorbenen Menschen als Idealzustand priferierte. Dies
steht im Kontext der zu dieser Zeit vorherrschenden Vorliebe fiir Reiseliteratur. Er
bildet in dieser Utopie Individualitét in einer auf Gleichheit basierenden Gesell-
schaft ab. Sie weist eine Reihe von Paradoxien auf — einerseits wird die Hetero-
nomie der Triebe der Individuen anerkannt, andererseits engt die Uniformierung
innerhalb jener Gesellschaftsordnung die individuelle Entfaltung dieser ein. De
Sade bietet dem Leser keinen Ausweg aus diesem Dilemma.

3.8 ZWISCHENFAZIT

Auch fiir das Werk de Sades lésst sich konstatieren, dass das Thema Individu-
alitdt wichtig fiir ihn ist. Vor dem zeit- und geistesgeschichtlichen Hintergrund
ist ihre Thematisierung noch weniger komplex als bei Stirner oder Nietzsche. Es
haben sich bei der Analyse allerdings auch deutliche Briiche in seinem Werk ab-
gezeichnet — vorrangig zwischen seinen Schriften, die vor 1797 entstanden (,,Les
cent vingt journées de Sodome*, ,,Philosophie dans le boudoir), und dem Dop-
pelroman ,,Nouvelle Justine*/,,Histoire de Juliette®. Diesen Bruch konnte ich in
der vorliegenden Untersuchung leider nicht addquat bertiicksichtigen — er erfordert
eine eigenstindige Analyse.

Ebenso wie Nietzsche geht de Sade von einem nicht niher definierten indi-
viduellen Kern aus, der sich aus den Eingaben der Natur speist. Die Libertins
als Triger dieses Kerns entwickeln ihre Individualitdt dquivalent zu Nietzsches
souverdnen Individuen iiber den Prozess der Selbsterkenntnis. Ansatz fiir diesen
Prozess ist allerdings weniger ein kulturevolutiondrer wie bei Nietzsche, dessen
Konzept auf eine Hoherentwicklung hinauslduft, sondern derjenige einer Riickbe-
sinnung auf einen angenommenen Naturzustand. Sein Ansatz ist durch einen rein
rationalen Akt begriindet. Dieser Naturzustand ist durch die vollige Determination
des Individuums bestimmt. Er integriert somit abstrakt den von ihm idealisierten
Naturzustand in die Gesellschaft, d.h. es findet eine vermeintliche Versshnung
von Natur und Kultur statt.

Eine Ausnahme in seinem Werk bildet lediglich die Protagonistin Juliette, bei
der de Sade sein bis dato propagiertes philosophisches Konzept in Frage zu stellen
scheint. Der gesellschaftliche Einfluss auf die individuelle Entwicklung kommt
lediglich in der Rolle des Lehrers zum Tragen, wird aber ansonsten komplett ig-
noriert.

Die Vergoéttlichung der Natur, die fiir de Sade passagenweise zu einer Ge-
gengottheit mutiert, geht mit einem radikalen Anti-Theismus einher. Dieser ist

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

269


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

RADIKALE INDIVIDUALITAT

allerdings noch durch den Prozess der Loslosung von dieser ,.fixen Idee geprégt.
Seine Libertins erahnen zwar den Tod Gottes, aber sie erfassen dessen Bandbreite
noch nicht in aller Klarheit. Dementsprechend ist die Negation des freien Willens
sein logischer Schluss. Wie in den Exkursen ausgefiihrt, radikalisiert er dabei teil-
weise das Denken seiner materialistischen Vorgénger La Mettrie und d‘Holbach,
die fiir sein eigenes Denken fundamental sind. Ebenso wie Nietzsche befteit er auf
diesem Weg das Individuum von der Verantwortung fiir das eigene Tun.

Ein redundant in seinen Romanen behandeltes Thema ist das der Vereinzelung
und Individuation. Diese wird weniger als bei Nietzsche an den Akt der Selbster-
kenntnis gekoppelt, sondern eher als ein Akt der Befreiung aus den gesellschaft-
lichen Banden propagiert. Er definiert dabei das Verhéltnis extremer als Nietz-
sche tiber seine Konflikte. Miteinander tibereinstimmend verwerfen beide Denker
Sitte, Moral und Religion als iiberindividuelle Strukturen, die das Individuum
beschrianken, und machen implizit einen ethischen Pluralismus stark. De Sades
Argumentation hierfiir ist, in der Tradition der Aufkldrung, rein rationaler Natur
und verbindet sich mit einem Kulturrelativismus, der sich aus den Berichten der
damals weitverbreiteten Reiseliteratur niihrt. Aus diesen Uberlegungen ergibt sich
auch die Begriindung des Verbrechens. Auf einer philosophischen Ebene kommt
seine Darstellung des Verbrechens der Thematisierung der Emporung bei Nietz-
sche gleich. Eine addquate Grundlage der individuellen Ethik — jenseits ihrer Na-
turdetermination — fehlt in seinem Werk.

Wihrend Nietzsche an die Existenz eines hoheren Ziels glaubt — der Weiter-
entwicklung der Menschheit —, das er mit der Befreiung des Individuums koppelt,
ist bei de Sade der ,,Egoismus® des naturdeterminierten Individuums die metaphy-
sische Grundlage seiner Philosophie. De Sade macht den Egoismus zur Grundlage
der Gesellschaft und seiner Philosophie.

De Sade fehlt im Gegensatz zu Nietzsche aber auch die Schranke fiir die Be-
grenzung der maBlosen Entfaltung des Individuums. Aquivalent zu Nietzsches
Auffassung ist auch sein Libertin ein Transgressionswesen. Dieses verfiigt jedoch
nicht tiber das apollinische Element der Selbstbeschrinkung. Der Verlust der
Grenze fiihrt fiir den Libertin — mit Ausnahme von Juliette — zu einer Auflosung
der eigenen Individualitit: Er scheitert daran.

De Sade sucht aber nach einer M6glichkeit der Gesellschaftsorganisation, die
eine groBtmogliche Entfaltung der Individualitdt des Einzelnen erlaubt. Als Rah-
menbedingungen steckt er dabei in seinem Aufruf ,,Frangais, encore un effort si
vous voulez étre républicains“ grob einen Minimalstaat ab, wahrend er in seiner
Inselutopie Tamoé eine frithsozialistische Ordnung présentiert. Gemeinsam ist
beiden Ordnungsmodellen, dass sie auf wenigen, grundlegenden Regeln beruhen.
Diese Reduzierung beruht auf der Uberlegung, dass viele Regeln die freie Ent-
faltung des Individuums und seiner Individualitét behindern. Hierbei mogen vor
allem autobiographische Erfahrungen eine Rolle gespielt haben. Dabei pladiert de
Sade wiederholt fiir die Schaffung von gleichen Ausgangsbedingungen, die die

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEe SADES KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Entwicklung des Individuums erméglichen. Der Minimalstaat lieBe sich gegebe-
nenfalls auf Uberschneidungen zu modernen Stromungen des Liberalismus wie
die der Auspragung im ,,Libertarianism® (z.B. Nozick 1974) untersuchen.

Eine weitere Facette seines Individualismus findet sich in der Darstellung
seiner Subgesellschaften — den Réuberbanden und Assoziationen von Libertins.
Diese lassen sich idealtypisch — wie auch Max Stirners ,,Verein von Egoisten® —
als Antizipation von Biirgerinitiativen lesen. Sein Gesellschaftsbild ist somit kein
statisches, sondern lisst sich als fluide bezeichnen. Gesellschaft ist bei ihm ein
standiger Prozess des Aushandelns, Sich-Vereinigens und Sich-Trennens — je nach
den Bediirfnissen der Individuuen. Dem Staat, den de Sade in seiner Philosophie
nicht weiter als Gebilde darstellt, kommt dabei die Funktion eines ,,Schutzrau-
mes* fiir die gesellschaftlichen Prozesse zu. Daher wird er auf wenige Grundkon-
stanten reduziert.

Starker als Nietzsches und Stirners zeigt de Sades Philosophie auch die Gefahr
des Individualismus auf, ndmlich des Umschlagens in einen Totalitarismus, wenn
der Individualismus sich im ,,Recht des Stirkeren® zu manifestieren droht. Sein
Werk ldsst sich daher auch als eine Mahnung vor der negativen Seite eines solchen
Konzeptes lesen. Insbesondere die karikaturhaften Uberzeichnungen eignen sich,
um dieses Umschlagen und seine Folgen zu durchdenken. Darin kommt aber auch
ein eklatantes Problem fiir die addquate Interpretation seines Werkes zum Vor-
schein — ebenso wie Nietzsche benutzt er wichtige Begriffe in unterschiedlicher
Konnotation und wechselt hiaufig die Ebenen der Darstellung.

Bezogen auf die eingangs gestellte Frage nach der Aktualitét l4sst sich daher
feststellen, dass diese weniger in seinem Werk selbst als in seiner Ergénzung zu
dem Nietzsches und Stirners liegt, indem er einerseits die negativen Seiten abbil-
det und andererseits Uberlegungen iiber eine mogliche Verkehrsform jener reifen
Individuen anstellt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

271


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Stirners Konzept von
radikaler Individualitat

4.1 DiE VERWENDUNG DES BEGRIFFS DER
» INDIVIDUALITAT UND SEINER SYNONYME

Jversuche, Stirners Begrifflichkeiten
zu definieren, mussen fehlschlagen, ist
doch seine Sprache darauf angelegt, De-
finitionen aufzubrechen®

(EBbach 1978: 98).

Der Begriff der Individualitit ist zu Lebzeiten Max Stirners in Deutschland noch
nicht gebrduchlich, obwohl er in Schriften seiner Zeitgenossen bereits Einzug ge-
halten hat — z.B. bei Ludwig Feuerbach (,,Das Wesen des Christentums) oder
vereinzelt im Werk von G. W. F. Hegel und Wilhelm Schelling. Im von den Brii-
dern Jacob und Wilhelm Grimm gemeinsam herausgegebenen ,,Worterbuch der
deutschen Sprache® wird der Begriff in der Auflage von 1877 nicht aufgefiihrt,
was auf seine geringe Bedeutung zu dieser Zeit zuriickzufiihren sein diirfte.

In den der Untersuchung zugrunde liegenden Schriften und Artikeln von Stir-
ner wird der Begriff der ,,Individualitit® lediglich zwei Mal als solcher genannt.
Ein Mal verwendet er ihn in seinem Hauptwerk ,,.Der Einzige und sein Eigentum*
in seiner Auseinandersetzung mit der Philosophie Feuerbachs:

LEgoismus und Menschlichkeit (Humanitat) muften das Gleiche bedeuten,
aber nach Feuerbach kann der Einzelne (das ,Individuum®) ,sich nur tber die
Schranken seiner Individualitat erheben, aber nicht GUber die Gesetze, die po-
sitiven Wesensbestimmungen seiner Gattung.’ Allein die Gattung ist nichts,
und wenn der Einzelne sich Uber die Schranken seiner Individualitat erhebt,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

RADIKALE INDIVIDUALITAT

so ist dies vielmehr gerade Er selbst als Einzelner, er ist nur, indem er sich
erhebt, er ist nur, indem er nicht bleibt, was er ist“ (EE: 200).

Dabei handelt es sich um ein wortliches Zitat aus bzw. eine Paraphrasierung einer
Passage aus dem Feuerbach‘schen Werk, in dem die Individualitéit im klassischen
Sinne als Selbstangehdrigkeit auftaucht — und Individualitit mit Aktivitédt in Ver-
bindung gebracht wird.

Den Thesen von Max Adler (2001) folgend kann der fiir das Denken Stirners
zentrale Begriff der ,,Eigenheit* mit dem Wort ,,Individualitit” tibersetzt werden.
Diesem werde ich mich in einem gesonderten Kapitel widmen (vgl. Kapitel 4.4
der vorliegenden Arbeit). Ahnlich verhilt es sich mit dem Terminus ,,Egoismus®,
einem Begriff, den Stirner streckenweise noch in der zeitgenossischen Bedeutung
von ,,Individualismus® verwendet', einem in der damaligen Zeit ebenfalls noch
recht ungebriuchlichen Begriff aus dem Umfeld der franzosischen Frithsozialis-
ten. Geert-Lueke Lueken schrieb tiber den Begriff: ,,Wenn Stirners ,Egoismus*
tatsdchlich wortlich zu nehmen wire, lohnte es sich kaum, sich damit auseinan-
derzusetzen® (Lueken 2008: 27). Auch diesem Aspekt wende ich mich gesondert
zu (vgl. Kapitel 4.8 der vorliegenden Arbeit).

Daneben findet sich in dem Aufsatz ,,Uber das unwahre Prinzip unserer Erzie-
hung* noch der mit ,,Individualitit™ synonym verwendete Ausdruck der ,,Person-
lichkeit“; aus diesem Begriff wird das Konzept des ,,Personalismus* abgeleitet. In
dieser Schrift heift es tiber das Erziehungsziel der ,,freien Personlichkeit: ,,Ist nun
die Idee und der Trieb der neuen Zeit die Willensfreiheit, so mufB der Pddagogik als
Anfang und Ziel die Ausbildung der freien Personlichkeit vorschweben* (UP: 96).
An anderer Stelle erklart Stirner zum Ziel seiner Epoche, den ,,personliche[n] oder

freie[n] Mensch* (ebd.: 88) zu erstreben. Dieses Ideal charakterisiert er mit den

Worten: ,,Nur in der Abstraktion ist die Freiheit: der freie Mensch nur der, wel-
cher das Gegebene tiberwunden und selbst das aus ihm fragweise Herausgelockte
wieder in die Einheit seines Ichs zusammengenommen hat“ (ebd.: 88). In dieser
Passage zeichnen sich bereits Ansitze seines spateren Hauptwerkes ,,Der Einzige
und sein Eigentum® ab, sowohl die Betonung des Ichs und dessen ,,Einheit* als
ein nicht-entfremdetes, bei sich-selbst-seiendes Individuum, als auch die Infrage-
stellung seines abstrakten Begriffs. Er antizipiert dabei an dieser Stelle den Begriff
des ,,Eigners*. In seiner Antwort auf die Kritiker an seinem Hauptwerk verwendet
er der Begriff als Kontrapunkt zu demjenigen des ,,Einzigen®:

,Der Mensch, der Geist, das wahre Individuum, die Personlichkeit u.s.f.
sind Aussagen oder Pradicate, welche von einer Fllle des Inhalts strotzen,
Phrasen mit héchstem Gedankenreichtum; der Einzige, gegenliber jenen

1 | Damit liefRe sich das von Geert-Lueke Lueken (2008: 27) konstatierte
Fehlen des Begriffs im Stirnerschen Werk erklaren.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

heiligen und erhabenen Phrasen, die leere, anspruchslose und ganze
gemeine Phrase” (KAK: 74).

Fiir seinen Lehrer Daniel Ernst Friedrich Schleiermacher, bei dem Stirner an der
damaligen Friedrich-Wilhelm-Universitdt in Berlin Theologie studierte, ist der
Begriff ,,Personlichkeit” als ,,die Eigentiimlichkeit des individuellen Menschen*
(zitiert nach: Dierse/Lassahn 1989: 347) definiert. Uber die Auffassung von He-
gel, der als sein zweiter maBgeblich prigender Lehrer gelten kann?, zu dem Be-
griff heifit es in demselben Beitrag: ,,Demgegeniiber schlieft fiir Hegel der Begriff
<P.>, in sich die Ichheit oder Einzelheit, welche ein xxx oder Allgemeines ist’,
das sich selbst Bestimmen®, die ,xxx‘ und Individualitit eines Menschen® (ebd.:
3471).

Auffillig ist dariiber hinaus, dass Stirner das Personalpronomen ,,ich® im
GrofBteil der Fille in seinem Werk ,.Der Einzige und sein Eigentum* sowie auch
schon in ,,Das unwahre Prinzip unserer Erziechung® mit einem Groflbuchstaben
zu Beginn schreibt® und dann als Titel des zweiten Teils seines Werkes verwen-
det; dies ldsst sich als eine besondere Betonung dieses Personalpronomens le-
sen. Dabei ist dieses ,,Ich® nicht mit der ,,Ich“-Konstruktion von Johann Gottlieb
Fichte zu verwechseln, von der sich Stirner in seinem Werk wiederholt abgrenzt
(vgl. EE: 199, 337, 406).4 Auch von dem ,,Ich“ im Sinne Hegels grenzt er sich ab
(ebd.: 239, 483), welches er durch die Charakterisierung als ,,einzig* im Sinne von
»einzigartig® deutlich vom selbigen Allgemeinbegriff unterscheidet. Er unterldsst
eine nihere Erlduterung dessen, was das ,,ich“ bei ihm ist, weil er das ,,ich“ fiir
unaussprechbar hilt.

»,Man sagt von Gott: ,Namen nennen Dich nicht’. Das gilt von Mir: kein Begriff
drickt Mich aus, nichts, was man als mein Wesen angibt, erschépft Mich; es sind

2 | Die Bedeutung Hegels fur Stirners Denken ist deutlich aus seinem
Werk herauszulesen und fand auch Eingang in die Sekundarliteratur - vor
dem Hintergrund seiner Klassifizierung als Junghegelianer. Der potentielle
Einfluss von Schleiermacher auf das Denken von Stirner ist bislang noch
nicht naher untersucht worden. In den editorischen Anmerkungen der von
Bernd Kast herausgegebenen Studienausgabe finden sich auch keine auf
Schleiermacher hinweisende Anmerkungen.

3 | Es lasst sich auch nicht in allen Fallen nachvollziehen, ob die mit
kleinen Anfangsbuchstaben geschriebenen Formen des Personalpronomens
absichtlich oder ob sie auf einen Fehler beim Setzen der Druckplatten
zurickzufihren sind. Auch die von Bernd Kast editierte Studienausgabe vom
Einzigen klammert diese Problematik aus.

4 | Fichte hat sich inspiriert von Kant im Zuge seiner Wissenschaftslehre
sehr intensiv mit dem Begriff des ,Ich“ auseinandergesetzt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

275


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

RADIKALE INDIVIDUALITAT

nur Namen. Gleichfalls sagt man von Gott, er sei vollkommen und habe keinen
Beruf, nach Vollkommenheit zu streben. Auch das gilt allein von Mir“ (ebd.: 412).

Gleichzeitig verabsolutiert er dieses ,,Ich“, was sich als ein Versuch lesen lassen
kann, die Individualitét in einem Begriff abzubilden. Mit diesem versucht er sein
fluides Konzept von Individualitét notdiirftig zu benennen.

4.2 DIE ENTWICKLUNG DES ,,EIGNERS“

Die Bedeutung der Selbsterkenntnis, d.h. der Selbst-Bewusstwerdung des Indi-
viduums und seiner Individualitdt, legt Stirner bereits in den ersten Zeilen seines
Hauptwerk ,,Der Einzige und sein Eigentum* als Grundlage des menschlichen
Entwicklungsprozesses an: ,,Von dem Augenblicke an, wo er das Licht der Welt
erblickt, sucht ein Mensch aus ihrem Wirrwarr, in welchem auch er mit allem
anderen bunt durcheinander herumgewiirfelt wird, sich herauszufinden und sich
zu gewinnen® (EE: 9). Diesem Satz ist die Dualitét der Individualitidt immanent —
dem Akt der Erkenntnis und dem des Sich-Selbst-Gewinnens. Indem der Mensch
sich herausfindet, individuiert er sich gleichzeitig, wéihrend der Prozess der ak-
tiven Selbstwerdung, d.h. der Herausbildung von Individualitdt, sich im Akt des
,Sich Gewinnens* ausdriickt. Diese Selbsterkenntnis verlduft sowohl {iber einen
rationalen als auch {iber einen physischen Akt der Selbstwahrnehmung. In seiner
Antwort auf die ersten Kritiker des Werkes aus dem junghegelianischen Umfeld
schreibt er iiber den Entwicklungsprozess: ,,Die Entwicklung des Einzigen ist dei-
ne und meine Selbstentwicklung, eine ganz einzige Entwicklung, da deine Ent-
wicklung durchaus nicht meine Entwicklung ist* (KAK: 73).

Bereits in ,,Das unwahre Prinzip unserer Erziehung® thematisiert Stirner die
Bedeutung der Selbsterkenntnis des Individuums:

»,Wenn der Mensch erst seine Ehre darein setzt, sich selbst zu fliihlen, zu ken-
nen und zu betatigen, also in Selbstgefihl, Selbstbewufitsein und Freiheit,
so strebt er von selbst, die Unwissenheit, die ihm ja den fremden, undurch-
drungenen Gegenstand zu einer Schranke und Hemmung seiner Selbster-
kenntnis macht, zu verbannen. Weckt man in den Menschen die |dee der
Freiheit, so werden die Freien sich aus unablassig immer wieder selbst be-
freien; macht man sie hingegen nur gebildet, so werden sie sich auf héchst
gebildete und feine Weise allezeit den Umstanden anpassen und zu unter-
wirfigen Bedientenseelen ausarten. Was sind unsere geistreichen und ge-
bildeten Subjekte grofitenteils? Hohnldchelnde Sklavenbesitzer und selber
- Sklaven® (UP: 91).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Deutlich wird hier auch schon der aktive Akt der Aneignung, der auf der Frei-
heit des Individuums beruht und in einen Prozess des Sich-Befreiens von dufleren
Zwingen miindet. Der Akt der Befreiung schafft die Lust an der Uberwindung
weiterer Grenzen und ermoglicht somit eine Entwicklung von ,,Persénlichkeit®,
durch einen eigenstédndigen Entwicklungsprozess im Sinne einer Befreiung des
eigenen Selbst.

Eine weitere Deutung dieses Satzes liefert Stirner zum Ende seines Hauptwer-
kes, als er diesen im Zusammenhang mit dem Streben nach Eigenheit ausformu-
liert.

,Unbewuflt und willklrlich streben Wir alle der Eigenheit zu, und schwer-
lich wird Einer unter Uns sein, der nicht ein heiliges Geflihl, einen heiligen
Gedanken, einen heiligen Glauben aufgegeben hatte, ja Wir begegnen wohl
keinem, der sich nicht aus einem oder dem anderen seiner heiligen Gedan-
ken noch erlésen kénnte. All unser Streit wider Uberzeugungen geht von der
Meinung aus, dafd Wir den Gegner etwa aus seinen Gedankenverschanzun-
gen zu vertreiben fahig seien. Aber was ich unbewuft tue, das tue Ich halb,
und darum werde Ich nach jedem Siege Uber einen Glauben, der dann von
neuem mein ganzes Ich in seinen Dienst nimmt und mich zum Schwarmer
fur die Vernunft macht, nachdem Ich fur die Bibel zu schwarmen aufgehort,
oder zum Schwarmer fur die Idee der Menschheit, nachdem Ich lange genug
fur die der Christenheit gefochten habe“ (EE: 403).

Er zeichnet dies metaphorisch anhand des menschlichen Lebens nach — einer klas-
sischen, philosophischen Parabel. An dieser Stelle skizziert er die Entwicklung des
Eigners bereits grob. Der Hohepunkt dieser Entwicklung ist das ,,Mannesalter*.

,Erst dann, wenn man sich leibhaftig liebgewonnen, und an sich wie man
leibt und lebt, eine Lust hat - so aber findet sich’s im reifen Alter, beim Man-
ne - erst dann hat man ein persénliches oder egoistisches Interesse, d.h.
ein Interesse nicht etwa nur Unseres Geistes, sondern totaler Befriedigung
des ganzen Kerls, ein eigenndtziges Interesse” (ebd.: 13).

Aquivalent zu dieser Entwicklung sieht er die Eignerwerdung:

,Wie Ich Mich hinter den Dingen finde, und zwar als Geist, so muf} Ich Mich
spater auch hinter den Gedanken finden, namlich als ihr Schopfer und Eig-
ner. [...] Und nun nehme Ich die Welt als das, was sie Mir ist, als die Meinige,
als Mein Eigentum: Ich beziehe alles auf Mich. Stief} ich als Geist die Welt
zurick in tiefster Weltverachtung, so stofle Ich als Eigner die Geister oder
Ideen zurlck in ihre ,Eitelkeit’. Sie haben keine Macht mehr lber Mich, wie
Uber den Geist keine ,Gewalt der Erde’ eine Macht hat” (ebd.: 14f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

277


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In Form einer Persiflage von G.W.F. Hegels Geschichtsphilosophie zeichnet er,
indem er von dieser Kenntnis ausgeht, die Geschichte der Menschheit als eine
Abfolge von Gebundenheiten an ,,fixe Ideen* nach. Im Gegensatz zu Hegel sieht
er keinen geschichtlichen Verlauf in Richtung der Verwirklichung der menschli-
chen Freiheit, sondern lediglich eine Abfolge von unterschiedlichen Formen von
Herrschaft, die eine Idee des Universellen iiber die ,,Individualitit™ des konkreten
Individuums stellen. Die Entwicklungsgeschichte entpuppt sich seiner Logik nach
lediglich als ein Austausch von iibergeordneten Begriffen bzw. Ideologien, die das
Individuum unterjochen: der ,.fixen Ideen®. Dies kommt in der AuBerung iiber das
Revolutionsprinzip deutlich zur Geltung:

,Bis auf den heutigen Tag ist das Revolutionsprinzip dabei geblieben, nur
gegen dieses und jenes Bestehende anzukampfen, d.h. reformatorisch zu
sein. So viel auch verbessert, so stark auch der ,besonnene Fortschritt’ ein-
gehalten werden mag: immer wird nur ein neuer Herr an die Stelle des alten
gesetzt, und der Umsturz ist ein - Aufbau“ (ebd.: 121).

Erst im zweiten Abschnitt seines Werks, den er mit ,,Ich* iiberschrieben hat, stellt
er die Eigner-Werdung konkret dar, bis hin zur Entstehung des Einzelnen als die
hochste Stufe dieses Prozesses. Ich widerspreche in diesem Aspekt Bernd Kast, der
in seiner Dissertation die folgende These aufstellte: ,,Stirner macht keinen prinzi-
piellen Unterschied zwischen den Begriffen ,,Schopfer®, ,,Einziger®, ,,Egoist™ und
»Eigner”, sondern zeigt die Tendenz einer semantischen Vereinheitlichung und
Zuspitzung innerhalb des ,Einzigen und sein Eigentum* auf™ (Kast 1979: 227).
Ich stimme ihm zwar insofern zu, als ich den zeitweise synonymen Gebrauch der
Worter im Werk Stirners fiir nachweisbar halte, mdchte aber dennoch verstiarkt auf
die graduelle Unterscheidung in der Begriffsverwendung ,,Eigner* und ,,Einziger*
eingehen. Diese Unterscheidung wird in der folgenden Passage deutlich: ,,Eigner
bin Ich meiner Gewalt, und Ich bin es dann, wenn Ich Mich als Einzigen weil3.
Im Einzigen kehrt selbst der Eigner in sein schopferisches Nichts zuriick, aus
welchem er geboren wird* (EE: 412).
Der Weg dorthin verlduft grob in vier Schritten und bezieht sich jeweils auf
den Bewusstseinszustand des ,,Egoisten®:
- ,Besessenheit’, das Individuum als ,Besessener”,
+ ,Freiheit’, das Individuum als ,Freier”,
- ,Eigenheit’, das Individuum als ,Eigner”,
- ,Einzigartigkeit’, das Individuum als ,Einziger”.
+ Dabei ist Stirner der Zusammenhang des Individuums mit dem gesellschaft-
lichen Umfeld, das dieses Individuum und seine Wahrnehmung pragt, durch-
aus bewusst.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

~Wenn das Eigene dem Eingegebenen entgegengestellt wird, so will der Ein-
wurf nichts verschlagen, dafl Wir Isoliertes nicht haben kdénnen, sondern
alles im Weltzusammenhange, also durch den Eindruck des um Uns Befind-
lichen empfangen, mithin als ein ,Eingegebenes’ haben; denn es ist ein gro-
er Abstand zwischen den Gefluihlen und Gedanken, welche durch andres in
mir angeregt, und denen, welche Mir gegeben werden. Gott, Unsterblichkeit,
Freiheit, Menschheit usw. werden Uns von Kindheit an als Gedanken und
GeflUihle eingepragt, die kraftiger oder flauer Unser Inneres bewegen, und
entweder unbewuft Uns Inneres bewegen, und entweder unbewuft Uns be-
herrschen, oder in reicheren Naturen zu Systemen und Kunstwerken sich
darlegen konnen, immer aber nicht angeregte, sondern eingegebene Geflh-
le sind, weil wir an sie glauben und an ihnen hangen missen” (ebd.: 69).

Weiterhin bemerkt er diesbeziiglich:

,Der Unterschied ist also der, ob mir Geflihle eingegeben oder nur angeregt
sind. Die letzteren sind eigene, egoistische, weil sie Mir nicht als Gefiih-
le eingepragt, vorgesagt und aufgedrungen wurden; zu den ersteren aber
spreize Ich mich auf, hege sie in Mir wie ein Erbteil, kultiviere sie und bin von
ihnen besessen” (ebd.: 70).

Der Prozess der Entwicklung verlduft iiber die Aneignung der Welt, die er wie
folgt umschreibt: ,,Und nun nehme Ich die Welt als das, was sie Mir ist, als die
Meinige, als Mein Eigentum: Ich beziehe alles auf Mich“ (ebd.: 14). Diese Um-
schreibung verdeutlicht die Ichbezogenheit Stirners. Obwohl seine Philosophie
deutlich egozentristisch orientiert ist, darf man sie nicht mit dem psychologischen
Krankheitsbild des Narzissmus verwechseln.

Das Zeitalter der ,,Eigenheit” sieht er erst noch vor sich: ,,Der Zukunft sind
die Worte vorbehalten: Ich bin Eigner der Welt der Dinge, und Ich bin Eigner der
Welt des Geistes* (ebd.: 72). Darin zeigt sich auch der bewusste Bruch zwischen
den beiden Abschnitten seines Hauptwerkes — ,,Der Mensch* und ,,Ich®. Der erste
Abschnitt ist somit eine in Anlehnung an Hegels Geschichtsphilosophie orien-
tierte Darstellung bzw. Parodie der Menschheitsgeschichte und eine Kritik am
Bewusstseinsstand der ,,Menschheit®. Im zweiten Abschnitt dagegen thematisiert
er sein eigenes ,,Ideal, das sich als eine Form von eigener Offenbarung oder einer
konkreten Utopie deuten ldsst.

Die Bedeutung, die in diesem Verlauf der Selbsterkenntnis zukommt, findet
sich in den folgenden Worten wieder: ,,Erst dann, wenn Ich Meiner gewil3 bin und
Mich nicht mehr suche, bin Ich wahrhaft mein Eigentum: Ich habe Mich, darum
brauche und geniele Ich Mich* (ebd.: 359). Dieser Prozess, der in den bereits
zitierten Ausruf ,,Ich hab‘ Mein Sach® auf Nichts gestellt“ miindet, geht mit der

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

279


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Selbstgeniigsamkeit des konkreten Individuums einher. Er gibt diesem eine nihi-
listische Basis, die Stirner im Vergleich mit der Natur veranschaulicht:

»Ein Mensch ist zu nichts ,berufen’ und hat keine ,Aufgabe’, keine ,Bestim-
mung’, so wenig als eine Pflanze oder ein Tier einen ,Beruf‘ hat. [...] Wie
nun diese Rose von vorneherein wahre Rose, diese Nachtigall stets wahre
Nachtigall ist, so bin Ich nicht erst wahrer Mensch, wenn Ich meinen Be-
ruf erflille, meiner Bestimmung nachlebe, sondern Ich bin von Haus aus
,wahrer Mensch'“ (ebd.: 366f.).

Dies unterstreicht er mit der These: ,,Genug, es ist ein méchtiger Unterschied, ob
Ich Mich zum Ausgangs- oder zum Zielpunkte mache. Als letzteren habe Ich Mich
nicht, bin Mir mithin noch fremd, bin mein Wesen, mein ,wahres Wesen‘, und die-
ses Mir fremde ,wahre Wesen‘ wird als ein Spuk von tausenderlei Namen sein Ge-
spott mit Mir treiben (ebd.: 368). Gerhard Senft legte diesen Gedankengang wie
folgt aus: ,,Stirner schldgt vor: Lerne deine eigenen, urspriinglichen Bediirfnisse
erkennen und von den eingegebenen, fremden zu unterscheiden, und lebe danach
— deine grofiten Schranken liegen in dir selbst!““ (Senft 1988: 25). Er tibersah dabei
allerdings, dass es Stirner vorrangig um das Verhiltnis des Individuums zu seiner
Umwelt geht, um die Frage, ob das Individuum ein handelndes Subjekt ist oder
lediglich durch Determination bestimmt wird. Dann sind die inneren Schranken
lediglich ein Teilaspekt.

Zur Verdeutlichung des Prozesses der Eignerwerdung werde ich im folgenden
die einzelnen Schritte ndher beleuchten, von der Kategorie des ,,.Besessenen” hin
zum ,,Einzigen“. Horst Engert schrieb beziiglich des Einzigen: ,,.Der Einzige ist
aber nach Stirner als der menschliche Typus, der als bewufSter Egoist den Be-
sessenen gegeniibergestellt wird, das Ziel der geschichtlichen Entwicklung der
Menschheit* (Engert 1911; hier: 1999: 18).

4.2.1 Der ,Besessene”

Der Begriff der ,,Besessenheit® ist ein zentraler Begriff im Werk Stirners. Fiir ihn
ist der ,,Besessene® ein ,,unfreiwilliger Egoist®, d.h. ein Mensch, der sich seiner
eigenen Bediirfnisse nicht bewusst ist, und damit letztlich auch seiner eigenen
Individualitit nicht.® Er ist ideologisch beeinflusst und von sich selbst entfremdet.
Besessenheit ist durch die Abhéngigkeit von ,.fixen Ideen definiert. ,,Fixe Ideen

5 | Der Begriff ,unfreiwilliger Egoist® (vgl. EE: 39) ist ein eigener Terminus
bei Stirner. Wahrend er den Terminus Egoist streckenweise synonym fur
LEigener” benutzt, bezeichnet der Terminus ,unfreiwilliger Egoist“ einen
.,Besessenen” (vgl. Kapitel 4.2.1 der vorliegenden Arbeit).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

sind in der Wahrnehmung Stirners ,,Sparren” im Sinne von Wahnvorstellungen.
,,»Was nennt man denn eine ,fixe Idee‘? Eine Idee, der sich der Mensch unterwor-
fen hat“ (EE: 46). Der von Stirner wiederholt benutzte Begriff der ,.fixen Ideen”
stammt urspriinglich von Johann Wolfgang von Goethe und war ein géngiger Ter-
minus im Kreis der Junghegelianer. Unter die Kategorie der fixen Idee fillt fiir
Stirner jede tiberindividuelle Idee und Struktur — sei es eine Ideologie, Moral oder
gesellschaftliche Wertvorstellung, der sich das Individuum unterwirft (vgl. auch
die Kapitel 4.5 und 4.10 der vorliegenden Arbeit). Dem Wunsch, einer wie auch
immer gearteten Begrifflichkeit oder Idee zu folgen, die auflerhalb des eigenen
ego-zentristischen Horizonts liegt, erteilt er damit eine klare Absage.

Seine Zeitgenossen zdhlen fiir ihn zu dieser Kategorie von Menschen: sowohl
die (klassischen) Liberalen als auch die Humanisten und Sozialisten folgen ei-
ner {ibergeordneten Idee, der sie ihre eigene Individualitit, ihre Eigenheit, opfern
(vgl. Kapitel 4.10 der vorliegenden Arbeit). Dementsprechend kann der erste Ab-
schnitt von Stirners Einzigem als eine Deskription und Analyse unterschiedlicher
Formen der Besessenheit gelesen werden. Stirner fiihrt die Besessenheit anhand
unterschiedlicher Ideologien und philosophischer Stromungen vor (,,politischer
Liberalismus*, ,,sozialer Liberalismus* und ,,humaner Liberalismus®). Fiir diese
Form des nicht bewussten Egoismus hat er nur Spott iibrig.

4.2.2 Der ,Freie“

Der Begriff des ,,Freien ist fiir Stirner in erster Linie ein Hilfskonstrukt zur Er-
lauterung seines Konzept vom ,,Eigner, was sich unter anderem daran zeigt,
dass er ihm im Gegensatz zu den anderen Termini kein eigenes Kapitel widmet.
Der ,,Freie” ist derjenige, der etwas losgeworden ist, d.h. er ist ein Individuum,
das sich zumindest von einer ,.fixen Idee” bzw. Teilen davon geldst hat. Seine
Charakteristik ist die der ,,negativen Freiheit“ — im Sinne von Isaiah Berlins Un-
terscheidung —, also bloB diejenige der ,,Loslésung von etwas®. Dadurch hat er
sich noch nicht als bewusstes Individuum selbst gewonnen. Der Freie ist somit
eine Zwischenstufe zwischen ,,Besessener* und ,,Eigner®, da er sich auf der einen
Seite von einer ,.fixen Idee* befreit hat, sich auf der anderen Seite jedoch noch
nichts ,,angeeignet™ hat. Sein Zustand ist ein wichtiges Zwischenstadium, einen
Ubergang, der durch Loslésung von etwas gekennzeichnet ist, auf dem Weg zur
Eigenheit, die sich aus den Ebenen der Befreiung und des sich Selbst-Gewinnens
vollzieht, wie bereits gezeigt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

281


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

RADIKALE INDIVIDUALITAT

4.2.3 Der ,Eigner“

Ein weiterer zentraler Begriff fiir das Denken Stirners ist der des ,,Eigners®. Ver-
einzelt verwendet Stirner ihn bereits im ersten Abschnitt des ,,Einzigen™ und be-
stimmt ihn im zweiten Teil der Schrift ndher. Bernd Kast schrieb iiber Stirners
Begriffsverwendung:

,Den Begriff Eigner’, den das Grimmsche Worterbuch unter anderem bereits
bei dem Barockdichter Freiherr von Logau nachweist, hat Stirner wahrschein-
lich von Adam Smith tdbernommen, weil ihm ein entsprechender Personifizie-
rungsbegriff mit morphologischen und semantischen Gemeinsamkeiten im
philosophischen Sprachgebrauch zuseinen Begriffen Eigentum, Eigenwille, Ei-
genheit, Eigennutz, Eigenliebe, aneignen usw. noch fehlte“ (Kast 1979: 226).°

Der Begriff des Eigners in Stirners Werk ist somit auch eng mit seinem Begriff
des Eigentums verkniipft, dessen Gebrauch sich deutlich vom umgangssprachli-
chen, auf eine rein materielle Ebene reduzierten Begriff unterscheidet. Eigentum
stellt fur Stirner in erster Linie die Potenz dar, iber etwas zu verfiigen — sowohl
ideeller als auch materieller Natur. Der Weg der Eigner-Werdung verléuft iiber die
Uberwindung des Heiligen durch den Prozess der Aneignung, was wiederum mit
dem Eigentumsbegriff eng verbunden ist: ,,Wenn Du das Heilige verzehrst, hast
du’s zum Eigenen gemacht! Verdaue die Hostie und Du bist sie los!“ (EE: 106).
Uber den Zusammenhang zwischen ,,Eigner* und ,,Egoismus* erldutert Stirner im
ersten Teil seines Werks: ,,Als Ich Mich dazu erhoben hatte, der Eigner der Welt
zu sein, da hatte der Egoismus seinen ersten vollstdndigen Sieg errungen, hatte
die Welt iiberwunden, war weltlos geworden, und legte den Erwerb eines langen
Weltalters unter Schlof und Riegel“ (ebd.: 102).

Wie bereits im vorherigen Kapitel angedeutet, wird der Begriff im wesentli-
chen iiber die Gegeniiberstellung mit dem Konstrukt des ,.Freien* fixiert. Uber
das Verhéltnis von ,,Freier” und Eigner* heifit es bei Stirner: ,,Ich habe gegen die
Freiheit nichts einzuwenden, aber Ich wiinsche Dir mehr als Freiheit; du miif3test
nicht bloB /os sein, was Du nicht willst, Du miitest auch saben was Du willst,
Du miiitest nicht nur ein ,Freier‘, Du miifitest auch ein ,Eigner sein“ (ebd.: 172).
Weiterhin erldutert er iiber den Zusammenhang zwischen den beiden Kategorien:

6 | Bislang liegen keine naheren Untersuchungen diesbezuglich vor. Dennoch
erscheint mir die Uberlegung Kasts naheliegend, da Stirner wenige Jahre
nach Erscheinen von ,Der Einzige und sein Eigentum* eine Ubersetzung
von Adam Smiths ,An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of
Nations“ (1776) herausbrachte. Es ist wahrscheinlich, dass er es bereits zum
Zeitpunkt des Verfassens von ,Der Einzige und sein Eigentum* gekannt hat.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

,Unter der Agide der Freiheit werdet |hr Vielerlei los, aber neues beklemmt
Euch wieder: ,den Bbsen seid lhr los, das Bose ist geblieben Als Eigene seid
Ilhr wirklich Alles los, und was euch anhaftet, das habt |hr angenommen,
das ist eure Wahl und euer Belieben. Der Eigene ist der geborene Freie, der
Freie vom Haus; der Freie dagegen nur der Freiheitsslichtige, der Traumer
und Schwéarmer” (ebd.: 181).

Daraus folgt der Aufruf:

»,Suchet nicht die Freiheit, die Euch gerade um Euch selbst bringt, in der
,Selbstverleugnung’, sondern suchet Euch Selbst, werdet Egoisten, werde je-
dervon Euch ein allméchtiges Ich. Oder deutlicher: Erkennet Euch nur wieder,
erkennt nur, was Ihr wirklich seid, und la3t eure heuchlerischen Bestrebungen
fahren, eure torichte Sucht, etwas anderes zu sein, als lhr seid” (ebd.: 181).

Dies liest sich als Appell an das Individuum, zur eignen Authentizitit vorzudrin-
gen, indem es sich von der Bestrebung nach Verstellung zu Gunsten eines hoheren
Ziels befreit.

Der Schritt vom Freien zum Eigner ist bei Stirner an das eigene, individuelle
Potential gekniipft. Er versucht den Begriff der (negativen) Freiheit zu iiberwin-
den, indem er diesen mit der Eigenheit verkniipft, als einer Form von positiver
Freiheit, also der Moglichkeit in Form der ,,Freiheit zu etwas®, und sich an dem
konkreten Individuum und dessen Potentialen orientiert. ,,Meine Freiheit wird erst
vollkommen, wenn sie meine — Gewalt ist; durch diese aber hore ich auf, blof
Freier zu sein, und werde ein Eigener (ebd.: 183f)).

Die Macht ist dabei von besonderer Bedeutung: ,,StieB Ich als Geist die Welt
zuriick in tiefster Weltverachtung, so stoB Ich als Eigner die Geister oder Ideen
zuriick in ihre ,Eitelkeit‘. Sie haben keine Macht mehr iiber Mich, wie iiber den
Geist keine ,Gewalt der Erde‘ eine Macht hat“ (ebd.: 15). Stirner bemerkt an an-
derer Stelle {iber die Relation von Macht und Eignerschaft, hier in ihrer Auspré-
gung als ,,Eigentum*:

»Meine Macht ist mein Eigentum.
Meine Macht gibt Mir mein Eigentum.
Meine Macht bin Ich selbst und bin durch sie mein Eigentum*® (ebd.: 203).

Der Eigner benotigt Macht, um seine Freiheit zu konkretisieren. Die Macht ist
eine Voraussetzung, um eine Erlaubnis zu etwas konkret nutzen zu kénnen bzw.
den Freiraum hierfiir zu schaffen. Er bezieht mit dem Begriff der Macht die kon-
krete Moglichkeit, die eigene, individuelle Freiheit zu nutzen, in seinen modi-
fizierten Freiheitsbegriff mit ein. Damit geht sein Eigenheitsbegriff {iber einen
positiven Freiheitsbegriff hinaus und wird an individuelle Potentiale gekniipft.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

283


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Ein grundlegender Aspekt der Konzeption des Eigners ist, dass er sich aus sich
selbst heraus erschafft.

»lch setze Mich nicht voraus, weil Ich Mich jeden Augenblick Uberhaupt erst
setze und schaffe, und nur dadurch Ich bin, dafl Ich nicht vorausgesetzt,
sondern gesetzt bin, und wiederum nur in dem Moment gesetzt, wo Ich Mich
setze, d.h. Ich bin Schépfer und Geschopf in Einem* (ebd.: 167).”

Eine gesellschaftliche Komponente thematisiert Stirner in diesem Zusammenhang
nicht direkt. Die eigene Gewalt ist, wie bereits aufgezeigt, eine weitere Voraus-
setzung fiir den Prozess der Eignerwerdung. ,,So moge eigene Gewalt Mich zum
Eigner machen® (ebd.: 284f.).

Bernd Kast stellte iiber den Eigner abschlielend fest:

,Das ,relative Kriterium‘ von Stirners Eigner ist der Momentcharakter dieses
Eigners selbst, seine permanente Selbstsetzung und Selbstaufhebung als
Ausdruck des Unfixierten,und Standort-losen; dieser Eignerlebtohnefixeldee
in Opposition zur ,Stabilitat’ (EE 362) als religidsem Prinzip“ (Kast 1979: 267).

Bereits zuvor stellte Bernd Kast tiber den ,,Eigner* [sic!]® fest:

7 | Robert Schellwien kommentierte diese Ansicht, bezogen auf die
Fokussierung Stirners auf den Individualwillen: ,Schépfer meiner selbst kann
ich nur sein, indem ich zugleich die anderen Dinge erschaffe, auf die Ich
als Individualwille mich notwendig beziehe, die als Nicht-lch vorhanden sein
mussen, wenn Ich als Individuum Uberhaupt existieren soll. Ich kann also
nicht Schopfer meiner selbst sein, ohne dass Ich zugleich Weltschopfer bin,
und Ich kann Weltschopfer nur als Allwille sein; d.h. der blosse Individualwille
ist unbewusst, und, dass Ich bewusst bin, besagt, dass Ich Individualwille
und Allwille zugleich und beides in einem bin; die Thatsache des Denkens
widerlegt unmittelbar die Einseitigkeit des Individualwillens® (Schellwien
2004: 10f.). An spaterer Stelle heif3t es: ,Stirner erkennt sehr wohl, dass Ich
Wille zum absoluten Selbstsein bin und der Wille absolut ist. [....] Deutlicher
kann das Individuum als Absolutes nicht anerkannt werden, und, wenn an
anderer Stelle gesagt ist, dass Ich der Schopfer Meiner selbst, in jedem
Augenblick Schopfer und Geschopf in Einem bin, so folgt, dass der Mensch
das Absolute ist, das sich selbst zu einem Individuum schépferisch bestimmt*”
(ebd.: 21).

8 | Unter der Pramisse der synonymen Verwendung der Begriffe lasst sich
diese Aussage nachvollziehen. Bei der von mir aufgezogenen Abgrenzung
vom ,Einzelnen“ gegenliber dem ,Eigner“ musste es korrekt ,Einzelner” an
dieser Stelle heiflen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

,Der Eigner ist derjenige Einzige, der sich als radikal auf sich selbst ver-
wiesener Einzelner begreift, der sich frei gemacht hat von allen fremden
Setzungen und den das eigene Wollen determinierte Entscheidungen, der
aber auch gleichzeitig die Welt von der er sich geldst hat, seinen Entschei-
dungsbefugnissen unterstellt und damit seiner Machtsphare eingliedert”
(ebd.: 229f.).

Ein wichtiges Merkmal des ,,Eigners ist seine Riickbindung an das eigene Ich.
,,Durch das, was Ich bin, ist allerdings alles bedingt, was Ich tue, denke usw., kurz
meine AuBerung oder Offenbarung® (EE: 201). Das Ich wird damit zum Dreh-
und Angelpunkt der Stirnerschen Philosophie. Darin liegt der Egozentrismus sei-
ner Philosophie begriindet.

4.2.4 Der ,Einzige“

,Durch das Wort Einziger soll nicht ge-
sagt werden, was Du bist, wie man da-
durch, daf man bei der Taufe Dir den Na-
men Ludwig zulegt, nicht sagen will, was
Du bist“ (KAK: 73).

Das ,Ideal vom Einzigen ist von besonders grolem Interesse fiir Stirner:

»,Man hat immer gemeint, Mir eine auBerhalb Meiner liegende Bestimmung
geben zu mussen, so dafl man mir zuletzt Mir zumutete, Ich sollte das
Menschliche in Anspruch nehmen, weil Ich - Mensch sei. Dies ist der christ-
liche Zauberkreis. Auch Fichtes Ich ist dasselbe Wesen aufRer Mir, denn Ich
ist Jeder, und hat nur dieses Ich Rechte, so ist es ,das Ich’, nicht Ich bin es.
Ich bin aber nicht ein Ich neben anderen Ichen, sondern das alleinige Ich:
Ich bin einzig. Daher sind auch meine Bedirfnisse einzig, meine Taten, kurz
Alles an Mir ist einzig. Und nur als dieses einzige Ich nehme Ich Mir Alles zu
eigen, wie Ich nur als dieses Mich betatige und entwickle: Nicht als Mensch
und nicht den Menschen entwickle Ich, sondern als Ich entwickle Ich - Mich.
Dies ist der Sinn des - Einzigen* (EE: 406).

Bereits zu einem fritheren Zeitpunkt schreibt Stirner iiber den Allgemeinbegriff
,»Mensch®: ,,Der Mensch ist ja keine Person, sondern ein Ideal, ein Spuk® (ebd.:
85). An spiterer Stelle zitiert er diese Uberlegung ein weiteres Mal: ,,Ich habe
Mich nicht finden kénnen, solange Ich Mich als Mensch suchte (ebd.: 152). Eini-
ge Seiten spéter stellt er sie in Zusammenhang mit seinem Plddoyer fiir die Eigen-
heit in Abgrenzung zu den Forderungen der Kritik:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

285


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

RADIKALE INDIVIDUALITAT

,Die Kritik sagt eigentlich: Du muf3t dein Ich so ganzlich von aller Beschrankt-
heit befreien, dafl es ein menschliches Ich wird. Ich sage: Befreie Dich so
weit Du kannst, so hast Du das Deinige getan; denn nicht Jedem ist es gege-
ben, alle Schranken zu durchbrechen, oder sprechender: Nicht jedem ist das
eine Schranke, was flr den anderen eine ist. Folglich mihe dich nicht an den
Schranken Anderer ab; genug, wenn Du die deinigen niederreift” (ebd.: 156).

Den Begriff der Einzigkeit verwendet Stirner erstmals im Kapitel ,,Mein Verkehr*.

,Die Nationalen haben Recht; man kann seine Nationalitat nicht verleugnen,
und die Humanen haben Recht: man muf nicht in der Borniertheit des Nati-
onalen bleiben. In der Einzigkeit |16st sich der Widerspruch: das Nationale ist
meine Eigenschaft. Ich aber gehe nicht in meiner Eigenschaft auf, wie auch
das Menschliche meine Eigenschaft ist, Ich aber dem Menschen erst durch
meine Einzigkeit Existenz gebe* (ebd.: 270f.).

Er grenzt die Individualitéit des Einzelnen von iibergeordneten Universalbegriffen
ab, die sich vorgeblich darauf berufen (vgl. Kapitel 4.10 der vorliegenden Arbeit).
Deutlich wird dies auch im Kapitel ,,Mein Selbstgenul3* seines Hauptwerks:

,und der weitere Schluf? Nicht der Einzelne ist der Mensch, sondern ein Ge-
danke, ein Ideal ist der Mensch, zu dem der Einzelne sich nicht einmal so ver-
halt, wie das Kind zum Manne, oder wie ein - endliches Geschépf zum ewigen
Schopfer,odernachneuererAnsicht,wiedasExemplarzurGattung“(ebd.:371).

Den Begriff des ,,Einzelnen benutzt Stirner als Synonym fiir das vergéngliche,
seiner Individualitit bewusste Individuum. Mit der Figur des Einzelnen iiber-
windet Stirner letztlich den ,christlichen Zauberkreis‘, d.h. die Differenz zwi-
schen Existenz und Beruf (vgl. EE: 410). Seinen eigenen Zirkelschluss zum
bestimmenden Satz ,,Ich hab‘ Mein Sach® auf Nichts gestellt beginnt er mit
der Passage:

»Eigner bin Ich meiner Gewalt und Ich bin es dann, wenn Ich Mich als Einzi-
gen weifl. Im Einzigen kehrt selbst der Eigner in sein schépferisches Nichts
zuruck, aus welchem er geboren wird. Jedes hohere Wesen uUber Mir sei es
Gott, sei es der Mensch, schwacht das Gefuhl meiner Einzigkeit und erbleicht
erst vor der Sonne des Bewufdtseins® (ebd.: 412).

Mit dem Hilfskonstrukt des ,,Einzigen® versucht Stirner die Individualitdt eines
konkreten Individuums zu fassen, ohne es mit den herkdmmlichen, einengenden
Kategorien zu fixieren. Er versucht dabei, den Begrift der Individualitit so weit
wie moglich auszudehnen und das Dilemma der Unméglichkeit einer nominalen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Bestimmung der Individualitidt zu umgehen, die sich in der Literatur weitgehend
in einer Deskription und Analyse von Phdnomenen der Individualitdt erschopft.
Seinen Kritikern, die ihm die Inhaltslosigkeit des Begriffs vorwarfen, antworte-
te Stirner: ,,Weil der Inhalt des Einzigen kein Gedankeninhalt ist, darum ist er
auch undenkbar und unsagbar, weil aber unsagbar, darum ist er, diese vollstéindige
Phrase, zugleich — keine Phrase* (KAK: 74). Auf die auf einem Missverstindnis
beruhende Kritik seines Begriffs vom Einzigen erkldrt er bereits in ,,Der Einzige
und sein Eigentum*:

»Im ,Einzigen’ nur scheint diese Bestimmungslosigkeit erreicht zu sein, weil
er als der gemeinte Einzige gegeben wird, weil, wenn man ihn als Begriff,
d.h. als Ausgesprochenes, faflt, er als ganzlich leer, als bestimmungsloser
Name erscheint, und somit auf seinen Inhalt auBerhalb und jenseits des
Begriffes hinweist” (EE: 72).

In seiner Antwort an seine Kritiker erklirt er weiterhin:

»,Du bist Unmensch, und darum bist Du vollkommen Mensch, realer, wirklicher
Mensch, bist vollkommener Mensch. Aber Du bist eben mehr als vollkomme-
ner Mensch, Du bist ein aparter, ein einziger Mensch. Mensch und Unmensch,
diese Gegensatze der religiosen Welt, verlieren ihre gottliche und teuflische,
also ihre heilige oder absolute Bedeutung, in Dir, dem Einzigen“ (KAK: 87).

Hans Sveistrup schrieb daher pointiert iiber diesen Begriff: ,,Der Einzige ist nichts
als Stirners Bezeichnung fiir jedes in der Erfahrung gegebene Personalerleb-
nis* (Sveistrup 1932; hier: 1983: 16). Stirner selbst erlduterte den Begriffsinhalt
mit den Worten:

,Der Einzige soll nur die letzte, die sterbende Aussage (Pradicat) von Dir und
Mir, soll nur diejenige Aussage sein, welche in die Meinung umschlagt: eine
Aussage, die keine mehr ist, eine verstummte, stumme Aussage. [...] Wer aus
dem Einzigen als aus einem Begriffe noch einen eigenen Gedankeninhalt
ableiten wollte, wer da meinte, mit dem ,Einzigen‘ sei von Dir ausgesagt, was
Du seist: der wiirde eben beweisen, da er Phrasen glaubt, weil er die Phra-
sen nicht als Phrasen erkennt, er wirde zeigen, daf er in der Phrase einen
eigenen Inhalt sucht” (KAK: 75).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

287


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

RADIKALE INDIVIDUALITAT

4.3 DiIE ROLLE DES ,,FREIEN WILLENS*
BEI DER KONSTRUKTION DES ,,EIGNERS*

In seinem Essay ,,Uber das unwahre Prinzip unserer Erzichung® postuliert Stirner
das Primat des Willens.

»Ja, so ist es, das Wissen selbst muf} sterben, um im Tode wieder aufzubli-
hen als Wille; die Denk-, Glaubens- und Gewissenfreiheit, diese herrlichen
Blumen dreier Jahrhunderte, werden in den Mutterschof der Erde zurlicksin-
ken, damit eine neue Freiheit, die des Willens, von ihren edelsten Saften sich
nahre. Das Wissen und die Freiheit war das Ideal jener Zeit, das auf der Hohe
der Philosophie endlich erreicht worden ist: hier wird der Heros sich selbst den
Scheiterhaufen erbauen und sein ewiges Teil in den Olymp retten® (UP: 86).

Weiterhin stellt er eine Verbindung zwischen dem ,,freien Willen® und der Emp6-
rung her, im Zuge seiner Auseinandersetzung mit den Erziehungsprinzipien des
Realismus. ,,Unser guter Fond von Ungezogenheit wird gewaltsam erstickt, und
mit ihm die Entwicklung des Wissens zum freien Willen* (ebd.: 90). Er féhrt fort:

»,Mit einem Worte, nicht das Wissen soll angebildet werden, sondern die Per-
son soll zur Entfaltung ihrer selbst kommen; nicht vom Zivilisieren darf die
Padagogik ferner ausgehen, sondern von der Ausbildung freier Personen,
souveraner Charaktere; und darum darf der Wille, der bisher so gewalttatig
unterdruckte, nicht langer geschwacht werden” (ebd.: 94).

Schon in diesem Essay klassifiziert Stirner den Willen als grundlegendes, kon-
stituierendes Element fiir die Individualitét, bzw. in seiner Terminologie ausge-
driickt: fur die ,.freie Personlichkeit. Der Wille muss seiner Auffassung nach
gefordert statt wie bisher unterjocht werden. In der ,,Einzige und sein Eigentum*
nuanciert Stirner diesen Gedanken, gemiinzt auf das zeitgendssische (und immer
noch aktuelle) Schulwesen: ,,Miindig sind die Jungen dann, wenn sie zwitschern
wie die Alten; man hetzt sie durch die Schule, damit sie die alte Leier lernen, und
haben sie diese inne, so erklédrt man sie fiir miindig* (EE: 70f.).

In seinem Hauptwerk nimmt der Wille einen sehr hohen Stellenwert ein, ins-
besondere in seiner Auspragung als ,,Eigenwille®. David Koigen schrieb iiber den
Willen im Stirnerianischen System allgemein: ,,Im Grunde genommen ist der ego-
istische, von auferhalb seiner liegende Méchte befreite Wille, ein ganz ideologi-
scher Gesichtspunkt, der den Inhalt von Stirners Individualitiat ausmacht™ (Koigen
1901: 143). Dabei orientiert sich Stirner weitgehend an der Begrifflichkeit des
Willens von G. W. F. Hegel, wie es Bernd Kast in seiner Dissertation belegt hat
(vgl. Kast 1979: 212), was vor dem Hintergrund der Bedeutung Hegels fiir das

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

geistige Leben zu Stirners Zeit nicht weiter verwundert. Uber die Verbindung von
Freiheit und Willen bemerkt Stirner:

,Freiheit, die in ihren Méglichkeiten und Begrenzungen mit der Determinati-
on des Willens Ubereinstimmt, sofern sie dessen Inhalt nédher zu bestimmen
versucht, sieht Stirner, auch und gerade gegenuber der Natur und dem Le-
ben, nur dann garantiert, wenn ,Ich an einem Anderen [...] meinen Willen [...]
durchsetze [...]° (EE 183). Der ,Eigenwille’, der sich selbst gegenuber der Na-
tur durchzusetzen vermag, charakterisiert das ,herrschaftliche Verhaltnis*
des Eigners zur Natur” (vgl. ebd.: 197).

Uber das Verhiltnis von (Fremd-)Willen und Freiheit zur Eigenheit merkt Stirner
selbst in seinem Hauptwerk an:

»,Meine Freiheit weifd ich schon dadurch geschmalert, dass Ich an einem an-
deren (sei dies Andere ein Willenloses, wie ein Fels, oder ein Wollendes, wie
eine Regierung, ein Einzelner usw.) meinen Willen nicht durchsetzen kann;
meine Eigenheit verleugne Ich, wenn Ich Mich selbst - angesichts des An-
dern - aufgebe, d.h. nachgebe, abstehe, Mich ergebe, also durch Ergeben-
heit, Ergeben* (EE: 182f.).

Max Stirner unterscheidet in seinen Betrachtungen wiederholt zwischen dem ,,Ei-
genwillen* und dem ,,fremden Willen“. Diese Unterscheidung weist auch eine
gesellschaftliche Komponente auf. Unter dem ,,fremden Willen® versteht er den
herrschenden und oktroyierten Willen, der sich im gesetzten Recht wiederfindet,
und der fiir sich in Anspruch nimmt, eine Form von Universalwille zu sein:

,Das Recht ist der Geist der Gesellschaft. Hat die Gesellschaft einen Willen,
so ist dieser Wille eben das Recht: Sie besteht nur durch das Recht. Da sie
aber nur dadurch besteht, daf} sie Uber die Einzelnen eine Herrschaft aus-
ubt, so ist das Recht ihr Herrscherwille® (ebd.: 204).

Der Allgemeinwille manifestiert sich demnach im gesellschaftlichen Recht und
steht dem Individualwillen entgegen, den er mit dem Begriff des ,,Eigenwillens*
fasst. Weiterhin erklart er tiber das Recht in Form des Gesetzes:

~Man bemiuht sich, Gesetz von willklrlichem Befehl, von einer Ordonnanz zu
unterscheiden: jenes gehe von einer berechtigten Autoritat aus. Allein ein
Gesetz Uber menschliches Handeln (ethisches Gesetz, Staatsgesetz usw.)
ist immer eine Willenserkldarung, mithin Befehl“ (ebd.: 213).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

289


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Ahnlich, wie sich das Verhiltnis der Eigenheit zum Staat darstellt, steht auch der
eigene Wille kontrdr zum fremden Willen, der im Staat seinen Rahmen erhilt:
,Der eigene Wille Meiner ist der Verderber des Staates; er wird daher von letzte-
rem als ,Eigenwille® gebrandmarkt. Der eigene Wille und der Staat sind totfeind-
liche Michte, zwischen welchen kein ,ewiger Frieden‘ moglich ist” (ebd.: 214).
An spiterer Stelle schreibt er: ,,Ungerecht ist jedes Volk, jeder Staat gegen den
Egoisten* (ebd.: 238). Redundant stellt Stirner den Egoisten im Sinne des Eigners
den iibergeordneten Prinzipien entgegen. Laut Stirner kommt es nicht zu einem
Interessenausgleich zwischen dem Allgemeinen und dem Individuellen, sondern
lediglich zu einer Unterdriickung der Individualitat.

Auch im Bereich des Willens findet sich diese Herrschaft des allgemeinen
Begriffs iiber die konkreten Individuen wieder — ein Thema, mit dem sich Stirner
wiederholt beschiftigt. Dariiber hinaus ist der freie Willen ein wichtiges Grun-
delement fiir die Konstituierung des Eigners und die Transformation der Freiheit
in die Eigenheit. Erst der Wille lenkt den Prozess der Eignerwerdung in Form
der Selbstgewinnung in die entsprechende Richtung. Bernd Kast schrieb iiber die
Bedeutung des Willens im Denken Stirners:

,ES handelt sich [beim Willen] um die Fahigkeit, erkannte Interessen zu
bejahen und zu verwirklichen. Wille, im Verstandnis Stirners, ist somit das
Bewufitsein der Macht, duRere Umstande und das eigene Selbst beeinflus-
sen und gestalten zu kénnen. Dem Willen kommt damit ein Stellenwert zu,
der weit vor allen anderen menschlichen Fahigkeiten rangiert und diese be-
herrscht” (Kast 1979: 194).

Georg Woodcock schrieb in dem Aufsatz ,,Max Stirners ,egoistischer® Anarchis-
mus“: ,,Im Gegensatz zu Godwins Betonung der Vernunft spricht Stirner fiir den
Willen und die Triebe [sic!] und will nach dem Bruch mit allen Strukturen der
Mythologie und Philosophie zum elementaren Ich vordringen™ (Woodcock 1996:
79). Die These von Woodcock befremdet, da sie auch den Trieb thematisiert, den
Stirner in seinen wichtigsten Schriften selbst véllig ausklammert.” Seine Aussage,
dass es Stirner darum ging, zum elementaren Ich vorzudringen, trifft hingegen den
Kern der Sache sehr gut. Ebenso wie de Sade proklamiert Stirner dabei ein authen-
tisches Individuum, das sich von der Entfremdung 16st und zu sich selbst findet.

9 | Stirner benutzte lediglich in seiner Rezension zu Eugéne Sues Roman
.Les Mystéres de Paris“ einmal den Begriff ,Trieb“ (vgl. ES: 140).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

4.4 DIk ,,EIGENHEIT“

,Die Eigenheit erschuf eine neue Frei-
heit; denn die Eigenheit ist die Schopfe-
rin von allem, wie schon langst die Genia-
litat (eine bestimmte Eigenheit), die stets
Originalitat ist, als die Schopferin neuer
weltgeschichtlicher Produktionen ange-
sehen wird“ (EE: 179f.).

In der Forschung wurde wiederholt auf die eventuelle Ubernahme des Begrifts der
,.Eigenheit“ von Johann Wolfgang von Goethe verwiesen (vgl. z.B. Emge 1964'%).
Uber Stirners Beziige zu Goethe erklirte Bernd Kast in seiner Dissertation ,,Die
Thematik des ,Eigners‘ in der Philosophie Max Stirners*:

»Nur unterscheidet sich der Begriff bei Stirner von dem Goethes dadurch,
daf die Dimension des jeweilig Einzigartigen und die Dimension des spezi-
fisch Individuellen durch eine konstitutiv-kreative Dimension verdrangt wird
[...] Das rein deskriptive und funktionale Moment der Eigenheit, wie es Goe-
the betont, wird bei Stirner Gberlagert von einem dynamisch-konstituieren-
den, das zum Ziel hat, ,den Wert der Eigenheit' (EE 279) zu steigern und zu
optimalisieren (EE 354)“ (Kast 1979: 248).

Kast hat in seiner Dissertation aber auch auf andere potentielle Einfliisse auf den
Gebrauch des Begriffs aufmerksam gemacht (vgl. Kast 1979, S. 246-250) — vor
allem auf den Gebrauch bei Hegel (,,Phdnomenologie des Geistes*) und Schleier-
macher (,,Monologen®), die beide Dozenten von Stirner an der damaligen Fried-
rich-Wilhelms-Universitit waren. Eigene Aussagen von Stirner liegen in diesem
Zusammenhang nicht vor. Ebenso wurde bislang der Einfluss der Schleiermacher-
schen Philosophie auf Stirners Denken nur wenig erforscht. Vor diesem Hinter-
grund werde ich die etymologische Begriffsgeschichte ausklammern und mich auf
die spezifische Verwendung des Wortes durch Stirner konzentrieren.

Bereits Max Adler hatte auf die Ubereinstimmungen von ,Eigenheit* und ,In-
dividualitét® verwiesen.

10 | Carl August Emge schrieb in ,Max Stirner. Eine geistig nicht bewaltigte
Tendenz“: ,Hier hat nun wieder Goethe fir das einzigartig Wirkliche, das
den Einzigen angeht, wofur das Richtige gesucht wird, das ,Zustehende’,
ein passendes Wort gefunden. Es lautet: ,Eigenheit'. Es handelt sich um
etwas, worin die Art des Individuums Uberhaupt und eben Bestimmte und
kein anderer zu sein, ihren Ausdruck findet, ,bedeutend' wird, um eine gleich
wichtige Bezeichnung Goethes anzuwenden” (Emge 1964: 15).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

291


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

RADIKALE INDIVIDUALITAT

,Der abstracte Individualismus sieht nur das Ziel vor Augen die Auspragung
des Ich; aber er kennt nicht Weg und kann es daher auch nie erreichen. Der
Realistische Individualismus hat diesen Weg sicher erkannt in der Ausbil-
dung der Individualitat. Das also ist der Sinn des ,Einzigen‘. Sein Individua-
lismus ist nichts mehr und nichts weniger als die kraftvolle Herausarbeitung
und Bewahrung seiner ,Eigenheit’. Und ,Eigenheit’ - ist das nicht ein gutes,
deutsches Wort fiir Individualitat?* (Adler o.J.; hier: 2001: 17).2

Im von Jacob und Wilhelm Grimm herausgegebenen ,,Deutschen Worterbuch®
findet sich mit dem Riickgriff auf Goethe ebenfalls bereits eine Verbindung zur
Individualitit. Goethe wird beziiglich der Verwendung des Begriffs im Plural
wie folgt zitiert: ,,[Eigenheiten] sind das, das was das Individuum constituiert®
(Grimm/Grimm 1862; hier: 1984: 98).

Den Begriff ,,Eigenheit” verwendet Stirner zum ersten Mal wiederholt im ers-
ten Abschnitt seines Hauptwerks ,,Der Einzige und sein Eigentum® (vgl. EE: 59,
87). Vor allem im ersten Kapitel des zweiten Abschnitts erldutert er ihn eingehend,
indem er mit einem Kapitel selbiger Uberschrift beginnt. Vor dem Hintergrund
des Wandels der Gewichtung der Freiheitsthematik wird die Verwendung des
Begriffs in der Forschung als ein Fortschritt innerhalb seines Werkes betrachtet.
Hatte der Begriff der Freiheit im Frithwerk, in ,,Das unwahre Prinzip unserer Er-
ziehung®, noch eine positive Konnotation, ist er in seiner Gegeniiberstellung mit
der ,,Eigenheit* ausschlieBlich negativ konnotiert — in Form der von Isaiah Berlin
definierten ,,negativen Freiheit™ (vgl. bzgl. ,negativer Freiheit® Berlin 1997; vgl.
bzgl. des Vergleichs zwischen Stirners und Berlins Freiheitsbegriff Scheit 1996:
107; Lueken 2004: 4). Bernd Kast konstatierte tiber den Freiheitsbegriff in Bezug
auf die ,,Eigenheit“: ,,Egoismus und Eigenheit 16sen den Begriff der Freiheit aus
seiner idealen Umschreibung und beziehen Freiheit auf die jeweiligen konkreten
Bediirfnisse des jeweils konkreten einzelnen* (Kast 1979: 282). Seine Ergebnisse
iiber den Freiheitsbegriff — als ,,Eigenheit” — bei Stirner fasste er in den folgenden
Worten zusammen:

»[Die] Freiheit, in diesem qualitativ anderen Verstandnis, das soll-freie Wah-
lenkénnen in konkreten Entscheidungssituationen fur die ursprunglichen
Interessen des Eigners, diese ,neue Freiheit' als Produkt der Eigenheit, be-
steht nur, wo die ihr gesteckten Grenzen akzeptiert und in Uberlegungen
mit einbezogen werden. Die Souveranitat des Einzelnen und die Anerken-

11 | Vor ihm hatten bereits Karl Marx und Friedrich Engels in der ,deutschen
Ideologie” die Verbindung zwischen den beiden Begriffen gezogen (vgl. Marx/
Engels 1846/1847; hier: 1969: 385) - ahnlich verhalt es sich bei Victor
Basch (1904), der den Begriff der Eigenheit mit ,individualite“ Ubersetzt (vgl.
z.B. Basch 1904: 79).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

nung der Grenzen der Freiheit schliefen sich nicht per se aus, sondern be-
dingen einander insofern, als Freiheit nur Freiheit in einer bestimmten und
bestimmbaren Situaion ist, die von einem konkreten Einzelnen mit eigenen
Interessen unter Berlcksichtigung der jeweils gegebenen Beschrankungen
wahrgenommen werden kann“ (ebd.: 211).

Indem sie auf den Ergebnissen von Kast aufbaut, l4sst sich Hans Sveistrups De-
finition von ,,Eigenheit® als Ausprdgung von ,Freiheit verstehen: ,,Die Frei-
heit erscheint als Selbstbestimmung, Selbstangehorigkeit, Selbsteignerschaft
(Sveistrup 1983: 51). Eduard Hartmann {ibersetzte hingegen ,,Freiheit” und ,,Ei-
genheit” in die Kategorien von ,,innerer” und ,,duBerer Freiheit.

~Was man gewohnlich unter Freiheit versteht, ist blof die auflere Freiheit,
seinen Willen auch durch die That realisieren zu kdnnen, und aller aufReren
Hemmnisse des Erfolges ledig zu sein. Dieser Freiheitsbegriff ist aber ein
spukhaftes Ideal, ein unerreichbares Phantom, ein schwarmerischer Traum,
weil das Nicht-lch mich als empirisch Wirkliches jederzeit beschrankt, und
sein Widerstand nur mit meinem Leben aufhdéren kann (186, 189, 360);
sogar als Selbstherrscher aller PreuRen ware ich auferlich beschrankt in
meiner Freiheit durch andere Menschen und durch die Natur (359). Dem
gegenuber bedeutet die ,Eigenheit’ die innere Freiheit, d. h. das Ledigsein
von aller Besessenheit durch Ideen oder Sinnlichkeit, die Freiheit Meiner
von Allem, was mich innerlich in der Gewalt haben und mich hindern kénnte,
ganz allein meiner Wahl und meinem Belieben zu folgen (199, 193)“ (Hart-
mann 1900: 24).

Georg Adler stellte iiber die Selbstbefreiung, bezogen auf die Eigenheit, fest:

,In dem Mafle wie Eigenheit Selbstbefreiung bedeutet, ist daran das sich -
I6sen von fixen Ideen geknupft. Sie missen vernichtet werden. ,Der Aufrich-
tung der neuen Welt, wo jeder sich als Einzigen und die Welt als sein Eigen-
tum weif}, stehen machtige Hindernisse entgegen: einmal die Uberlieferten
[fixen Ideen’ (wie Gott, Vaterland usw.), die den Geist der Individuen knebeln,
und weiter die Gewalt, die die bestehenden Intitutionen (wie Staat, Eigentum
usw.) schutzt, sobald die Individuen Miene machen, sie nicht anzuerkennen.
Von den fixen Ideen kann die Befreiung unmittelbar durch die Reform des
individuellen Bewuf3tseins geschehen: in diesem Falle ,schleudert ein Auf-
springen den Alp der religiosen Welt von der Brust und wirft ein aufjauchzen-
des Juchhe! jahrelange Laster ab‘ (Stirner)“ (Adler 1907: 28).

Diese Dichotomie greift deutlich zu kurz. Es geht vielmehr um eine Selbst-Ge-
winnung als um eine ,,reine* Befreiung.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

293


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Den Begriff der Eigenheit verwendet Stirner allerdings auch in unterschiedlicher
Art und Weise. In seiner Gegeniiberstellung zum Begriff der Freiheit liele er sich
mit [saiah Berlin als ,,positive Freiheit* lesen, d.h. als erméchtigende Freiheit, was
den oben angefiihrten Positionen Recht zu geben scheint. Im gleichnamigen Ka-
pitel im zweiten Abschnitt seines Werkes erldutert Stirner: ,,Die Eigenheit erschuf
eine neue Freiheit; denn die Eigenheit ist die Schopferin von Allem, wie schon
langst die Genialitét (eine bestimmte Eigenheit), die stets Originalitit ist, als die
Schopferin neuer weltgeschichtlicher Produktionen angesehen wird“ (EE: 178f.).
Stirner fithrt den Gedankengang fort, indem er schreibt: ,,Man erkennt es nicht in
der ganzen Fiille des Wortes, daB alle Freiheit wesentlich — Selbstbefreiung sei,
d.h. daB3 ich nur soviel Freiheit haben kann, als Ich durch meine Eigenheit Mir
verschaffe” (ebd.: 184). Des weiteren stellt er explizit einen Zusammenhang zwi-
schen Eigenheit und Egoismus her — Egoismus in Form von Eigennutz:

,Bedenkt das wohl und entscheidet Euch, ob lhr auf eure Fahne den Traum
der ,Freiheit’ oder den Entschlufl des ,Egoismus’, der ,Eigenheit’ stecken
wollt [...] Die ,Eigenheit’ ist eine Wirklichkeit, die von selbst gerade so viel Un-
freiheit beseitigt, als Euch hinderlich den eigenen Weg versperrt“ (ebd.: 180).

Die dritte Ebene der Verwendung des Begriffs ist, wie es Pierre Ramus bereits
auf den Punkt brachte, die direkte Um- bzw. Beschreibung von ,,Individualitat®.

LJener ist urspringlich frei, weil er nichts als sich anerkennt; er braucht sich
nicht erst zu befreien, weil er von vornherein Alles auf3er sich verwirft, weil
er nichts mehr schatzt als sich, nichts héher anschlagt, kurz, weil er von
sich ausgeht und ,zu sich kommt‘. Befangen im kindlichen Respekt, arbeitet
er gleichwohl schon daran, aus dieser Befangenheit sich zu ,befreien’. Die
Eigenheit arbeitet in dem kleinen Egoisten und verschafft ihm die begehr-
te - Freiheit. [...] Suchet nicht die Freiheit, die Euch gerade um Euch selbst
bringt, in der ,Selbstverleugnung’, sondern suchet Euch Selbst, werdet Ego-
isten, werde jeder von Euch ein allméchtiges Ich. Oder deutlicher: Erkennet
Euch nur wieder, erkennet nur, was lhr wirklich seid, und lat eure heuchle-
rischen Bestrebungen fahren, eure tdérichte Sucht, etwas Anderes sein zu
wollen, als Ihr seid” (ebd.: 181).

Spéter fahrt er fort:

,Die Eigenheit schlieRt jedes Eigene in sich und bringt wieder zu ehren,
was die christliche Sprache verunehrte. Die Eigenheit hat aber auch kei-
nen fremden MafRstab, wie sie denn Uberhaupt keine Idee ist, gleich der
Freiheit, Sittlichkeit, Menschlichkeit u. dgl.: sie ist nur eine Beschreibung
des - Eigners* (ebd.: 188).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Deutlich wird dieser Aspekt auch anhand der Gleichsetzung von (absoluter) Frei-
heit und Selbstverleugnung. Weiterhin stellt er indirekt die Gleichung auf, dass
Eigenheit sich aus Freiheit und Eigentum'? bzw. Macht zusammensetzt:

,Dagegen Eigenheit, das ist mein ganzes Wesen und Dasein, das bin Ich
selbst. Frei bin Ich von Dem, was Ich los bin, Eigner von dem, was ich in mei-
ner Macht habe, oder dessen Ich méchtig bin. Mein eigen bin Ich jederzeit
und unter allen Umstéanden, wenn Ich Mich zu haben verstehe und nicht an
Andere wegwerfe” (EE: 173).

Aurelie Polturak erlduterte in ihrer Studie ,,Die Philosophie Max Stirners systema-
tisch dargestellt” den Begriff und seine Vielschichtigkeit:

,Hat also das Wort Eigenheit schliellich zwei Bedeutungen, eine engere,
wo es nur den Lebensstil der Nicht-Besessenen und die weitere, wo es je-
den bezeichnet, so ist doch diese Entzweiung dadurch nicht nur Quelle einer
Moralgrundlegung geworden, daf Stirner umgekehrt also die Moralisten die
unbefangene Bedeutung habend” (Polturak 1917; hier: 1998: 50).

Diese unterschiedlichen Ebenen miissen bei der Auseinandersetzung mit dem Be-
griff berticksichtigt werden. Sie gehen flieBend ineinander tiber und lassen sich
nur schwer voneinander trennen — gerade bezogen auf die Konstitution von Indi-
vidualitat.

Auf die Besonderheit von Stirners Individualitatsbegriff wies auch Korfma-
cher in seiner Untersuchung hin: ,,Wie Nietzsche denkt Stirner eine Individualitat,
die nicht auf soziale Determination reduzierbar ist™ (Korfmacher 2001: 47). Darin
zeigt sich bereits eine Besonderheit von Stirners Individualitétsbegriff. Korfma-
cher verweist auf die zweite Ebene jenseits von sozialer Determination, d.h. er
betont die angeborene Individualitét, die es zu entfalten gilt. Die Individualitét
ist bei Stirner an das eigene Selbst gebunden und normativ gesetzt. Das Individu-
um erschafft aus sich selbst heraus die eigene Individualitit in einem stindigen
Prozess. In diesem Aspekt unterscheidet sich somit Individualitdt von dem Kon-
zept der Personlichkeit, welches die gesellschaftliche Interaktion ins Zentrum des
Prozesses riickt. Die gesellschaftliche Pragung kommt dabei bei Stirner dennoch
nicht zu kurz. Er ist sich des Wechselverhiltnisses von Individualitit und gesell-
schaftlichen Eingaben bewusst:

12 | Stirner reduziert den Begriff des Eigentums nicht auf das materielle
Eigentum, wie ihm einige Kritiker (z.B. Marx 1846/47; hier: 1969; Helms
1966) falschlicherweise unterstellen, sondern fasst den Begriff weiter. Im
Zuge seines Hauptwerkes setzt er das Eigentum mit einer Eigenschaft gleich
(vgl. EE: 199).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

295


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Wenn das eigene dem Eingegebenen entgegengestellt wird, so will der
Einwurf nicht verschlagen, dafl Wir Isoliertes nicht haben, kdnnen, sondern
alles im Weltzusammenhange, also durch den Eindruck des um Uns Befind-
lichen empfangen, mithin als ein ,Eingegebenes’ haben; denn es ist ein gro-
Ber Abstand zwischen den Geflihlen und Gedanken, welche durch andres in
mir angeregt, und denen, welche Mir gegeben werden” (EE: 69).

Mit der folgenden Phrase beschreibt Stirner die Eigenheit, ohne sie als solche zu
benennen: ,,Erst dann, wenn Ich Meiner gewi3 bin und Mich nicht mehr suche,
bin Ich wahrhaftig mein Eigentum: Ich habe Mich, darum brauche und geniefe
Ich mich* (ebd.: 359).

4.5 NEGIERUNG VON MORAL UND
DIE UMWERTUNG VON WERTEN

Vor dem Hintergrund seiner allgemeinen Negierung von Universalwerten leugnet
Stirner auch die Existenz von moralischen Werten per se. Bereits im Vorwort zu
seinem Werk ,,Der Einzige und sein Eigentum® negiert er die Bedeutung von mo-
ralischen Kategorien — im Sinne von Friedrich Nietzsches bekanntem Werktitel
»Jenseits von Gut und Bose: ,,Was gut, was bose! Ich bin ja selber Meine Sache,
und Ich bin weder gut noch bose. Beides hat fiir mich keinen Sinn“ (ebd.: 5). Vor
diesem Hintergrund kommt er auch zu der Aussage: ,,Ein Nero ist nur in den Au-
gen der ,Guten® ein ,bdser’ Mensch; in den Meinigen ist er nichts als ein Beses-
sener, wie die Guten auch® (ebd.: 57). Die Kategorien sind, mit Stirners Worten
ausgedriickt, nur ,.fixe Ideen. In seiner Moralkritik findet sich eine Verbindung
von Moral mit einer Demutshaltung:

LZur Wirksamkeit pfaffischer Geister gehort besonders das, was man haufig
,moralischen EinfluB‘ nennen hért. Der moralische EinfluB nimmt da seinen
Anfang, wo die Demditigung beginnt, ja er ist nichts anderes, als die Dem{ti-
gungselbst, die Brechung und Beugung des Mutes zur Demutherab“ (ebd.: 88).

Anhand der Siinde fiihrt Stirner diese Problematik auch noch einmal auf einer
religiosen Ebene aus:

,Hat die Religion den Satz aufgestellt, Wir seien allzumal Sunder, so stelle
Ich ihm den anderen entgegen: Wir sind allzumal vollkommen! Denn wir sind
jeden Augenblick Alles, was Wir sein kdnnen, und brauchen niemals mehr
zu sein. Da kein Mangel an Uns haftet, so hat auch die Sinde keinen Sinn
Zeigt Mir noch einen Slnder in der Welt, wenn’s Keiner mehr einem Hbheren

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

recht zu machen braucht! Brauche Ich’s nur Mir recht zu machen, so bin Ich
kein Slinder, wenn Ich’s Mir nicht recht mache, da ich in Mir keinen ,Heiligen*
verletze; soll Ich dagegen fromm sein, so muf} Ich’s Gott recht machen, soll
ich menschlich handeln, so muf3 Ich’s dem Wesen des Menschen, der Idee
der Menschheit usw. recht machen“ (ebd.: 403f.).

Ebenso wie die Moral verwirft er die Sittlichkeit. Diese ist fiir ihn ebenfalls an die
christliche Religion gebunden (vgl. ebd.: 49, 50, 62) und gehort der Kategorie der
fixen Ideen an.

Aquivalent zu Nietzsche und de Sade setzt auch Stirner an die Stelle der uni-
versellen Moral eine individualistische Ethik, ein Recht, das sich aus sich selbst
und seinen Mdoglichkeiten heraus legitimiert. Diese thematisiert er als Berechti-
gung fiir seine Handlungen:

slch leite alles Recht und alle Berechtigung aus Mir her; Ich bin zu allem
berechtigt, dessen Ich machtig bin. Ich bin berechtigt, Zeus, Jehova, Gott
usw. zu stlirzen, wenn Ich’s kann; kann Ich’s nicht, so werden diese Gotter
stets gegen Mich im Rechte und in der Macht bleiben, Ich aber werde Mich
vor ihrem Rechte und ihrer Macht farchten in ohnmachtiger ,Gottesfurcht’,
werde ihre Gebote halten und in Allem, was Ich nach ihrem Rechte tue, Recht
zu tun glauben, wie etwa die russischen Grenzwéachter sich fur berechtigt
halten, die entrinnenden Verdachtigen totzuschiefen, indem sie auf ,h6here
Autoritat’, d.h. ,mit Recht’ morden” (ebd.: 207f.).

Das Recht entstammt ebenso wie die individualistische Ethik den konkreten Po-
tentialen des Einzelnen und seinen eigenen Eingaben, d.h. letztlich seiner Eigen-
heit. ,,Ob Ich Recht habe oder nicht, dariiber gibt es keinen anderen Richter als
Mich selbst. Dariiber nur kénnen Andere beurteilen und richten, ob sie meinem
Rechte beistimmen, und ob es auch fiir sie als Recht bestehe* (ebd.: 205). Letzt-
lich ist das Recht fiir Stirner an die Macht im Sinne der individuellen Potenzen
gebunden (vgl. ebd.: 230). Der Wertmafstab der invidividualistischen Ethik ori-
entiert sich lediglich an der eigenen Wertsetzung des Eigners und seinen Bediirf-
nissen — sie sind nicht verallgemeinerbar. Zusammenfassend stellte Jean-Claude
Wolf iiber die Moralkritik Stirners fest:

LStirners Moralkritik zielt nicht nur auf den Geist der Unterwerfung und
des Gehorsams, sondern auch gegen die Art von Begrindung. Die Moral
im pejorativen Sinne ist also Moral, die sich ausgibt als Wahrheit und in
Wahrheiten begrindet. Moral im personalistischen Sinne, die Stirner bejaht,
beruht dagegen in persoénlichen Einstellungen und Affekten wie Mitleid oder
Empérung gegen Bevormundung und Unterdrickung oder in den freund-
schaftlichen oder feindseligen Einstellungen von Ich und Du. Es liegt kein

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

297


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Widerspruch darin, dass Stirner eine Moral im pejorativen Sinne angreift,
die sich und andere Uber ihren ontologischen und erkenntnismafigen Sta-
tus tauscht, und selber eine personalistische Moral vertritt, welche ohne
die Ambitionen einer Begrindung in objektiven und unparteiischen Werten
auskommt“ (Wolf 2007: 21).

Hierin zeigen sich bereits die Ansédtze der individualistischen Ethik Stirners.
Ebenso wie Nietzsche stellt er Ethik und Moral gegeniiber, um mittels der Kritik
an der Moral die Konturen seiner individualistischen Ethik zu schérfen. Aus der
Kritik der Moral ergibt sich immanent auch eine Auffassung vom Verbrecher, die
derjenigen Nietzsches dhnelt. Stirner widmet sich diesem Konzept im wesentli-
chen unter dem Aspekt der Empérung. '

4.6 DER ATHEISMUS

Der Atheismus ist ein integraler Bestandteil von Stirners Individualititskonzept.
Eine Existenzialphilosophie der Selbstsetzung des Individuums macht das Indivi-
duum zum Schopfer seiner Selbst und negiert eine {iber ihm existierende Wahrheit.

,WieduinjedemAugenblick bist, so bistDu Dein Geschopf,und ebenan dieses
,Geschopf* magst Du Dich, den Schépfer nicht verlieren. Du bist selbst ein h6-
heres Wesen, als Du bist, der héheristals Du, d.h. dafl Du nicht blo Geschopf,
sonderngleicherweise Dein Schopferbist, das ebenverkennstDuals unfreiwil-
liger Egoist, und darum ist das ,héhere Wesen* Dir ein - Fremdes* (EE: 39f.).14

Die Idee eines gottlichen Prinzips leugnet Stirner mit dem Verweis auf die aus sich
selbst heraus zu schaffende Konstituierung. Er setzt sich somit selbst an die Stelle
des schopferischen Prinzips. Zu einem spéteren Zeitpunkt erinnert er erneut daran:
,.JIch bin nur dadurch Ich, da3 Ich Mich mache, d.h. daf} nicht ein Anderer Mich
macht, sondern Ich mein eigenes Werk sein muf3* (ebd.: 256). In ,,.Der Einzige und
sein Eigentum* schreibt Stirner weiterhin: ,,So ist Selbstverleugnung den Heili-
gen gemein mit den Unheiligen, den Reinen und Unreinen (ebd.: 64). Entspre-
chend dem zeitgendssischen Diskurs nimmt er die Religion in erster Linie als eine
Auspragung der Selbstentfremdung des Individuums wahr (vgl. z.B. Feuerbach

13 | Die vereinzelten Passagen, in denen Stirner sich mit klassischen
Verbrechen beschaftigt, sind zu rar, als dass sich eine Untersuchung lohnen
wilrde. Der Typus des Verbrechers, wie er bei Nietzsche oder bei de Sade
prasent ist, findet sich nicht in seinem hier untersuchten Werk.

14 | Das religios gepragt Bild des Schopfers taucht wiederholt in seinem
Werk auf (vgl. z.B. ebd.: 378).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

1998). Die Unvereinbarkeit dessen, etwas als heilig anzusehen, und gleichzeitig
bewusster Egoist zu sein, d.h. m.E. bewusstes Individuum zu sein, stellt Stirner
mit der folgenden Bemerkung fest:

,Heiliges existiert nur fur den Egoisten, der sich selber nicht anerkennt,
den unfreiwilligen Egoisten, flir ihn, der immer auf das Seine aus ist, und
doch sich nicht fur das hdochste Wesen hélt, der nur sich dient und zu-
gleich stets einem hdheren Wesen zu dienen meint, der nichts Hbheres
kennt als sich, und gleichwohl fir Héheres schwarmt, kurz fir den Egois-
ten, der kein Egoist sein mdchte, und sich erniedrigt, d.h. seinen Egoismus
bekampft, zugleich aber sich selbst nur deshalb erniedrigt, um erhéht zu
werden’, also um seinen Egoismus zu befriedigen. [...] Sein Mihen und Sor-
gen, von sich loszukommen, ist nichts anderes als der miBverstandene Trieb
nach Selbstauflosung” (ebd.: 39).

Daran zeigt sich bereits, inwieweit die Religion als Konzept mit der Eigenheit
unvereinbar ist. Wie auch Nietzsche setzt Stirner die Religion per se mit einer
Unterwerfung gleich. Dem Egoismus als Gegenkonzept kommt dabei der Akt der
Selbsterhohung im Sinn einer aufrechten Haltung des Individuums zu.

Seine Definition des Heiligen verdeutlicht dies auch noch mal konkret:

»In allem Heiligen liegt etwas ,Unheimliches’, d.h. Fremdes, worin wir nicht
ganz heimisch und zu Hause sind. Was Mir heilig ist, das ist Mir nicht eigen
und ware Mir z.B. das Eigentum anderer nicht heilig, so sahe Ich’s fir das
Meine an, das Ich bei guter Gelegenheit mir zulegte, oder gilt Mir umgekehrt
das Gesicht des chinesischen Kaisers fur heilig, so bleibt er meinem Auge
fremd, und Ich schliefe dasselbe bei seinem Erscheinen” (ebd.: 40).

Stirner kann also kein metaphysisches Konzept als iibergeordnete Instanz aner-
kennen, falls es mit einer Negierung der eigenen Individualitit einhergeht.

Seine Kritik an der Religion erfolgt des weiteren auf die fiir ihn typischen Art
und Weise der etymologischen Riickfithrung des Wortes auf seinen Urspung, in
diesem Fall auf den welschen Ursprung, in dem der Begriff ,,Gebundenheit* aus-
driickte (vgl. ebd.: 52). Im weiteren Verlauf seiner Polemik spezifiziert er: ,,Hei-
lig ist Alles, was dem Egoisten unnahbar sein soll, unberiihrbar, auflerhalb seiner
Gewalt, d.h. iiber ihm: heilig mit Einem Worte jede Gewissenssache, denn ,dies
ist Mir eine Gewissenssache® heifit eben: ,dies halte Ich heilig** (ebd., S. 77).
Die Verbindung von Egoismus und Atheismus betont er auch in der folgenden
Passage: ,,Indem der Egoist sich gegen Anmutungen und Begriffe der Gegenwart
wendet, vollzieht er unbarmherzig die maBloseste — Entheiligung. Nichts ist ihm
heilig!* (ebd.: 202). Aus seinem Verstindnis von Egoismus heraus kommt er zu
der folgenden Aussage:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

299


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

RADIKALE INDIVIDUALITAT

»lch demdtige Mich vor keiner Macht mehr und erkenne, dafl alle Machte
nur meine Macht sind, die Ich sogleich zu unterwerfen habe, wenn sie eine
Macht gegen oder lber Mich zu werden drohen; jede derselben darf nur eins
meiner Mittel sein, Mich durchzusetzen, wie ein Jagdhund unsere Macht ge-
gen das Wild ist, aber von Uns getdtet wird, wenn er Uns selbst anfiele. Alle
Méachte, die Mich beherrschen, setze Ich dann dazu herab, Mir zu dienen.
Die Gotzen sind durch Mich: Ich brauche sie nur nicht von neuem zu schaf-
fen, so sind sie nicht mehr; ,héhere Machte’ sind nur dadurch, daf Ich sie
erhdhe und Mich niedriger Stelle“ (ebd.: 357).

Stirner prézisiert damit Feuerbachs Ansatz und zieht aus dessen Untersuchungen
diesen radikalen Schluss. Feuerbachs religionskritische Erkenntnisse iibertrigt
Stirner aber auch auf eine andere gesellschaftliche Ebene, die als Metapher fiir
,hohere Méchte® gelten kann. Auf diesem Wege weitet er die Religionskritik zu
einer allgemeinen Ideologiekritik aus (vgl. Schuhmann 2010).

Rudolf Burger erklirte in seinem 2007 erschienenen Aufsatz ,,Nihilistische
Ethik* iber den Atheismus Stirners: ,,Stirner ist der erste Atheist, der tiber die Got-
tessuche nur mehr lachen kann und daher kein Atheist mehr ist, sondern einfach nur
nicht mehr glaubig® (Burger 2007: 120). Der Atheismus von Stirner reicht tiber
die Negation eines Gottes hinaus, weil er ebenso seine Substitute verwirft, wie
z.B. Ideologien. Besonders deutlich wird dies im ersten Teil seiner Arbeit, in dem
er die ,,Besessenheit™ der Individuen (vgl. Kapitel 4.2.1 der vorliegenden Arbeit)
thematisiert. Religion ist in seiner Weltbetrachtung lediglich eine Variante eines
allgemeinen Phidnomens, die sich unbestritten in die Serie von Ideologien einreiht.

Die Auseinandersetzung mit der Variante ,,Religion® ist vor allem durch sei-
ne Beschiftigung mit dem Religionskritiker Ludwig Andreas Feuerbach geprigt,
dessen Werk ,,Das Wesen des Christentums® ein paar Jahre vor dem Erscheinen
des ,,Einzigen* viel Resonanz erfahren hatte."® Auf diesen gemiinzt heifit es auch:
,Unsere Atheisten sind fromme Leute* (ebd.: 203). Weitere Impulse lieferte ihm si-
cherlich der Theologe Bruno Bauer, mit dem Stirner eng befreundet war, und der in
seinen Schriften eine harsche Kritik am tiberholten Glauben seiner Zeitgenossen
gelibt hat. Auf seine dementsprechenden Schriften geht Stirner im ,,Einzigen* nicht
ein, obwohl Stirners Kenntnis dieser Schriften durch seine 1842 publizierte Re-
zension zu Bauers anonym erschienener Schrift ,,Posaune des Jiingsten Gerichts*
belegt ist (vgl. PJG) und sich dariiber hinaus aus den biographischen Daten ergibt.

Auch im Rahmen seiner Thematisierung vom vermeintlichen Tod Gottes setzt
Stirner sich mit der Religion auseinander. Der Tod Gottes, der bereits von Hegel
postuliert wurde (vgl. Hegel 1986d), kommt in der Vorbemerkung zum zweiten
Teil von Stirners ,,Einzigen™ vor:

15 | Zwei Jahre nach dem Erscheinen des Werkes kam es bereits zu einer
Zweitauflage, der 1849 noch eine dritte folgte.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

»Wird sich an ihrem Ausgange nur der Gott am Gottesmenschen verflichti-
gen, und kann der Gottmensch wirklich sterben, wenn nur der Gott an ihm
stirbt? Man hat an diese Frage nicht gedacht und fertig zu sein gemeint, als
man das Werk der Aufklarung, die Uberwindung Gottes, in unseren Tagen zu
einem geistigen Ende flhrte; man hat nicht gemerkt, dafl der Mensch den
Gott getdtet hat, um nun - ,alleiniger Gottin der Hohe' zu werden* (ebd.: 170).

An dieser Stelle wird die Verbindung zum Nietzscheanischen Ubermenschen und
LhiBlichen Menschen® deutlich. Wihrend aber der ,,hdfliche Mensch* den Mord
an Gott begangen hat und Reue zeigt, ist es bei Stirner ein bewusster Akt, um den
Weg fiir die Entwicklung seiner selbst zu ebnen. Bei beiden macht der symboli-
sche Tod Gottes den Weg frei, um an dessen Stelle das konkrete Individuum zu
setzen. Fiir Stirner stellt die Selbstvergéttlichung des Eigners die Konsequenz dar,
wihrend Nietzsche daraus das Postulat der Erschaffung vom Ubermenschen als
ein kollektives Ziel ableitet. Beide setzen damit das souveréne Individuum an die
entstandene metaphysische Leerstelle. Stirner fokussiert dabei das konkrete Indi-
viduum, wéhrend Nietzsche noch in einem Kollektivbegriff von ,,Gattung™ denkt,
der sich partiell im Bildnis des Ubermenschen wiederfindet.

4.7 GESELLSCHAFTSKRITIK

Stirners radikalem Individualismus ist eine Kritik an der Gesellschaftsordnung
immanent. Er schreibt:

,In der Gesellschaft, der Sozietat, kann héchstens die menschliche Forde-
rung befriedigt werden, indes die egoistische stets zu kurz kommen mufd
[...] Immer fern davon, Sich zur vollen Entwicklung und Geltung kommen zu
lassen, haben die Menschen bisher auch ihre Gesellschaften nicht auf Sich
grinden, oder vielmehr, sie haben nur ,Gesellschaften’ griinden und in Ge-
sellschaften leben kénnen” (ebd.: 231).

In diesem Zitat tritt deutlich das fiir das Werk Stirners sehr bedeutende Problem-
feld vom Allgemeinen zutage, in Form der Erwartungen und Anspriichen des Kol-
lektivs sowie dem Individuum und dessen Interessen. Er fiihrt diesen Gedanken-
gang fort:

~Immer fern davon, Sich zur vollen Entwicklung und Geltung kommen zu las-
sen, haben die Menschen bisher auch ihre Gesellschaften nicht auf Sich
grunden, oder vielmehr, sie haben nur ,Gesellschaften’ griinden und in Ge-
sellschaften leben kénnen. Es waren die Gesellschaften immer Personen,
machtige Personen, sogenannte ,moralische Personen’, d.h. Gespenster, vor

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

301


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

RADIKALE INDIVIDUALITAT

welchen der Einzelne den angemessenen Sparren, die Gespensterfurcht,
hatte. Als solche Gespenster konnen sie am flglichsten mit dem Namen
Volk‘ und respektive ,Volkchen‘ bezeichnet werden” (ebd.: 231f.).

Diese Gesellschaftsstrukturen stellen stets einen Universalbegriff in den Mittel-
punkt, dem sich die Individuen unterzuordnen haben; dabei missen sie einen Teil
ihrer jeweiligen Individualitdt, d.h. Authentizitét, an ein Idealbild abtreten. Be-
zogen auf Staat und Kirche manifestiert Stirner seine Kritik in mehreren rhetori-
schen Fragen:

.Konnen sie [der Staat und die Kirche] ein Verein von Egoisten genannt wer-
den? Verfolgen Wir in ihnen ein egoistisches, personliches, eigenes, oder
verfolgen Wir ein volkstumliches (volkliches, d.h. ein Interesse des Christen-
Volkes), namlich ein staatliches und kirchliches Interesse? Kann und darf
Ich in ihnen Ich selbst sein?“ (ebd.: 233).

Seine Begriindung dafiir, dass dies nicht moglich ist, lautet: ,,Ein Volk kann nicht
anders, als auf Kosten des Einzelnen frei sein; denn nicht der Einzelne ist bei die-
ser Freiheit die Hauptsache, sondern das Volk* (ebd.: 235). Weiterhin fiihrt er aus:

,Es sind Uberhaupt alle Staaten, Verfassungen, Kirchen usw. an dem Aus-
tritt der Einzelnen untergegangen; denn der Einzelne ist der unverséhnliche
Feind jeder Allgemeinheit, jedes Bandes, d.h. jeder Fessel. [...] Alles Heilige
ist ein Band, eine Fessel! [...] Ungerecht ist jedes Volk, jeder Staat gegen
den Egoisten. Solange auch nur Eine Institution noch besteht, welche der
Einzelne nicht auflésen darf, ist die Eigenheit und die Selbstangehorigkeit
Meiner noch sehr fern. Wie kann Ich z.B. frei sein, wenn ich eidlich an eine
Konstitution, eine Charte ein Gesetz Mich binden, meinem Volke ,Leib und
Seele verschworen muf3?‘“ (ebd.: 237f.).

Seine Gesellschaftskritik begriindet Stirner dariiber hinaus mit einer etymologi-
schen Herleitung des Wortes aus dem Begriff ,,Sal“ (vgl. ebd.: 239)'®. Weiterhin
thematisiert er die Gesellschaft als eine tiberindividuelle Instanz, die von auflen
entsteht und das Individuum einengt. ,,Es stellt sich dabei heraus, daf3 die Gesell-
schaft nicht durch Mich und Dich erzeugt wird, sondern durch ein Drittes, welches
aus Uns beiden Gesellschafter macht, und dal3 eben dieses Dritte das Erschaffen-
de, das Gesellschaft Schaffende ist (ebd.: 239). Aquivalent zur Gesellschaft de-
konstruiert Stirner die Familie, die Kirche (genauer: die Religionsgemeinschaft)
und den Staat, den er besonders heftig angreift:

16 | Karl Marx und Friedrich Engels haben ihm diesbezliglich in der ,deutschen
Ideologie“ einen Irrtum nachgewiesen (vgl. Marx/Engels 1969: 257).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

,Der Staat 1at die Individuen wohl méglichst frei spielen, nur Ernst diirfen sie
nicht machen, dirfen ihn nicht vergessen. Der Mensch darf nicht unbekim-
mert mit dem Menschen verkehren, nicht ohne ,h6here Aufsicht und Vermitt-
lung'. [...] Der Staat hat immer nur den Zweck den Einzelnen zu beschranken,
zu bandigen, zu subordinieren, ihn irgend einem AllIgemeinen untertan zu ma-
chen; erdauertnursolange, alsdereinzelne nichtAllesin Allemist, und ist nur
diedeutlichausgepragte Beschrdnktheit Meiner, meine Beschrankung, meine
Sklaverei. Niemals zielt ein Staat dahin, die freie Tatigkeit der Einzelnen her-
beizufihren, sondern stets die an den Staatszweck gebundene” (ebd.: 249).

In diesem Rahmen lehnt er explizit das Konstrukt des aristotelischen ,,zoon po-
litikons* ab (vgl. ebd.: 259). Bezogen auf den Staat heif3t dies fiir ihn polemisch:
,»ich mufl man aufgeben und nur dem Staate leben* (ebd.: 109). Seine Staatskri-
tik tritt in dessen Definition deutlich hervor:

,Was man Staat nennt, ist ein Gewebe und Geflecht von Abhangigkeit und
Anhanglichkeit, ist eine Zusammengehdrigkeit, ein Zusammenhalten, wobei
die Zusammengeordneten sich ineinander schicke, kurz gegenseitig vonein-
ander abhéngen: er ist die Ordnung dieser Abhdngigkeit” (ebd.: 245).

Dies ist die logische Konsequenz aus der Ansicht:

,Der Staat ist nicht denkbar ohne Herrschaft und Knechtschaft (Untertanen-
schaft); denn der Staat muf} der Herr sein wollen aller, die er umfafit, und man
nenntdiesen Willenden ,Staatswillen‘[...] JederStaatisteine Despotie,seinun
eineroderViele der Despot, oder seien, wie man sich’s wohlvon einer Republik
vorstellt, alle die Herren, d.h. despotisiere Einer den Anderen” (ebd.: 214f.).

Dieses Konzept von Abhéngigkeiten, das sich im Staatsgeflige manifestiert, ver-
wirft Stirner unter redundanter Betonung des Postulats von der Eigenheit des Indi-
viduums. In Ablehnung der Gleichmacherei stellt er fest: ,,Nein, die Gemeinschaft,
als das ,Ziel* der bisherigen Geschichte, ist unmoglich. Sagen Wir Uns vielmehr
von jeder Heuchelei der Gemeinschaft los und erkennen Wir, daB3, wenn Wir als
Menschen gleich sind, Wir eben nicht gleich sind, weil Wir nicht Menschen sind*
(ebd.: 348). Eine Gemeinschaft unter der Pramisse eines hoheren Ziels, dem sich
der Einzelne zu subordinieren hat, lehnt er klar ab. Eine Gemeinschaft darf fiir ihn
nicht auf Kosten der Entfremdung des Einzelnen gehen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

303


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

RADIKALE INDIVIDUALITAT

4.8 DER EcoisMmus IM WERK STIRNERS

Stirners Hauptwerk beginnt mit dem Vers ,,Ich hab‘ Mein Sach‘ auf Nichts gestellt,
den er aus Goethes Gedicht ,,Vanitas! Vanitatum vanitas!“ (1806) entleiht. Er setzt
ihn als Kontrapunkt gegen die philosophischen und ideologischen Stromungen, die
er verwirft, weil sie allesamt einem Universalbegriff den Vortritt gegeniiber dem
konkreten Individuum geben. In den einleitenden Sétzen schreibt Stirner deshalb:

,Was soll nicht alles Meine Sache sein! Vor allem die gute Sache, dann die
Sache Gottes, die Sache der Menschheit, der Wahrheit, der Freiheit, der Hu-
manitat, der Gerechtigkeit; ferner die Sache meines Volkes, Meines Flrsten,
Meines Vaterlandes, endlich gar die Sache des Geistes und tausend andere
Sachen. Nur Meine Sache soll niemals Meine Sache sein. ,Pfui Gber den
Egoisten, der nur an sich denkt!*“ (ebd.: 3).

Einige Seiten weiter erklért er ausfiihrlich:

,Gott und die Menschheit haben ihre Sache auf Nichts gestellt, auf nichts
als auf Sich. Stelle Ich denn meine Sache gleichfalls auf Mich, der ich so
gut wie Gott das Nichts von allem Anderen, der Ich mein alles, der Ich mein
Alles, der Ich der Einzige bin [...] Das Gottliche ist Gottes Sache, das Mensch-
liche Sache ,des Menschen‘. Meine Sache ist weder das Gottliche noch das
Menschliche, ist nicht das Wahre, Gute, Rechte, Freie usw., sondern allein
das Meinige, und sie ist keine allgemeine, sondern ist - einzig, wie Ich einzig
bin. Mir geht nichts Gber Mich!“ (ebd.: 5).

Letztlich schlieB3t sich dieser Kreis in seinem Werk, indem es mit den Worten
ausklingt: ,,Stell‘ Ich auf Mich, den Einzigen, meine Sache, dann steht sie auf dem
Vergénglichen, dem sterblichen Schopfer seiner, der sich selbst verzehrt, und Ich
darf sagen: Ich hab‘ Mein Sach® auf Nichts gestellt” (ebd.: 412).

Im Kapitel tiber den ,,humanen Liberalismus* (Kapitel 3, § 3), d.h. die Ideolo-
gie des zeitgenossischen Humanismus, schreibt Stirner:

»Ich Meinerseits gehe von einer Voraussetzung aus, indem Ich Mich voraus-
setze; aber meine Voraussetzung ringt nicht nach ihrer Vollendung, wie der
,nach seiner Vollendung ringende Mensch’, sondern dient Mir nur dazu, sie
zu geniefen und zu verzehren. Ich zehre gerade an meiner Voraussetzung al-
lein und bin nur, indem Ich sie verzehre. Darum ist aber jene Voraussetzung
gar keine; denn da Ich der Einzige bin, so weif3 Ich nichts von der Zweiheit
eines voraussetzenden und vorausgesetzten Ich’s (eines ,unvollkommenen®
und ,vollkommenen‘ Ich’s oder Menschen), sondern, dafd Ich Mich verzehre,
heift nur, daf Ich bin. Ich setze Mich nicht voraus, weil Ich mich jeden Au-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

genblick Uberhaupt erst setze oder schaffe, und nur dadurch Ich bin, dafd Ich
nicht vorausgesetzt, sondern gesetzt bin, und wiederum nur in dem Moment
gesetzt, wo Ich Mich setze, d.h. Ich bin Schopfer und Geschépf in Einem*
(ebd.: 167; vgl. auch: EE: 39f.).

Stirners Verwendung des Begriffs ,,Egoismus® unterscheidet sich deutlich vom
alltagssprachlichen Gebrauch. Wie die Arbeiten seiner ersten Kritiker (Szeliga,
HeB, Feuerbach) belegen, wurde er deshalb héufig falsch von ihnen verstanden.
Sie reduzierten ihn auf den umgangssprachlichen, negativ konnotierten Begriff.
In seiner Antwort auf diese Kritik negiert Stirner ein solches Verstdndnis von
Egoismus permanent.

»,Mehr Aergernif noch als an dem Einzigen nehmen die Recensenten an dem
,Egoisten’. Statt auf den Egoismus, wie er von Stirner aufgefafdt wird, naher
einzugehen, bleiben sie bei ihrer von Kindesbeinen an gewohnten Vorstel-
lung von demselben stehen und rollen sein allem Volke so wohlbenanntes
Sliindenregister auf. Seht hier den Egoismus, die grauliche Siinde - den will
uns Stirner ,empfehlen!* (KAK: 76).

An spiterer Stelle erldutert er seinen Begriff noch einmal in Relation zu anderen
Begriffen wie dem der Liebe und des Sozialismus:

,Der Egoismus, wie ihn Stirner geltend macht, ist kein Gegensatz zur Lie-
be, kein Gegensatz zum Denken, kein Feind eines siiRen Liebeslebens, kein
Feind der Hingebung und Aufopferung, kein Feind der Kritik, kein Feind des
Socialismus, kurz, kein Feind eines wirklichen Interesses: er schlieflt kein
Interesse aus. Nur gegen die Uninteressirtheit und das Uninteressante ist
er gerichtet: nicht gegen die Liebe, sondern gegen die heilige Liebe, nicht
gegen das Denken, sondern gegen heiliges Denken, nicht gegen die Socialis-
ten, sondern gegen die heiligen Socialisten u.s.w.” (KAK: 92).

Der Begriff lasst sich ungefédhr mit demjenigen des Egozentrismus oder eines rei-
nen, individuellen Subjektivismus iibersetzen, obwohl keine dieser Ubersetzun-
gen die Bedeutungsbreite des Stirnerschen Egoismus-Begriff vollstdndig abdeckt.
Der Subjektivismus seines Egoismuskonzepts wird noch einmal in den Worten
deutlich: ,,Durch das, was Ich bin, ist allerdings alles bedingt, was Ich tue, denke
usw., kurz meine AuBerung oder Offenbarung® (EE: 201). Stirner thematisiert im
ersten Abschnitt seines Buches die negativ konnotierte Definition des Egoistes als
eines rein selbstsiichtigen Menschen, die ihm félschlicherweise auch von seinen
Kritikern zugeschrieben wurde: ,,Was aber denkst Du Dir unter dem Egoisten?
Einen Menschen, der, anstatt einer Idee, d.h. einem Geistigen zu leben, und ihr
seinen personlichen Vorurteil zu opfern, dem letzteren dient (ebd.: 31). Einige

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

305


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Seiten spéter fiihrt er den Begriff des ,,unfreiwilligen Egoisten® als Synonym fiir
den ,,Besessenen ein (vgl. auch Kapitel 4.2.1 der vorliegenden Arbeit):

»Heiliges existiert nur fir den Egoisten, der sich selbst nicht anerkennt, den
unfreiwilligen Egoisten, fur ihn, der immer auf das Seine aus ist, und doch
sich nicht flir das héchste Wesen halt, der nur sich dient und zugleich stets
einem hdheren Wesen zu dienen meint, der nichts Hoheres kennt sich und
gleichwohl fir Hoheres schwarmt, kurz fir den Egoisten, der kein Egoist sein
mochte, und sich erniedrigt, d.h. seinen Egoismus bekdmpft, zugleich aber
sich selbst nur deshalb erniedrigt, ,um erhdéht zu werden’, also um seinen
Egoismus zu befriedigen” (ebd.: 39).

Die enge Verbindung der Termini ,,Egoismus® und ,,Eigenheit” macht folgende
Aussage aus seinem opus magnum deutlich: ,,Als Ich Mich dazu erhoben hatte,
der Eigner der Welt zu sein, da hatte der Egoismus seinen ersten vollstindigen
Sieg errungen, hatte die Welt iiberwunden, war weltlos geworden, und legte den
Erwerb eines langen Weltalters unter Schlof3 und Riegel” (ebd.: 102). Deutlich
wird der Zusammenhang zwischen Individualismus und Egoismus auch dadurch,
dass Stirner die Zuschreibung des Attributs egoistisch im zweiten Teil seines
Hauptwerkes durch den synonym verwendeten Begriff ,,individuell ersetzt (vgl.
ebd.: 256). Hans Sveistrup hat in seiner Untersuchung von Stirners Egoismen eine
Dreiteilung getroffen. Demnach ist der Egoismus sowohl in den beiden von Stir-
ner abgelehnten Bedeutungen der ,,Ich-Sucht (Naturtrieb)* und des ,,Ich-Wahns
(Geist)* prisent als auch in einer von Stirner praferierten Form. Letztere fasst er
mit den folgenden Worten zusammen: ,,aufruhend auf dem Erlebnis seiner selbst
als einzig zu sich selbst und zu der Umwelt als Eigner zu stellen, das heif3t sich aus
eigenem Willen zu verhalten* (Sveistrup 1932: 77). H. Rainer verwies im ,,Histo-
rischen Worterbuch der Philosophie® im Beitrag iiber ,,Egoismus® auf eine wei-
tere wichtige Facette von Stirners Egoismus-Begriff, den Bezug zu Ludwig Feu-
erbach: ,,Stirner tibernimmt die religios philosophische Deutung von Feuerbach*
(Rainer 1972: 312)." Diese These, die vor dem Hintergrund der zeitgenossischen
Feuerbach-Rezeption naheliegt, werde ich im kommenden Kapitel gesondert be-
leuchten (vgl. Kapitel 4.8.1 der vorliegenden Arbeit).

17 | Er bezieht sich auf das 12. Kapitel (,Die Bedeutung der Kreation
im Judentum®) von Ludwig Feuerbachs ,Das Wesen des Christentums”
(Feuerbach 1998: 184-194); vgl. Kapitel 4.8.1. der vorliegenden Arbeit.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

4.8.1 Exkurs: Ubernahme von Ludwig Feuerbachs
Egoismus-Begriffs

Der Einfluss Feuerbachs auf Stirner, der in der Sekundirliteratur umfangreich
thematisiert wurde (vgl. z.B. Arvon 1957; Gordon 1978; Andolfi 2008), kann als
unbestritten gelten. Bereits in seiner kurzen Schrift ,,Kunst und Religion®, die
1842 als Artikel in der ,,Rheinischen Zeitung* erschien, bediente sich Stirner
Feuerbach‘scher Termini wie dem der ,,Entfremdung®. In seiner Analyse stellte
Kast aber auch Differenzen beziiglich des Egoismus-Konzeptes von Stirner und
Feuerbach fest (vgl. Kast 1979: 18).

Der Theologe Ludwig Feuerbach, den Stirner in seiner Schrift ,,Der Einzige
und sein Eigentum* wiederholt kritisiert und angreift, widmet sich im 12. Kapi-
tel seines 1837 erstmals erschienen Werks ,,Das Wesen des Christentums* dem
Konzept von ,,Egoismus“ in Hinsicht auf seine Herkunft und Bedeutung in der
jiidischen Religion.'® Dieses Kapitel ist Bestandteil des mit dem Titel ,,Das wah-
re, d.i. anthropologische Wesen der Religion® iiberschriebenen ersten Teils sei-
ner Analyse der Religion als Entfremdung des Menschen von sich selbst. Uber
die Kreationslehre des Judentums erklért er: ,,Das Prinzip, das ihr hier zugrunde
liegt, ist aber nicht sowohl das Prinzip der Subjektivitdt, als vielmehr des Egois-
mus* (Feuerbach 1849; hier: 1998: 184). Feuerbach sieht darin ein Grundprinzip
monotheistischer Religionen und erldutert:

»Ihr [das der judischen Religion] Prinzip, ihr Gott ist das praktischte Prinzip
von der Welt - der Egoismus, und zwar der Egoismus in der Form der Reli-
gion. Der Egoismus ist der Gott, der seine Diener nicht zu schanden werden
laRt. Der Egoismus ist wesentlich monotheistisch, denn er hat nur eines,
nur sich zum Zweck. Der Egoismus sammelt, konzentriert den Menschen auf
sich; er gibt ihm ein festes, dichtes Lebensprinzip; aber er macht ihn theo-
retisch borniert, weil gleichglltig gegen alles, was nicht unmittelbar auf das
Wohl des Selbst sich bezieht” (ebd.: 187).

Diese Uberlegung findet sich in Stirners Polemik wieder. Von der Aussage,
dass die Sache Gottes eine rein egoistische sei, leitet er seinen eigenen Egoismus
ab (vgl. EE: 3). Feuerbach, der zu den ersten Kritikern Stirners gehorte, hat
sich dessen Verbindung zu seinem eigenen ,,Egoismus“-Begriff lediglich
in Form einer Erwiderung auf die von Stirner an ihm geduBerten Kritikpunkte
implizit kommentiert (vgl. Feuerbach 1845; hier: 2003: 45). Sie enthalten

18 | Der Begriff des Egoismus ist auch noch an weiteren, zentralen Stellen
seines Werkes zu finden, die flir die vorliegende Untersuchung jedoch
irrelevant sind. Er lasst sich, wie es Migi Kim in seiner Dissertation erklarte,
als ein metaphysischer Egoismus auffassen (vgl. Kim 1995: 58).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

307


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

RADIKALE INDIVIDUALITAT

keine weiteren Spezifikationen des Egoismus-Prinzips, das den beiden Denkern
zugrunde liegt.

4.8.2 Der ,Verein von Egoisten“ als ein alternatives
Gesellschaftsmodell

Sein favorisiertes Gesellschaftssystem beschreibt Max Stirner in seinem Entwurf
vom ,,Verein der Egoisten, dem Antonino Langana (2006) immer noch anhalten-
de Aktualitit bescheinigte. In der Literatur wurde dieser alternative Gesellschafts-
ansatz des 6fteren als eine Form der Demokratie der autonomen Individuen ausge-
legt (vgl. Kast 1979: 323). Bernd Kast schrieb selbst im Vorwort zu ,,Recensenten
Stirners* tiber diese Verkehrsform des Eigners:

,1. Er [der Verein von Egoisten] beruht auf der freiwilligen ,Ubereinkunft‘ der
einen Verein grindenden Personen. 2. Er ist rein utilitaristisch ausgerichtet,
das heif3t, er folgt ausschlieflich den eigenen Nitzlichkeitserwagungen. 3.
Er ist zeitlich begrenzt auf die Dauer seines funktionellen Charakters (nam-
lich als Verstarkungsmultiplikator)“ (Kast 2003: XVI).

Fur Stirners Zeitgenossen Wilhelm Marr stellte sich in diesem Konzept ein Para-
dox seines Denkens dar.

»LUInd Stirner hat einen Kreis beschrieben, sich, den ,Einzigen’ von der ,frei-
en Gemeinschaft’ entfernend, wie auf dieselbe zurickkommende. [...] Stir-
ner hat, wenn man ein Paradoxon gelten lassen will, den negativen Beweis
der freien Gemeinschaft geliefert” (Marr 1846: 112f.).

Stirner konstruiert aus seiner Kritik am Staat und der (biirgerlichen) Gesellschaft
ein Gegenkonzept, das er auf den Namen ,,Verein der Egoisten® tauft. Im Kapitel
,Der Eigner* nennt er ihn erstmals als Gegenpol zum Staat:

,Darum sind Wir beide, der Staat und Ich, Feinde. Mir, dem Egoisten, liegt
das Wohl dieser ,menschlichen Gesellschaft’ nicht am Herzen. Ich opfere
ihr nichts, Ich benutze sie nur; um sie aber vollstandig benutzen zu kénnen,
verwandle Ich sie vielmehr in mein Eigentum und mein Geschopf, d.h. Ich
vernichte sie und bilde an ihrer Stelle den Verein von Egoisten” (EE: S. 196).

Den ,,Verein von Egoisten‘ als erstrebenswertes Ziel von Eignern, d.h. sich-selbst-
bewussten souverdnen Individuen, stellt er den Bestrebungen von ,,Besessenen‘
gegeniiber, in diesem Falle den Nationalen:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

,Nun bemUhen sich die Nationalen, die abstrakte, leblose Einheit des Bie-
nentums herzustellen; die Eigenen aber werden um die eigen gewollte Ein-
heit, den Verein, kampfen. Es ist dies das Wahrzeichen aller reaktionaren
Wiinsche, daf} sie etwas Allgemeines, Abstraktes, einen leeren, leblosen
Begriff herstellen wollen, wogegen die Eigenen das stammige, lebensvolle
Einzelne vom Wust der Allgemeinheiten zu entlasten trachten” (ebd.: 254).

Im weiteren Verlauf prophezeit Stirner:

,Gelangen die Menschen dahin, da sie den Respekt vor dem Eigentum
verlieren, so wird jeder Eigentum haben, wie alle Sklaven freie Menschen
werden, sobald sie den Herrn als Herrn nicht mehr achten. Vereine werden
dann auch in dieser Sache die Mittel des Einzelnen multiplizieren und sein
angefochtenes Eigentum sicherstellen” (ebd.: 287).

Den Zusammenhang des Vereins als Verkehrsform des Eigners fasst Stirner mit
den Worten:

,Die Auflésung der Gesellschaft aber ist der Verkehr oder Verein. Allerdings
entsteht durch Verein eine Gesellschaft, aber nur wie durch einen Gedanken
eine fixe ldee entsteht, dadurch namlich, dafl aus dem Gedanken die Ener-
gie des Gedankens, das Denken selbst, diese rastlose Zuricknahme aller
sich verfestigenden Gedanken, verschwindet. Hat sich ein Verein zur Ge-
sellschaft kristallisiert, so hat er aufgehort, eine Vereinigung zu sein; denn
Vereinigung ist ein unaufhérliches Sich-Vereinigen; er ist zu einem Vereinigt-
sein geworden, zum Stillstand gekommen, zu Fixheit ausgeartet, er ist - tot
als Verein, ist der Leichnam des Vereins oder der Vereinigung, d.h. er ist
- Gesellschaft, Gemeinschaft. Ein sprechendes Exempel dieser Art liefert
die Partei“ (ebd.: 342)

Weiterhin bemerkt er:

,Es ist ein Unterschied, ob durch eine Gesellschaft meine Freiheit oder mei-
ne Eigenheit beschrankt wird. Ist nur jenes der Fall, so ist sie eine Vereini-
gung, ein Ubereinkommen, ein Verein; droht aber der Eigenheit Untergang,
so ist sie eine Macht fir sich, eine Macht tber Mir, ein von Mir Unerreich-
bares, das Ich zwar anstaunen, anbeten, verehren, respektieren, aber nicht
bewaltigen und verzehren kann, und zwar deshalb nicht kann, weil Ich re-
signiere. Sie besteht durch meine Resignation, meine Selbstverleugnung,
meine Mutlosigkeit, genannt - D e m u t. Meine Demut macht ihr Mut, meine
Unterwirfigkeit gibt ihr die Herrschaft” (ebd.: 343f.).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

309


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Aus diesen Zeilen lassen sich bereits Stirners wesentliche Gedanken tiber die Stel-
lung des Individuums in seiner Philosophie herauslesen. Im Gegensatz zu anderen
Formen der gesellschaftlichen Organisation, die mit einer Selbstverleugnung ein-
hergehen, also einer Selbstentfremdung des Individuums, ermoglicht der Verein
eine Verkehrsform von authentischen Individuen.

Einige Seiten spéter fiihrt er aus:

»In den Verein bringst Du deine ganze Macht, dein Vermdgen, und machst
Dich geltend, in der Gesellschaft wirst Du mit deiner Arbeitskraft verwen-
det; in jenem lebt Du egoistisch, in dieser menschlich, d.h. religios, als ein
,Glied am Leibe dieses Herren‘: der Gesellschaft schuldest Du, was Du hast,
und bist ihr verpflichtet, bist von ,sozialen Pflichten’ - besessen, den Ver-
ein benutzest Du und gibst ihn, ,pflicht- und treulos’ auf, wenn Du keinen
Nutzen weiter aus ihm zu ziehen weif3t. Ist die Gesellschaft mehr als Du, so
geht sie Dir Uber Dich; der Verein ist nur dein Werkzeug oder das Schwert,
wodurch Du deine natlrliche Kraft verscharfst und vergroferst; der Ver-
ein ist fur Dich und durch Dich da, die Gesellschaft nimmt umgekehrt Dich
fur sich in Anspruch und ist auch ohne Dich; kurz die Gesellschaft ist hei-
lig, der Verein dein eigen: die Gesellschaft verbraucht Dich, den Verein ver-
brauchst Du“ (ebd.: 350f.)

Weiterhin begriindet er seine Priaferenz des Vereins gegeniiber dem Staat:

LAuf diese [die Haltung gegenlUber der Eigenheit] bezogen ist der Unter-
schied zwischen Staat und Verein grof genug. Jener ist ein Feind und Mérder
der Eigenheit, dieser ein Sohn und Mitarbeiter derselben, jener ein Geist,
der im Geist und in der Wahrheit angebetet sein will, dieser mein Werk,
mein Erzeugnis; der Staat ist Herr meines Geistes, der Glauben fordert
und Mir Glaubensartikel vorschreibt, die Glaubensartikel der Gesetzlich-
keit; er bt moralischen EinfluB, beherrscht meinen Geist, vertreibt mein
Ich, um sich als ,mein wahres Ich‘ an dessen Stelle zu setzen, kurz der
Staat ist heilig und gegen Mich, den einzelnen Menschen, ist der wah-
re Mensch, der Geist, das Gespenst; der Verein aber ist meine eigene
Schopfung, mein Geschopf, nicht heilig, nicht eine geistige Macht Uber
meinen Geist, so wenig als irgend eine Assoziation, welcher Art sie
auch sei“ (ebd.: 344f.).

Als Charakteristik des Vereins betont Stirner: ,,Den Verein hilt weder ein natiirli-
ches noch ein geistiges Band zusammen, und er ist kein natiirlicher, kein geistiger
Bund. [...] Im Vereine, und nur im Vereine, wird das Eigentum anerkannt, weil
man das Seine von keinem Wesen mehr zu Lehen trigt™ (ebd.: 349). Seine abs-
trakten Uberlegungen weisen bereits deutliche Ubereinstimmungen mit der klas-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

sischen Organisation und Struktur von Biirgerinitiativen auf.'® Anhand dieser lasst
sich das Stirnersche Konzept pragmatisch fassen.

Die Organisationsform des Vereins hat sich in Preufen seit dem 18. Jahrhun-
dert grofer Beliebtheit erfreut; besonders in den 40er Jahren des 19. Jahrhun-
derts war das Konzept des Vereins sehr verbreitet, wie Wolfgang Ef3bach in seiner
Studie tiber die Junghegelianer nachwies (EfSbach 1988: 36ff.). Vor diesem Hin-
tergrund muss auch der von Stirner proklamierte ,,Verein von Egoisten® gelesen
werden. Als zeitgendssisches Beispiel fiir einen solchen Verein kann der ,,Kreis
der Freien® dienen, in dem Stirner selbst damals verkehrte. Dabei handelte es sich
um einen losen Zusammenschluss von Gleichgesinnten, deren Verkehr miteinan-
der nicht formell geregelt war.

Stirner unternimmt den Versuch, eine alternative Organisationsform fiir die
Gesellschaft darzustellen, die auf dem Prinzip der Wahrung der Individualitit der
Invididuuen beruht, die sich miteinander im Verkehr befinden. Entfernt erinnert
diese Gesellschaftsorganisation an das Konzept der freien Vereinbarung, wie es
der russische Anarchist Peter Kropotkin in ,,Gegenseitige Hilfe in der Tier- und
Menschenwelt™ vertrat.

Der in Leipzig lehrende Philosoph Geert-Lueke Lueken verwies aber auch
auf die Méngel dieses Konzeptes. ,,Aber dieser Verein der Egoisten ist eine Ab-
surditét. Er soll eine Vereinigung der Willen der Egoisten sein, ohne dass daraus
ein gemeinsamer Wille und eine gegenseitige Verbindlichkeit und Verantwortung
erwiichse* (Lueken 2008: 31). Ahnliche Ansichten vertrat bereits Robert Schell-
wien iiber den Stirnerschen Verein (vgl. Schellwien 1899; hier: 2004: 21).

Insgesamt ldsst sich dieser Verein als eine Form der Zweckgemeinschaft lesen,
der unter dhnlichen Paradoxien wie das von de Sade présentierte Vertragssystem
leidet (vgl. Kapitel 3.9 der vorliegenden Arbeit). Eine Ubertragbarkeit auf die
komplexen Strukturen moderner Gesellschaften gilt es nichtsdestotrotz gesondert
zu thematisieren.

19 | Elmar Wiesendahl definierte Blrgerinitiativen als ,spontan ins Leben
gerufene, relativ kurzlebige, thematisch punktuelle, réumlich begrenzte und
locker organisierte Zusammenschlisse Betroffener” (Wiesendahl 2001: 39).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

31


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312

RADIKALE INDIVIDUALITAT

4.9 DAs VERBRECHEN ALS VERTEIDIGUNG DER
ENTFALTUNGSFREIHEIT DES INDIVIDUUMS

Das Verbrechen kommt im Sinne Stirners einem Akt der individuellen Befreiung
gleich. Roel van Duyn stellte in seinem Vergleich von D. A. F. de Sade und Max
Stirner fest: ,,Das Verbrechen ist fiir beide die Waffe im Kampf gegen Religion
und Moral, die fiir nichts als scheinheilige Mittel der Herrschenden sind, um das
Volk ruhig zu halten (van Duyn 2005: 10). Weiterhin spitzte er seine Aussage zu:

,De Sade und Stirner predigen das Verbrechen nicht nur als Angriff auf die
glaubige Weltanschauung von ihrem Atheismus her, sondern auch als Auf-
stand gegen das gesellschaftlich Unterworfene und, vor allem, als Kund-
gebung des individuellen Ich, das im Verbrechen, seine Freiheit beweisen
muss*“ (ebd.: 11)

Henri Arvon schrieb hingegen iiber das Verbrechen bei Stirner:

,Stirner, en effet, célébre le crime. Mais qu’est-ce donc que ce crime? Ce
n'est pas un crime ,vulgaire’, condamné expressément pour Stirner, mais
I’hostilité que a Moi témoigne aux forces qui veulent I'opprimer; le crime,
c’est une pure prepération de la conscience qui se livre a une désacralisa-
tion compléte. Il n’y a aucune commune mesure entre le terrorisme actif de
Bakounine et la destruction spirituelle de Stirner” (Arvon 1954: 171).

Kurt Adolph Mautz bemerkte in diesem Zusammenhang iiber die Bedeutung des
Verbrechens fiir die Gestalt des Eigners und somit ausdriicklich auf dessen Verbin-
dung zur Individualitit bezogen:

»Stirner bekdmpft somit nichts anderes als das Abschieben der persoénli-
chen Entscheidungsfreiheit und der persénlichen Verantwortlichkeit flr das
sittliche Handeln in eine Uberpersdnliche Sphare objektiver Normen, - oder,
Hegel gegenlber: die Entmachtigung der auf Grund einer personalen Ent-
scheidung sittlich handelnden Individualitat durch ihre Einbettung in ein erst
existenzverleihendes, Ubergreifendes Ganze, ihre Degradierung zu einem
,Accidenz der Allgemeinsubstanz‘“ (Mautz 1935: 115).

Rolf Engert wies in diesem Zusammenhang auch auf die Bedeutung der ,,Em-
porung® hin: ,,Und er wird demgeméal und mufl gegen alles zum Empdérer wer-
den, was die schopferische Spontanitit seiner Selbstdarlegung hindert* (Engert
1999: 3). Zum Ausgang des ersten Abschnittes vom ,,Einzigen schreibt dieser:
»Aber er [der Egoist] kann auch der Herrschaft dieser Reiche sich nur entzie-
hen, wenn er an ihnen zum Verbrecher wird* (EE: 166). Aquivalent zu de Sades

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Wahrnehmung ist das Gesetz bzw. die ,,fixe Idee” Voraussetzung fiir das Vorliegen
eines Verbrechens:

»Aus fixen Ideen entstehen die Verbrechen. Die Heiligkeit der Ehe ist eine
fixe ldee. Aus der Heiligkeit folgt, da die Untreue ein Verbrechen ist, und
es setzt daher ein gewisses Ehegesetz eine kiirzere oder langere Stra-
fe darauf. Aber diese Strafe mufl von denen, welche die ,Freiheit als hei-
lig* ausrufen, als ein Verbrechen wider die Freiheit angesehen werden,
und nur in diesem Sinne hat auch die 6ffentliche Meinung das Ehegesetz
gebrandmarkt” (ebd.: 225)

Weiterhin ist diese Form des Bruchs an die Eignerbildung gekoppelt:

»Im Verbrechen hat sich seither der Egoist behauptet und das Heilige ver-
spottet: der Bruch mit dem Heiligen, oder vielmehr des Heiligen kann allge-
mein werden. Eine Revolution kehrt nicht wieder, aber ein gewaltiges, riick-
sichtsloses, schamloses und gewissenloses, stolzes - Verbrechen, grollte
es nichtim fernen Donnern, und siehst Du nicht, wie der Himmel ahnungsvoll
schweigt und sich tribt?“ (ebd.: 267).

Den Begriff des Verbrechens koppelt Stirner also vorrangig an die Idee einer in-
dividuellen Empdrung. Diese spezifiziert er in einer Gegeniiberstellung von Re-
volution und Revolte:

»Revolution und Empoérung dirfen nicht fur gleichbedeutend angesehen
werden. Jene besteht in einer Umwalzung der Zustande, des bestehenden
Zustandes oder Status, des Staats oder der Gesellschaft, ist mithin eine
politische oder soziale Tat; diese hat zwar eine Umwandlung der Zustande
zur unvermeidlichen Folge, geht aber nicht von ihr, sondern von der Unzufrie-
denheit der Menschen mit sich aus, ist nicht eine Schilderhebung, sondern
eine Erhebung der Einzelnen, ein emporkommen, ohne Rlcksicht auf die
Einrichtungen, welche daraus entsprieen. Die Revolution zielte auf neue
Einrichtungen, die Emporung fihrt dahin, Uns nicht mehr einrichten zu las-
sen, sondern Uns selbst einzurichten, und setzt auf ,Institutionen‘ keine
glanzende Hoffnung. Sie ist kein Kampf gegen das Bestehende, da, wenn sie
gedeiht, das Bestehende von selbst zusammensturzt, sie ist nur ein Heraus-
arbeiten Meiner aus dem Bestehenden. Verlasse Ich das Bestehende, so ist
es tot und geht in Faulnis Uber. Da nun nicht der Umsturz eines Bestehenden
mein Zweck ist, sondern meine Erhebung dariber, so ist meine Absicht und
Tat keine politische oder soziale, sondern, als allein auf Mich und meine
Eigenheit gerichtet, eine egoistische” (ebd.: 354).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

313


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Somit handelt es sich bei der Revolte um einen Akt der Selbstbefreiung. Im Akt
der Revolte erschafft sich das Individuum selbst und entwickelt seine Individu-
alitdt im Bruch mit den Barrieren, die es umgeben. Der Revolte kommt also die
Bedeutung der Selbstsetzung zu. Stirner erklért: ,,Was ist der gewohnliche Verbre-
cher anders, als einer, der das verhidngnisvolle Versehen begangen hat, nach dem
zu streben, was des Volkes ist, statt nach dem Seinen zu suchen? (ebd.: 221).

4.10 IDEOLOGIEKRITIK

Ein wichtiger Aspekt im Werk Stirners ist die radikale Ideologiekritik, die sich in
der Ablehnung jeglicher ,.fixer Ideen* zeigt. Exemplarisch lasst sich dies anhand
seiner Kritik an den drei Formen des ,,Liberalismus aufzeigen: des politischen
Liberalismus, des Kommunismus und des Humanismus.

Die Ideologie des politischen Liberalismus gibt er mit den folgenden
Worten wieder:

,Unser Zusammenhalt ist der Staat, Wir Zusammenhaltenden sind die Nati-
on. [...] Der wahre Mensch ist die Nation, der einzelne aber stets ein Egoist.
[...] Kein Sonder-Interesse soll ferner verfolgt werden, sondern das allgemei-
ne Interesse Aller. Der Staat soll eine Gemeinschaft von freien und gleichen
Menschen sein, und Jeder sich dem ,Wohle des Ganzen‘ widmen, in den
Staat aufgehen, den Staat zu seinem Ziel und Zwecke machen” (EE: 107f.).

Insgesamt kommt er dabei zu folgender Definition des Liberalismus: ,,Sein Ziel
ist eine ,verniinftige ,Ordnung‘, ein ,sittliches Verhalten®, eine ,beschrinkte Frei-
heit‘, nicht die Anarchie, die Gesetzlosigkeit, die Eigenheit. Herrscht aber die Ver-
nunft, so unterliegt die Person (ebd.: 115). Weiterhin wirft er dem politischen
Liberalismus vor, dass es ihm an individueller Freiheit in Form von Selbstbestim-
mung fehlt.

,Die ,individuelle Freiheit’, Uber welche der burgerliche Liberalismus eifer-
slichtig wacht, bedeutet keineswegs eine vollkommen freie Selbstbestim-
mung, wodurch die Handlungen ganz die Meinigen werden, sondern nur
Unabhéangigkeit von Personen. Individuell frei ist, wer keinem Menschen ver-
antwortlich ist” (ebd.: 117; vgl. auch ebd.: 127).

Aquivalent hierzu lastet er dem zeitgendssischen Kommunismus (,,Der soziale
Liberalismus®) an, die Arbeit als gemeinschaftsstiftendes Element zu betrachten.

»,Dafl der Kommunist in Dir den Menschen, den Bruder erblickt, das ist nur
die sonntagliche Seite des Kommunismus. Nach der werkeltatigen nimmt

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

er Dich keineswegs als Menschen schlechthin, sondern als menschlichen
Arbeiter, oder arbeitenden Menschen. Das liberale Prinzip steckt in der ers-
teren Anschauung, in die zweite verbirgt sich die llliberalitat. Warst Du ein
,Faulenzer‘, so wiirde er zwar den Menschen in Dir nicht verkennen, aber als
einen ,faulen Menschen‘ ihn von der Faulheit zu reinigen und Dich zu dem
Glauben zu bekehren streben, dafd das Arbeiten des Menschen ,Bestimmung
und Beruf* sei” (ebd.: 133f.).

Als dritte politische Stromung greift Stirner den Humanismus (,,Der humane Li-
beralismus®) auf. Fiir diesen gilt die Menschlichkeit als Dogma. Dessen Ideologie
fasst er mit den Worten zusammen:

,Mach deine Menschlichkeit gegen jede beschrankende Bestimmung gel-
tend, mach Dich mittels ihrer zum Menschen und von jenen Schranken frei,
mach Dich zum ,freien Menschen’, d.h. erkenne die Menschlichkeit als dein
alles bestimmendes Wesen*“ (ebd.: 138f.).

Kurz darauf pointiert er seine Kritik.

»In dieser héchsten Entwicklung ,des freien Menschen‘ wird der Egoismus,
die Eigenheit, prinzipiell bek&dmpft, und so untergeordnete Zwecke, wie die
soziale ,Wohlfahrt' der Sozialisten usw. verschwinden gegen die erhabene
,/dee der Menschheit’. Alles, was nicht ein ,allgemeines Menschliches® ist,
ist etwas Apartes, befriedigt nur Einige oder Einen, oder wenn es Alle befrie-
digt, so tut es dies an ihnen nur als Einzelnen, nicht als Menschen, und heifdt
deshalb ein ,Egoistisches'” (ebd.: 141).

Allen diesen Ideologien ist gemeinsam, dass sie ein gemeinschaftsstiftendes Ele-
ment iiber die Individualitit des konkreten Individuums setzen. Dariiber hinaus
teilen sie die Verurteilung des Egoisten.

Ideologiekritik versteht Stirner als Losung von angeblichen ,,Berufungen* des
Menschen. Auf diesem Weg befreit sich das Individuum und kommt zu sich selbst:
,Ich Meinesteils gehe von einer Voraussetzung aus, indem Ich Mich voraussetze;
aber meine Voraussetzung ringt nicht nach ihrer Vollendung, wie der ,nach seiner
Vollendung ringende Mensch‘. Sondern dient Mir nur dazu, sie zu genieen und
zu verzehren“ (EE: 167). Mit seiner Ideologiekritik raumt Stirner den Weg fiir die
Selbstwerdung des Individuums frei. Es kann sich von den Anforderungen 16sen,
die nur von auflen herangetragen werden, und entwickelt sich aus sich selbst he-
raus, unter Reflexion der extern existierenden Ideologien, die lediglich zu einer
Einschriankung der eigenen Individualitit beitragen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

315


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316

RADIKALE INDIVIDUALITAT

4.11 ZWISCHENFAZIT

In diesem Kapitel habe ich das Konzept der Individualitdt bei Stirner dargestellt.
Es zeichnet sich vor allem durch eine egozentrierte Herausbildung von Individu-
alitit aus, die nicht auf ein privilegiertes Konstrukt reduziert werden kann, wie
es bei Nietzsche weitgehend der Fall ist. Stirners Konzept setzt weniger Pramis-
sen als das Nietzsches. Rudimentér lassen sich dabei Einfllisse von Feuerbach
nachweisen; auflerdem sind seine deutlichen Abgrenzungen gegeniiber Hegel und
Fichte als den Vertretern des deutschen Idealismus erkennbar, die in der Unter-
suchung nicht ndher spezifiziert werden konnten. Radikaler als in der Philoso-
phie von Friedrich Nietzsche, aber auch pointierter als in der von D. A. F. de
Sade, findet sich die Kritik an metaphysischen Grundlagen der gesellschaftlichen
Ordnung, die das Individuum beschrinken und seine freie Entfaltung verhindern.
Gab sich Nietzsche mit einer Kritik der Moral und der dieser zugrunde liegenden
Religion zufrieden, verwirft Stirner auf dem Weg der Eignerwerdung jegliches
ideologische Konstrukt. Zu ideologischen Konstrukten zihlt er dabei sowohl
Weltanschauungen als auch die Moral, die Gesetze und den Staat. Starker als die
anderen beiden Philosophen greift er dabei den dahinter stehenden Mechanismus
an, anstatt bei der Destruktion der unterschiedlichen Auspragungen stehen zu blei-
ben. In diesem Rahmen entwickelt er wie auch Nietzsche eine individualistische
Handlungsethik in Abgrenzung zur gesellschaftlich-bestimmten Moral und Sitte.
Der Prozess der Selbsterkenntnis ist somit konsequenter als bei den beiden ande-
ren Denkern an eine Reflexion und Ideologiekritik gebunden. Der Prozess verlauft
iiber eine Reflexion der Ideologien und eine Riickbesinnung auf das eigene Selbst.
Dies beruht auf der Uberlegung, dass das Individuum als solches bereits ein voll-
wertiges Individuum ist und sich daher nicht nach einer tiberindividuellen Vorga-
be im Sinne einer Ideologie zu richten habe. Stirner betont ebenso wie Nietzsche
die Selbstbefreiung sowohl in der konkreten Form der Selbstreflexion als auch in
der abstrakten einer Fokussierung auf den aktiven Akt der Selbstwerdung des In-
dividuums. Die Individualitét muss durch einen eigenen Akt des Handelns erlangt
werden. Hiermit kann ich Nietzsches und Stirners Konzept mit meiner Arbeitsde-
finition von Individualitit fassen. Einher damit geht eine kritische Betrachtung der
Bildung, wie sie in abgeschwichter Form auch Nietzsche iibt. Die Aufgabe des
Lehrers ist fiir beide Denker durch die Unterstiitzung der Herausbildung eigener
Individualitét definiert. Die Kritik der Bildung fiihrt Stirner aber nicht zur Kons-
truktion eines idealisierten Naturzustandes wie bei de Sade, sondern bewegt sich
im kulturellen Rahmen wie bei Nietzsche. Die Stromungen der Anti-Padagogik,
die sich in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts entwickelten, zeigen deutliche
Affinitaten zu diesem Konzept.

Ebenso wie bei Friedrich Nietzsche und D. A. F. de Sade ldsst sich aus Stirners
Philosophie schliefen, dass er von einem Individualititskern ausgeht, er denkt
also Individualitdt nicht allein sozialdeterminiert. Dieser Kern bleibt wie auch bei

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIRNERS KONZEPT VON RADIKALER INDIVIDUALITAT

Nietzsche weitgehend unbestimmt. Beide Denker setzen ihn lediglich normativ
voraus, ohne ihn weiter zu hinterfragen. Den sozialen Einfluss auf das Individuum
thematisiert Stirner allerdings eingehender als Nietzsche. Er stellt diesen Einfluss
als Anregung fiir das Individuum dar, kontrédr zur Oktoryierung von auBerindivi-
duellen Ideen. Sein Konzept von Individualitdt beruht in Abgrenzung zu Nietzsche
malgeblich auf einem freien Willen, dem Eigenwillen. Stirners Auffassung nach
ist dieser bereits beim Kind vorhanden und bildet eine wesentliche Konstante bei
der Konstruktion von Individualitdt. Der Prozess der Eignerwerdung ist bei ihm
daher vorrangig auch ein Willensprozess. Dementsprechend nimmt der Eigenwil-
le einen besonderen Stellenwert in seiner Konstruktion von Individualitdt ein.

Als Uberleitung zum aktuellen Diskurs bietet sich Stirners radikale Ideolo-
giekritik an, auf die bereits Jorg Ulrich (2002) und Jiirgen Miimken (2003) in
ihren Arbeiten verwiesen haben. Das Ende der Metaerzdhlungen fiihrt zu einer
Freisetzung des Individuums aus seinen traditionellen Bindungsstrukturen. Da-
bei fokussiert Stirner weniger als de Sade oder Nietzsche den zeitgendssischen
Zustand der Gesellschaft. Zwar ist seine Auseinandersetzung sehr deutlich durch
seine Beschiftigung mit der zeitgendssischen Philosophie geprigt, aber sie ver-
bleibt auf einer primér abstrakten Ebene, die sich aus der Unsagbarkeit bzw. der
Undefinierbarkeit einer tiberindivduellen Individualitit ergibt.

Dennoch lassen sich bei Stirner Uberlegungen zu einer potentiellen Ordnung
der Gesellschaft finden, mehr als bei Nietzsche und konkreter als bei de Sade.
Dies sind unter anderem seine Uberlegungen zum ,,Verein von Egoisten® als eine
von einem individualistischen Standpunkt aus beschriebene Form der freien Ver-
einbarung, wie sie ihren praktischen Ausdruck traditionell in Nichtregierungs-
organisationen findet bzw. in klassischen Biirgerinitiativen. Stirner macht keine
Vorschlédge, wie dieses System auf einer hoheren Ebene oder in einer komplexe-
ren, miteinander verwobenen Struktur aussehen konnte. Der Staat als Ordnungs-
rahmen fiir die gesellschaftliche Interaktion wird dabei verworfen. Ebenso wie
andere statische Elemente gesellschaftlicher Ordnung wird der Staat zu Gunsten
eines fluiden Gesellschaftskonzeptes aufgegeben. Unter diesem Aspekt ist Stirner
konsequenter als Nietzsche und skizziert eine alternativ mogliche Organisations-
form der Gesellschaft, die dem Individuum die freie Entfaltung seiner Anlagen zur
Herausbildung von Individualitit ermoglicht. Sie prasentiert sich als konkretisier-
te Fassung der de Sadeschen Riduberbanden.

Insgesamt lassen sich also als Impulse fiir ein politik-philosophisches Konzept
die Betonung der Individualitdt in Form der Selbstsetzung und Reflexion der ge-
sellschaftlichen und metaphysischen Prinzipien aufgreifen sowie der ,,Verein von
Egoisten®.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

317


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Einordnung und Ubertragung der
Ergebnisse auf den aktuellen
Diskurs

5.1 DiE UBEREINSTIMMUNGEN UND DIFFERENZEN
BEZUGLICH DER AUFFASSUNG VON INDIVIDUALITAT
UND ,,INDIVIDUALISMUS* BEI D. A. F. DE SADE
UND FRIEDRICH NIETZSCHE

Gemeinsam ist der Philosophie de Sades und Nietzsches die Betonung des sou-
verdnen Individuums, das als Trager von ,Individualitdt in unterschiedlichen
Facetten bei beiden Denkern auftaucht. Daraus resultiert bei ihnen das Postulat
des Individualismus als addquater Grundlage gesellschaftlicher Organisation der
souverdnen Individuen. Die Begriffe ,Individualitdt und ,,Individualismus® an
sich spielen in der Beschreibung dessen bei ihnen keine Rolle.

In ihren Gedankengingen findet sich neben abstrakten, zeitunabhingigen
Uberlegungen eine Reihe von konkret auf das Tagesgeschehen bezogenen Stel-
lungnahmen. Besonders das politische Pamphlet ,,Frangais, encore un effort si
vous voulez étre républicains® und die frithsozialistische Utopie Tamoé de Sades
lassen sich in dieser Hinsicht als Aufrufe an und Denkanstdsse fiir seine Zeitge-
nossen lesen. Wenn sie als Annotationen und Impulse zur Weiterfiihrung der zu
diesem Zeitpunkt ins Stocken geratenen Franzosischen Revolution beginnen, fiih-
ren sie bis zu einer Verwirklichung einer auf der (nahezu) absoluten (Handlungs-)
Freiheit des Individuums beruhenden Gesellschaft hin, die somit lediglich noch
als Schutzraum fiir die Entfaltung der Individualitit auftritt. Aus diesen Uber-
legungen lohnt es sich, allgemeine Grundsitze herauszukristallisieren. Auch bei
Nietzsche, der sich selbst gerne als ,,unzeitgeméBer Denker* titulierte, findet sich
eine Reihe von Stellungnahmen, die sich aus dem damaligen Zeitgeschehen heraus
erklaren. Aquivalent sind eine Reihe von Nietzsches Aphorismen in erster Linie
als Kommentare und Antworten auf schwellende Diskurse seiner Zeit zu lesen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Wihrend de Sade noch partiell den Eindruck hat, den Diskurs seiner Zeit. mit-
bestimmen zu kénnen — vor allem in den Schriften aus der Revolutionszeit —,
herrscht bei Nietzsche ein Pessimismus iiber die Entwicklungspotentiale seiner
Umwelt vor, was sich in den Klagen iiber das Fehlen von souveridnen Individuen
widerspiegelt, die der Aufgabe der Erschaffung des Ubermenschen gewachsen
sind. Aus diesen grundverschiedenen Positionen heraus erklért sich auch, warum
sich in de Sades Werk utopische Gesellschaftsentwiirfe finden, wéhrend Nietz-
sche lediglich Gedanken tiber das souverdne Individuum als solches anstellt. In
der Folge entwirft Nietzsche keine expliziten Gesellschaftsutopien oder -systeme,
sondern tibt nur Kritik am Bestehenden und analysiert einzelne Aspekte pointiert.
Anders als bei de Sade fehlt daher in seinem Werk eine systematische Problem-
analyse oder Darstellung einer Alternative. Eine Ausnahme bildet lediglich die
grob skizzierte Vorstellung vom ,,Ubermenschen® und partiell dessen Vorstufen.
Darin entwickelt er vereinzelt Ansitze fiir ein Ideal, das er dem modernen Men-
schen seiner Epoche gegeniiberstellt. Sein Werk kommentiert wiederholt einzelne
Facetten des Verhéltnisses vom Individuum zur Gesellschaft und weist auf Prob-
leme hin wie z.B. die Gefahr der Vereinsamung und Gemeinschaftszerfall. Poin-
tiert liefert er Gefahrenanalysen der Folgen fiir die Gesellschaft, die er aus seiner
Auseinandersetzung mit dem Nihilismus gewinnt, mit dem er Decadénce seiner
Zeit assoziiert. Auch de Sade benennt in seinem libertinen Werk die Gefahren ei-
ner solchen Verabsolutierung. Auf gesellschaftlicher Ebene l4uft sie auf eine ato-
misierte Gesellschaft bzw. eine in ein totalitdres System umschlagende Ordnung
hinaus (vgl. z.B. ,,Les cent vingt journées de Sodome*), wihrend das Individuum
selbst an der Suche nach einer Begrenzung der Individualisierung zu scheitern
droht. Fiir die Suche steht sinnbildlich die Unruhe der de Sadeschen Libertins.
Fiir beide Denker ist Individualitdt an einen aktiven Akt der Selbstaneignung
gebunden, d.h. einen Akt der aktiven Aneignung und Kultivierung der eigenen,
bereits vorhandenen Anlagen. Der Sache immanent ist ihre Beschreibung nur in
ungefdhren Allgemeinsentenzen moglich, ebenso wie die Darstellung der Trager
des Individualitétsideals — der de Sadeschen Libertins und der unterschiedlichen
Charaktere souverdner Individualitét im Werk Friedrich Nietzsches. Differenzen
zwischen den Beiden ergeben sich aus den unterschiedlichen geistesgeschicht-
lichen Quellen, aus denen sie schopfen. Diesen Aspekt hatte ich bereits in der
Einleitung thematisiert. Konkretisierend lésst sich anfiigen, dass sie sich in ihren
geistesgeschichtlichen Referenzen als sehr zeitgemafBe Philosophen darstellen.
Uber die Anforderungen, die ein solches Konzept an das konkrete Individu-
um stellt, fehlen adiquate AuBerungen. Nietzsche ist sich zwar bewusst, dass die
Verwirklichung und die Wahrung der Individualitdt eine Art von innerer Stirke er-
fordern, belésst es allerdings bei dieser Erkenntnis, die er anhand von Metaphern
fiir den groen Menschen oder das Genie aufzeigt, stellvertretend fiir ein aufer-
gewohnliches Individuum. De Sades Libertins hingegen fehlt jene tiefergehende
Reflexionsebene weitgehend. In der holzschnittartigen Darstellung ihrer Charak-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

tere ist kein Platz fiir Zweifel am eigenen Tun. Die metaphysische Ebene ihres
Handelns ist durch die Natur determiniert — dies reflektieren de Sades Libertins bis
zu einem gewissen Grad rational, ohne sich jedoch ndher mit dem sehr vulgér auf-
gefassten Konzept der Natur niher auseinanderzusetzen. Hierin besteht ein — aus
heutiger Sicht betrachtet — grof3er, blinder Fleck des de Sadeschen Systems, der
sich allerdings aus dem Stand der zeitgenossischen Wissenschaft erkldren ldsst.

Der Weg zur radikalen Individualitdt fuhrt fiir Nietzsche und Stirner tiber den
Prozess der Selbsterkenntnis, die sich dualistisch ergibt: einerseits aus dem Pro-
zess der Absonderung des Individuums von der Gesellschaft (Atomisierung und
Individualisierung) und andererseits aus der Konfrontation des souverédnen Indivi-
duums mit der Gesellschaft, in der sich diese Entwicklung der Individualisierung
hin zu einem souverdnen Individuum vollzieht — abgeschlossen wird sie mit einer
erneuten Inklusion bzw. einer anderen Form von gesellschaftlicher Interaktion.
Im Werk de Sades erfolgt diese Inklusion allerdings nur partiell und vorrangig in
der utilitaristischen Form einer reinen Zweckgemeinschaft. Die im Verlauf dieses
Prozesses gewonnene souverédne Individualitdt beruht auf der apollinisch-konno-
tierten ,,Selbsterkenntnis®, wobei deren Belegung bei beiden Denkern leicht diver-
giert. Der Prozess ist somit in erster Linie ein rein rationaler und voluntaristischer
Prozess. Die Ebene der Gefiihle wird kategorisch ausgeklammert.

Bei Nietzsche ist die Selbsterkenntnis ein kultureller Akt, in dem sich das Indi-
viduum seiner Grenzen und Moglichkeiten bewusst wird — ganz im Sinne der Phi-
losophie und des Ideals der MaBigkeit der griechischen Antike; de Sade hingegen
strebt im Prozess der Selbsterkenntnis eine Riickbesinnung auf den Naturzustand
an, d.h. einen vor-kulturellen Zustand. Die Riickbesinnung auf die Natur fiihrt
bei ihm nicht zur apollinischen Begrenzung im klassischen Sinn. Ihm fehlt die
Erkenntnis der Beschriankung, die im Postulat der Selbsterkenntnis mitschwingt,
dem apollinischen Prinzip. Einerseits ist diese Riickbesinnung zwar durch die Be-
sinnung auf die Natur geboten, andererseits rebelliert der de Sadesche Libertin
auch gegen die Begrenzung. Der de Sadesche Libertin wendet sich verstérkt einer
mit dem dionysischen Prinzip assoziierten Individualitét zu, d.h. es iberwiegt eine
Tendenz zur Transgression. Das Paradox, das er einerseits die Natur als Bezugs-
groBBe wihlt, aber andererseits auch versucht, diese zu tiberwinden, lédsst sich aus
dem untersuchten Werk heraus nicht 16sen.

Bei de Sade fiihrt die Selbsterkenntnis zuriick zum vermeintlichen Naturzu-
stand des Menschen auf hoherer Ebene — das souverdne Individuum ist der auf
eine kulturelle Ebene gehobene Mensch des Naturzustandes. Seine Selbster-
kenntnis beruht auf dem Anerkennen seiner eigenen Naturdeterminiertheit und
dem weitestgehend bedingungslosen Befolgen ihrer Eingaben, die streckenweise
in Form eines hemmungslosen Hedonismus zum Zerrbild einer individualisti-
schen Gesellschaft fithren — und in ihrer karikaturhaften Steigerung die Indivi-
duen zu Tyrannen machen. Demgegeniiber ist die Selbsterkenntnis bei Nietzsche,
die zwar auch auf der Erkenntnis der eigenen Natur in Form der naturgegebenen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

321


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Eingaben beruht, eine kulturelle Leistung, die zu einem Prozess der kulturellen
Weiterentwicklung des menschlichen Geschlechts fiihren soll. Der Prozess der
Selbsterkenntnis ist daher eng mit der Aufgabe verkniipft, das Gegebene wei-
terzuentwickeln und zu transformieren. Nietzsche fehlt ein Begriff wie der des
Naturzustands. Selbsterkenntnis ist nicht an den Zustand der hedonistischen Lust-
empfindung im modernen Sinne gebunden, sondern an einen kreativen Prozess,
der sich in Form einer ,,Kultivierung® fortentwickelt. An die Selbsterkenntnis
ist somit, anders als bei de Sade, eine gesellschaftliche Aufgabe gekoppelt. Dies
zeigt sich bereits an seinem Riickgriff auf den Orakelspruch von Delphi, der eine
Selbsterkenntnis auf die Selbstbewusstwerdung der eigenen Grenzen innerhalb
der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen fokussierte. Wéhrend bei de Sade der
Prozess der Selbsterkenntnis jedem Individuum offen steht — und in der Gegen-
iiberstellung von Justine und Juliette zu einer Willensentscheidung des Individu-
ums erkldrt wird — fokussiert Nietzsche einen in dieser Arbeit nicht analysierten
besonderen Typ von Individuum, der seinem Ideal vom geistigen Aristokratismus
entspricht. Diese aussergewohnlichen Individuen zeichnen sich nicht nur durch
ihre Fahigkeiten und Anlagen aus, sondern auch durch ihre geistige Haltung und
sinnbildliche innere Stirke. Bei beiden fehlt somit aber die fiir Stirner so bedeu-
tende existential-philosophische Ebene des Sich-Selbst-Gentigens. Wiahrend de
Sade die Natur als Gewéhr fiir seine Existenz und seine Individualitit benétigt,
sucht Nietzsche die Begriindung fiir das Streben nach einer Vervollkommnung in
einer iiberindividuellen, kulturellen und evolutiondren Aufgabe in Berufung auf
ein hoheres Ziel, d.h. letztendlich auch mit einem metaphysischen Naturbegriff.
Nur am Rande bezieht Nietzsche seinen Individualititsbegriff allgemein auf
alle Gesellschaftsmitglieder. Eine diesem Ideal entsprechende, abwertende Hal-
tung gegeniiber der ,,Masse“ ldsst sich auch bei de Sade herauslesen — immer
wieder adressiert er seine Gedanken an eine Aristokratie; besonders deutlich wird
dies in der ,,Philosophie dans le Boudoir, wo der Diener vor Verlesen des Ver-
fassungsentwurfs ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains* des
Raumes verwiesen wird. Bei beiden Denkern besteht ein gewisser Standesdiinkel,
der auf ihre Philosophie abgefarbt hat. Sie stellen die Individualitit ausgewahlter
Individuen (starker, genialer Individuen) der Masse entgegen, den unbewussten,
gleichgemachten Individuen, der ,,Herde bzw. den in einer ,,Sklavenhaltung® ge-
fangenen Gesellschaftsmitgliedern, welche die Subordinierung unter eine gleich-
machende Ordnung der Entfaltung ihrer eigenen Anlagen vorziechen. Im Rahmen
der Gegeniiberstellung lasst Nietzsche dem Individuum als Wegbereiter fiir die
gesamtheitliche kulturelle Entwicklung den Vortritt. Damit bindet er dieses In-
dividuum an eine kulturbedingte Aufgabe, wihrend de Sade seine Individuen als
vergéngliche, sich rein auf ihre eigenen Bediirfnisse konzentrierende Individuen
betrachtet, die im eigenen Selbstsein aufgehen — wie es auch Stirner spater postu-
lierte. Die Individuen bei de Sade sind sich als souverdne Individuen selbst genug
und folgen keinem hoéheren Ziel, einer neuen Chimére. Neben den Standesdiin-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

keln, die sich bei de Sade aus der reellen adligen Abstammung speisen und bei
Nietzsche aus der von ihm selbst kolportierten Abstammung aus dem polnischen
Adel!, lasst sich auch das diesen Schichten zugeschriebene Bildungsniveau als
Begriindung heranziehen, das fiir den Prozess der Erkenntnis notwendig ist. Diese
Begriindung ist allerdings in Anbetracht fehlender AuBerungen nur Spekulation.

Dem Lehrer und Erzieher kommt indes idealtypisch die Rolle eines Unter-
stiitzers fiir den Prozess der Selbsterkenntnis zu. Im Werk de Sades stellen den
Lehrer &ltere und erfahrenere Libertins dar, die sich um die Erziehung von Juli-
ette oder Eugénie kiimmern. Sie nehmen eine Doppelrolle ein: Sie sind sowohl
rationale Befreier, wenn sie die Chiméren der Kulturgesellschaft widerlegen, als
auch Verfiihrer. Bei Nietzsche handelt es sich bei der Gestalt des Erziehers, den
er fiir sich selbst in Schopenhauer personifizierte, in erster Linie um eine geistige
Inspirationsquelle. Der Lehrer nimmt die Rolle eines geistigen Geburtshelfers ein,
der dem Individuum Unterstiitzung bei der Selbsterkenntnis bietet. Wiederholt
werden positive Aussagen iiber das Bildungssystem in der griechischen Antike
getroffen, die thematisch allerdings nicht in den Bereich der Konstituierung von
Individualitét hineinreichen.

Was konkret das Individuum ist, wird weder bei Nietzsche noch bei de Sade
explizit erldutert. Es lédsst sich aus ihren Aussagen auch nicht ganz schliissig fol-
gern, ob sie von einem statischen Begriff des Individuums ausgehen oder eher
von einem fluiden. Diesbeziiglich muss ich dem bereits zitierten Paul Carus zu-
stimmen, dass ein Begriff vom Individuum fehlt. Bei beiden Denkern muss man
davon ausgehen, dass sie einen individuellen Kern normativ voraussetzen. Die
Darstellung der de Sadeschen Libertins legt die Vermutung nahe, dass er von ei-
nem statischen Konzept von Individualitit ausgeht. Bei Nietzsche bieten die un-
tersuchten Aspekte weder fiir die eine noch fiir die andere Interpretation addquate
Ankniipfungspunkte.

Bei beiden Denkern verlduft die Entwicklung zu einem sich-selbst-bewuss-
ten Individuum iiber einen rationalen Befreiungskampf, den Nietzsche auch als
,,Philosophieren mit dem Hammer* bezeichnet. Dabei werden die ,,G6tzen®, die
diesen Prozess behindern, zertrimmert. Zu ihnen zéhlen die (christliche) Religion
und die darauf fulende Moral, die als ein einengendes Zwangssystem wahrge-
nommen wird. Diese iiber das Individuum gestellten WertmaBstibe werden kon-
sequent negiert. Der Negationsprozess ist bei beiden Denkern malgeblich durch
einen rationalen Analyseprozess bestimmt. Sie bewegen sich beide in den engen
Grenzen des jeweils zeitgenossischen Diskurses.

Wihrend der D. A. F. De Sade die Moral, Sitten und Sittlichkeit per se als
Einschrinkungen und Unterdriickung des Individuums verdammt, differenziert
Nietzsche zwischen einer Herren- und einer Sklavenmoral, wobei ihn diese Un-

1 | Nietzsche behauptete wiederholt, dass seine Familie dem polnischen Adel
entstamme. Einen stichfesten Beweis fiir diese Behauptung gibt es nicht.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

323


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

RADIKALE INDIVIDUALITAT

terscheidung nicht an einer generellen Kritik der Moral hindert. Der in der For-
schung wiederholte Versuch, die Differenzierung zwischen Herren- und Sklaven-
moral auch im Werk de Sades zu verorten, ist meiner Auffassung nach irrefithrend
und falsch. Die von de Sades Libertins verkorperte Haltung ist frei von Moral; sie
verfligen lediglich iiber ein auf der Rationalitéit der Transgression und Ausschwei-
fung beruhendes Regelsystem. Der Versuch, die individualethische Haltung der zu
Tyrannen mutierten Libertins mit Kategorien der Moral zu fassen, erscheint daher
als unmoglich. Bei ihm ldsst sich auch keine eigene Ethik jenseits der natiirlichen
Eingaben herauslesen. Nietzsche hingegen umreiflt in Abgrenzung zur Sklaven-
moral eine Form von individualistischer Ethik, die das Handeln seiner Freigeister
bestimmen soll.

Beide Denker betrachten neben der Moral auch die Religion als eine entschei-
dende Einschrinkung des Individuums, die zugunsten der Befreiung des Indivi-
duums und der Initiierung seines Selbsterkenntnisprozesses zerstort werden muss.
Die Religion erscheint dabei als die metaphysische Grundlage, auf der sich die
Moral entfaltet und das gesellschaftliche Leben prigt. Mit dem symbolischen
Mord an Gott, der bei beiden Denkern sehr unterschiedliche Facetten und Impli-
kationen aufweist, wird die metaphysische Grundlage zertriimmert. Dieses Ereig-
nis eréffnet dem Individuum die Moglichkeit, sein eigenes Selbst zu entwickeln.
Auf diesem Weg flihrt der Prozess der Befreiung des Individuums maBgeblich
iiber eine Ideologiekritik, die eine Selbstsetzung und Selbsterkenntnis iiberhaupt
erst ermdglicht und in der Abarbeitung des Anderen den Weg zum individuellen
Kern bereitet.

Der Kampf gegen die ,,G6tzen™ als universelle, iiber dem konkreten Individu-
um stehende Produkte ist gleichzeitig ein Ausdruck der Atomisierung des Indivi-
duums. Es 16st sich von der Allgemeinheit, um sich als Einzelnes (als Individuum)
bewusst zu werden. Der Bruch ist ein notwendiger Schritt, um sich aus dem in-
neren Gefiingnis zu befreien und in der sinnbildlichen ,,frischen Luft der Ein-
samkeit den Prozess der Selbstfindung einzulduten. Dieser Bruch vollzieht sich
besonders drastisch bei de Sade — tiber das Konstrukt des Mordes an den Eltern als
Ausdruck des Ausstiegs aus den biirgerlichen und traditionellen Bindungsverhalt-
nissen, die de Sade dariiber hinaus durch ihre karikaturhafte Aneignung in Form
des Ehevertrages oder den inzestugsen Habitus seiner Libertins persifliert.

Dieser Bruch mit den gesellschaftlichen Normierungen wird auch immer
wieder in seiner Erscheinungsform als Verbrechen thematisiert. Das Individuum
bricht das Gesetz und die Tradition alter Tage, um sich vom Ballast des vorgeblich
Universellen zu 16sen und seine Individualitit ausleben zu kénnen. Dabei ist das
Verbrechen weniger ein strafrechtlich-inkriminierendes Verhalten als eine Akt in-
dividueller Emporung und Revolte philosophischer bzw. rationaler Natur. In der
Vehemenz seiner Thematisierung zeigt sich die Bedeutung dieses Aspektes fiir das
Denken von de Sade und Nietzsche. Sie spiegelt sich in der exponierten Stellung
wieder, die das Thema Verbrechen und seine Personifizierung dessen im Verbre-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

cher im Werk der beiden Denker einnimmt. Gleichzeitig lassen sich dariiber Riick-
schliisse auf ihre Sicht des Verhiltnisses vom Individuum zur Gesellschaft ziehen.
Das Verhiiltnis ist durch eine auf der Unterdriickung des Individuums beruhende
Konfliktsituation bestimmt, die sich bis auf eine Gegeniiberstellung von Einzel-
und Fremdwillen herunterbrechen ldsst. In der bestehenden Ordnung wird kein
ausreichender Spielraum fiir die Entfaltung von Individualitét verortet.

Die Kritik an Moral und Religion ldsst sich sehr gut auf diese Form der Be-
schrankung reduzieren, die sich in einer ,,Gleichmacherei* der Individuen lesen
lasst, einer Ignoranz gegeniiber der Heteronomie der Individuen und ihrer Bediirf-
nisse sowie einer Schwichung des starken Individuums. Sie schrinken den Hand-
lungsspielraum ein und stellen zumindest fiir Nietzsche auch eine Gefahr fiir die
Individuen dar, die sich auf den Weg zur Vollendung ihrer Individualitit machen,
wie es das Bild vom Absturz des Seiltinzers zum Ausdruck bringt. Ein dquiva-
lentes Bild fehlt im Werk de Sades — lediglich das einmalige, kurzzeitige Zgern
Juliettes beim Begehen eines Verbrechens liele sich mit diesem Akt in Verbin-
dung bringen. Seine imaginierten Libertins bieten wenig Ankniipfungspunkte fiir
eine Abbildung dieses (Entwicklungs-)Prozesses der Individualitdt. Sie sind in
sich geschlossene und vollendete Freigeister, soweit de Sade sie zum jeweiligen
Zeitpunkt seines eigenen, geistigen Befreiungsprozesses bereits darstellen konnte.
Dieser Aspekt spricht flir eine statische Auffassung vom Individuum. Nach der
einmaligen Bewulltwerdung ihrer Verhéltnisse stellt dies kein Problem mehr da..

Die Negation des freien Willens in den Werken beider Denker beinhaltet al-
lerdings eine Absage an die Selbstverantwortung des Individuums — und miisste
in einer weiterfithrenden Untersuchung auch unter dem Gesichtspunkt des anti-
theistischen Impetus® beider Denker im Kontext ihrer Religionskritik beleuchtet
werden. Ohne die Annahme eines freien Willens ist die Annahme menschlicher
Individualitét nicht denkbar. Dies verdeutlichen unter anderem die seit einer Wei-
le schwellenden Diskurse um die Erkenntnisse der Gehirnforschung. Der exis-
tentialistische Fokus auf einer Eigenverantwortlichkeit des Individuums, die von
Jean-Paul Sartre als ,,Verurteilung zur Freiheit” thematisiert wurde, fehlt sonst bei
beiden Denkern vollig. Die Natur dient den de Sadeschen Libertins als Begriin-
dung fur ihr Handlungsethos. Das Individuum als solches kann in seiner Philo-
sophie nur im Rahmen eines schmalen, naturdeterminierten Rahmens handeln,
d.h. die Handlung des Individuums geht nicht auf eine Selbstsetzung zuriick oder
eine gesellschaftlich-kulturelle Sozialisierungsleistung. Sein Prozess der Selbst-
werdung ist somit in erster Linie das Ergebnis eines die eigenen Naturanlagen
erkennenden Prozesses. Individualitit wird in der mittleren Schaffensperiode
de Sades (,,Les cent vingt journées de Sodome*) — durch den Riickgriff auf den
franzosischen Vulgirmaterialismus — auf ein maschinenartiges Handeln seiner Li-
bertins reduziert, von dem er sich erst mit seinem Roman ,,Histoire de Juliette*
emanzipiert, d.h. zum Ende seiner literarischen Schaffensperiode hin. Die Frage
nach dem Ursprung menschlichen Handelns hat Nietzsche in seinem Werk voll-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

325


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

RADIKALE INDIVIDUALITAT

stindig ausgeklammert. Lediglich der Wille, als ein fiir sein Denken in Anschluss
an Schopenhauer wesentliches Element, ist fiir die Anndherung an die Theorie der
Bedingungen menschlichen Handelns zu sehen. Konkretes, menschliches Han-
deln ist als solches kein Subjekt seiner Philosophie.

Aus dieser individualistischen Haltung ergibt sich fiir beide Denker eine kriti-
sche Haltung gegeniiber dem Staat als fixer Institution, innerhalb deren Rahmens
sich eine souverdne Individualitdt nicht frei entfalten kann. Der Staat als fixe Idee
steht aber nur am Rande ihrer philosophischen Uberlegungen, ohne viel Platz fiir
Riickschliisse iiber seine Abschaffung, Transformation oder Begrenzung einzu-
raumen. Nietzsche ist daher weit davon entfernt, eine anarchistische Staatskritik
zu bieten oder auch nur zu fundieren. Die im Nietzscheanischen Werk nachweis-
bare Gleichsetzung des Staates mit der Herde ldsst sich in diesem Maf} nicht auf
das de Sadesche Werk iibertragen. Bei de Sade, der unter diesem Aspekt seine
Ideen nur streckenweise ausformulierte, scheint der Staat in der Utopie ,,Tamoé*
und ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains® lediglich als ein
Minimalstaat umrissen, der die Strukturen einer minimalen, nicht niher definier-
ten Ordnung menschlichen Zusammenlebens zu gewihrleisten hat. Zu beriick-
sichtigen ist dabei selbstverstidndlich, dass der preuBlische Staat zu Nietzsches
Lebzeiten eine andere Komplexitit aufwies als der franzosische zu de Sades Zeit.
Der Entwurf in ,,Frangais, encore un effort si vous voulez étre républicains® er-
innert dabei an eine Art von permanenten Revolutionszustand im Sinne des rus-
sischen Revolutiondrs Leo Trotzki. Der fixe Staat geht in einem fluiden Konzept
permanenter Verdnderung und Erneuerung auf. Auch im Werk Nietzsches scheint
ein dquivalentes Bild beziiglich des Staates durch — einerseits schafft der Staat
den Raum, um die eigene Individualitéit zu erkennen und zu erlangen, andererseits
engt er die Entwicklung des Individuums ein und begrenzt seine Entfaltungsmog-
lichkeiten. In seinem Werk wechseln sich positiv auf den Staat bezogene Apho-
rismen mit anarchistisch anmutenden ab. Es ldsst sich kein stringentes Bild oder
ein Ansatz fur eine Staatstheorie herauslesen, obwohl die negativ-konnotierten
Passagen quantitativ haufiger auftauchen.

Der Individualismus als Konzept spielt fiir beide eine wichtige Rolle. Das
menschliche Handeln und seine individualistische Komponente werden auf einen
wertneutralen und streckenweise positiv belegten Begriff des ,,Egoismus* zuriick-
geflihrt. Der utilitaristische Begriff des Egoismus wird zu einer Handlungsmaxi-
me umgemiinzt — sowohl fiir das souveridne Individuum in seinen unterschiedli-
chen Auspragungen als auch fiir den de Sadeschen Libertin. Im Werk Nietzsches
zeigt sich aber auch, dass er dem Begriff ,,Egoismus® keine eindeutige Definition
zu Grunde legt, sondern den Begriff je nach Kontext unterschiedlich konnotiert
verwendet, was auf einen wenig reflektierten Blick fur dieses Element in seiner
Philosophie hindeutet. Fiir de Sade hingegen ist der Egoismus ein von seinen Li-
bertins reflektiertes Fundament seiner Philosophie, das sich zeitgendssisch sowohl
mit dem heute umgangssprachlich geprigten Begriffsinhalt als auch mit dem des

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

Individualismus verbinden ldsst. Beiden fehlt aber somit in ihrem Werk eine ein-
deutige und durchgéngige Definition des Begriffs.

Als Alternative zur bestehenden Gesellschaftsordnung bietet das Werk de Sa-
des zeitweise eine utopisch-sozialistische Gesellschaft an, die sich dhnlich wie
,Francais, encore un effort si vous voulez étre républicains* als ein politisches
Programm fiir das zeitgenossische Frankreich lesen ldsst, das sich gerade in einer
Phase der Stagnation befand. Unvereinbar mit der Konstanz eines Staates ist nach
de Sade die fluide Eigenschaft einer Gesellschaft, die sich durch einen stetigen
Prozess der Neuaushandlung der Rahmenbedingungen auszeichnet bzw. ein stén-
diges Sich-Vereinigen und Sich-Trennen. Dies findet sich in seiner Darstellung
von Subgesellschaften wie der Rauberbanden und Allianzen seiner Libertins wie-
der. Thre Basis ist die bis zur Verantwortungslosigkeit ausgereizte Idee einer freien
Vereinbarung, die auf den egoistischen Interessen der zusammengeschlossenen
Mitglieder beruht, und die durch keine ibergeordnete Instanz sanktioniert wird.
Diese Uberlegung weist deutliche Ubereinstimmungen mit der Kropotkinschen
Konzept der freien Vereinbarung sowie mit der klassischen Biirgerinitiative im
politikwissenschaftlichen Sinn auf. De Sades Gesellschaftsauffassung lasst sich
dementsprechend als eine anarchistisch anmutende Utopie einer freien Gesell-
schaft interpretieren, bei der die individualistische Komponente konsequent zu
Ende gedacht wird. In der Folge droht das Projekt ad absurdum zu fiihren, da die
individualistische Gesellschaft in eine totalitdre Gesellschaft umschldgt bzw. in
ihrer Unverbindlichkeit deren Besténdigkeit in Frage zustellen scheint. Alternativ
propagiert er sporadisch eine sozialistische Utopie oder einen radikal-liberalen
Staatsentwurf; innerhalb dieser miissten Rahmenbedingungen geschaffen werden,
die dem Individuum Spielraum fiir das Ausleben der eigenen Individualitit lassen.
Inwieweit diese Utopie sich mit spiteren sozialistischen Gesellschaftsmodellen
und -philosophien tiberschneidet, konnte ich in dieser Arbeit nicht weiter unter-
suchen. Allgemein ldsst sich in der Rezeptionsgeschichte de Sades ein Mangel an
Auseinandersetzung mit dieser Utopie erkennen. Im Werk Nietzsches fehlen alter-
native Gesellschaftsmodelle vollstindig. Vor dem Hintergrund der Ubereinstim-
mungen in der Vorstellung von souveréner Individualitit ldsst sich legitimerweise
die Frage stellen, inwieweit das von de Sade propagierte Gesellschaftskonzept
sich auch auf das von Nietzsche iibertragen lieBe. Seine kritischen AuBerungen
iiber den zeitgendssischen Sozialismus erschweren es zwar sicherlich, Nietzsche
mit einem solchen Konzept zu verbinden, aber andererseits liele sich das Kon-
zept de Sades sehr gut als eine mogliche Verkehrsform fiir die Nietzscheanischen
Genies denken. Ein anderer Zugang, der in dieser Untersuchung nicht themati-
siert wurde, wire ein Abgleich mit dem von Platon propagierten Philosophen-
staat. Diese Ausrichtung wiirde gegebenenfalls einen Rahmen bieten, in dem die
Gesellschaft den von Nietzsche postulierten Akt der Hervorbringung von Genies
vollzieht und einen adédquaten gesellschaftlichen Kommunikationsprozess ermog-
licht. Bei den hier zu Grunde liegenden Passagen ist es allerdings miilig, zum

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

327


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

RADIKALE INDIVIDUALITAT

jetzigen Zeitpunkt der Untersuchung eine Verbindung des Gedankengutes beider
Denker zu reflektieren.

Inwieweit sich dieses Konzept mit den Aufgaben und Funktionen des mo-
dernen Nationalstaatsbegriffs oder mit dem sich durch die so genannte Globali-
sierung im Umbruch befindlichen Staatskonstrukt messen lassen kann, kann an
dieser Stelle nicht ausgefiihrt werden. Dieses noch recht junge Konstrukt beginnt
sich erst zu Lebzeiten de Sades in Europa herauszukristallisieren.

Auf gesellschaftlicher Ebene lédsst sich bei beiden Autoren folgern, dass die
groBtmogliche Entfaltung des Individuums und seiner Individualitdt Grundlage
fur die Bewertung gesellschaftlicher Rahmenbedingungen wird. Eine von ihnen
préferierte Gesellschaft weist eindeutig einen Schwerpunkt auf der individualisti-
schen Komponente auf. Die Gesellschaft wird dabei nicht verteufelt, wie verein-
zelt in der Literatur behauptet, sondern von beiden lediglich unter einem utilita-
ristischen Gesichtspunkt betrachtet bzw. von Nietzsche auch unter einem explizit
entwicklungsgeschichtlichen Aspekt. Die Gesellschaft hat demnach die Potentiale
des Individuums zu schiitzen und einen Raum fiir ihre Entfaltung zu bieten — ohne
diese zu stark zu Gunsten eines Gemeinschaftsideal zu beschranken. Bezogen auf
diesen Aspekt stecken bei beiden Denkern liberale Ziige in ihrem jeweiligen Kon-
zept.

Daraus ergibt sich als logische Schlussfolgerung fiir beide Denker, dass die ge-
sellschaftlichen Moralvorstellungen als Handlungsmaxime durch eine individua-
listische, nicht-verallgemeinerbare Ethik ersetzt werden miissen. Auf Basis dieser
Ethik, die sich ausschlieBlich aus den Anlagen und Bediirfnissen des konkreten
Individuums ergibt, wird der Handlungsspielraum des Individuums bestimmt.
Die Notwendigkeit einer dariiber stehenden, allgemeinverbindlichen Norm, die
diesen ethischen Individualismus eingrenzt, ldsst sich aus den Aussagen de Sa-
des lediglich erahnen. Der gerade von de Sade wiederholt zur Begriindung sei-
ner Philosophie herangezogene Relativismus liele sich dennoch positiv in einen
ethischen Pluralismus umdeuten, d.h. eine Ordnung, die unterschiedliche ethische
Vorstellungen gleichberechtigt nebeneinander existieren ldsst, solange sie auf ei-
nem gewissen Grundkonsens basieren. Diesen Grundkonsens hat er nicht weiter
ausstaffiert, sondern lediglich immanent als Voraussetzung in seine Uberlegungen
integriert.

Grundlage ist dabei nicht mehr ein metaphysischer Konsens, der auf Religion
oder maf3geblich allgemein verbindlichen Werten beruht, sondern der utilitaristi-
sche Egoismus des Individuums, der nicht notgedrungen eine Form des ,,a-sozia-
len“ Egoismus darstellen muss. Dafiir muss die Gesellschaft sich in einem stetigen
Prozess der Emporung und Bewegung befinden. Gesellschaftliche Schutzfunk-
tionen, die eine Begrenzung des Egoismus herbeifithren konnten, werden dabei
nicht benannt. Selbst in der Utopie Tamoé, die staatsphilosophische Ziige trigt,
wird die Frage nicht ndher thematisiert, genau welche staatlichen Institutionen das
gesellschaftliche Leben aufrecht erhalten sollen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

In diesem Kontext scheint es, als ob beide Denker auf die Selbstregulierung der
gesellschaftlichen Krifteverhiltnisse setzen, was félschlicherweise in der Sekun-
dérliteratur zum Werk de Sades wiederholt mit einer unreflektierten Ubernah-
me des Hobbeschen Postulats des ,,Krieges aller gegen alle” gleichgesetzt wird.
Das Werk de Sades zeigt in seiner Radikalitét zwar auch die Moglichkeit einer
zwangsldufigen Transformation von einer Form der radikalen Individualitit in ei-
nen Totalitarismus, der zur Unterdriickung der Umwelt des Individuums fiihrt,
aber dieser Zustand kann nicht als das Ideal seiner Philosophie angesehen werden.
Vielmehr muss seine diesbezligliche Thematisierung dessen — nimmt man ihm
beim Wort (vgl. das Vorwort von ,,Les cent vingt journées de Sodome®) — als eine
Kritik gelesen werden.

Dartiber hinaus ldsst sich die Individualitétskonstruktion der drei Denker nicht
auf eine soziale Determination reduzieren. Sie schdopfen aus den bereits von der
Natur eingegebenen Anlagen des Individuums, die durch eine gesellschaftliche
Erziehung negiert und unterdriickt zu werden drohen. Individualitit ergibt sich
zwar aus einer Auseinandersetzung mit der Gesellschaft, ist aber vorrangig be-
reits im Individuum angelegt. Demnach hat die Gesellschaft die Entfaltung der
Individualitét zu beférdern, indem sie ihr Freiraum fiir ihre Entwicklung des Indi-
viduums einrdumt. Individualitét ist somit an naturgegebene Anlagen und gesell-
schaftliche Anregungen gebunden.

Konkretes wissenschaftliches Handwerkszeug bzw. Indikatoren fiir die gesell-
schaftliche Veranderung geben die Werke der beiden Denker nicht an die Hand.
Ausgerechnet de Sade, dessen Uberspitzung sich dafiir eignen wiirde, verzich-
tet auf eine schrittweise Abbildung der Entwicklung von der Individualisierung
hin bis zu einem Totalitarismus, die seine Klippen aufzeigen konnte. In der Dar-
stellung der Transformation erscheint sein Werk farblos und tiberlédsst vieles der
Phantasie seiner Leser. Bei Nietzsche, dessen aphoristische Gedankenblitze sich
als kurze und priagnante Momentaufnahmen lesen lassen, fehlt diese Ebene kom-
plett. Er sieht zwar die Gefahr der Unterdriickung des Individuums, unterldsst es
aber in seiner Frsprache fiir die geniale Individualitét, deren Schattenseiten bzw.
Gefahren zu benennen.

Ubersetzt in die Kategorien ,,apollinisch* und ,,dionysisch* lieBe sich das von
de Sade postulierte Individualititskonzept mit dem dionysischen Prinzip fassen.
Thm fehlt eindeutig die apollinische Komponente der Selbstbegrenzung, obwohl
er den Schritt der Selbsterkenntnis rudimentér thematisiert. Die Libertins schei-
tern aufgrund der Grenzenlosigkeit an ihrer Individualitit. Mittelbar zeigt er somit
die Notwendigkeit einer Begrenzung auf.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

329


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

RADIKALE INDIVIDUALITAT

5.2 Die UBEREINSTIMMUNGEN UND DIFFERENZEN
BEZUGLICH DER AUFFASSUNG VON INDIVIDUALITAT
BEI MAX STIRNER UND FRIEDRICH NIETZSCHE

Wie bei de Sade und Nietzsche fehlt auch bei Max Stirner der Begriff der ,,Indivi-
dualitat® als solcher. Das darf allerdings nicht dariiber hinwegtéuschen, dass auch
fur ihn das Konzept ,,Individualitit”, das sich in dem Begriff der ,,Eigenheit* ex-
plizit wiederfindet, einen hohen Stellenwert einnimmt. Aquivalent zum Vergleich
von Friedrich Nietzsche und de Sade l4sst sich auch der von Friedrich Nietzsche
zu Max Stirner ziehen, der seit der erstmalig von Eduard von Hartmann (1891)
postulierten These vom Nietzscheanischen Plagiat des Stirnerschen Werkes in den
90er Jahren des 19. Jahrhunderts ein redundant in der Sekundérliteratur themati-
sierter Aspekt der Nietzsche-Rezeption ist.

Dass Stirner keinen Begriff vom Individuum présentiert, wie es bereits von
Paul Carus festgestellt wurde, ist eine logische Konsequenz seiner (Sprach-)Phi-
losophie. Das Individuum lésst sich als solches nicht in Worte fassen, ohne das
Konzept von Individualitdt ad absurdum zu fithren. Am Anfang seiner philoso-
phischen Entwicklung spricht er zwar noch von ,,freier Personlichkeit®, dies ldsst
sich aber in der Weiterentwicklung seiner Kritik nicht mehr durchhalten, da dieser
Begriff seinem philosophischen Impetus der Nichtsagbarkeit von Individualitét
widerspricht. Das thematisiert er auch in seinem Hauptwerk ,,Der Einzige und
sein Eigentum*. Diese Erklarung kann allerdings keineswegs auf Nietzsche iiber-
tragen werden. Dieser hat durchaus einen Begriff vom Individuum: in der Darstel-
lung des souverdnen Individuums.

Stirners Konzeption von Individualitit ist im Gegensatz zu derjenigen von
Nietzsche explizit durch eine fluide Grundlage geprégt — der Stirnersche ,,Eigner*
schafft sich téglich neu. Er verweigert sich einer generellen und andauernden Fest-
legung und trégt stark existenzialistische Ziige. Gleichzeitig verweist das Konzept
der Stirnerschen Eigenheit auch auf den apollinischen Zug von Individualitit. Die
Eigenheit ldsst sich weitgehend als deckungsgleich mit der apollinischen Seite
der Individualitdt lesen. In beiden Konzepten steckt die Selbstbegrenzung des
Individuums und die Erkenntnis der Begrenzung der Entfaltungsmdoglichkeiten
innerhalb der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen. Stirners Eigenheit bein-
haltet deutlich das Bewusstsein der individuellen Begrenzungen des konkreten
Individuums — sie 16st sich sarkastisch von absolut gesetzten Ideen und spannt
einen weiten Bogen des Handlungsraums von Normen befreiter Individualitit.
Eine gewisse Schnittmenge zwischen dem Konzept von souverdner Individualitét
bei Nietzsche und der Stirnerschen Fokussierung auf Eigenheit ist gewiss. Der
Begriff der Eigenheit wird als Hilfskonstrukt verwendet, als Platzhalter fiir die das
konkrete Individuum konstituierenden Merkmale.

Resoluter als Friedrich Nietzsche vollzieht Stirner dabei den Bruch mit den
metaphysischen Grundlagen im Zuge des Prozesses der Selbsterkenntnis des Indi-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

viduums, die mit der Eigenheit auch die Beschrankung des Selbst beriicksichtigt,
d.h. die apollinische Seite. Er ldsst sich allerdings auch nicht auf diese Ebene redu-
zieren. Max Stirner gerdt dabei, wie es Albert Camus in ,,L’homme revolte aus-
driickte, allerdings in die Sackgasse des Nihilismus und lacht, wihrend Nietzsche
einen Ausweg daraus sucht. Nietzsches Antwort findet sich in einer — in dieser
Arbeit nicht weiter beriicksichtigten — Riickkehr zur Metaphysik, die im Konzept
des christlich konnotierten Modells vom Ubermenschen ihren Ausdruck findet.
Nietzsches Konzept souverdner Individualitét ist durch eine Reihe von abstrakten
Merkmalen gekennzeichnet, wie z.B. Kreativitit und Genialitit. Dabei erscheint
der Ubermensch auch immer wieder als Gattunsgwesen. Stirner hingegen ver-
sucht, diese Abstraktionen zu vermeiden, um zum Kern der Individualitit vorzu-
dringen — der Eigenheit. Diesen Kern entdeckt er in einem radikal reflektierenden
konkreten Ich, das sich von fixen Ideen 16st, in dem es diese verwirft oder sich
entsprechend den eigenen Bediirfnissen und Méglichkeiten im Prozess der Aneig-
nung einverleibt. Diesen Prozess ermdglicht erst der ,,Egoismus®. Der Egoismus
ist dabei in erster Linie die Idee von einem Akt des sich-auf-sich-selbst-besinnen-
den und einen egozentrischen Blickwinkel auf die Welt einnehmenden Individu-
ums. Die Ubereinstimmungen beider Denker in Erziehungsfragen beruht dabei bis
zu einem gewissen Grad auf dhnlichen Erfahrungen, auf die de Sade nicht zurtick-
greifen konnte, der lediglich vier Jahre ein Jesuiten-Kolleg besucht hatte. Fiir den
Prozess der Reflexion kommt bei beiden Denkern der Gestalt des Erziehers ledig-
lich die Funktion eines Unterstiitzers zu. Sie verweisen somit sowohl auf das klas-
sische Bildungsideal der griechischen Antike (Nietzsche) als auch auf die Ansétze
der Reform- und Antipiadagogik im 20. Jahrhundert. Threr Auffassung nach sind
die Grundlagen der Individualitit bereits beim Kind vorhanden — bei Stirner wer-
den sie ganz konkret im kindlichen Eigenwillen lokalisiert. Erziehung hat dem-
nach die Aufgabe, lediglich seine Entfaltung zu unterstiitzen, und lduft Gefahr,
die Anlagen des Kindes und seine Herausbildung der eigenen Individualitit zu
behindern. Dabei trifft Stirner keine Unterscheidung nach der gesellschaftlichen
Stellung des Menschen, sondern gesteht jedem das Recht auf die Auspragung der
eigenen Individualitit zu, sofern die konkrete Person den Prozess der Reflexion
vollzieht und somit den Ubergang von einem unfreiwilligem zu einem bewussten
Egoisten. Dabei zeigt sich ebenso wie bei Nietzsche eine positive Konnotation des
Begriffs Egoismus, den er im Gegensatz zu Nietzsche streckenweise noch syno-
nym mit dem Begriff des Individualismus benutzt. Egoismus ist fiir Stirner eine
unabdingbare Voraussetzung fiir die Entwicklung von Individualitit.

Der Eigenwille nimmt dabei fiir Stirner eine besondere Rolle ein, die kein
Aquivalent im Werk Nietzsches findet. Nietzsche erkennt zwar die besondere
Bedeutung des Willens an, unterlésst aber in seinem Werk eine néhere Kldrung
des Bezugs vom Willen zur Konstruktion von Individualitit. Statt von einem
freien Willen, dessen Existenz er mit wenigen Ausnahmen konsequent verneint,
geht auch er streckenweise wie de Sade von einer (natiirlicher) Determination

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

331


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

RADIKALE INDIVIDUALITAT

des menschlichen Handelns aus, die im Konzept vom ,,Amor Fati* eine bewusste
Bejahung als Annahme und Anerkennung dessen ihren Ausdruck findet. Wah-
rend somit Nietzsche das existentialistische Postulat der metaphorischen ,,Ver-
dammung zur Freiheit” verwirft, sind solche Gedankenginge bei Stirner bereits
gegenwartig. Er prisentiert eine pré-existentialistische Form von Individualitit,
die auf der Selbstverantwortung des Individuums beruht. Hierin unterscheidet er
sich sowohl von de Sade als auch von Nietzsche. Die Herausforderung, die der
Prozess der Entwicklung eigensténdiger Individualitdt mit sich bringt, wird somit
bewusst angenommen.

In seiner Abstraktion der ,.fixen Ideen* trifft Stirner keine weitere Unterschei-
dung zwischen den Benennungen der jeweiligen fixen Ideen — wie es de Sade vor
und Nietzsche nach ihm taten. Er begniigt sich hingegen mit dem Aufzeigen der
gesellschaftlichen Wirkungen des Mechanismus und der konkreten Effekte auf
das Individuum. Seine Kritik bezieht dabei neben der Moral und der Religion
auch die Ideologie als solches mit ein. Sein Ideologiebegrift ist somit weitrei-
chender. Stirner geht mit seiner Ideologiekritik somit wesentlich weiter als Nietz-
sche. Er thematisiert die Rolle von internationalisierter, sozialer Kontrolle auf das
Individuum, die einer Befreiung im Wege stehen. Diese zeigt er klarer auf als
Nietzsche, der sich noch streckenweise im Prozess der Loslosung befindet und im
wiederholten Gebrauch des Wortes ,,Gewissensbi3* in seinen Aphorismen auftritt,
wie auch de Sade. Eine wesentliche Ubereinstimmung herrscht bei beiden beziig-
lich der Ablehnung der Kategorien von ,,gut” und ,,bése®, die sich aus der Moral-
vorstellung ergeben. Die Folge sowohl der Nietzscheanischen als auch der Stirne-
rianischen Kritik an den fixen Ideen in ihren unterschiedlichen Ausdrucksformen
miindet letztlich in einer individualistischen Ethik, die nicht mehr als dauerhafte
Konstante gesetzt oder verallgemeinert werden kann. Sie bewegt sich auB3erhalb
der Grenzen einer moralischen Kategorisierung.

Ebenso wie bei Nietzsche und de Sade stellt das Verbrechen auch fiir Stirner
eine Variante der Verteidigung der eigenen Anlagen dar — gegen eine von auen
kommende, tiberindividuelle Macht. Die Abschaffung der Kategorien bzw. ratio-
nale Uberwindung von morlaischen Kategorien wie ,,gut und ,,bdse sowie die
Fokussierung auf eine individualistische Ethik fithren den Begriff des Verbrechens
ad absurdum. Nach der Logik ihrer Werke ist es in erster Linie eine Art der Revol-
te des Individuums gegen eine dominierende Umwelt, d.h. die Revolte wird von
ihnen als ein legitimer Akt der Selbstverteidigung des Individuums abgebildet.
Die Revolte als Verteidigung der egoistischen Prinzipien findet sich in der Stirner-
schen Dichotomie von einem Fremdwillen, der auch die Form eines ,,Kollektiv-
willen“ annehmen kann, und dem Eigenwillen wieder, der in diesem ,,Gemeinwil-
len* nicht aufgeht. Das Verbrechen stellt sich fiir beide Denker als der Knackpunkt
zwischen der individualistischen Ethik und der gesellschaftlichen Norm dar.

Im Gegensatz zu Nietzsche bezieht Stirner dabei die gesellschaftliche Kompo-
nente wesentlich stirker in sein Konzept von Individualitit ein. Er unterscheidet

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

zwischen den angeregten und den eingegebenen Gefiihlen. Dies macht deutlich,
dass er die Herausbildung von Individualitit als einen dichotomischen Prozess
sieht, der seinen Ausgangspunkt im Individuum hat, aber auch durch eine ge-
sellschaftliche Interaktion ausgepragt wird — wenn seine Umwelt Anregungen an
das Individuum herantriigt. Obwohl er seine Uberlegungen nur in Nebensitzen
formuliert, verweisen sie auf ein klareres Verstdndnis von Individualitit, als es
bei Nietzsches Philosophie der Fall ist. Dieser spricht zwar von der Aufgabe der
Gesellschaft, die Rahmenbedingungen fiir die Herausbildung genialer Individu-
alitdt zu schaffen, ldsst aber die Beantwortung der Fragen nach der konkreten
gesellschaftlichen Pragung des Individuums voéllig auBBer acht. Stirner hingegen
bezieht in seine Uberlegungen von Individualitit sowohl die naturgegebenen An-
lagen als auch die kulturelle Pragung mit ein. Implizit hieBe dies auf gesellschaft-
licher Ebene auch, dass dem Individuum die Méglichkeit eingerdumt wird, sich
non-konform gegeniiber den duBleren Wertvorstellungen zu verhalten. Die sich
aus einer solchen Situation ergebenden Konfliktpotentiale spricht Stirner ebenso
wenig an wie die beiden anderen Denker.

Stirner koppelt die Ausbildung von Individualitét nicht an ein tibergreifendes
Ideal — wie z.B. Nietzsche an eine Hoherentwicklung des Menschen als Gattungs-
wesen bzw. Reprisentant jener in Form des ,,Ubermenschen®, sondern leitet sie
aus der Verginglichkeit des Individuums her. Im Gegensatz zu Nietzsches Positi-
on geniigt sich der Stirnersche Eigner selbst. Stirner spricht dem Individuum ab,
flir eine hohere Aufgabe als die Herausbildung der eigenen Individualitét geschaf-
fen zu sein.

Als neue Form des gesellschaftlichen Verkehrs bewusster Individuen benennt
Stirner den ,,Verein von Egoisten®, also eine freie Vereinbarung, die jederzeit ei-
nen Austritt oder eine Neukonstituierung der gesellschaftlichen Form erlaubt. Sie
verweist damit auch auf das von de Sade prisentierte Konzept seiner Subgesell-
schaften. Auch der Verein lieBe sich mit den Kropotkinschen Idealen der freien
Vereinbarung und dem politikwissenschaftlich-soziologischen Modell einer ide-
al-typischen Biirgerinitiative fassen, d.h. die gesellschaftliche Organisation wire
demnach auf eine basisorientierte Form der Demokratie zu transferieren. Der Ver-
ein ist eine spontane, auf der Basis der konkreten Individuen beruhende Formation
der Interessenvertretung, die das Individuum jederzeit wieder 16sen kann. Sie ist
dementsprechend weniger starr als eine Partei oder eine Kirchengemeinde, wie
Stirner sinngemifl im Einzigen polemisiert. Unter der Bedingung, das man den
Eigner und den Nietzscheanischen Ubermensch gleichsetzt, kann man dieses Kon-
zept vom ,,Verein von Egoisten® auch als eine Verkehrsform betrachten, die starke
Uberschneidungen zu de Sade aufweist. Sie bildet fiir den Verkehr der Nietzschea-
nischen Genies und souverdnen Individuen eine potentielle Verkehrsform.

Wihrend sich Nietzsches Philosophie als ein an die Gesellschaft gerichteter
Mahnruf lesen l4sst — als Mahnruf eines einsamen Propheten, zu dem er sich selbst
gerne stilisierte —, ist das Werk Stirners in erster Linie an das konkrete Individu-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

333


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

RADIKALE INDIVIDUALITAT

um adressiert — als ein Gedankenexperiment bzw. ein Ausweg aus dem sich aus
der Individualisierung ergebenden Nihilismus. Dabei lieBe sich die auf de Sade
bezogene Aussage Simone de Beauvoirs auf ihn iibertragen, dass er seine Leser
an seinem Befreiungskampf teilhaben ldsst. Wie bereits im Vergleich von de Sade
und Nietzsche thematisiert, ist damit auch Stirners Philosophie im wesentlichen
ein Prozess der Befreiung, an dem seine Rezipienten teilhaben, ebenso wie an der
Suche nach einem Ausweg oder einer Abschwichung der negativen Auswirkun-
gen des dekadenten Nihilismus.

Stirners Konzept von Eigenheit ldsst sich zur Beleuchtung auf die apollini-
sche Seite der Nietzscheanischen Philosophie anwenden. Die Eigenheit beinhaltet
die grundlegenden Facetten jenes Konzeptes — die Selbsterkenntnis auch in Form
dessen, sich der individuellen Grenzen seiner Handlungsmoglichkeiten bewusst
zu werden. Mit dieser Komponente kann die in Grundziigen dargestellte Form der
Individualitdt mit konkreten Inhalten gefiillt werden und an Substanz gewinnen.
Damit wire Stirner vielleicht weniger als ein Vorldufer Nietzsches von wissen-
schaftlichen Interesse, sondern vielmehr als ein Denker, der eine sehr eigenstindi-
ge Darstellung und Analyse des fiir das Denken Nietzsches so wichtigen apollini-
schen Elements auf einer sozialphilosophischen Ebene liefert.

5.3 QUALITATIVE UND QUANTITATIVE BEWERTUNG
DER UBEREINSTIMMUNGEN

Aus den vorherigen Untersuchungen ergeben sich konkret auf den folgenden vier
Ebenen Ubereinstimmungen bei den Denkern, die einer niheren Betrachtung
wiirdig sind:

1. Bei der Konstituierung von Individualitit — als einem aktiven Akt der
Selbstaneignung und Ubernahme von Selbstverantwortung bis hin zu einer auf
ihrem Egozentrismus beruhenden Schaffung einer individuellen Ethik des Indi-
viduums. Der Prozess der Aneignung verlduft dabei tiber die Selbsterkenntnis,
die mit der Atomisierung, d.h. einer Exklusion verbunden sein kann, aber nicht
unbedingt sein muss. Innerhalb dieses Prozesses lassen sich gewisse Differenzen
zwischen den drei Denkern allerdings nicht verleugnen.

2. Bei der Ablehnung der moralischen Kategorien von ,,gut” und ,,bose*.
Alle drei Denker verwerfen aus der Sicht des konkreten Individuums moralische
Wertungen, sie fithren von diesem Standpunkt aus moralische Wertungen als ge-
sellschaftlich normierte Tatbestinde ad absurdum. Sie pridsentieren somit einen
individuellen Subjektivismus und eréffnen der individuellen Ethik den Raum
ihrer Entfaltung.

3. Bei der Kritik der Metaphysik — metaphysische Grundlagen fiir moralische
Imperative werden per se abgelehnt und als Einengung der Individualitit verwor-
fen. Die metaphysische Grundlage verorten die drei Denker in der Religion, aus

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

der sich die gesellschaftlichen Normen ableiten. Religion wird als eine Einengung
und Erniedrigung des Individuums wahrgenommen. Die Kritik an ihr 14sst sich
auf andere Ideologien tibertragen, wie bereits Stirner gezeigt hat, fiir den die Reli-
gion lediglich als eine Ausformung dessen galt.

4. Bei den Uberlegungen einer alternativen gesellschaftlichen Verkehrsform
— der Staat als Organisationsform gesellschaftlichen Raumes wird durchweg als
konflikttriachtig wahrgenommen. Es gilt ihn zu begrenzen bzw. ganz abzuschaf-
fen, da er kontrdr zur Herausbildung von radikaler Individualitét steht. Eine Al-
ternative zeigt sich in den von de Sade und Stirner présentierten Formen von auf
egoistischen Interessen beruhenden freien Vereinbarungen, der dritte Personen als
intermedidre Instanz ausklammert und sich einer Institutionalisierung verwehrt.
Von Nietzsche liegen hierzu keine addquaten Aussagen vor.

Unter Negierung einzelner, vernachlédssigbarer Differenzen — z.B. der zeitge-
nossisch geprigten Ausrichtung ihrer Uberlegungen oder ihrer Haltung gegeniiber
dem Konstrukt eines freien Willens — l4sst sich abstrahieren, dass es den drei Den-
kern um ein souverénes Individuum geht, das — im Falle Stirners und Nietzsches
— Selbstverantwortung fiir die eigenen Handlungen tibernimmt und einen Prozess
der Selbsterkenntnis durchlduft. Dieser Prozess beinhaltet eine Kritik externer
Ideologien und die Riickbesinnung auf die eigenen, konkreten Bediirfnisse sowie
die Besinnung auf die Moglichkeiten, die durch naturbedingte Anlagen vorhan-
den sind. Dieses Authenzititsversprechen beinhaltet eine drastische Uberwindung
der gesellschaftlich bedingten Entfremdung und divergiert zwischen einem rein
individualistischen Ideal (de Sade, Stirner) und einer gesellschaftlich-kulturellen
Aufgabe der Gattung (Nietzsche).

Vor diesem Hintergrund konstituiert sich Individualitit als ein dichotomischer
Prozess von Exklusion im Sinne einer Atomisierung einerseits, die fiir den Pro-
zess der Selbsterkenntnis unumgénglich ist, und einer Inklusion in Form von ge-
sellschaftlicher Interaktion andererseits, die fiir die Herausbildung der eigenen
Individualitit notwendig ist. Individualitét ldsst sich daher in den Konzepten nicht
auf eine reine Atomisierung fokussieren, auf die das Denken der drei wiederholt
in der Rezeptionsgeschichte reduziert wurde. Dennoch ist die gesellschaftliche
Komponente in ihren Werken generell nur sehr schwach ausgeprégt.

Ein weiterer Schritt in diese Richtung ist die Konstruktion eines gesellschaft-
lichen Raumes, in dem sich diese radikale Individualitit entfalten kann. Der Staat
wird dabei verworfen, ebenso wie andere durch stetige Konstanz geprigte ge-
sellschaftliche Modelle, da sie kontrir zur Entwicklung der Individualitit stehen
und nicht flexibel auf Verdnderungen der Bediirfnisse reagieren konnen — ebenso
wenig, wie sie die Pluralitét der Individuen addquat berticksichtigen konnen. Statt
dessen prisentieren de Sade und Stirner, im Gegensatz zu Nietzsche, Uberlegun-
gen zu einer alternativen Form gesellschaftlicher Organisation. Sie sehen die freie
Vereinbarung als Grundlage jeglicher zwischenmenschlicher Interaktion vor, in
Form von zeitlich begrenzten, durch die Interessen der daran beteiligten Individu-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

335


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

RADIKALE INDIVIDUALITAT

en bestimmten Vereinigungen. In ihnen kann das Individuum seine Individualitét
entfalten und sich durch Synergiceffekte Raum fiir weitere Handlungsoptionen
schaffen. Gleichzeitig sind diese Vereinigungen durch einen stindigen Aushand-
lungsprozess definiert, der jederzeit zu einem Austritt aus der Vereinigung fithren
kann bzw. zu einer neuen Ausrichtung. Letzteres unterscheidet diese Organisa-
tionsform vom Staat und anderen statisch gedachten bzw. institutionalisierten
Modellen. Inwieweit die freie Vereinbarung der Komplexitit gesellschaftlicher
Interaktionen gerecht wird oder partielle Uberschneidungen zu modernen, radi-
kalliberalen Staatsvorstellungen aufweist, konnte ich in dieser Arbeit nicht ndher
untersuchen.

Die Untersuchung machte aber auch deutlich, dass es bei de Sades Individu-
alitdtskonzept sehr starke Affinitdten zum dionysischen Element gibt, wihrend
Stirner sich eher an einer apollinischen Form der Individualitét orientiert. Dabei
gibt es selbstverstindlich keine vollkommene Deckungsgleichheit, sondern es
werden lediglich Tendenzen abgebildet, die ich unter die beiden Hilfskonstrukte
»apollinisch® und ,,dionynsisch® zu subsummieren versuche. Riickbezogen auf
die Philosophie Nietzsches liele sich daraus folgern, dass Stirner in seiner Philo-
sophie die beiden Pole zusammenfiihrt, die sich in den Philosophien von de Sade
und Stirner finden, und sich um ihren Ausgleich bemiiht. Dieser Ausgleich wird
bei ihm lediglich abstrakt zu Beginn seiner Schaffensperiode eingefordert, ohne
dass er das Postulat konkret untermauert.

Der Vergleich hat aber auch ganz grundsitzlich gezeigt, dass es moglich ist,
die drei Denker miteinander in Verbindung zu bringen und Entwicklungsparalle-
len zwischen ihnen aufzuzeigen. Diese gilt es unter Einbeziehung der Analyse der
Differenzen noch préziser zu fassen.

5.4 Die DIFFERENZEN IN DEN KONZEPTEN DER DREI
MITEINANDER KONFRONTIERTEN DENKER

Neben den Ubereinstimmungen hinsichtlich des egozentrischen Weltbilds der
drei Denker, das sich auch auf die der Individualitit beigemessene Bedeutung
und den sich daran anschlieBenden Individualismus auswirkt, weisen die darge-
stellten Gedankenstriange der drei Denker einige uniiberbriickbare Differenzen
auf, die im Rahmen der vorliegenden Arbeit zumindest erwdhnt werden miissen,
auch wenn sie fiir den weiteren Verlauf der Untersuchung nur von untergeordneter
Bedeutung sind.

In erster Linie zeigen sich Differenzen in der Frage nach dem Konstrukt vom
freien und Eigenwillen des Individuums. Fiir Stirner nimmt dieser Aspekt eine
bedeutende Stellung ein, um sein Konzept von Eigenheit zu begriinden — wihrend
Nietzsche und de Sade, ausgehend von einem naturdeterministischen Welt- und
Menschenbild, den freien Willen per se negieren und dem Menschen seine Selbst-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

verantwortung absprechen. Beziiglich der Haltung gegeniiber dem freien Willen
finden sich allerdings auch Positionsverschiebungen innerhalb des Werkes von de
Sade und Nietzsche, die einer weiteren, eigenen Untersuchung unterzogen werden
miissten.” Die von ihnen prisentierte Position ist somit nicht stringent. Aus ihr
ergeben sich Paradoxien, die sich werkimmanent nicht 16sen lassen. Ein modernes
philosophisches Konzept von Individualitdt beruht auf dem Postulat des freien
Willens, das in den letzten Jahren durch die Fortschritte der Gehirnforschung ver-
mehrt in Frage gestellt wurde. Eine Diskussion dieses Aspekts erscheint an dieser
Stelle jedoch fehl am Platz, da sie sich von der eigentlichen Fragestellung zu weit
entfernen wiirde.

Weitere Differenzen ergeben sich aus dem jeweiligen Blickwinkel auf die
Individualitit und die jeweils zum Ausdruck gebrachte Intention sowie die Ad-
ressaten ihrer Uberlegungen. Nietzsches Blick richtet sich auf auBergewdhnli-
che Individuen, die aus der Gesellschaft herausstechen, wihrend es den anderen
beiden Denkern verstarkt um das konkrete Individuum jenseits des gesellschaft-
lichen Bezugsrahmens geht — bei de Sade gilt dies allerdings nur eingeschrénkt.
Dabei gilt es, von den zeitgendssischen Implikationen wie z.B. der de Sadeschen
Fokussierung auf die politische Entwicklung Frankreichs im Zuge der Revolution
zu abstrahieren.

Ahnlich verhilt es sich bei der Kritik der metaphysischen Grundlagen, die
geringe Abweichungen voneinander aufweisen. Beziiglich des Atheismus bzw.
der Uberwindung Gottes zeigt sich eine Reihe von Ubereinstimmungen. Bei de
Sade ist der Kampf gegen die Vorstellung eines gottlichen Prinzips noch im vollen
Gange, bei Stirner ist diese ldngst tiberwunden, und Nietzsche hadert mit dieser
Situation, die ihn dazu bringt, einen Platzhalter an die Stelle des géttlichen Prin-
zips zu stellen, den er mit dem aus einer christlichen Tradition stammenden Be-
griff des ,,Ubermenschen® beschreibt. Inwieweit er sich dieser Bedeutung bewusst
war, kann aus der hier gefithrten Untersuchung nicht eindeutig geklart werden. Es
ist zu vermuten, dass er sich dessen durchaus sehr bewusst war. Einerseits ergibt
sich aus diesen Differenzen die Frage, inwieweit die drei Denker ihre eigenen
Konzepte zu Ende gedacht haben, andererseits stellt sich daraus resultierend die-
jenige, wie sie auf die damit verbundene Situation des Nihilismus eine passende
Antwort finden. Hier zeigen sich Ankniipfungspunkte fiir den aktuellen Diskurs,
der ebenfalls eine Moglichkeit finden muss, mit der Situation eines Verfalls bzw.
der Abwertung traditioneller Werte umzugehen. Wihrend sich fiir Stirner diese
Problematik nicht in diesem Umfang stellt, da er ihr durch sein grobes Konzept
einer auf freier Vereinbarung beruhenden Gesellschaftsordnung begegnet, ver-

2 | Innerhalb der Masse von Untersuchungen Uber den Begriff des Willens
und einzelne Aspekte seiner Erwagungen zum Willen fehlt bislang eine
Untersuchung Uber die Veranderungen in der Darstellung und somit auch
seine Schattierungen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

337


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

RADIKALE INDIVIDUALITAT

sucht Nietzsche durch die Umwertung alter Werte eine neue Basis zu erlangen.
Diese Basis wiirde sich generell anbieten, da sie als ein neuer Grundstock be-
trachtet werden konnte, auf dem die Gesellschaft aufbauen konnte bzw. ihre zu
entwickelnde Tradition fundieren. Damit lassen sich zwei Ausgangspositionen
ausmachen: Einerseits die Akzeptanz dieses Zustandes — in Form einer permanent
fluiden Gesellschaftsformation —, wie sie de Sade und auch Stirner vorschwebt;
andererseits eine Schaffung neuer Werte, wie sie Nietzsche vorhat, dessen prokla-
miertes Ziel die Umwertung aller Werte ist. Diese neuen Werte wiren somit die
Basis fiir eine neue Gesellschaftsordnung bzw. einer Korrektur der bestehenden.
Sie dienen als Richtschnur und Lot, um den Grad einer auf radikaler Individualitét
beruhenden Gesellschaft zu bestimmen.

Weiterhin macht sich bei Nietzsche das Fehlen einer gesellschaftlichen Per-
spektive fiir die Umsetzung der radikalen Individualitit bemerkbar. Diese findet
sich hingegen implizit in de Sades und Stirners Werken, wie bereits im vorherigen
Kapitel thematisiert.

Insgesamt iiberwiegen also auf der hier gewihlten, abstrakten Ebene die Uber-
einstimmungen zwischen den drei Denkern. Sie gilt es in der folgenden Untersu-
chung genauer zu qualifizieren.

5.5 UBERSCHNEIDUNGEN UND DIFFERENZEN ZU
AKTUELLEN DISKURSEN SOWIE
ANKNUPFUNGSPUNKTE

Um Impulse fiir den aktuellen Diskurs niher zu bestimmen, miissen zu erst die ge-
meinsamen Ebenen ausgelotet werden, auf denen eine Ubertragung der Ergebnis-
se der Untersuchung auf die aktuelle sozialwissenschaftliche Ebene sinnvoll und
nutzbringend erscheint bzw. die iiberhaupt die Ergebnisse meiner Untersuchung
mit den hier nur sehr schemenhaft umrissenen Grundziigen aktueller Diskurse
vergleichbar macht.

Als gemeinsame Ausgangsbasis fiir den Vergleich der Uberlegungen der drei
Denker mit dem aktuellen Diskurs bietet sich der abstrakte Individualisierungs-
diskurs als solcher an. Es ist das verbindende Element der aktuellen Diskurse und
der drei Denker — er thematisiert den Wegfall von traditionellen Bindungen, eine
Entwertung tiberlieferter Wertvorstellungen und die sich daraus ergebende Ato-
misierung. Der Wegfall von allgemeinverbindlichen Normen ist ein redundantes
Thema, das sich am Schlagwort vom ,,Tod Gottes* festmachen ldsst. Mit dem
sinnbildlichen Tod Gottes, der ein Ausdruck fiir den Verlust des Glaubens an eine
metaphysische Grundlage der Gesellschaft ist, brechen die Grundlagen der Ge-
sellschaftsordnung weg. Gerade in Gesellschaften, die einer juddisch-christlichen
Tradition folgen, wird dies deutlich: Der Wegbruch von Normen und Werten wird
beklagt. Somit ergibt sich eine ganz konkrete Umsetzung dessen, was die drei

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

Denker abstrakt abbildeten — unter der Pramisse einer Destruktion bzw. eines Ver-
falls dieser Grundlage. Unter diesem Gesichtspunkt ist eine gemeinsame Basis
des Vergleichs bereits in der Ausgangssituation gegeben. Jeweils ausgehend von
einer zeitgemdB als Krise wahrgenommenen Situation der Gesellschaft bildet fiir
die drei Denker die Individualisierung bzw. die Atomisierung eine Ausgangsbasis
ihrer jeweiligen Philosophie, d.h. eine Herauslosung des Individuums aus seiner
gewohnten, traditionellen Lebenswelt. Dies ist dquivalent zur derzeitigen sozial-
wissenschaftlichen Debatte.

Ein Unterschied besteht allerdings darin, dass es sich im aktuellen Diskurs um
einen strukturellen, d.h institutionellen, Prozess der Verdanderung handelt, in dem
das Individuum weitgehend auf die Rolle des Objekts reduziert wird bzw. in dem
dem Individuum der aktive und bewusste Akt des Agierens weitgehend abgespro-
chen wird, wihrend die drei Denker das Individuum als das handelnde Subjekt
betrachten, welches diesen Weg der Uberwindung selbstbestimmt geht. Demnach
ist bei einem Vergleich auf dieser Ebene eine gewisse Vorsicht geboten. Der Fokus
der sozialwissenschaftlichen Diskurse ist ihrer Disziplin entsprechend auf eine
gesellschaftliche Ebene ausgerichtet, in der das konkrete Individuum immer wie-
der auf eine Marginalie reduziert zu werden droht. Diese Vorsicht beim Vergleich
widerspricht aber nicht der These, dass die von ihnen aufgezeigten Potentiale und
Gefahren fiir das konkrete Individuum und die immanente Aufforderung zur akti-
ven Gestaltung seitens des Individuums obsolet sind.

Aus der sehr unterschiedlich definierten Rolle des Individuums ergibt sich
demnach auch eine unterschiedliche Art der Herangehensweise an diesen Wandel.
Ich werde mich im wesentlichen auf die Bedingungen fiir das einzelne Individuum
konzentrieren und dem diesbeziiglichen gesellschaftlichen Aspekt eine unterge-
ordnete Stellung zuschreiben. Beide Pole sind dabei nur schwer voneinander zu
trennen, da sie sich in einem engen Wechselverhiltnis miteinander befinden.

Dies ergibt sich aus dem Blickwinkel der drei Denker, die von einer Mog-
lichkeit der Befreiung des Individuums ausgingen, und ebenso aus den darin im-
manent mitschwingenden Erwigungen radikaler Individualitét. Das Individuum
hat sich nach gemeinsamer Auffassung der drei Denker aus dem engen gesell-
schaftlichen Korsett zu 16sen, um die eigene Individualitdt entfalten zu konnen.
Die Entfaltung der Individualitit ist dabei immer wieder mit einer Konfliktsitu-
ation zwischen Individuum und Gesellschaft konnotiert. Darin zeigen sich zwar
Ubereinstimmungen auf der rein phinomenologischen Ebene, aber gleichzeitig
wird auch eine Differenz beziiglich der Sicht auf das Individuum und dessen
Handlungsspielraum deutlich. Wiahrend der aktuelle Diskurs von einer passiven
Haltung der Betroffenen ausgeht und sie weitgehend zu strukturellen Opfern ei-
ner gesellschaftlichen Verdnderung stigmatisiert, stellt die Individualisierung bei
den untersuchten Denkern als bewusster, aktiver Akt der Emanzipation, also einer
vom Individuum als Subjekt bewusst ausgefiihrten Handlung. Der Schritt der In-
dividualisierung wird bejaht und freudig angestrebt. Die negativen Auswirkungen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

339


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

RADIKALE INDIVIDUALITAT

des Prozesses einer Individualisierung werden meistens bei den drei Denkern he-
runtergespielt bzw. unzureichend durchdacht.

Ein weiterer Aspekt der Vergleichbarkeit ergibt sich aus der Metaphysikkritik
der drei Denker, die Uberschneidungen zu den philosophischen Grundannahmen
der sogenannten Postmoderne aufweist. Das von Lyotard fiir die Postmoderne als
pragende Erkenntnis postulierte Ende der Metaerzéhlungen antizipieren sie alle
drei bereits, am deutlichsten Stirner. Die bisherigen gemeinschaftsstiftenden Ele-
mente wie die Religion, die traditionellen Familienbande oder die mit einem eige-
nen Bewusstsein verbundene Klassenzugehdrigkeit verlieren fiir das Individuum
(scheinbar) an Bedeutung fiir den Prozess der Selbstvergewisserung. Hierbei gilt
das gleiche, was bereits bei der Frage nach Ubereinstimmung und Differenzen
beziiglich des Individualisierungsprozesses thematisiert wurde: Der Unterschied
besteht im Modus. Der aktuelle Diskurs betrachtet das Individuum als ein Ob-
jekt, das passiv den Verlust erleidet, wihrend es bei den untersuchten Denkern
einen bewussten Befreiungsakt bzw. eine freudige Bejahung (,,Amor Fati*) dieser
Entwicklung gibt. Nietzsche durchdenkt diesen Zustand in einzelnen Aspekten
bereits in seiner Analyse der Décadence scharfsinnig.

Der aktive Akt der Aneignung der Welt in einer solchen Entwicklung setzt
ein starkes und souverines Individuum voraus, das sich der eigenen Potentia-
le bewusst ist. Dies wird von den drei Denkern vorausgesetzt; die Individuen,
die nicht iiber jene innere, nicht naher klassifizierte Potenz verfiigen, werden als
»Sklaven* im Sinne von Individuen abgetan, die in der alten Ordnung stecken
geblieben sind oder nicht iiber die innere Stirke verfiigen, ihre Individualitit zum
Ausdruck zu bringen. Es gibt keinen Verweis auf einen addquaten Umgang mit
ihnen. Keiner der Denker bezieht sie weiter in ihre Uberlegungen ein. Die unter-
schiedlichen Auswirkungen der Heteronomie werden in den Gedankengebduden
der drei Denker nicht néher beleuchtet und fiir die gesellschaftliche Transformati-
on nicht weiter abgefedert. Dieser Aspekt widerspricht dem in den aktuellen Dis-
kursen mitschwingenden Gleichheitspostulaten, die sich aus der Erklarung der
Menschenrechte und der humanistischen Tradition in der westlich-europdischen
Philosophie ableiten.

Das von den drei Denkern postulierte Konzept von Individualitit weist zudem
Differenzen zu demjenigen auf, das die heutige Geistes- und Sozialwissenschaft
zugrunde legt. Als Basis des souverdnen Individuums sehen die drei Denker ein
authentisches Individuum, welches sich aus sich selbst heraus legitimiert. Diese
Authenzititspostulat beruht auf der Bewusstwerdung des eigenen Egoismus, der
sich aus den Anlagen und gesellschaftlichen Anregungen speist. Diese Basis di-
vergiert zwischen der Riickbesinnung auf die Natur als ein vorkulturellem Zustand
(de Sade), einer existenzialistischen Selbstsetzung des Individuums (Stirner) und
einer sich an einem kulturethischen Ideal der Hoherentwicklung orientierenden
Individuum (Nietzsche). Im aktuellen Diskurs fehlen derartige Pramissen vollig.
Sie gelten als iiberholte bzw. langst iiberwundene Hilfskonstrukte. Sie scheinen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

auch nicht mehr mit dem Postulat einer komplexer gewordenen Welt zu korres-
pondieren. In diesem Punkt muss man daher deutliche Abstriche bei einer Uber-
nahme auf den aktuellen Diskurs machen. Dariiber hinaus wird das Individuum
heute sehr viel stirker als gesellschaftlich geprégt betrachtet, als das bei den hier
rezipierten Philosophen der Fall war. Dieser Facette ist bei einer Ubertragung der
Ergebnisse auf die aktuelle Situation ebenfalls Rechnung zu tragen.

Ein weiterer zur Diskussion stehender Punkt ist die individualistische Hand-
lungsethik, die an die Stelle der universell geltenden Moral getreten ist. [hre kon-
sequente Anwendung lduft auf einen ,,ethischen Pluralismus® hinaus, d.h. eine
Vielzahl von individualistischen Handlungsethiken, die weitgehend einer gemein-
samen Grundlage entbehren. Ein Diskurs {iber ethischen Pluralismus, wenn auch
weit weniger radikal, 1dsst sich aus den aktuellen Debatten herauslesen. Er kann an
dieser Stelle in seiner Komplexitit nicht referiert werden — ebenso fehlen bislang
Analysen, die diesen Komplex in seiner Gesamtheit fokussieren. Auch in diesem
Bereich besteht also eine gemeinsame Basis, die es noch niher zu klassifizieren
gilt. Die Ergebnisse des Vergleichs der drei Denker liefern dabei nur vereinzelte
Ankniipfungspunkte fiir eine Ausdifferenzierung, da sie den gesellschaftlichen
Rahmen nicht weiter abbilden, in dem sich ein wie auch immer gearteter ethischer
Pluralismus entfalten kann. Er wird nur bei de Sade postuliert, wiahrend er sich
bei Nietzsche und Stirner lediglich als ein Fazit bzw. eine Folge ihrer Philosophie
denken ldsst. Beziiglich Nietzsche hat zwar, wie bereits zitiert, der Soziologe Ul-
rich Beck Ankniipfungspunkte verortet, aber seine Ausgangsbasis ist zu wenig
fundiert, als dass sie einer ndheren Untersuchung eine Grundlage bieten konnte.

Die auf der phidnomenologischen Ebene augenscheinlichen Ubereinstim-
mungen zwischen der wiederholt als Problem dieser Entwicklung benannten
Zunahme des Egoismus (in seiner negativen Konnotation) in der Gesellschaft
und dem zum Grundprinzip einer neuen gesellschaftlichen Ordnung erhobenen
Egoismus (im wertneutralen Sinne als egozentrische Weltanschauung) miissen
dabei ebenfalls differenziert betrachtet werden. Denn der von de Sade, Stirner
und Nietzsche gebrauchte Begriff des Egoismus ist einerseits begriffsgeschicht-
lich ein Synonym fiir den Individualismus, andererseits ist er vorrangig neutral
bis positiv belegt und grenzt sich deutlich vom negativ besetzten Begriff des a-
sozialen Egoismus ab, wie er im aktuellen Sprachgebrauch weitgehend konnotiert
ist. Der Egoismus wird als Basis benétigt, auf der eine Konzeption von Indivi-
dualitdt aufbauen kann. Als grundlegendes Element verweist er sowohl auf die
subjektive Ausrichtung der Individualititsphilosophie als auch auf eine Form des
gesellschaftlichen Individualismus.

Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, in denen die drei Denker ihre
Uberlegungen verwirklicht sehen wollen, stehen kontrir zum ,,Staat” bzw. zur
damals existierenden Form von Staat. Eine Reihe von Kritikpunkten lésst sich
dem zufolge nur schwer auf die aktuellen Staaten beziehen bzw. ergibt sich aus
einer Reihe von unspezifischen Aussagen. Die generelle Kritik jedoch, dass der

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

341


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Staat als ein statisches, {iberindividuelles Gebilde der freien Entfaltung der In-
dividualitit eine Schranke setzt, 14sst sich auch auf den modernen Staat als Ord-
nungsmodell tibertragen. Der Staat als solcher wird in den aktuellen Diskursen
tiber Individualisierung kaum behandelt — lediglich unter dem Gesichtspunkt der
so genannten Globalisierung und der sich daraus ergebenden strukturellen Verédn-
derungen, die mit einer Wandlung seiner Funktion bzw. einer Entgrenzung seines
Aufgabenbereichs einhergehen. Hier zeigt sich eine weitere Differenz: Die Kritik
am Staat muss ndher klassifiziert werden, um aus ihr potentielle Impulse fiir die
aktuelle Umstrukturierung zu gewinnen bzw. die Elemente zu analysieren, die
eine solche Entwicklung behindern. Eine abwigende Ubernahme der geduBerten
Aspekte scheint aber dennoch fruchtbar zu sein.

Aus den unterschiedlichen Anndherungen an die Thematik der Individualisie-
rung ergibt sich, dass die Selbsterkenntnis und das Verbrechen — als Ausdrucks-
form der Befreiung des Individuums — in den aktuellen Diskursen keinen Ge-
genwert finden. Letzteres ldsst sich daraus erkldren, dass die Individualitit nicht
mehr in einem Kontrast zur gesellschaftlichen Umfeld gedacht wird, sondern eine
begrenzte, in einen gesellschaftlichen Rahmen eingebundene Individualitidt zum
Mafstab der Untersuchungen genommen wird. Der Wer der Selbsterkenntnis des
Individuums ist zu Gunsten eines weitgehend kommerzialisierten Identitétenan-
gebots gewichen. Das ergibt sich aus dem bereits angesprochenen Problem des
Modus. Der bewusste Akt der Aneignung von Individualitit existiert nicht als
Komponente in den laufenden sozialwissenschaftlichen Diskursen bzw. wird vor
dem (meist nicht benannten) Hintergrund der maf3geblich von der Philosophie von
Herbert Marcuse und Michel Foucault gepriagten Ansétze der Infernalisierung von
Herrschaft durch das Individuum negiert.

Die hier angesprochenen Aspekte werde ich im Folgenden noch einmal n-
her beleuchten und auf die konkreten Implikationen fiir eine Neuausrichtung des
Staates bzw. allgemeiner eines den Gesellschaftsverkehr ordnenden Elements un-
tersuchen.

5.5.1 Welche Gefahren einer individualistischen
Entwicklung werden benannt?

Aus den jeweiligen Intentionen, Fokussen und Adressaten der Werke der drei
Denker ldsst sich ersehen, dass sie den Gefahren der von ihnen eingeforderten
Konzepte wenig Beachtung schenken. Lediglich de Sade, der seinem Postulat
vom ,.tout dire“ folgt, liefert eine Reihe von greifbaren Ankniipfungspunkten.
Diese lassen sich in die beiden Kategorien ,,Gesellschaft” und ,,Individuum*® aus-
differenzieren. Bei Nietzsche warnen ebenfalls vereinzelte AuBerungen vor einer
Gefahr der Verabsolutierung der Individualitit.

Fur die gesellschaftliche Ebene ergeben sich folgende drei, eng miteinander ver-
kntipfte Themenfelder:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

» Forcierung des Rechts des Starkeren,

« Transformation des Individualismus in eine Tyrannei,

«  Umschlagen des individualistischen Egoismus in einen a-sozialen Egoismus.

«+ Fir die individuelle Ebene ergibt sich weiterhin:

» Fehlende Selbstbegrenzung des Individuums.

« Die Werke von Stirner und Nietzsche haben dem konkret nichts weiter hin-
zuzufiigen. Sie bieten lediglich vereinzelte Denkanstdsse. Auf einer abstrak-
teren Ebene liefe sich noch die Schwierigkeit eines Umgangs mit der Situa-
tion des Nihilismus als solchem berticksichtigen, die besonders in Nietzsches
Aus-einandersetzung mit der Décadence ihren Ausdruck fand. Die konkrete
Ato-misierung, die in den aktuellen Diskursen eine wichtige Rolle spielt, wird
nicht weiter als ein Problem wahrgenommen. Ebenso wenig wird eine Ver-
einsamung des konkreten Individuums innerhalb eines solchen Prozesses als
Problem thematisiert. Die redundant — vor allem in Nietzsches Aphorismen
thematisierte Einsamkeit, die sich aus der Situation der Atomisierung ergibt,
wird heroisiert.

Das Fehlen einer iiberindividuellen Instanz sowie einer mit Machtbefugnissen
ausgestatteten Institution fithrt dazu, dass das Recht des Stérkeren nicht adaquat
begrenzt wird. Der von de Sade konsequent durchdachte Individualismus, der ei-
ner allgemeingiiltigen, moralischen Basis entbehrt, geht zu Lasten der schwéche-
ren Teile der Gesellschaft. In der Folge schldgt der grenzenlose Individualismus
seiner Protagonisten in eine Tyrannei um: Die de Sadeschen Libertins werden
aus ihrer Selbstliebe und ihrem Egozentrismus heraus zu Tyrannen gegeniiber
ihrer gesellschaftlichen Umwelt. Dieser Aspekt tritt besonders deutlich in ,,Les
cent vingt journées de Sodome* zutage. Ein #hnliches Horrorszenario wird in
der Sekundirliteratur beziiglich des Nietzscheanischen Ubermenschen postuliert.
Auf Nietzsche bezogen ist eine solche Rezeption werkimmanent nicht zu stiitzen,
vielmehr bezieht sie sich auf eine ideologische Verbramung Nietzsches, die seine
Philosophie als ideologische Rechtfertigung fiir totalitdre Systeme wie den Natio-
nalsozialismus missbrauchen wollte.

De Sade bildet diese an den Hobbeschen Naturzustand erinnernde Situation in
seinen Werken ab, unterlésst es aber, den psychologischen Prozess des Umschla-
gens von einer Ebene in die nichste prizise darzulegen. Ein Teil seiner Libertins
hat in seinen Erzdhlungen bereits das Stadium erreicht, und Juliette als Liberti-
nagelehrling bietet nicht geniigend psychologischen Inhalt, um anhand ihrer Ent-
wicklung diesen Prozess im Umgang mit der Gesellschaft abgestuft darzulegen.

Das Verhalten seiner Libertins ist durch den radikalen Egoismus gekennzeich-
net, der sich aus dem der Natur zugeschriebenen Postulat ,,Folge deinen natiirli-
chen Eingaben* ergibt. Nicht mehr eine gesellschaftlich sanktionierte Moral und
kollektiv geltende Gesetzgebung, sondern eine durch Triebstrukturen geprigte
individualistische Ethik — verbunden mit rein-rationaler Reflektion — bildet die

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

343


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Basis des Handelns seiner Libertins. Er tiberspitzt diesbeziiglich die Gefahr ei-
nes Wegbrechens allgemeingiiltiger Normenvorstellungen und prophezeit partiell
eine Form des Hobbeschen ,,Kampfes aller gegen alle®. Dies wird vor allem in
dem Doppelroman ,,La Nouvelle Justine” und ,,Histoire de Juliette” deutlich. Im
aktuellen Diskurs ergibt sich eine dhnliche Sicht auf den Werteverlust und die
Verrohung der Sitten. Vor diesem Hintergrund ergeben sich Uberschneidungen
auf einer abstrakten Ebene.

Auf einer rein individuellen Ebene bedeutet dieses Konzept ein Wegbrechen
der Sicherheiten und Begrenzungen fiir das jeweilige Individuum, wodurch es
letztlich auch seiner durch eine gewisse Konstanz gepragten Individualitit beraubt
wird. Im dionysisch-rauschhaften Akt der Befreiung von den gesellschaftlichen
Banden verliert das Individuum bei de Sade seinen Halt. Es wird zu einem rastlos
strebenden Individuum, dass in der Suche nach Begrenzungen seine Individualitét
zu entdecken sucht und aufgrund fehlender akzeptabler Grenzen seine immanente
Individualitit nicht konstituieren kann. Nach dem Wegfall der metaphysischen
Handlungsmaxime und den von ihr gesetzten Grenzen fiihrt die Suche nach einer
letzten Begrenzung die de Sadeschen Libertins redundant in den Zustand einer
neuen Besessenheit und somit zu einer Unfreiheit. Sie zeigen das Paradox dieser
Suche auf. In diesem Prozess, dem die apollinische Ebene der Selbstbegrenzung
fehlt, fiihrt das Streben nach Individualitdt das Konzept als solches ad absurdum.
De Sade zeigt somit auch die Gefahren eines rein fluiden Individualitdtskonzeptes
auf — namlich die Gefahr einer absoluten Auflosung der Grenzen, die es dem In-
dividuum nicht erlauben, das eigene Terrain abzustecken. Vor diesem Hintergrund
ist das Streben der (meisten) Libertins im de Sadeschen Werk durch die fehlende
Moglichkeit, eine eigene Authenzitdt und Individualitit zu erlangen, von vornhe-
rein zum Scheitern verurteilt. Die Begrenzung durch den kategorischen Imperativ
Kants oder durch den Néchsten wird vor dem Hintergrund der Verbindung von In-
dividualitdt und potentieller Entfaltung des Individuums negiert. Die Absolutset-
zung fithrt somit ins Absurde, wie es Stirner bezogen auf die Freiheit thematisiert.

Auf einer hoherem Abstraktionsebene ist zudem die Suche nach einer neuen
(metaphysischen) Begriindungsgrundlage zu erkennen. Der Wegbruch des Tradi-
tionellen verlangt nach einer neuen Begriindung sowohl des gesellschaftlichen Le-
bensalsauch individueller Handlungen. Dies zeigt sich bei dem Riickfall Nietzsches
in die Metaphysik, die sich im kulturethischen Ideal des ,,Ubermenschen* findet,
ebenso wie in den rationalen Selbstvergewisserungsexkursen der de Sadeschen
Libertins. Hieran zeigen sich bereits die Schwierigkeiten, ein solches Konzept zu
fassen und zu denken. Im Gegensatz zu Stirner sehen sich de Sade und Nietzsche
vor die Aufgabe gestellt, eine Basis fiir das individuelle Handeln zu schaffen. Die
Begriindung aus sich selbst heraus, die Stirner zur Maxime erklart, reicht ihnen
als Metaphysik nicht aus, sondern ldsst sie nach Alternativen suchen, die in den
entgegengesetzten Polen Natur (de Sade) und Kultur (Nietzsche) zum Ausdruck
kommen. Thr Streben danach, diesem Prozess eine Grundlage zu verschaffen,

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

verweist auf die Schwierigkeit, die dieses Konzept einer Verabsolutierung bietet.
Selbst die beiden Denker, die dieses Konzept zumindest zeitweise propagierten,
scheiterten an den eigenen Mafligaben und wurden diesbeziiglich inkonsequent.
Konkrete diesbeziigliche Problemanalysen fehlen daher bei den hier unter-
suchten Denkern. Bei Friedrich Nietzsche und Max Stirner sind diese Themen
komplett ausgeklammert, wohingegen sie bei de Sade immerhin oberflichlich be-
schrieben werden. Sie konnen dennoch als erste Denkanst6fse fiir den aktuellen
Diskurs fruchtbar gemacht werden, da sie essentielle Aspekte in den Fokus der
Betrachtung riicken. Die Philosophie der drei Denker ldsst sich somit auf dieser
Ebene lediglich als ein erster Impulsgeber und Indikator fiir die Gefahren einer sol-
chen Entwicklung nutzen. Gegebenenfalls lassen sich aber auch aus den von ihnen
als Chancen dargestellten Facetten weitere Riickschliisse auf die Gefahren ziehen.

5.5.2 Welche Potentiale werden aufgezeigt?

Bei dem Blick auf die Potenziale fiir die Beantwortung der eingangs gestellten
Frage ergibt sich ein &hnliches Dilemma wie bei den Gefahren — und dies lag
nicht in der eigenen Intention der drei Autoren. Sie setzten beim Leser voraus,
dass ein weitgehender Konsens iiber die Wertschétzung des Individuums als tiber
der Gesellschaft stehend vorliegt bzw. der Wert der radikal ausgeschopften Indivi-
dualitdt besteht. Eine Begriindung dieser Wertschitzung liefern ihre Werke nicht,
aufler einiger weniger Randbemerkungen in den Nietzscheanischen Aphorismen.
Das Erstreben der eigenen Individualitidt wird implizit als natiirliches Streben des
Menschen angesehen, welches wiederum an eine innere Stirke gebunden ist. Zu
den wenigen Randbemerkungen gehort das Postulat Nietzsches aus der ,,Morgen-
rothe®, das den kulturellen Wert einer Gesellschaft auf aulergewshnliche Indivi-
duen zuriickfiihrt (vgl. M: 303). Die Entfaltung der Individualitit ist somit fiir ihn
an einen kulturellen Fortschritt der Gesellschaft gekoppelt — und letztlich auch an
die Hoherentwicklung der Menschheit, wie es sich aus seinen AuBerungen iiber
den Ubermenschen in ,,Also sprach Zarathustra® herauslesen lisst und aus ver-
sprengten Verweisen in seinen zuvor publizierten Werken. Seine Fokussierung
auf diese Form von geistiger und kiinstlerischer Genialitét l4sst sich nur schwer
auf eine breite gesellschaftliche Ebene tibertragen. Gegebenenfalls ist auch der er-
folgsgekronte Lebensweg von Juliette in Gegeniiberstellung mit dem redundanten
Scheitern ihrer Chiméren folgenden Schwester Justine unter jenem Gesichtspunkt
gelesen werden. Thr Erfolg wire damit als Propaganda fiir das Ausleben der eige-
nen Individualitét zu werten.

Weiterhin beinhaltet der Prozess der Aneignung der radikalen Individualitit
automatisch eine Uberwindung der internalisierten Herrschaft — d.h. die Entfal-
tung der Individualitét tragt deutliche Ziige der Befreiung des Individuums — und
eine Uberwindung gesellschaftlich-kultureller Entfremdungserscheinungen. Dar-
aus ergibt sich letztlich ein Authentizitdtsversprechen, das den Menschen aus dem

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

345


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Zustand der Entfremdung herauszufiihren hat. Die Entfremdung des Menschen
wird somit auf die Selbstunterwerfung des Menschen unter eine vom Kollektiv
bestimmten Normierung zuriickgefiihrt. Die Entfremdung ist eine Randerschei-
nung von vorherrschenden Gesellschaftsmodellen, in denen das Individuum einen
Teil seiner Individualitét zugunsten eines iibergeordneten Gemeinwesens aufgibt.
Damit ist die Wiedererlangung von Authentizitét als eines — zumindest formell —
hochgeschitzten Zustands verbunden, zusétzlich zur Befreiung des Individuums
als solcher.

Aus dieser neuen Haltung heraus ergeben sich dann im néchsten Schritt Ansit-
ze fiir eine Gesellschaftsordnung, die die Rahmenbedingungen fiir die Entfaltung
der Individualitit absteckt und somit einen Zugewinn an Freiheit fiir das Individu-
um bedeutet. Ein institutioneller und kommunikativer Rahmen muss geschaffen
werden, der es den Individuen erméglicht, ihre Individualitét in einem groBtmog-
lichen Maf3e auszuleben. Der Rahmen muss eine Form von Sicherheit gewihren,
die dem Individuum im vorkulturellem, postuliertem Naturzustand fehlt, aber
gleichzeitig weniger stark und repressiv ausgeprégt sein als die vorherrschenden
Ordnungsmodelle. Aus der Entwicklung ergibt sich notgedrungen ein Wandel der
Gesellschaftsordnung, da diese den neuen Bedingungen angepasst werden muss.
Der gesellschaftliche Wandel wird ausgehend von der Befreiung des Individuums
beleuchtet — und steht letztlich damit in einem engen Wechselverhéltnis.

Insgesamt lésst sich daher fiir das Individuum als Potential die abstrakte Trias
aus Uberwindung gesellschaftlicher Entfremdung, Gewinn an Authentizitit und
Zugewinn an individueller Freiheit erkennen. Nietzsche sah in dem sich aus der
Entfaltung der Méglichkeiten sich ergebenden Prozess eine Bereicherung, die zu
einer hoheren, von ihm nicht néher definierten Stufe der kulturellen Entwicklung
fithren wiirde. Konkret liele sich bezliglich der philosophischen Schwerpunkte
Nietzsches eine Forderung menschlicher Kreativitit benennen. Diese Kreativitdt ist
Bestandteil Nietzsches genialer Individualitdt und auch der Genialitét der de Sade-
schen Libertins, bei denen sie sich in den Gedanken zu Verbrechen wiederfindet.

Die hier lediglich abstrakt dargestellte Trias beinhaltet je nach Grad und fach-
spezifischen Blickwinkel (z.B. psychologisch, padagogisch, soziologisch) eine
Reihe von konkreten Folgen, die von den drei Denkern nicht niher beleuchtet
wurden. Die jeweilige Ubertragung auf einzelne Disziplinen kann hier nicht gebo-
ten werden. Im folgenden werde ich ausschlielich die sozialwissenschaftlichen
Aspekte beriicksichtigen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

5.5.3 Welche Entwicklungslinien beziiglich des
Individuums und der gesellschaftlichen Prozesse
werden gezeigt?

Eine gesamtgesellschaftliche Entwicklung, die den méglichen Ubergang von einer
herkémmlichen Ordnung hin zu einer individualistischen, auf radikaler Individu-
alitit basierenden aufzeigt, wird in den Werken der drei Denker nicht abgebildet.
Ihr Fokus ist lediglich auf die Situation des konkreten Individuums ausgerichtet
— in der Gegenwart bzw. einer utopischen Ordnung. Zeitbezogen lassen sich bei
de Sade immerhin Ankniipfungspunkte an die Entwicklung und Entfaltung der
franzosischen Revolution herauslesen, die aber auf die sehr konkrete politische
Situation gemiinzt sind und nicht addquat auf heutige politische Entwicklungen
iibertragen werden konnen. Stirner und de Sade umreiflien lediglich ein Modell
einer moglichen Organisationsform der Gesellschaft, in der die Ausformung reifer
Individualitit adéiquat beriicksichtigt wird. Uberlegungen zum gesellschaftlichen
Wandlungsprozess finden sich nur rudimentér — vorrangig in den Texten de Sa-
des, der die Stagnation der franzdsischen Revolution zum Anlass nahm, zum ge-
sellschaftlichen Transformationsprozess Stellung zu beziehen. Aus ihren Werken
lasst sich aber generell ihre Uberzeugung herauslesen, dass dieser Prozess nicht in
Form einer ,,Revolution* ablaufen kann. Peter Weiss brachte das in seinem Drama
,,Marat/Sade* mit den Worten, die er de Sade in den Mund legte, zum Ausdruck:
,,Diese Gefingnisse des Inneren sind schlimmer als die tiefsten steinernen Verlie-
se; und solange sie nicht ge6ffnet werden, bleibt euer Aufruhr nur eine Gefang-
nisrevolte* (Weiss 1995: 123). Einzelne Indizien — wie z.B. Stellungnahmen zur
Erziehung und Pddagogik — sprechen daflir, dass sie sich den Prozess der Trans-
formation als eine evolutionire, auf rationaler Aufklarung beruhende Entwicklung
vorstellen. Aufkldrung, Bildung und Erziehung nehmen dabei eine Scharnierfunk-
tion zwischen dem konkreten Individuum und der Gesellschaft ein. Die Denker
reihen sich somit weitgehend in die Tradition der européischen Aufklarung ein.

Der Einfluss der Institution des Staates® wird in diesem Rahmen auf ein Mini-
mum reduziert (de Sade, Nietzsche) bzw. als unvereinbar mit reifer Individualitit
génzlich verworfen (Stirner). Als alternatives Organisationsmodell tritt an dessen
Stelle eine freie Vereinbarung von Individuen, die sehr starke Uberschneidungen
zu kommunistisch-anarchistischen Theorien aufweist. Reprisentative Modelle
werden aus der Logik ihrer Uberlegungen heraus nicht thematisiert. Sie wiirden
der Idee der Unreprisentierbarkeit des Individuums widersprechen.

3 | Der Staat erscheint im Denken der drei Philosophen nicht in der modernen
politikwissenschaftlichen Trias aus Staatsgebiet, -volk und -souveranitat,
sondern lasst sich rein als institutionalisierte Form von politischer Herrschaft
lesen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

347


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Der konkrete Fokus der drei Denker ist in erster Linie auf das konkrete Individuum
gerichtet, das zumindest bei Stirner und de Sade auch der eigentliche Adressat der
Werkes ist. In ihren Ansichten tiber den Prozess der Aneignung der Individualitét
stimmen sie weitgehend iiberein. Stirner und de Sade gehen zwar mit Nietzsche
in dem Ausgangspunkt konform, dass der Mensch von Geburt an mit den Anlagen
seiner Individualitét ausgestattet ist, aber beziiglich des Verwirklichungsprozesses
gibt es deutliche Divergenzen. Aus dieser von allen dreien geteilten Grundauffas-
sung ergibt sich tiberdies die Rolle des Erziehers als einem Unterstiitzer, um die
eigene Individualitdt zu erkennen und entfalten zu konnen. Thm obliegt die Auf-
gabe, das Instrumentarium fiir den Prozess der Selbsterkenntnis zu liefern. Dieser
Selbsterkenntnisprozess, der notgedrungen an eine zumindest partielle Atomisie-
rung des Individuums gebunden ist, bildet den Ausgangspunkt jener Entwicklung.
Die Selbsterkenntnis ist dabei nicht notgedrungen an eine Selbstbeschrankung
gebunden — auch wenn dies fiir Stirner und Nietzsche wichtig zu sein scheint.

Das Werk Nietzsches zeigt in seiner Aphorismenlastigkeit insgesamt keine ein-
deutige Entwicklungslinie. Aus der Genealogie des Ubermenschen sowie aus dem
Bild der drei sinnbildlichen Entwicklungsstufen vom Kamel zum Kind in einem
Gleichnis Zarathustras lassen sich lediglich einige Wegmarkierungen herauslesen,
die vereinzelt durch Riickgriffe auf verstreute Aphorismen an Kontur gewinnen.
Die Kernaspekte dieser Entwicklung sind die Losldsung von gesellschaftlichen
Einengungen wie der Moral und der Religion, die die freie Entfaltung hemmen.
Dieser Prozess ist mehr noch als ein rationaler Erkenntnisprozess ein Willens-
akt des Individuums. Der Weg zur Erlangung der eigenen Individualitit ist durch
das Motto ,,Ich will“ gekennzeichnet, das aus dem Prozess der Selbsterkenntnis
folgt, d.h. es ist ein voluntaristischer, kein natiirlich determinierter Prozess. Diese
Selbsterkenntnis, fiir deren Darstellung Nietzsche wiederholt auf den Apollo zu-
geschriebenen Orakelspruch ,,Erkenne dich selbst™ zuriickgreift, verkntipft er mit
dem Genius des Individuums, d.h. den (natiirlichen) Eingaben des Individuums.

Auch bei de Sade spielt die Selbsterkenntnis eine wichtige Rolle fiir die Ent-
wicklung seiner Libertins. Die Selbsterkenntnis beruht auf der rationalen Anerken-
nung der naturgegebenen Anlagen und dem Durchschauen von gesellschaftlichen
Chiméren, die zu einer Einschriankung der Handlungsfreiheit des Individuums
fiihren. Diese Entwicklung wird nur sehr holzschnittartig anhand der Protagonis-
tinnen Juliette und Eugénie dargestellt. Sie verlduft {iber die rationale Erkenntnis
der Entfremdung durch gesellschaftliche Konstrukte wie Gesetze, Moral und Re-
ligion. Da de Sade der Tradition des franzgsischen Materialismus dieser Epoche
verhaftet ist, spielt in seinem Werk der Wille zur Konstruktion von Individualitit
nur eine untergeordnete Rolle. Bis zur Entstehung der ,,Histoire de Juliette* ist
das beschriebene Handeln seiner Libertins ausschlieBlich auf Naturdetermination
zuriickzufiihren. Erst mit der Juliette, die er als Kontrast zur Justine erschafft,
rdumt er dem Willen ein Stiick weit eine andere Bedeutung ein, indem er seinen
Protagonisten eine willentliche Entscheidungsfreiheit zuschreibt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

Diese Entwicklungslinien iiberschneiden sich partiell mit dem von Stirner be-
schriebenen Verlauf der Eignerwerdung. Auch dieser geht von einer Selbster-
kenntnis und Bewusstwerdung aus, deren erster Schritt die Lésung von ,,fixen Ide-
en ist. Diese wird auf einer rationalen Ebene vollzogen, wobei auch fiir Stirner
der (Eigen-)Wille maBgeblich ist. Sowohl von ihm als auch von Nietzsche wird
der Wille als solcher als naturgegeben vorausgesetzt und daher nicht néher unter-
sucht. Aus dem Prozess der Eignerwerdung folgt notgedrungen eine Reibung mit
der Gesellschaft, die im Verbrechen als Befreiungs- und Selbstbehauptungsakt des
Individuums miindet. Statische Ordnungsmodelle wie der Staat und seine Gesetze
werden von Stirner explizit als eine Einengung des Handlungsrahmens des Indivi-
duums thematisiert; er verwirft sie im Rahmen seiner generellen Ideologiekritik.

Der Prozess dieser Selbsterkenntnis verlduft bei allen drei Denkern tiber den
Akt der Befreiung von metaphysischen Grundlagen sowie iiber die damit einher-
gehende Atomisierung des Individuums, die fiir die Herausbildung von radikaler
Individualitit unerldsslich ist — somit stellt er eine Hinwendung zum Nihilismus
dar. Dieser Prozef3 ist rein rationaler Natur. Inwieweit dieser Prozess auf die aktu-
elle Situation tibertragen werden kann bzw. auf einer gesellschaftlichen Ebene in-
stitutionalisiert und gefordert werden kann, verlangt eigensténdige Untersuchun-
gen. Die Werke geben keine Hinweise hierfiir. Ebenso wire die generelle Frage zu
kldren, ob das dargelegte Konzept einer fortschrittsgldubigen Evolutionstheorie
vor dem Hintergrund der Erfahrungen der Moderne alleine als tragfahiges Fun-
dament ausreicht. Sie waren alle drei in jener Hinsicht noch sehr stark in dem
Optimismus des Zeitalters der Aufkldrung gefangen.

5.5.4 Welches Instrumentarium zur Analyse
der Situation bieten sie?

Je nach gewihltem Blickwinkel lassen sich die Werke der drei Denker auch ein
Stiick weit als Instrumentarium fiir die Bearbeitung sozialwissenschaftlicher Fra-
gestellungen lesen. Dabei geht es weniger um die Beschreibung konkreten sozial-
wissenschaftlichen Werkzeugs als vielmehr um ihren Modellcharakter, an denen
sich Entwicklungen ablesen lassen.

Betrachtet man die Werke der Denker als sozialwissenschaftliche Modelle, so
lassen sich unter diesem Gesichtspunkt vor allem diejenigen von D. A. F. de Sade
und von Max Stirner auswerten. Friedrich Nietzsches Ablehnung von Systemen
hingegen hat sich auch in der Struktur seines Werkes manifestiert, das dement-
sprechend weniger Ankniipfungspunkte bietet.

D. A. F. de Sade zeigt eine extrem individualistische, bindungsarme Gesell-
schafts-struktur und ihre Folgen. Das Fehlen einer verbindenden Struktur und so-
mit auch einer gesellschaftlichen Begrenzung des Aktionsradius des Individuums
stellt de Sade eindeutig als ein Problem dar. Sehr drastisch schildert er die mogli-
chen Auswirkungen einer Atomisierung — sowohl die Gefahr des Umschlagens in

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

349


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ein totalitdres System als auch auf die Konstitution des konkreten Individuums an
sich. Seine Individuen neigen zu einer Selbstdestruktion, weil sie keine Grenzen
mehr akzeptieren konnen, auch nicht die Begrenzung durch die Existenz anderer
Individuen. Damit zeigt de Sade auch die Notwendigkeit einer Begrenzung des In-
dividuums, derjenigen, die bei Nietzsche durch das apollinische Prinzip reprisen-
tiert wird. Aufgrund der zeitlichen Differenz und der historisch noch nicht soweit
differenzierten Gesellschaft lisst sich lediglich sehr abstrakt eine Ubertragung
bzw. Nutzung als sozialwissenschaftliches Modell fiir eine (spit-)moderne Ge-
sellschaft konstruieren. Die entsprechenden Komponenten in diesem Modell wie
z.B. die Libertins miissten demnach mit Elementen der modernen Sozialwissen-
schaften ausgetauscht werden. Auf diesem Weg lieBe sich die aktuelle Entwick-
lungstendenz anhand eines mit festen Bahnen versehenen Systems durchspielen.

Die Sicht Stirners hingegen fokussiert nur das konkrete Individuum als sol-
ches. Aus dieser Perspektive betrachtet er einerseits die abstrakten Unterdrii-
ckungsmechanismen der Gesellschaft, andererseits die Internalisierung von Herr-
schaftsstrukturen, wie sie auch in der modernen Sozialwissenschaft als Thema
behandelt werden. Er zeigt damit sehr deutlich auf, auf welchen Ebenen eine Ent-
fremdung des Individuums stattfindet, und welche Schritte das Individuum unter-
nehmen muss, um sich aus den Umklammerungen der Gesellschaft zu 16sen und
sich der eigenen Authenzitit bewusst zu werden. Auch hier lieBe sich eine Uber-
tragung auf aktuelle Tendenzen denken. Gleichzeitig stellt Stirner auch ein Modell
fir den gesellschaftlichen Verkehr auf, dass sich stirker als das von de Sade in
diesem Kontext als ein Modell fiir eine neue Gesellschaftsordnung lesen lieB3e.
Sicherlich erscheint dieses vor dem Hintergrund der aktuell-vorherrschenden Dis-
kurse utopisch, setzt aber gleichzeitig bei einem Individuum der Zukunft an, das
sich aus der gesellschaftlichen Entfremdung geldst hat.

Nietzsche lédsst sich dabei ergidnzend als weiterfithrender Impulsgeber fiir die
Diskurse lesen. Seine Ideen fokussieren einzelne Aspekte der anderen beiden
Denker. So lésst sich seine Gegeniiber von Apollo und Dionysos als eine Verei-
nigung der beiden Konzepte von Stirner und de Sade interpretieren. Das Konzept
Stirners einerseits ist sehr stark auf das Apollinische ausgerichtet, d.h. auf die
Selbsterkenntnis einschlieBlich der Selbstbegrenzung — der Eigner erkennt seine
Begrenzungen. De Sades dem Rausch verfallene Protagonisten andererseits ver-
korpern den dionysischen Geist. Sie sind auf der Suche nach Transgression, die
sich in Form des Dionysos und seines Triebes zur Uberschreitung wiederfindet.
Der Nietzscheanische Ubermensch und auch das Genie sind dhnlich wie der de
Sadesche Libertin bestrebt, die natiirlichen Grenzen zu iiberwinden, um zu etwas
Hoherem zu werden, d.h. aus der Einheit und Gleichférmigkeit der Masse hervor-
zutreten. Thr Transformationsprozess orientiert sich also an den Entwicklungspo-
tentialen des Menschen im Allgemeinen (nach Nietzsche) bzw. am Individuum
im Besonderen (nach de Sade). Wiahrend sich die Werke de Sades und Stirners
jeweils als ein Modell fiir eines der beiden Konzepte lesen lassen und vor allem

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

die jeweiligen Stirken ins Feld fiihren, ldsst sich aus Nietzsche ein Ideal der Ver-
einigung beider Prinzipien herauslesen, d.h. ein Versuch ihrer Versohnung, mit der
eine gegenseitige Eingrenzung einhergeht. Mittelbar zieht er damit ein Fazit aus
den beiden Denkern — ohne diese nachweislich gekannt zu haben.

Betrachtet man ihr Werk unter dem Gesichtspunkt des utopischen bzw. dys-
topischen Denkens, lédsst sich feststellen, dass lediglich das Werk de Sades die
klassischen Elemente einer Utopie beinhaltet wie z.B. die Insel Tamoé bzw. einer
Dystopie wie im Falle von ,,Les cent vingt journées de Sodome®. Seine Dysto-
pien lassen sich als Warnungen vor einer amoralischen Welt lesen, die zu Guns-
ten der Freiheit des Individuums eine allgemeingiiltige Wertvorstellung aufgibt.
Diese Lesart de Sades als eines Utopisten ist zwar mittlerweile sowohl in der
Literaturwissenschaft als auch in der Romanistik anerkannt, aber in den Sozial-
wissenschaften bislang nicht addquat aufgegriffen worden. Darin zeigt sich ein
weiteres noch nicht ausgeschopftes Potential seines Werkes. Inwieweit der hau-
fig gezogene Vergleich nationalsozialistischer bzw. faschistischer Systeme mit
de Sades Modellen (z.B. durch Pier Paolo Pasolini) gerechtfertigt ist, konnte ich
hier nicht untersuchen, mir erscheint er aber eher abwegig. Dennoch ldsst sich
eindeutig eine Warnung vor einem Totalitarismus herauslesen, die sich aus einer
fehlenden, interindividuell akzeptierten Ethik ergibt. Seine frithsozialistische Uto-
pie in ,,Aline et Valcour hingegen krankt sicherlich wie viele Texte aus dieser
Zeit an den damals noch nicht soweit wie heute entwickelten 6konomischen und
sozialen Strukturen. Dennoch beinhaltet diese Utopie mit der Frage nach einer
Strafrechtsreform und der Schaffung einer allgemeinen Gleichheit zwecks der
Moglichkeit der Entfaltung von Individualitit wichtige Denkansitze, die sich in
abgewandelter und abgeschwichter Form bis heute in den Diskursen wiederfin-
den. De Sade benennt zumindest 6konomische Bedingungen fiir die freie Entfal-
tung. Die Gleichheit stellt in seiner Utopie wie auch in den Begriindungen sei-
ner Subgesellschaften ein zentrales Instrument dar, um die Negativfolgen einer
Individualisierung abzufedern.

Bei Stirner hingegen fehlt bezogen auf die Gesellschaft weitgehend jedes
utopische Element. Er will keine perfekte Gesellschaft abbilden, sondern seine
eigene Ideenwelt prisentieren. Im zweiten Abschnitt seines Hauptwerks wei-
sen zwar einzelne Formulierungen auf eine Utopie hin, aber insgesamt fillt es
schwer, Stirners Philosophie in die Tradition utopischen Denkens einzureihen.
Auch bei Nietzsche ist das utopische Element lediglich rudimentir, obwohl seine
Vision vom Ubermenschen in der Sekundirliteratur wiederholt als Utopie titu-
liert wird. Ebenso wie bei Stirner fehlt seinem Werk eine solche Ebene jedoch
weitgehend und lédsst sich auch nicht aus den verstreuten Passagen iiber den
Ubermenschen herauslesen.

Fiir die Lesart des Werks der drei Denker als Karikatur bestehender Verhélt-
nisse oder Parodie gewisser politisch-philosophischer Richtungen bietet sich vor
allem das Werk de Sades an, aber eventuell — folgt man der Lesart Luekens (2008)

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

351


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

RADIKALE INDIVIDUALITAT

— auch das Werk Stirners. Fiir Lueken handelt es sich bei Stirners Hauptwerk
,.Der Einzige und sein Eigentum® um reine Ironie — im etymologischen Sinne des
Wortes von ,,Verstellung®. Stirner wiirde unter dieser Lesart den radikalen Indi-
vidualismus persiflieren und seine Grenzen in einer Karikatur vorfithren. Damit
wiirde er die Tendenzen iiberspitzen und die Unmoglichkeit eines Strebens nach
radikalem Individualismus vorfiihren. Hierin giibe es gewisse Uberschneidungen
zur Ebene eines sozialwissenschaftlichen Modells, das sich dann lediglich in der
Gewichtung der einzelnen Komponenten unterscheiden wiirde.

Bei de Sade ist der karikaturhafte Gehalt deutlicher. Die Beschreibung seiner
Libertins lduft bereits darauf hinaus — sie sind hdsslich und abstof3end; ihr Verhal-
ten entspricht nicht dem heroischen eines klassischen Helden, sondern ist statt-
dessen feige und hinterlistig. Ihr Bestreben, ihre vorgebliche Individualitdt durch
das hemmungslose Ausleben ihrer Triebe zu vervollkommnen, endet in einem
Sisyphos-Streben nach dem letzten Verbrechen, das sie aufgrund der natiirlichen
Grenzen bzw. Begrenzungen nie begehen kénnen. Sie konnen nur in Abgrenzung
von der Gesellschaft und unter Ausschluss von der Gesellschaft in der Atomisie-
rung ihre Individualitit finden. Diese Lesart wiirde das Streben der Libertins als
eine Karikatur der Suche nach authentischer Individualitit darstellen.

Alle drei Lesarten — als sozialwissenschaftliches Modell, Utopie/Dystopie
und Karikatur — bieten fiir den aktuellen, sozial- und geisteswissenschaftlichen
Diskurs Ankniipfungspunkte und finden sich in unterschiedlicher Ausprigung in
den untersuchten Werken wieder. Sie zeigen unter unterschiedlichen Vorzeichen
Potentiale, Gefahren und Probleme auf, die in einer atomisierten Gesellschaft
entstehen — sowohl auf der Makroebene der Gesellschaft als auch auf der Mik-
roebene des Individuums. Die Moglichkeiten und Grenzen dessen miissen in der
konkreten Forschungssituation ausgelotet werden. Fiir die hiesige erscheint mir
die erste, also die sozialwissenschaftliche Lesart, die iiberzeugendste zu sein, in
Verbindung mit der Lesart als Utopie. Diese Kombination, die sich partiell bereits
in der Wissenschaft durchgesetzt hat, verspricht einen fokussierten Zugang auf
die Problemstellung und vielfiltige Ankniipfungspunkte. Die Lesart der Werke
als Parodie oder Karikatur hingegen grenzt meiner Ansicht nach zu viele Facetten
aus und bedarf weiterer Spezifizierungen, um sie serids fiir die wissenschaftlichen
Diskurse zu nutzen. Die Anwendung dessen muss bei der hier sehr komplexen
Fragestellung lediglich auf die Nennung von ein paar Aspekten reduziert bleiben.
Dennoch stecken sie damit schon einmal ein zukiinftiges Forschungsfeld ab.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

5.6 AusBLICK: POTENTIELLE IMPULSE
FUR EINEN AKTUELLEN DISKURS

Aus der Erkenntnis, dass sich die Werke der drei Denker in ihrer Gesamtheit
vorrangig als sozialwissenschaftliches Modell bzw. als Utopie fiir den aktuellen
Diskurs anbieten, gilt es nun erste Schliisse zu ziehen und einige Potentiale zu ex-
zerpieren. Die gewonnenen Erkenntnisse sind zu spezifizieren und auf die moder-
nen Herausforderungen zu tibertragen. Dabei ergibt sich die Notwendigkeit, die
potentiellen Impulse anhand der Kategorien ,,Gesellschaft und ,,Individuum* zu
untersuchen. Dies heif3t konkret, dass die folgenden Fragen zu stellen und bezogen
auf die Ergebnisse der Untersuchung zu beantworten sind:

«  Welche Gefahren, die sich aus einer solchen Entwicklung ergeben, werden
benannt bzw. lassen sich aus den Uberlegungen und Darstellungen folgern?

»  Welche Potentiale werden dabei schdatzungsweise freigesetzt und kénnen in
den Weg der Lésungsfindung integriert werden?

»  Welche Alternativen fiir die gesellschaftliche Organisation ergeben sich dar-
aus, und inwieweit sind diese in die aktuelle Diskussion integrierbar?

» Eshandeltsich dabei um zentrale Eckpunkte, in deren Rahmen die Problematik
zukunftsweisend diskutiert werden kann. Im Zentrum steht dabei eine Abwa-
gung von Gefahren und Potentialen. Anschlieend ist die Frage nach Impul-
sen fir ihre institutionellen bzw. organisatorischen Folgen zu beantworten.

5.6.1 Benannte und iibertraghare Gefahren

Eine Analyse der von den drei Denkern benannten Gefahren verlangt nach einer
Einteilung in die Bereiche ,,Individuum* und ,,Gesellschaft“. Eine Untersuchung,
die diese Unterteilung vernachléssigt, wire oberflichlich und wiirde den Blick
sowohl auf die Gefahren als auch auf die Potentiale verstellen.

Auf der individuellen Ebene, die sich als Basis fiir weitergehende Forschun-
gen anbietet, ldsst sich als erstes eine anders gelagerte Haltung gegeniiber dem
Individualisierungsprozess herauslesen. In den aktuellen Diskursen wird die
Atomisierung vorrangig als ein Verlust betrachtet, der sich in einer Reihe von
negativ konnotierten Folgeprozessen und -erscheinungen manifestiert und nega-
tive Auswirkungen auf den gesellschaftlichen Handlungsrahmen mit sich bringt.
Dagegen findet sich bei den drei Denkern eine Bejahung dieses Prozesses, der mit
einer Ubernahme der Verantwortung fiir die Folgen einhergeht — rein bezogen auf
das Individuum und dessen Entwicklung. Im ersten Schritt 14sst sich ausloten,
inwieweit der von den drei Denkern gewihlte Ansatz Impulse fiir die Neuaus-
richtung der aktuellen sozialwissenschaftlichen Diskurse bieten kann. Dies ergibt
sich bereits aus der Natur der Sache, ndmlich durch die immanente Verschiebung
des Blickwinkels, der neue Perspektiven auf die als Problematik wahrgenommene
Entwicklung eroffnet.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

353


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Auf der gesellschaftlichen Ebene finden sich auf den ersten Blick generell weniger
konkrete Ankniipfungspunkte fiir einen modernen Diskurs. Dies ist einerseits der
allgemeinen Fokussierung des Denkens von de Sade, Stirner und Nietzsche auf
das Individuum geschuldet, andererseits dem mafigeblichen Wandel der Struktu-
ren im letzten Jahrhundert. Die Gesellschaftskritik der drei Denker erweist sich
trotz einiger abstrahierbarer Allgemeinaussagen in sehr starkem Mafe als zeitge-
bunden. Die Kritik an gesellschaftlichen Institutionen muss daher immer vor dem
jeweiligen historischen Hintergrund betrachtet werden. Das sich aus diesen zum
Individuum existierenden Uberlegungen fiir die gesellschaftliche Ebene indirekt
ergebende Potential kann hier nicht addquat erldutert werden.

5.6.1.1 In Bezug auf das Individuum

In der Rezeptionsgeschichte der drei Denker sind die Potentiale ihre Werke bis-
lang nur vereinzelt explizit gewiirdigt worden (vgl. die in den vorherigen Kapi-
teln der Arbeit angefiihrten Bezugnahmen auf sie in den aktuellen Diskursen).
Was die benannten Gefahren betrifft, ldsst sich bezogen auf das Werk de Sades
feststellen, dass er deutlich die Negativseite des Prozesses aufzeigt — ohne dies
primér intendiert zu haben. Auf diesen Aspekt haben bereits Adorno und Hork-
heimer in der ,,Dialektik der Aufklarung® verwiesen, indem sie seinen Libertin
als Verkorperung des biirgerlichen Subjektes titulierten. Der de Sadesche Libertin
ist eine Personifizierung des entfesselten Individuums, das sich aus dem Zuende-
Denken der Postulate der Aufkldrung ergibt, oder auch eine Antizipation des von
den russischen Autoren Turgenjew und Dostojewski literarisierten Bildnis des
Verbrechers als Ausdruck des moralischen Nihilismus. Die de Sadeschen Liber-
tins stellen ein warnendes Beispiel fiir den Selbstverlust in einer Gesellschaft dar,
die ihre Grundlage verliert. Thr Streben nach einer Begrenzung — ausgedriickt in
der stetigen Suche nach dem letzten Verbrechen — miindet in einen Prozess der
Selbstzerstorung. Der de Sadesche Libertin findet keine Ruhe, weil er keine Basis
hat, die seine Existenz be- und abgrenzt. Diese Situation, an der er scheitert, stellt
die Schattenseite des existenzialistischen Postulats der Verdammung zum eigenen
Ich dar. Das Fehlen einer allgemeingiiltigen Norm, auf die sich das Individuum
bei seiner Selbstwerdung stiitzen kann, fiihrt in den Wahnsinn der de Sadeschen
Libertins. Das entfesselte Individuum droht, sich in ein selbstzerstorerisches zu
wandeln. Die Frage nach einer méglichen Basis fiir die Selbstsetzung wird nur
unzufriedenstellend beantwortet. Mit seinem Riickgriff auf die Natur, ein im ak-
tuellen Diskurs umstrittenes Topic, scheitert de Sade bereits in seiner Zeit. Auch
der Riickgriff auf die heidnischen Religionen zum Ubergang in eine freie Gesell-
schaft, die de Sade in seinem Exkurs ,,Frangais, encore un effort si vous voulez
étre républicains® thematisiert, erscheint lediglich als eine Notlosung. Der Weg
kann, wenn man das Werk de Sades und Nietzsches als Modell betrachtet, nur
iber eine Umwertung der Werte und eine neue Metaphysik fithren. Einen Ausweg
aus dem Dilemma benennen sie nicht, sondern modifizieren nur bereits existente

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

Grundlagen leicht. Dieser Prozess fiihrt notgedrungen in die niachste Sackgasse,
aus der sich Nietzsche sinnbildhaft mit der Erschaffung eines ,,Ubermenschen*
einen Ausweg suchte. De Sades Individuation kommt jener Verabsolutierung der
Individualitit durch eine unbedingte Individuation gleich, vor der Nietzsche in
seinem Werk vereinzelt warnte.

Eng verkniipft mit dieser Selbstsetzung ist die Feststellung der drei hier unter-
suchten Denker, dass der Akt der Individualisierung an einen personlichen Kraft-
akt des Individuums gebunden ist. Sowohl de Sade als auch Nietzsche vermitteln
indirekt, dass nicht alle Individuen geniigend innere Kraft besitzen und bereit sind,
sie hierfiir einzusetzen. Daraus erfolgt bei beiden eine soziale Hierarchisierung
der Individuen, die sich in ihrer jeweiligen ,,Moral“ oder in der Gegeniiberstellung
von ,,Masse“ und ,,Individuum® ausdriickt. Die soziale Hierarchisierung droht
dabei gegebenfalls bei einem Umschlagen in den Totalitarismus auch in eine ins-
titutionelle Ordnung tiberfiihrt zu werden. Stirners Betrachtung ist diesbeziiglich
wertneutral — er sieht jene Individuen lediglich als Besessene an und unterlésst
eine Unterscheidung der Individuen danach, ob sie sich fiir die ,,Eigner*“-Werdung
eignen oder nicht.

Der aktive Akt der Selbstbejahung setzt also ein Individuum voraus, das sich
als Selbst weitgehend gentigt und nicht den Halt in einer Ideologie — Ideologie im
weiteren Sinne — sucht. Bei Nietzsche, de Sade und Stirner kommt diese Kraft aus
dem Inneren des Individuums — in unterschiedlicher Gestalt und Benennung. Die
Frage, welche Herausforderungen damit die Individualisierung an das konkrete
Individuum stellt, nimmt daher einen hohen Stellenwert in ihrem Denken ein. Die
Titulierung als souverdnes oder als ,,autonomes® Individuum trifft den Kern ihrer
Uberzeugung sehr gut. In diesen Attributen liegt die geforderte Qualifizierung des
Individuums bereits vor. Dieser Frage hat sich auch der aktuelle Diskurs anzuneh-
men — unter den Aspekten, woher das Individuum die Kraft beziehen kann, welche
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen einen positiven Einfluss haben konnen,
und wie man zumindest die Folgen fiir jene abmildert, die diese Kraft aus wel-
chen Griinden auch immer nicht aufbringen konnen. Eine Thematisierung dieser
Aspekte findet bislang nur rudimentér statt, und es gibt noch keine befriedigenden
Losungsansétze.

Immer wieder spielt dabei aber auch die Einsamkeit eine wichtige Rolle, da
sie logisch aus der Vereinzelung folgt. Sie ist eng an den Aspekt der Kraft zur
Befreiung gebunden — und zeigt eine psychologische Ebene auf, die sich mit dem
bewussten Austritt aus der Masse bzw., in den Worten Nietzsches, der , Herde*
auftut, also dem Prozess der Individuation. De Sade und Nietzsche heroisieren
diese Einsamkeit als Bestandteil des Prozesses der Selbstbewusstwerdung. Nietz-
sche betrachtet das Ertragen der Einsambkeit als einen Akt der Stirke, der die Sou-
verdnitdt des Individuums ausmacht. Fiir den aktuellen Diskurs, in dem die zu-
nehmende Vereinsamung von Menschen als Problem wahrgenommen wird, stellt
dieser Aspekt neue Herausforderungen. Nietzsche folgend wire die Frage einer

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

355


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Umwertung der Einsamkeit anzustreben. Im Zusammenhang mit der Einsamkeit
steht auch die Isolation, die sich im engen Kontext damit herauskristallisiert. Die-
se Einsamkeit erscheint als eine Form der Selbstgentigsamkeit des Individuums.
Damit l4sst sie sich auch abstrakt als Vollendung der Individualitit lesen. Ebenso
ergibt sich daraus die Frage nach einer Neujustiierung der Erziehung, die nicht
mehr auf die Brechung des Eigenwillens des Kindes setzt, sondern seine freie
Entfaltung befordert. Dabei zeigen sich deutliche Uberschneidungen zu Ansit-
zen der Alternativ- und Antipiddagogik. Diese individuellen Aspekte haben auch
eklatante Auswirkungen auf die Gesellschaft als solche, die im folgenden Kapitel
Eingang finden.

5.6.1.2 In Bezug auf die Gesellschaft
In der Philosophie der drei Denker bricht die traditionelle Basis einer kollektiven
Identitét fiir eine Gemeinschaft vollstindig weg. Von einer klassisch-sozialwis-
senschaftlichen Perspektive aus ist nur schwer eine Gesellschaft denkbar, die sich
aus isolierten bzw. atomisierten Individuen zusammensetzt. Politikphilosophisch
assoziiert man damit in erster Linie Thomas Hobbes* Naturzustand vom ,,Kampf
aller gegen alle®, den viele Rezipienten in einer idealisierten Variante bei de Sade
wiedererkennen. Dieser fiihrt bei Hobbes zur Begriindung des ,,Leviathans®,
wohingegen die drei hier untersuchten Denker eine nicht-staatliche bzw. mini-
malstaatliche Organisationsstruktur préferieren. Der Wegfall von Normen und
der daraus folgende Nihilismus sind allerdings nicht per se als eine Negierung
menschlichen Zusammenlebens zu verstehen. Tatsdchlich zeigt de Sades Werk
streckenweise die Schwierigkeit, eine dauerhafte Gesellschaftsordnung auf einer
rein egoistisch-utilitaristischen Basis zu denken. Seine Gesellschaftsformationen
sind in der Regel lediglich kurzfristige Zweckgemeinschaften (im Fall der Réu-
berbanden) oder verlangen einen permanenten Revolutionszustand (im Fall seines
Staatsentwurfes ,,Francais, encore un effort si vous voulez étre républicains®). Sie
repréasentieren damit ein ausgefeilteres und modernisiertes Konzept vom Hobbe-
schen Urzustand, der fiir den Diskurs Anregungen aufzeigt. Erneut stellt sich somit
die Frage der Bindungsfihigkeit solcher Modelle gesellschaftlicher Organisation.
Der gesellschaftliche Zustand einer auf solchen Prinzipien beruhenden Ge-
sellschaft schlédgt bei de Sade mittelfristig in das Gegenteil um, in ein totalitéres
System, wie besonders in seinem Roman ,,Les cent vingt journées de Sodome*
deutlich wird. Er war sich dieser Gefahr durchaus bewusst, wie sich jenseits dieses
Romans an seiner Forderung nach einem Minimalstaat im Rahmen seines Verfas-
sungsentwurfes ,,Francais, encore un effort si vous voulez étre républicains® zeigt.
Es ist sein einziger Text, in dem er sich rudimentir {iber staatliche Institutionen
und die Organisation staatlicher Herrschaft dulert. Die Gefahr des Umschlagens
einer auf absoluter Freiheit des Individuums und kalter Rationalitdt beruhenden
Gesellschaftsutopie in ein totalitdres System wurde auch wiederholt in der Rezep-
tion angesprochen — sowohl von Adorno und Horkheimer als auch von Pier Paolo

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

Pasolini in dessen filmischer Adoption von ,,Les cent vingt journées de Sodome*.
Sie greifen auf ihn zuriick, um einen Erkldrungsansatz fiir das Aufkommen und
die politische Durchsetzungsfihigkeit des européischen Faschismus und Natio-
nalsozialismus zu finden. Im Gegensatz zu den aktuellen Diskursen, in denen die
Zuwendung zu totalitdren Ideologien vorrangig als eine Angstreaktion auf gesell-
schaftlichen Wandel diskutiert wird, verweist de Sade implizit auf eine strukturel-
le Gefahr dieses Umschlagens hin. Diesen Hinweis sollte die moderne Forschung
aufnehmen und durchdenken. Er verlangt vom Rezipienten, sich Gedanken tiber
Schutzmechanismen gegen ein Umschlagen des Systems zu iiberlegen bzw. die-
se Gefahr explizit zu reflektieren. Dies bringt die bereits im vorherigen Kapitel
aufgegriffene Problematik einer fehlenden Begrenzung des Individuums auf der
gesellschaftlichen Ebene. Auf beiden Ebenen ist die fehlende Begrenzung Thema,
die eine destruktive Auspriagung annimmt.

Stirner unterlésst hingegen eine Thematisierung der Gefahren ginzlich, und
auch Nietzsche duBert sich nur in Nebensitzen dazu. Beide Denker bieten dem-
nach fiir diese Ebene keine weiteren Erkenntnisse.

5.6.2 Benannte und auf die aktuelle Entwicklung
iibertragbare Potentiale

5.6.2.1 In Bezug auf das Individuum

Auf der individuellen Ebene lésst sich als erstes eine Haltung zum Individualisie-
rungsprozess herauslesen, die sich deutlich von der modernen Diskussion unter-
scheidet. Wiahrend in den aktuellen Diskursen die Atomisierung vorrangig als ein
Verlust behandelt wird, der sich in einer Reihe von negativ konnotierten Folgepro-
zessen und -erscheinungen manifestiert, findet sich bei den drei Denkern eine Be-
jahung dieses Prozesses, der mit einer Ubernahme von Verantwortung dafiir ein-
hergeht. Es geht ihnen um die bewusste Bejahung und BegriiBung eines solchen
Prozesses, mit dem sie eine Befreiung des Individuums aus seiner Entfremdung
und Unterjochung assoziieren. Der Prozess ist eine Voraussetzung fiir die Kons-
tituierung der eigenen Individualitit. Um die Potentiale fiir den aktuellen Diskurs
zu beleuchten, ist es daher notwendig, im ersten Schritt von der ausgewihlten
Personlichkeit zu abstrahieren, wie sie de Sade und Nietzsche beschreiben. Alle
drei Denker geben ein Authentizititsversprechen, d.h. sie propagieren und ide-
alisieren ein authentisches Individuum, das sich im Prozess der Befreiung vom
gesellschaftlichen Prozess selbst reflektiert und findet. Ihrer Philosophie ist eine
Uberwindung der gesellschaftlichen Entfremdung immanent, die auch im &ffent-
lichen Diskurs unterschwellig eine Rolle spielt. Damit entspricht ihrem Denken
die moderne Forderung nach Gewinnung der eigenen Authentizitit, wie sie auch
in den Medien prisent ist. Diese Uberwindung der Entfremdung ist bei ihnen in
erster Linie ein individueller Befreiungsakt, der mit der Losldsung von internali-
sierter Herrschaft und Kontrolle des Individuums einhergeht. Dies driickt sich bei

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

357


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

RADIKALE INDIVIDUALITAT

ihnen in der zentralen Positionierung ihrer Ideologiekritik aus. Sie radikalisieren
die in der Neuzeit idealisierte Form des miindigen und selbstbewussten Individu-
ums, welches sich auch im (Bildungs- und Erziehungs-)Ideal des ,,Staatsbiirgers*
wiederfindet, und zeigen seine Grenzen deutlich auf. Dem geht eine Beleuchtung
und Entlarvung gesellschaftlicher Herrschaftsformen in Form von Ideologien vo-
raus. Sie verbinden mit dem Akt der aktiven Aneignung der Individualitit eine
radikale Ideologiekritik, die sich besonders deutlich in der Auseinandersetzung
mit der Religion und der Moral dufert. Ubertragen lisst sich dieser reflektierende
Zug auch auf die gesellschaftlichen Bedingungen, im Rahmen derer er als Schutz-
funktion gegen totalitire Tendenzen fungiert.

Gekoppelt ist dies mit einer strikten Bejahung des eigenen Selbst und des Le-
bens als solchem, d.h. es findet sich in ihren Werken neben der aktiven Aneignung
der Welt zugleich eine Absage an eine religios motivierte Weltabgewandheit, eine
besondere Auspragung von ideologischer Entfremdung, die sie wiederum als ei-
nen Verlust von individueller Autonomie wahrnehmen.

In Zusammenhang mit der Fokussierung auf das Individuum steht auch die
Erkenntnis der Einzigartigkeit und der Heteronomie des Menschen. Diese Er-
kenntnis geht mit seiner Akzeptanz und Toleranz einher und steckt damit einen
Rahmen ab, in dem sich die Institutionen und gesellschaftlichen Strukturen be-
wegen konnen, ohne die Individualitit zu stark einzuschrianken. Es geht ihnen um
einen bewussten Austritt aus den gesellschaftlichen Abhéngigkeitsverhiltnissen,
der sich tiber eine Reflexion derselben ergibt.

Der von de Sade immer wieder herangezogene Naturbezug wire demnach fiir
ein modernes Konzept von Individualitit durch ein Aquivalent zu ersetzen, das dem
modernen Vokabular und philosophischen Erkenntnissen entspridche. Ebenso wie
die Frage nach dem individuellen Kern, einem das Werk der drei Denker verbin-
denden Ideal, verlangt dies einen Transfer auf den aktuellen Stand der Erkenntnis.

In diesem Kontext steht die Frage nach einem ethischen Pluralismus in den
Mittelpunkt. Die Gedanken der drei untersuchten Denker weisen in die Richtung
eines ethischen Pluralismus, der allerdings nicht néher erldutert wird. Der aktuelle
Diskurs kann dennoch von ihren Ansitzen profitieren, indem er das sozialwissen-
schaftliche Modell der drei Denker um diese Komponente erweitert.

De Sade, Stirner und und Nietzsche sehen in den daraus geschaffenen Spiel-
rdumen die Moglichkeit fiir das Individuum, die eigene Genialitdt zum Vorschein
zu bringen, die bei ihnen vorrangig als durch die Natur angelegt erscheint. Zu-
mindest Nietzsche verbindet dies auch mit positiven Auswirkungen auf die ge-
sellschaftliche Ebene. An ihrem MaBstab zur Bewertung der Gesellschaft, der
Freiheit des Individuums, zeigt sich auch ein weiterer Ankniipfungspunkt fiir den
aktuell vorherrschenden sozialwissenschaftlichen Diskurs, in dem ebenfalls die
Freiheit des Individuums zumindest teilweise Mafstab der Bewertung von Ge-
sellschaftsordnungen ist.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

Neben dem Authentizitdtsversprechen beinhaltet die Philosophie der drei auch
ein am Diesseits orientiertes Gliicksversprechen. Die Authentizitat ist fiir die drei
Denker an das Gliick des Individuums gebunden, wie es sich sehr drastisch in der
de Sadeschen Protagonistin Juliette wiederfindet. Dieses Authentizitétspostulat ist
eng mit ihrer Ideologiekritik gekoppelt. Es stellt das miindige, selbst-reflektierte
Individuum dem gesellschaftlich gepriagten Ideal eines ,,Staatsbiirgers* entgegen,
als Verkorperung eines gesellschaftsfahigen und weitgehend individuell ausdiffe-
renzierten Individuums entgegen .

Zugleich loten die drei Denker aber auch ein Stiick weit den gesellschaftlichen
Einfluss auf die Entstehung von Individualitdt aus. Der Stirnersche Eigner be-
weist, dass die Entwicklung der Individualitidt weder monokausal aus den gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen erklédrt werden kann, noch ausschlielich aus
den Anlagen des konkreten Individuums. Die Vielschichtigkeit des Konzeptes von
Individualitit kommt somit deutlich zum Tragen. Individualitit muss demnach in
einem niher am konkreten Beispiel auszulotenden Wechselverhiltnis von natur-
gegebenen Anlagen und gesellschaftlicher Beeinflussung gedacht werden. Hierbei
spielt die bereits thematisierte, weitreichende Ideologiekritik eine wichtige Rolle.
Es lasst sich die weiterfithrende Frage stellen, inwieweit eine ideologiefreie bzw.
-arme Bildung aussehen konnte, die den Idealen der drei Denker folgen wiirde.

Neben dem destruktiven Element in einer rein dionysischen Individualitits-
konstruktion, wie sie vor allem in der Darstellung der de Sadeschen Libertins zum
Vorschein tritt, thematisiert Stirner mit seinem Konzept der Eigenheit ein apolli-
nisches Konzept von Individualitit, welches in Verbindung mit dem dionysischen
—wie es Nietzsche bereits in der ,,Geburt der Tragddie* thematisiert — eine Weiter-
entwicklung verspricht. Darin zeigt sich gerade eine Besonderheit Nietzsches, der
diese beiden Konzepte, die in den Werken von Stirner und de Sade jeweils darge-
stellt werden, miteinander vereint. Aus dieser Vereinigung der beiden Prinzipien
lasst sich potentiell ein modernes Konzept fiir Individualitdt unter den aktuellen
Bedingungen herausziehen. Im Zusammendenken beider Konstruktionen werden
die jeweils tiber die Stringe schlagenden Facetten des dionysischen und die dro-
hende angepasste Selbstgeniigsamkeit des apollinischen Konzepts gegeneinander
gewichtet, so dass sie sich unter Umstidnden gegenseitig ausgleichen konnen und
sich eine radikale Individualitdt mit einem Schutzmechanismus vor der Verabso-
lutierung entwickeln kann. Thr Zusammenspiel ddmpft die Negativfolgen der ra-
dikalen Individualitét ab und vereinigt die hier positiv benannten Aspekte, die zu
einer qualitativ neuen Form der Individualitit fithren, die dem hier als Hilfsbegriff
eingefithrten Namen der ,,radikalen Individualitit® gerecht wird.

5.6.2.2 In Bezug auf die Gesellschaft

Bezogen auf die Gesellschaft ist der erste Aspekt die Thematisierung des Verhélt-
nisses vom Individuum zur Gesellschaft als einem konfliktgeladenen. Ausgehend
von dieser Wahrnehmung zeigen die untersuchten Denker die Reibungsflichen

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

359


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

RADIKALE INDIVIDUALITAT

auf. Sie beweisen dabei eine sehr sensible Haltung gegeniiber der Internalisie-
rung von Herrschaftsstrukturen — besonders Stirner, der weitaus konsequenter
als Nietzsche mit dem Hammer philosophiert. Daneben ist es aber auch die Be-
schrankung des Individuums durch gesellschaftliche Normen, die eine Entfaltung
verhindert und somit zu einer Konfliktsituation fiihrt, was vor allem von de Sade
redundant dem Leser vor Augen gehalten wird. Der von den drei Denkern geprég-
te Begriff des Verbrechens ist somit der Ausdruck der Verteidigung und Selbst-
behauptung des Individuums gegeniiber den Normen. Er liee sich auf aktuelle
gesellschaftliche Verhiltnisse bezogen als ein Regel- oder Normenbruch sehen,
der sich aus ethischen oder moralischen Differenzen zwischen einem Individu-
um und seinem gesellschaftlichen Umfeld lesen — sofern dieser Regelbruch aus
einer authentischen Haltung des Individuums erwéchst, die auf einer individual-
ethischen oder utilitaristischen Haltung beruht. Dieser Normenbruch kann somit
auch als Katalysator fiir gesellschaftliche Prozesse betrachtet werden. Gekoppelt
ist er mit der Entfaltung des Individuums, die im Sinne Nietzsches ebenfalls eine
Voraussetzung fiir die gesellschaftliche Entwicklung darstellt. Die Emporung und
das Aufbegehren bilden somit auch gleichzeitig einen Gradmesser fiir die Ge-
sellschaft bzw. gegebenenfalls ein Korrektiv gegeniiber einer wachsenden gesell-
schaftlichen Ubermacht, die das konkrete Individuum einzuschrinken droht.

Auf der Grundlage ihrer Gedankenginge zum Individuum und seinen Konflik-
ten mit der Gesellschaft stellen de Sade und Max Stirner Uberlegungen zu einer
alternativen Grundlage von gesellschaftlicher Interaktion an. Die Basis hierfiir
sehen sie in einem utilitaristischen Egoismus, der aus der Natur der Sache heraus
weniger als andere metaphysische Normen zu einer Einschridnkung des Individu-
ums und seiner Bediirfnisse fithren soll. Mit diesem bewufiten Egoismus geht ein
Schutz vor Totalitarismus einher, der sich sowohl aus der Ideologiekritik als auch
aus dem apollinischen Konzept der Selbstbegrenzung ergibt. Dieser Egoismus, in
seiner wertneutralen bis positiv konnotierten Verwendung von den drei Denkern,
wird zur Basis einer gesellschaftlichen Neuordnung. Sie verfligt implizit tiber ei-
nen generalisierenden metaphysischen Anspruch, der von den drei Denkern nicht
weiter hinterfragt wird.

5.6.3 Alternativen der gesellschaftlichen Organisation

Ausgehend von der Darstellung souverdner und autonomer Individualitdt sowie
der Wahrnehmung des Verhiltnisses vom Individuum zur Gesellschaft erscheint
die Abbildung eines reprisentativen Gesellschaftsmodells fiir die drei Denker als
kontraproduktiv. Es wiirde ebenso wie totalitdre Gesellschaftsmodelle zu einer
Unterdriickung und Einschrénkung des individuellen Handlungsrahmens fiihren,
wie dies bereits in bestehenden Ordnungsmodellen der Fall ist. Stattdessen l4sst
sich eine klare Bejahung partizipatorischer Elemente herauslesen, die sich am
ehesten mit anarchistischen oder direktdemokratischen Vorstellungen in Einklang

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINORDNUNG UND UBERTRAGUNG DER ERGEBNISSE AUF DEN AKTUELLEN DISKURS

bringen lieBen. (Dies bedeutet nicht, dass ich aufbauend auf meinen Ergebnissen
die drei Denker zu Anarchisten verklidren will, wovon sie alle drei, trotz einzelner
Uberschneidungen bezogen auf die Betonung individueller Freiheit, weit entfernt
sind.) Sowohl fiir Stirner als auch fiir de Sade muss eine alternative Gesellschafts-
organisation auf einer fluiden Grundlage basieren, die sich aus der individuellen
Interessenlage der in ihr organisierten Individuen und ihrer stdndigen Verschie-
bung ergibt. Statische Gesellschaftszustinde werden als unvereinbar mit der Indi-
vidualitdt betrachtet. Wie man einen solchen statischen Zustand verhindern kann,
bleibt allerdings weitgehend unbeantwortet. Diesbeziiglich wire es notig, die Er-
fahrungen der (neuen) sozialen Bewegungen mit den Konzepten von Stirner und
de Sade abzugleichen.

De Sade présentiert als Idee einen nicht niher definierter Minimalstaat, Stir-
ner hingegen betrachtet den Staat per se als unvereinbar mit Individualitit. Der
de Sadesche Minimalstaat ldsst sich auch als ein notwendiges Stadium fiir den
Ubergang zu einer freien Gesellschaft lesen. Einzelne Bemerkungen in seinem
Exkurs ,,Francais, encore un effort si vous voulez étre républicains® legen diese
Lesart nahe.

Wenn die drei untersuchten Denker das Verhéltnis vom Individuum zur Ge-
sellschaft als Konflikt betrachten, geht es ihnen dennoch nicht um die Préferenz
fur eine atomisierte Gesellschaft, sondern um eine Bestandsanalyse der zeitgends-
sischen Gesellschaftsordnung — die in vielen Einzelheiten auch auf die heutige
Gesellschaft tibertragbar ist. Diese Bestandsanalyse darf man nicht mit einer ge-
nerellen Ablehnung von Gesellschaft verwechseln. Auch der de Sadesche Liber-
tin und der Stirnersche Eigner suchen Formen von Gesellschaft. Diese ist jedoch
zweckgebunden und zeitlich begrenzt.

Der dem aktuellen Diskurs entgegenstehende Aspekt der drei Denker ist derje-
nige einer Basis fiir ein gesellschaftliches Leben. Keine Staatsangehorigkeit, kein
Grundgesetz, keine Religion oder gemeinsame Sprache wiirden sie als Grundlage
gesellschaftlichen Lebens akzeptieren. Statt auf ein von auflen oktroyiertes Ideal
baut ihr Konzept von Gesellschaft auf dem wertneutral verwendeten Begriff des
(utilitaristischen) Egoismus auf. Dieser ist nicht mit einem a-sozialen Egoismus
zu verwechseln, eine Gleichsetzung, vor der Stirner bereits in der Erwiderung an
seine Rezensenten warnte. Vielmehr erméglicht diese Basis die Herauskristallisie-
rung eines gesellschaftlichen Pluralismus mit einer individual-ethischen Kompo-
nente. Abstrakt ldsst sich hier ein Austausch des Prinzips erkennen, auf dem Ge-
sellschaft aufgebaut ist: an dieStelle eriner metaphysisch begriindeten Grundlage
der Gesellschaft tritt ein auf der Niitzlichkeitserwigung und eigenen ethischen
Grundlagen eines freien und autonomen Individuums beruhendes Konzept. Dabei
wird im Gegensatz zum klassischen Liberalismus aber nicht unbedingt ein rein
6konomisch ausgerichtetes Wesen darunter verstanden, sondern ein durchaus ge-
sellschaftsbezogenes Individuum.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

361


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Die idealisierte Gesellschaft sehen D. A. F. de Sade und Max Stirner in einer
Aufwertung von partizipatorischen Elementen in Form von Biirgerinitiativen im
idealisierten Sinne und freien Vereinbarungen. Ausgehend von dieser Uberlegung
wire das idealisierte Gesellschaftsbild das einer anarchistischen bzw. direktde-
mokratischen Gesellschaftsordnung, die sich in einem fluiden System ausdriickt,
das auf freien Vereinbarungen beruht. Dieses Ideal kann als ein Richtwert fiir den
aktuellen Diskurs angesehen werden — auch wenn es zum gegebenen Zeitpunkt
utopisch wire, eine solche Ordnung einzufiihren.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Fazit und Ausblick

Die gesonderte Untersuchung der Individualitdtskonzepte aller drei Denker hat

die Radikalitét ihrer jeweiligen Individualitatsphilosophie zu Tage gefordert, aber

auch deren Grenzen und blinde Flecken aufgezeigt. Durch ihren konfrontativen

Vergleich unter Abstraktion der dargelegten Ausdifferenzierungen konnte ich die-

ses Konzept grob unter folgenden Aspekten bestimmen:

« Prozess der Selbsterkenntnis und -reflexion sowie Uberwindung der Entfrem-
dung,

« Prozess der Selbstsetzung und Selbstgesetzgebung, die an eine individualis-
tische Ethik gebunden ist,

- Entfaltung der eigenen Individualitdt und Riickbindung an die gesellschaftli-
che Umwelt auf der Ebene der Interaktion.

Diese Untersuchung war im ersten Schritt der Arbeit notwendig, um sowohl die
These des Fehlens eines Individualitétsbegriffs (bezogen auf Stirner und Nietz-
sche) zu widerlegen, als auch um die jeweiligen Spezifika zum Vorschein zu brin-
gen. Im Zuge dessen konnte ich auch einige verbreitete Irrtimer der Forschung
ausrdumen und innere Zusammenhidnge im Werk der drei Denker aufzeigen.
Dabei hat sich auch herauskristallisiert, dass bezogen auf die bisher existierende
Sekundérliteratur zur Konstruktion der Individualitit, dem Konzept des Individu-
alismus und der Bedeutung der drei Denker fiir aktuelle sozialwissenschaftliche
Diskurse, ein qualitativer und quantitativer Mangel vorherrscht. Trotz der zentra-
len Bedeutung des Individuums fiir die Philosophie der drei Denker lieBen sich
keine adidquaten Texte fiir die Untersuchung finden, so dass der Schwerpunkt der
Arbeit sich auf eine Untersuchung des Individualititskonzepts der drei und des
sich daraus ableitenden Individualismus verschoben hat.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

RADIKALE INDIVIDUALITAT

In der Untersuchung der Forschung zu den drei Denkern hat sich allerdings auch
herausgestellt, dass bestehende Ergebnisse nicht ausreichend zur Kenntnis genom-
men bzw. nicht zusammengefiigt wurden. Am préagnantesten in dieser Hinsicht
erscheinen die fehlende Untersuchung des Individualitétsgedankens bei allen drei
Denkern sowie die Unzulénglichkeiten bei der Analyse einzelner, hierfiir maf3geb-
licher Komponenten, die ich im Rahmen der Arbeit nicht in der eigentlich erfor-
derlichen Tiefe erkunden konnte. Dies betrifft beispielsweise den Naturbegriff bei
de Sade und Nietzsches Goethe-Rezeption im Kontext seines Gesamtwerks unter
Beriicksichtigung des Personlichkeitsideals. Sie konnten dazu beitragen, einzelne
Facetten konkreter zu gewichten.

Sowohl die gewidhlten Methodiken, wiewohl sie in der Rezeption umstritten
sind, als auch die der Analyse zugrunde liegende Literatur haben sich als niitz-
lich erwiesen. In ihnen finden sich wesentliche Aspekte dessen wieder, was es zu
untersuchen galt. Ebenso hat die Verwendung einzelner, wenig in der Forschung
berticksichtigter Texte wie z.B. der Artikel ,,Stirners Recensenten® dazu beigetra-
gen, hiufig missverstandene Werke in einem anderen Licht zu lesen und einzelne
Begriffe wie den des Eigners stédrker fokussieren zu konnen. Die Hermeneutik hat
sich als fiir die Untersuchung geeignete Methodik herausgestellt. Ebenso verhielt
es sich mit dem Vergleich, der es ermoglicht hat, die blinden Flecken zu beleuch-
ten und die Konturen zu schérfen. Nichtsdestotrotz musste ich in der Untersu-
chung stellenweise auf weitere Texte der Autoren zuriickgreifen. Einschriankend
ist noch zu bemerken, dass der augenscheinliche Bruch im Denken de Sades, der
sich in der ,,Nouvelle Justine* und der ,,Histoire de Juliette* abbildet, nicht seiner
Brisanz entsprechend gewiirdigt werden konnte.

Der konfrontative Vergleich mit Nietzsche hat sich als sinnvoll erwiesen.
Neben den Ubereinstimmungen im Denken der drei Philosophen, die den Kern
dessen bilden, was ich unter dem Terminus ,,radikale Individualitit verstehe,
konnte ich auch zeigen, welche Ausdrucksformen einzelne seiner Ideen anneh-
men konnten. Bezogen auf das apollinische und das dionysische Prinzip, die ich
partiell sogar in extremer Auspridgung bei Stirner und de Sade wiedergefunden
habe, wird dies deutlich. Weiterhin lieBen sich daraus Schliisse ziehen beziiglich
der Grenzen und blinder Flecken seiner Philosophie. Dariiber hinaus haben sich
neue Erkenntnisse zu Uberschneidungen von Nietzsches Philosophie mit der von
de Sade und Stirner ergeben. Diese sprechen gegen eine solche Antizipation und
haben einzelne blinde Flecken in der Untersuchung der Frage sichtbar gemacht —
vor allem die Einbeziehung anderer maf3geblicher Einfliisse auf das Nietzscheani-
sche Denken. Diese konnten nicht im vollstindigen Umfang durchgefiihrt werden
und verweisen somit auf noch zu bearbeitende Forschungsfelder. Unter diesen
Umstidnden konnte ich damit auch ein Stiick weit den Beweis erbringen, dass sich
eine akademische Auseinandersetzung mit der Philosophie Max Stirners und D.
A. F. de Sades lohnt - sowohl auf einer rein geisteswissenschaftlichen Ebene als
auch bezogen auf die Sozialwissenschaften.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT UND AUSBLICK

Auf dieser Grundlage konnte das Verstidndnis von Individualismus der drei Denker
Kontur gewinnen. Die Potentiale ihrer Uberlegungen konnten auf der abstrakten
Ebene, die es als gemeinsame Basis auszuloten galt, fiir eine Ubertragung auf die
aktuellen Diskurse nur angedeutet werden. Die Vielschichtigkeit und Komplexi-
tat dieser sowie das Fehlen von Grundlagenforschungen tiber die entsprechenden
philosophischen Annahmen der drei Denker haben diese Gewichtung bewirkt. Ich
konnte nachweisen, dass es in der Philosophie der drei Denker markante Uber-
schneidungen mit den aktuellen Diskursen gibt, die eine Rezeption ihrer Philo-
sophie flir die Diskurse fruchtbar erscheinen lassen. Vor allem auf der Ebene der
Konstituierung des Individuums postulierten die drei behandelten Denker eine
Reihe von Potentialen und Anforderungen, die fiir den aktuellen Diskurs nutzbrin-
gend erscheinen. Ein weiteres Verfolgen dieser hier lediglich skizzierten Strange
muss somit im Rahmen weiterfithrender Untersuchungen geschehen. Hierfiir kann
diese Arbeit lediglich als Impulsgeber und Grundlage dienen.

Die Arbeit hat damit insgesamt ein weites Forschungsfeld aufgetan, das einer
weiteren Bearbeitung harrt. Neben der bereits erwihnten Frage nach einer An-
wendung der theoretischen Ergebnisse auf einzelne sozialwissenschaftliche Prob-
lemstellungen gehoren zu diesem Forschungsfeld auch die Untersuchung einzel-
ner Rezeptionslinien, die ndhere Untersuchung einzelner Facetten der Philosophie
der drei Denker sowie die Kombination einzelner Ergebnisse zu einem kompak-
ten Bild einzelner Entwicklungslinien im Denken der behandelten Autoren. Be-
sonders bemerkbar macht sich z.B. das Fehlen einer umfassenden Untersuchung
iber den Wandel von Nietzsches Bild des souverdnen Individuums oder seiner
Ubernahme von Aspekten des Genie-Begriffs von Goethe. Auch beziiglich Stir-
ners Schleiermacher-Rezeption oder des Wandels der d‘Holbach-Rezeption bei
de Sade sind eine ganze Reihe von Forschungsfragen offen, welche die in dieser
Arbeit gewonnen Ergebnisse weiter qualifizieren kénnten. In diesem Sinn kann
der vorliegenden Arbeit eher der Charakter einer Pioniertitigkeit zugeschrieben
werden als der einer Analyse, die das Forschungsfeld addquat abdecken wiirde.
Sie hat einen ersten Einstieg geboten in die Relevanz des inhaltlichen Gehalts der
Werke der drei Denker fiir die aktuell laufenden sozialwissenschaftlichen Diskur-
se. Implizit ist somit aber auch der Beleg erbracht worden, dass sowohl das Werk
de Sades als auch das Stirners in die politik-philosophische Grundlagenforschung
sinnvoll integriert werden kénnen. Damit konnte ich die Position untermauern,
dass ihre Literatur und Philosophie zur Fundierung und Unterstiitzung sozialwis-
senschaftlicher Forschung einen wichtigen Beitrag leisten kann. Es haben sich
dabei auch Forschungsfelder fiir angrenzende Fachdisziplinen wie z.B. die Pada-
gogik oder die Sozialpsychologie ergeben.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

365


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Quellen- und Literaturverzeichnis

7.1 VERWENDETE QUELLEN

Edward, G. [d.i.: Max Stirner?]: Die philosophischen Reaktionire, in: Max
Stirner’s Kleinere Schriften und seine Entgegnungen auf die Kritik seines
Werkes ,,Der Einzige und sein Eigenthum® aus den Jahren 1842-1848, heraus-
gegeben von John Henry Mackay, zweite, durchgesehene und sehr vermehrte
Auflage, Berlin 1914, S. 401-414.

Nietzsche, Friedrich: Samtliche Briefe. Kritische Studienausgabe, 8 Bénde, her-
ausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/Miinchen 1986.

Ders.: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe, 15 Bénde, herausgegeben von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/Miinchen 1980.

Ders.: Ueber die dramatischen Dichtungen Byrons, in: ders.: Jugendschriften
1861-1864, herausgegeben von Hans Joachim Mette, Miinchen 1994, S. 9-15.

Ders.: Werke, herausgegeben von Karl Schlechta. Mit der Biographie von Curt
Paul Janz, Miinchen o.J. (CD-Rom).

de Sade, Marquis: (Euvres Completes du Marquis de Sade, edit. par Annie Le
Brun et Jean-Jacques Pauvert, 16 Tomes, Paris 1986-1991.

Ders.: Correspondance 1759-1814, (Euvres Completes, edit. par Gilbert Lely,
Tome 12, Paris 1967.

Ders.: Lettre du Marquis de Sade a Renée Pelagie [fin novembre 1783], in: Cor-
respondances du Marquis de Sade et ses proches enrichies de documents notes
et commentaire, Tome 18, edit. par Alice M. Laborde, Geneve 2007, S. 188-
190.

Ders.: (Euvres, edit. par Michel Delon, 3 Tomes, Paris 1990-1998.

Stirner, Max: Uber B. Bauers ,Posaune des jiingsten Gerichts‘, Max Stirner: Pa-
rerga — Kritik — Repliken, herausgegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg 1986,
S. 59-74.

Ders.: Der Einzige und sein Eigentum, Stuttgart 1991.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Ders.: Der Einzige und sein Eigentum. Ausfiihrlich kommentierte Studienausga-
be, herausgegeben von Bernd Kast, Freiburg/Miinchen 2009.

Ders.: Kunst und Religion, in: Max Stirner: Parerga — Kritik — Repliken, heraus-
gegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg 1986, S. 99-110.

Ders.: Recensenten Stirners, in: Recensenten Stirners — Kritik und Antikritik. Mit
einer Einleitung von Bernd Kast, herausgegeben von Kurt W. Fleming, Leip-
zig 2003.

Ders.: Uber ,,Die Mysterien von Paris“ (Eugéne Sue), in: Max Stirner: Parerga
— Kritik — Repliken, herausgegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg 1986, S.
127-146.

Ders.: Das unwahre Prinzip unserer Erziehung, in: Max Stirner: Parerga — Kritik
— Repliken, herausgegeben von Bernd A. Laska, Niirnberg 1986, S. 75-98.

7.2 VERWENDETE LITERATUR

Abels, Heinz (2006): Identitit, Wiesbaden.

Acampora, Christa Davis (2006): On sovereignity and overhumanity. Why It
matters How We Read Nietzsche’s Genealogy 1I: 2, in: dies. (Ed.): On the
Genealogy of Morals. Critical Essays, Lanham/Boulder/New York u.a. 2006,
S. 147-161.

Adler, Georg (1907): Stirners anarchistische Sozialtheorie, in: ders. (Hrsg.):
Festgaben fiir Wilhelm Lexis zum 70. Geburtstag, Jena 1907, S. 3-46.

Adler, Max (2001): Max Stirner, in: Max Adler und Pierre Ramus: Widerreden.
Beitrdge zur Sozialtheorie Max Stirners, Leipzig, S. 1-62.

Adorno, Theodor/Horkheimer, Max (2000): Dialektik der Aufkldrung. Philoso-
phische Fragmente, Frankfurt/M..

Ahrens, Jorn (2005): Freedom and Sovereignity. A fatal relationship outlined
with Jean-Luc Nancy and Marquis de Sade, in: Law and Critique, Vol. 16, Nr.
3, Dordrecht 2005, S. 301-313.

Airaksinen, Timo (1991): Of Glamor, Sex and De Sade, New Hamsphire.

Aischylos (1844): Der gefesselte Prometheus. Griechisch und deutsch. Mit Ein-
leitung, Anmerkungen und dem Gel6sten Prometheus von G. F. Schoemann,
Greifswald.

Anacker, Ulrich (1974): Natur und Intersubjektivitit. Elemente zu einer Theorie
der Aufkldrung, Frankfurt/M..

Andler, Charles (1958): Nietzsche sa vie et sa pensée, Tome I: Les précurseurs de
Nietzsche. La jeunesse de Nietzsche, Paris.

Andolfi, Ferrucio (2008): Stirners Einflul auf und die Kritik an Ludwig Feuer-
bach, in: Der Einzige. Jahrbuch der Max Stirner Gesellschaft, Band 1: Zur
Aktualitdt der Philosophie Max Stirners, herausgegeben von Bernd Kast und
Geert-Lueke Lueken, Leipzig 2008, S. 41-56.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Aristoteles (1968): Metaphysik, Reinbek bei Hamburg.

Arvon, Henri (1954): Max Stirner: Aux sources de ’existentialisme, Paris.

Ders. (1957): Ludwig Feuerbach ou La transformation du sacré, Paris.

Awxentief, Nicolaus (1905): Kultur-ethisches Ideal Nietzsches. Darstellung und
Kritik, Halle (Inaugural-Dissertation).

Baasner, Rainer (1996): Methoden und Modelle der Literaturwissenschaft. Eine
Einfiihrung, Berlin.

Barbaric, Damir (1992): Dionysos gegen den Gekreuzigten, in: Mihailo Djuric
und Josef Simon (Hrsg.): Nietzsche und Hegel, Wiirzburg, S. 79-89.

Barrack, Charles M. (1974): Nietzsche’s Dionysus and Apollon: Gods in Tran-
sition, in: Nietzsche-Studien, Band 3, herausgegeben von Mazzino Montinari,
Wolfgang Miiller-Lauter und Heinz Wenzel, Berlin/New York 1974, S. 115-
129.

Barthes, Roland (1971): Sade][.] Fourier[.] Loyola, Paris.

Basch, Victor (1904): L’individualisme anarchiste, Paris.

Bataille, Georges (1979): La Littérature et le Mal, in: ders.: (Euvres Complétes,
Tome IX, Paris, S. 171-316.

Ders. (1987): L’Erotisme, in. ders.: Euvres Completes, Tome X, Paris, S. 7-270.

Bauman, Zygmunt (2001): The individualized society, Cambridge.

Beck (1983): Jenseits von Stand und Klasse?, in. Soziale Ungleichheiten, Son-
derband 2 von ,,Soziale Welt“, herausgegeben von R. Kreckel, Gottingen
1983, S. 35-74.

Ders. (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne,
Frankfurt/M..

Ders. (1993): Die Erfindung des Politischen, Frankfurt/M..

Ders. (1997a): Ursprung als Utopie: Politische Freiheit als Sinnquelle der Moder-
ne, in: ders. (Hrsg.): Kinder der Freiheit, Frankfurt/M. 1997, S. 382-402.

Ders. (1997b): Was ist Globalisierung? Irrtiimer des Gobalismus, Frankfurt/M..

Ders./Willms, Johannes (2000): Freiheit oder Kapitalismus, Frankfurt/M..

Behler, Ernst (1983): Die Auffassung des Dionysischen durch die Briider Schle-
gel und Friedrich Nietzsche, in: Nietzsche-Studien, Band 12, herausgegeben
von Ernst Behler, Mazzino Montinari, Wolfgang Miiller-Lauter und Heinz
Wenzel, Berlin/New York 1983, S. 335-354.

Bennholdt-Thomsen, Anke (1974): Nietzsches ALSO SPRACH ZARATHUST
RA als literarisches Phianomen. Eine Revision, Frankfurt/M..

Benz, Ernst (1961): Das Bild des Ubermenschen in der europiischen Geistesge-
schichte, in: ders. (Hrsg.): Der Ubermensch. Eine Diskussion, Ziirich/Stutt-
gart, S. 19-162.

Berlin, Isaiah 1997: Zwei Freiheitsbegriffe, in: Julian Nida-Riimelin und Wil-
helm Vossenkuhl (Hrsg.): Ethische und politische Freiheit, Berlin/New York,
S. 129-179.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

369


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Betti, Emilio (1954): Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre, in:
Wolfgang Kunkel und Julius Wolff (Hrsg.): Festschrift fiir Ernst Rabel, Band
II: Geschichte der antiken Rechte und allgemeinen Rechtslehre, Tiibingen, S.
79-168.

Ders. (1967): Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaf-
ten, Tiibingen.

Blittler, Sidonia (1995): Der Pobel, die Frauen etc.. Die Massen in der politi-
schen Philosophie des 19. Jahrhunderts, Berlin (Zugl.: Univ.-Diss., Ziirich
1994).

Blanc, Olivier (1997): Les Libertines. Plaisier et liberté au temps des Lumicéres,
Paris.

Blanchot, Maurice (1986): Sade et Restif de la Bretonne, Paris.

Bloch, Iwan [d.i.: Eugen Diihren] (1904): Neue Forschungen iiber den Marquis
de Sade und seine Zeit, Berlin.

Ders. (1970): Der Marquis de Sade und seine Zeit. Ein Beitrag zur Kultur- und
Sittengeschichte des 18. Jahrhunderts, Hanau/M..

Borchmeyer, Dieter (2009): Décadence, in: Nietzsche-Lexikon, herausgegeben
von Christian Niemeyer, Darmstadt 2009, S. 65-67.

Borel, Vincent (2005): Libertinage, in: Dictionnaire de la pornographie, edit. par
Philippe di Folco, Paris 2005, S. 260-262.

Borneman, Ernest (1969): Sexual-Lexikon. Handbuch der Liebe und Sexualitit,
Frankfurt/M./Wien/Zirich.

Borsche, T. (1976): Individuum/Individualitit, in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Band
4: 1-K, Basel/Stuttgart, S. 300-323.

Breton, André (1966): Anthologie de I’humour noir, Paris.

Brobjer, Thomas H. (2005): Sources and Influences on Nietzsche’s The Birth of
Tragedy, in: Nietzsche-Studien, Band 34, herausgegeben von Giiner Abel,
Josef Simon und Werner Stegmaier, Berlin/New York 2005, S. 278-299.

Brockhaus. Die Enzyklopédie in 24 Binden, Band 13, Leipzig/Mannheim 1998.

Bruckner, Pascal (1975): Charles Fourier, Paris.

Le Brun, Annie (1989): Le secret de Juliette. Entretien avec Jean-Luc Moreau,
in: dies.: Sade, aller et détours, Plon, S. 17-52.

Bucher, Rainer (1986): Nietzsches Mensch und Nietzsches Gott. Das Spatwerk
als philosophisch-theologisches Programm, Frankfurt/M..

Burckhardt, Jacob (2000): Weltgeschichtliche Betrachtungen, in. ders.: Jacob
Burckhardt Werke. Kritische Gesamtausgabe, Band 10, herausgegeben von
der Jacob Burckhard-Stiftung, Miinchen/Basel, S. 354-540.

Ders. (2006): Geschichte der Renaissance in Italien, in: ders.: Jacob Burckhardt
Werke. Kritische Gesamtausgabe, Band 16, herausgegeben von der Jacob
Burckhardt-Stiftung, Miinchen/Basel, S. 4-260.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Burger, Rudolf (2007): Nihilistische Ethik, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir
europdisches Denken, Heft 2, 61. Jg., Stuttgart, S. 111-122.

Camus, Albert (1951): L’homme révolté, Paris.

Carter, Angela (1979): The Sadeian Woman. An exercise in cultural history, Lon-
don.

Carus, Paul (1914): Nietzsche and other exponents of individualism, Chicago/
London.

Cherasse, Jean A./Guicheney, G. (1976): Sade Liberte. J’écris ton nom. Préface
de Xavier de Sade, Paris 1976.

Clegg, Jerry S. (1994): On Genius. Affirmation and Denial from Schopenhauer
to Wittgenstein, New York.

Colli, Giorgio (1980): Nach Nietzsche, Frankfurt/M..

Conway, Daniel W. (1989): Overcoming the Ubermensch: Nietzsche’s Revalu-
ation of Values, in: Journal of British Society for Phenomenology, Vol. 20, No.
3, 18. Jg., Oktober 1989, Manchester, S. 211-224.

Corall, Niklas (2007): ,,Unwilzbar ist der Stein ,es war‘: ewig miissen auch alle
Strafen sein!“. Nietzsches Auslegung des Monotheismus als Rache am Leben,
in: Nietzscheforschung, Band 14: Nietzsche und Europa — Nietzsche in Euro-
pa, herausgegeben von Volker Gerhardt und Renate Reschke, Berlin 2007, S.
193-202.

Corcuff, Philippe (2003): La Question individualiste, Latresne.

Crittenden, Jack (1992): Beyond Individualism. Reconstituting the Liberal Self,
Oxford/New York.

Van Crugten-André, Valérie (1997): Le roman du Libertinage 1782-1815. Re-
découverte et réhabilitation, Genéve.

Cusset, Catherine (1993): Julictte oder die Leidenschaft der Vulkane, in: De
Sade: Justine und Juliette, Band IV, herausgegeben und iibersetzt von Stefan
Zweifel und Michael Pfister, Miinchen, S. 327-346.

Cuypers, Wilhelm (1937): Max Stirner als Philosoph, Wiirzburg (Inaugural-
Dissertation).

Darwin, Charles (1988): The Origin of Species, The Works of Charles Darwin,
Vol. 16, London.

Dawes, C. R. (1927): The Marquis de Sade. His life and his Works, London.

Debrun, Jean (1977): Quand Sade récrit Fréret, Voltaire et d’Holbach, in:
Obliques, Nr. 12/13: Sade, edit. par Michel Camus, 5. Jg., Nyons 1977, S.
263-266.

Decher, Friedhelm (1985): Nietzsches Metaphysik in der ,,Geburt der Tragodie*
im Verhéltnis zur Philosophie Schopenhauers, in: Nietzsche-Studien, Band
14, herausgegeben von Ernst Behler, Mazzino Montinari, Wolfgang Miiller-
Lauter und Heinz Wenzel, Berlin/New York 1985, S. 110-125.

Delon, Michael (1992): Débauche, libertinage, in: Handbuch politisch-sozialer

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

371


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Grundbegriffe in Frankreich, Heft 13, herausgegeben von Rolf Reichardt und
Hans-Jiirgen Lusebrink, Miinchen, S. 7-46.

Ders. (2000): Le savoir-vivre libertin, Paris.

Ders. (2004): Le tremblement de 1’identité, in: Sade en toutes lettres. Autour
d’Aline et Valcour, edit. par Michael Delon, Paris, S. 60-69.

Descartes, René (1986): Description du corps humain, in: ders.: (Euvres de Des-
cartes, Tome XI, publiées par Charles Adam et Paul Tommy, Paris 1986, S.
219-292.

Dieckmann, Bernhard (1981): Lektiire zu de Sade, in: Bernhard Dieckmann und
Francgois Pescatore (Hrsg.): Lektiire zu de Sade, Frankfurt/M./Basel, S. 243-
256.

Diethe, Carol (2001): Nietzsches Schwester und Der Wille zur Macht. Bio-
grafie der Elisabeth Forster Nietzsche, Wien.

Dilthey, W. (1958): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften, in: ders.: Gesammelte Schriften, Band VII, herausgege-
ben von Bernhard Groethuysen, Gottingen/Stuttgart.

Ders. (1959): Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundle-
gung fiir das Studium der Gesellschaft und der Geschichte, Gesammelte
Schriften Band I, herausgegeben von Bernhard Groethuysen, Gottingen/
Stuttgart.

Ders. (1970): Schleiermachers Leben, in: ders.: Gesammelte Werke, Band
XIII, herausgegeben von von Martin Redeker, Gottingen/Stuttgart.

Ders. (1974): Die Jugendgeschichte Hegels, in: ders.: Gesammelte Schriften,
Band I'V: Die Jugendgeschichte Hegels und andere Abhandlungen zur Ge-
schichte des deutschen Idealismus, herausgeben von Hermann Nohl, 5. un-
verdnderte Auflage, Stuttgart/Gottingen, S. 5-190.

Ders. (1979a): Beitrige zum Studium der Individualitét, in: ders.: Gesammelte
Schriften, Band V, herausgegeben von Georg Misch, Géttingen/Stuttgart, S.
241-302

Ders. (1979b): Die Entstehung der Hermeneutik, in: ders.: Gesammelte Schrif-
ten, Band V, herausgegeben von Georg Misch, Gottingen/Stuttgart, S. 317-
331.

Ders. (1979c¢): Ideen iiber eine beschreibende und vergleichende Psychologie,
in.: ders.: Gesammelte Schriften, Band V, herausgegeben von Georg Misch,
Gottingen/Stuttgart, S. 139-240.

Domenech, Jacques (1989): L’Ethique des Lumiéres. Les fondements de la mo-
rale dans la philosophie frangaise du XVIlIle Siecle, Paris.

Dostojewski, Fjodre (1986): Die Damonen, Miinchen.

Ders. (1996): Die Briider Karamasoff, Miinchen/Ziirich.

Ders. (2001): Schuld und Siihne, Diisseldorf/Ziirich.

Drach, Albert (1974): In Sachen Sade. Nach dessen urschriftlichen Texten und
denen seiner Kontaktpersonen, Diisseldorf.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Duhamel, Roland (1991): Nietzsches Zarathustra, Mystiker des Nihilismus. Eine
Interpretation von Friedrich Nietzsches ,,Also sprach Zarathustra. Ein Buch
fiir Alle und Keinen®, Wiirzburg.

Diising, Edith (1977): Die Problematik des Ichbegriffs in der Grundlegung der
Bildungstheorie. Aspekte der Konstitution von personaler Identitét bei Dilthey,
Nietzsche und Hegel, K&ln (Inaugural-Dissertation).

Eberhard, Kurt (1987): Einfiihrung in die Erkenntnis- und Wissenschaftstheo-
rie, Stuttgart/Berlin/Kéln u.a..

Eibl, Karl/Willems, Marianne (1996): Einleitung, in: Aufkldrung, Heft 2, 9. Jg.,
Hamburg 1996, S. 3-6.

Eisler, Rudolf (1910): Worterbuch der philosophischen Begriffe, 1. Band: A-K,
3., vollig iiberarbeitete Auflage, Berlin.

Ders. (1927): Worterbuch der philosophischen Begriffe, 1. Band: A-K, 4., véllig
neu iiberarbeitete Auflage, Berlin.

Elliot, Anthony/Lemert, Charles (2006): The new individualism. The emotional
costs of globalization, London/New York.

Emerson, Ralph Waldo (1915): Versuche, Berlin.

Ders. (1987): Repressantative Men: Seven Lectures, in: The collected Works of
Ralph Waldo Emerson, Vol. IV, Historical Introduction and Notes by Wallace
E. Williams, Massachusetts/London.

Emge, Carl August (1964): Max Stirner. Eine geistig nicht bewiltigte Tendenz,
Mainz.

Engert, Horst (1999): Das historische Denken Max Stirners, Leipzig.

Ernst, Otto (1923): Nietzsche, der falsche Prophet, in. ders.: Gesammelte Werke,
Band 10: Abhandlungen und Aufsitze, Leipzig, S. 227-379.

EBbach, Wolfgang (1976): Das Prinzip der namenlosen Differenz. Gesellschafts-
und Kulturkritik bei B. Traven, in. Johannes Beck, Klaus Bergmann und Hei-
ner Boehnke (Hrsg.): Das B. Traven-Buch, Reinbek bei Hamburg 1976, S.
362-402.

Ders. (1978): Die Bedeutung Max Stirners fiir die Genese des historischen Ma-
terialismus. Zur Rekonstruktion der Kontroverse zwischen Karl Marx, Fried-
rich Engels und Max Stirner, Géttingen (Inaugural-Dissertation).

Ders. (1988): Die Junghegelianer. Soziologie einer Intellektuellengruppe, Miin-
chen [Zugl. Habil., Géttingen 1988].

Euchner, W. (1974): Gesellschaftsvertrag, Herrschaftsvertrag, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, herausgegeben von Joachim Ritter, Karlfried Griin-
der und Gottfried Gabriel, Band 3: G-H, Darmstadt, S. 476-480.

Eulenburg, Albert (1901): Der Marquis de Sade, Dresden.

Fauser, Yvonne (1996): Der Individualititsbegriff des frithen Nietzsche, in: Thorsten
Dietz und Iourii Ignatiev (Hrsg.): Zur Philosophie der Individualitit. Festschrift
fiir Prof. Dr. phil. Edith Diising zu ihrem 45. Geburtstag, Aachen, S. 1-18.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

373


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Favre, Pierre (1967): Sade utopiste, Sexualité, pouvoir et Etat dans le roman
,Aline et Valcour®, Paris.

Ferrari, Patricio/Kast, Bernd (2010): Nichts und Mittelpunkt der Welt. Der
Einfluss Max Stirners auf Fernando Pessoa, in: Der Einzige. Jahrbuch der
Max Stirner Gesellschaft, Band 3, herausgegeben von Maurice Schuhmann,
Leipzig 2010, S. 212-244.

Feuerbach, Ludwig (1998): Das Wesen des Christentums, Stuttgart.

Ders. (2003): Uber das ,,Wesen des Christentums® in Beziehung auf den ,,Ein-
zigen und sein Eigentum®, in. Recensenten Stirners — Kritik und Antikritik.
Mit einer Einleitung von Bernd Kast, herausgegeben von Kurt W. Fleming,
Leipzig 2003, S. 45-54.

Fichte, Johann Gottlieb (2003): Wissenschaftslehre 1811, Stuttgart-Bad Cann-
statt.

Figl, Johann (1982): Interpretation als philosophisches Prinzip. Friedrich Nietz-
sches universale Theorie der Auslegung im spdteren NachlaB, Berlin/New
York.

Ders. (2001): Religionen in der Moderne. Nietzsches Diagnose, ihre Probleme
und Perspektiven, in: Renate Reschke (Hrsg.): Zeitenwende — Wertewende,
Berlin, S. 65-76.

Fischer, Carolin (1994): Education ¢érotique. Pietro Arentinos ,,Ragionamenti‘
im libertinen Roman Frankreichs, Stuttgart.

Fischer, Kuno (1848): Moderne Sophisten, in: Die Epigonen, Band 5, herausge-
geben von Otto Wigand, Leipzig 1848, S. 277-316.

Fischer, Paul (1909): Nietzsches Zarathustra und Jesus Christus, Blaubeuren.

Fleming, Kurt (Hrsg.) (2008): Max Stirner’s Der Einzige und sein Eigentum im
Spiegelbild der zeitgendssischen deutschen Kritik, Leipzig.

Foldényi, Laszlo F. (1990): Der Tod und die Marionette, in. De Sade: Justine und
Juliette, Band I, herausgegeben und iibersetzt von Stefan Zweifel und Michael
Pfister, Miinchen, S. 275-314.

Fossen, Thomas (2008): Nietzsche’s Aristocratism Revisted, in.: Nietzsche, Pow-
er and Politics. Rethinking Nietzsche’s Legacy for Political Thought, edited
by Herman W. Siemens and Vasti Roodt, Berlin/New York, S. 299-318.

Foucault, Michel (1966): Les mots et les choses. Une archéologie des sciences
humaines, Paris.

Frank, Manfred (1986): Die Unhinterfragbarkeit von Individualitit. Reflexionen
iiber Subjekt, Person und Individuum aus AnlaB ihrer ,postmodernen‘ Todes-
erklarung, Frankfurt/M..

Frappier-Manier, Lucine (1991): Sade et ’ecriture de 1’orgie, 0.0..

Fulda, Hans F. (1994): Hermeneutik, in: Lexikon der Politik, Band 2: Politik-
wissenschaftliche Methoden, herausgegeben von Dieter Nohlen, Miinchen, S.
157-161.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Gallop, Jane (1981): Intersections. A Reading of Sade with Bataille, Blanchot,
and Klossowski, Lincoln/London.

Gamper, Michael (2007): Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und Ima-
ginationsgeschichte der Menschenmenge 1765-1930, Miinchen.

Gasser, Peter (1991): Rhetorische Philosophie. Leseversuche zum metaphori-
schen Diskurs in Nietzsches ,Zarathustra‘, Bern [Zugl.: Univ.-Diss., Neucha-
tel 1991].

Geldscher, Lutz (1989): Hermeneutik, in: Helmut Seiffert und Gerard Radnitzky
(Hrsg.): Handlexikon der Wissenschaftstheorie, Miinchen, S. 127-138.

Genand, Stéphanie (2005): Le Libertinage et 1’histoire: politique de la séduction
a la fin de I’ Ancien Régime, Oxford.

Gentili, Carlo (2001): Die radikale Hermeneutik Friedrich Nietzsches, in.: Nietz-
scheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft, Band 8, herausgegeben
von Volker Gerhardt und Renate Reschke, Berlin 2001, S. 333-336.

Gentsch, Lutz (1995): Wahnsinn oder Philosophie — Friedrich Nietzsche? Eine
meistens methodologische Analyse, Frankfurt/M./Berlin/New York u.a..

Gerber, Hans Erhard (1953): Nietzsche und Goethe. Studien zu einem Ver-
gleich, Bern.

Gerratna, Frederico/Miiller-Beck, Renate (1993): Nachbericht zur ersten Ab-
teilung: Briefe von und an Friedrich Nietzsche Oktober 1849 - April 1869,
Berlin/New York.

Gerhardt, Volker (1989): Die Moral des Immoralismus. Nietzsches Beitrag zu
einer Grundlegung der Ethik, in: Giinter Abel und J6rg Salaquarda (Hrsg.):
Krisis der Metaphysik, Berlin/New York 1989, S. 417-447.

Ders. (1992a): Selbstbegriindung. Nietzsches Moral der Individualitat, in: Nietz-
sche-Studien, Band 22, herausgegeben von Ernst Behler, Eckhard Heftrich,
Wolfgang Miiller-Lauter und Heinz Wenzel, Berlin/New York, S. 28-49.

Ders. (1992b): Geschichtlichkeit bei Hegel und Nietzsche, iz: Mihailo Djuric und
Josef Simon (Hrsg.): Nietzsche und Hegel, Wiirzburg, S. 29-47.

Ders. (1999): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitét, Stuttgart.

Ders. (2000): Individualitit. Das Element der Welt, Miinchen.

Ders. (2001): Ubermensch, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Band
11: U-V, herausgegeben von Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried
Gabriel, Darmstadt, S. 46-50.

Geschwend, Lukas (1999): Nietzsche und die Kriminalwissenschaften. Eine
rechtshistorische Untersuchung der strafrechtsphilosophischen und krimino-
logischen Aspekte in Nietzsches Werk unter besonderer Beriicksichtigung
der Nietzsche-Rezeption in der deutschen Rechtswissenschaft, Ziirich [Zugl.
Uni.-Diss., Ziirich 1999].

Girsberger, Hans (1973): Der utpoische Sozialismus des 18. Jahrhunderts in
Frankreich. Mit einer Einleitung von Bernd Heymann, Wiesbaden.

Glaser, Horst Albert (2000): La Mettries Maschinenmensch und Sades Sexual-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

375


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376

RADIKALE INDIVIDUALITAT

maschine, in. Sabine Kleine (Hrsg.): Sade und ... Essays von Horst Albert
Glaser aus dreiBig Jahren, Stuttgart/Weimar 2000, S. 127-142.

Godin, Christian (2004): Dictionnaire de philosophie, Paris.

Goethe, Johann Wolfgang (1985): Prometheus, in: ders.: Sdmtliche Werke nach
Epochen seines Schaffens, Band 1.2: Der junge Goethe 1757-1775, herausge-
geben von Karl Richter, Miinchen/Wien, S. 229-230.

Ders. (1965): Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Goethes Werke, Band VII, Ham-
burg.

Gooding-Williams, Robert (2001): Zarathustra’s Dionysian Modernism, Stan-
ford.

Gordon, Frederik M. (1978): The Debate between Feuerbach and Stirner: An
Introduction, in: The Philosophical Forum, Vol. 8, Nr. 2/3/4, edited by Marx
W. Wartofsky and Hans-Martin Saf3, Boston 1978, S. 52-65.

Gorer, Geoffrey (1978): The Life and Ideas of the Marquis de Sade, Westport.

Gottner, Heide (1973): Logik der Interpretation. Analyse einer literaturwissen-
schaftlichen Methode unter kritischer Betrachtung der Hermeneutik, Miin-
chen.

Grimm, Jacob/Grimm, Wilhelm (Hrsg.) (1984): Deutsches Worterbuch, Band
3: E-Ferne, Miinchen [Nachdruck der Ausgabe: Leipzig 1862].

Guiraud, Pierre (2006): Dictionnaire érotique, Paris.

Habert, Gabriel (1957): Le Marquis de Sade. Auteur Politique, in: Revue Inter-
nationale d’histoire politique et constitutionelle, Tome VII, Paris 1957, S. 147-
213.

Halbfass, W. (1972): Egoismus, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
Band 2: D-F, herausgegeben von Joachim Richter und Karlfried Griinder, Ba-
sel/Stuttgart, S. 310-314.

Hallie, Philip P. (1971): Grausamkeit. Der Peiniger und sein Opfer — Eine Ana-
lyse, Freiburg im Breisgau.

Hamacher, Werner (1986): ,Disgregation des Willens*. Nietzsche iiber Individu-
um und Individualitdt, in: Nietzsche-Studien, Band 15, herausgegeben von
Ernst Behler, Mazzino Montinari, Wolfgang Miiller-Lauter und Heinz Wenzel,
Berlin/New York 1986, S. 306-336.

Happ, Winfried (1984): Nietzsches ,Zarathustra® als moderne Tragodie,
Frankfurt/M..

Harari, Josué V. (1973): Les Metamorphoses du désir dans I’(Euvre de Sade,
New York (Inaugural-Dissertation).

Hartfiel, Giinter (Hrsg.) (1982): Worterbuch der Soziologie, 3. Auflage, neu be-
arbeitet von Kal-Heinz Hillmann, Stuttgart.

Hartmann, Eduard v. (1891): Nietzsches ,,neue Moral®, in: PreuBische Jahrbii-
cher, Band LXVII, Heft 5, 34. Jg., Mai 1891, Berlin, S. 504-521.

Hatab, Lawrence J. (2005): Nietzsche‘s Life Sentence. Coming to Terms with
Eternal Recurrence, New York/London.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Haupt, Michael (1987): Von Holbach zu Marx. Materialistischer Diskurs und
ideologische Praxis, Hamburg.

Havas, Randall (1995): Nietzsche’s Genealogy. Nihilism and the will to knowl-
edge, Ithaca/London.

Hawes, J. M. (1993): Nietzsche and the End of Freedom. The Neo-Romantic Di-
lemma in Kafka, the Brothers Mann, Rilke und Musik, 1904-1914,
Frankfurt/M./Berlin/Bern u.a..

Heckel, Karl (1922): Nietzsche. Sein Leben und seine Lehre, Leipzig.

Heesen, Sabine te (2008): Der Blick in die kannibalische Welt-Anthropophagie
in Daniel Defoes Robinson Crusoe, den Reisebeschreibungen zu James Cooks
Weltumsegelungen und bei Marquis de Sade, Freiburg i. Br./Berlin/Wien.

Hegel, G. F. W. (1986a): Geschichte der Philosophie, Band I, Frankfurt/M..

Ders. (1986b): Geschichte der Philosophie, Band II, Frankfurt/M..

Ders. (1986¢): Geschichte der Philosophie, Band III, Frankfurt/M..

Ders. (1986d): Glauben und Wissen oder Subjektivitit in der Vollstandigkeit ihrer
Formen als Kantische, Jacobinische und Fichtesche Philosophie, in: ders.: Je-
naer Schriften 1801-1807, Frankfurt/M., S. 287-532.

Ders. (1998): Phianomenologie des Geistes, Frankfurt/M..

Heidemann, Ingeborg (1972): Nietzsches Kritik der Moral, in: Nietzsche-Studi-
en, Band 2, herausgegeben von Mazzino Montinari, Wolfgang Miiller-Lauter
und Heinz Wenzel, Berlin/New York, S. 95-137.

Heine, Heinrich (1978): Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutsch-
land, in: Heinrich Heine: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke,
Band 8, herausgegeben von Manfred Windfuhr, Diisseldorf.

Heine, Maurice (2000): Saint Sade, comédien et martyr, in: Jean-Paul Brighelli:
Sade. La Vie, la 1égende, Montreal, S. 131.

Heine, Heinrich (1979): Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland, in: Heinrich Heine. Historisch-kritische Gesamtausgabe der
Werke, herausgegeben von Manfred Windfur, Band 8, Hamburg, S. 9-120.

Heinze, Kurt (1939): Verbrechen und Strafe bei Friedrich Nietzsche. Versuch ei-
ner Deutung und Zusammenschau seiner Gedanken zum Strafrecht, Berlin
[Zugl.: Univ.-Diss., Kiel 1937].

Helms, Hans G. (1966): Dic Ideologie der anonymen Gesellschaft. Max Stirners
»Binziger“ und der Fortschritt des demokratischen SelbstbewuBtseins vom
Vormirz bis zur Bundesrepublik, Koln.

Henniger, Gerd (1984): Der blinde Fleck. Sade und Nietzsche, in: ders.: Spuren
ins Offene. Essays tiber Literatur, Miinchen/Wien, S. 48-70.

Hermans, Willem Frederik (2002): Das sadistische Universum, in: Schreibheft,
Nr. 59, 15. Jg., Essen, S. 73-82.

Hesse, Bettina (1995): Die Idee des Bosen, in. de Sade: Die Philosophie im Bou-
doir, Kéln, S. 389-405.

Hilpert, Konrad (1980): Die Uberwindung der objektiven Giiltigkeit. Ein Ver-

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

377


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378

RADIKALE INDIVIDUALITAT

such zur Rekonstriktion des Denkansatzes Nietzsches, in: Nietzsche-Studien,
Band 9, herausgegeben von Ernst Behler, Mazzino Montinarie, Wolfgang
Miiller-Lauter und Heinz Wenzel, Berlin/New York, S. 91-121.

Himmelmann, Beatrix (1996): Freiheit und Selbstbestimmung. Zu Nietzsches
Philosophie der Subjektivitit, Freiburg/Miinchen [Zugl.: Univ.-Diss., Giessen
1994/95].

Dies. (2000): Zarathustras Weg, in: Volker Gerhardt (Hrsg.): Friedrich Nietzsche.
Also sprach Zarathustra, Berlin, S. 17-46.

Dies. (2001): Geprobte Goéttlichkeit: Einsamkeit und Souverénitit des Menschen
nach Nietzsches Zarathustra, in: Peter Villwock (Hrsg.): Nietzsches ,Also
sprach Zarathustra“. 20. Silser Nietzsche-Kolloquium 2000, Basel, S. 143-
157.

Hitzler, Ronald/Honer, Anne (Hrsg.) (1997): Sozialwissenschaftliche Herme-
neutik, Opladen.

Hobbes, Thomas (1839): Leviathan, or The Matter, Form and Power of a Com-
monwealth. Eclesiated and civi, English Works Vol. III, London.

Hoffmann, Dieter (1983): Der Henker und sein Opfer. Marginalien zur Einfiih-
rung, in: ders. (Hrsg.): Marquis de Sade. Der Henker und sein Opfer, Darm-
stadt 1983, S. 11-24.

Hoffmann, Peter (1984): Die Figur des Libertin. Uberlegungen zur politischen
Lektiire de Sades, Frankfurt/M..

Hofmann, Johann Nepomuk (1994): Wahrheit, Perspektive, Interpretation.
Nietzsche und die philosophische Hermeneutik, Berlin/New York.

D’Holbach, Paul-Henri Thiry (1999a): Systéme de la Nature, in.: ders.: (Euvres
philosophiques, Tome 2, Paris, S. 162-643.

Ders. (1999b): Histoire critique de Jésus Christ, in. ders.: (Euvres philosophiques,
Tome 2, Paris, S. 645-815.

Ders. (2001): Le bon sens ou: Idées naturelles opposées aux idées surnaturelles,
in. ders.: (Euvres philosophiques, Tome 3, Paris, S. 221-340.

Honneth, Andreas (2004): Das Paradox des Augenblicks. ,Zarathustra’s Vorre-
de‘ und Nietzsches Theorem der ,ewigen Wiederkunft des Gleichen®, Wiirz-
burg.

Horneffer, Ernst (1900): Vortrage tiber Nietzsche. Versuche einer Wiedergabe
seiner Gedanken, Gottingen.

Horx, Matthias (2004): Die neue Welt der ICHs? Zur Verteidigung des Individua-
lismus gegen seine Kritiker und Freunde, in: Gerd Nollmann und Hermann
Strasser (Hrsg.): Das individualisierte Ich in der modernen Gesellschaft,
Frankfurt/M./New York, S. 198-204.

Hubbard, Stanley (1958): Nietzsche und Emerson, Basel.

Hufnagel, Erwin (2000): Einfithrung in die Hermeneutik, St. Augustin.

Istituto Suor Orsola Benincasa (Ed.) (1996): Max Stirner e I’individualismo
moderno, Napoli.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Jaeschke, Walter (2003): Hegel-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/
Weimar.

Jallon, Hugues (1997): Sade. Le corps constituant, Paris.

Joll, Friedrich (1916): Max Stirner und Ludwig Feuerbach, in: ders.: Vom Le-
benswege. Erster Band, Berlin, S. 275-286.

Jordan, Wolfgang (2006): Friedrich Nietzsches Naturbegriff zwischen Neu-
romantik und positivistischer Entzauberung, Wiirzburg [Zugl.: Univ.-Diss.
Frankfurt/M. 2004].

Jordens, Paul (2008): Max Stirner. Einfithrung in ein MiBverstindnis, Leipzig.

Jung, Carl Gustav (1972): Psychologie und Alchemie, Gesammelte Werke,
Band 12, herausgegeben von Dieter Baumann, Lilly Jung-Merkur und Elisa-
beth Riif, Otten, Freiburg i. Br..

Jung, Matthias (1996): Dilthey zur Einfiihrung, Hamburg.

Junge, Matthias (1999): Die Spannung von Autonomie und Verbundenheit in
der kommunitaristischen Sozialtheorie und der Individualisierungstheorie, in:
Hans Rudolf Leu und Lothar Krappmann (Hrsg.): Zwischen Autonomie und
Verbundenheit. Bedingungen und Formen der Behauptung von Subjektivitit,
Frankfurt/M. 1999, S. 77-107.

Jiinger, Friedrich Georg (1943): Griechische Gotter. Apollon — Pan — Dionysos,
Frankfurt/M..

Kahl, Joachim (2000): ,,Also sprach Zarathustra“ — eine exemplarische Kritik,
in: Aufklarung und Kritik. Zeitschrift fir freies Denken und humanistische
Philosophie, herausgegeben von der Gesellschaft flir kritische Philosophie
Niirnberg, Heft 4, 6. Jg., Niirnberg 2000, S. 28-37.

Kalupner, Sibylle (2003): Die Grenzen der Individualisierung. Handlungstheore-
tische Grundlagen einer Zeitdiagnose, Frankfurt/M..

Kant, Immanuel (0.J.): Kritik der reinen Vernunft, Paderborn.

Kast, Bernd (1979): Die Thematik des ,,Eigners* in der Philosophie Max Stir-
ners. Sein Beitrag zur Radikalisierung der anthropologischen Fragestellung,
Bonn [Zugl.: Univ.-Diss., Mainz 1977].

Kaufmann, Walter (1982): Nietzsche. Philosoph-Psychologe-Antichrist, Darm-
stadt.

Kernstock, Wiltrud (1970): Die Sexualanthropologie des Marquis de Sade dar-
gestellt in Antithese zu den Theorien J.J. Rousseaus, Miinchen (Inaugural-
Dissertation).

Kersting, W. (1991): Vertragstheorien, in: Worterbuch Staat und Politik, heraus-
gegeben von Dieter Nohlen, Miinchen, S. 756-760.

Ders. (1995): Sitte, in: Historisches Worterbuch, Band 9: Se-Sp, herausgegeben
von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Basel/Stuttgart 1995, S. 897-907.

Kim, Migi (1995): Feuerbach und Nietzsche. Eine religionsphilosophische Studie
zu ihrer Christentumskritik, Berlin (Inaugural-Dissertation).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

379


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Kippele, Flavia (1998): Was heifit Individualisierung? Die Antworten soziologi-
scher Klassiker, Opladen [Zugl.: Univ.-Diss., Ziirich 1997].

Kirchner’s Worterbuch der philosophischen Grundbegriffe, 6. Auflage, dritte
Neubearbeitung von Carl Michaelis, Leipzig 1911.

Kittsteiner, Heinz Dieter (1993): Nietzsches ,souverdnes Individuum® in seiner
,plastischen Kraft‘, in: Internationale Zeitschrift fiir Philosophie, herausgege-
ben von Giinter Figal und Enno Rudolph, Band 2, Stuttgart 1993, S. 294-316.

Kleffmann, Tom (2003): Nictzsches Begriff des Lebens und die evangelische
Theologie, Tiibingen.

Klemm, Ulrich (1995): Libertire Pidagogik. Die pddagogische Rezeption des
modernen Anarchismus und das Problem der Freiheit, Hamburg.

Ders. (1999): Max Stirners Freiheitspiddagogik. Versuch einer Standortbestim-
mung, in: Der Einzige. Vierteljahresschrift des Max-Stirner-Archivs Leipzig,
Nr. 2, 6 Jg., 3. Mai 1999, S. 14-18.

Klossowski, Pierre (1967): Avertissement, in: ders. (1967): Sade, mon pro-
chaine, Paris, S. 11-14.

Ders. (1967a): Le philosophe scélérat, in.: ders. (1967): Sade, mon prochaine,
Paris, S. 17-54.

Ders. (1967b): Sade, mon prochaine, in: ders. (1967): Sade, mon prochaine, Pa-
ris, S. 57-172.

Ders. (1981a): Das Androgyne in der sadianischen Représentation, in: Bernhard
Dieckmann und Frangois Pescatore: Lektiire zu de Sade, Frankfurt/M./Basel,
S. 111-114.

Ders. (1981b): Justine und Juliette, in: Bernhard Dieckmann und Frangois Pesca-
tore (Hrsg.): Lektiire zu de Sade, Frankfurt/M./Basel, S. 49-60.

Kohler, Erich (1984): Vorlesungen zur Geschichte der franzosischen Literatur,
Aufkldrung II, herausgegeben von Dietmar Rieger, Stuttgart/Mainz/Berlin.
Kohler, F. (1922): Wesen und Bedeutung des Individualismus. Eine Studie, Miin-

chen.

Korfmacher, Wolfgang (1994): Schopenhauer zur Einfithrung, Hamburg.

Ders. (2001): STIRNER denken. Max Stirner und der Einzige, Wien/Leipzig.
Kormann, Friedrich (1964): Der Ubermensch?, in: Schopenhauer-Jahrbuch, 16.
Jg., herausgegeben von Arthur Hiibscher, Frankfurt/M. 1964, S. 156-159.
Koster, Peter (1972): Der sterbliche Gott. Nietzsches Entwurf iibermenschlicher

GroBe, Meisenheim am Glan [Zugl.: Univ.-Diss., Regensburg 1970].

Kropotkin, Peter (1920): Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschenwelt,
Leipzig.

Krug, Wilhelm Traugott (1969): Allgemeines Handwoérterbuch der philosophi-
schen Wissenschaften nebst ihrer Literatur und Geschichte, Erster Band: A-E,
Stuttgart-Bad Cannstatt [Neudruck der zweiten, verbesserten, erweiterten Auf-
lage Leipzig 1832-1838].

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Kuhn, Gabriel (2007): Jenseits von Staat und Individuum. Individualitdt und au-
tonome Politik, Miinster.

Kiihn, Arthur (1993): Soziologie und Humanistische Psychologie, Frankfurt/M./
Berlin/Bern u.a..

Kiihn-Frobenius, Leonore (1948): Das Individuum im Weltbild Goethes und
Nietzsches, Bremen.

Kiing, Hans (1978): Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit,
Miinchen/Ziirich.

Kurt, Ronald (2004): Hermeneutik. Eine sozialwissenschaftliche Einfiihrung,
Konstanz.

Kurtschinsky, M. (1923): Der Apostel des Egoismus. Max Stirner und seine Phi-
losophie der Anarchie, Berlin.

Laborde, Alice M. (1974): Sade romancier, Neuchatel.

Dies. (1991): La bibliothéque du marquis de Sade au chateau de La Coste (en
1776), Paris/Geneve.

Lacan, Jacques (1966): Kant avec Sade, in: ders.: Ecrits, Paris, S. 765-792.

Lampert, Laurence (1986): Nietzsche’s Teaching. An Interpretation of Thus
Spoke Zarathustra, New Haven/London.

Langana, Antonino (2006): Attualita di Max Stirner. Riflessioni sull* <Associa-
zione degli egoisti>, in: Ciaravolo Pietro (Hrsg.): Nietzsche — Stirner. Atti del
Convegno (Tarquinia, dicembre 1983), Rom 2006, S. 145-151.

Langbehn, Claus (2005): Metaphysik der Erfahrung. Zur Grundlegung einer Phi-
losophie der Rechtfertigung beim frithen Nietzsche, Wiirzburg.

Laruelle, Francois (1978): Au-dela du principe de pouvoir, Paris.

Laska, Bernd A. (1993): Max Stirner, in: Lexikon der Anarchie, herausgegeben
von Hans Jiirgen Degen, Bosdorf 1993ff..

Ders. (1996): Ein dauerhafter Dissident. 150 Jahre Stirners ,,Einziger®. Eine kurze
Wirkungsgeschichte, Niirnberg.

Lehmann, Gerhard (1922): Ueber die Setzung ,,Individualitétskonstante und
ihre erkenntnistheoretisch-metaphysische Verwertung. Eine Untersuchung
iber das Wesen des Individuums, Berlin.

Lehmann, Gerhard (1926): Uber Einzigartigkeit und Individualitit, Leipzig.

Leiter, Brian (1998): The paradox of fatalism and self-creation in Nietzsche, in:
C. Janaway (Ed.): Willing and nothingness: Schopenhauer as Nietzsche’s edu-
cateur, Oxford, S. 217-257.

Lely, Gilbert (1982): Vie du marquis de Sade. Nouvelle edition revue etrés aug-
mentée, Paris.

Lenk, Elisabeth (1988): Justine und Juliette. Antagonistisches Frauenbild und
antagonistische Moral bei D.A.F. de Sade, in: Gabrielle Althaus und Irmgard
Staeuble (Hrsg.): Streitbare Philosophie. Margherita von Brentano zum 65.
Geburtstag, Berlin, S. 285-300.

Lisson, Frank (2004): Friedrich Nietzsche, Miinchen.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

381


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Locke, John (1970): Two Treaties of Government, Cambridge.

Lopez, Michael (1998): Emerson and Nietzsche: An Introduction, in: ESQ, Vol.
43, Nr. 1-4, 22. Jg., Washington 1998, S. 1-36.

Lorenz, Martin (2008): Musik und Nihilismus. Zur Relation von Kunst und Er-
kennen in der Philosophie Nietzsches, Wiirzburg.

Lowith, Karl (1962): Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Darmstadt.

Ders. (1933): Kierkegaard und Nietzsche. Oder: philosophische und theologische
Uberwindung des Nihilismus, Frankfurt/M..

Lucchesi, Matteo Johannes Paul (1897): Die Individualititsphilosophie Max
Stirners, Leipzig/Reudnitz (Inaugural-Dissertation).

Ders. (1900): Max Stirner, ein Nietzsche vor Nietzsche, in. Jahresbericht der Lau-
sitzer Prediger Gesellschaft zu Leipzig. Fiinfundzwanzigste Mitteilung. Be-
richt iiber das Wintersemester 1899/1900 und das Sommersemester 1900, he-
rausgegeben von Paul Lehmann, Leipzig, S. 1-20.

Ders. (1906): Max Stirner, ein Nietzsche vor Nietzsche, in: Dresdner Anzeiger,
Sonntagsbeilage, 24. Juni 1906, S. 98-100.

Lueken, Geert-Lueke (2008): Die Verstellung des Herrn Schmidt, in: Der Ein-
zige. Jahrbuch der Max Stirner Gesellschaft, Band 1, herausgegeben von
Bernd Kast und Geert-Lueke Lueken, Leipzig 2008, S. 25-40.

Luhmann, Niklas (1993): Individuum, Individualitit, Individualismus, in: ders.:
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der mo-
dernen Gesellschaft, Band 3, Frankfurt/M., S. 149-158.

Lukes, Steven (1973): Individualism, Oxford.

Lyotard, Jean Francois (1986): Das postmoderne Wissen, Wien.

Machiavelli, Niccolo (1986): 11 Principe/Der Fiirst, Stuttgart.

Ders. (1999): Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, in: Opere di Niccolo
Machiavelli, a cura di Rinaldo Rinaldi, Volume primo, Torino 1999, S. 411-
946.

Maclntyre, Alasdair (1987): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der
Gegenwart, Frankfurt/New York.

Mackay, John Henry (Hrsg.) (1914): Max Stirner’s Kleinere Schriften und seine
Entgegegnungen auf die Kritik seines Werkes ,,Der Einzige und sein Eigen-
tum® aus den Jahren 1842-1848, zweite, durchgesehene und vermehrte Aus-
gabe, Berlin.

MacLean, Ian (1998): Libertins, in.; Routhledge Encyclopedia of Philosophy,
Vol. 5: Irigaryiluce — luschi chunqiu, edited by Edward Craig, London/New
York, S. 620-622.

Mainil, Jean (2006): Libertinage, in: Enclyclopedia of Erotic Literature, Vol. I1.:
L-Z, edited by Gaelton Bralotte and John Phillips, New York/London, S. 814-
817.

Malthus, Thomas Robert (1970): An essay on the principle of population, Mid-
dlesex.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Marcuse, Ludwig (1919): Die Individualitét als Wert und die Philosophie Fried-
rich Nietzsches, Berlin (Inaugural-Dissertation).

Marr, Wilhelm (1846): Das junge Deutschland in der Schweiz. Ein Beitrag zur
Geschichte der geheimen Verbindungen unserer Tage, Leipzig.

Martin, Alfred von (1947): Nietzsche und Burckhardt. Zwei geistige Welten im
Dialog, 4. Auflage, Miinchen.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1969): Die deutsche Ideologie, in: Marx-Engels-
Werke, Band 3, Berlin (Ost).

MaSBalsky, Erhard (2006): Gedanken iiber Max Stirner aus soziologischer Sicht,
in: ders. und Hans Sveistrup: Stirner & Soziologie, Leipzig, S. 3-15.

Mattheus, Bernd (1990): Sade und wir, in: De Sade: Justine und Juliette, Band
I, herausgegeben und iibersetzt von Stefan Zweifel und Michael Pfister, Miin-
chen, S. 7-10.

Ders. (2000): Sade, Holbach und die Menschenmaschine, in.: De Sade: Justine
und Juliette, Band IX, herausgegeben und iibersetzt von Stefan Zweifel und
Michael Pfister, Miinchen, S. 7-26.

Mauthner, Fritz (1924): Worterbuch der Philosophie, Zweiter Band: Gott bis
Quietiv, Leipzig.

Mautz, Kurt Adolf (1935): Die Philosophie Max Stirners im Gegensatz zum He-
gelschen Idealismus, Gieen (Inaugural-Dissertation).

May, S[imon]. (1999): Nictzsche’s Ethics and his war on morality, Oxford.

MefBner, Claudius (1998): Das Subjekt als Horizont. Zur Reprisentation von Ind-
ividuum und Gesellschaft im philosophischen Diskurs, Wiirzburg.

La Mettrie, Julian Offray (1987): Discours sur le bonheur, in. ders.: (Euvres
Philosophiques, Tome II, Paris, S. 237-295.

Ders. (1987b): L’homme machine, in: ders.: (Euvres Philosophiques, Tome I,
Paris, S. 63-122.

Ders. (1987¢): L’homme plus que machine, in: ders.: (Euvres Philosophiques,
Tome 11, Paris, S. 85-138.

Metzler, J.B. (1974): Herrenmoral, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
Band 3: G-H, herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Ba-
sel/Stuttgart, S. 1078-1079.

Meyer, Michael (1998): Willensverneinung und Lebensbejahung. Zur Bedeutung
von Schopenhauer und Nietzsche im Werke Ricarda Huchs, Frankfurt/M..
Meyer, Ronald (1999): Sexualitit und Gewalt. Formen der Sexualitit und Gewalt
in der Fiktion und Biographie des Marquis de Sade, St. Ingbert [Zugl.: Univ.-

Diss., Saarbriicken 1998].

Mez, O. (1976): Identitat, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 4:
I-K, herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Basel/Stutt-
gart, S. 143.

Michaelis, Heinz (1926): Max Stirner. Zu seinem 70. Todestage, in. Berliner
Borsen-Zeitung. Unterhaltungsbeilage vom 27. Juni 1926, Berlin.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

383


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Michel, Wilhelm (1939): Nietzsche in unserem Jahrhundert, Berlin.

Michelet, Jules (1877): Bible de I’humanité. Une année du Collége de France,
Rev. et corr. éd., Paris.

Miegel, Meinhard/Wahl, Stefanie (1993): Das Ende des Individualismus. Die
Kultur des Westens zerstort sich selbst, Miinchen.

Mikics, David (2003): The Romance of Individualism in Ermerson and Ni-
etzsche, Athens (Ohio).

Miller, Henry (1952): The books in my life, London 1952.

Mirabeau (1994): Le rideau levé. Ou: I’éducation de Laure, Arles.

Montesquieu (1950): Esprit des Lois, in: ders.: (Euvres complétes de Montes-
quieu, Paris, S. 1-430.

Morgan, George Allen Jr. (1943): What Nietzsche means, London.

Morus, Thomas (1997): Utopia, Stuttgart.

Most, Glenn W. (2008): Die Geburt der Tragddie, in: Stefan Lorenz Sorgner,
H. James Birx und Nikolaus Knoepffler (Hrsg.): Wagner und Nietzsche Kultur
— Werk — Wirkung. Ein Handbuch, Reinbek bei Hamburg, S. 420-427.

Moureau, Francois/Rieu, Alain-Marc (Hrsg.) (1984): Eros philosophe. Dis-
cours libertins des lumineéres, Genéve-Paris.

Miiller, J. B. (1974): Herrenmoral, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
Band 3: G-H, herausgegeben von Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gott-
fried Gabriel, Basel/Stuttgart, S. 1078-1079.

Miiller, Martin (1999): Goethes merkwiirdige Worter. Ein Lexikon, Darmstadt.

Miiller-Freienfels, Richard (1923): Philosophie der Individualitit, 2., durchge-
sehene Ausgabe, Leipzig.

Miimken, Jiirgen (2003): Freiheit, Individualitit und Subjektivitit. Staat und
Subjekt in der Postmoderne aus anarchistischer Perspektive, Frankfurt/M..
Nessler, Bernhard (1971): Die beiden Theatermodelle in Nietzsches ,,Geburt der

Tragodie®, Meisenheim (Inaugural-Dissertation).

Nettlau, Max (1925): Der Vorfrithling der Anarchie. Ihre historische Entwicklung
von den Anfingen bis zum Jahre 1864, Berlin.

Neuwirth, Sama (1894): Pantheismus und Individualismus im Systeme der
Schopenhauerischen Philosophie, Wiirzburg (Inaugural-Dissertation).

Niemann, E. (1881): Das Recht der Individualitit, in: Wilhelm Frommel und
Friedrich Pfaff (Hrsg.): Sammlung von Vortrigen fiir das deutsche Volk, Band
5, Heidelberg 1881, S. 169-208.

Niemeyer, Christian (2007): Friedrich Nietzsches ,,Also sprach Zarathustra®,
Darmstadt.

Ders. (2009) (Hrsg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt.

Nietzsche Research Group (2004): Nietzsche Worterbuch, Band 1: Abreviator —
einfach, Berlin/New York.

Nietzsche, Friedrich (1994): Ueber die dramatischen Dichtungen Byrons, in:

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

ders.:Jugendschriften 1861-1864,herausgegebenvonHansJoachimMette, Miin-
chen, S. 9-15.

Nozick, Robert (1974): Anarchy, State, and Utopia, Oxford.

Phillips, John (2005): How to read Sade, London.

Ochler, Richard (1949): Nietzsche-Register. Alphabetisch-systematische Uber-
sicht tiber Friedrich Nietzsches Gedankenwelt. Nach Begriffen und Namen
aus dem Text entwickelt, Stuttgart.

Oei, Bernd (2008): Nietzsche unter franzdsischen Literaten, Baden-Baden 2008.

Olssen, Mark (2009): Toward a global thin community. Nietzsche, Foucault, and
the cosmopolitan commitment, London.

Ottmann, Henning (1987): Philosophie und Politik bei Nietzsche, Berlin/New
York.

Owen, David (2008): Nietzsche, Ethical Agency and the problem of democracy,
in: Nietzsche, Power and Politics. Rethinking Nietzsche’s Legacy for Political
Thought, edited by Herman W. Siemens and Vasti Roodt, Berlin/New York,
S. 143-168.

Pauvert, Jean Jacques (1989): Sade Vivant, Tome 2: 1777-1793 ,,tout ce qu’on
peut concevoir dans ce genre-1a...«, Paris 1989.

Ders. (1990): Sade Vivant, Tome 3: 1793-1814 ,,cet écrivain a jamais célebre...,
Paris.

Penzo, Giorgio (1992): Der Mythos vom Ubermenschen. Nietzsche und der Na-
tionalsozialismus, Frankfurt/M./Berlin/Bern u.a..

Perrin, Jean-Francois/Stewart, Philip (Ed.) (2004): Du genre libertin au xviiie
siécle, Paris.

Petersen, Jens (2008): Nictzsches Genialitit der Gerechtigkeit, Berlin.

Petrowski, Andrejs (2002): Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwirmer.
Problematische Individualitit in der Literatur des spiten 18. Jahrhunderts,
Heidelberg [Zugl.: Univ.-Diss., Tiibingen 2001].

Pfister, Michael/Zweifel, Stefan (2002): Pornosophie & Imachination, Sade[,]
La Mettrie[,] Hegel, Miinchen [Zugl.: Univ.-Diss., Ziirich 1999].

Pieper, Annemaire (1973): Individualitit, in: Handbuch philosophischer Grund-
begriffe, Band 2: Gesetz — Recht, herausgegeben von Hermann Kringes, Mi-
chael Baumgaertner und Christoph Wild, Miinchen, S. 728-737.

Dies. (1990): ,Ein Seil gekniipft zwischen Tier und Ubermensch®. Philosophische
Erlduterungen zu Nietzsches erstem ,Zarathustra‘, Stuttgart.

Platon (1999): Der Staat (Politea), Stuttgart.

Polin, Raymond (1974): Nietzsche und der Staat, in: Nietzsche. Werk und Wir-
kungen, herausgegeben von Hans Steffen, Gottingen 1974, S. 27-44.

Poljakova, Ekaterina (2007): Das ,,in Symbolen und Unfasslichleiten schwim-
menden Sein®“. Nietzsche zwischen Kritik und Hermeneutik, in: Francisco
Arena-Dolz, Luca Giancristofaro e Paolo Stellino (Ed.): Nietzsche y la her-
menéutica, Vol. I, Valencia, S. 43-54.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

385


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Polturak, Aurelie (1998): Die Philosophie Max Stirners systematisch dargestellt,
Leipzig.

Prechtl, Peter/Burkhard, Franz Peter (Hrsg.) (1999): Metzler Philosophie-Le-
xikon. Begriffe und Definition, 2., erweiterte und aktualisierte Auflage, Stutt-
gart/Weimar.

Prossliner, Johann (Hrsg.) (2001): Das Lexikon der Nietzsche-Zitate, Miinchen.

Prostka, Nobert (1989): Nietzsches Machtbegriff in Beziehung zu dem Machi-
avellis, Miinster.

Proudhon, Pierre-Joseph (1843): Qu’est-ce que la propriété? Ou recherchers
sur le principe du droit et du gouverment, Paris a la libraire de Prevot, Bresa-
con.

Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei
Hegel und Hegel, Frankfurt/M./New York.

Piitz, Peter (1967): Friedrich Nietzsche, Stuttgart.

Rainer, H. (1972): Egoismus, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Band
2: E-F, herausgegeben von Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gottfried
Gabriel, Darmstadt, S. 310-314.

Ransinghe, Nalin Christo (1989): Towards the city of man: a philosophical re-
affimration of human nature for the post-theological age, Pennsylvania (Inau-
gural-Dissertation).

Rauscher, A. (1974): Individualismus, in: Historisches Worterbuch der Philo-
sophie, Band 4: I-K, herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griin-
der, Basel/Stuttgart, S. 290-291.

Ray, Alain (Hrsg.) (1992): Le Robert. Dictionnaire historique de la langue fran-
caise, Tome 1: A-L, Paris.

Rée, Paul (1885): Die Illusion der Willensfreiheit. Thre Ursachen und ihre Folgen,
Berlin.

Reese, William L. (1983): Dictionary of Philosophy and Religion in Eastern and
Western Tradition, New Jersey/Sussex.

Reschke, Renate (2001): Zarathustra und die alten Ménner oder Dionysos trifft
den Papst, in: Peter Villwock (Hrsg.): Nietzsches ,Also sprach Zarathustra®.
20. Silser Nietzsche-Kolloquium 2000, Basel, S. 158-188.

Riedel, Christoph (1989): Subjekt und Individuum, Darmstadt.

Ritsert, Jiirgen (2001): Soziologie des Individuums. Eine Einfiihrung, Darm-
stadt.

Ritter, Joachim (1974): Genie, in. Historisches Worterbuch der Philosophie,
Band 3: G-H, herausgegeben von Joachim Ritter, Karlfried Griinder und Gott-
fried Gabriel, Darmstadt, S. 279-310.

Robert, Paul (2007): Le Noveau Petit Robert. Dictionaire alphabétique et analo-
gique de la langue frangaise, Paris.

Robespierre, Maximilien (1967): (Euvres de Maximilien Robespierre, Tome X:
Discours, edit. par Marc Bouloiseau et Albert Soboul, Paris.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Rocha de Sa, Desirée (2008): Die Geschichte im Geist der Kunst. Untersuchun-
gen zu Nietzsches Historienschriften, Frankfurt/M..

Rohrmoser, Giinter (2000): Nietzsche als Diagnostiker der Gegenwart, Miin-
chen.

Rosen, Zvi (2003): Bruno Bauer und Karl Marx tiber Religion und Ideologie, in:
Lars Lambrecht (Hrsg.): Junghegelianismus als antifaschistisches Forschungs-
programm, Frankfurt/M. 2003, S. 29-47.

Rosika, A. (1911): Individualitit und Personlichkeit, Leipzig.

Rousseau, Jean-Jacques (1967): Julie ou La Nouvelle Heloise, in: ders.: (Euvres
Completes de Jean-Jacques Rousseau, Tome I1, Paris, S. 3-793.

Ders. (1969a): Contrat Social, in: ders.: (Euvres Complétes de Jean-Jacques
Rousseau, Tome 111, Paris, S. 349-472.

Ders. (1969b): Confessiones, in. ders.: (Euvres Complétes de Jean-Jacques Rous-
seau, Tome I, Paris, S. 1-676.

Ders. (1979): Emilé ou de I’Education, in: ders.: (Euvres Complétes de Jean-
Jacques Rousseau, Tome IV, Paris, S. 239-924.

Ruest, Anselm (1924): Zur Einfithrung, in: Max Stirner: Der Einzige und sein
Eigentum. Neue Ausgabe mit einer biographischen und erlduternden Einfiih-
rung von Dr. Anselm Ruest, Berlin 1924, S. I-12.

Sacher, Martin (1998): Berufseinstieg — gestern und heute. Ein Kohortenver-
gleich, in: Jirgen Friedrich (Hrsg.): Die Individualisierungs-These, Opladen,
S. 165-180.

Salin, Edgar (1959): Vom deutschen Verhiangnis. Gesprich an der Zeitenwende:
Burckhardt-Nietzsche, Hamburg.

Sartre, Jean Paul (1963): L’étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménolo-
gique, Paris.

Ders. (1965): Questions de méthode, Paris.

Schalk, F. (1980): Libertinisme, Libertinage, in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Band 5: L-Mn, herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried
Griinder, Darmstadt, S. 274-275.

Schellwien, Robert (2004): Der Wille und Max Stirner, in: ders.: Der Wille und
Max Stirner. Max Stirner. Zwei philosophische Essays, Leipzig, S. 5-30.

Ders. (1892): Max Stirner und Friedrich Nietzsche. Erscheinungen des modernen
Geistes und das Wesen des Menschen, Leipzig.

Schild, Enrico (1992): Die Entfesselung zur Macht. Grundziige des Menschen-
bildes bei Friedrich Nietzsche, Basel (Inaugural-Dissertation).

Schimank, Uwe (2002): Das zwiespiltige Individuum. Zum Person-Gesellschaft-
Arrangement der Moderne, Opladen.

Schlechta, Karl (1958): Der Fall Nietzsche, Miinchen.

Ders. (1965): Nietzsche-Index, Miinchen.

Schleiermacher, Friedrich (1984): Monologen, Darmstadt.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

387


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Schluchter, Wolfgang (2000): Individualismus, Verantwortungsethik und Viel-
falt, Weilerswist.

Schmidt, Christian (2006): Individualitit und Eigentum. Zur Rekonstruktion
zweier Grundbegriffe der Moderne, Frankfurt/M..

Schneider, Gerhard (1970): Der Libertin. Zur Geistes- und Sozialgeschichte des
Biirgertums im 16. und 17. Jahrhundert, Stuttgart.

Schonknecht, Hans-Joachim (2006): Die Verweigerung der Vernunft. Unter-
suchungen zum Denken von Friedrich Nietzsche, Giorgio Agamben, Benedic-
to Croce, Norderstedt.

Schonpflug, U. (1976): Ich, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Band
4: I-K, herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Basel/Stutt-
gart, S. 2-18.

Schopenhauer, Arthur (o. J.): Die Welt als Wille und Vorstellung, Paderborn
[Nachdruck der 3., verbesserten und vermehrten Auflage.]

Schréder, Winfried (1998): Urspriinge des Atheismus. Untersuchungen zur Me-
taphysik- und Religionskritik des 17. und 18. Jahrhunderts, Stuttgart-Bad
Cannstadt.

Schuhmann, Maurice (2010): Ideologiekritik als letzte Konsequenz des
Stirner’schen Atheismus, in: Der Einzige. Jahrbuch der Max Stirner Gesell-
schaft Nr. 3: Die Max Stirner-Rezeption im Werke Ret Maruts/B. Travens,
heruasgegeben von Maurice Schuhmann, Leipzig 2010, S. 180-183.

Schultheifl, Hermann (1922): Stirner. Grundlagen zum Verstdndnis des Werkes
,Der Einzige und sein Eigentum®, herausgegeben von Dr. Richard Dedo, 2.
Auflage, Breslau [Zugl.: Univ.-Diss., Ratibor 1906].

Schiitte, H. W. (1971): Atheismus, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
Band 1: A-C, herausgegeben von Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Ba-
sel/Stuttgart, S. 595-599.

Schwarz, Hermann (1921): Uber Gottes-Vorstellungen grosser Denker. Sechs
Hochschulvortrige, Miinchen.

Schwarzwald, Konstanze (2008): Nietzsche und die Grof3e Sehnsucht. Ein Ver-
such, Nietzsches Affektenlehre und Anthropologie weiterzudenken, in: Nietz-
scheforschung, Band 15: Friedrich Nietzsche — Geschichte, Affekte, Medien,
herausgegeben von Volker Gerhardt und Renate Reschke, Berlin 2008, S. 239-
245.

Seguin, Jean-Paul (1984): Les Bijoux indiscrets, discours libertin et roman de la
liberté? (approche lexico-stylistique), in: Moureau, Frangois et Rieu, Alain-
Marc (Ed.): Eros philosophe. Discours libertins des luminéres, Genéve/Paris,
S. 41-56.

Seilliére, Ernest (1906): Apollo oder Dionysos?. Kritische Studie iiber Friedrich
Nietzsche, Berlin.

Seibert, Thomas (1997): Existenzphilosophie, Stuttgart/Weimar.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS

Seifert, Hans-Ulrich (1983): Sade: Leser und Autor. Quellenstudien, Kommen-
tare und Interpretationen zu Romanen und Romantheorie von D. A. F. de Sade,
Frankfurt/M./Bern/New York [Zugl.: Univ.-Diss., Marburg 1982].

Seiffert, Helmut (1992): Einfithrung in die Hermeneutik, Tiibingen.

Selinger, Walter (1995): Das einzig Metaphysische. Vom Ich als Prinzip und De-
menti der Philosophie, Bergisch Gladbach [Zugl.: Univ.-Diss., Kéln 1993].
Senft, Gerhard (1988): Der Schatten des Einzigen. Die Geschichte des Stirner-

schen Individualanarchismus, Wien.

Seung, T.K. (2005): Nietzsche’s Epic of the Soul. Thus Spoke Zarathustra, Lan-
ham/Boulder/New York u.a..

Séve, Lucien (1999): Individuum/Individualismus, in: Enzyklopadie der Philo-
sophie, herausgegeben von Hans Jorg Sandhitzler, Hamburg 1999, S. 625-
628.

Shelley, Mary (1993): Frankenstein. The modern Prometheus, Hertfordshire.

Shelley, Percy Bysshe (1979): Der entfesselte Prometheus, Frankfurt /M..

Siegel, Karl (1938): Nietzsches Zarathustra. Gehalt und Gestalt, Miinchen.

Silberling, E. (1964): Dictionnaire de Sociologie Phalastérienne. Guide des
(Euvres completes de Charles Fourier, New York.

Simmel, Georg (1901): Die beiden Formen des Individualismus, in: Das freie
Wort. 1. Jg. Nr. 13, Frankfurt/M., 5. Okt. 1901, S. 397-403.

Simon, Josef (2000): Ein Text wie Nietzsches Zarathustra, in: Volker Gerhardt
(Hrsg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin, S. 225-256.
Simon, Julius (1937): Ralph Waldo Emerson in Deutschland (1851-1932), Berlin

[Zugl.: Univ.-Diss., Giessen 1937].

Simon, Ulrich (1982): Zur Kritik der Philosophie Max Stirners, Frankfurt/M.
(Inaugural-Dissertation).

Sollers, Alois K. (1989): Friedrich Nietzsche und das Leiden am Nichts. Mit Ex-
kursen zu J. G. Fichte, Pascal und de Sade, Miinchen.

Sorgner, Stefan Lorenz (1999): Metaphysics without Truth. On the Importance
of Consistency within Nietzsche’s Philosophy, Miinchen.

Ders. (2008): Ethik, in: Stefan Lorenz Sorgner, H. James Birx und Nikolaus Kno-
epffler (Hrsg.): Wagner und Nietzsche Kultur — Werk — Wirkung. Ein Hand-
buch, Reinbek bei Hamburg, S. 194-214.

Spann, Othmar (1921): Der wahre Staat, Leipzig.

Stadtmuseum Naumburg (Hrsg.) (2006): Nietzsche-Haus Naumburg.
Nietzsche in Naumburg, Naumburg an der Saale.

Staiger, Emil (1963): Die Kunst der Interpretation. Studien zur deutschen Litera-
turgeschichte, Ziirich.

Stein, Arthur (1926): Der Begriff des Verstehens bei Dilthey, Tiibingen.

Steiner, Rudolf (2000): Friedrich Nietzsche. Ein Kémpfer gegen seine Zeit, Dornach.

Stell, Hans-Dieter (1987): Machiavelli und Nietzsche — eine strukturelle Gegen-
tiberstellung ihrer Philosophie und Politik, Miinchen (Inaugural-Dissertation).

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [

389


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Stellino, Paolo (2009): Der Verbrecher bei Nietzsche und Dostojeskij, in: Nietz-
scheforschung, Band 16: Nietzsche im Film. Projektionen und Gé6tzen-Dam-
merungen, herausgegeben von Volker Gerhardt und Renate Reschke, Berlin
2009, S. 221-230.

Stiegler, Barbara (2005): Nietzsche et la critique de la chair. Dionysos, Ariane,
le Christ, Paris.

Stobbe, Heinz-Giinther (2002): Vom Geist der Ubertretung und Vernichtung.
Der Ursprung der Gewalt im Denken des Marquis de Sade, Regensburg.

Storch, Wolfgang/Damerau, Burghard (Hrsg.) (1995): Mythos Prometheus,
Leipzig.

Storrer, Willy (1926): [Einfiihrung], in: Max Stirner: Das unwahre Prinzip unse-
rer Erziehung oder Der Humanismus und Realismus, neu herausgegeben mit
einer Einfithrung ,,In memoriam Max Stirner von Willy Storrer, Basel, S.
5-18.

Straub, Jiirgen (1999): Personale und kollektive Identitdt. Zur Analyse eines the
oretischen Begriffs, in: Aleida Assmann und Heidrun Friese (Hrsg.): Identité-
ten. Erinnerung, Geschichte, Identitét, Frankfurt/M. 1999, S. 73-104.

Strugurescu, George (1998): Max Stirner. Der Einzige und sein Eigentum, Leip-
zig [Zugl.: Univ.-Diss., Miinchen 1911].

Stulpe, Alexander (2010): Gesichter des Einzigen. Max Stirner und die Anatomie
moderner Individualitit, Berlin [Zugl.: Univ.-Diss., Berlin 2007].

Sveistrup, Hans (1983): Stirners drei Egoismen. Wider Karl Marx, Othmar
Spann und die Fysiokraten, Freiburg/i. Br..

Ders. (2006): Stirner als Soziologe, Leipzig.

Svendsen, Mario (2005): Einheit. Vielfalt. Tragodie. — Eine struktural-psycho-
analytische Untersuchung der Identititsfrage am Beispiel der ,,Geburt der Tra-
godie aus dem Geist der Musik*, Hamburg (Inaugural-Disseration).

Swift, Jonathan (1958): Gullivers Travels and other writings, New York.

Van Tangeren, Paul (2007): Nietzsches Hermeneutik der Scham, in: Nietzsche-
Studien, Band 36, herausgegeben von Giinter Abel, Josef Simon und Werner
Stegmaier, Berlin/New York 2007, S. 131-154.

Tannerhill, Reay (1982): Kulturgeschichte der Erotik, Wien/Hamburg.

Tas, Beyazit (2007): Vom Wichter zum Ubermenschen, Fribourg.

Tassone, Guiseppe (2002): A Study on the Idea of Progress in Nietzsche, Hei-
degger and Critical Theory, New York/Ontario.

Taylor, Carles Senn (1988): Nictzsche’s Schopenhauerianism, in: Nietzsche-
Studien, Band 17, herausgegeben von Ernst Behler, Mazzino Montinari, Wolf-
gang Miiller-Lauter und Heinz Wenzel, Berlin/New York 1988, S. 45-73.

Thiele, Leslie Paul (1990): Friedrich Nietzsche and the politics of the Soul. A
Study of Heroic Individualism, Princeton.

Treut, Monika (1990): Die grausame Frau. Zum Frauenbild bei de Sade und Sa-
cher-Masoch, Basel/Frankfurt/M. [Zugl.: Univ.-Diss., Marburg 1984].

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS 391

Trotzki, Leo (1972): Die permanente Revolution, Frankfurt/M..

Ulmer, Karl (1962): Nietzsche. Einheit und Sinn seines Werkes, Bern.

Ulrich, Hans Giinter (1975): Anthropologie und Ethik bei Friedrich Nietzsche.
Interpretationen zu Grundproblemen theologischer Ethik, Miinchen.

Ulrich, Jorg (2002): Individualitit als politische Religion, Albeck bei Ulm [Zugl.:
Univ.- Diss., Gieflen 2002].

Valadier, P. (1997): L’anarchie des valeurs: la relativisme est-il fatal?, Paris.

Vivaelli, Vivetta (2006): Emerson, Ralph Waldo, in: Christian Niemeyer (Hrsg.):
Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S, 85.

Vogel, Lothar (2007): Nachwort, in: Fragen der Freiheit, H. 275, Juli-September
2007, Bad Boll, S. 64.

Wagner, Richard (1927a): Beethoven, Leipzig.

Ders. (1927b): Die Kunst und die Revolution, Berlin.

Waibl, Elmar (1983): Die Kritik des Kontraktualismus in Marquis de Sades ero-
tomanischen Anarchismus, in: Wiener Jahrbuch fiir Philosophie, Band XV,
herausgegeben von Erich Heintel, Wien, S. 241-258.

Walter, Hans (1971): Griechische Gotter. Thr Gestaltwandel aus den Bewuft-
seinsstufen des Menschen dargestellt an Bildwerken, Miinchen.

Warren, Mark (1988): Nietzsche and Political Thought, Cambridge/Massachu-

setts/London.

Weber, Max (1975): Protestantische Ethik, I. Band. Eine Aufsatzsammlung,
Hamburg.

Weichelt, Hans (1922): Zarathustra-Kommentar, zweite, neu bearbeitete Aufla-
ge, Leipzig.

Weimarer Nietzsche Bibliographie, bearbeitet von Susanne Jung, Frank Simon-
Ritz, Clemens Wahke, Erdmann von Wilamowitz-Moellendorf, Wolfram
Wojtechi, 5 Binde, herausgeben von der Stiftung Weimarer Klassik und der
Herzogin Anna Amalia Bibliothek Stuttgart/Weimar 2000-2002.

Weiss, Peter (1995): Die Verfolgung und Ermordung Jean Paul Marats dargestellt
durch die Schauspielgruppe des Hospizes zu Charenton unter Anleitung des
Herrn de Sade, Frankfurt/M..

Wellner, Klaus (2009): Individualitét, in: Christian Niemeyer (Hrsg.): Nietzsche-
Lexikon, Darmstadt 2009, S. 162-163.

Welte, Bernhard (1978): Religionsphilosophie, Freiburg/Basel/Wien.

White, Richard John (1997): Nietzsche and the Problem of Sovereignity, Ur-
bana/Chicago.

Wiesendahl, Elmar (2001): Biirgerinitiativen, in: Lexikon der Politik, Band 2:
Politikwissenschaftliche Methoden, herausgegeben von Dieter Nohlen, Miin-
chen, S. 39-41.

Wilsom, John Elbert (1996): Schelling und Nietzsche. Zur Auslegung der frithen
Werke Friedrich Nietzsches, Berlin/New York.

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

392

RADIKALE INDIVIDUALITAT

Wischke, Mirko (1994): Die Geburt der Ethik: Schopenhauer — Nietzsche — Adorno,
Berlin.

Wohlrab-Sahr, Monika (1997): Individualisierung: Differenzierungsprozef3 und
Zurechnungsmodus, in: Ulrich Beck und Peter Sopp (Hrsg.): Individualisie-
rung und Integration. Neue Konfliktlinien und neuer Integrationsmodus?, Op-
laden, S. 23-36.

Wolf, Jean-Claude (2007): Egoismus von unten gegen Bevormundung von oben.
Max Stirner neu gelesen, Leipzig.

Ders. (2008): Sind Personen ersetzbar?, in: Francois-Xavier Putallaz und Bernard
N. Schumacher (Hrsg.): Der Mensch und die Person. Mit einem Vorwort von
Pascal Couchepin, Prisident der schweizerischen Eidgenossenschaft, Darm-
stadt 2008, S. 195-204.

Worku, Alemayehu Biru (1997): Individual versus Communal Autonomy. A
Critical study of Rawls‘ Liberal Conception of Pluralism, Frankfurt/M./Ber-
lin/Bern u.a. [Zugl.: Univ.-Diss., Leipzig 1997].

Wynn, Thomas (2007): Sade’s theatre: pleasure, vision, masochism, Oxford.

Zachriat, Wolf Gorch (2001): Ambivalent des Fortschritts. Friedrich Nietzsches
Kulturkritik, Berlin [Zugl.: Univ.-Diss., Berlin 2000].

Zibis, Alexander-Maria (2007): Die Tugend des Mutes. Nietzsches Lehre von
der Tapferkeit, Wiirzburg [Zugl.: Univ.-Diss., Berlin 2005].

Ziegler, Theobald (1899): Friedrich Nietzsche, 0.0..

Zitko, Hans (1991): Nietzsches Philosophie als Logik der Ambivalenz, Wiirz-
burg [Zugl.: Univ.-Diss., Frankfurt/M. 1989].

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

FrIEDRICH BALKE, MARC ROLLI (HG.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen

Mai 2011, 342 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

RrtA CASALE
Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession

2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

MicHAEL FiscH
Werke und Freuden
Michel Foucault — eine Biografie

September 2011, 576 Seiten, Hardcover, 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1900-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

OLIVER FLUGEL-MARTINSEN

Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch tiber das Leben
in der Moderne

Januar 2011, 144 Seiten, kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

ANKE HAARMANN

Die andere Natur des Menschen
Philosophische Menschenbilder jenseits
der Naturwissenschaft

April 2011, 146 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-1761-0

MIRIAM MESQUITA SAMPAIO DE MADUREIRA
Kommunikative Gleichheit

Gleichheit und Intersubjektivitit

im Anschluss an Hegel

Dezember 2011, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

DirRK BRAUNSTEIN
Adornos Kritik
der politischen Okonomie

Mai 2011, 444 Seiten, kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-8376-1782-5

GERHARD GAMM,

JENs KerTscHER (HG.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens

Juni 2011, 308 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1681-1

FERNAND MATHIAS GUELF
Die urbane Revolution
Henri Lefébvres Philosophie
der globalen Verstidterung

2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

Diana KoNIG

Das Subjekt der Kunst:

Schrei, Klage und Darstellung
Eine Studie iiber Erkenntnis
jenseits der Vernunft im
Anschluss an Lessing und Hegel

Oktober 2011, 338 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1901-0

LARS LEETEN

Zeichen und Freiheit
Uber Verantwortung

im theoretischen Denken

2010, 268 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1645-3

WALTRAUD MEINTS

Partei ergreifen im Interesse der Welt

Eine Studie zur politischen
Urteilskraft im Denken
Hannah Arendts

April 2011, 2770 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1445-9

PETER NICKL,

GEeoraros TEr1zAKIs (Ha.)

Die Seele: Metapher

oder Wirklichkeit?

Philosophische Ergriindungen.

Texte zum ersten Festival der Philosophie
in Hannover 2008

2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

MATHIAS RICHTER

Freiheit und Macht
Perspektiven kritischer
Gesellschaftstheorie —

der Humanismusstreit
zwischen Sartre und Foucault
Juli 2011, 636 Seiten, kart., 42,80 €,
ISBN 978-3-8376-1769-6

SIBYLLE SCHMIDT, SYBILLE KRAMER,
Ramon Voces (He.)

Politik der Zeugenschaft

Zur Kritik einer Wissenspraxis

Januar 2011, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

TATJANA SCHONWALDER-KUNTZE
Freiheit als Norm?

Moderne Theoriebildung und der
Effekt Kantischer Moralphilosophie

2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

DEetLEF STAUDE (HaG.)

Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch

2010, 280 Seiten, kart., 28,80 €,

ISBN 978-3-8376-1453-4

Nikoraus URBANEK

Auf der Suche nach einer
zeitgemiflen Musikisthetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente

2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 16:45:06. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:45:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Radikale Individualität
	Inhalt
	Danksagung
	Siglen
	1. Einleitung
	1.1 Vorwort
	1.2 Arbeitsdefinitionen zentraler Begriffe
	1.3 „Individualismus“ und „Individualität“ in der aktuellen sozialwissenschaftlichen Diskussion
	1.4 Fragestellung und Begründung
	1.5 Forschungsstand
	1.6 Erweiterte Fragestellung
	1.7 Methodik der Untersuchung und Operationalisierung
	1.8 Überblick über die verwendete Primärliteratur und Begründung der getroffenen

	2. Nietzsches „Übermensch“ und die Konstruktion von Individualität
	2.1 Verwendung des Begriffs „Individualität“ und seiner Synonyme
	2.2 Das Motiv des „Principium individuationis“ in „Die Geburt der Tragödie“
	2.3 Das „souveräne Individuum“ bei Friedrich Nietzsche
	2.4 Die Bedeutung der Kategorie des Willens
	2.5 Die Bedeutung der Moral für die Konstruktion des „souveränen Individuums“
	2.6 Die Überwindung der Religion als Voraussetzung für die Konstituierung des „souveränen Individuums“
	2.7 Der Individualismus bei Nietzsche
	2.8 Die Bedeutung des Verbrechens und der Revolte in Bezug auf die Konstruktion von Individualität
	2.9 Zwischenfazit

	3. De Sades Konzept von radikaler Individualität
	3.1 Die Verwendung des Begriffs „Individualität“ und seiner Synonyme
	3.2 Libertins im Werk de Sa des
	3.3 Die Rolle des „freien Willens“ in der Konstruktion des Libertins
	3.4 Moral, Sitte und Tugend contra individualistische Ethik
	3.5 Die Rolle der Religion
	3.6 Die Bedeutung des Verbrechens für die Konstruktion der Individualität
	3.7 Die Kritik und Parodie des klassischen Gesellschaftsvertrages sowie neue Formen des Gesellschaftsverkehrs
	3.8 Zwischenfazit

	4. Stirners Konzept von radikaler Individualität
	4.1 Die Verwendung des Begriffs der „Individualität“ und seiner Synonyme
	4.2 Die Entwicklung des „Eigners“
	4.3 Die Rolle des „freien Willens“ bei der Konstruktion des „Eigners“
	4.4 Die „Eigenheit“
	4.5 Negierung von Moral und die Umwertung von Werten
	4.6 Der Atheismus
	4.7 Die Gesellschaftskritik
	4.8 Der Egoismus im Werk Stirners
	4.9 Das Verbrechen als Verteidigung der Entfaltungsfreiheit des Individuums
	4.10 Ideologiekritik
	4.11 Zwischenfazit

	5. Einordnung und Übertragung der Ergebnisse auf den aktuellen Diskurs
	5.1 Die Übereinstimmungen und Differenzen bezüglich der Auffassung von Individualität und „Individualismus“ bei D. A. F. de Sade und Friedrich Nietzsche
	5.2 Die Übereinstimmungen und Differenzen bezüglich der Auffassung von Individualität bei Max Stirner u n d Friedrich Nietzsche
	5.3 Qualitative und quantitative Bewertung der Übereinstimmunge
	5.4 Die Differenzen in den Konzepten der drei miteinander konfrontierten Denker
	5.5 Überschneidungen und Differenzen zu aktuellen Diskursen sowie Anknüpfungspunkte
	5.6 Ausblick: Potentielle Impulse für einen aktuellen Diskurs

	6. Fazit und Ausblick
	7. Quellen- und Literaturverzeichnis
	7.1 Verwendete Quellen
	7.2 Verwendete Literatur


