
 

 

Gomorrha 

Mafia und Staat im Verhältnis1 

Taylan Yildiz 

EINLEITUNG 

Der Begriff ‚Mafia‘ bezeichnet einen Ordnungstypus, der sich durch zwei Kern-
prinzipien auszeichnet. Das sind a) die totale Hingabe zur Familie, die zur Sippe 
ausgedehnt ist und feudal regiert wird und b) das unerbittliche Konkurrenzver-
hältnis, das deren Mitglieder zu den Repräsentanten und Vollzugsorganen staat-
licher Gewaltmonopole unterhalten. Erst beide Prinzipien machen die Mafia zu 
dem, was wir kennen und allgemeinhin zu fürchten gelernt haben. 

Im Zentrum unserer Kenntnis über die Mafia steht damit eine Unerbittlich-
keit, die auf zwei Weisen wirkt. Zunächst fungiert sie als Distinktionsmerkmal. 
Im Gegensatz zu allen anderen Formen menschlicher Vergemeinschaftungen 
zeichnen sich mafiöse Ordnungen vor allem dadurch aus, dass Regelverstöße 
rücksichtslos verfolgt werden und unweigerlich Eigenjustiz hervorbringen. Un-
erbittlichkeit dient aber nicht nur der Kohäsion. Sie prägt darüber hinaus auch 
das Konkurrenzverhältnis zum Staat, der – wenngleich mit unterschiedlichen 
Mitteln und Idealen – doch auf derselben ontologischen Ebene den Anspruch 
über die letztinstanzliche Sozialbindung des Individuums erhebt und sich durch 
dieselbe paternale Ikonologie konstituiert. Zwar fällt nicht jedes Gesellschafts-
mitglied gleichermaßen in die sich gegenseitig ausschließenden Hoheitsbereiche 
von Staat und Mafia. Aber jedes Familien- und Clanmitglied ist immer zugleich 
auch ein Mitglied staatlicher Ordnungen, mögen diese noch so prekär oder fragil 
sein. 

                                                           

1  Für hilfreiche Hinweise danke ich Carlo Latilla, Paolo Rastiello, Paolo Staiano, Niko 

Switek und Frank Gadinger. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | Yildiz 

 

Dieser Beitrag behandelt durch die Perspektive von Gomorrha – Die Serie 
(Sky Italia) einige der wichtigsten Überlappungen von Staat und Mafia, sowohl 
in prinzipieller als auch in praktischer Hinsicht. Dem liegt die These zugrunde, 
dass in der Mafia Prinzipien und Praktiken hochgetrieben werden und damit in 
geradezu idealtypischer Weise vorliegen, die in abgeschwächter Form auch den 
Staat anleiten. Damit soll der Staat keineswegs delegitimiert werden. Es soll nur 
durch das Medium einer Fernsehserie jene Seite seiner ‚janusköpfigen‘ Existenz 
belichtet werden, in der sein dunkles Machtpotenzial ruht. Nach einer kurzen 
Skizze meines theoretischen Verständnisses der Fakt-Fiktion-Relation werde ich 
mich mit zwei2 Prinzipien und ihren Praktiken befassen, durch die sich eine sol-
che Überlappung begründet und eine limitische Zone zwischen Staat und Mafia 
schafft: Das ist erstens das Leitbild der Familie als elementarer Sozialcode und 
zweitens das Oberhaupt als höchste Entscheidungsmacht. 

SERIEN ALS MITTLER ZWISCHEN FAKT UND FIKTION 

Das Denken über das Verhältnis von Fakt und Fiktion unterliegt in weiten Teilen 
der Sozialwissenschaften den Prämissen des kartesischen Dualismus. Demnach 
gründet sich das Faktische in der leiblichen Seinsweise des Menschen, während 
das Fiktive als jenes Produkt seiner seelischen Bemühungen begriffen wird, das 
den größtmöglichen Entfremdungsgrad von seiner leiblichen Existenz erreicht. 
Fakten sind demnach Gegenstand exakter Wissenschaften, werden ‚erho-
ben‘ oder ‚vermessen‘, wohingegen Fiktionen als Resultate rein schöpferischer 
Tätigkeiten gelten, die nicht ge-, sondern erfunden werden und damit eine von 
den Fakten differente Seinsweise aufweisen. Aus dieser Spaltung der Episteme 
wurde lange der Vorrang des Faktischen abgeleitet und als eine der wichtigsten 
Errungenschaften des neuzeitlichen Weltverständnisses ausgewiesen. Der Irr-
sinn, der sich durch die großen Utopien im 20. Jahrhundert ausbreitete, hatte zur 
Stabilisierung dieser Einschätzung nicht unwesentlich beigetragen. Heute aber 
wird das Verhältnis von Fakt und Fiktion differenzierter eingeschätzt und es 
wird nicht zuletzt durch die verfassungsrechtlichen Zusammenlegungen beider 
Episteme (in Deutschland in Art. 5 GG etwa) auch politisch eingestanden, dass 
sie in der Substanz zwar unterschiedlich, in ihrer ordnungspolitischen Relevanz 
aber als gleichwertig zu behandeln sind. Wenn das Fiktionale im Dienst der Des-

                                                           

2  Es lassen sich natürlich eine Reihe weiterer wichtiger Bezüge diskutieren, wie etwa 

die Tötung als die radikalste Form der Vermännlichung, Abschreckung und Bestra-

fung.  

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 227 

 

truktivität stehen kann, ist es schließlich imstande, in das Faktische zu interve-
nieren, und es und besteht kein Grund zur Annahme, dass es auf diese Negativ-
rolle festgelegt ist und nicht auch progressive Wirkungen entfalten kann. Seinen 
Ruhepol hat die Kontroverse über das Verhältnis von Fakt und Fiktion in dieser 
arbeitsteiligen Umdeutung des kartesischen Dualismus gefunden. 

Aber auch dieses Verständnis ist trotz seiner unbestreitbaren Vorteile un-
stimmig geblieben. Besonders im Anschluss an jene wissenschaftstheoretischen 
Studien, die sich der Genealogie der neuzeitlichen Aufteilung der Welt in Leib- 
und Seelenphänomene widmeten, ist man immer mehr dazu übergegangen, sich 
der gegenseitigen Bedingtheit von Fakt und Fiktion zuzuwenden. Offenbar ist 
die Erhebung oder Vermessung von Fakten ein weitaus schöpferischer Vorgang, 
als es der kartesische Dualismus zu erkennen erlaubt (Daston/Galison 2007), 
ebenso wie das Fiktive viel stärker im Realen verankert ist, als unter seinen Prä-
missen angenommen werden kann (Iser 1993). Die Plausibilität dieses Einwan-
des ist mit der Verbreitung konstruktivistischer Theorien gestiegen. Heute wird 
nur noch selten bestritten, dass das Verhältnis von Fakt und Fiktion (wie übri-
gens das zwischen Empirie und Theorie oder genereller noch: zwischen Zeichen 
und Bedeutung) nicht arbeitsteilig fixiert werden kann, sondern viel offener ge-
dacht werden muss. Denn ebenso gut wie dem Faktischen nicht zu entkommen 
ist und selbst in der radikalsten Übersteigerung der Fiktion (Science-Fiction) Be-
stände des Realen erhalten bleiben, ist der Zugang zum Faktischen immer auch 
von den fiktiven Fähigkeiten abhängig, die der Mensch in sich trägt, um über-
haupt erkennen und über das Erkannte kommunizieren zu können.3 Damit etwas 
als ‚wirklich‘ erfahrbar wird, muss es zuvor als ‚möglich‘ gedacht worden sein, 
ebenso wie das Wirkliche in seiner Aktualität immer wieder mit offenen Spiel-
räumen zurechtkommen muss. Deshalb fordert Waldenfels (2002: 236) in seinen 
Überlegungen zu ‚Fiktionalität‘ und ‚Realität‘ einleitend: 

 
„Genauso wie die Wirklichkeit ist auch die Möglichkeit als Implikat der Erfahrung zu be-

stimmen und nicht als Attribut, das wir einem erfahrbaren oder benennbaren Ding zuspre-

chen.“ 

 

Werden die Ko-Konstitution von Fakt/Fiktion und ihre ontologische Gleichwer-
tigkeit akzeptiert, ist nach den Mittlern zu suchen, durch die sich ihre wechsel-

                                                           

3  So etwa der Ost-West-Konflikt in Star Trek oder das NS-Regime in Charly Chaplins 

Der große Diktator. Deshalb werden neuerdings die Möglichkeiten des Einsatzes von 

Filmen und Serien in der Lehre erörtert, vor allem in den Internationalen Beziehun-

gen. Siehe hierzu Heck/Schlag 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | Yildiz 

 

seitige Durchdringung vollzieht. Ein ‚Mittler‘, so Latour (2010: 70), ist eine En-
tität, die mit transformativer Kraft ausgestattet ist, also etwas (Bedeutungen oder 
Elemente), das übermittelt werden soll, zu „übersetzen, entstellen oder auch (zu) 
modifizieren“ vermag und so auf den ‚Lauf der Dinge‘ einwirkt. Serien als Mitt-
ler zu betrachten, bedeutet also, ihnen eine generative Kraft zuzuschreiben. Sie 
führen damit zwar nicht unmittelbar an die Realität heran, wenn überhaupt sinn-
vollerweise von einer Realität ‚an sich‘ gesprochen werden kann. Aber sie be-
stärken doch eine Betrachtungsweise, wonach im Medium der Serie zumindest 
der Zugang zu den Realitätsdeutungen, die sozial bedeutsam sind, möglich ist. 
Dabei ist allerdings darauf zu achten, dass dies nicht auf alle Serien gleicherma-
ßen zutrifft. Es kommt vielmehr auf die konkreten Produktionsbedingungen an, 
ob und wie genau nun das Faktische und Fiktionale aufeinander einwirken. 

Als narrative Medien verknüpfen Serien Bilder zu Bilderfolgen und stimulie-
ren durch Einstellungs- und Schnitttechniken ein audiovisuelles Erzählen, das 
sowohl das ‚Reale‘ fiktional zu transzendieren vermag und dadurch idealtypi-
sche Zugänge in unbekannte Wirklichkeitsbereiche ermöglicht (ganz gleich, ob 
diese Zugänge nun aufklärerisch motiviert sind oder in Verblendungszusam-
menhangen stehen), als auch imstande ist, das Fiktionale vom Grund des Realen 
her aufzuspannen. Selbst ‚Traumwelten‘ sind über die Abgrenzung zur ‚Real-
welt‘ stets konstitutiv mit ihr verbunden und lassen sich in ihrer narrativen Ent-
faltung auch nie vollständig von ihr lösen. Das Reale kann wie in Alice im Wun-

derland (Lewis Carroll) etwa nicht nur als Ausgangspunkt einer Reise ins Unbe-
kannte dienen, sondern auch als ein internes Differenzierungsmerkmal fungie-
ren, durch das sich das Fiktionale als Fiktionales erkennbar macht. Und mehr 
noch: Die narrative Entfaltung von Traumwelten schafft Anlässe dafür, um um-
gekehrt auch über das Mögliche oder Unerkannte im Realen kommunizieren zu 
können. Denn die Einbildungskraft, so auch Flusser (1990: 116) ist „eine kom-
plexe, absichtsvolle (‚intentionale‘) Geste, mit welcher sich der Mensch zu sei-
ner Lebenswelt einstellt“.   

Gomorrha – Die Serie beruht auf einem preisgekrönten Reportage-Roman4 
von Roberto Saviano und folgt dem Typus der dokumentarischen Methode. Sie 
ist damit auch in ihren fiktionalen Momenten als realitätsverwandt einzustufen 
und wird deshalb gelegentlich als ‚hyperreal‘ bezeichnet und dem Genre des 

                                                           

4  Gomorra: Viaggio nell'impero economico e nel sogno di dominio della camorra, 2006 

bei Mondadori erschienen, 2007 von Mario Gelardi als Theaterstück uraufgeführt und 

2008 unter der Regie von Matteo Garrone verfilmt. Gegenstand des vorliegenden Bei-

trages ist die erste Staffel der Serie. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 229 

 

neuartigen global neo-noir (Cilento 2011) zugerechnet.5 Das hat vor allem damit 
zu tun, dass Saviano in der Produktion „die Funktion des Auteurs“ (Weber 2015: 
198) übernimmt und die Serie von seinem detektivischen Blick6 auf das opake 
Innenleben des organisierten Verbrechens profitieren lässt. Da dieser Blick mit 
Bilderfolgen im Stile des neorealistischen Noir-Stils ausgeführt wird, kann eine 
ungewöhnliche Realitätsnähe und narrative Stimmigkeit in der Darstellung der 
Handlungsabläufe und in der Figurenzeichnung entstehen. Hyperrealität wird al-
lerdings nicht nur durch die Verankerung der Skripte in den ethnografischen 
Aufzeichnungen des Auteurs und durch die bevorzugte Bilderästhetik erzeugt. 
Auch die Rückwirkungen der Serie auf das Leben Savianos, der seit dem trans-
medialen Erfolg von Gomorrah bedroht wird und unter Personenschutz steht, 
und der Imageschaden, den die neapolitanische Vorstadt Casal di Principe als 
zentraler Handlungsort der Serie erlitten hat (Tzermias 2008), rechtfertigen die 
Bezeichnung. 

Die Serie schafft es damit, wie in The Wire eine Storyworld zu entfalten, die 
zwischen dem Faktum und der Fiktion des organisierten Verbrechens vermit-
telnde Momente einschiebt, den Zuschauern dabei aber nicht die Art von Identi-
fikationsmöglichkeiten bietet, die sie üblicherweise an den Erzählverlauf zu bin-
den verspricht. Der Zuschauer wird selbst zum Schnittstellenphänomen und in 
seiner moralischen Beweglichkeit herausgefordert. Während Hauptfiguren wie 
Vito Corleone (Marlon Brando) in Der Pate stets von einer Aura der Coolness 
und Erhabenheit umgeben sind, die selbst in Krisensituationen nicht zu bröckeln 
vermag, wird in Gomorrha – Die Serie „die Empathie der Zuschauer mit den Fi-
guren gezielt unterlaufen“ (Weber 2015: 199) und das Bild einer brüchigen Welt 
gezeichnet, die moralisch ungreifbar ist und allein von existenziellen Funktions-

                                                           

5  So hat Saviano jüngst in einem Interview auf die Frage, ob die Serie nicht auch Ju-

gendliche inspirieren würde, geantwortet: „Bei den Vorarbeiten zur Serie haben wir in 

Neapel genau beobachtet, wie junge Camorra-Mitglieder sich kleiden, frisieren, wie 

sie sprechen. Wir bilden in ‚Gomorrha‘ nur die Wirklichkeit ab“ (FAS vom 28. Januar 

2018). Da es unmöglich ist, die Frage auf einer Seite der Kontroverse aufzulösen – es 

ist bekannt, dass junge Gang-Mitglieder in Italien Figuren aus der Serie nachahmen 

(Cilento 2011) –, bringt sich in dieser Interview-Stelle die Mittler-Funktion der Serie 

gut zum Ausdruck. 

6  Über Jahre hinweg hatte sich Saviano als Hafenarbeiter getarnt, so wichtiges Exper-

tenwissen angeeignet und die Romanvorlage an ‚realen‘ Vorgängen ausgerichtet. Die 

erste Szene der Staffel spielt sich deshalb auch im Hafen von Neapel ab, einem Ort, in 

dem die Globalität und Lokalität des organisierten Verbrechens zusammenfällt. Zum 

detektivischen Blick siehe Boltanski 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | Yildiz 

 

erfordernissen vorangetrieben wird. In den ersten beiden Folgen ist es noch die 
Figur Ciro Di Marzio (Marco D’Amore), die inmitten einer unmoralischen Welt 
eine besonnene Perspektive auf das organisierte Verbrechen eröffnet und integer 
erscheint. Bevor der Zuschauer jedoch eine parasoziale Beziehung zu ihm auf-
bauen kann, zeichnet sich schon ein moralischer Degenerationsprozess ab, der 
nicht radikaler ausfallen könnte. Tony Montana beispielsweise wird in Scarface 
(Brian de Palma) in der moralisch prekärsten Situation seiner Verbrecherkarriere 
noch von Gewissensgründen überrumpelt und unterbricht das Attentat auf eine 
Zielperson, die überraschend von ihren Kindern begleitet wird, obwohl der Ab-
bruch – und auch die spezielle Art des Abbruchs (das Töten des Attentäters) – 
sein Leben kosten wird. Ciro aber wird das junge Mädchen7 brutal foltern, er-
schießen und anschließend verbrennen, nur um den Aufenthaltsort ihres Freun-
des Daniele zu erfahren, mit dem er ein gefährliches Geheimwissen teilt. Seinen 
Höhepunkt erreicht die ungebremste Gewaltbereitschaft in der letzten Folge der 
ersten Staffel, in der Ciro seine Familie als Lockvogel benutzt, nur um den zum 
Widersacher herangereiften Sohn des Bosses in eine Falle zu locken. Während in 
klassischen Mafiafilmen also noch so etwas wie eine universelle Moral oder Eh-
re bebildert wird, die dem organisierten Verbrechen vorausgeht und ihr Ausufern 
von innen begrenzen kann, wird eine solche Moral hier allenfalls angedeutet, 
fällt aber stets hinter die Frage nach der Effektivität jener Mittel, die einen stra-
tegischen Vorteil im Handlungsgeschehen versprechen. Diese Vorgehensweise 
dient nicht etwa dazu, den Zuschauer zum Innehalten zu bewegen, sondern einen 
irreversiblen Bruch zwischen den Figuren und den Zuschauern herbeizuführen 
(Weber 2015: 206). Die Serie bricht also mit den Outlaw-Helden insgesamt und 
kennt keine „auf charmante Art gebrochenen Publikumslieblinge wie den Hood-
Robin-Hood Omar Little oder den netten Junkie Bubbles“ (Weber 2015: 206) 
aus The Wire, wenngleich die Serie immer wieder scharfe Übergänge zwischen 
die allgegenwärtigen Gewaltausbrüche und die moralisch entlastenden Alltags-
szenen schiebt. Sie schafft vielmehr gerade durch diesen stetigen Perspektiven-
wechsel den ‚Helden als solchen‘ ab und kreiert ein neues Mafia-Genre, das von 
Gerhard Meier (2014) folgendermaßen beschrieben wird:  

 
„Gegen Ende der ersten Staffel von Gomorrha ist jedoch endgültig klar, dass die Serie 

sich konsequent von den gängigen Mechanismen der Gangster- und Crime-Serie abwen-

det. Während das Publikum von den verschiedenen Facetten der Camorra-Aktivitäten in 

                                                           

7  Angelehnt an den Fall der 22-Jährigen Gelsomina Verde, deren verkohlter Leichnam 

in einem Fiat 600 in einem neapolitanischen Vorort am 21. November 2004 aufgefun-

den wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 231 

 

einem von moralischen Richtwerten befreiten Taumel überrollt wird, fächert die Serie die 

undurchdringbare Verflechtung von krimineller Parallelgesellschaft und ‚Normalität‘ auf, 

die weit über die Stadtgrenzen Neapels hinaus wuchert. Doch weniger durch die faktische 

Anerkennung dieses Zustandes, sondern durch den erzählerischen, gegen die Gepflogen-

heiten des Crime-Kinos gebürsteten Umgang mit dieser Erkenntnis entledigt sich Gomor-

rha der Regeln des Genres.“ 

DIE FAMILIE 

Es gehört zu den großen Inszenierungen des Liberalismus, dass ausgerechnet im 
modernen Staat der mächtige Widersacher der individuellen Freiheit ausgemacht 
wird. Die politische Relevanz dieser Gegenüberstellung mag nachvollziehbar 
sein. Aber entwicklungsgeschichtlich trifft sie in dieser Eindeutigkeit keinesfalls 
zu, weil es der moderne Staat war, der erstmals die individuelle Freiheit zur kol-
lektiven Geltung bringen konnte und sich, lange bevor er dieses Recht durch 
Normierungen zu formen (und auch zu entstellen) begann, eher am Prinzip der 
Dynastie und der Sippe als am Individualismus gerieben hatte (Tilly 1986).  

Diese Reibung äußert sich heute noch auf vielfache Weise. Immer dort, wo 
starke ‚familien- oder sippenähnliche Strukturen‘ dominieren, stößt der Staat 
nicht selten auf massive Handlungsgrenzen; sei es, weil ihm reiche Familien 
Steuern vorenthalten oder weil mächtige Organisationen8 ‚sippenähnlich‘ ver-
fasst sind und ihre Verstrickungen in illegale Vorgänge effektiv verbergen kön-
nen. Das Loyalitätengeflecht der Familie wird aus der Perspektive des Staates 
deshalb auch abfällig ‚Vetternwirtschaft‘ genannt:  
 
„Und die Verpflichtung zu unverbrüchlicher Treue gegenüber der eigenen Familie, einer 

Treue, die höher gilt als staatliche Gesetze und gegen die niemand verstoßen kann, ohne 

sich der Eigenjustiz dieser Familien zu überliefern, trägt umgangssprachlich einen italieni-

schen Namen: Mafia.“ (Koschorke 2000: 119) 

 
Das organisierte Verbrechen sticht in seiner Reibung mit staatlichen Autoritäten 
also besonders heraus (Collins 2011), eben weil es dem legitimen Blick des Staa-

                                                           

8  Ein Beispiel unter vielen ist die FIFA, die stets mit Korruptionsvorwürfen konfrontiert 

wird, die nur schwer zu überprüfen sind, und es ist hier bezeichnend, dass sich Sepp 

Blatter in einem Interview mit der BBC als „the godfather of women’s football“ be-

zeichnet hat: http://www.bbc.co.uk/programmes/p02qw29r (zugegriffen am: 1.2. 

2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | Yildiz 

 

tes nicht nur ethisch problematische Bereiche entzieht, sondern weil es den Staat 
in seiner Existenz negiert und ihm dadurch auf seltsame Weise ähnlich wird. 
Dass Staat und organisiertes Verbrechen funktional äquivalent sind und ein Ver-
hältnis der Isomorphie aufweisen, hatte Tilly (1985) historisch belegt. Demnach 
war der moderne Staat in seinem frühen Stadium noch eine patrimonial geführte 
Organisation, die ihren Machtzuwachs durch Verbrechen garantierte, bevor er 
sich als bürokratische Herrschaftsform im Weber’schen Sinne legitimieren konn-
te. Gomorrha – Die Serie macht diesen Zusammenhang nun mikroanalytisch 
fassbar. Das lässt sich an zwei Aspekten verdeutlichen, die in der Serie immer 
wieder szenisch aufgegriffen und mit den ästhetischen Mitteln des global neo-

noir verarbeitet werden: (a) an der familiären Organisation der Mafia, die sich 
aus Kernfamilien speist, aber dennoch ein grundsätzlich ambivalentes Verhältnis 
zur Familie aufweist, und (b) an der korporalen Metaphorik, durch die sich die 
Mafia zu einem komplexen (staatsähnlichen) Herrschaftsgebilde ausdifferen-
ziert. 

(a) Die Familie ist ein Beziehungsgeflecht, das sich in unterschiedliche Ebe-
nen mit jeweils eigenen Verweisungszusammenhängen und Handlungslogiken 
gliedert. Da ist zunächst die Ebene der ‚Kernfamilie‘, die in der Mafia – ähnlich 
wie im Staat – ein durch repressive Maßnahmen herunterformatiertes Verwandt-
schaftssystem darstellt (Mutter-Kind-Einheit), in dem der männliche Versorger 
eine „schwankende Stellung“ (Koschorke 2000: 121) einnimmt. Die Serie greift 
diese liminale Position des Versorgervaters durch eine sehr gewählte Bebilde-
rung der Mutter-Kind-Einheit auf. Denn sie wird nur dann szenisch aufgegriffen, 
wenn entweder die Alltäglichkeit des Verbrecherlebens dargestellt werden soll 
oder der Versorgervater es vermeiden will, dass sich die Gewalthandlungen sei-
nes Berufslebens auf seine Familie übertragen. Erst in der letzten Folge der ers-
ten Staffel etwa wird Ciros Familie (Mutter-Tochter-Einheit) sichtbar, verbleibt 
aber in passiver Haltung und wirkt auf seltsame Weise subjektlos, weil Mutter 
und Tochter als Lockvögel vom Vater missbraucht werden und ihn dann ge-
meinsam verlassen. Eine etwas umfangreichere Schilderung der Kernfamilie 
wird in Folge 5 der ersten Staffel (Kleingeld) vorgenommen. Franco Musi (An-
tonio Zavaterri), der mailändische Finanzverwalter der Savastanos, gerät durch 
fehlgeschlagene Investitionen in eine verzweifelte Lage. Die intensivere Behand-
lung Musis Familienleben verdeutlicht nicht nur die mafiösen Verstrickungen 
des Finanzkapitalismus und deren lebensweltliche Folgen, sondern thematisiert 
grundlegender die abhängige Rolle der bürgerlichen Kernfamilie vom Berufsle-
ben des Vaters. Musi begeht bezeichnenderweise auf der häuslichen Feier des 
18. Geburtstages seiner Tochter Selbstmord, weil er weiß, dass die Savastanos 
ihren Geldverlust sonst durch das Töten seiner Familie begleichen werden (Le-

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 233 

 

ben als Währung). Auf dieser Ebene wird die ambivalente Rolle der Familie in 
Staat und Mafia erkennbar. Während sie einerseits immer wieder moralisch auf-
geladen wird und Gegenstand tiefster Bekenntnis ist – auch die Mafia kennt die 
Witwenrente, der Familie darf es schließlich an nichts mangeln –, wird sie ande-
rerseits auf der Sollseite der Machtasymmetrie verbucht. Sie stiftet ‚Nestwärme‘, 
erlegt den Protagonisten aber damit Pflichten auf, bindet sie und ist nicht mehr 
als der wunde Punkt, der sie jederzeit angreifbar macht.  

(b) Eine zweite familiäre Instanz besteht in der Organisation des Clans. Er ist 
familienähnlich strukturiert und unternimmt vom Ideal der Kernfamilie ausge-
hend die Ausdifferenzierung seiner Rollenkonstrukte. Diese Erweiterung voll-
zieht sich durch eine korporale Metaphorik, die es bereits dem modernen Staat 
erlaubt hatte, die einzigartige Bindungskraft familiärer Loyalitäten auf größere 
soziale Einheiten zu übertragen und so aus disparaten Einzelwillen eine Herr-
scherpersönlichkeit zu schaffen. So steht an der Spitze des Clans ein Oberhaupt, 
der als souveräner Hausvater über das Gesamtgeschehen wacht und als Kopf des 
Mafiakörpers mit der schwierigen Aufgabe konfrontiert ist, widerstrebende Teile 
durch das Familienband zusammenzufassen und die Handlungsprogramme der 
ökonomischen Akteure mit denen des Soldatentums zu verbinden. So muss sich 
Don Pietro Savastano (Fortunato Cerlino) stets in zwei Kreisen bewegen, die 
sich jeweils durch eigene Handlungslogiken auszeichnen und deshalb auch kaum 
berühren, wenngleich sie in einem ausgeprägten Verhältnis der Interdependenz 
zueinander stehen. Auf der einen Seite sind die ‚affektregulierenden‘ Geld- und 
Investitionsgeschäfte des Clans und seine Rechtsfragen, die im häuslichen Emp-
fangsraum Don Pietros verhandelt werden und bis in die italienische Finanzme-
tropole Mailand reichen. Die Inneneinrichtung ist den Repräsentationsräumen 
barocker Paläste nachempfunden. Da der Raum aber auf die Größenordnung der 
umliegenden Wohnungen im Vele di Scampia reduziert ist, entsteht eine kitschi-
ge und „geschmacklose Opulenz“ (Meier 2014), die den Unterredungen eine 
ausgeprägte Schwere verleiht. Auf der anderen Seite stehen die ‚affektmobilisie-
renden‘ Drogengeschäfte des Clans. Sie werden von Soldaten überwacht und 
verwickeln den Clan immer wieder in kriegerische Auseinandersetzungen, die 
sich in den Bildern als Entladungen höchster Emotionalität präsentieren. Die 
Unterredungen hier finden fast ausschließlich in leerstehenden Lagerhallen statt 
und werden so von der beklemmenden Ästhetik einer gescheiterten Wirtschafts-
politik begleitet, die dem Clan nicht nur logistische Möglichkeiten verschafft, 
sondern mehr noch seine Bedeutung in der Region überhaupt erst mitbegründet. 
Der Zusammenhang der ökonomischen und soldatischen Handlungsprogramme, 
die auf jeweils unterschiedliche Weisen in den Geldkreislauf des organisierten 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | Yildiz 

 

Verbrechens involviert sind, lässt sich in drei aufeinanderfolgenden Szenen 
nachvollziehen:  

 
Szenen-Beispiel a: 

Don Pietro spricht mit seiner Frau Donna Imma (Maria Pia Calzone) und dem gemeinsa-

men Sohn Gennaro, kurz Genny (Salvatore Esposito), im Besucherraum des Gefängnisses. 

Es geht um die Haftbedingungen Don Pietros, um die Erschließung neuer Geschäftskon-

takte und um die Kapitalanlage des Clans in Mailand (S 1/F 3/ab 22.45). 

 Don Pietro: Mit Geld lässt sich alles regeln. [Donna Imma schwenkt die Haare.] 

 Don Pietro:  Was hast du mit deinen Haaren gemacht? 

Donna Imma:  Nichts. Was meinst du? 

 Don Pietro:  Du siehst noch wilder aus, wie eine Löwin. 

[Donna Imma leise und lächelnd]  

Donna Imma:  Hör auf damit. 

[Don Pietro konzentriert seine Blickrichtung auf Donna Imma.]  

 Don Pietro:  Nein im Ernst. 

[Der Gefängnisaufseher kündigt das Ende der Besuchszeit durch dreimaliges Klopfen an 

und ein Kuss zwischen Don Pietro und Donna Imma besiegelt das Gespräch.]   

[Don Pietro wendet sich abschließend an Genny.]  

 Don Pietro:  Du bist jetzt der Mann im Haus. 

 
Szenen-Beispiel b: 

Don Pietro in der Gemeinschaftszelle im Gespräch mit dem jungen Pasquale, der sich in 

der Essenszeit auf seine Verhandlung vorbereitet und um seine Erscheinung bangt (S 1/F 

3/ab 23:58):  

 Don Pietro:  Pasquali, was ist los? 

 Pasquali:  Verzeihung Don Pie, aber heute ist meine Verhandlung und ich sehe aus 

wie ein Penner. [Er schaut in den Spiegel.] Mir steht die Strafe schon ins 

Gesicht geschrieben. Der Richter wird mich nicht mal hinsetzen lassen. 

[Don Pietro reicht ihm ein frisches weißes Hemd, das ihm soeben mitgebracht wurde.]  

 Don Pietro:  Hier. Zieh das hier an. 

 Pasquali:  Nein, lassen Sie. Es wird schon gehen. 

 Don Pietro:  Na los, zieh es an. 

[Pasquali zieht das Hemd an.] 

 Don Pietro:  Haaah, gut. So sieht ein ehrlicher Mann aus. 

 Pasquali:  Danke, Don Pietro. Das Hemd sieht so verdammt teuer aus. 

 Don Pietro:  Geld, macht ehrliche Männer aus uns, Pasquali. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 235 

 

Szenen-Beispiel c: 

Genny und Ciro überwachen das Auszählen von Drogengeldern in einem verdunkelten 

Raum und unterhalten sich (S 1/F 3/ab 25:23). 

 Genny:  Was stinkt hier so? 

 Ciro:  Die Junkies packen ihr Geld in die Unterhose. Glaubst du denn so was 

riecht nach Parfum? Aber wenn das Geld später in deiner Tasche steckt, 

stinkt’s auf einmal nicht mehr so. Ist Tatsache. 

[Das Geld wird in einem Fahrzeug versteckt, um unbehelligt nach Mailand zu gelangen.] 

 

Die Szenenfolge lässt eine Reihe von Interpretationen zu, von denen ich hier nur 
eine aufgreifen möchte. Sie bezieht sich auf die beiden ‚Geld-Aussagen‘, denen 
zufolge Geld ‚alles regelt‘ und ‚aus uns ehrliche Männer macht‘. Die Aussagen 
sind nicht etwa in ihrem faktischen Wert interessant, insofern neben dem Geld 
auch dem Töten9 die Fähigkeit beigemessen wird, ‚alles regeln‘ zu können, und 
Ehrlichkeit auch nicht das ist, wonach das organisierte Verbrechen primär be-
strebt ist. Geld fungiert hier vielmehr als ein Symbol, durch das sich bestimmte 
Wahrheits- und Bedeutungseffekte herstellen lassen – etwa den, dass es als 
‚Verkleidungsmittel‘ dem organisierten Verbrechen erlaubt, in illegalen wie le-
galen Umgebungen gleichermaßen diskurs- und handlungsfähig zu sein. Wenn 
aus Drogengeld Finanzkapital wird und sich das Handlungsprogramm der Öko-
nomie mit dem des Soldatentums verbunden hat und sich gegenseitig verstärkt, 
hört das Geld im doppelten Sinne des Wortes auf zu stinken und wird universell 
einsetzbar (u.a. Korruption). Damit ist weder die Ökonomie eine notwendige 
Folge des Soldatentums, noch kann der ökonomische Erfolg auf das Handlungs-
programm des Soldatentums reduziert werden. Erst die Verknüpfung beider Lo-
giken im Familienbild macht die Mafia zu einer souveränen und ordnungsbild-
enden Größe, also staatsähnlich. 

DAS OBERHAUPT 

Die Familie ist nicht nur Widersacher, sondern auch Leitbild des Staates. Die 
Nation wurde schließlich in dem Moment zum gemeinschaftsstiftenden Band 
moderner Staaten, als es sich der metaphorischen Bindungskraft der Familie be-
diente und so die sich territorial ausweitende Bevölkerung als Ganzheit vorstell-

                                                           

9  Genny etwa wird durch das Töten zum ‚Mann‘ gemacht. Zunächst scheitert der Ver-

such in Folge 2 (Das erste Mal, ab 26.30) kläglich, geht aber dann mit noch größerer 

Wirkung auf (siehe unten). 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | Yildiz 

 

bar machte (Koschorke 2000). Diese Bindungskraft ist nach wie vor ungebro-
chen und markiert noch immer einen zentralen Teil der politischen Sprache (La-
koff 1996), was vor allem am juristischen Vokabular des Staates und seinen all-
tagssprachlichen Abwandlungen erkennbar wird, wo nicht zufällig von Grün-
dungsvätern, Staatsoberhäuptern, Muttersprachen und Vaterländern gesprochen 
wird.  

Zentral für die metaphorische Übertragung des Familienbildes auf den Na-
tionalstaat ist eine paternale Konzeption von politischer Macht. Sie bevorzugt 
hierarchische Ordnungsgebilde, an deren Spitze das Oberhaupt als ein Hausvater 
steht, der ein umfassendes Wahrheitsprivileg über die Nation beansprucht und 
eine autoritäre Führung begründet. Koschorke fasst diesen Zusammenhang fol-
gendermaßen zusammen: 
 

„Während die vormoderne Welt ein Flickenteppich von Mächten war, die miteinander ri-

valisierten und nur zu häufig in offenen Streit miteinander gerieten, bahnt die bruchlose 

Übertragbarkeit von Vaterattributen durch alle sozialen Abstufungen hindurch einer Ver-

einheitlichung des Machtkörpers den Weg, die ihr immanentes Ziel im ‚autoritären, alles 

umfassenden, inquisitorischen, alles fordernden Nationalstaat‘ finden wird.“ (in Anleh-

nung an Lawrence Stone, Korschorke 2000: 155) 

 
Diese durch die Übertragung von Vaterattributen ermöglichte Vereinheitlichung 
des Machtkörpers bleibt jedoch stets prekär. Man kann die Machttechniken des 
Oberhauptes, seinen autoritären Führungsstil, etwa daran bemessen, wie es ihm 
gelingt, diesen Zustand unsichtbar zu halten. Weil er ihn nicht grundsätzlich 
überwinden kann, muss er die Brüchigkeit seiner Macht durch symbolische In-
vestitionen und Gesten überschreiben. Aus dieser Tätigkeit10 bezieht er seine 
Macht und kann sie nur so aufrechterhalten. Das lässt sich an zwei Szenenfolgen 
diskutieren: erstens an jenem Szenenzusammenhang, in dem die Macht Don Pie-
tros als kommunikative Macht dargestellt wird, die sich mechanischer Formeln 
bedient und unnachgiebig ist. Die kompromisslose Ansprache suggeriert Wil-
lenskraft und steigert damit aber auch Selbstzensur, womit zwar die Machtposi-
tion des Oberhauptes gefestigt wird, aber auch zugleich seine Führungskapazitä-
ten erodieren. Seine Macht wird bestätigt, in den zentralen Machtfragen aber 
bleibt er auf sich selbst beschränkt und von den Möglichkeiten der Beratung ab-

                                                           

10  Es handelt sich hier um die Übersteigerung oder Radikalisierung einer exekutiven 

Form der Legitimitätsgenerierung, wie sie in der postdemokratischen Konstellation 

(Crouch 2008, Körösényi 2015) in abgeschwächter Form durchaus zu beobachten ist 

(Yildiz et al. 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 237 

 

geschnitten. Zweitens ist hier auch jene Erzählfolge zu nennen, in der die Frage 
der Machtdelegation virulent wird, nachdem Don Pietro durch die Inhaftierung 
in seinen kommunikativen Kapazitäten beschnitten wird. Das zentrale Problem 
der Delegation liegt, wie die Szenenfolge verdeutlicht, vor allem darin, dass 
Machtübertragungen im Kontext autoritärer Führungskulturen meist nur sehr 
schwer zu kontrollieren sind (Prinzipal-Agent-Problematik) und jeder Versuch, 
einen Kronprinzen zur Macht zu befähigen, zugleich auch die Stärkung eines 
Rivalen befördert, dem der Vatermord irgendwann zur Option wird.   
 
Erste Szenenfolge 
 

Szenen-Beispiel a:  

Ciro in einem Gespräch in Vele di Scampia mit seinem Mentor Attilio (Antonio Milo) 

nach einem Bombenanschlag auf ihn, den Ciro in einer Bar unverletzt überlebt hat (S 1/F 

1/ab 17.57) 

 Ciro:  Drei Tote, und vielleicht sogar noch mehr, und das war’s noch nicht. Da la-

gen noch Verletzte auf dem Boden. Diese Hurensöhne, zwei Granaten ha-

ben sie noch reingeworfen. 

 Attilio: Und was ist mit dir? 

 Ciro:  Nicht einen scheiß Kratzer, siehst du doch. Du, wenn du da gewesen wärst, 

wärst du jetzt tot. Wir haben einen riesen Fehler gemacht, Ati. Ich habe ge-

wusst, dass sich Conte für die Brandstiftung rächt. 

 Attilio:  Ciro, Das darfst du Pietro so auf keinen Fall sagen, verstanden! 

 

Szenen-Beispiel b:  

Don Pietro in einer Lagerhalle über das weitere Vorgehen nach dem Bombenanschlag auf 

Ciro (S 1/F 1/ab 18.26) 

 Don Pietro:  […] Sie haben sich in unser Revier gewagt und haben geschossen. An 

einem Sonntag. Es hätten Kinder da sein können. So was kann man nicht 

einfach ignorieren. Er wird dafür büßen. Wir werden dieser Schlange mit 

Freude den Kopf zertreten. 

 L’Africano:  Er soll sich in so ’nem Gebäude verstecken, gleich neben der Hutwerkstatt. 

 Don Pietro:  Ihr müsst ihn einfach nur schnappen. Wo ist mir egal. 

 Bolleta:  Ist klar Don Pie, nur wir brauchen einen Plan. Wir sollten ihn dazu bringen, 

raus zu kommen. Das ist kein passender Ort, um…  [wird von Don Pietro 

unterbrochen] 

 Don Pietro:  Kein passender Ort? 

 Bolleta:  Don Pie, man kann da nicht einfach so rein. Da drin wird’s auch für uns 

heiß. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | Yildiz 

 

 Don Pietro:  Ich war wohl nicht deutlich genug. 

 L’Africano:  Wir sollten uns gut überlegen, wie wir vorgehen. Er hat seine Wachen. Sei-

ne Leute sind überall und wir…  [wird von Don Pietro unterbrochen] 

 Don Pietro:  Was willst du, Africano. Stell dir vor, dein Sohn wäre in der Bar gewesen. 

Würdest du dann auch überlegen? Und würdest du lange überlegen 

[schwenkt seinen Blick auf jemanden, der eingeschüchtert nickt, schwenkt 

ihn dann weiter auf Zecchinetta] Und du? 

 Zecchinetta:  Schon wahr, Don Pietro, aber wir müssen doch darüber nachdenken…  

[wird von Don Pietro unterbrochen] 

 Don Pietro:  Halt den Mund [richtet seinen erhobenen Zeigefinger unter die Nase]! Con-

te hätte ein wenig überlegen sollen, und zwar vorher. Aber dafür ist es zu 

spät. 

 

An dieser Szenenfolge lässt sich gut nachvollziehen, wie die Kompromisslosig-
keit als zentrale Machtressource11 des Clanoberhauptes durch mehrfaches Unter-
brechen und beharrliches Wiederholen des eigenen Willens zur Geltung kommt. 
Gleichzeitig zeigt sich hier die Ambivalenz solcher Machtsteigerungen, weil sie 
Kritiken evoziert, die entweder durch Selbstzensur (Attilio mit gehobenem Zei-
gefinger: „Ciro, Das darfst du Pietro so auf keinen Fall sagen, verstanden!“) un-
artikuliert bleiben oder durch das Oberhaupt gezielt niedergeschwiegen werden 
(Don Pietro: „Halt den Mund!“), sodass eine nachhaltige Machtpolitik unmög-
lich wird. Stattdessen reißt der Flickenteppich der Mächte auf und die Gewalt 
eskaliert, woraufhin Conte sich nach Spanien absetzt und Don Pietro verhaftet 
wird. 
 

Zweite Szenenfolge 
Don Pietro wurde verlegt, die Besuchsregeln wurden eingeschränkt, was die Gesprächs-

atmosphäre intimer und klinischer macht.  

 

Szenen-Beispiel c: 

Vorgespräch zwischen Ciro und Genny in Strandnähe. Im Hintergrund Gennys Freunde 

am Pool (S 1/F 5/ab 40.35) 

                                                           

11  Wichtige Szenen hierfür finden sich in der dritten Folge (Poggioreale), in dem der 

Machtkampf zwischen dem Gefängnisdirektor Comandante Carcere (Lello Serao) und 

Don Pietro eskaliert. Diese Szenen bleiben aus Platzgründen unberücksichtigt, müss-

ten in einer breiteren Abhandlung aber stärker ins Zentrum gestellt werden, weil sie 

das Kräfteverhältnis zwischen staatlicher Macht und Mafia zentral thematisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 239 

 

 Ciro:  Warum gehst du nicht zum Besuchstermin, erklär’s mir. Du musst dahin. 

Du. Es war schon falsch, deine Mutter den ganzen Mist regeln zu lassen. 

Aber mit deinem Vater sprichst natürlich du. Nicht sie. Weil du auch die 

Befehle geben musst. Kapierst du das? 

 Genny:  Ich soll die Befehle geben? 

 Ciro:  Ja. 

 Genny:  Ich soll befehlen, ja? Wenn ich der bin, der befiehlt, warum sagt mir dann 

jeder, was ich zu tun hab’, mh? Genny hier, Genny da, Genny mach dies, 

Genny mach das [Genny nimmt die Sonnenbrille ab, rückt näher an Ciro 

und wird lauter]. Weißt du was. Ich hab’ die Schnauze voll davon, kapiert. 

Ich hab’ das Sagen, ja. Also befehl’ ich dir jetzt, dass du meine Mama zum 

Besuchstermin ins Gefängnis fährst, klar. Du fährst sie. Na geh’ schon. 

[Genny wendet sich seinen Freunden zu. Sie reichen ihm einen Joint und schubsen sich 

gegenseitig in den Pool.] 

 

Szenen-Beispiel d: 

Besuchergespräch zwischen Donna Imma und Don Pietro im Gefängnis (S 1/F 5/ab 42:24) 

Donna Imma:  Es ist jetzt alles geregelt. Du kannst beruhigt sein, alles gut. 

 Don Pietro:  Ich hab’ mit dem Anwalt geredet. Ich weiß Bescheid. [Sein Blick wendet 

sich kurzzeitig ab.] Imma, ich bin so erschöpft. Vielleicht ist der Moment 

gekommen, um mich auszuruhen. Hat Genny denn noch diese Freundin? 

[Donna Imma nickt verhalten.] Ich bin stolz auf ihn. Mein Sohn ist zum 

Mann geworden. 

Donna Imma:  Ich glaube nicht, dass dein Sohn schon ernsthaft beurteilen kann, wer die 

richtige Frau für ihn ist. Und die jetzt ist es für mein Gefühl noch nicht. Ich 

als Mutter spüre so etwas. Ich weiß es. 

 Don Pietro:  Imma. Er ist es, der entscheidet. Außerdem hat er Ciro an seiner Seite. Der 

weiß Bescheid mit den Frauen. Verstehst du mich? [Donna Imma schaut 

eisern.] Verstehst du mich? [Donna Imma senkt den Blick und nickt verhal-

ten.] Sehr gut. Dann kann ich mich jetzt ausruhen 

 
Im Gefängnis bröckelt die Macht des Oberhauptes und ein eingeschmuggeltes 
Handy kann den Verfallsprozess nur kurzzeitig aufhalten. In dem Maße, wie die 
Macht des Oberhauptes schwindet, greifen Konflikte um sich, die nun auch im 
Inneren der Organisation durch einen angeheizten Generationenkonflikt zu wu-
chern beginnen. In dieser verschärften Krisensituation vollzieht sich eine Macht-
delegation, die sich in Form einer triangulären Figurentransformation ausdrückt. 
Da ist zum einen das Clanoberhaupt Don Pietro, der das Machtvakuum hinter-
lässt und im Gefängnis zum gebrochenen Mann wird. Als zweites vollzieht seine 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | Yildiz 

 

Frau Donna Imma eine Wandlung von der konservativen Hausmutter zur ‚Lö-
win‘: Sie widersetzt sich den Anordnungen Don Pietros führt Genny und Ciro in 
ausweglose Situationen. Ciro wird zum Erzfeind Salvatore Conte (Mario Palvet-
ti) geschickt, um zu verhandeln, Genny nach Honduras, um neue Kontakte zu er-
schließen. Die weitaus beachtlichste Transformation erlebt allerdings Genny in 
Honduras. Während Vater und Mutter eher charakterliche Akkumulationen oder 
Vertiefungen erleben (Weber 2015: 201), erweist sich die Transformation des 
Sohnes Genny als irreversible Verwandlung (Metamorphose), an deren Ende er 
nicht mehr der dickliche und machtunfähige Kronprinz ist, der zum Müßiggang 
neigt, sondern entschieden Befehlstöne erklingen lässt und durch eine Irokesen-
frisur und eine ringförmige Tätowierung unterhalb des Halses mit dem Schrift-
zug „No Confio ni en Dios“ („Vertraue auch Gott nicht“) seine kampfbetonte 
und rücksichtslose Führungsbereitschaft ankündigt. Offenbar ist die Drohgebär-
de seines honduranischen Peinigers zu einer Selbsterkenntnis gereift, die ihn 
zum Boss werden lässt. 

Das stetige Bemühen um Erhalt und Widerherstellung der monolithischen 
Machtposition ist also von Widerständen und Interferenzen durchzogen, die sich 
in den Subjekten selbst abspielen und als Schmerzerfahrungen artikulieren. Gen-
ny kehrt heim, gewachsen durch einen Schmerz, den er im karibischen Kerker 
seelisch und körperlich in unübertrefflicher Weise erfahren musste, weil er ge-
zwungen war, einen Mithäftling bestialisch zu zerstückeln, zu dem er Sympa-
thien aufgebaut hatte. Das raubt ihm jegliche emphatischen Reflexe und lässt ihn 
robust und machtfähig werden. Sein Schmerzempfinden ist nach der Figuren-
transformation nicht bloß gedämpft, sondern im Grunde überwunden, so dass 
nicht jedes Geschrei und Gejammer seine Entscheidungsfähigkeit zu beeinträch-
tigen vermag. Allerdings geht diese Erfahrung weit darüber hinaus, insofern sie 
neben der Machtreifung des Kronprinzen auch den Vatermord symbolisiert, den 
Mord am Souverän, der über seinen Leib hinaus zu vernichten ist, wenn er so 
umfassend ersetzt werden soll, wie es Genny auf dem Schauplatz des sich aus-
weitenden Generationenkonfliktes vorhat. 

FAZIT 

Fiktionale Phänomene als politikwissenschaftliche Untersuchungsgegenstände 
zu begreifen, gehört nicht zu den Gepflogenheiten der Disziplin. Allerdings 
schaffen zwei Entwicklungen begründete Anlässe dafür, dass sich momentan 
eine noch bescheidene Perspektivenerweiterung in diesem Sinne vollzieht. Das 
ist erstens die sich ausbreitende Überzeugung, dass (pop-)kulturelle Gegenstände 
wie Filme und Serien niedrigschwellige Zugänge zu komplexen Theorien und 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gomorrha | 241 

 

Modellen bieten und damit einen beachtlichen didaktischen Wert aufweisen. Da-
rüber hinaus artikuliert sich zweitens eine Vorstellung, wonach mittels fiktiona-
ler Strategien ein differenzierteres Realitätsverständnis erzeugt werden kann, als 
es mittels klassisch-wissenschaftlicher Methoden möglich ist. Beide Entwick-
lungen greifen gewollt oder ungewollt eine methodologische Position auf, in de-
ren Zentrum die grenzüberschreitende Zirkulation von Zeichen und Symbolen 
steht. Wenn Weltdeutung eine grundlegende menschliche Aufgabe ist, rücken al-
le deutenden Praktiken gleichermaßen in den Fokus der Sozialwissenschaften. 
Bestärkt wird diese Position dadurch, dass sich in den letzten Jahren ein Wandel 
insbesondere in der Produktion von Serien vollzogen hat, die explizit Realitäts-
nähe suchen und Methoden einsetzen, die auch in der Wissenschaft genutzt wer-
den, wie etwa die ethnografische Methode oder auch die klassischen Verfahren 
der Dokumenten- und Berichtsanalyse (Saviano hatte sich auch mit Polizeibe-
richten über die Camorristi befasst). Der vorliegende Text hat sich vor diesem 
Hintergrund mit der italienischen Serie Gomorrha auseinandergesetzt, die einige 
Grundfragen der Politikwissenschaft mit Blick auf Ordnungsbildung und Macht-
ausübung auf innovative Weise zu adressieren erlaubt. Wenngleich das hier eher 
in demonstrierender Weise geschehen ist und auf ausgewählte Topoi (Familie & 
Oberhaupt) beschränkt blieb, so habe ich doch zumindest im Ansatz zeigen kön-
nen, dass eine Beschäftigung mit Serien die Politikwissenschaft nicht von ihren 
grundliegenden Anliegen wegführt, wie oftmals befürchtet wird, sondern ganz 
im Gegenteil neue Möglichkeit für politiktheoretische Reflexionen erlaubt. 

LITERATUR 

Boltanski, Luc (2015): Rätsel und Komplotte – Kriminalliteratur, Paranoia, mo-
derne Gesellschaft, Berlin. 

Cilento, Fabrizio (2011): Savione, Garrone, Gomorrah: Neorealism and Noir in 
the Land of Camorra, in: Fast Capitalism 8: 1. 

Collins, Randall (2011): Patrimonial Alliances and the Failure of State Penetra-
tion: A Historical Dynamic of Crime, Corruption, Gangs, and Mafias, in: The 
Annals of the American Academy of Political and Social Science 636, S. 16–
31.  

Daston, Loraine/Galison, Peter (2007): Objektivität, Frankfurt a.M. 
Flusser, Vilém (2008): Eine neue Einbildungskraft, in: Bohn, Volker (Hrsg.): 

Bildlichkeit. Internationale Beiträge zur Poetik, Frankfurt a.M., S. 115–126. 
Heck, Axel/Schlag, Gabi (2015): „And... Cut!“ Theoretische und methodische 

Überlegungen zur Analyse von Filmen in Lehre und Forschung, in: Zeit-
schrift für Internationale Beziehungen 22 (2), S. 125–148. 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | Yildiz 

 

Iser, Wolfgang (1993): Das Fiktive und das Imaginäre – Perspektiven literari-
scher Anthropologie, Frankfurt a.M. 

Koschorke, Albrecht (2000): Die Heilige Familie und ihre Folgen, Frankfurt 
a.M. 

Lakoff, George (1996): Moral Politics. How Liberals and Conservatives Think, 
Chicago.  

Latour, Bruno (2010): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frank-
furt a.M. 

Meier, Gerhard (2014): „Höchste Zeit für keine Helden“, spex vom 19.12., 
http://www.spex.de/hoechste-zeit-fuer-keine-helden-gomorrha/ (zugegriffen am 
11.1.2018). 

Tilly, Charles (1985): War Making and State Making as Organized Crime, in: 
Evans, Peter/Rueschemeyer, Dietrich/Skocpol, Theda (Hrsg.): Bringing the 
State Back in, Cambridge, S. 169–187. 

Tzermias, Nikos (2008): „Ghetto Stimmung in Casal di Principe“, Neue Zürcher Zei-
tung vom 3.12., https://www.nzz.ch/ghetto-stimmung_in_casal_di_principe-
1.1346790 (zugegriffen am 1.2.2018). 

Waldenfels, Bernhard (2002): Virtualität, Fiktionalität, Realität, in: Helmes, 
Günter/Köster, Werner (Hrsg.): Texte zur Medientheorie, Stuttgart, S. 235–
240. 

Weber, Tanja (2015): „Perché sono tutti cattivi“: Strategien der Anziehung und 
Abstoßung in Gomorra – La serie, in: Romanische Studien 2, S. 199–232. 

Yildiz, Taylan/Gadinger, Frank/Smith, Christopher (2018): Narrative Legitimie-
rung: Exekutive, repräsentative und subversive Erzählstrategien in der 
Überwachungskontroverse, in: Leviathan 46: 1, S. 135–162.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010 - am 13.02.2026, 06:43:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442005-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

