94

Ruinen-Asthetik

und isthetische Raumerleben als einen Erfahrungsvollzug zu begreifen, in dem Wahr-
nehmung, Sprache, Zeichen und Gefiihle fiir diese Raumerfahrung in der einen oder an-
deren Weise bedeutsam werden. Das Nachfolgende will zeigen, inwiefern unser Raum-
erleben grundlegend getragen wird von den Vermégen des Wahrnehmens, Sprechens,
Verzeichnens und Fithlens. Unsere gleichermafien leiblich-sinnliche wie begriftlich-re-
flexive Raumerfahrung muss indes, so die These, zwischen Rezeption und Konstruktion
operierend begriffen werden. Es geht also im Folgenden darum, die Rolle der Wahrneh-
mung, Sprache, Zeichen und Gefiihle fiir unser dsthetisches Raumerleben zu erliutern.
Diese Dimensionen der Raumerfahrung gipfeln schlieflich im Begriff der >Atmosphire,
der ihr komplexes Zusammenspiel hinreichend erfasst.

4.1 Raum der Wahrnehmung

Da es hier nicht einfach nur um gedankliche Reflexionsvorginge, sondern um ein is-
thetisches Erleben atmosphirischer Reflexionsvollziige geht, muss untersucht werden,
in welchem Verhiltnis Begriff und Anschauung stehen. Begriffliche Reflexionen vollzie-
hen sich im Medium der Sprache, wihrend die dsthetischen Reflexionen ein Zusammen-
spiel aus begrifflichen Reflexionen und leiblich-sinnlichen Erfahrungen kennzeichnet.
Es macht daher Sinn, zunichst einmal nach der Wahrnehmung und ihrer Rolle fiir 4s-
thetische Reflexionsvollziige zu fragen.

Ruinen und deren Darstellungen in unterschiedlichen dsthetischen Medien sind Ge-
genstinde in der Welt, die unserer Wahrnehmung erscheinen. Diese dsthetischen Me-
dien und Werke der Kunst itber Ruinen thematisieren immer auch die Wahrnehmung
der Ruinen. Inszenierungen von Ruinen in den Kiinsten sind geradezu Prasentationen
der Wahrnehmungsweisen von Ruinen. Die Wahrnehmung ist fiir die Asthetik der Rui-
nen folglich in mindestens zweierlei Hinsicht relevant: als genereller Zugang zu Ruinen
und deren Darstellungen iiberhaupt sowie als Sujet dieser Darstellungen. Die Weisen der
Wahrnehmung von Ruinen sind der Inhalt der Darstellungen von Ruinen. Die Wahrneh-
mung wird diesem Verstindnis zufolge in den dsthetischen Medien selbstreflexiv — sie
thematisiert sich selbst im Medium &sthetischer Darbietungen. Piranesis und Roberts
Ruinenmalerei aus der devoten Froschperspektive veranschaulichen ehrfiirchtige Blicke
auf die architektonischen Zeugen des iiberwiltigenden Geschichtsverlaufs; die melan-
cholische, nostalgische und elegische Stimmung, die sich in der Begegnung mit Ruinen
zuweilen einstellt, werden von den Fotografien Fennemas bewusst evoziert; Horrorfil-
me wie Silent Hill lassen uns erschaudern angesichts der Irritation durch die unheimli-
chen Atmosphiren verlassener Orte; Computerspiele wie Dark Souls schiiren obendrein
die Neugier und Entdeckungslust, die wir an Ruinen ohnehin schon verspiiren und AR
und VR visualisieren Imaginationsvollziige, wie die Erginzung des architektonischen
Fragments zum Ganzen, die ansonsten oftmals mit der direkten Betrachtung von Rui-
nen einhergehen. Diese Beispiele verdeutlichen, dass die medialen Darstellungen von
Ruinen iiber die Wahrnehmung von Ruinen reflektieren. Asthetische Medien und Kunst-
werke, die Ruinen in Szene setzen, prisentieren uns demnach Perspektiven auf Ruinen
im Sinne von Wahrnehmungsweisen von Ruinen. Fragen wir also im Folgenden danach,
was mit dem Begriff der 'Wahrnehmung«iiberhaupt angesprochen ist. Was ist damit ge-

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op


https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

meint, dass wir Ruinen wahrnehmen und die Darstellungen der Ruinen iiber die Wahr-
nehmung von Ruinen reflektieren?

Unter dem Begriff sWahrnehmung« wird dem Alltagsverstindnis zufolge die Fihig-
keit von Lebewesen verstanden, mittels ihrer Sinnesorgane Informationen ber ihre
materielle Umwelt zu erhalten.’ Wir leben demnach in einer Welt von physischen Ge-
genstinden, die wir sinnlich wahrnehmen; mittels unserer Sinne sehen, héren, riechen,
schmecken und ertasten wir die uns gegebene Wirklichkeit. Dieser Standardauffassung
nach scheint das Phinomen der Wahrnehmung zunichst recht unproblematisch zu
sein. Auffillig wird es erst, wenn wir uns mit bestimmten Wahrnehmungsurteilen
genauer auseinandersetzen, wie: »Ich sehe eine Ruine«, »ich nehme die herunterge-
kommene Gartenhiitte der Nachbarin schon lange nicht mehr wahr« oder »Mario muss
den verfallenen Tempel doch gesehen haben!«. Ist man wirklich in der Lage, ganze
Gegenstinde zu sehen, oder sind uns blof Farben und Formen gegeben, aus denen wir
die Anwesenheit bestimmter Dinge schliefden? Kann man aufhoren, etwas wie die rui-
ndse Gartenhiitte der Nachbarin wahrzunehmen oder nimmt man sie weiterhin wahr,
lediglich ohne ihr Beachtung zu schenken? Kann man berechtigterweise jemandem
unterstellen, er hitte etwas sehen miissen?*

Bei Fragen dieser Artliefert die Standardauffassung der Wahrnehmung keine zufrie-
denstellenden Erklirungen und das Philosophieren iiber die Wahrnehmung setzt ein. Zu
noch deutlicherer Skepsis an der méglicherweise zunichst harmlos erscheinenden Frage
nach der Wahrnehmung veranlassen Phinomene wie Sinnestiuschungen, Zaubervor-
stellungen, Einbildungen, Halluzinationen oder der Drogenrausch. Sie dienen als Bei-
spiele fir die Relativitit der Wahrnehmung. Es werden in Wahrnehmungssituationen
Dinge in einer Weise wahrgenommen, die so>eigentlich«gar nicht oder nur in ganz ande-
rer Form gegeben sind.> Wie kann es sein, dass uns dieselben Gegenstinde mal auf die ei-
ne, mal auf die andere Weise erscheinen? Wann nehmen wir auf die richtige Weise wahr?
Worin besteht letztlich der >eigentliche« Gegenstand, den wir wahrnehmen? Wir wer-
den im Folgenden sehen, dass die Auseinandersetzung mit der Wahrnehmung sich auf
eine grundlegende Opposition bringen lisst: Bildet unsere Wahrnehmung eine duflere
Wirklichkeit lediglich ab oder konstruiert sie diese Wirklichkeit? Ist die Wahrnehmung
also eine responsive oder eine konstruktive Fihigkeit des Menschen?* Der Abschnitt zur
Wahrnehmung soll erliutern, weshalb es sich dabei um eine falsche Opposition handelt
und inwiefern Wahrnehmung und insbesondere das Sehen - auf dem Gesichtssinn soll
im weiteren Verlauf zunichst der Fokus liegen — als eine »januskdpfige Titigkeit im Zwi-
schenraum von Geist und Welt«® betrachtet werden kann. Das Sehen ist demnach weder
ein neutraler Kanal der Informationsaufnahme, noch ist die sichtbare Welt eine Projek-
tionsfliche fiir Beliebiges.®

-

Vgl. Lambert Wiesing: Einleitung: Philosophie der Wahrnehmung, in: ders. (Hg.): Philosophie der Wahr-
nehmung. Modelle und Reflexionen, Frankfurt a.M. 2002, S. 9-64, hier S.12.

2 Vgl. ebd., S.13.

3 Vgl. ebd., S.14.

4 Vgl. E. Schiirmann: Sehen als Praxis, S. of.
5 Ebd., S.51.

6 Vgl. ebd,, S. 52.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op

95


https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Ruinen-Asthetik
4.1 Konrad Fiedlers Ausdrucksbewegung der Wahrnehmung

Die Erkenntnis, daf alles Aufder-uns auf ein In-uns hinausliuft, dafl von einem Sein zu
reden nur soweit einen verniinftigen Sinn hat, als ein solches in unserem Bewufitsein
erscheint— diese Erkenntnis zerstort die Tauschung, als ob wir uns einer vor uns, um
uns liegenden Welt mit den Organen unseres Leibes und mit den Fahigkeiten unse-
rer Seele nur so geradehin zu bemichtigen brauchten, um sie zu besitzen; vielmehr
werden wir inne, dafs alle Wirklichkeit uns einzig allein bekannt wird in den sich in
uns und durch uns vollziehenden Vorgangen, deren Anfinge wir in den Sinnesemp-
findungen voraussetzen, deren Resultate wir da erfassen, wo sie sich zu bestimmten
Formen entwickeln.’

Als Ausgangspunkt der weiteren Uberlegungen sollen die wahrnehmungstheoretischen
Ansitze des Kunsttheoretikers Konrad Fiedler dienen.® Nicht zuletzt, weil sie im Hin-
blick auf eine Auseinandersetzung mit Kunst konzipiert wurden, eignen sie sich fiir die
vorliegende Behandlung dsthetischer Medien und Kunstwerke itber Ruinen besonders.

Konrad Fiedler hebt in seiner Schrift Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tétigkeit
(1887) insbesondere hervor, dass die Wahrnehmung in einer unbewussten Tatigkeit
eines formalen Gestaltens besteht, die in gewisser Hinsicht durch die Kunst bewusst
werden kann. Damit distanziert sich Fiedler von der Auffassung, Wahrnehmung bilde
eine duflere Wirklichkeit lediglich ab, und betont deren konstituierenden Charakter.
Mit dieser These bietet er eine Begritndungsmoglichkeit an, weshalb die Wahrnehmung
desselben Gegenstandes sich durch den historischen Zeitpunkt, durch die Individualitit
des Wahrnehmenden und durch seine momentane Befindlichkeit unterscheiden kann.
Das Subjekt fasst durch die Wahrnehmung ein vorgegebenes Ding nicht einfach nur
auf, sondern konstituiert durch sie das Wahrgenommene zu dem, als was es ihm er-
scheint. Die Wahrnehmungen sind »Gestaltungen eines psychophysischen Subjekts«.’
Wahrnehmungen vollziehen sich demnach immer auch im Modus von Zustinden, die
psychisch und physisch durch das Subjekt (mit-)bestimmt sind. So wird verstindlich,
weshalb jemandem in Situationen extremer physischer und psychischer Beeinflussung,
wie etwa im Affekt, starker Miidigkeit oder im Drogenrausch, die Dinge anders erschei-
nen kénnen als gewohnt. Die Autonomie und Souverinitit des Wahrnehmenden nimmt
damit deutlich zu. Das Wahrnehmungssubjekt wird in gewisser Hinsicht zu einem
schaffenden >Kiinstler< und offenbart sich in der Art und Weise, wie es wahrnimmt. Der
Wahrnehmende formt aus seinen Sinnesempfindungen die Wahrnehmungen, wie ein
Kiinstler die Werkgestalt aus den ihm gegebenen Materialien.™

Diese Analogie kann irrefithrend sein, denn im Unterschied zu den Materialien,
die dem Kinstler gegeben sind und in seiner Wahrnehmung bereits eine Form haben,

7 Konrad Fiedler: Uber den Ursprung der kiinstlerischen Titigkeit, Grafrath 2016, S. 12f.

8 Vgl. Lambert Wiesing: Konrad Fiedler, in: Stefan Majetschak (Hg.): Klassiker der Kunstphilosophie,
Miinchen 2005, S.179-198.

9 L. Wiesing: Philosophie der Wahrnehmung, S. 43.

10 Vgl ebd.,, S. 44; sieche zudem: Lambert Wiesing: Die Zustinde des Auges. Konrad Fiedler und Heinrich
Wolfflin, in: St. Majetschak (Hg.): Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, Miinchen
1997, S.189—208, hier S.192f.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

welche er im gestalterischen Prozess am Material lediglich umformt, gewinnen die
Sinnesempfindungen Fiedler zufolge ihre Form zuallererst im gestaltenden Prozess der
Wahrnehmung durch den Wahrnehmenden; die Sinnesempfindungen nehmen nicht et-
was im Sinne eines empirischen Denkens der Wahrnehmung Vorgingiges lediglich auf,
um es dann umzuformen, sondern entstehen auf genuine Weise im Gestaltungsprozess
der Wahrnehmung selbst. Daher versteht Fiedler den Wahrnehmungsvorgang auch als
»Ausdrucksbewegung«.” Die Kunst selbst wird fiir ihn letztlich zu einer Vollzugsform
der Wahrnehmungsphilosophie; das sichtbare Kunstwerk kann als gelungener Beitrag
zur Beschreibung der Wahrnehmung aufgefasst werden, denn wir brauchen »nur unbe-
fangenen Auges zu sehen, was der Kiinstler tatsichlich tut, um zu begreifen, dafl er eine
Seite der Welt fafdt, die nur durch seine Mittel zu fassen ist, und zu einem Bewuf3tsein
der Wirklichkeit gelangt, das durch kein Denken jemals erreicht werden kann«.'* Die
Kunst vermag es daher, den unbewussten und unsichtbaren Gestaltungsvorgang der
Wahrnehmung ins Sichtbare zu setzen.”

Die genannten wahrnehmungstheoretischen Uberlegungen Fiedlers sind vorausset-
zungsreich und miissen nachfolgend genauer untersucht werden. Es wird jedoch be-
reits erkennbar, weshalb sie fiir eine dsthetische Auseinandersetzung besonders geeig-
net sind. Der kreative und konstruierende Charakter der Wahrnehmung, den Fiedler un-
ter den Begriff >Ausdrucksbewegung« fasst, wird fiir die angestellten Reflexionen iiber
asthetische Erfahrungen, die isthetischen Medien und die Kunst eine entscheidende
Rolle spielen. Er kann in gewisser Hinsicht als Bedingung der Méglichkeit von artifiziel-
len bzw. artistischen Reflexionen und gleichzeitig als deren Resultat begriffen werden,
denn wir miissen von der Freiheitim Wahrnehmen und interpretierenden Verstehen Ge-
brauch machen, damit dsthetische Medien und Kunstwerke entstehen kénnen, und wir
gewinnen diese Freiheit zugleich in besonderer Weise an ihnen.

Fiedlers Theorien stehen in der Tradition Kants, von dem er den theoretischen Rah-
men fir seine konstitutionstheoretisch argumentierende Wahrnehmungs- und Kunst-
philosophie iibernimmt.* Arnold Gehlen schreibt iiber Fiedler: »Er ging von der Kanti-
schen Philosophie aus [...] und in der Tat ist diese nichtrealistische Philosophie, die aus
der sichtbaren Erscheinung heraus denkt [...], wie keine andere geeignet, die moderne
Kunst in Gedanken zu fassen.«” >Nichtrealistisch< ist Kants Philosophie vereinfacht ge-
sagtinsofern, als sie mit der vorherrschenden Annahme der vorherigen philosophischen
Tradition bricht, die Gegenstinde der Welt seien uns in irgendeiner Form an sich zuging-
lich. Die vorkantische Metaphysik, die sich Fiedler zufolge einem naiven Realismus zu-
ordnen ldsst, dachte alles geistige und weltliche Sein als ein zu Bezeichnendes. Demnach
existiert eine dem Denken vorgingige Gegebenheit, die wir durch Worte und Zeichen
blof} reprisentieren. Das Sein bestiinde, wie Majetschak es beschreibt, somit in einem

11 K. Fiedler: Uber den Ursprung der kiinstlerischen Titigkeit, S.11.

12 Ebd.,S.87.

13 Vgl. L. Wiesing: Philosophie der Wahrnehmung, S. 44f.

14 Vgl. Stefan Majetschak: Arbeit an Sichtbarkeit. Zur Einleitung, in: ders. (Hg.): Auge und Hand, S. 924,
hier S.12.

15 Arnold Gehlen: Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Asthetik der modernen Malerei, in: ders.: Gesamtausgabe,
Bd. 9: Zeit-Bilder und weitere kunstsoziologische Schriften, hg. v. Karl-Siegbert Rehberg, Frankfurt a.M.
2016, S.1-332, hier S. 82.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op

97


https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Ruinen-Asthetik

objektiven Korrelat von Zeichen; es wiirde eine objektive Instanz darstellen, auf deren
»aller subjektiven Reprisentation gegeniiber vorgegebene Selbstbestimmtheit wir mit-
hilfe verschiedener Zeichensysteme als auf einen fixen Bezugspunkt referieren«.'® Die
Gegenstinde der Welt existierten demnach in ihrer bestimmten Seinsweise unabhin-
gig von uns und miissen durch uns lediglich zutreffend begriffen und darin reprisen-
tiert werden. Kant macht hingegen klar, dass wir uns immer nur mit der Art und Weise
auseinandersetzen kénnen, wie die Dinge fiir uns gegeben sind. Was wir »Seing, >Rea-
litdt« oder >Wirklichkeit< nennen, ist demzufolge keine unabhingige Gegebenheit und
auch kein objektives Korrelat einer Bezugnahme durch sprachliche Zeichen, vielmehr
»ein Produkt geistiger Prozesse der Verkniipfung von subjektiven Vorstellungen zur Ein-
heit eines gegenstindlichen Wirklichkeitsbewusstseins«.”” Die subjektive Titigkeit bildet
demnach im Geiste zuallererst das Objekt und findet nicht einen in seiner Bestimmtheit
schon vorhandenen Gegenstand einfach vor, der blof3 noch korrekt empfangen werden
muss.

Wihrend Kant nach den Bedingungen der Méglichkeit des Wahrnehmens und Urtei-
lens eines transzendentalen Subjekts fragt — also danach, was fiir alle Menschen gleicher-
mafen und unabhingig vom Einzelnen konstitutiv ist —, legt Fiedler den Fokus zusitz-
lich auf die Eigenschaften empirischer Subjekte. Beide verstehen die Anschauung als eine
sinnliche Vorstellung, die durch apriorische Formen wie Raum und Zeit entsteht. Fied-
ler erginzt die wahrnehmungskonstituierenden Bedingungen jedoch um den Einfluss
der momentanen und individuellen Zustindlichkeit auf die Gestaltung der Wahrneh-
mung und visuellen Anschauung. Lambert Wiesing zufolge kann Fiedler somit als ein
»Pionier eines 6kologischen Verstindnisses der Wahrnehmung«*® betrachtet werden, da
er die psycho-physische, d.h. anthropologische Organisation des Menschen in die Uber-
legungen zur Wahrnehmung mit einbezieht. Die Anschauung konstituiert sich bei ihm
in einem Wechselverhiltnis zu ihrer Umwelt; sie ist bedingt durch Befindlichkeiten, Ver-
fassungen, Situationen und Kontexte. Fiedler bricht demnach mit der Ansicht, dass das
Sehen ein einheitliches, eineindeutiges und festgelegtes Bild der Wirklichkeit erstellt,
und betont ihren wechselnden, fliicchtigen und individuellen Charakter: »Fest steht, daf’
in der Wahrnehmung nichts fest steht.« Bei Fiedler selbst heifit es:

»Der Blick in die innere Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes erst entste-
hen miissen, wenn sie ein Sein flir uns gewinnen sollen, 143t uns nicht einen festen
Besitz an fertigen Gestalten gewahren, vielmehr enthiillt sich ihm ein rastloses Wer-
den und Vergehen, eine Unendlichkeit von Vorgdngen, in denen die Elemente alles
Seins in den mannigfaltigsten Arten auf den mannigfachsten Stufen ihrer Verarbei-
tung erscheinen, ohne daR das fliichtige, sich immer erneuernde Material jemals zu
festen, unveranderlichen Formen erstarrte; es ist ein Kommen und Gehen, ein Auf-
tauchen und Verschwinden, ein Sichbilden und Sichauflésen von Empfindungen, Ge-

16  Stefan Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst. Konrad Fiedlers Sprach- und Kunsttheorie im Lichte der
Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts, in: ders. (Hg.): Auge und Hand, S.113—126, hier S. 114f.

17 Ebd., S.115.

18 L. Wiesing: Die Zustinde des Auges, S.193.

19 Ebd., S.192f.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

fiihlen, Vorstellungen, ein ununterbrochenes Spiel, nie einen Augenblick zu einem
beharrenden Zustand gelangend, sondern rastlos sich bildend, sich umbildend.«*°

Die genannten Theorieansitze Fiedlers, in denen durchweg die Rolle des Einzelnen im
Zusammenhang mit der Konstitution der Wahrnehmung forciert wird, laufen Gefahr,
in einem Solipsismus zu enden — als wiirde letztlich jeder wahrnehmen, wie und was er
will. Wenn Wahrnehmung relativist und sie sich fiir jede Person individuell konstituiert,
wie kommt es dann, dass wir uns doch recht erfolgreich iiber Wahrnehmungserlebnisse
verstindigen kénnen und dabei feststellen, dass wir als unterschiedliche Wesen Wahr-
nehmungen in sehr dhnlicher Weise vollziehen? Obwohl wir jeweils voneinander abwei-
chende Wahrnehmungserlebnisse haben, leben wir doch offensichtlich nicht in »priva-
ten Humpty-Dumpty-Wahrnehmungswelten«.” Das Sehen ist weder nur die Reprdisen-
tation einer physisch vorhandenen Welt noch die blof3e Konstruktion individueller Hin-
sichten und beinhaltet dennoch Aspekte von beidem. Das Sehvermdogen ist demzufolge
zwischen Bewusstsein und Welt, Konstruktion und Reprisentation, Interpretation und
Responsivitit situiert. Inwiefern uns das Sehen damit als ein Weltzugang dient, durch
den wir Erkenntnisse und Schliisse iiber die Beschaffenheit als Sosein eines sinnlich Ge-
gebenen erlangen, soll nachfolgend anhand Schiirmanns Schrift Sehen als Praxis genau-
er erliutert werden.”” Geht es um Wahrnehmungsurteile, Schliisse und Erkenntnisse,
muss zudem die Sprache in den Blick genommen werden, denn fur die intersubjektive
Verstindigung iiber uns selbst und die Welt ist das Medium der begrifflichen Sprache
entscheidend; zudem agiert die Wahrnehmung nicht unabhingig von Sprache, wie zu
sehen sein wird. Im Abschnitt zum Raum der Sprache soll daher ein Blick auf den konstitu-
ierenden Charakter der Sprache fiir die Wahrnehmung erfolgen. In diesem Zusammen-
hang sollen sprachphilosophische Ansitze Wilhelms von Humboldt vorgestellt werden,
denn zum einen lassen sich Gemeinsamkeiten mit Fiedlers Wahrnehmungstheorie er-
kennen, wie Majetschak nachweist — nicht zuletzt, weil Fiedler sich wohl von Humboldt
inspirieren lie3 —, zum anderen situiert Humboldts Sprachphilosophie das Medium der
Sprache in gewisser Hinsicht ebenfalls zwischen Reprisentation und Konstruktion, ana-
log zu Schiirmanns Theorie des Sehens. So wird deutlich, dass Sprache und Sehen bzw.
Wahrnehmen als zentrale Erkenntnisvermégen einer dhnlichen strukturellen Verfasst-
heit unterliegen.

20 K. Fiedler: Uber den Ursprung der kiinstlerischen Titigkeit, S.13.
21 E.Schiirmann: Sehen als Praxis, S.10.
22 Vgl.ebd.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op

99


https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Ruinen-Asthetik
4.1.2 Sehen als praktische WelterschlieBung

Jeder Mensch sieht aus einer unhintergehbar individuellen Perspektive und von unteil-
baren riumlichen Standpunkten aus auf einzigartige Weise, dennoch kénnen wir uns er-
fahrungsgemif? gelingend intersubjektiv itber das Sichtbare verstindigen. Schitrmann
zufolge sind weder die Gesetze der Gestaltbildung noch das naturwissenschaftliche Ver-
stindnis retinaler Reizaufnahme und neuronaler Informationsverarbeitung in der Lage,
den»merkwiirdigen Widerspruch«* zu erkliren, dass unser Sehvermégen einerseits ein
erfolgreiches Mittel zur Orientierung, Informationsaufnahme und Interaktion darstellt,
wihrend es ebenso eine personlichkeitsspezifische und kulturell sowie historisch varia-
ble Form individuierter Wirklichkeitswahrnehmung ist.

Statt das Sehen entweder realistisch oder konstruktivistisch zu konzeptualisieren,
lasst sich Schiirmann von der Annahme leiten, dass Sehen eine »performative Praxis
epistemischer, ethischer und isthetischer WelterschlieBung«** ist. Im Vollzug des Se-
hens kénnen wir demnach in epistemischer Hinsicht erkennen, dass etwas der Fall ist,
oder in dsthetischer Hinsicht die Aufmerksambkeit darauf legen, wie uns etwas sichtbar
wird. Dieses Was und Wie des Sehens wird uns weiterhin beschiftigen, denn: »Wie man
etwas sieht, entscheidet dariiber, als was es sichtbar wird.«** Im Blick auf dsthetische
Medien und Kunstwerke liegt deren Wert in gewisser Hinsicht gerade im Eréffnen
und Variieren von Sichtweisen auf etwas und damit der Art und Weise, wie uns Dinge
sichtbar gemacht werden.

Der Begriff der >Praxis<erlaubt es Schitrmann, das Sehen aus einem Subjekt-Objekt-
Schema zu lésen. Indem sie nach dem Gebrauch des Sehsinns in instrumentellen, episte-
mischen, ethischen und 4sthetischen Situationen und Kontexten fragt, umgeht sie star-
re theoretische Konzeptionen, die entweder an einer subjektivistischen Konstituierung
oder an einer realistischen Empfingnis des Sehens verhaften. Fragt man nach dem Ge-
brauch des Sehens, vermitteln sich subjektive und objektive Aspekte zwangsliufig wech-
selweise. Nur im Rickgriff auf Wahrnehmende lasst sich itber Wahrgenommenes und nur
mit Blick auf Wahrgenommenes tiber Wahrnehmende sprechen; so entsteht ein chiastisches
Verhaltnis, in dem der cartesische Subjekt-Objekt-Dualismus im Zuge der Reflexionen
zwar nicht komplett zuriickgelassen wird, jedoch durch eine Uberkreuzung von Sehen-
den und Gesehenem ineinander verschmilzt. Hierbei wird ersichtlich, dass es sich um
eine theoretische Trennung von Phinomenen handelt, die nur im Verbund miteinander
auftreten, betrachtet man die theoretisch zu bestimmenden Praktiken.?

Zur WelterschlieRung wird das Sehen dann, wenn es die Vollzugsform der Bildung
eines Selbst- und Weltverhiltnisses darstellt, wenn wir also anhand des Sehens zu An-
nahmen, Meinungen, Uberzeugungen, Erkenntnissen usw. iiber die Verfassung unse-
rer selbst und der Welt gelangen. Darin ist das Sehen gebunden an Prozesse des Verste-

23 Ebd,S.9.
24 Ebd, S.14.
25 Ebd,S.23.

26  Zur Form des Chiasmus in Bezug auf die Wahrnehmung bei Maurice Merleau-Ponty vgl. E. Schiir-
mann: Sehenals Praxis, S. 145; vgl. dazu wiederum Eva Schiirmann: Maurice Merleau-Ponty, in: St. Ma-
jetschak (Hg.): Klassiker der Kunstphilosophie, S. 266—286.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

hensund Interpretierens, die wiederum nicht unabhingig von der Sprache sind. Visuelle
Wahrnehmung und Sprache sind performative Praktiken, so die Kernthese Schiirmanns,
die in dhnlicher Weise eine welterschliefende Funktion haben.”

Betrachtet man das Sehen als Praxis, so wird auffillig, dass eine Vielzahl von gesell-
schaftlichen Normen die Wahrnehmung prigt. Die individuelle Wahrnehmung ist durch
Faktoren wie das Vorstellen, Urteilen, Hoffen, Begehren, Befiirchten, Erinnern und Er-
warten bestimmt, die letztlich an kollektiven Konventionen orientiert sind, welche sich
an der »Gesamtheit historisch und gesellschaftlich, 6ffentlich und institutionell aner-
kannter Ublichkeiten und herrschender Uberzeugungen, Interessen und Geltungsan-
spriiche«*® ausbilden. Diese Gesamtheit an Einflussfaktoren, die fiir die sozial geteilte
Wahrnehmungswelt ihren regelgebenden Kontext bildet, bezeichnet Schitrmann im An-
schluss an Wittgenstein auch als>Lebensforms«. Sie schreibt: »Es ist zu vermuten, dass Le-
bensformen sich auf das Wahrnehmen auswirken wie ein Okular, durch das man sieht.
Derart entscheidet eine hinsichtlich des Seh-Moglichen iibereinstimmende Praxis ge-
meinsamer Sehgewohnheiten und sozialen Sichtbarseins dariiber, wie und als was et-
was sichtbar wird.«*® Wir sind also immer schon in Weisen des Sehens sozialisiert, wenn
wir uns als Sehende erfahren.>® Wir erleben neue Wahrnehmungssituationen demnach
immer aus der Position heraus, bereits Erfahrung im Wahrnehmen zu haben. Gewohn-
heiten des Wahrnehmens, wie sie aufgrund der Prigung durch die jeweilige Lebensform
entstehen, sind bereits ausgebildet, wenn wir uns wahrnehmend und sehend in der Welt
bewegen: »Wir machen Erfahrungen in Antwort auf Erfahrungen, die wir bereits ha-
ben.«** Eine grundlegende Operation der dsthetischen Medien und Kiinste besteht ge-
radezu darin, diese Normen und Konventionen der Wahrnehmung der Welt in Frage zu
stellen, indem sie mégliche alternative Perspektiven prasentieren. Diesen Einsichten ge-
mafdlasst sich festhalten, dass es sich bei der Idee eines >unschuldigen Augess, der zufol-
ge der Sehsinn ein bloRer Zulieferer reiner, neutraler und unbeeinflusster Sinnesdaten
fiir das Denken ist, um einen Mythos handeln muss, wie schon der Kunsthistoriker Ernst
Gombrich plidierte.>

Auch Nelson Goodman behandelt in seiner Schrift Sprachen der Kunst die Frage, in-
wiefern es sich beim Sehen nicht um ein kulturunabhingiges, »natiirliches< Geschehen
handeln kann:

»Die Mythen vom unschuldigen Auge und vom absolut Gegebenen sind iible Spief3-
gesellen. Beide entspringen sie der Vorstellung, die sie auch begiinstigen, dafy nim-
lich Erkennen ein Verarbeiten von durch die Sinne geliefertem Rohmaterial sei und

27 Vgl. E. Schiirmann: Sehen als Praxis, S.14.

28 Ebd,S.15.

29  Ebd.

30 Hier soll nicht das Sehen eines Neugeborenen gemeint sein, sondern das zumindest potentiell
erkennende Sehen eines bereits zur begrifflichen Reflexion befihigten Menschen.

31 Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen Rationalitit, Frankfurt a.M. 1997,
S.73.

32 Vgl. E. Schiirmann: Sehen als Praxis, S. 35f; vgl. auch Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psy-
chologie der bildlichen Darstellung, Stuttgart 1978.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op

101


https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Ruinen-Asthetik

daf? dieses Rohmaterial sich entweder mittels Purifikationsriten oder mittels metho-
dischen Entinterpretierens aufdecken liefRe. Aber Rezeption und Interpretation lassen
sich als Vorgédnge nicht trennen; sie sind vollstindig voneinander abhingig. Das Kan-
tische Diktum hallt hier nach: Das unschuldige Auge ist blind und der jungfrauliche
Geist ist leer.«®®

Das kantische Diktum, auf das sich Goodman bezieht, lautet: »Gedanken ohne Inhalt
sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind.«** Weil Sehen immer schon einge-
bunden in soziale und individuelle Zusammenhinge ist, muss es sich um eine symbo-
lisch vermittelte und vermittelnde Titigkeit handeln.* Schiirmanns Ansicht nach lisst
sich an Goodmans Interpretationismus erkennen, dass sich das Sehen als Vermittlungs-
geschehen zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, Sinnlichem und Intelligiblem ab-
spielt: »Die Beziehung zwischen Sehen und Wissen ist kein einseitiges Zulieferungsver-
hiltnis, sondern ein wechselseitiges Bedingungsgefiige, in dem man sehend zum Wis-
sen gelangt und zugleich erst zu sehen vermag, was man weifd.«*® Zu sehen, dass etwas
der Fall ist, hingt von Wissen ab, das sich urteilsférmig im Medium der begrifflichen
Sprache artikuliert. Wir werden daher in den nachfolgenden Unterkapiteln zum Raum
der Sprache und dem Raum der Zeichen entsprechend die Rolle der Sprache und der Zei-
chen im Zusammenhang mit der Wahrnehmung in den Blick nehmen. Es soll nachvoll-
ziehbar werden, inwiefern das Vermdégen zur sprachlichen und semiotischen Verzeich-
nung konstitutiv fiir die Wahrnehmung von etwas als etwas und die Wahrnehmung von
etwas in etwas ist. Bevor wir uns explizit die Sprache und die Zeichen vornehmen, sol-
len drei grundlegende Modi des Wahrnehmens differenziert werden, die immer schon
im Spiel sind, wenn wir uns wahrnehmend in der Welt bewegen und die in besonderer
Weise hervortreten, wenn wir uns dsthetischen Wahrnehmungsvollziigen iiberlassen.

4.1.3 Drei Grundfalle der Wahrnehmung

Etwas wahrmehmen, etwas als etwas wahrnehmen und etwas in etwas wahrnehmen sind drei
Grundfille des Wahrnehmens.?” Auch wenn der Gesichtssinn und das Sichtbare im Vor-
dergrund der Uberlegungen stehen, so gilt das Nachfolgende neben dem Sehen auch fiir
das Horen, Riechen, Schmecken und Tasten. Auch im Auditiven, Olfaktorischen, Gusta-
torischen und Taktilen sind, wie im Visuellen, diese drei Dimensionen des Wahrneh-
mens als grundlegende Kompetenzen menschlicher Wahrnehmung stets zu Gange. Was
ist damit im Einzelnen gemeint?

Am Beispiel des Sehens von Ruinen lisst sich in aller Kiirze ausfithren, worum es
geht: Etwas sehen bedeutet, dass wir auf grundlegend visueller Wahrnehmungsebene
dazu in der Lage sind, itberhaupt etwas zu sehen, und dabei im Sehen unterschiedliche

33 Nelson Goodman: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt a.M.” 2012, S. 19f.
34  Immanuel Kant: Werke, Bd. 3: Kritik der reinen Vernunft, hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M.

1974, B75.
35  Vgl. E. Schirmann: Sehen als Praxis, S. 45.
36 Ebd.,S.46.

37  Ich orientiere mich hier an einer Unterscheidung, die Martin Seel mit Blick auf das Sehen in Aus-
einandersetzung mit der Bildwahrnehmung trifft. Vgl. M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 284—287.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Objekte im Raum auszumachen. Damit wir etwas sehen kénnen, miissen wir etwas im
Unterschied zu etwas anderem sehen konnen. Das meint, dass wir auf fundamentale
Weise zu einer Unterscheidung von Gegenstinden im visuellen Wahrnehmungsbereich
befihigt sind. Trivialerweise kénnen wir einen Stein von einem anderen Stein unter-
scheiden - auf der grundlegenden Wahrnehmungsebene des Etwas-Sehens, noch ohne
ihn dabei zugleich als Stein zu erkennen. Wir vernehmen also blof3, dass es sich um unter-
schiedliche Objekte im Raum handelt, nicht um welche Objekte es sich dabei handelt. Mit
Blick auf die Ruinen heif3t das: Wir sehen die Reste des ehemaligen Gebiudes im Unter-
schied zuanderen Objekten im Raum, jedoch noch ohne sie indessen auch als Uberbleib-
sel einstiger Bauwerke zu betrachten. Erst im Zuge des Etwas-als-etwas-Sehens kommt
ein erkennendes Sehen zum Einsatz, das die sichtbaren Spuren im Raum als Ruine ei-
ner verfallenen Architektur interpretiert. Hierfiir bedarf es einer Wahrnehmung, die be-
grifflich instruiert ist, d.h. einer erkennenden Wahrnehmung, die von einem komple-
xen, sprachlichen Selbst- und Weltbewusstsein getragen wird. In diesem Sinne er6ffnen
Verstindnisweisen im Medium der Sprache zuallererst bestimmte Wahrnehmungswei-
sen von Gegenstinden und Zusammenhingen in der Welt. Nur was sich begrifflich be-
stimmen lisst, kann in dieser bestimmten Form auch wahrnehmend vernommen wer-
den. Noch sehr viel voraussetzungsreicher wird das Wahrnehmungsgeschehen schlie3-
lich auf der Ebene des Etwas-in-etwas-Sehens, in dem die jeweils zu sehenden Gegen-
stinde in komplexe Verweiszusammenhinge treten, die an ihnen mehr zum Vorschein
kommen lassen, als was an ihnen selbst zunichst ansichtig ist. Das ist der Fall, wenn
die Ruinen z.B. zu Zeichen der Zeit, Allegorien der Geschichte oder Spuren der Vergan-
genheit werden. Dann sehen wir ein von Erinnerung und Imagination in gleicher Weise
getragenes Erscheinen der Ruinen in dem komplexen bedeutungsvollen Sinne, wie es die
Auseinandersetzung mit der Ruinenisthetik zu untersuchen hat.

Die Asthetik der Ruinen, die als ein atmosphirisches Reflexionsgeschehen erliutert
werden soll, verbindet alle diese drei Wahrnehmungsebenen. In gleicher Weise wie fiir
das Visuelle gilt das Gesagte auch fiir die anderen Sinne. Man kann genauso etwas ho-
ren, riechen, schmecken und ertasten und das Gehorte, Gerochene, Geschmeckte und
Ertastete dabei als ein Bestimmtes erkennen sowie angesichts des entsprechend sinnlich
Vernommenen iiber dieses hinausgehen. Man hort z.B. Geriusche, identifiziert diese
Gerdusche als Vogelgezwitscher und erinnert sich dabei an den hauslich domestizierten
Kanarienvogel, den man vergessen hat zu fiittern; oder man vernimmt einen Geruch, er-
kennt ihn als das Parfum der ehemals Geliebten und ist dabei an schmerzliche Irrungen
und Wirrungen verflossener Liebesmithen erinnert; oder man schmeckt etwas, erkostet
diesen Geschmack als Erdbeergeschmack und verfillt dabei in eine Reflexion dariiber,
ob der Erdbeergeschmack von allen Menschen in gleicher Weise erfahren wird; oder man
ertastet in einem dunklen Raum ein Objekt, erfasst dieses als Schliissel und imaginiert
daran, dass das Aufschlieflen unbekannter Riume in Analogie zum erkennenden Auf-
schluss der Welt und des Selbst durch Theorien betrachtet werden kénnte. In allen diesen
Fillen wird etwas wahrgenommen, das als etwas Bestimmtes wahrgenommen wird, an
dem wiederum iiber dieses bestimmte Wahrgenommene hinausgegangen werden kann.

Bislang lisst sich mit dem zur Wahrnehmung Gesagten freilich noch keine klare Dif-
ferenz zwischen dsthetischen und alltiglichen Wahrnehmungsvollziigen anstellen. Wir
werden im weiteren Verlauf und mit Blick auf den Reflexionsbegriff sehen, dass die is-

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op

103


https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Ruinen-Asthetik

thetische Wahrnehmung in einem besonderen dsthetischen Reflexionsvollzug besteht,
der mit allen drei beschriebenen Wahrnehmungsebenen agiert und diese in besonderer
Weise auffillig werden lasst, nimlich durch die Reflexivitit, die mit dsthetischen Vollzii-
gen einhergeht. Wie das zu verstehen ist, soll hier vorab schon einmal skizziert werden:
Die isthetische Reflexion, und zwar sowohl auf Seiten der Produktion von dsthetischen
Objekten und Kunstwerken als auch auf Seiten ihrer Rezeption, zeichnet aus, dass sie
tiber die drei beschriebenen Wahrnehmungsebenen reflektiert.

Auf der Ebene des Etwas-Sehens prisentieren uns dsthetische Gegenstinde etwas
sinnlich Erfahrbares, das nicht unabhingig von diesen Artefakten existiert. Insofern
dabei auf der Ebene des Etwas-als-etwas-Sehens Referenzen auf Objekte in der Welt
erkennbar sind, variieren die Kunstwerke oftmals deren iibliche Erscheinung und damit
einhergehend deren grundlegende Wahrnehmung. Man denke beispielsweise an die
Malerei der klassischen Moderne und der zeitgendssischen Kunst, die uns die uns be-
kannte Welt in immer neuen und unbekannten Hinsichten und Perspektiven prisentiert
und dabei unaufhérlich die Art und Weise, wie dargestellt wird, was dargestellt wird,
verindert. Symbolismus, Impressionismus, Expressionismus, Suprematismus, Fauvis-
mus, Kubismus, Pointillismus, Surrealismus, Informel, Pop Art usw. — alle diese Kunst-
richtungen konfrontieren uns mit verinderten und die Wahrnehmung verindernden
Weisen, etwas in der Welt zu sehen. Dabei ist schon die grundlegende Ebene des Etwas-
Sehens eine gegeniiber der Alltagserfahrung verinderte. Das Etwas-Sehen wird in den
Sphiren des Asthetischen und der Kiinste zu einem Anders-Sehen. Dariiber hinaus geht
es mit Blick auf das Etwas-als-etwas-Sehen im Zuge isthetischer Reflexionen um die
Frage, als was wir Dinge in der Welt tiberhaupt begrifflich oder sonst wie kategorisieren.
Es geht um eine Reflexion iiber Verstindnisprozesse als Interpretationsvorginge, die
dem sinnlich Wahrgenommenen bestimmte Sinngebungen zuweisen oder entnehmen.
Das fiihrt schliefilich in den Bereich der Konnotationen von Objekten und den durch
sie evozierten Assoziationen, die relevant fiir eine Reflexion auf der Ebene des Etwas-
in-etwas-Sehens sind und im Zuge derer es um weitergehende Uberlegungen dessen
geht, was sich sinnvollerweise an den Objekten erinnern oder fantasieren lisst. Auch
fiir dsthetische Imaginationsvollziige im weitesten Sinne gilt, dass sie in irgendeinem
Zusammenhang zu den Gegenstinden stehen miissen, an denen sie vollzogen werden.
Anderenfalls handelt es sich um blofie Imaginationen unabhingig von einem &stheti-
schen Gegenstand. Wer angesichts von Ruinen rosa Elefanten imaginiert, konsultiert
eventuell besser einen Arzt bzw. hat in diesem Fall das Imaginierte wenig mit dem
Gegenstand der dsthetischen Auseinandersetzung zu tun; es witrde sich um ein blof3es
Fantasieren im Unterschied zu einer dsthetischen Reflexion am Gegenstand handeln.*®
Im Kapitel Raum der Zeichen werden wir sehen, inwiefern sich der Begriff der »Spur«dazu

38  Dieser Gedanke darf keinesfalls so streng restriktiv verstanden werden, wie er hier eventuell an-
mutet —als ob sich normativ festlegen lieRRe, was zu einer addquaten Ruinenrezeption gehért und
was nicht. Das Reich der Fantasie ist frei —zumindest wiinschen wir uns das mit Blick auf die dsthe-
tische Produktion und Rezeption. Produktionsisthetisch konnte ein artistischer Kniff also gerade
darin bestehen, rosa Elefanten im Jeff Koons-Stil durch die antiken Ruinen eines Hubert Robert
trampeln zu lassen, oder ein solch absurdes Szenario angesichts von Ruinen zumindest rezepti-
onsasthetisch zu imaginieren.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op



https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

eignet, im Zuge der Reflexionsvollziige an isthetischen Objekten eine Verbindung zu
diesen Gegenstinden zu gewihrleisten. Wir folgen demnach eben Spuren im Raum,
wenn wir Reflexionsvorginge an dsthetischen Objekten vollziehen.

Die gesamte Historie der Kunstobjekte auf Produktionsseite und der Geschichte der
Kunstkritik auf Rezeptionsseite kann letztlich als ein Reflexionsgeschehen betrachtet
werden, das stets auf allen diesen drei Wahrnehmungsebenen operiert. Immer geht es
dabei darum, sich einem sinnlich erfahrbaren Gegenstand zu iiberlassen oder einen sol-
chen herzustellen, diesen Gegenstand als einen in irgendeiner Weise bestimmten Ge-
genstand zu interpretieren und schlieflich an ihm weitergehende Reflexionen anzustel-
len. Begegnen wir 4sthetischen Medien und Werken der Kunst, vollzieht sich stets eine
asthetische Reflexion in den beschriebenen drei Dimensionen: Unsere Aufmerksamkeit
wird von einem sinnlich Erscheinenden gefesselt, wir versuchen dieses Erscheinende in-
terpretierend zu begreifen und wir suchen nach méglichen Verweiszusammenhingen,
die letztlich iiber dieses Erscheinende hinausfithren. Piranesis Radierungen beispiels-
weise prisentieren uns Farben und Formen, die wir als bestimmte rémische Architek-
turen identifizieren kénnen und die sich in der Weise ihrer Darstellung als Verweis auf
die etruskischen im Unterschied zu den griechischen Einfliissen auf Rom deuten las-
sen. Das damit bislang Festgehaltene zur alltiglichen und isthetischen Wahrnehmung
bedarf weiterer Ausfithrungen. Wir werden in den folgenden beiden Unterkapiteln die
tragende Rolle der Sprache und der Zeichen fir die angesprochenen Wahrnehmungs-
prozesse untersuchen.

4.2 Raum der Sprache

In die Bildung und den Gebrauch der Sprache geht [...] notwendig die ganze Art der
subjektiven Wahrnehmung der Gegenstinde {iber. Denn das Wort entsteht eben aus
dieser Wahrnehmung, ist nicht ein Abdruck des Gegenstandes an sich, sondern des
von diesem in der Seele erzeugten Bildes.*

Das Zitat Humboldts nimmt bereits vorweg, worum es im Verhiltnis von Wahrnehmung
und Sprache geht: Die Wahrnehmungen werden nicht nur durch das beeinflusst und er-
moglicht, wofir wir Worte haben, sondern die Wahrnehmung hat ebenso Einfluss auf
den Sprachgebrauch. Der Titel dieses Kapitels zielt nicht auf ein Verstindnis der Spra-
che als eines metaphorischen Raumes ab, sondern auf Erfahrungsraume, fiir deren Er-
leben die Sprache in der nachfolgenden Hinsicht relevant ist. Dabei geht es immer um
ein komplexes Zusammenspiel von Wahrnehmung und Sprache. Wir werden sehen, dass
wir in der Auseinandersetzung mit der Sprache auf ein dhnliches Verhiltnis wie schon
zuvor im Zusammenhang mit der Wahrnehmung stofRen: Weder bildet Sprache die Welt
einfach nur ab noch konstruiert sie die Welt im Medium ihrer Worte. Schiirmann zufol-
ge haben sprachphilosophische Untersuchungen gezeigt, dass die Sprache weder etwas
aus einer vorgefundenen dufleren Realitit einfach abbildet, noch dazu dient, in irgend-
einer Weise vorsprachlich, mental und subjektiv gegebene Phinomene wie ein Werk-

39 Wilhelm von Humboldt: Schriften zur Sprache, Stuttgart 1995, S. 53.

https//dol.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. Op

105


https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

