
94 Ruinen-Ästhetik

und ästhetische Raumerleben als einen Erfahrungsvollzug zu begreifen, in dem Wahr-

nehmung, Sprache,Zeichen undGefühle für diese Raumerfahrung in der einen oder an-

derenWeise bedeutsam werden. Das Nachfolgende will zeigen, inwiefern unser Raum-

erleben grundlegend getragen wird von den Vermögen des Wahrnehmens, Sprechens,

Verzeichnens und Fühlens. Unsere gleichermaßen leiblich-sinnliche wie begrifflich-re-

flexive Raumerfahrung muss indes, so die These, zwischen Rezeption und Konstruktion

operierend begriffen werden. Es geht also im Folgenden darum, die Rolle derWahrneh-

mung, Sprache, Zeichen und Gefühle für unser ästhetisches Raumerleben zu erläutern.

DieseDimensionenderRaumerfahrunggipfeln schließlich imBegriff der ›Atmosphäre‹,

der ihr komplexes Zusammenspiel hinreichend erfasst.

4.1 Raum der Wahrnehmung

Da es hier nicht einfach nur um gedankliche Reflexionsvorgänge, sondern um ein äs-

thetisches Erleben atmosphärischer Reflexionsvollzüge geht, muss untersucht werden,

in welchem Verhältnis Begriff und Anschauung stehen. Begriffliche Reflexionen vollzie-

hen sich imMediumder Sprache,währenddie ästhetischenReflexionen einZusammen-

spiel aus begrifflichen Reflexionen und leiblich-sinnlichen Erfahrungen kennzeichnet.

Es macht daher Sinn, zunächst einmal nach der Wahrnehmung und ihrer Rolle für äs-

thetische Reflexionsvollzüge zu fragen.

Ruinen und derenDarstellungen in unterschiedlichen ästhetischenMedien sindGe-

genstände in der Welt, die unserer Wahrnehmung erscheinen. Diese ästhetischen Me-

dien und Werke der Kunst über Ruinen thematisieren immer auch die Wahrnehmung

der Ruinen. Inszenierungen von Ruinen in den Künsten sind geradezu Präsentationen

derWahrnehmungsweisen von Ruinen. DieWahrnehmung ist für die Ästhetik der Rui-

nen folglich in mindestens zweierlei Hinsicht relevant: als genereller Zugang zu Ruinen

undderenDarstellungenüberhaupt sowie alsSujet dieserDarstellungen.DieWeisender

Wahrnehmung vonRuinen sind der Inhalt derDarstellungen vonRuinen.DieWahrneh-

mung wird diesem Verständnis zufolge in den ästhetischen Medien selbstreflexiv – sie

thematisiert sich selbst im Medium ästhetischer Darbietungen. Piranesis und Roberts

Ruinenmalerei aus der devoten Froschperspektive veranschaulichen ehrfürchtige Blicke

auf die architektonischen Zeugen des überwältigenden Geschichtsverlaufs; die melan-

cholische, nostalgische und elegische Stimmung, die sich in der Begegnungmit Ruinen

zuweilen einstellt, werden von den Fotografien Fennemas bewusst evoziert; Horrorfil-

me wie Silent Hill lassen uns erschaudern angesichts der Irritation durch die unheimli-

chen Atmosphären verlassener Orte; Computerspiele wie Dark Souls schüren obendrein

die Neugier und Entdeckungslust, die wir an Ruinen ohnehin schon verspüren und AR

und VR visualisieren Imaginationsvollzüge, wie die Ergänzung des architektonischen

Fragments zum Ganzen, die ansonsten oftmals mit der direkten Betrachtung von Rui-

nen einhergehen. Diese Beispiele verdeutlichen, dass die medialen Darstellungen von

RuinenüberdieWahrnehmungvonRuinen reflektieren.ÄsthetischeMedienundKunst-

werke, die Ruinen in Szene setzen, präsentieren uns demnach Perspektiven auf Ruinen

im Sinne vonWahrnehmungsweisen von Ruinen. Fragenwir also im Folgenden danach,

wasmit demBegriff der ›Wahrnehmung‹ überhaupt angesprochen ist.Was ist damit ge-

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 95

meint, dass wir Ruinen wahrnehmen und die Darstellungen der Ruinen über dieWahr-

nehmung von Ruinen reflektieren?

Unter dem Begriff ›Wahrnehmung‹ wird dem Alltagsverständnis zufolge die Fähig-

keit von Lebewesen verstanden, mittels ihrer Sinnesorgane Informationen über ihre

materielle Umwelt zu erhalten.1 Wir leben demnach in einer Welt von physischen Ge-

genständen, die wir sinnlich wahrnehmen;mittels unserer Sinne sehen, hören, riechen,

schmecken und ertasten wir die uns gegebeneWirklichkeit. Dieser Standardauffassung

nach scheint das Phänomen der Wahrnehmung zunächst recht unproblematisch zu

sein. Auffällig wird es erst, wenn wir uns mit bestimmten Wahrnehmungsurteilen

genauer auseinandersetzen, wie: »Ich sehe eine Ruine«, »ich nehme die herunterge-

kommene Gartenhütte der Nachbarin schon lange nicht mehr wahr« oder »Mario muss

den verfallenen Tempel doch gesehen haben!«. Ist man wirklich in der Lage, ganze

Gegenstände zu sehen, oder sind uns bloß Farben und Formen gegeben, aus denen wir

die Anwesenheit bestimmter Dinge schließen? Kann man aufhören, etwas wie die rui-

nöse Gartenhütte der Nachbarin wahrzunehmen oder nimmt man sie weiterhin wahr,

lediglich ohne ihr Beachtung zu schenken? Kann man berechtigterweise jemandem

unterstellen, er hätte etwas sehenmüssen?2

Bei FragendieserArt liefert dieStandardauffassungderWahrnehmungkeine zufrie-

denstellendenErklärungenunddasPhilosophierenüberdieWahrnehmungsetzt ein.Zu

nochdeutlichererSkepsis andermöglicherweise zunächstharmlos erscheinendenFrage

nach der Wahrnehmung veranlassen Phänomene wie Sinnestäuschungen, Zaubervor-

stellungen, Einbildungen, Halluzinationen oder der Drogenrausch. Sie dienen als Bei-

spiele für die Relativität der Wahrnehmung. Es werden in Wahrnehmungssituationen

Dinge ineinerWeisewahrgenommen,die so ›eigentlich‹ garnichtodernur inganzande-

rerFormgegebensind.3Wiekannes sein,dassunsdieselbenGegenständemal aufdie ei-

ne,mal auf die andereWeise erscheinen?Wannnehmenwir auf die richtigeWeisewahr?

Worin besteht letztlich der ›eigentliche‹ Gegenstand, den wir wahrnehmen? Wir wer-

den im Folgenden sehen, dass die Auseinandersetzung mit der Wahrnehmung sich auf

eine grundlegende Opposition bringen lässt: Bildet unsere Wahrnehmung eine äußere

Wirklichkeit lediglich ab oder konstruiert sie diese Wirklichkeit? Ist die Wahrnehmung

also eine responsive oder eine konstruktive Fähigkeit desMenschen?4 Der Abschnitt zur

Wahrnehmung soll erläutern, weshalb es sich dabei um eine falsche Opposition handelt

und inwiefern Wahrnehmung und insbesondere das Sehen – auf dem Gesichtssinn soll

imweiterenVerlauf zunächst der Fokus liegen –als eine »janusköpfige Tätigkeit imZwi-

schenraum vonGeist undWelt«5 betrachtet werden kann.Das Sehen ist demnachweder

ein neutraler Kanal der Informationsaufnahme, noch ist die sichtbareWelt eine Projek-

tionsfläche für Beliebiges.6

1 Vgl. LambertWiesing: Einleitung: Philosophie derWahrnehmung, in: ders. (Hg.): Philosophie derWahr-

nehmung. Modelle und Reflexionen, Frankfurt a.M. 2002, S. 9–64, hier S. 12.

2 Vgl. ebd., S. 13.

3 Vgl. ebd., S. 14.

4 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 9f.

5 Ebd., S. 51.

6 Vgl. ebd., S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Ruinen-Ästhetik

4.1.1 Konrad Fiedlers Ausdrucksbewegung der Wahrnehmung

Die Erkenntnis, daß alles Außer-uns auf ein In-uns hinausläuft, daß von einem Sein zu

reden nur soweit einen vernünftigen Sinn hat, als ein solches in unserem Bewußtsein

erscheint – diese Erkenntnis zerstört die Täuschung, als ob wir uns einer vor uns, um

uns liegenden Welt mit den Organen unseres Leibes und mit den Fähigkeiten unse-

rer Seele nur so geradehin zu bemächtigen brauchten, um sie zu besitzen; vielmehr

werden wir inne, daß alle Wirklichkeit uns einzig allein bekannt wird in den sich in

uns und durch uns vollziehenden Vorgängen, deren Anfänge wir in den Sinnesemp-

findungen voraussetzen, deren Resultate wir da erfassen, wo sie sich zu bestimmten

Formen entwickeln.7

Als Ausgangspunkt der weiteren Überlegungen sollen die wahrnehmungstheoretischen

Ansätze des Kunsttheoretikers Konrad Fiedler dienen.8 Nicht zuletzt, weil sie im Hin-

blick auf eine Auseinandersetzungmit Kunst konzipiert wurden, eignen sie sich für die

vorliegende Behandlung ästhetischer Medien und Kunstwerke über Ruinen besonders.

Konrad Fiedler hebt in seiner Schrift Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit

(1887) insbesondere hervor, dass die Wahrnehmung in einer unbewussten Tätigkeit

eines formalen Gestaltens besteht, die in gewisser Hinsicht durch die Kunst bewusst

werden kann. Damit distanziert sich Fiedler von der Auffassung, Wahrnehmung bilde

eine äußere Wirklichkeit lediglich ab, und betont deren konstituierenden Charakter.

Mit dieserThese bietet er eine Begründungsmöglichkeit an, weshalb dieWahrnehmung

desselbenGegenstandes sich durch den historischenZeitpunkt, durch die Individualität

des Wahrnehmenden und durch seine momentane Befindlichkeit unterscheiden kann.

Das Subjekt fasst durch die Wahrnehmung ein vorgegebenes Ding nicht einfach nur

auf, sondern konstituiert durch sie das Wahrgenommene zu dem, als was es ihm er-

scheint. Die Wahrnehmungen sind »Gestaltungen eines psychophysischen Subjekts«.9

Wahrnehmungen vollziehen sich demnach immer auch im Modus von Zuständen, die

psychisch und physisch durch das Subjekt (mit-)bestimmt sind. So wird verständlich,

weshalb jemandem in Situationen extremer physischer und psychischer Beeinflussung,

wie etwa im Affekt, starkerMüdigkeit oder imDrogenrausch, die Dinge anders erschei-

nen können als gewohnt.Die Autonomie und Souveränität desWahrnehmenden nimmt

damit deutlich zu. Das Wahrnehmungssubjekt wird in gewisser Hinsicht zu einem

schaffenden ›Künstler‹ und offenbart sich in der Art undWeise,wie es wahrnimmt. Der

Wahrnehmende formt aus seinen Sinnesempfindungen die Wahrnehmungen, wie ein

Künstler dieWerkgestalt aus den ihm gegebenenMaterialien.10

Diese Analogie kann irreführend sein, denn im Unterschied zu den Materialien,

die dem Künstler gegeben sind und in seiner Wahrnehmung bereits eine Form haben,

7 Konrad Fiedler: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit, Grafrath 2016, S. 12f.

8 Vgl. Lambert Wiesing: Konrad Fiedler, in: Stefan Majetschak (Hg.): Klassiker der Kunstphilosophie,

München 2005, S. 179–198.

9 L. Wiesing: Philosophie der Wahrnehmung, S. 43.

10 Vgl. ebd., S. 44; siehe zudem: Lambert Wiesing: Die Zustände des Auges. Konrad Fiedler und Heinrich

Wölfflin, in: St. Majetschak (Hg.): Auge und Hand. Konrad Fiedlers Kunsttheorie im Kontext, München

1997, S. 189–208, hier S. 192f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 97

welche er im gestalterischen Prozess am Material lediglich umformt, gewinnen die

Sinnesempfindungen Fiedler zufolge ihre Form zuallererst im gestaltenden Prozess der

Wahrnehmung durch denWahrnehmenden; die Sinnesempfindungen nehmen nicht et-

was im Sinne eines empirischen Denkens derWahrnehmung Vorgängiges lediglich auf,

um es dann umzuformen, sondern entstehen auf genuineWeise imGestaltungsprozess

der Wahrnehmung selbst. Daher versteht Fiedler den Wahrnehmungsvorgang auch als

»Ausdrucksbewegung«.11 Die Kunst selbst wird für ihn letztlich zu einer Vollzugsform

der Wahrnehmungsphilosophie; das sichtbare Kunstwerk kann als gelungener Beitrag

zur Beschreibung derWahrnehmung aufgefasst werden, dennwir brauchen »nur unbe-

fangenen Auges zu sehen,was der Künstler tatsächlich tut, um zu begreifen, daß er eine

Seite der Welt faßt, die nur durch seine Mittel zu fassen ist, und zu einem Bewußtsein

der Wirklichkeit gelangt, das durch kein Denken jemals erreicht werden kann«.12 Die

Kunst vermag es daher, den unbewussten und unsichtbaren Gestaltungsvorgang der

Wahrnehmung ins Sichtbare zu setzen.13

Die genanntenwahrnehmungstheoretischenÜberlegungen Fiedlers sind vorausset-

zungsreich und müssen nachfolgend genauer untersucht werden. Es wird jedoch be-

reits erkennbar, weshalb sie für eine ästhetische Auseinandersetzung besonders geeig-

net sind.Der kreativeundkonstruierendeCharakter derWahrnehmung,denFiedler un-

ter den Begriff ›Ausdrucksbewegung‹ fasst, wird für die angestellten Reflexionen über

ästhetische Erfahrungen, die ästhetischen Medien und die Kunst eine entscheidende

Rolle spielen. Er kann in gewisser Hinsicht als Bedingung derMöglichkeit von artifiziel-

len bzw. artistischen Reflexionen und gleichzeitig als deren Resultat begriffen werden,

dennwirmüssen vonder Freiheit imWahrnehmenund interpretierendenVerstehenGe-

brauch machen, damit ästhetische Medien und Kunstwerke entstehen können, und wir

gewinnen diese Freiheit zugleich in besondererWeise an ihnen.

FiedlersTheorien stehen in der Tradition Kants, von dem er den theoretischen Rah-

men für seine konstitutionstheoretisch argumentierende Wahrnehmungs- und Kunst-

philosophie übernimmt.14 Arnold Gehlen schreibt über Fiedler: »Er ging von der Kanti-

schen Philosophie aus […] und in der Tat ist diese nichtrealistische Philosophie, die aus

der sichtbaren Erscheinung heraus denkt […], wie keine andere geeignet, die moderne

Kunst in Gedanken zu fassen.«15 ›Nichtrealistisch‹ ist Kants Philosophie vereinfacht ge-

sagt insofern, als siemit der vorherrschendenAnnahmeder vorherigen philosophischen

Traditionbricht,dieGegenständederWelt seienuns in irgendeiner Form ansich zugäng-

lich. Die vorkantische Metaphysik, die sich Fiedler zufolge einem naiven Realismus zu-

ordnen lässt, dachte alles geistige undweltliche Sein als ein zuBezeichnendes.Demnach

existiert eine dem Denken vorgängige Gegebenheit, die wir durch Worte und Zeichen

bloß repräsentieren. Das Sein bestünde, wie Majetschak es beschreibt, somit in einem

11 K. Fiedler: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit, S. 11.

12 Ebd., S. 87.

13 Vgl. L. Wiesing: Philosophie der Wahrnehmung, S. 44f.

14 Vgl. Stefan Majetschak: Arbeit an Sichtbarkeit. Zur Einleitung, in: ders. (Hg.): Auge und Hand, S. 9–24,

hier S. 12.

15 Arnold Gehlen: Zeit-Bilder. Zur Soziologie undÄsthetik dermodernenMalerei, in: ders.:Gesamtausgabe,

Bd. 9:Zeit-Bilder undweitere kunstsoziologische Schriften, hg. v. Karl-Siegbert Rehberg, Frankfurt a.M.

2016, S. 1–332, hier S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Ruinen-Ästhetik

objektiven Korrelat von Zeichen; es würde eine objektive Instanz darstellen, auf deren

»aller subjektiven Repräsentation gegenüber vorgegebene Selbstbestimmtheit wir mit-

hilfe verschiedener Zeichensysteme als auf einen fixen Bezugspunkt referieren«.16 Die

Gegenstände der Welt existierten demnach in ihrer bestimmten Seinsweise unabhän-

gig von uns und müssen durch uns lediglich zutreffend begriffen und darin repräsen-

tiert werden. Kant macht hingegen klar, dass wir uns immer nur mit der Art undWeise

auseinandersetzen können, wie die Dinge für uns gegeben sind. Was wir ›Sein‹, ›Rea-

lität‹ oder ›Wirklichkeit‹ nennen, ist demzufolge keine unabhängige Gegebenheit und

auch kein objektives Korrelat einer Bezugnahme durch sprachliche Zeichen, vielmehr

»ein Produkt geistiger Prozesse derVerknüpfung von subjektivenVorstellungen zurEin-

heit eines gegenständlichen Wirklichkeitsbewusstseins«.17 Die subjektive Tätigkeit bildet

demnach imGeiste zuallererst das Objekt und findet nicht einen in seiner Bestimmtheit

schon vorhandenen Gegenstand einfach vor, der bloß noch korrekt empfangen werden

muss.

WährendKantnachdenBedingungenderMöglichkeit desWahrnehmensundUrtei-

lens eines transzendentalen Subjekts fragt – also danach, was für alle Menschen gleicher-

maßen und unabhängig vom Einzelnen konstitutiv ist –, legt Fiedler den Fokus zusätz-

lich auf die Eigenschaften empirischer Subjekte. Beide verstehen die Anschauung als eine

sinnliche Vorstellung, die durch apriorische Formen wie Raum und Zeit entsteht. Fied-

ler ergänzt die wahrnehmungskonstituierenden Bedingungen jedoch um den Einfluss

der momentanen und individuellen Zuständlichkeit auf die Gestaltung der Wahrneh-

mung und visuellen Anschauung. Lambert Wiesing zufolge kann Fiedler somit als ein

»Pionier eines ökologischenVerständnisses derWahrnehmung«18 betrachtetwerden,da

er die psycho-physische, d.h. anthropologische Organisation desMenschen in die Über-

legungen zur Wahrnehmung mit einbezieht. Die Anschauung konstituiert sich bei ihm

in einemWechselverhältnis zu ihrerUmwelt; sie ist bedingt durchBefindlichkeiten,Ver-

fassungen, Situationen und Kontexte. Fiedler bricht demnachmit der Ansicht, dass das

Sehen ein einheitliches, eineindeutiges und festgelegtes Bild der Wirklichkeit erstellt,

und betont ihren wechselnden, flüchtigen und individuellen Charakter: »Fest steht, daß

in derWahrnehmung nichts fest steht.«19 Bei Fiedler selbst heißt es:

»Der Blick in die innere Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes erst entste-

hen müssen, wenn sie ein Sein für uns gewinnen sollen, läßt uns nicht einen festen

Besitz an fertigen Gestalten gewahren, vielmehr enthüllt sich ihm ein rastloses Wer-

den und Vergehen, eine Unendlichkeit von Vorgängen, in denen die Elemente alles

Seins in den mannigfaltigsten Arten auf den mannigfachsten Stufen ihrer Verarbei-

tung erscheinen, ohne daß das flüchtige, sich immer erneuernde Material jemals zu

festen, unveränderlichen Formen erstarrte; es ist ein Kommen und Gehen, ein Auf-

tauchen und Verschwinden, ein Sichbilden und Sichauflösen von Empfindungen, Ge-

16 Stefan Majetschak: Die Sprachlichkeit der Kunst. Konrad Fiedlers Sprach- und Kunsttheorie im Lichte der

Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts, in: ders. (Hg.): Auge und Hand, S. 113–126, hier S. 114f.

17 Ebd., S. 115.

18 L. Wiesing: Die Zustände des Auges, S. 193.

19 Ebd., S. 192f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 99

fühlen, Vorstellungen, ein ununterbrochenes Spiel, nie einen Augenblick zu einem

beharrenden Zustand gelangend, sondern rastlos sich bildend, sich umbildend.«20

Die genannten Theorieansätze Fiedlers, in denen durchweg die Rolle des Einzelnen im

Zusammenhang mit der Konstitution der Wahrnehmung forciert wird, laufen Gefahr,

in einem Solipsismus zu enden – als würde letztlich jeder wahrnehmen, wie und was er

will.WennWahrnehmung relativ ist und sie sich für jede Person individuell konstituiert,

wie kommt es dann, dass wir uns doch recht erfolgreich überWahrnehmungserlebnisse

verständigen können und dabei feststellen, dass wir als unterschiedliche Wesen Wahr-

nehmungen in sehr ähnlicherWeise vollziehen? Obwohl wir jeweils voneinander abwei-

chende Wahrnehmungserlebnisse haben, leben wir doch offensichtlich nicht in »priva-

ten Humpty-Dumpty-Wahrnehmungswelten«.21 Das Sehen ist weder nur die Repräsen-

tation einer physisch vorhandenen Welt noch die bloße Konstruktion individueller Hin-

sichten und beinhaltet dennoch Aspekte von beidem. Das Sehvermögen ist demzufolge

zwischen Bewusstsein und Welt, Konstruktion und Repräsentation, Interpretation und

Responsivität situiert. Inwiefern uns das Sehen damit als ein Weltzugang dient, durch

denwir Erkenntnisse und Schlüsse über die Beschaffenheit als Sosein eines sinnlich Ge-

gebenen erlangen, soll nachfolgend anhand Schürmanns Schrift Sehen als Praxis genau-

er erläutert werden.22 Geht es um Wahrnehmungsurteile, Schlüsse und Erkenntnisse,

muss zudem die Sprache in den Blick genommen werden, denn für die intersubjektive

Verständigung über uns selbst und die Welt ist das Medium der begrifflichen Sprache

entscheidend; zudem agiert die Wahrnehmung nicht unabhängig von Sprache, wie zu

sehen seinwird. ImAbschnitt zumRaumderSprache soll daher einBlick auf denkonstitu-

ierenden Charakter der Sprache für dieWahrnehmung erfolgen. In diesemZusammen-

hang sollen sprachphilosophische Ansätze Wilhelms von Humboldt vorgestellt werden,

denn zum einen lassen sich Gemeinsamkeiten mit Fiedlers Wahrnehmungstheorie er-

kennen, wie Majetschak nachweist – nicht zuletzt, weil Fiedler sich wohl von Humboldt

inspirieren ließ –, zum anderen situiert Humboldts Sprachphilosophie dasMediumder

Sprache in gewisser Hinsicht ebenfalls zwischen Repräsentation und Konstruktion, ana-

log zu SchürmannsTheorie des Sehens. So wird deutlich, dass Sprache und Sehen bzw.

Wahrnehmen als zentrale Erkenntnisvermögen einer ähnlichen strukturellen Verfasst-

heit unterliegen.

20 K. Fiedler: Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit, S. 13.

21 E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 10.

22 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Ruinen-Ästhetik

4.1.2 Sehen als praktische Welterschließung

Jeder Mensch sieht aus einer unhintergehbar individuellen Perspektive und von unteil-

baren räumlichenStandpunktenaus auf einzigartigeWeise,dennochkönnenwiruns er-

fahrungsgemäß gelingend intersubjektiv über das Sichtbare verständigen. Schürmann

zufolge sindweder die Gesetze der Gestaltbildung noch das naturwissenschaftliche Ver-

ständnis retinaler Reizaufnahmeundneuronaler Informationsverarbeitung in der Lage,

den »merkwürdigenWiderspruch«23 zu erklären,dass unser Sehvermögeneinerseits ein

erfolgreichesMittel zurOrientierung, Informationsaufnahmeund Interaktiondarstellt,

während es ebenso eine persönlichkeitsspezifische und kulturell sowie historisch varia-

ble Form individuierterWirklichkeitswahrnehmung ist.

Statt das Sehen entweder realistisch oder konstruktivistisch zu konzeptualisieren,

lässt sich Schürmann von der Annahme leiten, dass Sehen eine »performative Praxis

epistemischer, ethischer und ästhetischer Welterschließung«24 ist. Im Vollzug des Se-

hens können wir demnach in epistemischer Hinsicht erkennen, dass etwas der Fall ist,

oder in ästhetischer Hinsicht die Aufmerksamkeit darauf legen, wie uns etwas sichtbar

wird. DiesesWas undWie des Sehens wird uns weiterhin beschäftigen, denn: »Wieman

etwas sieht, entscheidet darüber, als was es sichtbar wird.«25 Im Blick auf ästhetische

Medien und Kunstwerke liegt deren Wert in gewisser Hinsicht gerade im Eröffnen

und Variieren von Sichtweisen auf etwas und damit der Art und Weise, wie uns Dinge

sichtbar gemacht werden.

Der Begriff der ›Praxis‹ erlaubt es Schürmann, das Sehen aus einemSubjekt-Objekt-

Schema zu lösen. Indem sie nach demGebrauch des Sehsinns in instrumentellen, episte-

mischen, ethischen und ästhetischen Situationen und Kontexten fragt, umgeht sie star-

re theoretische Konzeptionen, die entweder an einer subjektivistischen Konstituierung

oder an einer realistischen Empfängnis des Sehens verhaften. Fragt man nach dem Ge-

brauch des Sehens, vermitteln sich subjektive und objektive Aspekte zwangsläufigwech-

selweise. Nur im Rückgriff aufWahrnehmende lässt sich überWahrgenommenes und nur

mit Blick aufWahrgenommenes überWahrnehmende sprechen; so entsteht ein chiastisches

Verhältnis, in dem der cartesische Subjekt-Objekt-Dualismus im Zuge der Reflexionen

zwar nicht komplett zurückgelassen wird, jedoch durch eine Überkreuzung von Sehen-

den und Gesehenem ineinander verschmilzt. Hierbei wird ersichtlich, dass es sich um

eine theoretische Trennung von Phänomenen handelt, die nur im Verbundmiteinander

auftreten, betrachtet man die theoretisch zu bestimmenden Praktiken.26

Zur Welterschließung wird das Sehen dann, wenn es die Vollzugsform der Bildung

eines Selbst- und Weltverhältnisses darstellt, wenn wir also anhand des Sehens zu An-

nahmen, Meinungen, Überzeugungen, Erkenntnissen usw. über die Verfassung unse-

rer selbst und derWelt gelangen. Darin ist das Sehen gebunden an Prozesse des Verste-

23 Ebd., S. 9.

24 Ebd., S. 14.

25 Ebd., S. 23.

26 Zur Form des Chiasmus in Bezug auf die Wahrnehmung bei Maurice Merleau-Ponty vgl. E. Schür-

mann: Sehenals Praxis, S. 145; vgl. dazuwiederumEva Schürmann:MauriceMerleau-Ponty, in: St. Ma-

jetschak (Hg.): Klassiker der Kunstphilosophie, S. 266–286.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 101

hensund Interpretierens,diewiederumnichtunabhängig vonderSprache sind.Visuelle

WahrnehmungundSprache sindperformativePraktiken,sodieKerntheseSchürmanns,

die in ähnlicherWeise eine welterschließende Funktion haben.27

Betrachtet man das Sehen als Praxis, so wird auffällig, dass eine Vielzahl von gesell-

schaftlichen Normen dieWahrnehmung prägt. Die individuelleWahrnehmung ist durch

Faktoren wie das Vorstellen, Urteilen, Hoffen, Begehren, Befürchten, Erinnern und Er-

warten bestimmt, die letztlich an kollektiven Konventionen orientiert sind, welche sich

an der »Gesamtheit historisch und gesellschaftlich, öffentlich und institutionell aner-

kannter Üblichkeiten und herrschender Überzeugungen, Interessen und Geltungsan-

sprüche«28 ausbilden. Diese Gesamtheit an Einflussfaktoren, die für die sozial geteilte

Wahrnehmungswelt ihren regelgebendenKontext bildet, bezeichnet Schürmann imAn-

schluss anWittgensteinauchals ›Lebensform‹.Sie schreibt: »Es ist zuvermuten,dassLe-

bensformen sich auf das Wahrnehmen auswirken wie ein Okular, durch das man sieht.

Derart entscheidet eine hinsichtlich des Seh-Möglichen übereinstimmende Praxis ge-

meinsamer Sehgewohnheiten und sozialen Sichtbarseins darüber, wie und als was et-

was sichtbarwird.«29Wir sind also immer schon inWeisendes Sehens sozialisiert,wenn

wir uns als Sehende erfahren.30 Wir erleben neue Wahrnehmungssituationen demnach

immer aus der Position heraus, bereits Erfahrung imWahrnehmen zu haben. Gewohn-

heiten desWahrnehmens,wie sie aufgrund der Prägung durch die jeweilige Lebensform

entstehen, sind bereits ausgebildet,wennwir unswahrnehmendund sehend in derWelt

bewegen: »Wir machen Erfahrungen in Antwort auf Erfahrungen, die wir bereits ha-

ben.«31 Eine grundlegende Operation der ästhetischen Medien und Künste besteht ge-

radezu darin, diese Normen und Konventionen derWahrnehmung derWelt in Frage zu

stellen, indemsiemögliche alternative Perspektivenpräsentieren.DiesenEinsichtenge-

mäß lässt sich festhalten, dass es sich bei der Idee eines ›unschuldigen Auges‹, der zufol-

ge der Sehsinn ein bloßer Zulieferer reiner, neutraler und unbeeinflusster Sinnesdaten

für dasDenken ist, umeinenMythos handelnmuss,wie schonderKunsthistoriker Ernst

Gombrich plädierte.32

Auch Nelson Goodman behandelt in seiner Schrift Sprachen der Kunst die Frage, in-

wiefern es sich beim Sehen nicht um ein kulturunabhängiges, ›natürliches‹ Geschehen

handeln kann:

»Die Mythen vom unschuldigen Auge und vom absolut Gegebenen sind üble Spieß-

gesellen. Beide entspringen sie der Vorstellung, die sie auch begünstigen, daß näm-

lich Erkennen ein Verarbeiten von durch die Sinne geliefertem Rohmaterial sei und

27 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 14.

28 Ebd., S. 15.

29 Ebd.

30 Hier soll nicht das Sehen eines Neugeborenen gemeint sein, sondern das zumindest potentiell

erkennende Sehen eines bereits zur begrifflichen Reflexion befähigten Menschen.

31 Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Rationalität, Frankfurt a.M. 1997,

S. 73.

32 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 35f; vgl. auch Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psy-

chologie der bildlichen Darstellung, Stuttgart 1978.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Ruinen-Ästhetik

daß dieses Rohmaterial sich entweder mittels Purifikationsriten oder mittels metho-

dischen Entinterpretierens aufdecken ließe. Aber Rezeption und Interpretation lassen

sich als Vorgänge nicht trennen; sie sind vollständig voneinander abhängig. Das Kan-

tische Diktum hallt hier nach: Das unschuldige Auge ist blind und der jungfräuliche

Geist ist leer.«33

Das kantische Diktum, auf das sich Goodman bezieht, lautet: »Gedanken ohne Inhalt

sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind.«34 Weil Sehen immer schon einge-

bunden in soziale und individuelle Zusammenhänge ist, muss es sich um eine symbo-

lisch vermittelte und vermittelnde Tätigkeit handeln.35 Schürmanns Ansicht nach lässt

sich anGoodmans Interpretationismus erkennen, dass sich das Sehen als Vermittlungs-

geschehen zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, Sinnlichem und Intelligiblem ab-

spielt: »Die Beziehung zwischen Sehen undWissen ist kein einseitiges Zulieferungsver-

hältnis, sondern ein wechselseitiges Bedingungsgefüge, in dem man sehend zumWis-

sen gelangt und zugleich erst zu sehen vermag, was man weiß.«36 Zu sehen, dass etwas

der Fall ist, hängt von Wissen ab, das sich urteilsförmig im Medium der begrifflichen

Sprache artikuliert. Wir werden daher in den nachfolgenden Unterkapiteln zum Raum

der Sprache und dem Raum der Zeichen entsprechend die Rolle der Sprache und der Zei-

chen im Zusammenhang mit der Wahrnehmung in den Blick nehmen. Es soll nachvoll-

ziehbar werden, inwiefern das Vermögen zur sprachlichen und semiotischen Verzeich-

nung konstitutiv für die Wahrnehmung von etwas als etwas und die Wahrnehmung von

etwas in etwas ist. Bevor wir uns explizit die Sprache und die Zeichen vornehmen, sol-

len drei grundlegende Modi des Wahrnehmens differenziert werden, die immer schon

im Spiel sind, wenn wir uns wahrnehmend in der Welt bewegen und die in besonderer

Weise hervortreten, wenn wir uns ästhetischenWahrnehmungsvollzügen überlassen.

4.1.3 Drei Grundfälle der Wahrnehmung

Etwas wahrnehmen, etwas als etwas wahrnehmen und etwas in etwas wahrnehmen sind drei

Grundfälle desWahrnehmens.37 Auch wenn der Gesichtssinn und das Sichtbare im Vor-

dergrund der Überlegungen stehen, so gilt das Nachfolgende neben demSehen auch für

das Hören, Riechen, Schmecken und Tasten. Auch im Auditiven,Olfaktorischen, Gusta-

torischen und Taktilen sind, wie im Visuellen, diese drei Dimensionen des Wahrneh-

mens als grundlegende KompetenzenmenschlicherWahrnehmung stets zuGange.Was

ist damit im Einzelnen gemeint?

Am Beispiel des Sehens von Ruinen lässt sich in aller Kürze ausführen, worum es

geht: Etwas sehen bedeutet, dass wir auf grundlegend visueller Wahrnehmungsebene

dazu in der Lage sind, überhaupt etwas zu sehen, und dabei im Sehen unterschiedliche

33 Nelson Goodman: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie, Frankfurt a.M.7 2012, S. 19f.

34 Immanuel Kant:Werke, Bd. 3: Kritik der reinen Vernunft, hg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M.

1974, B 75.

35 Vgl. E. Schürmann: Sehen als Praxis, S. 45.

36 Ebd., S. 46.

37 Ich orientiere mich hier an einer Unterscheidung, die Martin Seel mit Blick auf das Sehen in Aus-

einandersetzungmit der Bildwahrnehmung trifft. Vgl. M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 284–287.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 103

Objekte im Raum auszumachen. Damit wir etwas sehen können, müssen wir etwas im

Unterschied zu etwas anderem sehen können. Das meint, dass wir auf fundamentale

Weise zu einer Unterscheidung von Gegenständen im visuellenWahrnehmungsbereich

befähigt sind. Trivialerweise können wir einen Stein von einem anderen Stein unter-

scheiden – auf der grundlegendenWahrnehmungsebene des Etwas-Sehens, noch ohne

ihndabei zugleich alsStein zu erkennen.Wir vernehmenalso bloß,dass es sichumunter-

schiedliche Objekte imRaumhandelt, nicht umwelcheObjekte es sich dabei handelt.Mit

Blick auf die Ruinen heißt das:Wir sehen die Reste des ehemaligen Gebäudes imUnter-

schied zu anderenObjekten imRaum, jedochnoch ohne sie indessen auch alsÜberbleib-

sel einstiger Bauwerke zu betrachten. Erst im Zuge des Etwas-als-etwas-Sehens kommt

ein erkennendes Sehen zum Einsatz, das die sichtbaren Spuren im Raum als Ruine ei-

ner verfallenenArchitektur interpretiert.Hierfür bedarf es einerWahrnehmung,die be-

grifflich instruiert ist, d.h. einer erkennenden Wahrnehmung, die von einem komple-

xen, sprachlichen Selbst- undWeltbewusstsein getragenwird. In diesemSinne eröffnen

Verständnisweisen im Medium der Sprache zuallererst bestimmteWahrnehmungswei-

sen von Gegenständen und Zusammenhängen in der Welt. Nur was sich begrifflich be-

stimmen lässt, kann in dieser bestimmten Form auch wahrnehmend vernommen wer-

den. Noch sehr viel voraussetzungsreicher wird dasWahrnehmungsgeschehen schließ-

lich auf der Ebene des Etwas-in-etwas-Sehens, in dem die jeweils zu sehenden Gegen-

stände in komplexe Verweiszusammenhänge treten, die an ihnen mehr zum Vorschein

kommen lassen, als was an ihnen selbst zunächst ansichtig ist. Das ist der Fall, wenn

die Ruinen z.B. zu Zeichen der Zeit, Allegorien der Geschichte oder Spuren der Vergan-

genheit werden.Dann sehen wir ein von Erinnerung und Imagination in gleicherWeise

getragenesErscheinenderRuinen indemkomplexenbedeutungsvollenSinne,wie es die

Auseinandersetzungmit der Ruinenästhetik zu untersuchen hat.

Die Ästhetik der Ruinen, die als ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen erläutert

werden soll, verbindet alle diese drei Wahrnehmungsebenen. In gleicher Weise wie für

das Visuelle gilt das Gesagte auch für die anderen Sinne. Man kann genauso etwas hö-

ren, riechen, schmecken und ertasten und das Gehörte, Gerochene, Geschmeckte und

Ertastete dabei als einBestimmtes erkennen sowie angesichts des entsprechend sinnlich

Vernommenen über dieses hinausgehen. Man hört z.B. Geräusche, identifiziert diese

Geräusche als Vogelgezwitscher und erinnert sich dabei an den häuslich domestizierten

Kanarienvogel, denman vergessen hat zu füttern; oderman vernimmt einenGeruch, er-

kennt ihn als das Parfum der ehemals Geliebten und ist dabei an schmerzliche Irrungen

undWirrungen verflossener Liebesmühen erinnert; oder man schmeckt etwas, erkostet

diesen Geschmack als Erdbeergeschmack und verfällt dabei in eine Reflexion darüber,

obderErdbeergeschmack vonallenMenschen in gleicherWeise erfahrenwird; oderman

ertastet in einem dunklen Raum ein Objekt, erfasst dieses als Schlüssel und imaginiert

daran, dass das Aufschließen unbekannter Räume in Analogie zum erkennenden Auf-

schluss derWelt unddes Selbst durchTheorienbetrachtetwerdenkönnte. In allendiesen

Fällen wird etwas wahrgenommen, das als etwas Bestimmtes wahrgenommen wird, an

demwiederumüber dieses bestimmteWahrgenommenehinausgegangenwerdenkann.

Bislang lässt sichmit demzurWahrnehmungGesagten freilich noch keine klareDif-

ferenz zwischen ästhetischen und alltäglichen Wahrnehmungsvollzügen anstellen.Wir

werden im weiteren Verlauf und mit Blick auf den Reflexionsbegriff sehen, dass die äs-

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Ruinen-Ästhetik

thetische Wahrnehmung in einem besonderen ästhetischen Reflexionsvollzug besteht,

der mit allen drei beschriebenenWahrnehmungsebenen agiert und diese in besonderer

Weise auffälligwerden lässt, nämlich durch die Reflexivität, diemit ästhetischenVollzü-

gen einhergeht.Wie das zu verstehen ist, soll hier vorab schon einmal skizziert werden:

Die ästhetische Reflexion, und zwar sowohl auf Seiten der Produktion von ästhetischen

Objekten und Kunstwerken als auch auf Seiten ihrer Rezeption, zeichnet aus, dass sie

über die drei beschriebenenWahrnehmungsebenen reflektiert.

Auf der Ebene des Etwas-Sehens präsentieren uns ästhetische Gegenstände etwas

sinnlich Erfahrbares, das nicht unabhängig von diesen Artefakten existiert. Insofern

dabei auf der Ebene des Etwas-als-etwas-Sehens Referenzen auf Objekte in der Welt

erkennbar sind, variieren die Kunstwerke oftmals deren übliche Erscheinung und damit

einhergehend deren grundlegende Wahrnehmung. Man denke beispielsweise an die

Malerei der klassischen Moderne und der zeitgenössischen Kunst, die uns die uns be-

kannteWelt in immer neuen undunbekanntenHinsichten undPerspektiven präsentiert

und dabei unaufhörlich die Art und Weise, wie dargestellt wird, was dargestellt wird,

verändert. Symbolismus, Impressionismus, Expressionismus, Suprematismus, Fauvis-

mus, Kubismus, Pointillismus, Surrealismus, Informel, Pop Art usw. – alle diese Kunst-

richtungen konfrontieren uns mit veränderten und die Wahrnehmung verändernden

Weisen, etwas in derWelt zu sehen.Dabei ist schon die grundlegende Ebene des Etwas-

Sehens eine gegenüber der Alltagserfahrung veränderte. Das Etwas-Sehen wird in den

Sphären des Ästhetischen und der Künste zu einemAnders-Sehen.Darüber hinaus geht

es mit Blick auf das Etwas-als-etwas-Sehen im Zuge ästhetischer Reflexionen um die

Frage, als waswir Dinge in derWelt überhaupt begrifflich oder sonst wie kategorisieren.

Es geht um eine Reflexion über Verständnisprozesse als Interpretationsvorgänge, die

dem sinnlichWahrgenommenen bestimmte Sinngebungen zuweisen oder entnehmen.

Das führt schließlich in den Bereich der Konnotationen von Objekten und den durch

sie evozierten Assoziationen, die relevant für eine Reflexion auf der Ebene des Etwas-

in-etwas-Sehens sind und im Zuge derer es um weitergehende Überlegungen dessen

geht, was sich sinnvollerweise an den Objekten erinnern oder fantasieren lässt. Auch

für ästhetische Imaginationsvollzüge im weitesten Sinne gilt, dass sie in irgendeinem

Zusammenhang zu den Gegenständen stehen müssen, an denen sie vollzogen werden.

Anderenfalls handelt es sich um bloße Imaginationen unabhängig von einem ästheti-

schen Gegenstand. Wer angesichts von Ruinen rosa Elefanten imaginiert, konsultiert

eventuell besser einen Arzt bzw. hat in diesem Fall das Imaginierte wenig mit dem

Gegenstand der ästhetischen Auseinandersetzung zu tun; es würde sich um ein bloßes

Fantasieren im Unterschied zu einer ästhetischen Reflexion am Gegenstand handeln.38

ImKapitelRaumder Zeichenwerdenwir sehen, inwiefern sich der Begriff der ›Spur‹ dazu

38 Dieser Gedanke darf keinesfalls so streng restriktiv verstanden werden, wie er hier eventuell an-

mutet – als ob sich normativ festlegen ließe, was zu einer adäquaten Ruinenrezeption gehört und

was nicht. Das Reich der Fantasie ist frei – zumindest wünschenwir uns dasmit Blick auf die ästhe-

tische Produktion und Rezeption. Produktionsästhetisch könnte ein artistischer Kniff also gerade

darin bestehen, rosa Elefanten im Jeff Koons-Stil durch die antiken Ruinen eines Hubert Robert

trampeln zu lassen, oder ein solch absurdes Szenario angesichts von Ruinen zumindest rezepti-

onsästhetisch zu imaginieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 105

eignet, im Zuge der Reflexionsvollzüge an ästhetischen Objekten eine Verbindung zu

diesen Gegenständen zu gewährleisten. Wir folgen demnach eben Spuren im Raum,

wenn wir Reflexionsvorgänge an ästhetischen Objekten vollziehen.

Die gesamteHistorie der Kunstobjekte auf Produktionsseite und der Geschichte der

Kunstkritik auf Rezeptionsseite kann letztlich als ein Reflexionsgeschehen betrachtet

werden, das stets auf allen diesen drei Wahrnehmungsebenen operiert. Immer geht es

dabei darum, sich einem sinnlich erfahrbarenGegenstand zu überlassen oder einen sol-

chen herzustellen, diesen Gegenstand als einen in irgendeiner Weise bestimmten Ge-

genstand zu interpretieren und schließlich an ihmweitergehende Reflexionen anzustel-

len. Begegnen wir ästhetischen Medien und Werken der Kunst, vollzieht sich stets eine

ästhetische Reflexion in den beschriebenen drei Dimensionen: Unsere Aufmerksamkeit

wird von einemsinnlichErscheinendengefesselt,wir versuchendiesesErscheinende in-

terpretierend zu begreifen und wir suchen nach möglichen Verweiszusammenhängen,

die letztlich über dieses Erscheinende hinausführen. Piranesis Radierungen beispiels-

weise präsentieren uns Farben und Formen, die wir als bestimmte römische Architek-

turen identifizieren können und die sich in der Weise ihrer Darstellung als Verweis auf

die etruskischen im Unterschied zu den griechischen Einflüssen auf Rom deuten las-

sen. Das damit bislang Festgehaltene zur alltäglichen und ästhetischen Wahrnehmung

bedarf weiterer Ausführungen. Wir werden in den folgenden beiden Unterkapiteln die

tragende Rolle der Sprache und der Zeichen für die angesprochenen Wahrnehmungs-

prozesse untersuchen.

4.2 Raum der Sprache

In die Bildung und den Gebrauch der Sprache geht […] notwendig die ganze Art der

subjektiven Wahrnehmung der Gegenstände über. Denn das Wort entsteht eben aus

dieser Wahrnehmung, ist nicht ein Abdruck des Gegenstandes an sich, sondern des

von diesem in der Seele erzeugten Bildes.39

DasZitatHumboldts nimmtbereits vorweg,worumes imVerhältnis vonWahrnehmung

und Sprache geht: DieWahrnehmungenwerden nicht nur durch das beeinflusst und er-

möglicht, wofür wir Worte haben, sondern die Wahrnehmung hat ebenso Einfluss auf

den Sprachgebrauch. Der Titel dieses Kapitels zielt nicht auf ein Verständnis der Spra-

che als eines metaphorischen Raumes ab, sondern auf Erfahrungsräume, für deren Er-

leben die Sprache in der nachfolgenden Hinsicht relevant ist. Dabei geht es immer um

einkomplexesZusammenspiel vonWahrnehmungundSprache.Wirwerden sehen,dass

wir in der Auseinandersetzung mit der Sprache auf ein ähnliches Verhältnis wie schon

zuvor imZusammenhangmit derWahrnehmung stoßen:Weder bildet Sprache dieWelt

einfach nur ab noch konstruiert sie dieWelt imMedium ihrerWorte. Schürmann zufol-

ge haben sprachphilosophische Untersuchungen gezeigt, dass die Sprache weder etwas

aus einer vorgefundenen äußeren Realität einfach abbildet, noch dazu dient, in irgend-

einer Weise vorsprachlich, mental und subjektiv gegebene Phänomene wie ein Werk-

39 Wilhelm von Humboldt: Schriften zur Sprache, Stuttgart 1995, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

