
Seit Mölln, 23. November 1992

Ein drei Jahrzehnte langer Weg, auf dem

nicht alle Wunden heilen

Onur Suzan Nobrega im Gespräch mit Ibrahim Arslan

Über Zeit, Erinnerung, Trauma, politischen Widerstand, Liebe, Geduld und Solidari-

tät – ein Gespräch zwischen Onur Suzan Nobrega und Ibrahim Arslan, der den rassis-

tischen Brandanschlag in Mölln am 23. November 1992 als siebenjähriges Kind über-

lebte.

 

Ibrahim Arslan engagiert sich seit vielen Jahren in der Antirassismus-Arbeit, indem er

bundesweit auf Veranstaltungen, Konferenzen, vor allem aber in Schulen als politischer

Bildungsreferent aus der Perspektive der Betroffenen berichtet. Durch die »Möllner Rede

im Exil«, die er seit 2013 gemeinsam mit seiner Familie und dem Freundeskreis im

Gedenken an die rassistischen Brandanschläge von Mölln 1992 veranstaltet, etablierte

er eine neue Kultur des Gedenkens in Deutschland, die die Angehörigen rassistischer

Morde und Anschläge aktiv miteinbezieht und gegen das Vergessen kämpft.

Schicksalsjahre

ONUR SUZAN NOBREGA: Lieber Ibo, wir haben uns am 23. November 2018 wäh-

rend des Tribunals NSU-Komplex Auflösen in Mannheim kennengelernt, uns

dann am 17. November 2019 bei der Möllner Rede im Exil in Frankfurt wie-

dergesehen. Du bist in Deiner Familie der einzige Überlebende des rassisti-

schen Brandanschlags in Mölln. Deine Oma Bahide Arslan, deine Schwester

Yeliz Arslan und deine Cousine Ayşe Yılmaz haben am 23. November 1992 zu

Hause in Mölln ihr Leben verloren. Im Jahr 2022 wird das 30 Jahre her sein

und dennoch sind die Gefühle von Angst, Verzweiflung und Trauer in unse-

rem emotionalen und kollektiven Gedächtnis verankert. Nach dem Anschlag

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

in Hanau am 19. Februar 2020 waren all diese Gefühle wieder da. Es ist un-

endlich schmerzhaft, zu erleben, was Rassismusmacht. Ich habe im Jahr 1992

gelernt, dass Rassismus keine Meinung ist, sondern Menschen die Möglich-

keit auf ein sicheres, gutes Leben oder ihr Leben kostet. Knapp ein Jahr nach

dem Anschlag in Hanau haben wir uns dort am 14. Februar 2021 in der In-

itiative 19. Februar getroffen und uns für dieses Gespräch verabredet. Ich bin

sehr dankbar dafür, dass wir uns kennengelernt haben nach all diesen Jahren,

und 2021 gemeinsam darüber sprechen können, was so ein langer Weg von

Mölln nach Hanau, den Du und auch ich über drei Jahrzehnte gingen, uns

gelehrt hat und wo wir heute und morgen miteinander stehen.

IBRAHIM ARSLAN: Ja, Onur, das ist wirklich schade, dass wir uns nicht auf eine

natürliche Art und Weise kennengelernt haben, zusammen Kaffee getrunken

haben oder im Park zusammen geschnackt haben, sondern dass tragische

Schicksale uns zusammengebracht haben.Das finde ich so schade,wennman

realisiert: Stimmt, wir haben uns nur durch so ein Schicksal getroffen.

Die Zeit heilt nicht alle Wunden

ONUR SUZAN NOBREGA: In den Gesprächen mit Überlebenden und Angehöri-

gen rassistischer Morde und Gewalttaten höre ich immer wieder heraus, dass

Zeit eine große Rolle spielt. In Hanau sagten die Angehörigen der Ermorde-

ten in vielen Gesprächen, auch öffentlich zu Medienvertreter*innen, dass sie

keine Zeit haben, zu ruhen, zu heilen, weil sie die ganze Zeit kämpfen müs-

sen: politisch, bürokratisch, finanziell, juristisch, um Öffentlichkeit, um das

Gedenken, für lückenlose Aufklärung, gegen die Angst, für ihre Sicherheit,

um Aufarbeitung, Konsequenzen, mit sich selbst, mit anderen solidarischen

Menschen, gegen weitere Angriffe auf ihr Schicksal und auch aufgrund der

Bürde des Überlebens.Was bedeutet Zeit für Dich angesichts dessen, was Du

persönlich als Überlebender des Anschlags und Deine Familienangehörigen

erlebt hast? Wie nimmst Du Zeit und Erinnerung persönlich wahr?

IBRAHIM ARSLAN: Das erste, was ich gelernt habe ist, dass das berühmte

Sprichwort »Zeit heilt alle Wunden« leider nicht auf Menschen mit Traumata

zutrifft. Nicht alle Wunden heilen, Traumata bleiben höchstwahrscheinlich

für immer. Zumindest erlebe ich das seit fast 30 Jahren, dass das Trauma

ein Bestandteil meines Lebens geworden ist. Und wichtig ist, dass man den

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 27

Prozess nicht als einen Heilungsprozess sieht, sondern wichtig ist, zu lernen,

damit umzugehen. Lernen, mit den Geschehnissen umzugehen. Lernen, mit

der Zeit umzugehen. Denn umso mehr Zeit vergeht, umso mehr vermisst

man auch die Leute, die man durch solche Anschläge verloren hat. Je älter

man wird, umso größer ist der Verlust, umso größer ist die Sehnsucht.

Aber umso mehr die Zeit vergeht, umso mehr kämpft man dafür, dass

die Geschehnisse nicht in Vergessenheit geraten und dass die Ermordeten

immer in unserem kollektiven Bewusstsein bleiben. Deswegen spielt Zeit in

meinem Leben eine extrem wichtige Rolle. Und natürlich ist es auch so, dass

je mehr Zeit vergeht und je älter man wird, die Angst natürlich sehr groß

ist, dass man, bis man stirbt, mit dem Gedanken lebt, dass man zu wenig

getan hat gegen Rassismus und Faschismus. Das ist meine Lebenseinstellung

und mein Ziel, so viel wie möglich gegen diese Taten vorzugehen, damit

so etwas nicht noch einmal passiert. Angst ist immer ein Begleiter. Ich

würde sagen: 30 Prozent der Zeit sind positiv, weil je mehr Zeit vergeht,

umso mehr Gedankenprozesse finden bei Menschen statt. Und man merkt,

dass auch positive Entwicklungen dadurch geschehen. Bei mir ist es zum

Beispiel so, dass ich meine Heilung in meinen Interventionen erkenne und

aus diesem Grund müssen wir uns mit der Frage beschäftigen: Was tut

diesen Menschen, die Überlebende und Angehörige sind, eigentlich gut?

Und das können wir nur herausfinden, wenn sie an Interventionen beteiligt

sind. Wir müssen sie im politischen und künstlerischen Bereich beteiligen

und immer wieder beobachten, welche Form der Heilung sich ausdrücken

lässt. Natürlich ist es auch wichtig zu sagen: Ich brauche professionelle Hilfe

von einer Psychiaterin oder einem Psychiater, aber die Möglichkeiten der

Gestaltung von und Beteiligung an Interventionen schließt das nicht aus.

Wenn ich heute bedenke, wo wir mit unseren Interventionen in den 1990ern

waren und wo wir es heute sind, nach Hanau, dann würde ich sagen, dass

die Zeit ganz, ganz viel dazu beigetragen hat, dass einige Prozesse wirksam

geworden sind.

ONUR SUZAN NOBREGA: Was hast Du aus deiner Kindheit mitgenommen und in

dem Prozess der vergangenen drei Jahrzehnte gelernt und wer bist Du mit

Deinen Erfahrungen und Erinnerungen bis zum heutigen Tag geworden?

IBRAHIM ARSLAN: Ich war sieben Jahre alt, als der Anschlag passierte. Ich ha-

be mir ganz lange darüber Gedanken gemacht und immer wieder gefragt:

Wie konnte so etwas passieren und wie konnte so etwas in dieser Umgebung

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

passieren? In Mölln, da wo wir leben. Da spielen wieder Zeit und Raum eine

große Rolle. Zeitlich ist es logisch, dass uns das passiert ist. Damals wur-

de ganz viel Hetze und Propaganda betrieben, die viele Jugendliche motiviert

hat, solche Anschläge zu verüben.Das war so die Phase, in dermir klar wurde:

Das ist kein Zufall. Und das war für mich das Wichtigste: War es Zufall oder

war es bewusst? Und: Hätte man es verhindern können? Damit habe ich viele

Jahre gekämpft. Für mich war diese Frage sehr wichtig, um mit Deutschland

nicht abzuschließen. Daran hat sich gezeigt, ob ich weiter hier leben kann,

ob es für mich die Möglichkeit gibt, weiterhin in einem Land zu leben, in

dem ich so etwas erlebt habe. Es waren die solidarischen Menschen, die da-

zu beigetragen haben, dass ich hier bleiben wollte, die stundenlang vor dem

Haus standen, uns Schutz geboten haben, uns immer wieder gesagt haben:

»Wir gehören nicht zu dieser Minderheit, wir gehören zu denen, die sich mit

Euch solidarisieren wollen.« Das war die Anfangszeit meiner Politisierung in

den 1990ern. Und der zweite Anschlag auf meine Politisierung bzw. auf mein

politisches Bewusstsein waren die Anschläge vom NSU. Nach der sogenann-

ten Selbstenttarnung des NSU habe ich meine Politisierung infrage gestellt

und mich gefragt: »Wo war ich, als die Medien und die ganze Justiz struk-

turellen Rassismus eingesetzt haben? Was habe ich getan als in den Medi-

en ›Dönermorde‹ stand?« Bis 2011 der NSU öffentlich geworden war, wurden

die Familien jahrelang verurteilt, ganz lange wurden Familienangehörige be-

schuldigt und die Täter wurden in der migrantischen Szene gesucht. Unter

uns. Das sind alles Schlüsselereignisse,Momente und auch Erlebnisse inmei-

nem Leben, die mich immer wieder zu dem Punkt gebracht haben: Ich muss

weitermachen. Es reicht immer noch nicht aus.

ONUR SUZAN NOBREGA: Welche Konsequenzen hat für Dich die Erkenntnis, dass

durch die Kämpfe der NSU-Opferangehörigen, des Tribunals NSU-Komplex

Auflösen, weiterer Initiativen und Projekte antirassistischer Aktivist*innen

zumindest in punkto antirassistischer und antifaschistischer Politisierung

positive Entwicklungen stattfinden?

IBRAHIM ARSLAN: Nachdem mir das mit dem NSU klar wurde, kam für mich

eine Zeit, in der ich meine Politisierung noch mal hinterfragt habe und sofort

wusste: Ich muss mich mit den Überlebenden und Angehörigen solidarisie-

ren, so schnell wie möglich. Das erste, was ich getan habe, war, dass ich einen

Brief geschrieben habe an alle Familienangehörigen der NSU-Ermordeten.

Ich habe einfach gesagt, dass sie nicht alleine sind mit dieser Kriminalisie-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 29

rung, Stigmatisierung und Instrumentalisierung und dass es Familien gibt,

die dagegen ankämpfen, so wie wir. Und dass wir sie gerne bei ihren Inter-

ventionen unterstützen wollen. Der Brief ist aber nie bei den Familien an-

gekommen, weil die Anwälte den bekommen haben. Durch mein politisches

Engagement in den verschiedenen Städten habe ich die Betroffenen dann ein-

zeln getroffen und jeden interviewt. Da habe ich bemerkt, dass, wenn die Be-

troffenen das Zepter nicht selbst in die Hand nehmen, kein einziger Mensch

das machen wird. Und alleine das hat mir gezeigt, was in dieser Gesellschaft

fehlt und was notwendig ist. Ich habe immer wieder festgestellt, auch im Zu-

sammenhangmit Hanau, dass der dortige Laden der Initiative 19. Februar als

Ort für die Betroffenen und solidarischen Menschen nur entstanden ist, weil

die Betroffenen dafür gekämpft haben und das eingefordert haben. Auch die

Tatsache, dass die Namen der Ermordeten in Hanau heute im Vordergrund

stehen, hängt damit zusammen, dass Menschen gefordert haben, dass die

Namen und Geschichten der Opfer und Überlebenden im Vordergrund ste-

henmüssen.Wir sind alle Teil unseres gemeinsamen Kampfes, den wir schon

seit Jahren und Jahrzehnten führen. Wichtig ist nur, dass wir schauen, dass

wir uns in diesem ganzen Geschehnis nicht instrumentalisieren lassen. Das

führt mich dazu, bundesweit zu reisen und Betroffene dahingehend zu sen-

sibilisieren, wie mit ihnen umgegangen wird und wie mit ihnen umgegangen

werden muss.

Die Kriminalisierung der Opfer

ONUR SUZAN NOBREGA: Die Kriminalisierung der Opfer, das war ja bei Euch

auch der Fall, beispielsweise in Bezug auf die Medienberichterstattung da-

mals. Ich erinnere mich an einen Artikel aus den 1990er-Jahren, der in der

ZEIT noch bis vor Kurzem im Online-Archiv frei lesbar war, in dem Dein Va-

ter, Onkel Faruk, kriminalisiert wurde von den Journalist*innen. Nachdem

ich ihn kennengelernt habe und viele Gespräche mit ihm geführt habe, wur-

de mir klar, dass diese argwöhnische Darstellung der Öffentlichkeit ihm ge-

genüber ihn für viele Jahre sehr belastet hat. Auch die Familienangehörigen

und Überlebenden der NSU-Opfer wurden kriminalisiert. Was hat das mit

Dir gemacht?

IBRAHIM ARSLAN: Das ist bis heute der Fall. Das ist keine These von mir, son-

dern eine Feststellung: Wenn die Täter sich nicht mit diesem Bekennerschrei-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

ben in Mölln ergeben hätten, dann wäre sicherlich meine Familie viele lange

Jahre beschuldigt worden. Und trotz des Glücks im Unglück: Nachdem sich

die Täter ergeben haben, gab es diesen Artikel in der ZEIT, von dem du ge-

rade erzählt hast. Die Opfer rechter, rassistischer Gewalt zu kriminalisieren

bedeutet, dass die Handlungen der Täter*innen legitim erscheinen. Ich finde

das sehr tragisch und sehe das auch als einen weiteren rassistischen Anschlag

auf Menschen mit Migrationshintergrund. Das ist nicht nur eine Stigmati-

sierung, sondern auch eine Instrumentalisierung der Menschen, die diese

Anschläge überlebt haben oder auch Angehörige verloren haben. Nach den

NSU-Morden hat mich das extrem wachgerüttelt, weil ich wirklich dachte,

dass es nach dem Anschlag gegen uns ein Zufall war, dass mein Vater kri-

minalisiert wurde. Aber als es beim NSU wieder passiert ist, wurde mir klar,

dass ein bundesweiter struktureller Rassismus dahinter steckt.

ONUR SUZAN NOBREGA: Obwohl ja in den letzten 10 Jahren auch endlich einer

breiteren Öffentlichkeit gegenüber deutlich gemacht wurde, dass die polizei-

lichen Ermittlungen und die Kriminalisierung durch die Medien zu weiteren

Schäden führen, was das Erinnern an die Opfer und die soziale und psychi-

sche Situation der Überlebenden und Angehörigen angeht, wurden auch nach

dem Anschlag in Hanau, wo der Täter gleich bekannt war und es direkt am

Tag nach dem Anschlag eine bundesweite solidarische Bewegung gab, Shis-

habars und Kioske als Orte »krimineller Migrant*innen« bezeichnet. Darüber

hinaus erhielten imWinter 2020 die Überlebenden und Angehörigen aus Ha-

nau eine Gefährderansprache von der Polizei Hanau, nach dem sie aus den

Medien erfahren hatten, dass Gerhard R., der Vater von Tobias R., imWinter

2020 wieder in seinem Haus in Kesselstadt lebt, in unmittelbarer Umgebung

der Angehörigen, und die Tatwaffe seines Sohnes zurückverlangt und fordert,

dass dessenWebseite samt Vernichtungsmanifest wieder freigeschaltet wird.

Das hat eine große Sorge um die Sicherheit der Hanauer*innen ausgelöst,

aber bisher zu keinen nennenswerten Konsequenzen geführt.

IBRAHIM ARSLAN: In Hanau sind neun Menschen ermordet worden, in ein und

derselben Stadt. Nicht wie beim NSU-Komplex in der gesamten Bundesrepu-

blik Deutschland.Daher gab es inHanau auch eine extrem schnelle und effek-

tive Vernetzung der Betroffenen. Im Fall der NSU-Opferangehörigen musste

man bundesweit die Leute zusammensammeln und das ist ein immenser Akt,

der letztendlich nicht funktioniert hat, sodass ganz viele Kämpfe nicht so ge-

führt werden konnten, wie es nun die Hanauer Angehörigen tun. Es wurde

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 31

ja zum Glück innerhalb weniger Tage nach dem Anschlag in Hanau die In-

itiative gegründet und die Menschen sind zusammengekommen. Es gab eine

bundesweite solidarische Bewegung. Wenn es das nicht gegeben hätte, wäre

es definitiv zu weiteren Kriminalisierungsversuchen gekommen. Es wurde ja

im ersten Moment schon von »Shishamorden« gesprochen und geschrieben,

darin zeigen sich Parallelen zu den NSU-»Dönermorden«. Wenn die Gesich-

ter der Ermordeten und auch die Geschichten der Ermordeten, Überlebenden

und der Angehörigen der Ermordeten nicht intensiv in den Vordergrund ge-

treten wären, hätte die Gesamtgesellschaft gesagt: »Na ja, das sind kriminelle

Banden,Gangs, die Shishabars führen,Kioske besitzen und die sich gegensei-

tig umbringen«. Und wennman die Berichte und Statements der Betroffenen

aus Hanau anschaut, wird man feststellen, dass es ganz klar auch offene Fra-

gen und Verantwortlichkeiten gibt, die das hessische Innenministerium und

die Polizei angehen. Warum funktionierte der Notruf der Polizei in dieser

Nacht nicht? Warum ist die Polizei so spät zu den Tatorten gekommen?

Polizeikritik und die Forderung nach der Abschaffung
des Verfassungsschutzes

ONUR SUZAN NOBREGA: Es gibt immer wieder massive Kritik an der Polizei, die

von Menschen, die von Rassismus betroffen sind, geäußert wird. Menschen,

die keinen Schutz und keine Sicherheit vonseiten der Polizei erfahren, son-

dern im Gegenteil Kriminalisierung, Stigmatisierung und Gewalt wie im Ra-

cial Profiling, Tötungen wie im Fall von Oury Jalloh, N’deye Mareame Sarr,

Christy Schwundeck Ousman Sey oder Emrah Kara oder Bedrohungen, wie

Idil Baydar oder Seda Başay-Yıldız im Fall des NSU 2.0. Dass rassistisches Po-

lizieren auch in Deutschland ein Problem ist, wurde im Zuge der Black Lives

Matter-Bewegung und -Demonstrationen in deutschen Städten 2020 medi-

enwirksam und öffentlich. Die Frankfurter Organisation CopWatch und die

bundesweite Initiative Schwarze Menschen in Deutschland e.V., die Initiati-

ve Oury Jalloh sowie Rom*nja- und Sint*izze-Aktivist*innen beispielsweise

machen seit vielen Jahren darauf aufmerksam, dass es hinsichtlich des Ras-

sismus in der Polizei dringenden Handlungsbedarf gibt. Darüber hinaus gibt

es in einzelnen Städten in den USA auch Kämpfe um »Abolish the Police«

und »Defund the Police«, wobei es u.a. darum geht, das Budget der Polizei

zu reduzieren und stattdessen dieses Geld beispielsweise in soziale Projekte,

Bildung und Versorgungsleistungen für von Armut betroffene Menschen zu

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

investieren. In Deutschland gibt es zudem seit vielen Jahren die Forderung

nach der Abschaffung des Verfassungsschutzes, die seit der Bekanntwerdung

der personellen Verstrickungen und verschleierten Verantwortlichkeiten des

Verfassungsschutzes bei der rassistischen Mordserie des NSU und in Folge

der Morde in Hanau deutlich geäußert werden.Was ist deine Perspektive auf

Polizei und Verfassungsschutz?

IBRAHIM ARSLAN: Ich bin kein Verfechter der Abschaffung der Polizei. Aber es

muss mehr Leute geben, die diese Strukturen bei der Polizei verändern. Wir

brauchen die Polizei, aber wir brauchen keine Polizei, die rassistisch ist. Wir

brauchen keine Polizei, die faschistisch ist. Das brauchen wir nicht in einer

Demokratie. Wir brauchen Polizistinnen und Polizisten, die vorurteilslos in

Geschehnisse reingehen. Und dazu braucht es ein Grundverständnis, dass es

in ihren Reihen Rassismus und Faschismus gibt. Man braucht eine Instituti-

on, die über der Polizei steht, um auch den Polizeiapparat zu beobachten. Es

darf keine faschistische oder rassistische Institution geben, die eine andere

faschistische oder rassistische Institution beobachtet. Das ist total unrealis-

tisch. Esmuss unabhängige Beschwerdestellen geben und diemüssen effektiv

arbeiten können.Mit Blick darauf, dass unser Innenminister eine unabhängi-

ge Rassismus-Studie über die Polizei verhindert und zur Täter-Opfer Umkehr

im Falle von rassistischer Polizeigewalt beiträgt, ist die Forderung nach un-

abhängigen Beschwerdestellen unabdingbar. In vielen Bereichen müssen die

Betroffenenperspektiven in Entscheidungsprozesse eingebunden werden. Im

Falle des Verfassungsschutzes bin ich für die Abschaffung. Der macht über-

haupt keinen Sinn in einer Demokratie. Ich meine, wenn eine Institution be-

wusst Neonazis ausbildet, die effektiv einsetzt und dann nichts davon ge-

wusst haben möchte, dass die Menschen das Leben nehmen, dann brauchen

wir uns nichts vormachen. Das ist keine Demokratie. Das ist eine Macht,

die der Verfassungsschutz hat, umMenschen zu ermorden. Der Verfassungs-

schutz legitimiert immer wieder die rassistischen Handlungen eines Staates.

Und das geht einfach nicht.

Sicherheit in unsicheren Verhältnissen

ONUR SUZAN NOBREGA: Angesichts rassistischer Polizeipraktiken und der Kritik

am strafenden und kontrollierenden Staat und den damit verknüpften Sorgen

und Gefahren insbesondere für Menschen, die von Rassismus, Mehrfachdis-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 33

kriminierung und Illegalisierung betroffen sind, zeigen Praktiken des gegen-

seitigen Schützens, der kollektiven Verantwortungsübernahme, Konfliktklä-

rung und Fürsorge untereinander alternative Wege zu Sicherheit auf. Was

bedeutet Sicherheit für Dich persönlich?

IBRAHIM ARSLAN: Sicherheit bedeutet für mich: Ich kann aus der Tür rausge-

hen, ohne Bedenken durch die Straßen laufen, ohne Bedenken in den Bus

einsteigen, ohne Bedenken meinem Kind Geld in die Hand geben und sagen:

»Hier, geh mal Brot kaufen bei Penny nebenan«. Das bedeutet für mich Si-

cherheit. Sicherheit bedeutet für mich aber auch: Wenn ich an verschiedenen

Interventionen beteiligt bin, nicht befürchten zu müssen, dass ich angegrif-

fenwerden könnte. All das zeigtmir, dass ich nicht in einemStaat lebe, in dem

ich tatsächlich Sicherheit fühle, sondernmir Sicherheit erkämpfe. Und genau

das geht einfach nicht. Man kann nicht von der Bevölkerung erwarten, dass

sie für Sicherheit kämpfen muss. Dafür muss ein Rechtsstaat sorgen. Hier in

Deutschland ist es leider so, dass Sicherheit nur Menschen bekommen, die

der weißen, deutschen Mehrheitsgesellschaft angehören. Das sage ich, weil

wir wissen: Seit den 1980er-Jahren werden immer wieder unsere Menschen

in ihrem Alltagsleben ermordet, manchmal sogar am helllichten Tag. Manch-

mal war sogar die Polizei nebenan. Und das zeigt mir, dass wir in komplett

unsicheren Verhältnissen leben.

ONUR SUZAN NOBREGA: Was bedeutet die kämpferische Forderung nach lücken-

loser Aufklärung in einem Staat, dessen Rechtssystem und Behörden keine

umfassende Verantwortung für die rassistischen Morde übernehmen, die in

Deutschland geschehen? Ich bin sehr skeptisch, ob dieser Kampf nicht ver-

geblich ist und den Überlebenden und Angehörigen am Ende der Prozesse

nicht weiteres Leiden und Enttäuschungen bringt.

IBRAHIM ARSLAN: In erster Linie ist es wichtig, die Forderungen der Betroffe-

nen anzunehmen und auch anzuwenden. Wenn die Betroffenen »#say their

names« und lückenlose Aufklärung fordern, würde ich das nicht hinterfra-

gen. Ob das mit meiner Ideologie übereinstimmt, darüber können wir lange

diskutieren. Aus meiner Sicht wird es keine lückenlose Aufklärung geben.

Alleine die Tatsache, dass der Staat kein Geheimnis daraus macht, dass Ak-

ten versperrt werden, 120 Jahre lang, reicht schon, um das zu wissen. Dass

Akten geschreddert werden, dass die Polizei in Hanau als letztes vor Ort ist

und dass der Notruf 110 nicht erreichbar war, zeigt uns das doch. Deswe-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

gen empfinde ich so einen Kampf um lückenlose Aufklärung als immensen

Kraftaufwand, der am Ende nichts bringen wird. Für mich gibt es viel wich-

tigere Kämpfe, die die Betroffenen perspektivisch stärken könnten. Und das

ist das, was ich immer wieder einfordere: dass die Perspektive der Betroffe-

nen in den Vordergrund muss. Sie muss im Bildungssystem auftauchen. Wir

müssen die Bildungs-Bausteine neu entwickeln, neu definieren. Wir müs-

sen uns klar sein, dass wir Traumata haben, dass wir traumatisiert sind. Wir

müssen diese Gesellschaft davon überzeugen, dass die Perspektive der Be-

troffenen interessanter und sympathischer ist als die der Täter. Wir müssen

sie davon überzeugen, dass die Täterperspektive bis heute nur Leid gebracht

hat und versuchen, die Opferperspektive zu stärken, aber auch zeigen, dass

das Wort Opfer nicht durch Schwäche definiert werden darf, sondern eher

durch Stärke. Das sind Punkte, die für mich wichtiger sind als eine lückenlo-

se Aufklärung, die es ohnehin nicht geben wird.

Kämpfe um symbolische und materielle Ressourcen

ONUR SUZAN NOBREGA: In antirassistischen Widerstandskämpfen und Bünd-

nissen geht es immer auch um Kämpfe um symbolische und materielle Res-

sourcen. Ich würde gerne ausführlicher mit dir darüber sprechen. Du stehst

für den Kampf gegen Rassismus aus einer betroffenen- und angehörigenzen-

trierten Perspektive. Welche symbolischen und materiellen Kämpfe sind aus

Deiner Sicht für die Überlebenden und Angehörigen der Opfer rassistischer

Gewalttaten und Morde von zentraler Bedeutung?

IBRAHIM ARSLAN: Genau, ja es geht meistens um Ressourcen. Wer bekommt

die? Wer hat Ansprüche drauf? Und wer hat das Recht drauf? Ich sag mal

so und das ist natürlich verstörend, was ich jetzt sagen werde: Für das, was

heute aufgebaut wird, für die Ressourcen, die an die Betroffenen gerade ran-

kommen, dafür mussten Menschen sterben. Muss das erst passieren? Muss

das immer wieder passieren? Was von zentraler Bedeutung ist: Dass wir uns

hinterfragen, an welchen Interventionen die Betroffenen genau beteiligt sind

und welche Rolle sie in staatlichen Strukturen spielen. Ich kann Dir sagen,

dass wir Betroffenen, die Überlebenden und Angehörigen, und zwar niemand

von uns, an staatlichen, institutionellen Strukturen beteiligt sind.Wenn man

genau hinschaut, dann sieht man, dass wir nicht strukturell gefördert wer-

den, sondern es einzelne solidarische Menschen innerhalb institutioneller

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 35

Strukturen sind, die uns unterstützen. Das ist das, was Du hier auch gerade

tust, da Duweißt und dir sicher bist, dass Betroffene auch Expert*innen sind,

die in diesem Buch auftauchen müssen. Das hängt ja auch damit zusammen,

dass wir gemeinsam dafür gekämpft haben. Das muss uns allen, insbeson-

dere innerhalb antifaschistischer und antirassistischer Strukturen, klar sein,

dass egal was wir tun, wir es in Absprache mit Betroffenen tun. Wenn wir in

Deutschland über antirassistische Kämpfe sprechen, dann wissen wir, dass

Recht haben und Recht bekommen zwei verschiedene Paar Schuhe sind. So-

wohl bei politischen Entscheidungen, wie auch bei der Frage nach der finan-

ziellen Unterstützung und der Entschädigung der Opfer von Rassismus, sind

Betroffene in einer schwachen Position. Es geht darum, wenn wir in einer

Demokratie leben und wenn wir in einem Rechtsstaat leben, diesen Versäum-

nissen entgegenzutreten. Das ist die Aufgabe eines Rechtsstaates. Dazu ge-

hören auch Entschädigungen, die unbürokratisch, schnell und natürlich auf

eine respektvolle Art undWeise den Betroffenen zukommenmüssen. Das ge-

hört zu einemRechtsstaat. Das ist nicht die Aufgabe eines Betroffenen. Leider

mussten aber erst fatale Sachen passieren, damit Menschen wie wir die Mög-

lichkeit erhalten, an Ressourcen zu kommen. Und das ist verstörend. Das ist

wirklich verstörend.

ONUR SUZAN NOBREGA: Ja, so ist es, Ibo, und das muss sich ändern. Deswegen

würde ich gerne mit Dir auch ausführlicher über den Punkt der Ressourcen-

verteilung und »Expertise«, den du gerade nanntest, sprechen. Angehörige

und Überlebende rassistischer Morde sind Menschen mit Traumata, die für

eine Lebenszeit mit diesen emotionalen Wunden kämpfen und vor den An-

schlägen bereits oft in prekären Lebens- und Arbeitsverhältnissen waren. Vie-

le verfügen aufgrund des strukturellen Rassismus im Bildungssystem über

Haupt- und Realschulabschlüsse. Da die Familien meist aus der Arbeiterklas-

se stammen, Ausbildungen abgeschlossen oder abgebrochen haben, die sie

unten auf dem Arbeitsmarkt halten oder nach dem Abbau der Industrie in

den vergangenen Jahrzehnten in die Selbstständigkeit gezwungen wurden,

sind sie oft auf staatliche Unterstützung wie ALG 2 angewiesen. Sie haben

Kioske, Barber Shops, Shisha-Bars eröffnet, so auch viele der Opfer des NSU

oder die Menschen in Hanau. Für traumatisierte Überlebende und Angehö-

rige rassistischer Gewalt kommt also in aller Massivität zu dem, was ich be-

schrieben habe, hinzu, dass sie auf unabsehbare Zeit oder dauerhaft nicht

mehr in ihren alten Berufen arbeiten können, Kriminalisierung erleben oder

erlebt haben, die zu Stigmatisierungen führten, auch hinsichtlich möglicher

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

Beschäftigungsverhältnisse, und sie für die jahrelangen emotionalen, ökono-

mischen, rechtlichen, politischen und symbolischen Kämpfe meist ihre Res-

sourcen aufbrauchen oder aufgebraucht haben.

IBRAHIM ARSLAN: Ja, das ist so. Ganz wichtig ist zu erwähnen: Wenn sich Men-

schen aus der migrantischen Community selbstständig gemacht haben, hat

das etwasmit Notwendigkeiten zu tun.Es ist nicht so, dass Betroffene, die aus

der migrantischen Community kommen, sich selbst im Wohlstand befinden,

wenn sie selbstständig sind, sondern dass sie einfach keine anderen Mög-

lichkeiten sehen. Sie bekommen keine Jobs, sie haben keine Ausbildung, sie

sind in den Augen der weißen deutschen Mehrheitsgesellschaft nur für Putz-

jobs geschaffen. Wenn man dann aus der migrantischen Perspektive schaut,

wer ist heute Jurist*in geworden, wer ist Richter*in geworden, dann sind das

meistensMenschen, die dafür etwasWesentliches geopfert haben.Wennman

sich dagegen wehrt, sich zu assimilieren, etwas von sich abzugeben und ver-

langt, so akzeptiert zu werden, wie man ist, dann kann man solche Stellen

nicht erlangen. Ich habe jedenfalls selten Menschen gesehen, die solche Stel-

len erreicht haben. Vielleicht ist das heute möglich, aber in den Achtzigern

und Neunzigern ist das unmöglich gewesen. Wenn wir bedenken, dass ei-

ne Frau wie Semra Ertan, eine Poetin, eine Dichterin, eine Psychologin, sich

das Leben nehmen musste, weil sie in einer Gesellschaft gelebt hat, in der sie

ihren Beruf nicht ausüben konnte, dann müssen wir uns fragen, in welcher

Gesellschaft diese Menschen gelebt haben und welche Privilegien wir dage-

gen heute genießen. Trotz allem sind wir immer noch nicht da, wo wir an-

kommen wollen, weil viele Stellen, die eigentlich von Migrant*innen besetzt

werden müssten, von weißen Deutschen besetzt werden und sie so nicht an

die Ressourcen herankommen.

ONUR SUZAN NOBREGA: Ja, ich denke, dass in Deutschland eine differenzierte-

re, intersektionale Perspektive auf »Rasse«, Ethnizität, Geschlecht und Klasse

dringend notwendig ist. Einige »von uns« werden, was ihre Berufe, ihren Sta-

tus und ihre Lebensbedingungen angeht, Teil der bürgerlichen Klasse und zu

professionellen »Rassismusexpert*innen«, während gleichzeitig die meisten

»von uns« in prekären Verhältnissen und Armut leben. Dieses »Wir« stimmt

aus meiner Ansicht aber immer weniger, weil dieses »Wir« der vom Rassis-

mus betroffenen Menschen sich sehr ausdifferenziert hat, sodass jede*r Ein-

zelne überlegen muss, was für sie/ihn als solidarische Kritik und Praxis heute

notwendig ist. Es kann doch beispielsweise nicht sein, dass das, was zur Qua-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 37

lifizierung und auf dem Karriereweg als »Expert*in« von der Arbeiter- in die

Mittelklasse notwendig war und ist, darüber läuft, die Kämpfe derer sichtbar

zumachen, denen selbst eine institutionelle Sichtbarkeit und Entscheidungs-

macht strukturell verwehrt bleibt. Daher müssen wir über die Verschränkung

zwischen Rassismus und sozialer Klassenzugehörigkeit sprechen, die bei Be-

troffenen von rassistischer Gewalt, die im Bildungssystem und auf dem Ar-

beitsmarkt Ausschlüsse erfahren, noch bevor oder auch nachdem sie Opfer

rassistischerMorde wurden und genau an dieser Stelle Prozesse der Bewusst-

werdung und solidarischer Praktiken aufzeigen. So funktioniert ja zum Bei-

spiel der Zugang zum oft freiberuflichen Arbeitsfeld der antirassistischen po-

litischen Bildungsarbeit, die von bestimmten Trägern angeboten wird, über

die entsprechenden Qualifikationen und einen informellen Arbeitsmarkt, in

demman die »richtigen Leute« kennenmuss. Oft sind es jungeMenschen, die

nach einem BA- oder MA- Studium, man könnte sagen mit »Bücherwissen«

und Praktika, Demo- und Politgruppenerfahrungen, mit oder ohne eigene

Rassismuserfahrungen ausgestattet, politische Bildungs-Teamer*innen wer-

den. Überlebende und Angehörige von rassistischer Gewalt auch beruflich als

Expert*innen in diesem Feld anzuerkennen, ist eine strukturelle Herausfor-

derung, weil ihnen oft die entsprechenden Qualifikationen fehlen. Deutsch-

land ist ja bekanntlich das Land der Qualifikationen. Auch so hängen Rassis-

mus und Klassismus direkt zusammen. Überlebende und Angehörige rassis-

tischer Morde in diesen Feldern mit ihrer Expertise auch zu sehen, zu würdi-

gen und sie in entsprechenden Trainings auszubilden, sodass sie damit auch

ihren Lebensunterhalt verdienen können, wäre ja zum Beispiel ein sinnvoller

Weg, oder? Oder wie muss dieses Problem angegangen werden? Wie können

Zugänge ermöglicht werden?

IBRAHIM ARSLAN: Wir müssen natürlich ganz andere Strukturen einfordern.

Wir müssen immer wieder Menschen davon überzeugen, dass auch Betrof-

fene, Überlebende und Angehörige rassistischer Gewalt Zertifikate wie zum

Beispiel als politische Bildungsteamer*innen erwerben können, um Projekte

zu entwickeln, Mittel einwerben zu können und ihren Lebensunterhalt damit

zu verdienen, wenn sie es wollen. Daran müssen wir arbeiten. Das müssen

wir als Betroffene einfordern. Das ist eine unserer Aufgaben. Es gehört lei-

der zu unserer Realität dazu, dass jeden Tag jemand erneut ermordet werden

kann durch Rassismus und Faschismus. Erst wenn diese Gesellschaft in dem

Bereich ausgebildet und sensibilisiert wird mit unseren Perspektiven, dann

wird sich auch etwas verändern. An dem Punkt wird auch klar, wem die Res-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

sourcen eigentlich zustehen. Aber wir brauchen uns nichts vormachen: Heute

ist es so, dass wenn man sich assimiliert, so wie du das eben gerade beschrie-

ben hast, und damit der weißen deutschen Mehrheitsgesellschaft zugehörig

ist, man einfach mehr Chancen auftut, an Ressourcen heranzukommen.

ONUR SUZAN NOBREGA: In den Kämpfen um symbolische Ressourcen geht es

auch um die Art und Weise des Gedenkens und um Forderungen nach einer

neuen Erinnerungskultur in Deutschland. Fürmich persönlich ist das Geden-

ken und dieser Kampf immer mit der eigenen Biografie verbunden, weil ich,

wenn ich von Deiner Oma Bahide höre, auch an meine Oma Gülüzar den-

ke, mich mit ihnen beiden identifiziere. Meine Oma väterlicherseits, Gülü-

zar, musste ihr Dorf in Dersim verlassen, weil der türkische Staat dort 1938

die lokale zazaische, kurdische und alevitische Bevölkerung ermordete und

vertrieb, darüber aber über Jahrzehnte geschwiegen wurde, sowohl in meiner

Familie als auch in der Gesellschaft in der Türkei und in Deutschland. Die-

ses Trauma trage ich in mir. Ich denke an die Vernichtungen und Pogrome

gegen von Rassismus betroffene ethnische und religiöse Minderheiten sowie

deren Kämpfe um Anerkennung, Sichtbarkeit und Solidarität. Auch dieses

Trauma ist da. Ihr habt die Möllner Rede im Exil 2013 ins Leben gerufen.

Ich war 2019 im Historischen Museum in Frankfurt anwesend und erinnere

mich, unter welchen schwierigen Bedingungen und in welcher Angst, auch

durch die Morddrohungen des NSU 2.0 an die Gastrednerin Idil Baydar, die

so starke, zutiefst bewegende und würdevolle Gedenkveranstaltung für Eu-

re verstorbenen Familienmitglieder stattfand. Gedenken ist auch eine sehr

persönliche Identifikation mit dem Schmerz und der Trauer des Verlusts von

Familienmitgliedern, eigener und der anderer, aber wie bei der Möllner Rede

im Exil auch eine Kraftquelle, um weiterzuleben, weiterzukämpfen, erhobe-

nen Hauptes.

IBRAHIM ARSLAN: Ja es ist ja auch so, dass antifaschistische Kämpfe für uns

nicht unbedingt aus einer politischen Notwendigkeit entstehen, sondern aus

einer Lebensnotwendigkeit. Sobald wir aus der Tür rausgehen, sind wir dem

Faschismus ausgesetzt. Ganz klar ausgedrückt:Weil ichmeineHautfarbe und

mein Aussehen nicht abgeben kann, bin ich verpflichtet, diesen Kampf zu

führen. Ganz einfach. Und damit bewege ich mich automatisch auf einer po-

litischen Ebene. Und für mich ist es an diesem Punkt wichtig, welche Men-

schen ich um mich herum habe. Wenn wir über das Thema Solidarität spre-

chen, dann geht es ja darum, von welchen Menschen ich Solidarität erwarte

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 39

und was ich noch dafür tun muss, damit sich noch mehr Leute solidarisieren.

Dieses Gefühl begleitet mich schon mein ganzes Leben lang. Wahrscheinlich

hast du auch das Gefühl, weil du gerade erwähnt hast, dass du dich als Deine

Oma siehst, dass wir zum Überleben verurteilt wurden. Wir haben uns das

doch nicht ausgesucht, sondern man hat uns dazu verurteilt, dieses Leben so

zu führen. Wäre unser Haus 1992 nicht angezündet worden, lebte ich trotz-

dem in einer Gesellschaft, in der ich potenziell Opfer von Rassismus werde,

das tue ich ja heute immer noch. Und es ist nicht auszuschließen, nur weil

ich einmal so etwas erlebt habe, dass die mir das nicht noch mal antun. Aus

diesem Grund finde ich es extrem wichtig, das als ein Erbe zu sehen und wei-

terzugeben – so wie Du das deinem Sohn wahrscheinlich weitergeben wirst.

Auch wenn wir das nicht tun sollten, würden unsere Kinder irgendwann ja

doch damit konfrontiert werden. Leider. Ich bin mir einhundertprozentig si-

cher, dass das weiter gehen wird. Für mich ist es sehr wichtig, wenn wir über

Politisierung sprechen, dass wir diesen Kampf als selbstverständlich betrach-

ten, an unsere Kinder weitertragen und laut sagen: »Du hast die Möglichkeit,

dagegen anzukämpfen. Wenn auch du nicht möchtest, dass die Leute dich

fragen: Woher kommst du? Woher kommen deine Eltern? – dann hast du die

Möglichkeit, dagegen anzukämpfen.« Vielleicht werden wir es ja bis dahin

schaffen, vielleicht wird es irgendeine Möglichkeit geben, dass unsere Kin-

der nicht mit diesen Fragen konfrontiert werden. Aber es ist leider so, dass

das wahrscheinlich auch weiterhin passieren wird. Und deswegen sollte man

es nicht nur als politischen Akt ansehen, sondern als eine Lebenseinstellung,

diesen Kampf fortzuführen. Das habe ich verinnerlicht. Ganz einfach.

ONUR SUZAN NOBREGA: Ja, so ist es, Ibo.

IBRAHIM ARSLAN: Uns muss bewusst sein, dass unsere symbolischen Kämp-

fe, auch um das Gedenken, erfolgreich sind. Mit der Möllner Rede im Exil

organisieren wir unser eigenes Gedenken im Gegensatz zu einer staatlichen

Gedenk-Organisation. Auch die Hanauer Initiative organisiert ihr Gedenken

selbst. Es klappt, wenn man die Betroffenen mit reinnimmt, weil sie Authen-

tizität reinbringen in diese ganzen Geschehnisse und Kämpfe. Ich wünsche

mir, dass bundesweit mehr Kommunikation unter Betroffenen stattfindet.

Da kommen wir wieder zu der Frage: Was bedarf es dazu? Was fehlt uns und

was müssen wir einfordern? Gemeinsammit der gesamten Gesellschaft müs-

sen wir Bereiche einfordern, in denen Betroffene sich geschützt fühlen und

von dort aus auch agieren können. Ich kämpfe dafür, ein Komitee aufzubau-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

en, das Betroffenen Rat gibt und Betroffenen-Vernetzungstreffen ermöglicht,

um einen Raum zu schaffen, in dem Betroffene untereinander besprechen

können, wie wir mit einem Geschehnis umgehen, wie wir mit Gedenken um-

gehen, wie wir mit Trauer umgehen. Ein solches Komitee, ein solcher Raum

fehlt, deshalb müssen wir solche Räume immer wieder einfordern. Dieses

Jahr hat die Bundesregierung einige Ressourcen freigestellt für Betroffenen-

Projekte. Ich fordere das schon seit fünf Jahren und arbeite an einem Pro-

jekt mit solidarischen Menschen, die ich kenne und sehr schätze. In diesem

Projekt sind die Betroffenen von rechter, rassistischer Gewalt natürlich die

Haupt-Projektleiter.

Gegenwart und Zukunftsvisionen:
solidarische Verantwortungsübernahme
und antirassistische Bündnispolitiken

ONUR SUZAN NOBREGA: Ich würde gerne abschließend mit Dir über antiras-

sistische und antifaschistische Bündnisse und Solidarität sprechen. Meine

Beobachtung und Behauptung ist, dass wir über die vergangenen zwei

Dekaden und ganz besonders über die letzten zehn Jahre zwischen von

Rassismus unterschiedlich betroffenen Menschen, antirassistischen Verei-

nen und Community-Organisationen eine zunehmende Bündnispolitik und

Solidarität praktizieren und erfahren. Zwar haben feministische Bündnisse

unter migrantisierten und geflüchteten Frauen, Frauen of Colour, Schwarzen

Frauen, jüdischen Frauen, Romnja und Sintizze bereits vor 30 Jahren oft von

der weiteren Gesellschaft nicht gesehene oder anerkannte, aber ganz wichti-

ge gemeinsame Politik gemacht. Gleichzeitig lässt sich aber erkennen, dass

erst über die letzten zehn Jahre u.a. mit der Sichtbarwerdung der Initiativen

von Betroffenen, die alten Organisierungsstrukturen von Migrant*innen

entlang nationaler oder ethnischer Zugehörigkeiten und ihrer spezifischen

Diskriminierungs- und Rasssimuserfahrungen »unter Gleichen« als primär

verbindendem, politischem Kriterium an Bedeutung verloren haben und

auch weiterreichende transnationale Verbindungen, Kämpfe um intersektio-

nale Gerechtigkeit, antirassistische und antifaschistische Bündnisse unter

BPoC und migrantisierten und geflüchteten Menschen neue und zukunfts-

weisende Organisation, Bündnis- und Solidarpraktiken ermöglichen. So

stand uns beispielsweise die Initiative Schwarze Menschen in Deutschland

beim NSU-Tribunal Mannheim 2018, wo wir uns kennenlernten, solidarisch

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit Mölln, 23. November 1992 41

zur Seite, hat die Raummiete mitgezahlt und eigene Workshops veranstaltet,

obwohl keines der NSU-Opfer schwarz ist. 2020, als dann Black Lives Matter

auch in Deutschland zu Protesten gegen rassistische Polizeigewalt aufrief,

waren auch nichtschwarze Menschen auf den Demos. Am Eingang des La-

dens der Initiative 19. Februar steht in großen Buchstaben »#saytheirnames«,

wie auch auf den T-Shirts der Initiative. Saytheirnames wurde vor einigen

Jahren in den USA von Schwarzen, intersektionalen Feminist*innen ins

Leben gerufen. Vielen Menschen ist das allerdings nicht bewusst, sodass die

Kämpfe Schwarzer Frauen, Überlebender und Angehöriger wie auch schwar-

zer Feminist*innen unsichtbar gemacht werden. Gleichzeitig kann man am

Interesse der Medien, aber auch einzelner Social-Media-Nutzer*innen und -

Aktivist*innen die Absicht ablesen,mit demThema Rassismus einemöglichst

hohe Reichweite zu erreichen. Wie siehst du diese Entwicklungen solidari-

scher Verantwortungsübernahme und Bündnisse über Community-Grenzen

hinweg im Hinblick auf die Zukunft antirassistischer Selbstorganisation?

IBRAHIM ARSLAN: Das ist ein wichtiges Thema. Ich finde es problematisch,

dass diese Themen für einen Medienhype benutzt werden. Black Lives Mat-

ter stand nur eine Zeit lang an der obersten Priorität der Medien und wur-

de danach wieder vergessen. Man sollte definitiv nicht in die Falle rein tap-

pen, dass man einen Profit aus den Geschehnissen zieht. Das ist eine Fal-

le, in die ganz viele Menschen rein tappen, sich Karrieren darauf aufbauen,

leider auch solidarische Menschen. Das haben wir Angehörigen auch beim

NSU-Tribunal erlebt. Wenn man da hinein tappt, dann sollte man sich nicht

wundern, wennman von Betroffenen kritisiert wird. Black Lives Matter heißt

übersetzt: Schwarzes Leben Zählt. Schwarzes Leben zählt nicht nur in einem

Jahr wie 2020, sondern das Schwarze Leben zählt immer. Genau so zählt auch

mein Leben und Dein Leben. Und in diesem Kontext ist es immer wichtig, die

Leute darüber zu informieren und auch immer wieder daran zu erinnern,

dass es verschiedene Kämpfe gibt und dass es verschiedene Kämpfe gab. Bei

den Leuten aus Hanau, da bin ich mir auch nicht ganz sicher, ob die wissen,

was dieser Titel bedeutet und wer diesen Text überhaupt ins Leben gerufen

hat. Man muss sie schulen, man muss sie immer wieder erinnern, dass die

Kämpfe, die sie jetzt führen, zurückzuführen sind auf die Kämpfe, die schon

geführt wurden. Und das sagen sie auch. Daraus machen sie ja kein Geheim-

nis. Aber bis das die Leute verstehen, vergeht extrem viel Zeit.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

ONUR SUZAN NOBREGA: Wie viel Zeit denn noch, Ibo? Man braucht so viel Ver-

ständnis, Liebe und Geduld. Und gleichzeitig muss man kämpfen.

IBRAHIM ARSLAN: Naja, es kann ein ganzes Leben dauern. Es kann aber auch

ein Jahr dauern. Verstehst Du, was ich meine? Es kommt aber darauf an, wie

man das übermitteln möchte. Wenn wir das so machen, wie du das erwähnt

hast,mit ganz viel Liebe und ganz viel Geduld, dann könnenwir vielleicht dar-

auf hoffen, dass die Menschen es irgendwann lernen. Wenn wir das effektiv

machen und immer wieder einfordern und immer wieder die Leute erinnern:

Ihrmüsst die Leute, die davor gekämpft haben, auch jetzt wiedermit ins Boot

reinholen, so wie ich mich immer wieder in verschiedene Kämpfe hinein ze-

cke, wie so ne Zecke. Überall, wo etwas stattfindet, bin ich vor Ort. Ob es beim

NSU-Tribunal oder jetzt in Hanau ist. Ich gehe einfach dahin, um zu zeigen:

Leute, ihr habt diesen Kampf nicht alleine angefangen. Wir sind auch dabei.

Wir gehören auch dazu. Und übrigens: Rostock gehört auch dazu. Hoyers-

werda gehört auch dazu. Und übrigens: NSU gehört auch dazu. Und wenn

wir das nicht immer wieder einfordern, dann werden das die Leute entweder

gar nicht verstehen oder es wird ganz, ganz viele Jahre dauern, bis sie selbst

etwas merken. Aber wir können diese Zeit schneller vorantreiben – oder wie

nennt man das? – wir können das vorspulen.

ONUR SUZAN NOBREGA: Vorspulen meinst Du? Ich bin mir da leider nicht so

sicher. Ich habe das Vorspulen schon öfter an der ein oder anderen Stelle

versucht, leider hat es nicht immer so funktioniert, wie ich es mir gewünscht

habe. Aber inşallah, Ibo. Gut wäre es!

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002 - am 13.02.2026, 08:10:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

