Seit Molln, 23. November 1992
Ein drei Jahrzehnte langer Weg, auf dem
nicht alle Wunden heilen

Onur Suzan Nobrega im Gesprdch mit Ibrahim Arslan

Uber Zeit, Erinnerung, Trauma, politischen Widerstand, Liebe, Geduld und Solidari-
tit - ein Gesprich zwischen Onur Suzan Nobrega und Ibrahim Arslan, der den rassis-
tischen Brandanschlag in Molln am 23. November 1992 als siebenjihriges Kind iiber-
lebte.

Ibrahim Arslan engagiert sich seit vielen Jahren in der Antivassismus-Arbeit, indem er
bundesweit auf Veranstaltungen, Konferenzen, vor allem aber in Schulen als politischer
Bildungsreferent aus der Perspektive der Betroffenen berichtet. Durch die »Mdllner Rede
im Exil«, die er seit 2013 gemeinsam mit seiner Familie und dem Freundeskreis im
Gedenken an die vassistischen Brandanschlige von Molln 1992 veranstaltet, etablierte
er eine neue Kultur des Gedenkens in Deutschland, die die Angehirigen vassistischer
Morde und Anschlige aktiv miteinbezieht und gegen das Vergessen kimpft.

Schicksalsjahre

ONUR SUZAN NOBREGA: Lieber Ibo, wir haben uns am 23. November 2018 wih-
rend des Tribunals NSU-Komplex Auflosen in Mannheim kennengelernt, uns
dann am 17. November 2019 bei der Mollner Rede im Exil in Frankfurt wie-
dergesehen. Du bist in Deiner Familie der einzige Uberlebende des rassisti-
schen Brandanschlags in Mélln. Deine Oma Bahide Arslan, deine Schwester
Yeliz Arslan und deine Cousine Ayse Yilmaz haben am 23. November 1992 zu
Hause in Molln ihr Leben verloren. Im Jahr 2022 wird das 30 Jahre her sein
und dennoch sind die Gefiihle von Angst, Verzweiflung und Trauer in unse-
rem emotionalen und kollektiven Gedichtnis verankert. Nach dem Anschlag

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

[brahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

in Hanau am 19. Februar 2020 waren all diese Gefiihle wieder da. Es ist un-
endlich schmerzhaft, zu erleben, was Rassismus macht. Ich habe im Jahr 1992
gelernt, dass Rassismus keine Meinung ist, sondern Menschen die Moglich-
keit auf ein sicheres, gutes Leben oder ihr Leben kostet. Knapp ein Jahr nach
dem Anschlag in Hanau haben wir uns dort am 14. Februar 2021 in der In-
itiative 19. Februar getroffen und uns fiir dieses Gesprich verabredet. Ich bin
sehr dankbar dafiir, dass wir uns kennengelernt haben nach all diesen Jahren,
und 2021 gemeinsam dariiber sprechen konnen, was so ein langer Weg von
Molln nach Hanau, den Du und auch ich iber drei Jahrzehnte gingen, uns
gelehrt hat und wo wir heute und morgen miteinander stehen.

IBRAHIM ARSLAN: Ja, Onur, das ist wirklich schade, dass wir uns nicht auf eine
natiirliche Art und Weise kennengelernt haben, zusammen Kaffee getrunken
haben oder im Park zusammen geschnackt haben, sondern dass tragische
Schicksale uns zusammengebracht haben. Das finde ich so schade, wenn man
realisiert: Stimmt, wir haben uns nur durch so ein Schicksal getroffen.

Die Zeit heilt nicht alle Wunden

ONUR SUZAN NOBREGA: In den Gesprichen mit Uberlebenden und Angehéri-
gen rassistischer Morde und Gewalttaten hore ich immer wieder heraus, dass
Zeit eine grofRe Rolle spielt. In Hanau sagten die Angehorigen der Ermorde-
ten in vielen Gesprichen, auch 6ffentlich zu Medienvertreter*innen, dass sie
keine Zeit haben, zu ruhen, zu heilen, weil sie die ganze Zeit kimpfen miis-
sen: politisch, biirokratisch, finanziell, juristisch, um Offentlichkeit, um das
Gedenken, fiir liickenlose Aufklirung, gegen die Angst, fiir ihre Sicherheit,
um Aufarbeitung, Konsequenzen, mit sich selbst, mit anderen solidarischen
Menschen, gegen weitere Angriffe auf ihr Schicksal und auch aufgrund der
Biirde des Uberlebens. Was bedeutet Zeit fiir Dich angesichts dessen, was Du
persénlich als Uberlebender des Anschlags und Deine Familienangehérigen
erlebt hast? Wie nimmst Du Zeit und Erinnerung personlich wahr?

IBRAHIM ARSLAN: Das erste, was ich gelernt habe ist, dass das berithmte
Sprichwort »Zeit heilt alle Wunden« leider nicht auf Menschen mit Traumata
zutrifft. Nicht alle Wunden heilen, Traumata bleiben héchstwahrscheinlich
fiir immer. Zumindest erlebe ich das seit fast 30 Jahren, dass das Trauma
ein Bestandteil meines Lebens geworden ist. Und wichtig ist, dass man den

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

Prozess nicht als einen Heilungsprozess sieht, sondern wichtig ist, zu lernen,
damit umzugehen. Lernen, mit den Geschehnissen umzugehen. Lernen, mit
der Zeit umzugehen. Denn umso mehr Zeit vergeht, umso mehr vermisst
man auch die Leute, die man durch solche Anschlige verloren hat. Je ilter
man wird, umso grofier ist der Verlust, umso grofer ist die Sehnsucht.
Aber umso mehr die Zeit vergeht, umso mehr kimpft man dafir, dass
die Geschehnisse nicht in Vergessenheit geraten und dass die Ermordeten
immer in unserem kollektiven Bewusstsein bleiben. Deswegen spielt Zeit in
meinem Leben eine extrem wichtige Rolle. Und natiirlich ist es auch so, dass
je mehr Zeit vergeht und je dlter man wird, die Angst natiirlich sehr grof§
ist, dass man, bis man stirbt, mit dem Gedanken lebt, dass man zu wenig
getan hat gegen Rassismus und Faschismus. Das ist meine Lebenseinstellung
und mein Ziel, so viel wie moglich gegen diese Taten vorzugehen, damit
so etwas nicht noch einmal passiert. Angst ist immer ein Begleiter. Ich
wiirde sagen: 30 Prozent der Zeit sind positiv, weil je mehr Zeit vergeht,
umso mehr Gedankenprozesse finden bei Menschen statt. Und man merkt,
dass auch positive Entwicklungen dadurch geschehen. Bei mir ist es zum
Beispiel so, dass ich meine Heilung in meinen Interventionen erkenne und
aus diesem Grund miissen wir uns mit der Frage beschiftigen: Was tut
diesen Menschen, die Uberlebende und Angehérige sind, eigentlich gut?
Und das kénnen wir nur herausfinden, wenn sie an Interventionen beteiligt
sind. Wir miissen sie im politischen und kiinstlerischen Bereich beteiligen
und immer wieder beobachten, welche Form der Heilung sich ausdriicken
lasst. Natiirlich ist es auch wichtig zu sagen: Ich brauche professionelle Hilfe
von einer Psychiaterin oder einem Psychiater, aber die Méglichkeiten der
Gestaltung von und Beteiligung an Interventionen schlief8t das nicht aus.
Wenn ich heute bedenke, wo wir mit unseren Interventionen in den 1990ern
waren und wo wir es heute sind, nach Hanau, dann wiirde ich sagen, dass
die Zeit ganz, ganz viel dazu beigetragen hat, dass einige Prozesse wirksam
geworden sind.

ONUR SUZAN NOBREGA: Was hast Du aus deiner Kindheit mitgenommen und in
dem Prozess der vergangenen drei Jahrzehnte gelernt und wer bist Du mit
Deinen Erfahrungen und Erinnerungen bis zum heutigen Tag geworden?

IBRAHIM ARSLAN: Ich war sieben Jahre alt, als der Anschlag passierte. Ich ha-
be mir ganz lange dariiber Gedanken gemacht und immer wieder gefragt:
Wie konnte so etwas passieren und wie konnte so etwas in dieser Umgebung

- am 13.02.2026, 08:10:41.

27


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

passieren? In Molln, da wo wir leben. Da spielen wieder Zeit und Raum eine
grofe Rolle. Zeitlich ist es logisch, dass uns das passiert ist. Damals wur-
de ganz viel Hetze und Propaganda betrieben, die viele Jugendliche motiviert
hat, solche Anschlage zu veriiben. Das war so die Phase, in der mir klar wurde:
Das ist kein Zufall. Und das war fir mich das Wichtigste: War es Zufall oder
war es bewusst? Und: Hitte man es verhindern kénnen? Damit habe ich viele
Jahre gekampft. Fiir mich war diese Frage sehr wichtig, um mit Deutschland
nicht abzuschliefRen. Daran hat sich gezeigt, ob ich weiter hier leben kann,
ob es fir mich die Moglichkeit gibt, weiterhin in einem Land zu leben, in
dem ich so etwas erlebt habe. Es waren die solidarischen Menschen, die da-
zu beigetragen haben, dass ich hier bleiben wollte, die stundenlang vor dem
Haus standen, uns Schutz geboten haben, uns immer wieder gesagt haben:
»Wir gehoren nicht zu dieser Minderheit, wir gehdren zu denen, die sich mit
Euch solidarisieren wollen.« Das war die Anfangszeit meiner Politisierung in
den 1990ern. Und der zweite Anschlag auf meine Politisierung bzw. auf mein
politisches Bewusstsein waren die Anschlige vom NSU. Nach der sogenann-
ten Selbstenttarnung des NSU habe ich meine Politisierung infrage gestellt
und mich gefragt: »Wo war ich, als die Medien und die ganze Justiz struk-
turellen Rassismus eingesetzt haben? Was habe ich getan als in den Medi-
en >Doénermorde« stand?« Bis 2011 der NSU 6ffentlich geworden war, wurden
die Familien jahrelang verurteilt, ganz lange wurden Familienangehérige be-
schuldigt und die Titer wurden in der migrantischen Szene gesucht. Unter
uns. Das sind alles Schliisselereignisse, Momente und auch Erlebnisse in mei-
nem Leben, die mich immer wieder zu dem Punkt gebracht haben: Ich muss
weitermachen. Es reicht immer noch nicht aus.

ONUR SUZAN NOBREGA: Welche Konsequenzen hat fiir Dich die Erkenntnis, dass
durch die Kimpfe der NSU-Opferangehorigen, des Tribunals NSU-Komplex
Auflosen, weiterer Initiativen und Projekte antirassistischer Aktivist*innen
zumindest in punkto antirassistischer und antifaschistischer Politisierung
positive Entwicklungen stattfinden?

IBRAHIM ARSLAN: Nachdem mir das mit dem NSU klar wurde, kam fiir mich
eine Zeit, in der ich meine Politisierung noch mal hinterfragt habe und sofort
wusste: Ich muss mich mit den Uberlebenden und Angehérigen solidarisie-
ren, so schnell wie moglich. Das erste, was ich getan habe, war, dass ich einen
Brief geschrieben habe an alle Familienangehérigen der NSU-Ermordeten.
Ich habe einfach gesagt, dass sie nicht alleine sind mit dieser Kriminalisie-

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

rung, Stigmatisierung und Instrumentalisierung und dass es Familien gibt,
die dagegen ankimpfen, so wie wir. Und dass wir sie gerne bei ihren Inter-
ventionen unterstiitzen wollen. Der Brief ist aber nie bei den Familien an-
gekommen, weil die Anwilte den bekommen haben. Durch mein politisches
Engagement in den verschiedenen Stidten habe ich die Betroffenen dann ein-
zeln getroffen und jeden interviewt. Da habe ich bemerkt, dass, wenn die Be-
troffenen das Zepter nicht selbst in die Hand nehmen, kein einziger Mensch
das machen wird. Und alleine das hat mir gezeigt, was in dieser Gesellschaft
fehlt und was notwendig ist. Ich habe immer wieder festgestellt, auch im Zu-
sammenhang mit Hanau, dass der dortige Laden der Initiative 19. Februar als
Ort fiir die Betroffenen und solidarischen Menschen nur entstanden ist, weil
die Betroffenen dafiir gekimpft haben und das eingefordert haben. Auch die
Tatsache, dass die Namen der Ermordeten in Hanau heute im Vordergrund
stehen, hingt damit zusammen, dass Menschen gefordert haben, dass die
Namen und Geschichten der Opfer und Uberlebenden im Vordergrund ste-
hen miissen. Wir sind alle Teil unseres gemeinsamen Kampfes, den wir schon
seit Jahren und Jahrzehnten fithren. Wichtig ist nur, dass wir schauen, dass
wir uns in diesem ganzen Geschehnis nicht instrumentalisieren lassen. Das
fithrt mich dazu, bundesweit zu reisen und Betroffene dahingehend zu sen-
sibilisieren, wie mit ihnen umgegangen wird und wie mit ihnen umgegangen
werden muss.

Die Kriminalisierung der Opfer

ONUR SUZAN NOBREGA: Die Kriminalisierung der Opfer, das war ja bei Euch
auch der Fall, beispielsweise in Bezug auf die Medienberichterstattung da-
mals. Ich erinnere mich an einen Artikel aus den 1990er-Jahren, der in der
ZEIT noch bis vor Kurzem im Online-Archiv frei lesbar war, in dem Dein Va-
ter, Onkel Faruk, kriminalisiert wurde von den Journalist*innen. Nachdem
ich ihn kennengelernt habe und viele Gesprache mit ihm gefiihrt habe, wur-
de mir klar, dass diese argwdhnische Darstellung der Offentlichkeit ihm ge-
geniiber ihn fiir viele Jahre sehr belastet hat. Auch die Familienangehérigen
und Uberlebenden der NSU-Opfer wurden kriminalisiert. Was hat das mit
Dir gemacht?

IBRAHIM ARSLAN: Das ist bis heute der Fall. Das ist keine These von mir, son-
dern eine Feststellung: Wenn die Titer sich nicht mit diesem Bekennerschrei-

- am 13.02.2026, 08:10:41.

29


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

ben in Mélln ergeben hitten, dann wire sicherlich meine Familie viele lange
Jahre beschuldigt worden. Und trotz des Gliicks im Ungliick: Nachdem sich
die Titer ergeben haben, gab es diesen Artikel in der ZEIT, von dem du ge-
rade erzahlt hast. Die Opfer rechter, rassistischer Gewalt zu kriminalisieren
bedeutet, dass die Handlungen der Titer*innen legitim erscheinen. Ich finde
das sehr tragisch und sehe das auch als einen weiteren rassistischen Anschlag
auf Menschen mit Migrationshintergrund. Das ist nicht nur eine Stigmati-
sierung, sondern auch eine Instrumentalisierung der Menschen, die diese
Anschlige iiberlebt haben oder auch Angehérige verloren haben. Nach den
NSU-Morden hat mich das extrem wachgeriittelt, weil ich wirklich dachte,
dass es nach dem Anschlag gegen uns ein Zufall war, dass mein Vater kri-
minalisiert wurde. Aber als es beim NSU wieder passiert ist, wurde mir klar,
dass ein bundesweiter struktureller Rassismus dahinter steckt.

ONUR SUZAN NOBREGA: Obwohl ja in den letzten 10 Jahren auch endlich einer
breiteren Offentlichkeit gegeniiber deutlich gemacht wurde, dass die polizei-
lichen Ermittlungen und die Kriminalisierung durch die Medien zu weiteren
Schiden fithren, was das Erinnern an die Opfer und die soziale und psychi-
sche Situation der Uberlebenden und Angehérigen angeht, wurden auch nach
dem Anschlag in Hanau, wo der Tater gleich bekannt war und es direkt am
Tag nach dem Anschlag eine bundesweite solidarische Bewegung gab, Shis-
habars und Kioske als Orte »krimineller Migrant*innen« bezeichnet. Dariiber
hinaus erhielten im Winter 2020 die Uberlebenden und Angehérigen aus Ha-
nau eine Gefihrderansprache von der Polizei Hanau, nach dem sie aus den
Medien erfahren hatten, dass Gerhard R., der Vater von Tobias R., im Winter
2020 wieder in seinem Haus in Kesselstadt lebt, in unmittelbarer Umgebung
der Angehérigen, und die Tatwaffe seines Sohnes zuriickverlangt und fordert,
dass dessen Webseite samt Vernichtungsmanifest wieder freigeschaltet wird.
Das hat eine grofie Sorge um die Sicherheit der Hanauer*innen ausgelost,
aber bisher zu keinen nennenswerten Konsequenzen gefithrt.

IBRAHIM ARSLAN: In Hanau sind neun Menschen ermordet worden, in ein und
derselben Stadt. Nicht wie beim NSU-Komplex in der gesamten Bundesrepu-
blik Deutschland. Daher gab es in Hanau auch eine extrem schnelle und effek-
tive Vernetzung der Betroffenen. Im Fall der NSU-Opferangehorigen musste
man bundesweit die Leute zusammensammeln und das ist ein immenser Akt,
der letztendlich nicht funktioniert hat, sodass ganz viele Kimpfe nicht so ge-
fithrt werden konnten, wie es nun die Hanauer Angehdrigen tun. Es wurde

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

ja zum Gliick innerhalb weniger Tage nach dem Anschlag in Hanau die In-
itiative gegriindet und die Menschen sind zusammengekommen. Es gab eine
bundesweite solidarische Bewegung. Wenn es das nicht gegeben hitte, wire
es definitiv zu weiteren Kriminalisierungsversuchen gekommen. Es wurde ja
im ersten Moment schon von »Shishamorden« gesprochen und geschrieben,
darin zeigen sich Parallelen zu den NSU-»Donermorden«. Wenn die Gesich-
ter der Ermordeten und auch die Geschichten der Ermordeten, Uberlebenden
und der Angehérigen der Ermordeten nicht intensiv in den Vordergrund ge-
treten wiren, hitte die Gesamtgesellschaft gesagt: »Na ja, das sind kriminelle
Banden, Gangs, die Shishabars fithren, Kioske besitzen und die sich gegensei-
tig umbringen«. Und wenn man die Berichte und Statements der Betroffenen
aus Hanau anschaut, wird man feststellen, dass es ganz klar auch offene Fra-
gen und Verantwortlichkeiten gibt, die das hessische Innenministerium und
die Polizei angehen. Warum funktionierte der Notruf der Polizei in dieser
Nacht nicht? Warum ist die Polizei so spit zu den Tatorten gekommen?

Polizeikritik und die Forderung nach der Abschaffung
des Verfassungsschutzes

ONUR SUZAN NOBREGA: Es gibt immer wieder massive Kritik an der Polizei, die
von Menschen, die von Rassismus betroffen sind, gedufdert wird. Menschen,
die keinen Schutz und keine Sicherheit vonseiten der Polizei erfahren, son-
dern im Gegenteil Kriminalisierung, Stigmatisierung und Gewalt wie im Ra-
cial Profiling, Tétungen wie im Fall von Oury Jalloh, N°'deye Mareame Sarr,
Christy Schwundeck Ousman Sey oder Emrah Kara oder Bedrohungen, wie
Idil Baydar oder Seda Bagay-Yildiz im Fall des NSU 2.0. Dass rassistisches Po-
lizieren auch in Deutschland ein Problem ist, wurde im Zuge der Black Lives
Matter-Bewegung und -Demonstrationen in deutschen Stidten 2020 medi-
enwirksam und 6ffentlich. Die Frankfurter Organisation CopWatch und die
bundesweite Initiative Schwarze Menschen in Deutschland eV., die Initiati-
ve Oury Jalloh sowie Rom*nja- und Sint*izze-Aktivist*innen beispielsweise
machen seit vielen Jahren darauf aufmerksam, dass es hinsichtlich des Ras-
sismus in der Polizei dringenden Handlungsbedarf gibt. Dariiber hinaus gibt
es in einzelnen Stidten in den USA auch Kimpfe um »Abolish the Police«
und »Defund the Police«, wobei es u.a. darum geht, das Budget der Polizei
zu reduzieren und stattdessen dieses Geld beispielsweise in soziale Projekte,
Bildung und Versorgungsleistungen fiir von Armut betroffene Menschen zu

- am 13.02.2026, 08:10:41.

3


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

[brahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

investieren. In Deutschland gibt es zudem seit vielen Jahren die Forderung
nach der Abschaffung des Verfassungsschutzes, die seit der Bekanntwerdung
der personellen Verstrickungen und verschleierten Verantwortlichkeiten des
Verfassungsschutzes bei der rassistischen Mordserie des NSU und in Folge
der Morde in Hanau deutlich geduRert werden. Was ist deine Perspektive auf
Polizei und Verfassungsschutz?

IBRAHIM ARSLAN: Ich bin kein Verfechter der Abschaffung der Polizei. Aber es
muss mehr Leute geben, die diese Strukturen bei der Polizei verindern. Wir
brauchen die Polizei, aber wir brauchen keine Polizei, die rassistisch ist. Wir
brauchen keine Polizei, die faschistisch ist. Das brauchen wir nicht in einer
Demokratie. Wir brauchen Polizistinnen und Polizisten, die vorurteilslos in
Geschehnisse reingehen. Und dazu braucht es ein Grundverstindnis, dass es
in ihren Reihen Rassismus und Faschismus gibt. Man braucht eine Instituti-
on, die iiber der Polizei steht, um auch den Polizeiapparat zu beobachten. Es
darf keine faschistische oder rassistische Institution geben, die eine andere
faschistische oder rassistische Institution beobachtet. Das ist total unrealis-
tisch. Es muss unabhingige Beschwerdestellen geben und die miissen effektiv
arbeiten konnen. Mit Blick darauf, dass unser Innenminister eine unabhingi-
ge Rassismus-Studie iiber die Polizei verhindert und zur Titer-Opfer Umkehr
im Falle von rassistischer Polizeigewalt beitrigt, ist die Forderung nach un-
abhingigen Beschwerdestellen unabdingbar. In vielen Bereichen miissen die
Betroffenenperspektiven in Entscheidungsprozesse eingebunden werden. Im
Falle des Verfassungsschutzes bin ich fiir die Abschaffung. Der macht iiber-
haupt keinen Sinn in einer Demokratie. Ich meine, wenn eine Institution be-
wusst Neonazis ausbildet, die effektiv einsetzt und dann nichts davon ge-
wusst haben mochte, dass die Menschen das Leben nehmen, dann brauchen
wir uns nichts vormachen. Das ist keine Demokratie. Das ist eine Macht,
die der Verfassungsschutz hat, um Menschen zu ermorden. Der Verfassungs-
schutz legitimiert immer wieder die rassistischen Handlungen eines Staates.
Und das geht einfach nicht.

Sicherheit in unsicheren Verhéltnissen

ONUR SUZAN NOBREGA: Angesichts rassistischer Polizeipraktiken und der Kritik
am strafenden und kontrollierenden Staat und den damit verkniipften Sorgen
und Gefahren insbesondere fiir Menschen, die von Rassismus, Mehrfachdis-

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

kriminierung und Illegalisierung betroffen sind, zeigen Praktiken des gegen-
seitigen Schiitzens, der kollektiven Verantwortungsiibernahme, Konfliktkli-
rung und Fiirsorge untereinander alternative Wege zu Sicherheit auf. Was
bedeutet Sicherheit fiir Dich persénlich?

IBRAHIM ARSLAN: Sicherheit bedeutet fiir mich: Ich kann aus der Tiir rausge-
hen, ohne Bedenken durch die Straflen laufen, ohne Bedenken in den Bus
einsteigen, ohne Bedenken meinem Kind Geld in die Hand geben und sagen:
»Hier, geh mal Brot kaufen bei Penny nebenan«. Das bedeutet fiir mich Si-
cherheit. Sicherheit bedeutet fiir mich aber auch: Wenn ich an verschiedenen
Interventionen beteiligt bin, nicht befiirchten zu miissen, dass ich angegrif-
fen werden konnte. All das zeigt mir, dass ich nicht in einem Staat lebe, in dem
ich tatsichlich Sicherheit fithle, sondern mir Sicherheit erkimpfe. Und genau
das geht einfach nicht. Man kann nicht von der Bevolkerung erwarten, dass
sie fur Sicherheit kimpfen muss. Dafiir muss ein Rechtsstaat sorgen. Hier in
Deutschland ist es leider so, dass Sicherheit nur Menschen bekommen, die
der weiflen, deutschen Mehrheitsgesellschaft angehéren. Das sage ich, weil
wir wissen: Seit den 1980er-Jahren werden immer wieder unsere Menschen
in ihrem Alltagsleben ermordet, manchmal sogar am helllichten Tag. Manch-
mal war sogar die Polizei nebenan. Und das zeigt mir, dass wir in komplett
unsicheren Verhiltnissen leben.

ONUR SUZAN NOBREGA: Was bedeutet die kimpferische Forderung nach liicken-
loser Aufklirung in einem Staat, dessen Rechtssystem und Behoérden keine
umfassende Verantwortung fiir die rassistischen Morde tibernehmen, die in
Deutschland geschehen? Ich bin sehr skeptisch, ob dieser Kampf nicht ver-
geblich ist und den Uberlebenden und Angehérigen am Ende der Prozesse
nicht weiteres Leiden und Enttiuschungen bringt.

IBRAHIM ARSLAN: In erster Linie ist es wichtig, die Forderungen der Betroffe-
nen anzunehmen und auch anzuwenden. Wenn die Betroffenen »#say their
names« und liickenlose Aufklirung fordern, wiirde ich das nicht hinterfra-
gen. Ob das mit meiner Ideologie tibereinstimmt, dariiber kénnen wir lange
diskutieren. Aus meiner Sicht wird es keine liickenlose Aufklirung geben.
Alleine die Tatsache, dass der Staat kein Geheimnis daraus macht, dass Ak-
ten versperrt werden, 120 Jahre lang, reicht schon, um das zu wissen. Dass
Akten geschreddert werden, dass die Polizei in Hanau als letztes vor Ort ist
und dass der Notruf 110 nicht erreichbar war, zeigt uns das doch. Deswe-

- am 13.02.2026, 08:10:41.

33


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

[brahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

gen empfinde ich so einen Kampf um liickenlose Aufklirung als immensen
Kraftaufwand, der am Ende nichts bringen wird. Fiir mich gibt es viel wich-
tigere Kimpfe, die die Betroffenen perspektivisch stirken kénnten. Und das
ist das, was ich immer wieder einfordere: dass die Perspektive der Betroffe-
nen in den Vordergrund muss. Sie muss im Bildungssystem auftauchen. Wir
miissen die Bildungs-Bausteine neu entwickeln, neu definieren. Wir mis-
sen uns klar sein, dass wir Traumata haben, dass wir traumatisiert sind. Wir
miissen diese Gesellschaft davon iiberzeugen, dass die Perspektive der Be-
troffenen interessanter und sympathischer ist als die der Titer. Wir miissen
sie davon tiberzeugen, dass die Taterperspektive bis heute nur Leid gebracht
hat und versuchen, die Opferperspektive zu stirken, aber auch zeigen, dass
das Wort Opfer nicht durch Schwiche definiert werden darf, sondern eher
durch Stirke. Das sind Punkte, die fiir mich wichtiger sind als eine liickenlo-
se Aufklirung, die es ohnehin nicht geben wird.

Kampfe um symbolische und materielle Ressourcen

ONUR SUZAN NOBREGA: In antirassistischen Widerstandskimpfen und Biind-
nissen geht es immer auch um Kimpfe um symbolische und materielle Res-
sourcen. Ich witrde gerne ausfithrlicher mit dir dariiber sprechen. Du stehst
fiir den Kampf gegen Rassismus aus einer betroffenen- und angehoérigenzen-
trierten Perspektive. Welche symbolischen und materiellen Kimpfe sind aus
Deiner Sicht fiir die Uberlebenden und Angehérigen der Opfer rassistischer
Gewalttaten und Morde von zentraler Bedeutung?

IBRAHIM ARSLAN: Genau, ja es geht meistens um Ressourcen. Wer bekommt
die? Wer hat Anspriiche drauf? Und wer hat das Recht drauf? Ich sag mal
so und das ist natiirlich verstérend, was ich jetzt sagen werde: Fir das, was
heute aufgebaut wird, fiir die Ressourcen, die an die Betroffenen gerade ran-
kommen, dafiir mussten Menschen sterben. Muss das erst passieren? Muss
das immer wieder passieren? Was von zentraler Bedeutung ist: Dass wir uns
hinterfragen, an welchen Interventionen die Betroffenen genau beteiligt sind
und welche Rolle sie in staatlichen Strukturen spielen. Ich kann Dir sagen,
dass wir Betroffenen, die Uberlebenden und Angehérigen, und zwar niemand
von uns, an staatlichen, institutionellen Strukturen beteiligt sind. Wenn man
genau hinschaut, dann sieht man, dass wir nicht strukturell geférdert wer-
den, sondern es einzelne solidarische Menschen innerhalb institutioneller

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

Strukturen sind, die uns unterstiitzen. Das ist das, was Du hier auch gerade
tust, da Du weifdt und dir sicher bist, dass Betroffene auch Expert*innen sind,
die in diesem Buch auftauchen miissen. Das hingt ja auch damit zusammen,
dass wir gemeinsam dafiir gekimpft haben. Das muss uns allen, insbeson-
dere innerhalb antifaschistischer und antirassistischer Strukturen, klar sein,
dass egal was wir tun, wir es in Absprache mit Betroffenen tun. Wenn wir in
Deutschland iiber antirassistische Kimpfe sprechen, dann wissen wir, dass
Recht haben und Recht bekommen zwei verschiedene Paar Schuhe sind. So-
wohl bei politischen Entscheidungen, wie auch bei der Frage nach der finan-
ziellen Unterstittzung und der Entschidigung der Opfer von Rassismus, sind
Betroffene in einer schwachen Position. Es geht darum, wenn wir in einer
Demokratie leben und wenn wir in einem Rechtsstaat leben, diesen Versium-
nissen entgegenzutreten. Das ist die Aufgabe eines Rechtsstaates. Dazu ge-
horen auch Entschidigungen, die unbiirokratisch, schnell und natiirlich auf
eine respektvolle Art und Weise den Betroffenen zukommen miissen. Das ge-
hort zu einem Rechtsstaat. Das ist nicht die Aufgabe eines Betroffenen. Leider
mussten aber erst fatale Sachen passieren, damit Menschen wie wir die M6g-
lichkeit erhalten, an Ressourcen zu kommen. Und das ist verstérend. Das ist
wirklich verstorend.

ONUR SUZAN NOBREGA: Ja, so ist es, Ibo, und das muss sich dndern. Deswegen
wiirde ich gerne mit Dir auch ausfithrlicher iiber den Punkt der Ressourcen-
verteilung und »Expertise«, den du gerade nanntest, sprechen. Angehorige
und Uberlebende rassistischer Morde sind Menschen mit Traumata, die fiir
eine Lebenszeit mit diesen emotionalen Wunden kimpfen und vor den An-
schlagen bereits oft in prekiren Lebens- und Arbeitsverhiltnissen waren. Vie-
le verfiigen aufgrund des strukturellen Rassismus im Bildungssystem tiber
Haupt- und Realschulabschliisse. Da die Familien meist aus der Arbeiterklas-
se stammen, Ausbildungen abgeschlossen oder abgebrochen haben, die sie
unten auf dem Arbeitsmarkt halten oder nach dem Abbau der Industrie in
den vergangenen Jahrzehnten in die Selbststindigkeit gezwungen wurden,
sind sie oft auf staatliche Unterstiitzung wie ALG 2 angewiesen. Sie haben
Kioske, Barber Shops, Shisha-Bars eroftnet, so auch viele der Opfer des NSU
oder die Menschen in Hanau. Fiir traumatisierte Uberlebende und Angehs-
rige rassistischer Gewalt kommt also in aller Massivitit zu dem, was ich be-
schrieben habe, hinzu, dass sie auf unabsehbare Zeit oder dauerhaft nicht
mebhr in ihren alten Berufen arbeiten kénnen, Kriminalisierung erleben oder
erlebt haben, die zu Stigmatisierungen fiihrten, auch hinsichtlich méglicher

- am 13.02.2026, 08:10:41.

35


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Ibrahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

Beschiftigungsverhiltnisse, und sie fiir die jahrelangen emotionalen, dkono-
mischen, rechtlichen, politischen und symbolischen Kimpfe meist ihre Res-
sourcen aufbrauchen oder aufgebraucht haben.

IBRAHIM ARSLAN: Ja, das ist so. Ganz wichtig ist zu erwihnen: Wenn sich Men-
schen aus der migrantischen Community selbststindig gemacht haben, hat
das etwas mit Notwendigkeiten zu tun. Es ist nicht so, dass Betroffene, die aus
der migrantischen Community kommen, sich selbst im Wohlstand befinden,
wenn sie selbststindig sind, sondern dass sie einfach keine anderen Mog-
lichkeiten sehen. Sie bekommen keine Jobs, sie haben keine Ausbildung, sie
sind in den Augen der weifien deutschen Mehrheitsgesellschaft nur fir Putz-
jobs geschaffen. Wenn man dann aus der migrantischen Perspektive schaut,
wer ist heute Jurist*in geworden, wer ist Richter*in geworden, dann sind das
meistens Menschen, die dafiir etwas Wesentliches geopfert haben. Wenn man
sich dagegen wehrt, sich zu assimilieren, etwas von sich abzugeben und ver-
langt, so akzeptiert zu werden, wie man ist, dann kann man solche Stellen
nicht erlangen. Ich habe jedenfalls selten Menschen gesehen, die solche Stel-
len erreicht haben. Vielleicht ist das heute maglich, aber in den Achtzigern
und Neunzigern ist das unméglich gewesen. Wenn wir bedenken, dass ei-
ne Frau wie Semra Ertan, eine Poetin, eine Dichterin, eine Psychologin, sich
das Leben nehmen musste, weil sie in einer Gesellschaft gelebt hat, in der sie
ihren Beruf nicht ausiiben konnte, dann miissen wir uns fragen, in welcher
Gesellschaft diese Menschen gelebt haben und welche Privilegien wir dage-
gen heute genieflen. Trotz allem sind wir immer noch nicht da, wo wir an-
kommen wollen, weil viele Stellen, die eigentlich von Migrant*innen besetzt
werden miissten, von weiflen Deutschen besetzt werden und sie so nicht an
die Ressourcen herankommen.

ONUR SUZAN NOBREGA: Ja, ich denke, dass in Deutschland eine differenzierte-
re, intersektionale Perspektive auf »Rasse«, Ethnizitit, Geschlecht und Klasse
dringend notwendig ist. Einige »von uns« werden, was ihre Berufe, ihren Sta-
tus und ihre Lebensbedingungen angeht, Teil der biirgerlichen Klasse und zu
professionellen »Rassismusexpert*innen«, wihrend gleichzeitig die meisten
»von uns« in prekdren Verhiltnissen und Armut leben. Dieses »Wir« stimmt
aus meiner Ansicht aber immer weniger, weil dieses »Wir« der vom Rassis-
mus betroffenen Menschen sich sehr ausdifferenziert hat, sodass jede*r Ein-
zelne tiberlegen muss, was fiir sie/ihn als solidarische Kritik und Praxis heute
notwendig ist. Es kann doch beispielsweise nicht sein, dass das, was zur Qua-

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

lifizierung und auf dem Karriereweg als »Expert*in« von der Arbeiter- in die
Mittelklasse notwendig war und ist, dariiber liuft, die Kimpfe derer sichtbar
zu machen, denen selbst eine institutionelle Sichtbarkeit und Entscheidungs-
macht strukturell verwehrt bleibt. Daher miissen wir tiber die Verschrinkung
zwischen Rassismus und sozialer Klassenzugehorigkeit sprechen, die bei Be-
troffenen von rassistischer Gewalt, die im Bildungssystem und auf dem Ar-
beitsmarkt Ausschliisse erfahren, noch bevor oder auch nachdem sie Opfer
rassistischer Morde wurden und genau an dieser Stelle Prozesse der Bewusst-
werdung und solidarischer Praktiken aufzeigen. So funktioniert ja zum Bei-
spiel der Zugang zum oft freiberuflichen Arbeitsfeld der antirassistischen po-
litischen Bildungsarbeit, die von bestimmten Tragern angeboten wird, tiber
die entsprechenden Qualifikationen und einen informellen Arbeitsmarkt, in
dem man die »richtigen Leute« kennen muss. Oft sind es junge Menschen, die
nach einem BA- oder MA- Studium, man kénnte sagen mit »Biicherwissen«
und Praktika, Demo- und Politgruppenerfahrungen, mit oder ohne eigene
Rassismuserfahrungen ausgestattet, politische Bildungs-Teamer~innen wer-
den. Uberlebende und Angehérige von rassistischer Gewalt auch beruflich als
Expert*innen in diesem Feld anzuerkennen, ist eine strukturelle Herausfor-
derung, weil ihnen oft die entsprechenden Qualifikationen fehlen. Deutsch-
land ist ja bekanntlich das Land der Qualifikationen. Auch so hingen Rassis-
mus und Klassismus direkt zusammen. Uberlebende und Angehérige rassis-
tischer Morde in diesen Feldern mit ihrer Expertise auch zu sehen, zu wiirdi-
gen und sie in entsprechenden Trainings auszubilden, sodass sie damit auch
ihren Lebensunterhalt verdienen kénnen, wire ja zum Beispiel ein sinnvoller
Weg, oder? Oder wie muss dieses Problem angegangen werden? Wie kénnen
Zuginge ermdglicht werden?

IBRAHIM ARSLAN: Wir miissen natiirlich ganz andere Strukturen einfordern.
Wir miissen immer wieder Menschen davon tiberzeugen, dass auch Betrof-
fene, Uberlebende und Angehérige rassistischer Gewalt Zertifikate wie zum
Beispiel als politische Bildungsteamer*innen erwerben konnen, um Projekte
zu entwickeln, Mittel einwerben zu konnen und ihren Lebensunterhalt damit
zu verdienen, wenn sie es wollen. Daran miissen wir arbeiten. Das miissen
wir als Betroffene einfordern. Das ist eine unserer Aufgaben. Es gehort lei-
der zu unserer Realitit dazu, dass jeden Tag jemand erneut ermordet werden
kann durch Rassismus und Faschismus. Erst wenn diese Gesellschaft in dem
Bereich ausgebildet und sensibilisiert wird mit unseren Perspektiven, dann
wird sich auch etwas verindern. An dem Punkt wird auch klar, wem die Res-

- am 13.02.2026, 08:10:41.

37


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

[brahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

sourcen eigentlich zustehen. Aber wir brauchen uns nichts vormachen: Heute
ist es so, dass wenn man sich assimiliert, so wie du das eben gerade beschrie-
ben hast, und damit der weiflen deutschen Mehrheitsgesellschaft zugehorig
ist, man einfach mehr Chancen auftut, an Ressourcen heranzukommen.

ONUR SUZAN NOBREGA: In den Kimpfen um symbolische Ressourcen geht es
auch um die Art und Weise des Gedenkens und um Forderungen nach einer
neuen Erinnerungskultur in Deutschland. Fiir mich persénlich ist das Geden-
ken und dieser Kampf immer mit der eigenen Biografie verbunden, weil ich,
wenn ich von Deiner Oma Bahide hére, auch an meine Oma Giiliizar den-
ke, mich mit ihnen beiden identifiziere. Meine Oma viterlicherseits, Giilii-
zar, musste ihr Dorf in Dersim verlassen, weil der tiirkische Staat dort 1938
die lokale zazaische, kurdische und alevitische Bevolkerung ermordete und
vertrieb, dariiber aber iiber Jahrzehnte geschwiegen wurde, sowohl in meiner
Familie als auch in der Gesellschaft in der Tiirkei und in Deutschland. Die-
ses Trauma trage ich in mir. Ich denke an die Vernichtungen und Pogrome
gegen von Rassismus betroffene ethnische und religiése Minderheiten sowie
deren Kiampfe um Anerkennung, Sichtbarkeit und Solidaritit. Auch dieses
Trauma ist da. Ihr habt die Méllner Rede im Exil 2013 ins Leben gerufen.
Ich war 2019 im Historischen Museum in Frankfurt anwesend und erinnere
mich, unter welchen schwierigen Bedingungen und in welcher Angst, auch
durch die Morddrohungen des NSU 2.0 an die Gastrednerin Idil Baydar, die
so starke, zutiefst bewegende und witrdevolle Gedenkveranstaltung fiir Eu-
re verstorbenen Familienmitglieder stattfand. Gedenken ist auch eine sehr
personliche Identifikation mit dem Schmerz und der Trauer des Verlusts von
Familienmitgliedern, eigener und der anderer, aber wie bei der Méllner Rede
im Exil auch eine Kraftquelle, um weiterzuleben, weiterzukimpfen, erhobe-
nen Hauptes.

IBRAHIM ARSLAN: Ja es ist ja auch so, dass antifaschistische Kimpfe fiir uns
nicht unbedingt aus einer politischen Notwendigkeit entstehen, sondern aus
einer Lebensnotwendigkeit. Sobald wir aus der Tir rausgehen, sind wir dem
Faschismus ausgesetzt. Ganz klar ausgedriickt: Weil ich meine Hautfarbe und
mein Aussehen nicht abgeben kann, bin ich verpflichtet, diesen Kampf zu
fithren. Ganz einfach. Und damit bewege ich mich automatisch auf einer po-
litischen Ebene. Und fiir mich ist es an diesem Punkt wichtig, welche Men-
schen ich um mich herum habe. Wenn wir tiber das Thema Solidaritit spre-
chen, dann geht es ja darum, von welchen Menschen ich Solidaritit erwarte

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

und was ich noch dafiir tun muss, damit sich noch mehr Leute solidarisieren.
Dieses Gefiihl begleitet mich schon mein ganzes Leben lang. Wahrscheinlich
hast du auch das Gefiihl, weil du gerade erwihnt hast, dass du dich als Deine
Oma siehst, dass wir zum Uberleben verurteilt wurden. Wir haben uns das
doch nicht ausgesucht, sondern man hat uns dazu verurteilt, dieses Leben so
zu fithren. Wire unser Haus 1992 nicht angeziindet worden, lebte ich trotz-
dem in einer Gesellschaft, in der ich potenziell Opfer von Rassismus werde,
das tue ich ja heute immer noch. Und es ist nicht auszuschliefen, nur weil
ich einmal so etwas erlebt habe, dass die mir das nicht noch mal antun. Aus
diesem Grund finde ich es extrem wichtig, das als ein Erbe zu sehen und wei-
terzugeben — so wie Du das deinem Sohn wahrscheinlich weitergeben wirst.
Auch wenn wir das nicht tun sollten, wiirden unsere Kinder irgendwann ja
doch damit konfrontiert werden. Leider. Ich bin mir einhundertprozentig si-
cher, dass das weiter gehen wird. Fiir mich ist es sehr wichtig, wenn wir iiber
Politisierung sprechen, dass wir diesen Kampf als selbstverstindlich betrach-
ten, an unsere Kinder weitertragen und laut sagen: »Du hast die Méglichkeit,
dagegen anzukimpfen. Wenn auch du nicht mochtest, dass die Leute dich
fragen: Woher kommst du? Woher kommen deine Eltern? — dann hast du die
Maoglichkeit, dagegen anzukimpfen.« Vielleicht werden wir es ja bis dahin
schaffen, vielleicht wird es irgendeine Mdglichkeit geben, dass unsere Kin-
der nicht mit diesen Fragen konfrontiert werden. Aber es ist leider so, dass
das wahrscheinlich auch weiterhin passieren wird. Und deswegen sollte man
es nicht nur als politischen Akt ansehen, sondern als eine Lebenseinstellung,
diesen Kampf fortzufithren. Das habe ich verinnerlicht. Ganz einfach.

ONUR SUZAN NOBREGA: Ja, so ist es, Ibo.

IBRAHIM ARSLAN: Uns muss bewusst sein, dass unsere symbolischen Kimp-
fe, auch um das Gedenken, erfolgreich sind. Mit der Méllner Rede im Exil
organisieren wir unser eigenes Gedenken im Gegensatz zu einer staatlichen
Gedenk-Organisation. Auch die Hanauer Initiative organisiert ihr Gedenken
selbst. Es klappt, wenn man die Betroffenen mit reinnimmt, weil sie Authen-
tizitit reinbringen in diese ganzen Geschehnisse und Kampfe. Ich wiinsche
mir, dass bundesweit mehr Kommunikation unter Betroffenen stattfindet.
Da kommen wir wieder zu der Frage: Was bedarf es dazu? Was fehlt uns und
was miissen wir einfordern? Gemeinsam mit der gesamten Gesellschaft miis-
sen wir Bereiche einfordern, in denen Betroffene sich geschiitzt fithlen und
von dort aus auch agieren kénnen. Ich kimpfe dafiir, ein Komitee aufzubau-

- am 13.02.2026, 08:10:41.

39


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

[brahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

en, das Betroffenen Rat gibt und Betroffenen-Vernetzungstreffen erméglicht,
um einen Raum zu schaffen, in dem Betroffene untereinander besprechen
konnen, wie wir mit einem Geschehnis umgehen, wie wir mit Gedenken um-
gehen, wie wir mit Trauer umgehen. Ein solches Komitee, ein solcher Raum
fehlt, deshalb miissen wir solche Riume immer wieder einfordern. Dieses
Jahr hat die Bundesregierung einige Ressourcen freigestellt fiir Betroffenen-
Projekte. Ich fordere das schon seit fiinf Jahren und arbeite an einem Pro-
jekt mit solidarischen Menschen, die ich kenne und sehr schitze. In diesem
Projekt sind die Betroffenen von rechter, rassistischer Gewalt natirlich die
Haupt-Projektleiter.

Gegenwart und Zukunftsvisionen:
solidarische Verantwortungsiibernahme
und antirassistische Biindnispolitiken

ONUR SUZAN NOBREGA: Ich wiirde gerne abschlieRend mit Dir iiber antiras-
sistische und antifaschistische Biindnisse und Solidaritit sprechen. Meine
Beobachtung und Behauptung ist, dass wir iiber die vergangenen zwei
Dekaden und ganz besonders iiber die letzten zehn Jahre zwischen von
Rassismus unterschiedlich betroffenen Menschen, antirassistischen Verei-
nen und Community-Organisationen eine zunehmende Biindnispolitik und
Solidaritit praktizieren und erfahren. Zwar haben feministische Biindnisse
unter migrantisierten und gefliichteten Frauen, Frauen of Colour, Schwarzen
Frauen, jiidischen Frauen, Romnja und Sintizze bereits vor 30 Jahren oft von
der weiteren Gesellschaft nicht gesehene oder anerkannte, aber ganz wichti-
ge gemeinsame Politik gemacht. Gleichzeitig lisst sich aber erkennen, dass
erst iiber die letzten zehn Jahre u.a. mit der Sichtbarwerdung der Initiativen
von Betroffenen, die alten Organisierungsstrukturen von Migrant*innen
entlang nationaler oder ethnischer Zugehdorigkeiten und ihrer spezifischen
Diskriminierungs- und Rasssimuserfahrungen »unter Gleichen« als primir
verbindendem, politischem Kriterium an Bedeutung verloren haben und
auch weiterreichende transnationale Verbindungen, Kimpfe um intersektio-
nale Gerechtigkeit, antirassistische und antifaschistische Biindnisse unter
BPoC und migrantisierten und gefliichteten Menschen neue und zukunfts-
weisende Organisation, Biindnis- und Solidarpraktiken erméglichen. So
stand uns beispielsweise die Initiative Schwarze Menschen in Deutschland
beim NSU-Tribunal Mannheim 2018, wo wir uns kennenlernten, solidarisch

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seit Mdlln, 23. November 1992

zur Seite, hat die Raummiete mitgezahlt und eigene Workshops veranstaltet,
obwohl keines der NSU-Opfer schwarz ist. 2020, als dann Black Lives Matter
auch in Deutschland zu Protesten gegen rassistische Polizeigewalt aufrief,
waren auch nichtschwarze Menschen auf den Demos. Am Eingang des La-
dens der Initiative 19. Februar steht in groflen Buchstaben »#saytheirnames,
wie auch auf den T-Shirts der Initiative. Saytheirnames wurde vor einigen
Jahren in den USA von Schwarzen, intersektionalen Feminist*innen ins
Leben gerufen. Vielen Menschen ist das allerdings nicht bewusst, sodass die
Kimpfe Schwarzer Frauen, Uberlebender und Angehériger wie auch schwar-
zer Feminist*innen unsichtbar gemacht werden. Gleichzeitig kann man am
Interesse der Medien, aber auch einzelner Social-Media-Nutzer*innen und -
Aktivist*innen die Absicht ablesen, mit dem Thema Rassismus eine moglichst
hohe Reichweite zu erreichen. Wie siehst du diese Entwicklungen solidari-
scher Verantwortungsiitbernahme und Biindnisse iiber Community-Grenzen
hinweg im Hinblick auf die Zukunft antirassistischer Selbstorganisation?

IBRAHIM ARSLAN: Das ist ein wichtiges Thema. Ich finde es problematisch,
dass diese Themen fir einen Medienhype benutzt werden. Black Lives Mat-
ter stand nur eine Zeit lang an der obersten Prioritit der Medien und wur-
de danach wieder vergessen. Man sollte definitiv nicht in die Falle rein tap-
pen, dass man einen Profit aus den Geschehnissen zieht. Das ist eine Fal-
le, in die ganz viele Menschen rein tappen, sich Karrieren darauf aufbauen,
leider auch solidarische Menschen. Das haben wir Angehdrigen auch beim
NSU-Tribunal erlebt. Wenn man da hinein tappt, dann sollte man sich nicht
wundern, wenn man von Betroffenen kritisiert wird. Black Lives Matter heifSt
iibersetzt: Schwarzes Leben Zihlt. Schwarzes Leben zihlt nicht nur in einem
Jahr wie 2020, sondern das Schwarze Leben zihlt immer. Genau so zihlt auch
mein Leben und Dein Leben. Und in diesem Kontext ist es immer wichtig, die
Leute dariiber zu informieren und auch immer wieder daran zu erinnern,
dass es verschiedene Kimpfe gibt und dass es verschiedene Kimpfe gab. Bei
den Leuten aus Hanau, da bin ich mir auch nicht ganz sicher, ob die wissen,
was dieser Titel bedeutet und wer diesen Text iiberhaupt ins Leben gerufen
hat. Man muss sie schulen, man muss sie immer wieder erinnern, dass die
Kimpfe, die sie jetzt fithren, zuriickzufithren sind auf die Kimpfe, die schon
gefiihrt wurden. Und das sagen sie auch. Daraus machen sie ja kein Geheim-
nis. Aber bis das die Leute verstehen, vergeht extrem viel Zeit.

- am 13.02.2026, 08:10:41.

4


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

[brahim Arslan und Onur Suzan Nobrega

ONUR SUZAN NOBREGA: Wie viel Zeit denn noch, Ibo? Man braucht so viel Ver-
stindnis, Liebe und Geduld. Und gleichzeitig muss man kimpfen.

IBRAHIM ARSLAN: Naja, es kann ein ganzes Leben dauern. Es kann aber auch
ein Jahr dauern. Verstehst Du, was ich meine? Es kommt aber darauf an, wie
man das iibermitteln méchte. Wenn wir das so machen, wie du das erwihnt
hast, mit ganz viel Liebe und ganz viel Geduld, dann kénnen wir vielleicht dar-
auf hoffen, dass die Menschen es irgendwann lernen. Wenn wir das effektiv
machen und immer wieder einfordern und immer wieder die Leute erinnern:
Thr miisst die Leute, die davor gekimpft haben, auch jetzt wieder mit ins Boot
reinholen, so wie ich mich immer wieder in verschiedene Kimpfe hinein ze-
cke, wie so ne Zecke. Uberall, wo etwas stattfindet, bin ich vor Ort. Ob es beim
NSU-Tribunal oder jetzt in Hanau ist. Ich gehe einfach dahin, um zu zeigen:
Leute, ihr habt diesen Kampf nicht alleine angefangen. Wir sind auch dabei.
Wir gehéren auch dazu. Und iibrigens: Rostock gehort auch dazu. Hoyers-
werda gehort auch dazu. Und iibrigens: NSU gehort auch dazu. Und wenn
wir das nicht immer wieder einfordern, dann werden das die Leute entweder
gar nicht verstehen oder es wird ganz, ganz viele Jahre dauern, bis sie selbst
etwas merken. Aber wir konnen diese Zeit schneller vorantreiben — oder wie
nennt man das? — wir kénnen das vorspulen.

ONUR SUZAN NOBREGA: Vorspulen meinst Du? Ich bin mir da leider nicht so
sicher. Ich habe das Vorspulen schon 6fter an der ein oder anderen Stelle
versucht, leider hat es nicht immer so funktioniert, wie ich es mir gewiinscht
habe. Aber ingallah, Ibo. Gut wire es!

- am 13.02.2026, 08:10:41.


https://doi.org/10.14361/9783839458631-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

