
Transatlantic German Studies in 
the US College Classroom 
Student Voices on Race, Complicity and Ideology via Shor t 

German Films

William Collins Donahue

It is a little like listening to a beautiful eulogy that, by definition, the deceased 
will never hear. That is the feeling I sometimes have when I read insightful 
student work that never finds another reader apart from me. There is an un-
spoken futility to this, both for the student and the teacher. The excitement of 
discovery ignites briefly, but dissipates far too quickly. A discerning observation 
or intuitive perspective fades from view, typically subordinated to the allegedly 
larger task of good writing, which is ironic since most of our students, even if 
they study abroad, will never write German professionally. Whereas a problem 
set or case study in other courses can more plausibly be extrapolated to the »real 
world« of subsequent professional practice – and thus might enjoy a richer res-
onance – the typical undergraduate humanities essay, which is as much about 
self-reflection as aesthetic analysis, often lacks as compelling a rationale for ap-
plication beyond the classroom. Or so it seems.

But if it is somehow less obviously relevant – or appears so to those who re-
flexively prioritize vocational utility over broader liberal arts aspirations – perhaps 
it is in part due to our own failure to highlight undergraduate achievements in the 
humanities, allowing our students, in their own words, to make the case. There 
is nothing like the thrill of a student’s fresh insight, challenging claim, candid 
personal reflection, witty apercu, or original point. I’m not speaking here merely 
of accurately re-stating material that was taught in class – admirable in its own 
right – but rather of creatively building upon such to say something new and 
interesting. Whenever this happens one feels a surge of energy in the room; the 
student becomes the teacher; and a true learning community comes into being – 
often challenging the participants (and especially the instructor) to move beyond 
prepared material and routine activities to think and speak extemporaneously. In-
terpreting a work of art together cannot help but produce such moments, it seems 
to me. It is what makes teaching in the humanities so rewarding, and learning so 
memorable. In the presence of such happy experiences, we feel expanded in our 
very being; and the humanities, as it were, virtually sell themselves.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | WILLIAM COLLINS DONAHUE

The point, however, is not to play one legitimate goal off of another, once more 
pitting the professions against the humanities. Far from it. In fact, among the 
contributions included below are brief essays penned by a rising engineer, an ac-
countant, and a future lawyer. At an institution such as our own – the University of 
Notre Dame – with eight semesters of undergraduate study (not six, as in Europe) 
leading to the Bachelor’s degree; a plethora of required humanities courses; and 
a tradition of multiple, simultaneous courses of study (»supplementary majors,« 
minors, concentrations, certificates, etc.), this is simply not a zero-sum game.

Yet it remains a challenge, even in this setting of relative curricular luxury, to 
uphold and illustrate those two key elements of the humanities essay as valuable 
life-skills worthy of dogged pursuit: the cultivation of critical self-reflection, and 
the practice of interpreting and negotiating semiotic ambiguity. In the German 
and German Studies classroom (but not only here) our mistake may be to race to 
the generic rather than attend to the particular: We are told (and tell ourselves) that 
the specific subject matter is of little consequence; it is, rather, all about »critical 
thinking« and good writing and speaking skills. In a non-discipline as disparate as 
German Studies, it is understandable to see colleagues gravitate to standards that 
transcend the sometimes-bewildering variety of subject matter. While such over-
arching criteria may provide a useful purview as well as the possibility of generat-
ing comparative data (amalgamating otherwise incommensurate subject matter), 
they tend by their very nature to obscure the content of our enterprises. Thus, we 
may fail to ask how students in a senior seminar on medieval sagas respond to 
notions of selfhood, society, and love that radically differ from today’s, preferring 
instead to focus on their linguistic achievement as measured by the Common Eu-
ropean Framework of Reference (CEFR) or the ACTFL (American Council on the 
Teaching of Foreign Languages) standards. It is a natural tendency, encouraged 
by the need to speak quickly across disciplines and to university administration 
officials focused on numeric evaluation. But we should be aware that, despite its 
utility, this numeric abstraction tends to reduce us in their eyes to the status of a 
mere service provider (language instruction) and purveyor of generalized transfer 
skills (which, by the way, can easily be had elsewhere), while separating us ever 
further from the core humanities enterprise of promoting critical self-cultivation, 
which never occurs in the abstract.

We know, however, that this is a false dichotomy, and that we really can have it 
both ways. While the brief essays presented below are offered as a modest correc-
tive to this impulse toward reductive abstraction, it is with this caveat: Of course, 
I care deeply about my students’ linguistic production as well, and am proud of 
their accomplishment. We learn language with the world, as Wittgenstein insist-
ed; the former is not epiphenomenal to the latter, even if that sounds counterintu-
itive in the context of second language acquisition.

The course from which these essays emerged, a senior-level (fourth year) sem-
inar for our most advanced students, is called simply, Great German Short Films. 
The German subtitle is Gesellschaft und Geschichte im Spiegel des deutschen Kurz-

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSATL ANTIC GERMAN STUDIES IN THE US COLLEGE CL ASSROOM | 23

films; a highly abbreviated syllabus is provided below to give interested readers 
further context. (Despite its designation as a »senior seminar,« not all students are 
actually in their final year of study; sometimes it includes advanced Sophomores 
and frequently a few Juniors. None of our students are »first majors,« meaning 
that for them German is a course of study taken in addition to a primary major 
in another field entirely.) If there was a special sense of community among this 
small, seven-student group this time around (fall semester, 2020) it was probably 
due to the COVID pandemic. Unlike most universities, Notre Dame held most 
classes in person, face to face, and ours was no exception. Coming to class was 
one of the few social occasions of my life at the time (with social distancing and 
masking, needless to say), and I remain grateful for the palpable sense of commu-
nity, solidarity and mutual support we enjoyed. When the COVID-19 infection rate 
spiked early in the fall, the entire university transitioned to online instruction for 
two weeks, after which we reverted to in-person teaching.

But it was not just a horrible plague, as in Boccaccio’s Decameron, that drew 
our community more closely together. Our semester, which began early that year, 
commenced just weeks after the murder of George Floyd and the internation-
al wave of protests that ensued. The selection of essays below reflects this raw 
sensitivity to racial conflict that, I think, persists for many to this day. We were 
somewhat surprised to observe that early responses in Germany to the Floyd mur-
der extended beyond critique of systemic racism in the United States to indict 
anti-Black racism in Germany itself. I recall hearing about a decade ago solemn 
assurances from colleagues in Germany that anti-Black racism in Germany is a 
chimera, a projection of well-meaning Americans onto a society that simply had 
too few Blacks to sponsor such racism. »It can’t happen here,« in other words, was 
the thinking. But the Kebekus Brennpunkt zum Thema »Rassismus« tells a starkly 
different story. Made just a few weeks after the Floyd murder, this short documen-
tary features testimonials by leading Black cultural figures in Germany who have 
suffered profound acts of discrimination. We are asked at the end of the short 
film: »Kam Ihnen das zu langatmig vor?« – and are then chillingly reminded 
that the testimonial portion of the film lasts exactly eight minutes and forty-six 
seconds, the length of time that then policeman Derek Chauvin knelt on George 
Floyd’s neck while the latter suffocated to death.

In the first group of essays below, students take as their points of departure 
this film from the Carolin Kebekus Show,1 Pepe Danquart’s well-known Schwarz-
fahrer (1992), as well as an essay that I published in the Berlin Tagesspiegel on the 
»cultural racism« I experienced – and shared in – as a child growing up in Mich-

1 | Die Carolin Kebekus Show | Comedy & Satire im Ersten, 4 Juni 2020, Folge 3: Der 
Kebekus-Brennpunkt zum Thema »Rassismus«. Moderation: Shary Reeves, online at 
www.youtube.com/watch?v=5wIvvH-g JFk (alle Internetverweise wurden vor der Druck-
legung auf ihre Richtigkeit überprüft).

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | WILLIAM COLLINS DONAHUE

igan.2 They talk about themselves, their evolving experiences of race and racism, 
and of course the films. Andrew Fulwider leads off with what appears to be a 
resumé of the Kebekus Brennpunkt film. But his point, I think, is to contrast it to 
the fictional (and in some sense more »entertaining«) Schwarzfahrer, and to clarify 
some of the shocking real-life acts of discrimination that may have been lost on 
classmeates less able to dissect this linguistically dense short film. It should be 
noted that students prepared these short contributions before class discussion of 
the respective film; the ideas are their own.

Brigid Meisenbacher and Naya Tadavarthy examine Schwarzfahrer itself, en-
couraging us to look beyond the more obvious and sensational verbal racism of 
the old woman to notice how Danquart raises questions about the silence and 
passivity of the »Mitfahrer,« by which they mean both the fellow commuters in 
the streetcar as well as viewers of the film. Mary Gorski offers a personal reflection 
on a childhood friendship, concluding – in agreement with Naya Tadavarthy – that 
childhood experiences of racism, far from being harmless play solely attributable 
to the bigotry of the parents, may actually foster the normalization of »othering« 
as well as other kinds of unconscious bias well into adulthood. Attentive readers 
will notice a brief reference to another film we screened early in the course, Tsu-
nami oder: Die maximale Mitmenschlichkeit (2006, dirs. Connie Walther and Mat-
thias Schwelm), in which a young boy sings with apparent innocence the racist 
children’s song, Das Lied vom Häuptling (also known as Negeraufstand ist in Kuba).

The second group of essays emerge from two films produced in the GDR-era 
Hochschule für Film und Fernsehen Konrad Wolf. Flammen (1967, dir. Konrad 
Weiß) tells the story of the Herbert Baum resistance group, albeit from a particu-
lar ideological perspective, while Memento (1966, dir. Karlheinz Mund) commem-
orates Jews murdered in the Nazi period while simultaneously consigning them 
to the past. Matthew Twargoski argues that propaganda (with its fundamental 
need for a straightforward message) cannot in the end be so clearly delineated 
from art (usually characterized by greater ambiguity and open-endedness). Naya 
Tadavarthy – our most prolific contributor – looks closely at what one might call 
the »replacement« strategy of Flammen (whereby the GDR is portrayed as a wholly 
different successor state to Nazi Germany). Despite the director’s use of close-ups 
to individualize members of the Freie Deutsche Jugend, thereby differentiating the 
GDR youth group from its Hitler Youth predecessor, one senses in the end, she 
argues, more of a similarity than a clear distinction. Or perhaps a bit of both.

2 | William Collins Donahue: Das schleichende Gif t der Segregation. Neben dem 
schreienden Unrecht im heutigen Amerika darf man die kulturelle Vorgeschichte nicht 
vergessen. Eine Erinnerung. In: Der Tagesspiegel, June 9, 2020, No. 24 204, p. 19 
(Kultur). Published also online as »Der kleine Rassismus. High School-Erinnerungen 
aus Michigan.« In: Der Tagesspiegel, June 9, 2020 at www.tagesspiegel.de/kultur/
high-school-erinnerungen-aus-michigan-der-kleine-rassismus/25897774.html.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSATL ANTIC GERMAN STUDIES IN THE US COLLEGE CL ASSROOM | 25

Ours was a writing-intensive seminar culminating in a final twenty-page film 
handbook (see syllabus). Leading up to that larger task students wrote two short 
essays per week. The minimal expectation for these was 150 words each, but it was 
open-ended, and as is evident from the contributions below, essays frequently ran 
to 250-300+ words. It is from these more modest assignments (rather than the 
longer final project) that the following selection was made, drawing upon work 
only from those students who expressed an interest in this publication project. I 
corrected only major errors using a correction key (rather than offering line-edit-
ing) in the hopes that this would encourage longer term language learning (i. e. 
the avoidance of similar errors in the future). Students were offered the opportu-
nity to submit a rewrite at any time and occasionally were required to do so. I ed-
ited the final drafts that appear here principally by adding in a sentence or phrase 
here and there to provide context that would have been evident to those privy to 
seminar discussions. No attempt was made to render their distinctive voices as 
those of native speakers of German. In class our procedure was fairly constant: 
we began the discussion of each film with ekphrastic description (often in smaller 
groups of two or three) and then moved to larger interpretive questions. The first 
phase included careful observation of camera angle, lighting, juxtaposition (as in 
a jump-cut), mise-en-scene, dialogue and sound, etc., and sometimes involved the 
explication of intertexts, as in the case of the Heine poem (and Schumann Lied) 
cited so prominently in Fatih Akin’s Die alten bösen Lieder (2004). The essays be-
low, it is hoped, bear some traces of this didactic approach.

Regarding the controversial use of the »n-word«: we decided to avoid using 
it in its full, explicit form in the context of analysis, but to retain it when actually 
quoting racists. To clean up the latter usage would, we felt, obscure and possibly 
sanitize the very bigotry that needs to be identified and confronted.

COURSE SYLL ABUS – ABBRE VIATED

Great German Short Films. Gesellschaft und Geschichte im Spiegel des deut-
schen Kurzfilms. GE 43405 01 (CRN 30559)

N. B. this course runs as the German Studies Seminar (43300-01) in Fall 2020
 Course description and learning goals: Given their brevity, short films present 

manageable works of art that can both challenge us aesthetically and effectively 
promote the learning of language, culture and society. They can teach us about 
film aesthetics, serving as miniatures for the examination, appreciation, and study 
of film in its other, more familiar forms. Short films (usually under 30 minutes) 
can be commercial (the genre has its roots in advertising in cinemas); »essayistic« 
(without much of a plot); or experimental in nature. The short film is not only 
briefer in duration, but often aims to do something fundamentally different than 
the more familiar conventional narrative film. Though it does not, by definition, 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | WILLIAM COLLINS DONAHUE

have the capacity to tell a long or involved story, the short can achieve depth and 
nuance in other ways. In its very brevity, the short film can tell a story of some 
kind – often one of imagined (or real) revenge, reversal, or comeuppance. The 
spectrum is broad indeed, including silent, animated, action, surreal, and other 
incarnations of the genre. This course examines a wide range of such films, de-
ploying them also for what they have to tell us about German language, history, 
society, and culture, as well as for their value in grappling with larger issues in 
hermeneutics (the art of interpretation), representation, and film criticism.

* * *

Teil 1. Ein kritischer Blick auf die (deutsche) Gesellschaft. Fragen nach deutscher 
Identität, nach nationaler bzw. ethnischer Zugehörigkeit; Behandlung und Dar-
stellung von »Außenseitern«, Nichtdeutschen, Zugezogenen und Geflüchteten. 
Gesellschaftliche Erwartungen bezüglich Weiblichkeits- und Männlichkeitsbil-
dern sowie der Sexualität. Diese Gesellschaftskritik wurzelt in Deutschland, ist 
aber nicht unbedingt auf die Bundesrepublik bzw. die Deutsche Demokratische 
Republik zu beschränken.

Teil 2. Auseinandersetzung mit Aspekten der deutschen Zeitgeschichte (Zwei-
ter Weltkrieg, Holocaust, Dresden, DDR, Studentenbewegung). Hier wird Ge-
schichte nicht nur thematisiert und berichtet, sondern auch reflektiert. Fragen 
nach der Geschichtsschreibung, nach Perspektivierung und Verdrängung.

A useful source in this section is the German Historical Center (Washington, 
DC), which sponsors a superb online archive called »Deutsche Geschichte in Do-
kumenten und Bildern«: German History in Documents and Images (GHDI). All 
documents are available in the original German and in English translation. I have 
linked to some of these documents and images in the syllabus below.

Also: Lebendiges Museum Online (LeMO) (Deutsches Historisches Muse-
um): LeMO - Lebendiges Museum Online.

Teil 3: Filme gedreht oder unterrichtet von den Seminarmitgliedern. Student 
presentations last about 30-40 minutes each. Please discuss your choice with me 
no later than October 6, 2020.

So unschuldig ist dieser Spaß nicht
Andrew Fulwider

Rassismus ist ein tief greifendes, andauerndes Problem in der weltweiten Ge-
sellschaft. In den Vereinigten Staaten wird dieses Problem vielleicht noch mehr 
diskutiert als in anderen Ländern (wie z. B. in Deutschland), was aber nicht 
heißt, dass es in diesen Ländern kein wichtiges Problem ist. Rassismus äußert 
sich öfters ziemlich deutlich, wie in der Hasstirade der alten Frau in Schwarz-
fahrer, aber er ist häufiger etwas subtiler – nicht so schwarz/weiß. Wie man aus 
den Anekdoten von schwarzen (aber auch aus denen von anderen) Menschen in 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSATL ANTIC GERMAN STUDIES IN THE US COLLEGE CL ASSROOM | 27

dem Kebekus Brennpunkt zum Thema »Rassismus« lernt, können kleinere, weni-
ger merkbare Kommentare genauso schmerzvoll empfunden werden. Man hört 
jedoch – wie im Kebekus Brennpunkt zitiert – manchmal immer noch deutliche 
Äußerungen von Rassismus, z. B.: »Verpiss dich zurück in die Heimat!« oder 
»Neger, Neger, halt eine Rede«, aber man hört auch ganz oft verschleiertere bzw. 
indirektere Äußerungen wie »Ich wollte schon immer eine Mulattin ficken« 
oder »Ihr könnt hier nicht klauen; ich habe Kameras«. Man sieht auch manch-
mal Menschen, die solche Äußerungen machen und danach ihre Sprüche als 
»unschuldigen Spaß« entschuldigen, aber so einfach ist es natürlich nicht. Man 
kann nie etwas als »Spaß« bezeichnen, wenn es überhaupt kein Spaß – son-
dern vielmehr eine Beleidigung – für den Empfänger ist. Egal, ob es vom Täter 
bemerkt wird oder nicht, sind solche Äußerungen schmerzhaft für die schwar-
zen Menschen, die sie hören und ertragen müssen, aber schädlich auch für die 
Mehrheitsgesellschaft, die so etwas duldet und als Spaß entschuldigt. Malcolm 
Ohanwe will genau dies klarmachen: »Ich will, dass sie wissen«, sagt er am 
Ende des Brennpunktes, »dass ich darunter leide.«

Der Zuschauereffekt in Pepe Danquarts Schwarzfahrer
Brigid Meisenbacher

Wenn man den sozialkritischen Inhalt dieses Filmes beachtet, denkt man so-
fort an das hässliche Benehmen der alten offensichtlich bigotten Frau. Aber das 
ist in einem Sinne irreführend. Obwohl der Fokus scheinbar auf dem Konflikt 
zwischen der rassistischen alten Frau und dem schwarzen Mann liegt, betonen 
die Kameraeinstellungen alles, was von den herumsitzenden bzw. -stehenden 
Fahrgästen nicht getan wird, als ebenso wichtig wie der offensichtliche Rassis-
mus der Frau. Am Anfang des verbalen Missbrauchs zeigen die Nahaufnah-
men, dass die mitfahrenden Menschen in der Tram die Frau weder angespro-
chen noch aufgehalten haben. Während die Frau weiterspricht, sehen wir einen 
subjektiven Kameraschwenk und eine Montage von Köpfen und Augen, die das 
wachsende Unbehagen, aber auch die anhaltende Stille der Zuschauer schil-
dern. Das Ende, nachdem der Mann seine Revanche bekommt, kann als Me-
tapher für die Rolle der Zuschauer in dieser Situation verstanden werden. Die 
Frau wird für ihre Taten »bestraft«, indem sie die Tram wegen Schwarzfahrens 
verlassen und vermutlich eine Geldstrafe bezahlen muss. Aber wie sie selbst 
betont: »Sie haben alles gesehen.« Sie meint dies natürlich als Verteidigung; 
sie rechnet mit der Unterstützung der Fahrgäste, die ja gesehen haben müssen, 
dass der Schwarze ihre Fahrkarte geschluckt hat. Aber das »Sie« ist hier mehr-
deutig, denn die Zuschauer in der Tram sowie die Zuschauer des Films sind 
mitgemeint. Wie die alte Frau behauptet, »Sie haben alles gesehen«, und wie 
der Regisseur zeigt, sie fahren alle einfach weiter. So kommentiert der Film die 
Grauzone der Untätigkeit in Situationen der Ungerechtigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | WILLIAM COLLINS DONAHUE

Mitschuldige Mitfahrer in Schwarzfahrer
Naya Tadavar thy 

Trotz des Happyends enthält Schwarzfahrer auch eine ernste Sozialkritik der 
Umstehenden. Am Ende beklagt sich die rassistische Frau bei dem Fahr-
scheinkontrolleur: »Die haben es doch alle gesehen … ich verstehe es nicht 
… sie haben es gesehen«, als er ihrer Geschichte über den schwarzen Mann, 
der ihre Karte angeblich gegessen hat, nicht glaubt. Aber ihre Aussage gilt 
auch für die Untätigkeit der Fahrgäste, die während ihrer rassistischen Hass-
tiraden nichts sagen. Der Schnitt betont diesen Bystandereffekt, indem ihr 
Monolog durch Einstellungen von den anderen Fahrgästen bewusst begleitet 
wird: Man sieht nicht nur sie, sondern auch die komplett uninteressierten 
Passagiere und hört gleichzeitig ihre alarmierende Rede. Die Vorherrschaft 
ihrer unüberhörbaren Sprache demonstriert auch die Untätigkeit und das 
Schweigen der anderen, denn außer einem jungen türkischen Mann unter-
bricht niemand sie. Aber dieser Mann mischt sich anscheinend nur deswegen 
ein, weil sie auch die Türken beleidigt; und dieser kleine Moment vermittelt 
einen weiteren Aspekt dieses Problems der Umstehenden: Allzu oft nehmen 
wir rassische und ethnische Vorurteile nur dann wahr, wenn sie uns selbst be-
treffen. Die gemeinsame Art der öffentlichen Verkehrsmittel, die der Drehort 
des Films sind, suggeriert hingegen, dass alle sich an Rassismus mitschuldig 
machen, sogar die – und vielleicht besonders die –, die schweigen. Trotzdem 
kann gerade dieser Aspekt auf eine Lösung hinweisen, weil jeder etwas gegen 
Rassismus unternehmen kann.

Ein System der Gewalt hat keine »unschuldigen« Bestandteile
Rassismus in der eigenen Familie
Mar y Gorski

Als ich aufwuchs, war meine beste Freundin eine Schwarze. Sie ist immer 
noch meine beste Freundin und sie ist natürlich immer noch eine Schwarze. 
Ich schäme mich zuzugeben, dass ich trotz dieser sehr engen Beziehung »un-
schuldigen« Rassismus während meiner Kindheit bis zum Gymnasium akzep-
tiert und begangen habe. Als Kind sah ich grobe rassistische Darstellungen von 
Schwarzen in alten Zeichentrickfilmen wie Bugs Bunny und Fantasia und dach-
te nichts dabei, selbst wenn meine Freundin neben mir auf dem Teppich saß 
und mit mir zusah. Ich genoss den Film Holiday Inn und sah, wie Bing Crosby 
einem weißen Publikum in Blackface ein Lied vorsang, und fand es lustig. Dies 
waren Bilder, die in meinem Elternhaus nie besprochen wurden. Es würde über 
ein Jahrzehnt dauern, bis ich erfuhr, was »Blackface« eigentlich ist und warum 
es traumatisierend wirkt.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSATL ANTIC GERMAN STUDIES IN THE US COLLEGE CL ASSROOM | 29

Ich betrachte mich als gesegnet mit dieser Freundin, u. a. weil sie so geduldig 
mit mir ist. Aufgrund unserer Beziehung wurde mir ein Einblick in ihre Erfah-
rung der Blackness geboten, die mir als Weiße ohne diese Beziehung niemals 
zuteilgeworden wäre. Ich verstehe jetzt, dass Karikaturen und Schwarzgesicht 
nicht nur beleidigend sind, sondern auch traumatisierende Erinnerungen an die 
Entmenschlichung, die schwarze Menschen täglich erleben, auch heute noch, 
auslösen. In der heutigen Zeit sind die meisten Menschen – so scheint es mir 
wenigstens – bereit zu akzeptieren, dass Karikaturen und Schwarzgesicht schäd-
lich sind, aber viele sehen sie nicht als Teil eines Entmenschlichungssystems, das 
seit den Anfängen der Sklaverei in den USA betrieben wird. Jede »unschuldige« 
rassistische Sache wird als Teil der langjährigen Tradition begangen, BIPOC-Min-
derheiten auf ihre Hautfarbe zu reduzieren. Darüber hinaus werden diese Kli-
schees gerade gegen diejenigen verübt, die aus erster Hand verstehen, dass sie in 
einem System leben, das sie seit Jahrhunderten als untermenschlich behandelt.

Eine Confederate battle flag – eine in dem US-Sezessionskrieg Mitte des 
19. Jahrhunderts aufgekommene Flagge – auf einem Lastwagen bedeutet für sich 
genommen vielleicht wenig. Im größeren Kontext der amerikanischen Gesell-
schaft jedoch ist es eine Erinnerung an die jahrhundertelange Sklaverei, die Vor-
fahren schwarzer Amerikaner haben erdulden müssen. Dies bedeutet auch, dass 
die Person, die die Flagge hisst, möglicherweise zu diesen Zeiten zurückkehren 
möchte. Dies ist extrem, und die meisten Menschen, die die Flagge halten, be-
trachten sie bloß als Symbol des »südlichen Erbes« (was auch immer das sein 
mag) oder sind einfach unwissend. Aber scheint es zu weit hergeholt, zu glau-
ben, dass manche Menschen sich immer noch die Unterwerfung der Schwarzen 
herbeiwünschen? Wenn schwarze Männer auf der Straße ersticken (bzw. erstickt 
werden, wie George Floyd) und schwarze Frauen im Bett erschossen werden (wie 
Breonna Taylor), wirkt die Geschichte von Lynchings und Sklaverei dann tatsäch-
lich vergangen? Der Vater meines Großvaters lebte in den 1860er-Jahren und mir 
wurden Geschichten über ihn noch in meiner Kindheit oft erzählt. Er existiert 
sozusagen in lebendiger Erinnerung, genau wie die Sklaverei. Aus diesem Grund 
kann es keinen »unschuldigen« Rassismus geben. Es ist immer eine potenzielle 
Retraumatisierung für Mitglieder unterdrückter Klassen, die auf diese Weise an 
ihren langjährigen Status als »weniger menschlich« erinnert werden.

Mein Beispiel ist spezifisch für Schwarze in den USA, kann aber auf die 
Welt erweitert werden, wo Kolonialisierung und Unterwerfung fast einheitlich 
die Geschichte von weißen Unterdrückern und schwarzen oder braunen Unter-
drückten bestimmen. Aus diesem Grund repräsentiert das Kind im Kurzfilm 
Tsunami einen schädlich-unschuldigen Rassismus, unschuldig wegen seines 
Alters und seiner Unwissenheit, aber trotzdem schädlich für die Mitwelt, weil 
er rassistisches Kulturgut weitergibt und, egal wie unwissend, Menschen die-
sem Hass aussetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | WILLIAM COLLINS DONAHUE

Die Folgen des »unschuldigen Spaßes«
Naya Tadavar thy 

In Bezug auf den Rassismus gibt es keinen kulturellen »unschuldigen Spaß«, 
sowohl im direkten Beisein von schwarzen Menschen als auch in Abwesen-
heit von ihnen. In dem Kebekus Brennpunkt zum Thema »Rassismus« beschreibt 
Schauspieler und Comedian Aurel Mertz eine Weihnachtsfeier, auf der ein be-
kannter Produzent ihn mit dem »N-Wort« aufforderte, eine Rede zu halten. 
Mertz erklärt, dieses rassistische Erlebnis habe ihn nicht nur emotional ange-
griffen, sondern auch negative wirtschaftliche Folgen für ihn gehabt. Aber ras-
sistische Wörter und Taten, die nicht »ernst« gemeint werden, verletzen auch 
Minderheiten, die sie nicht direkt erleben. Ihre Abwesenheit ist sogar fester 
Bestandteil des »Othering«-Prozesses. 

Zum Beispiel erinnert sich William Collins Donahue daran, dass seine Schu-
le eine Confederate flag beim Jubeln hisste und dass die Stadt, in der aufwuchs, 
eifrig an einem de facto-System der Segregation teilnahm. Er schreibt: »Wenn 
wir jemals von einem Lehrer oder Elternteil ermahnt worden wären, hätten wir 
sicher darauf bestanden, dass alles nur Spaß war.« Aber diese Tradition mit der 
Fahne hätte nur von einer Schülerschaft stammen können, die schwarze Kinder 
ausschloss und dadurch deren wirtschaftliche, kulturelle und pädagogische Mög-
lichkeiten blockierte. Ähnlich singt ein unwissendes Kind in Tsunami ein rassis-
tisches Lied während der Nachklappe, ein Lied, das das »N-Wort« verwendet und 
schwarze Leute als exotisch, brutal und unmenschlich darstellt. Obwohl das Kind 
die Bedeutung des Liedes wahrscheinlich nicht völlig versteht, kann es sehr wohl 
seine Meinung von schwarzen Menschen als »Other« beeinflussen. Rassismus in 
der Kindheit ist keineswegs als ungefährlich oder gar vergangen zu betrachten. 

Flammen: Propaganda als Kunstwerk
Mat t Twargoski

Sowohl Flammen als auch Memento bezeichnen sich als Dokumentarfilme und 
sie erzählen beide eine Geschichte über Juden als Widerstandskämpfer gegen 
die Nazis. Es ist auch klar, dass diese beiden Filme versuchen, eine Erzählung 
zu schaffen, die für den kommunistischen Widerstand günstig und auf diese 
Weise für die DDR brauchbar ist. Aber diese Einsicht schließt nicht aus, dass 
die Filme auch einen unbestreitbaren Kunstwert besitzen. Propaganda ist eine 
Kunstform (oder kann eine sein) und ein erfolgreicher Propagandafilm macht 
davon Gebrauch, um das beabsichtigte Publikum zu erreichen. Um diesen Wert 
zu sehen, muss man die Verbindung zwischen Bildern und Ton beobachten. 
In Flammen ist die Szene mit der Rede Adolf Hitlers ein gutes Beispiel dafür. 
Die Stimme, die alle erkennen sollten, spricht von der Notwendigkeit, Kinder 
aus dem Elternhaus zu entfernen, um sie dann zu Nationalsozialisten zu ma-

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSATL ANTIC GERMAN STUDIES IN THE US COLLEGE CL ASSROOM | 31

chen. Während dieser langen Rede wiederholt der Film eine Reihe Bilder von 
»unschuldigen« Kindern zusammen mit jungen Nazis. Die Botschaft ist klar: 
Die Kinder wurden ihrer Familien durch die Nazis »beraubt« und zu Nazis ge-
macht, ohne dass sie darin haben einwilligen können. Es ist eine Art Freispruch 
gerade für die Erwachsenen der »zweiten Generation« in der DDR. In Memento 
hören wir die Wehklagen eines Rabbiners bzw. eines Kantors, während Bilder 
zerstörter Synagogen und jüdische Grabsteine gezeigt werden. In beiden Fällen 
stellen die Filme eine klare Quelle des Bösen dar und schlagen gleichzeitig eine 
Brücke zwischen uns (den Zuschauern) und ihnen. Es waren die Nazis, nicht 
die DDR-Bürger, die Kinder von ihren Familien getrennt und das Leben der 
Juden zerstört haben. Und deshalb haben die DDR-Bürger keine Schuld daran. 
All das wird gezeigt ohne explizite Aussage. Das ist keine leichte Aufgabe. Es 
erfordert eine meisterhafte Präsentation – ein Kunstwerk nämlich –, um Millio-
nen von dieser vermeintlichen Wahrheit zu überzeugen. Die mühevoll aufge-
baute geschichtliche Botschaft wird allerdings teilweise untergraben, und zwar 
wieder von eindrucksvollen Bildern ohne viel Kommentar. Es sind nämlich die 
Bilder der Freien Deutschen Jugend am Ende von Flammen, die den Zuschauer 
gezwungenermaßen an die Hitlerjugend erinnern und auf diese Weise die un-
beabsichtigte Frage aufkommen lassen: Wie anders waren diese zwei Regime 
am Ende?

Die schwelenden Flammen der Nazizeit
Naya Tadavar thy

Konrad Weiß zeigt die offizielle ostdeutsche Erzählung des Zweiten Weltkriegs 
in Flammen, aber sein Dokumentarfilm demonstriert auch unbeabsichtigt die 
Elemente der Nazizeit, die noch in der DDR weiterexistieren, aber nicht erkannt 
werden. Schon in der ersten Einstellung gemahnt die Nazibuchverbrennung 
einen daran – ohne die zwei Regimes gleichzusetzen –, dass man auch in der 
DDR keine Freiheit der Meinungsäußerung hat. Trotzdem will Weiß in Über-
einstimmung mit der sozialistischen Regierung die Deutsche Demokratische 
Republik von der Nazizeit deutlich entfernen. Durch die Parallelmontage der 
Hitlerjugend und ein Foto der unschuldigen Kinder, die von einer Hitlerrede 
über die staatliche Kontrolle der Jugend begleitet wird, versucht Weiß, die (ost-)
deutschen Überlebenden des Krieges von der Schuld loszusprechen. Dieses 
Bild passt sehr gut zum Gründungsmythos der DDR, der den Westen als allei-
niges Erbe der Nazis darstellte. Aber die Einstellungen der »Gedenkveranstal-
tung der Freien Deutschen Jugend für die Widerstandskämpfer« untergraben 
diese Idee des starken Unterschieds und verraten die ähnlichen Aspekte der 
Nazizeit und der DDR. Weiß verwendet Nahaufnahmen, die auf die Gesichter 
der Kinder fokussieren, um die Menge der Freien Deutschen Jugend zu ver-
menschlichen und zu individualisieren, im Gegensatz zu den früheren Totalen 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | WILLIAM COLLINS DONAHUE

der Hitlerjugend und der jungen Soldaten. Trotz dieses Versuchs kann ein Bild 
von marschierenden Kindern in gleichen Uniformen nicht unterlassen, einen 
Sinn für einen autoritären Staat zu vermitteln, und auf diese wohl unbeabsich-
tigte Weise wird das nazistische Erbe Ostdeutschlands zum Vorschein gebracht.
 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003 - am 13.02.2026, 11:20:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461280-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

