Angelika Corbineau-Hoffmann

»... zuweilen beim Voriibergehen. . .«
Ein Motiv Hofmannsthals im Kontext der Modeme

wo man nicht mekr lighen kann, da
soll man — voribergehn! (Nietzsche)

Mit den Worten: »Die Zeit ist auf der Flucht« charakterisiert Ernst
Moritz Arndt 1807 den >Geist der Zeit.! Er diagnostiziert damit
zugleich ein Welt- und Lebensgefiihl, das zur bestimmenden Signatur
der Moderne werden sollte; neue, immer schnellere Verkehrsmittel, die
Geschwindigkeit des technischen Fortschritts? und der Lebensrhythmus
der modernen Metropolen fithren zur Allgegenwart des >Prinzips vites-
se«.? Wenn sich Marcel Proust in der Figur seines Erzahlers am Ende
eines geschwindigkeitsbesessenen (oder auch: geschwindigkeitsgescha-
digten) Zeitalters auf die Suche nach der verlorenen Zeit macht, wirft
dieser Schreib-Vorgang ein bezeichnendes Licht auf das Phanomen der
Modernitat. Miifite sich nicht auch die Kunst im ProzeB der Geschwin-
digkeit auflésen* und das Schicksal der Moderne teilen, mit der Zeit

! Ernst Moritz Arndt, Geist der Zeit. Neue Ausg. bearb. von Elisabeth Schirmer.
Magdeburg o,]., 1. Bd,, S. 54 (Ges. Werke, I).

? Zur Bedeutung, aber auch zur Problematik des Fortschritts vgl. Fortschrittsglaube und
DekadenzbewuBtsein im Europa des 19. Jahrhunderts. Literatur — Kunst — Kulturgeschichte.
Hg. von Wolfgang Drost. Heidelberg 1986.

3 Ich beziche mich hier auf Walter Pabst, Das Prinzip witesse. In: Ders., Franzosische Lyrik
des 20. Jahrhunderts. Theorie und Dichtung der Avantgarden. Berlin 1983, 8. 97-137. Zur
Schnelligkeit der modernen Wahrnehmung vgl. auch Heinz Ickstadt, Das Kaleidoskop der
Bilder. Momentaufnahme und WahrehmungsfluB in der amerikanischen Stadtliteratur des
frithen 20. Jahrhunderts. In: Literatur in einer industriellen Kultur. Hg. von Gotz Grossklaus
und Eberhard Limmert. Stuttgart 1989, S. 163-181.

* Die Herausgeber des Bandes: Das schnelle Altern der neuesten Literatur (Diisseldorf
1985), Jochen Harisch und Hubert Winkels, konstatieren in ihrem Vorwort eine allgemeine
»Erschépfung«: »Das Individuum, die Geschichte und die Kunst machen ihre Erschépfung
durch Inflationierung vergessen.« (8. 9) Ich mochte hinzufiigen: Sie versuchen es zumindest.
Wie problematisch die Rapiditiit des vermeintlichen Fortschritts sich fiir die Kunst darstellt,
soll aus den folgenden Darlegungen hervorgehen.

® Vgl. Hans Robert JauB, Literarische Tradition und gegenwirtiges BewuBtsein der
Modernitit. In: Ders., Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft. Frank-
furt a. M. 1970, S. 11-66, hier S. 12.

»Voriibergehen«: ein Motiv der Modeme 235

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unmodern werden?® Prousts Antwort ist hier nicht unser Thema¥®; ihr
Problemhorizont aber bestimmt das Verhiltnis der Moderne zur fliich-
tenden Zeit.

Obschon das »Prinzip vitesse« erst fiir die Kunst der Avantgarden das
HoéchstmalB gesteigerter Momenthaftigkeit erreicht — bis hin zur poten-
tiellen oder tatsachlichen Selbstauflosung des Kunstwerks —, ist es bereits
dem 19. Jahrhundert prisent: als beingstigende oder faszinierende
Erfahrung des schnellen Wandels der Welt, welcher auch die Kunst
nicht ausspart. Das Betonen allgemeingiiltiger Werte — einschlieBlich der
eigenen Valenz — miiBlte die Kunst dem Gesetz der Zeit entziehen und
sie in extremis musealer Sterilitit tberantworten: Kunst unter der
Glasglocke. Die Thematisierung von Fragestellungen und Erscheinungs-
weisen des Augenblicks hingegen kénnte kaum ausschlieBen, daB3 Aktu-
elles schon im néchsten Moment nur noch von historischem Interesse
ware.

Als in der franzésischen Romantik, vor allem bei Stendhal und Victor
Hugo, der Aufbruch zur Moderne proklamiert wird, scheint Aktualitit
das Gebot der neuen Kunst zu sein. Fiir Stendhal thematisiert der
rromanticismes die »habitudes« und »croyances« der eigenen Zeit, der
»classicisme« hingegen die Vorlieben lingst verschwundener Generatio-
nen.” Allerdings: in seinem innovatorischen Uberschwang scheint
Stendhal zu vergessen, daB jede Gegenwart Vergangenheit wird (in der
Moderne sogar mit progressiver Dynamik): Was heute gefillt, ruft schon
morgen Desinteresse hervor. Das Schreiben iiber und fiir den Augen-
blick produziert eine Literatur der bloBen Momenthaftigkeit. So ist der
optimistischen Konzeption Stendhals, freilich ohne Wissen des Autors,
der potentielle Zweifel schon eingeschrieben. Victor Hugo, ebenfalls von
historischen oder genauer: naturhaften Vorstellungen des Wandels ge-
pragt (»Tout nait, agit et meurt«®), konzipiert gleichwohl in der »Préface

5 Vgl. Angelika Corbineau-Hoffmann, Marcel Proust. In: Literatur der Moderne. Hg. von
Ralph-Rainer Wuthenow und Hans-Joachim Piechotta. Wiesbaden 1993.

7 »Le romanticisme est I'art de présenter aux peuples les ceuvres littéraires qui, dans 'état
actuel de leurs habitudes et de leurs croyances, sont susceptibles de leur donner le plus de
plaisir possible. Le classicisme, au contraire, leur présente la littérature qui donnait le plus
grand plaisir & leurs arriére grands-péres.« Stendhal, Racine et Shakespeare. (Euvres
complétes. Ed. Pierre Martino. Bd. 37. Genéve 1970, S. 39.

# Victor Hugo, Préface de Cromwell. In: Ders., Théatre complet I. Ed. Jean-Jaques
Thierry et Josette Méléze, Paris 1963, S. 423.

236  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

de Cromwell« das Drama als »poésie compléte«® und mehr noch: er
kann aller Relativitit der Geschichte zum Trotz feststellen: »[...| ce qui
est réellement beau et vrai est beau et vrai partout.«'®, »Partout«, aber
nicht: toujours«. Die Aporie dieser romantischen Konzeption einer zwar
aktuellen, aber nicht dauerhaften Kunst eroffnet nur einen Ausweg
raumlicher, nicht jedoch zeitlicher Art. Erst Baudelaires Kunsttheorie'!
entwirft zwei Wesensmerkmale des Schénen: die Modernitit als Verhaf-
tetsein im historischen Augenblick, die Ewigkeit als unverriickbarer, vor
allem aber transzendenter Wert der Kunst. Wie jene beiden »Halftens
des Schénen aufeinander bezogen sind, wird in Baudelaires Theorie
nicht explizit, doch spricht einiges dafiir, daf die fliichtige Erscheinungs-
weise der Modernitit einen Kern von Ewigkeit umschliefit — eine Spur
von Metaphysik in der Kontingenz des modernen Lebens.

Trotz dieser bedenklich verkiirzten Darstellung, die deshalb an die
Nachsicht des kundigen Lesers appellieren muf3'%, schien es notwendig,
den Kontext des »Passante«~Motivs kurz zu skizzieren, da andernfalls der
Eindruck von dessen Bedeutungslosigkeit, den die folgenden Textanaly-
sen aufzuheben suchen, seinerseits eher verstarkt wiirde. Hofmannsthals
wiederholte Anspielungen auf das Voriibergehen stehen nicht nur, wie
zu zeigen sein wird, in der Traditionslinie einer Motivgeschichte,
sondern auch im Zusammenhang eines kunsttheoretischen Problems
der Moderne: Hat, wo sich alles und immer schneller verindert, das
Kunstwerk noch Bestand? Der Gedanke, dal3 man vielleicht an vielen
Dingen des Lebens einfach voriibergeht, bewegt, wie eine Aufzeichnung
vom 4. Februar 1891 belegt, schon den jungen Hofmannsthal:

Vielleicht gehen wir an dem Buch voriiber, das uns eine Lebensauffassung,
an der Frau, die uns eine groBie Licbe schenken konnte, vielleicht auch an
dem Mann, den wir tédtlich hassen, an dem Philosophen, iber dessen
Lehren wir verzweifeln miiBten. Wer will’s abwigen, ob’s Gewinn oder
Verlust ist?'?

* Ebd. 424.

1" Victor Hugo , Odes et ballades (préface). In: Ders., (Euvres poétiques 1. Ed. Pierre
Albouy. Paris 1964, 8. 271,

" Vgl. unten S. 249f,

12 Genaueres zu dieser Problemstellung bei Hans Robert Jaull (Anm. 5); vgl. auch Hans
Ulrich Gumbrecht, Modern, Modernitat, Moderne. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Hg.
von Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck. Bd. 4. Stuttgart 1978, sowie Jeffrey-M.
Perl, The tradition of no return. The implicit history of modern literature, Princeton N J. 1984,

13 SW III Dramen 1, S. 401.

»Vorilbergehen«: ein Motiv der Moderne 237

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal konstatiert das >Voriibergehen< ohne Bedauern und ver-
sagt sich jede Wertung des Verlorenen. Nicht nur das »>Abwigen< wird
obsolet, sondern auch die Gewichtung des Verfehlten generell, und
Vokabeln wie »Verlust« und »Verfehlen« treffen die Sache nicht, obwohl
der Gedanke, eine Lebensauffassung zu verfehlen und an einer mégli-
chen Liebe voriiberzugehen, sicher keine Marginalien betrifft. Hof-
mannsthal sieht neben der typischen Problematik des Handelns im
Fin-de-siécle auch die Schwierigkeit des Urteilens. Aus der Unméglich-
keit, sich zu entscheiden, entsteht jene indifferente Haltung, die der
junge Hofmannsthal mit manchen seiner frithen Dramenfiguren teilt,
vor allem mit dem Pagen aus dem »Tod des Tizian«. Als >Prologe,
zugleich dramatis persona und Figuration des Textes'*, spricht der Page
tiber das noch zu spiclende Drama, charakterisiert es und kiindigt es
zugleich an:

Wie man zuweilen beim Voriibergehen

Von einem Képfchen das Profil erhascht, —

Sie lehnt kokett verborgen in der Sanfte,

Man kann sie nicht, man hat sie kaum gesehen
(Wer weill, man hitte sie vielleicht geliebt,

Wer weil}, man kennt sie nicht und liebt sie doch) —
Inzwischen malt man sich in hellen Traumen

Die Sénfie aus, die hiibsche weile Sanfte,

Und drinnen duftig zwischen rosa Seide

Das blonde Képfchen, kaum im Flug gesehn,
Vielleicht ganz falsch, was tut’s... die Seele will’s. ..
So diinkt mich, ist das Leben hier gemalt

Mit unerfahrnen Farben des Verlangens

Und stillem Durst, der sich in Triumen wiegt.!s

Unverbindlich und zufillig wie jenes Voriibergehen und gleichsam im
Modus des Konjunktivs stellt das noch zu spielende (oder: zu lesende!®)

1* In den Erlduterungen zum »Tod des Tizian« findet sich der Hinweis auf den Prolog zu
Mussets »Les marrons du feu« (vgl. Anm. 13, S. 389) als mogliches Vorbild fiir den »Prolog«
des Stiickes von Hofmannsthal: gleichwohl ist das Gewicht der Texte verschieden und tendiert
eindeutig zugunsten Hofmannsthals. Die eigens genannte Jugend des Autors sowie die Figur
des Desiderio kénnten allerdings den »Tod des Tizian« beeinfluBt haben (Vgl. Alfred de
Mausset, Poésies complétes. Edition établie [...] par Maurice Allem. Paris 1957, 8. 19).

12 Tod des Tizian (Anm. 13) 8. 40.

'® Das lyrische Drama, dem Peter Szondi eine Darstellung widmete, ist nur bedingt fiir die
Biihne geeignet; diese generelle Aussage wiire fiir die verschiedenen Autoren zu differenzieren:
so mag sie weniger fiir Maeterlinck gelten als fiir Hofmannsthal und Mallarmé, wenngleich

238  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stiick das Leben dar. Der Prolog malt die flichtig wahrgenommene
Erscheinung im Imaginiren aus, »vielleicht ganz falsche, aber >richtige
im Sinne der Seele. Gerade die Fliichtigkeit der Erscheinung wirkt wie
ein impliziter Appell an die Phantasie, deren analytische Kraft'? die
fragmentarische Satzstruktur hervorrufen mag. Vielfache Brechungen
zerlegen die Syntax bis zur Verritselung des Aussagesinns, und das Spiel
mit den verschiedenen Ebenen der Vorstellung und der Erinnerung
vermittelt kaum ein klares Bild dessen, was der Prolog zu kennzeichnen
sucht — des Stiickes selbst. Dieses steht im Zeichen der Fliichtigkeit wie
die Voriiberfahrende und schildert eher Eindriicke auf die Seele als das
unverriickbare Dasein der Realitat. Die fliichtige auBere Erscheinung
hinterlaBt ihre Spuren im Raum der Imagination und zugleich in einem
Bereich der Seele, oder offenbar empfinglich ist fiir eine verinnerlichte,
auf ein fremdes und unbekannt bleibendes Objekt bezogene Erotik.
Das frithe Datum der zitierten Tagebuchnotiz von Hofmannsthal
schlieBt einen Zusammenhang aus, der sich bei der Entstehung und
Versffentlichung von »Der Tod des Tizian« aufdrangt: Die Begegnung
mit Stefan George fand erst im Dezember 1891 statt und kann somit die
Gedanken Hofmannsthals nicht beeinfluBBt haben.'8 Jene Denkfigur »wer
weill — man hitteq, die auch im »Tod des Tizian« das Voriibergehen
jeglicher Wertung entzieht, bringt Hofmannsthal selbst in einer spite-
ren, nach der Begegnung mit George entstandenen Notiz mit Horaz

dieser scine Hérodiade urspriinglich fiir die Biihne bestimmt hatte (vgl. Peter Szondi, Das
lyrische Drama des Fin de siécle. Frankfurt a. M. 1975 [Studienausgabe der Vorlesungen, 4],
S. 104 ) Vieles spricht beim »Tod des Tizian« fiir seine Qualitit als Lesedrama — die fast
unbewegliche Szenerie (als Warten auf den Tod), die beim bloBen Horen kaum zu entschliis-
selnde Syntax und Metaphorik, vor allem aber die eigentliche >Handlung« selbst, die den
innerlich dramatischen Vorgang einer Sprachfindung darstellt. DaB »Der Tod des Tizian«
dennoch 1901 bei einer Totenfeier fir Bocklin aufgefiihrt wurde, dafl Hofmannsthal sogar
einen Fortgang der Handlung konzipierte (vgl. den Brief an Walther Brecht vom 20. Januar
1929, SW III Dramen 1, S. 386), spricht nicht gegen den primir lyrisch-verinnerlichten
Charakter des Fragments.

17 »Elle décompose toute la création«, schreibt Baudelaire ((Euvres Complétes. Texte
établi [...] par Claude Pichois. 2 vol. Paris 1975, Vol. II, 5. 621), der die Imagination als
analytische, aber auch synthetische Kraft verstcht und sic mit einer dhnlichen Ambiguitit
versicht wie seine Kunsttheorie schlechthin. Vgl. hierzu infra S. 249f.

5 Am 21. Juli schreibt Hofmannsthal an George: »Im Tod des Tizian wird Thnen ein
bekanntes Detail entgegentreten: ich meine das Bild des Infanten.« SW III Dramen 1, 8. 375.
Hofmannsthal wollte das Stiick in der Allgemeinen Theaterrevue verdffentlichen, tiberldBt es
aber doch Stefan George fiir die »Blatter fiir die Kunst«.

»Voriibergehen«: ein Motiv der Moderne 239

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und dem Stoizismus in Verbindung; er fiigt zitierend hinzu: »Im
Voriibergehen«.'” Jenes eigenartige Insistieren auf dem »Voriibergehens,
vielleicht eine frithe Nietzsche-Reminiszenz?®, muB} in Anbetracht der
Belesenheit des Schiilers Hofmannsthal noch keine gewichtige Fihrte
legen, sondern konnte sich als quantité négligeable erweisen, von deren
Bedeutungslosigkeit das Motiv des Voriibergehens selbst Zeugnis gibe. ..
Dennoch: die Haufung tiberrascht, schreibt sich doch die zitierte frithe
Aufzeichnung nicht nur im Prolog zum »Tod des Tizian« fort, sondern
auch in dem Stefan George gewidmeten Gedicht »Einem, der voriiber-
geht«?!

Du hast mich an Dinge gemahnet
Die heimlich in mir sind,

Du warst fiir die Saiten der Seele
Der nichtige fliisternde Wind.

Und wie das ritselhafte,

Das Rufen der atmenden Nacht,
Wenn drauBen die Wolken gleiten
Und man aus dem Traum erwacht.

Zu blauer weicher Weite

Die enge Niahe schwillt

Durch Zweige vor dem Monde
Ein leises Zittern quillt.

Mit seinen Reflexionen iiber die Flichtigkeit und das Voriibergehen
steht der junge Hofmannsthal, wie schon angedeutet, in einer »moder-
nen« Tradition. »A un passant« nennt Victor Hugo eines der Gedichte
aus den »Oden und Balladen«?, »A une passante« heilt ein Sonett aus
Baudelaires »Fleurs du mal«.?® Sollte Hofmannsthal nach und nach das
Gewicht dieses Motivs fiir das Selbstverstindnis der Moderne entdeckt

1% So zitiert in SW II Gedichte 2, S. 286.

% Zur Beschiftigung des jungen Hofmannsthal mit Nietzsche vgl. die Erlauterungen zum
»Tod des Tizian« in SW III Dramen 1, S. 397 £.

2! Hugo von Hofmannsthal, SW II Gedichte 2, S. 60. Hier findet sich auch der Hinweis
auf Baudelaires »A une passante« sowie Hugos »A un passant« als mogliche Vorbilder fur das
Gedicht Hofmannsthals, (S. 286).

22 Victor Hugo, (Euvres poétiques. I: Avant I'exil 1802-1851. Ed. établie [...] par Pierre
Albouy. Paris 1964, 8. 521 f. Als Vorbild fiir Hofmannsthals »Einem, der voriibergeht« kimen
in erster Linie der Titel (als minnliche Form im Gegensatz zur weiblichen bei Baudelaire)
sowie die nachtliche Szenerie in Betracht.

2 Charles Baudelaire (Anm. 17) I, 8. 92f.

240 Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben? Damit wire er der heutigen Forschung um einiges voraus. Nur
gleichsam von ihrem Ende aus, den vielen Formen ihrer Trivialisierung,
fand die >passante« eine knappe und verkiirzende Darstellung.?* Dieser
Tatbestand ist kaum verwunderlich, denn das Motiv der Voriibergehen-
den situiert sich im Weichbild der Moderne. Entsprechend mutet
Hofmannsthals Wort »zuweilen beim Voriibergehen« weniger drama-
tisch an als Arndts eingangs zitierte Diagnose von der Zeitflucht, und
doch konvergieren beide Aussagen in der Erfahrung der sich entziehen-
den Zeit. Wo alles vergeht, hat auch das Gliick keine Dauer, sondern
wird in die Fliehkraft der Zeit einbezogen. Dennoch: allein im Rahmen
der generellen Zeitflucht verstanden, kénnte das literarische Motiv der
Voriibergehenden nur auf mehr oder minder poetische Weise illustrie-
ren, was Geschichtswissenschaft und Soziologie langst zur communzs opinio
machten.? Dal} die >passante« nicht nur voriibergeht, sondern auch aus
der Zeitflucht einen Ausweg bahnt, sollen die kommenden Uberlegun-
gen zeigen.” Dabei wird zu bedenken sein, ob nicht der >passante« kraft
ihres Motivcharakters?” eine Signalfunktion fiir den prekiren, immer
von Fliichtigkeit bedrohten Status der Moderne zukommt.

# Walter Grasskamp, Trivialitat und Geschichtlichkeit. Das Motiv der Passantin. Wissen-
schaftstheoretische Untersuchungen zum asthetischen Werturteil. Aachen 1981.

2 Reinhart Koselleck, »Neuzeit. Zur Semantik moderner Bewegungsbegriffe. In: Ders.,
Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt am Main 1979, S. 300
348.

% Vollstandigkeit des Materials im Sinne einer Motivgeschichte ist nicht Ziel der folgenden
Darstellung. Da es um solche Momente aus dem historischen Kontinuum geht, die fiir
Hofmannsthals Verstindnis des »Voriibergehens« von Belang sind, wird die Behandlung
einiger Stadien der Motivgeschichte verzichtet; dies betrifft z.B. Pétrus Borels Erzahlung
»Dina la belle Juive« aus »Champavert« (1833) sowie die dhnlich angelegte Novelle »Mélanco-
lique villégiature de Mme de Breyves« aus Marcel Prousts »Les plaisirs et les jours« (1896).

#7 Wenn die literaturwissenschaftliche Terminologie das Motiv als Inhaltselement, ja sogar
als »eine von der besonderen Ausbildung abstrahierte Grundsituation, die auch anderweitig
auftritt« definiert (Art. »Motiv< im Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte. Begr. von
Paul Merker und Wolfgang Stammiler. 2. Aufl. Berlin 1965), so verkennt sic damit dessen
poetologische Dynamik. Eine bisher so weit ich sehe noch nicht erfolgte Orientierung des
literarischen Motivs an der Musik, wo der Terminus »Motiv« die kleinste Kompositions-Einheit
und zugleich das elementare Arbeitsmaterial bildet, kénnte das Motiv aus seiner Statik
befreien. Dynamische Konzeptionen des Motivs leiten sich im allgemeinen aus der Mérchen-
analyse Propps her und verfehlen deshalb die Bedeutung eines solchen »kleinsten Bausteins« fiir
nicht-narrative Texte. Die Problemstellung, insbesondere im Bereich der Komparatistik, ist zu
weit gefichert, als dafl sie im gegebenen Rahmen mit der wiinschenswerten theoretischen
Durchdringung verfolgt werden kénnte. Gleichwohl soll aus der Praxis vergleichender

»Voriibergehen«: ein Motiv der Modeme 24 1

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das >passante«-Motiv verdankt seine Entstehung einem historischen
Augenblick. Als die moderne GroBstadt literaturfihig wird und, erstmals
in Frankreich, einen eigenstandigen Diskurs hervorbringt®, taucht so-
gleich das Motiv der Voriibergehenden auf. Bereits zu Beginn von
Louis-Sébastien Merciers » Tableau de Paris« findet sich folgende Beob-
achtung aus dem Leben der GroBstadt: »On passe a co6té les uns des
autres sans se connaitre. Telle femme qui conviendroit a tel homme, et
qui feroit son bonheur, en est coudoyée rudement, et n’en est méme pas
appercue« . Von einer >Poesie« des Motivs kann hier nicht die Rede
sein. Das »Tableau de Paris« stellt sich die Aufgabe, Paris in seiner
ganzen Komplexitit, und das bedeutet fiir Mercier: in seiner Wider-
spriichlichkeit und seinen sozialen Kontrasten darzustellen.®* Die >pas-
sante< paB3t kaum zu dieser Intention, fiigt sich aber in ein Konzept ein,
das Mercier im Vorwort zu seinem Werk programmatisch entfaltet. Die
moderne GroBstadt ist dem Wandel der Zeiten und der historischen
Veranderung weitaus dramatischer unterworfen als jeder andere
menschliche Lebensraum. Alle nur méglichen Darstellungen der Grofs-
tadt sind Momentaufnahmen; freilich mit dokumentarischem An-
spruch?, da sich die Geschichte der modernen Metropolen in einem
Augenblick konzentriert und mit dem nichsten schon verdndert. Ihr
Rhythmus ist staccatohaft und jenem »pas saccadé« vergleichbar, in
welchen die laterna magica zu Beginn von Prousts »A la recherche du
temps perdu« die kontinuierliche Bewegung auflost.? Fir Mercier wire
die einzig adidquate, die allein moégliche Geschichte der modernen
Grofistadt eine jsuite saccadée< von gigantischen >tableaux«. Damit
erreicht die friithe, noch pragmatische Darstellung von Paris zugleich die
Signatur der Modernitat. Threm eo ipso fliichtigen und verinderlichen

Textanalyse am Beispiel der >passante« hervorgehen, welche nicht zuletzt erkenntnisleitende
Dynamik einem Motiv inhdrent sein kann.

% Vgl. Angelika Corbineau-Hoffmann, Brennpunkt der Welt. GroBstadterfahrung und
Wissensdiskurs in der pragmatischen Parisliteratur 1780-1830, Berlin 1991.

2 Hier und im folgenden zitiert nach der Ausg. Amsterdam 1783. 12 vol. vol.I, 8.176.

%0 Mercier entwickelt eigens eine Kontrast-Asthetik: Vgl. Angelika Corbineau-Hoffimann,
Brennpunkt der Welt (Anm. 28) S. 62 ff.

31 »Si vers la fin de chaque siécle un Ecrivain judicieux avoit fait un tableau général de tout
ce qui existoit autour de luj; [....] cette suite formeroit aujourd’hui une galerie curieuse d’objets
comparatifs«. Louis-Sébastian Mercier, Tableau de Paris (Anm. 25) vol. I (XIII) (Préface).

# Marcel Proust, A la recherche du temps perdu. Ed. par Jean-Yves Tadi¢. 4 vols. Paris
1987-89, hier vol. 1, 8. 9.

242  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstand eilt die Thematisierung der GroBstadt notwendig hinterher
— kaum vollendet, ist sie schon iiberholt und damit »unmodern<«. Doch
dieses Gesetz der Grof3stadt, aus dem Mercier das Postulat immer neuer
dokumentarischer Momentaufnahmen ableitet, steht im Zeichen der
Perfektibilitat: Wandel bedeutet Veranderung zum besseren. Eine »senti-
mentalische¢ Sicht der Geschichte mit dem BewuBtsein eines Verlustes
oder gar der Sehnsucht nach dem Verlorenen ist Mercier fremd. Aus
dieser Perspektive erklirt sich die Niichternheit, mit der Mercier iiber
»jene Frauc spricht, die das Gliick sjenes Mannes< bedeuten wiirde.
Mercier scheint die Begegnung zweier Menschen, die an ihrem Gliick
buchstiblich vorbeigehen, als Paradigma fiir die Anonymitat der Grol3-
stadt zu betrachten, und es bedarf nur eines Beispiels, um eine allgemei-
ne GesetzmaBigkeit zu veranschaulichen: »On passe a cbté les uns des
autres sans se connaitre.«

Doch was als Exemplum gedacht war, geht in seinem Zweck nicht auf.
Im Konkreten erscheinen die Anonymitit der Grofstadt und die
Indifferenz ihrer Bewohner weitaus gravierender, als es die allgemeine
Formulierung der Regel ahnen lieB. Die wenngleich nicht personenbe-
zogene Aggression (»coudoyer rudement«) und der Verzicht darauf, den
anderen iiberhaupt wahrzunehmen, deuten an, dafl ein individuelles
Schicksal von anderer Qualitit ist als jenes allgemeine Gesetz. Im
sozialen Raum der Grofstadt stellen die Menschen Distanz her, wo die
Natur Nihe schuf. Indem es menschliche Verhaltensweisen zur An-
schauung bringt, hebt das >passante«-Motiv gerade jene Distanz auf, aus
der es urspriinglich hervorging — es schafft Nihe zur Erfahrung des
Lesers. Entgegen der allgemeinen Formulierung von (grofistidtischen)
GesetzmiBigkeiten vermag der Leser, mit Einzelheiten des Verhaltens
konfrontiert, im anderen sich selbst zu erkennen.

Die von Mercier geschaffene Gattung des »Tableau de Paris« lebt
auch jenseits der aufklarerischen Prigung, mit der ihr Initiator sie
versah, fort. Als Paul de Kock 1825 seine >Petits tableaux de Paris¢
veroffentlicht®, hat die Gattung ihre urspriingliche moralische Strenge
aufgegeben und sich mit Elementen des Pittoresken angereichert. In
diesem Kontext gewinnt das Motiv der >passantec an Lebensfiille und

3 Paul de Kock, Petits tableaux de moeurs ou macédoine critique et littéraire. Paris 1825,
5.112,

»Voriibergehen«: ein Motiv der Moderne 243

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anschaulichkeit. Aus der Allgemeinheit des Mercierschen on< und der
unpersonlichen Deixis >tel hommey, stelle femme« wird bei Kock der
Appell an die individuelle Erfahrung des Lesers: »Ne vous est-il jamais
arrivé, lecteur [...], de recontrer un séduisant objet qui sur-le-champ
captivait vos regards [...].«* In einem einzigen langen Satz wird diese
Frage mit immer neuen Details versehen, bis sie schlieBlich als rein
rhetorisch erscheint und des entsprechenden Satzzeichens gar nicht
mehr bedarf — am Ende steht ein Punkt. Um den Leser zu der
erwarteten, affirmativen Antwort zu bewegen, spezifiziert Kock die
Situationen, in denen es zu solchen Begegnungen kommen kann: »[...]
par un beau matin ou un beau soir, par un grand soleil ou un brillant
clair de lune, enfin dans une de vos promenades [...].«* Anstelle des
gefithlsmiBig neutralen Raumes, in dem Mercier die Begegnung statt-
finden lieB, schildert Kock den situativen Kontext, naturbezogen und
von Mulle gepriagt. Wihrend die beiden Menschen bei Mercier einan-
der nicht einmal wahrnehmen, ereignet sich bei Paul de Kock eine
Begegnung der Augen: »[...] vos yeux avaient, en passant, rencontré
ceux de cet objet charmant qui, de son c6té, vous avait remarqué.«*
Nachdem das »seduisant objet« den Blick gefangengenommen hatte
(>captiver(), empfinden beide eine »douce symphatie« fiireinander. Das
Verbum >séduire< gewinnt in der Folge des Textes seine urspriingliche
Bedeutung zuriick: Er folgt dem Rhythmus ihrer Schritte, gleichlaufig
und analog. Im Gegensatz zur Verwendung des Motivs bei Mercier fehlt
in der Variante Paul de Kocks der schicksalhafte Aspekt. Mit Sympathie,
aber ohne Betroffenheit schildert Kock ein »fait divers«. Erst das Ende
der Episode wirft ein Licht auf ihre tatsichliche Bedeutung: Die
Pflichten sind es, »affaires« und »soins plus sérieux«, die den bis dahin
miiBigen Spazierginger von seinem »objet charmant« trennen.

Ist das Motiv der Voriibergehenden in seinen Anfingen mit Paris und
dessen typisch groBstidtischer Erfahrung verbunden, so spricht einiges
dafiir, daB8 es sich bald von seinen pragmatischen Kontexten emanzi-
piert. Wenn Mercier das Faktum der Anonymitit konstatiert und Paul
de Kock eine angenehm-marginale Episode schildert, verfehlen beide
das im Kern existentielle Gewicht des Ereignisses. Hofmannsthals

3 Ebd.
% Ebd.
% Ebd.

244  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

indifferente Haltung gegeniiber dem »>Voriibergehen, wie sie sich in den
frithen Auszeichnungen artikuliert, erfaBBt, die Zeiten iiberspannend,
wenngleich wohl ohne entsprechende Textkenntnis des jungen Autors,
die anflingliche »Randexistenz¢ des Motivs. Erst in seinen fiktionalen
Erscheinungsformen gewinnt das Motiv der >passante< an Tiefe, was
wiederum auch fiir die entsprechenden Texte Hofmannsthals gilt — den
Prolog vom »Tod des Tizian« und das Gedicht »Einem, der voriiber-
geht«. In Nervals Gestaltung des Motivs, dem Gedicht »Une allée du
Luxembourg« von 1832%, riickt der groBstidtische Rahmen in die
Ferne:

Elle a passé, la jeune fille

Vive et preste comme un oisseau:

A la maim une fleur qui brille,
A la bouche un refrain nouveau.

C’est peut-étre la seule au monde
Dont le coeur au mien répondrait,
Qui venant dans ma nuit profonde

D’un seul regard Iéclairait!

Mais non, — ma jeunesse est finie...
Adieu, doux rayon qui m’as lui.
Parfum, jeune fille, harmonie. ..

Le bonheur passait, — il a fui!

Der Text, liedhaft und schlicht®, zeigt keine Spuren der Erschiitterung,
die, im wdrtlichen wie im iibertragenen Sinne, bei Mercier mit dem
Motiv der spassante« verbunden war. Nerval verlegt die Szene in emen
naturhaften Rahmen, der zugleich eine gewisse Nihe zum groBstiadti-
schen Getriebe suggeriert. Zwischen »elle a passé« und »le bonheur
passait« spielt sich, wie die Tempusformen unterstreichen, ein Gesche-
hen in der Zeit ab, das den Zeitverlust selbst interpretiert. Das »Voriiber-
gehencsteht schon im Modus des Vergangen-Seins. Nervals Variante des
»passante«-Motivs ist ein Gedicht des Abschieds; das »adieu« gilt nicht nur
dem jungen Miadchen, sondern auch und vor allem der eigenen Illusion.

¥ Gérard de Nerval, (Euvres. Texte établi [...] par Albert Béguin et Jean Richer. 2 vols.
Paris 1952. vol. I, S. 42.

* Das (volks-)liedhafte Element spielt in der Lyrik Nervals, nicht zuletzt wegen der engen
Bindungen des Autors an Deutschland, eine bedeutende Rolle; vgl. Friedrich Wally, Die
Bezichung von Wort und Musik in Theorie und Dichtung bei Gérard de Nerval. Diss. Wien
1974.

»Voriibergehen«: ein Motiv der Modeme 245

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutete Paul de Kock den minnlichen Blick auf die voriibergehende
Frau an, so ist es bei Nerval umgekehrt das Madchen, das nicht nur — im
Imaginiren — das »>Ich< anschaut, sondern auch dessen stiefe Nacht<
erhellt. GemaB der platonischen Licht- und Erkenntnismetaphorik fiihrt
jener >Strahlc der Augen beim sprechenden Ich zur Einsicht in das
eigene Alter: Dieses BewuBtsein ist schmerzlich und fatal. Bei Nerval
wird die »passante« zur Figur des Verzichts. Dennoch: was faktisch die
Unméoglichkeit einer Liebeserfiillung impliziert, bedeutet Gegenwart des
anderen im BewuBtsein und vor allem im Text. Nerval iiberwindet die
urspriingliche Belanglosigkeit des Motivs, indem er nicht primar eine
Begegnung darstellt, sondern die aus ihr hervorgehenden Wiinsche und
Reflexionen des sprechenden Ich. So gewinnt die unterschwellige Erotik
der Szene, aller Resignation zum Trotz, Gegenwart im Gedicht.
Allerdings: die Zerrissenheit des Diskurses in der letzten Strophe und
die durch Gedankenstriche angedeuteten Denk- und Sprechpausen
zeigen einen Text am Rande des Schweigens. Aus dem episodischen
»passante«-Motiv Merciers und Kocks wird bei Nerval eine Reflexion auf
das sprechende Ich und eine Infragestellung der Identitit des Diskurses.
Die moderne GroBstadt, in den pragmatischen Texten tibermichtig
prasent, riickt bei Nerval in die Ferne und klingt nur im Namen des
Parks an. Zu ihren unverriickbaren Gesctzen gehéren das Davoneilen
der Zeit und, als Folge hiervon, die Eile ihrer Bewohner. Das erbar-
mungslose Vergehen der Zeit gewinnt bei Nerval eine existentielle
Dimension. Weder die Anonymitit der »Voriibergehenden«< noch deren
Eile bedingt den Verzicht auf Gliick, sondern der kreatiirliche ProzeB
des Alterns. Damit hat die GroBstadt ihre konstituierende Rolle fiir das
»passante--Motiv scheinbar aufgegeben. Dennoch ist sie, in Nervals
Kunst des Hintergrundes, notwendige Bedingung dafiir, da3 der Zeit-
verlust in dieser Schirfe zur Sprache kommen kann. Das unpoetische
»mais non« erinnert in seiner umgangssprachlichen Einfachheit an die
pragmatische Parisdarstellung, zu deren zentralen Kunstmitteln die
Kontrastierung gehorte. Auch der »refrain nouveau« verweist, vor dem
situativen Hintergrund von Paris, auf das grostadtische Bediirfnis nach
Neuheit. Obwohl Paris als Grofistadt nicht in Erscheinung tritt, bildet es
doch die Voraussetzung dafiir, daB3 der Kontrast der Zeiten in dieser
Schirfe und gleichsam schockartig zum BewuBtsein kommen kann.
Gleichwohl: die romantisch-liedhafte Form des Nervalschen Gedichts

246  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sucht die Spannung zu mildern und die Gegensatze von Jugend und
Alter zu versshnen. Wie das Miadchen singt, so ist auch das Gedicht ein
Lied — freilich eines der Resignation. Im Charakter des Textes klingt das
Geschehen selbst nach, und der Textverlauf reproduziert den Prozef3 der
Erkenntnis, den die zufillig-fliichtige Begegnung mit der >passantes
auslost. Bei Nerval ist das Voriibergehen Gegenstand der Klage, aber
auch der poetologischen Reflexion.

Als Baudelaire das Motiv der >passante« aufgreift, hat die Begegnung
mit der Unbekannten ihre Kontingenz verloren. Dennoch bleiben in
dem Sonett »A une passante« Spuren des Urspungs zuriick; auch bei
Baudelaire steht das Motiv der Voriibergehenden im situativen Rahmen
der GrofBstadt, und das Gedicht selbst ist Teil der »Tableaux Pari-
siens«®®:

La rue assourdissante autour de moi hurlait.
Longue, mince, en grand deuil, douleur majestueuse,
Une femme passa, d’une main fastueuse

Soulevant, balangant le feston et 'ourlet;

Agile et noble, avec sa jambe de statue.

Moi, je buvais, crispé comme un extravagant,
Dans son ceil, ciel livide ou germe I'ouragan,
La douceur qui fascine et le plaisir qui tue.

Un éclair. .. puis nuit! — Fugitive beauté

Dont le regard m’a fait soudainement renaitre,

Ne te verrais-je plus que dans I’éternité?

Ailleurs, bien loin d'ici! trop tard! jamais peut-étre,

Car j'ignore ou tu fuis, tu ne sais ou je vais,

O toi que j'eusse aimée, 6 toi qui le savais!
An diesem Gedicht ist, fast hundertfiinfzig Jahre nach seinem Erschei-
nen und im Spiegel fortgesetzter Erfahrung groBstadtischen Lebens, auf
den ersten Blick wenig Uberraschendes: der ohrenbetiubende StraBen-
lirm, die fliichtige Erscheinung einer Unbekannten, die exzentrische
oder mit dem Wort Baudelaires: »extravagante« Reaktion des blasierten
GroBstadtdichters mit gleichwohl blankliegenden Nerven (»crispé
comme un extravagant«). Und doch gibt einiges zu denken, nicht zuletzt

3 Zu diesem Kontext und seiner poetologischen Bedeutung fir »A une passante«
vgl. Karlheinz Stierle, Baudelaires >Tableaux parisiens< und die Tradition des »Tableau de
Paris«. In: Poetica 6, 1974, S. 285-322, bes. S. 315 fl.

»oriibergehen«: ein Motiv der Moderne 247

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die zitierte Wendung selbst. Walter Benjamin hatte bei seiner Interpreta-
tion von »A une passante« an dieser Stelle besondere Schwierigkeiten:
Was den Kérper im Krampf zusammenzieht [... .] das ist nicht die Beseligung
dessen, von dem der Eros in allen Kammern seines Wesens Besitz ergreift: es

hat mehr von der sexuellen Betroffenheit, wie sie einen Vereinsamten
iiberkommen kann.*

Benjamin wendet den Vorgang ins Psychologische, genauer noch: ins
Physiologische, so als handelte es sich bei »A une passante« um ein Stiick
erotischer Lyrik — in jenem larviert sexuellen Sinne, der dem Begriff
anhaftet.*! Ob »crispé« wirklich nur die Extravaganz des Vereinsamten
und die deshalb so schlagartige >sexuelle Betroffenheit« meint, wird
fragwiirdig, sobald der Text in einem gréferen kunsttheoretischen
Kontext betrachtet wird. Eben dies unterlat Benjamin, so daf3 der
Einwand von Hans Robert Jauf3, Benjamin habe die Modernitit Baude-
laires verkannt, gerade an dieser Stelle seine Schirfe behauptet.*? Das
Gedicht verfiigt iiber Tiefenschichten, die sehr leicht iibersieht, wer sich
auf das unmittelbare Geschehen und den bloBen Wortlaut beschrinkt.
Fiir Kurt Reichenberger ist »A une passante« offenbar ein schliissiges
Beispiel fiir vulgarerotischen Voyeurismus:

Das leichte Anheben des Kleides hat geniigt, dem Dichter ein wohlgeformtes

Bein sichtbar werden zu lassen. Versiert in der fachménnischen Beurteilung

weiblicher Reize hat er mit schnellem Blick seine (sic!) klassische Form erfaBt
und lBt sich eine gonnerhafte Bemerkung nicht entgehen.®

Einer solchen Deutung wire zu goénnen, sie mochte sich in ihrer
Geschmacklosigkeit selber richten. Gleichwohl ist sie bezeichnend fiir
die Schwierigkeit einer Interpretation, die auf Baudelaires Kunsttheorie

4 Walter Benjamin, Uber einige Motive bei Baudelaire. In: Ders., Schriften I, 2. Hg. v.
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenh#user. Frankfurt a. M. 1974, 8. 605-654, hier
S. 623.

# Die auf Baudelaire bezogenen Aufzeichnungen des Passagenwerkes sind, ihrer Frag-
mentaritit zum Trotz, der Besonderheit dieses Baudelaire-Gedichts weitaus dichter auf der
Spur: »Baudelaire fithrt die Figur der sexuellen Perversion, die ihre Objekte auf der Strae
sucht, in die Lyrik ein. Das Kennzeichnendste aber ist, daB er das mit der Zeile «crispé comme
un extravagant» in einem seiner vollkommensten Liebesgedichte tut [...]J« Walter Benjamin,
Das Passagen-Werk. Hg. v. Rolf Tiedemann (Gesammelte Schriften V, 1) 2. Aufl. Frankfurt a.
M. 1982. Bd.I, S. 343.

#2 Hans Robert JauB}, Literarische Tradition (Anm. 5) S. 57 ff.

# Kurt Reichenberger, Die schéne Unbekannte. Realismus und Symbolhaftigkeit in den
»Fleurs du malc. In: Zeitschrift fiir franzosische Sprache und Literatur 71, 1961, 8. 129-147,
hier S. 134.

248  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

glaubt verzichten zu kénnen. Fiir Walter Benjamin laBt sich, was das
Sonett zu verstehen gibt, in einem Satz zusammenfassen: »[...] die
Erscheinung, die den GroBstidter fasziniert — weit entfernt, an der
Menge nur ihren Widerpart, ihr feindliches Element zu haben, wird ihm
durch die Menge erst zugetragen.«* Diese Interpretation bewegt sich im
Bereich des Anekdotischen. Das Besondere am vermeintlich Banalen
riickt nicht in den Blick, weil Benjamin auf der Ebene des Thematischen
verharrt und die Erscheinung der Frau allein im Zusammenhang mit der
historisch-fliichtigen Grofistadterfahrung sieht. Benjamins epochale
Entdeckung des Historischen in Baudelaires Parisdichtung vergiBt, dafl
auch die Grofistadt der Geschichte unterliegt. Das Momenthaft-Zeitge-
bundene aber sucht Baudelaire offenbar in ein Allgemeines eingehen zu
lassen. Das Gedicht »A une passante« entfaltet seine Brisanz nicht durch
seine Erotik, sondern erst im Horizont von Baudelaires Theorie der
Modernitit.

Der Gebrauch des Wortes >moderng, fanalhaft schon im Titel des
Essays tiber Guys, folgt bei Baudelaire einem klaren Begriffsverstandnis.
Das gleichsam entschuldigend verwendete Nomen smodernité«* ver-
siecht Baudelaire mit einem deutlichen Inhalt: »La modernité, c’est le
transitoire, le fugitif, le contingent [...].«* Fliichtiges, Vergingliches und
Zufilliges situiert sich zunéchst jenseits dsthetischer Urteile und kann
auch nicht, da es zu allen Zeiten existiert, auf die jeweilige Gegenwart
beschrinkt werden. Baudelaires Modernitatsbegriff ist ein — fast méchte
man sagen: realistischer — Tribut an die Vergianglichkeit. Das Schéne,
fiir Baudelaire mit dem Kunstschénen identisch, enthilt ein »élément
relatif] circonstantiel, qui sera, si I'on veut, tour a tour ou tour ensemble,
I’époque la mode, la morale, la passion.«*’ Doch ist die Modernitit fiir
Baudelaire nur die eine Hilfte der Kunst und des Schénen »dont 'autre
moitié est I'éternel et 'immuable.«* Wihrend die eine Seite des Scho-
nen, die Modernitat, mit vielen Bestimmungen versehen wird, ist die
andere, das Ewige, wie von Sprachlosigkeit gezeichnet. Doch das

# Walter Benjamin, Uber einige Motive bei Baudelaire (Anm. 36) S. 623.

* n[...] quelque chose qu'on nous permettra d’appeler la modernité [...]«. Charles
Baudelaire, (Euvres complétes (Anm. 17) vol, II, 8. 694. Zum Modernitatsverstandnis generell
vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, Modern, Modernitit, Moderne. (Anm. 8)

# Charles Baudelaire, (Euvres Complétes (Anm. 17) vol. II, S. 695.

4 Ebd. S. 685.
# Ebd. 8. 695,

»Voriibergehen«: ein Motiv der Moderne 249

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schweigen Baudelaires offenbart eine Tiefenschicht des Schénen, die
jenseits der Sprache liegt. Die Transzendenz des Ewigen impliziert ein
Transzendieren sprachlicher Méglichkeiten — allerdings nur im theoreti-
schen Diskurs: Die poetische Praxis gibt dort Antworten, wo die
poctologische Reflexion nur Fragen hinterlaB3t.

Die extravagante Verspannung des stillgestellten Ich, bei der die
Betrachtung von »A une passante« zunichst innegehalten hatte, si-
gnalisiert die Prasenz des Dauerhaften in der Bewegtheit. Wihrend die
Frau voriibergeht und das dynamische Moment der Moderne reprasen-
tiert, ist das sprechende Ich verkrampft und bewegungslos. Dennoch
ergibt sich zwischen den Figuren eine heimliche Korrespondenz: Beide
sind, die Frau im Blick des »Ichs, dieses selbst durch die Anspannung, aus
dem GrofBstadtgetriebe herausgehoben, individualisiert und in der Ano-
nymitit ausgezeichnet. Man kénnte insistieren und sagen: Sie sind
gezeichnet. Der Versuch, diese Besonderheit der Erotik (oder der
Sexualitiat) zuzuordnen, verkennt deren kunsttheoretische Implikation.
Wihrend der Bewegungsablauf (»Soulevant, balancant le feston et
'ourlet«) die Fliichtigkeit und die >Modernitit< der Frau unterstreicht —
auch ohne den sich aufdringenden Gedanken der >Mode<** — bedeutet
der Hinweis auf die »jambe de statue« Festigkeit und Dauer: die >andere
Seite« des Schonen. Als Signal fiir die kryptische Tiefenschicht der
Kunst — »I’éternel et 'immuable« — ist die »jambe de statue« gleichsam
Allegorie dessen, was sich aus dem Alltaglich-Zufilligen heraushebt und
sich nur in der Kunst ereignen kann.® Der Satz: »Fugitive beauté [...]
ne te verrais-je plus que dans Iéternité?« beschreibt nicht, wie Benjamin
meint, die Liebe auf den letzten Blick (der im iibrigen zugleich der erste
und einzige wire); er zeichnet vielmehr den Proze3 des »tirer I’éternel
du transitoire« nach.>! Im fliichtigen Moment einer Liebe, die sich der

+ Baudelaires »Peintre de la vie moderne« enthilt auch Gedanken zur Mode; vgl. Charles
Baudelaire, (Euvres complétes (Anm. 17) vol. II, S. 684 fI.: Im Anblick von Modedarstellungen
entwickelt Baudelaire seine Konzeption des Kunstschénen aus dem »élément éternel« und
dem »élément relatife.

% Reichenberger weist mit Recht darauf hin, daB Baudelaires Gedicht gegen Ende, vor
allem in seiner Metaphorik von Licht und Erweckung zu neuem Leben, eine gewisse
Verwandtschaft mit »mystischer Seinserfahrunge« aufweise. (Die schéne Unbekannte [Anm.
44] S. 136).

51 Bei Baudelaire heift es iiber Constantin Guys: »[...] il tire I'éternel du transitoire.«
Euvres complétes (Anm. 17) vol. 11, S. 694.

250  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ewigkeit gewil} ist, iibertrigt Baudelaire den idealtypischen Schaffens-
prozeB des »Peintre de la vie moderne«® auf den eigenen Text und wohl
auch auf sich selbst als »poéte de la vie moderne«. Obschon die Verszeile
»O toi que j’eusse aimée, & toi qui le savaisl« gleich zwei elliptische Sitze
enthalt, die aus dem Kontext herausgebrochen scheinen, erfiillt Baude-
laire gerade hier das Postulat klassischer Verbindlichkeit. Trotz der
fliichtigen Begegnung entsteht eine beide Personen verbindende Gewil3-
heit — er ist sich sicher, daB sie es wuBlte. Gleichwohl: die Liebe steht
grammatisch im Konjunktiv, einem schon damals ungebriuchlichen
zudem, und die Sicherheit des Wiedersehens erscheint nicht nur im
Konditional (»Ne te verrais-je plus que dans I'éternité?«), sondern
zudem eingerahmt durch das scheinbar resignierende »ne...que«. Abge-
sehen davon, daB die Ewigkeit ontologisch eine groBere Wiirde hat als
der Moment, signalisiert der Text selbst eine Dauer jenseits des konti-
genten Geschehens. »A une passante« ist das Gedicht einer Liebe auf
den einzigen Blick, deren Spur sich dem Gedichtnis eingeprigt hat.®
Aus der Erinnerung evoziert Baudelaire ein Ereignis, das in der Sprache
— mehr noch: in der »klassischen< Form des (Liebes-) Sonetts aufgehoben
und dadurch immer erneut aktualisierbar ist.

Angesichts der Erinnerungspoetik dieses Gedichts verwundert es
nicht, daB Proust es in seinem Baudelaire-Essay zitiert — mit dem
charakteristischen Lapsus, daB er »O toi que jeusse aimée« ohne das
stumme End-E schreibt...® An diesem Vers demonstriert Proust die
Meisterschaft Baudelaires, durch den Stil ein ganzes poetisches Univer-
sum entstehen zu lassen. Wire das die einzige Proustsche Reminiszenz
an Baudelaires »passante, bediirfte das Zitat keines weiteren Kommen-
tars. An einer Schlisselstelle von »A la recherche du temps perdu«
jedoch erinnert sich der Erzihler an »A une passante«. Als Swann ein
ihm unbekanntes Musikstiick hért und in diesem ein wiederkehrendes
Thema identifiziert, klingt auch das »passanteMotiv an: »Elle (sc. la
petite phrase) lui avait proposé des voluptés particuliéres [...] et il avait

2 Die Essays dieses Titels sind Bestandteil des Salons von 1859 (vgl. Charles Baudelaire,
(Euvres complétes [Anm. 17] vol. 1L, S. 683-724).

% Vgl. hierzu die detailgenaue und einfiihlsame Studie von Hans-Jost Frey, Uber die
Erinnerung bei Baudelaire, In: Symposium 33, 1979, 8. 312-330.

5t Marcel Proust, Contre Sainte-Beuve. Précédé de Pastiches et Mélanges et suivi de Essais
et Articles. Edition établie [...] par Pierre Clarac. Paris 1971, S. 258.

»Voriibergehen«: ein Motiv der Moderne 251

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

éprouvé pour elle comme un amour inconnu.«* Ist diese unbekannte
Liebe nicht die Liebe zur Unbekannten, die nur gliicklicher Konstella-
tionen bedarf, um sich auf eine bestimmte Person zu richten?

[...] il (sc. Swann) était comme un homme dans la vie de qui une passante
qu’il a aper¢ue un moment vient de faire entrer 'image d’une beauté
nouvelle qui donne a sa propre sensibilité une valeur plus grande.®®

Noch bevor Swann Odette begegnet — jener Frau, deren Bild die >petite
phrase« prafiguriert —, scheint das Schicksal von >un amour de Swannc«
besiegelt: In Baudelaires >passante«-Gedicht war die Fliichtigkeit der
Begegnung unabdingbare Voraussetzung fiir die Ewigkeit gewesen;
konkrete Dauer hatte sie ihrer Natur nach nicht. Nachdem Swann die
Sonate identifiziert und sie wihrend seiner Beziehung zu Odette immer
wieder gehort hat, verliert sie ihren Charme. Als die musikalische
Qualitit des Werkes in den Hintergrund tritt, der Kunstcharakter der
Sonate verlorengeht, weist sie nur noch auf Swanns jeweilige seelische
Befindlichkeit hin: »sensibilité« hat die »beauté nouvelle« eingeholt.
Diese Wendung des »passante<-Motivs in die personliche Liebespsy-
chologie einer Romanfigur mag sich darstellen wie ein Verlust. Moderni-
tatsbewuBtsein und Kunsttheorie werden offenbar einer erotischen
Kasuistik geopfert. Gleichwohl gibt Prousts Verschiebung dem Motiv
einen neuen Schwerpunkt. Erstmals in ihrer Geschichte verweist die
»passante« auf die Kunst — nicht theoretisch wie bei Baudelaire auf das
Kunstschéne, sondern auf ein (im Rahmen der Romanfiktion entworfe-
nes) Werk der Musik, die Sonate fiir Violine und Klavier von Vinteuil >’
Hofmannsthal kannte Proust nicht, konnte ihn nicht kennen in jener
frithen Zeit und nahm auch spiter nur am Rande Notiz von »A la
recherche du temps perdu.«® Dennoch verbindet beide, als ferne
Wahlverwandtschaft®®, die Musikalisierung des >passantec-Motivs. Die
Fliichtigkeit des Voriibergehens iibertragt Proust ebenso wie Hofmanns-

% Marcel Proust, Recherche (Anm. 32) vol.I, S. 206.

% Ebd. S. 207.

51 Zur Bedeutung der Musik fir Prousts Romankonzeption vgl. Angelika Corbineau-
Hoffmann, La voix (voie), de la petite phrase. Uber die Sprache der Musik bei Marcel Proust.
In: Marcel Proust. Sprache und Sprachen. Hg. von Karl Hélz. Frankfurt a. M. 1991,
S.171-191.

3 Uber die charakteristischen >Liicken« der Hofmannsthalschen Belesenheit vgl. Peter Por,
Valéry und Hofmannsthal, Interpretation eines MiBverstindnisses. In: HF 9: Hofmannsthal
und Frankreich. Hg. von Wolfram Mauser. Freiburg i. Br. 1987, S. 135-162, bes. S. 137.

252  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thal auf das Verklingen von Musik, nicht ohne damit den Moment einer
Begegnung als erfiillten Augenblick zu vertiefen.

Der Wirkungskreis des »passante«-Motivs hat die meisten seiner
Schwerpunkte in der franzosischen Literatur. Wenn die »Voriibergehen-
dec auch in deutschsprachigen Texten thematisiert wird, bleibt eine
explizite oder unterschwellige Beziehung zu Frankreich bestehen. Die
dichterischen Anfinge von Stefan George stehen im Zeichen der
modernen franzosischen Literatur. George weill die Erneuerung der
Lyrik, die sich vor allem im Kreis um Mallarmé vollzieht, nach
Deutschland zu vermitteln. Aus Paris kommend, lernt er in Wien den
jungen Hofmannsthal kennen, und in den Gespriachen zwischen dem
Dichter aus der rheinischen Provinz und dem Biirger einer europiischen
Metropole geht es vorrangig um die moderne Literatur Frankreichs. Fiir
deren Kenntnis in Deutschland setzt sich, neben dem unermiidlichen
Oppeln-Bronikowski, auch Stefan George ein: Er iibersetzt Mallarmé,
Verlaine, Rimbaud, Régnier und legt eine »Umdichtung« von Baudelai-
res »Fleurs du mal« vor® DaB die Ubersetzung eines lyrischen Textes
anders ausfillt als das Original, versteht sich.®’ Dennoch entspringen
nicht alle Abweichungen Georges von Baudelaires Original-Texten der
personlichen Poetik des Ubersetzers, zumal nicht in »Einer Voriiberge-
henden«®?; Versmal} und Reimzwang mégen die >sFrau« zum »Weib, die
»Hand< zum »Finger« gemacht und schlieBlich die »Ewigkeitc der
»Wesenheit« zugeordnet haben — doch das sind Vermutungen. Sicher
ist, daB Georges »Passante«Fassung vielfach eher die dichterische Phy-

* Diese erspiirte wohl als erster Theodor W. Adorno: George und Hofmannsthal. Zum
Briefwechsel. In: Ders., Gesammelte Schriften 10,1: Kulturkritik und Gesellschaft 1. Hg. von
Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M. 1977, 5. 197237, hier S. 203 f.

% Stefan George, Werke. Ausgabe in zwei Banden. Miinchen und Diisseldorf 1958. Bd. I1,
S. 2351

8 Ob Margot Melenk in ihrer Untersuchung »Die Baudelaire-Ubersetzungen Stefan
Georges«, Miinchen 1974, diese Alteritit immer adéiquat erfaBt, scheint mit nicht sicher.
Wenn sie z. B. bei George »einen eigenen, positiv definierten Stilwillen« vermiBt (8. 109), steht
diese Aussage m. E. in flagrantem Gegensatz zu dem unmittelbaren Eindruck bei einer
parallelen Lektiire von Original und Ubersetzung. Margot Melenks Beobachtungen treffen
aufdie »Umdichtung« von »A une passante, die im iibrigen nicht behandelt wird, gar nicht zu.
Ferner ist die Arbeit so »iibersetzungstechnisch¢ ausgerichtet, daB die besondere Affinitit
Georges zu Baudelaire, aus der die deutsche Ubersetzung der »Fleurs du mal« erst hervorging,
nicht zur Sprache kommen kann. Vgl. erganzend Bruno Adriani, Baudelaire und George.
Berlin 1939, bes. 8. 16 £.

€ Stefan George, Werke (Anm. 62) Bd. 1, S. 309 f.

»Voriibergehen«: ein Motiv der Moderne 253

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

siognomie des Ubersetzers zeigt als diejenige des Autors. Die Bewegtheit
des Baudelaire-Gedichts wird von George stillgestellt. Aus »une femme
passa« wird »erschien ein Weib, und die »fugitive beauté« kristallisiert
sich zur >schénen wesenheit« — ein Zufall> Wo sich bei Baudelaire
Bewegung, Verginglichkeit und sprachliche Einfachheit begegnen — in
der Zeile: »Car j’ignore ou tu fuis, tu ne sais ol je vais« — ist Georges
Version statisch: »Du bist mir fremd. Ich ward dir nie genannt.«

George blendet sowohl die moderne GroBstadt als auch das Okkasio-
nelle der Begegnung aus.®® Bei Baudelaire ging die Wiirde der Erschei-
nung konstrativ aus der Banalitit des Umfeldes hervor. Die Vertrautheit
zweier Menschen, die einander gar nicht kennen, fiihrte zu einer
Sprache, die gerade dort schlicht war, wo sie das Personlichste ausdriick-
te: »O toi que j’eusse aimée. . .«. Was Baudelaire fast beschwérend sagte,
gerit George zur einfachen Anrede: »Dich hitte ich geliebt — dich die’s
erkannt.« Zum »Erkennenc ist gar keine Zeit; auch faBt das grofle Wort
nicht die intuitive Sicherheit jenes Wissens. George legt in die Begeg-
nung selbst jene existentielle Bedeutung hinein, die sie doch erst in der
poetischen Reflexion gewinnt. Der Vorgang ist typisch; denn was sich
auf der Ereignisebene bei Baudelaire vollzieht, sucht George zu ver-
schleiern. Damit schwindet der ProzeB, in dessen Verlauf aus einem
sexuellen Impuls eine erotische Betroffenheit und schliellich eine See-
lenverwandtschaft wird, bei George aus dem Blick. Dieser Prozel3 aber
steuert die Dynamik des Baudelaireschen Gedichts. George muB sie
fixieren, weil er ihren initialen Impuls verkennt oder verdringt.

Georges eigene Version des »passante«-Motivs bestitigt den Eindruck,
dall George plastisch stillstellt, was Baudelaire als Bewegung des Begeh-
rens gestaltet hatte.5*

Nun rufen lange schatten mildre gluten
Und wallen nach der lippen kiihler welle
Die glieder die im mitttag miide ruhten -
Da kreuztest unter sdulen du die schwelle.

5 Das Thema der modernen GroBstadt spielt fir die Konstituierung der Moderne in
Deutschland eine weitaus geringere Rolle als in Frankreich; vgl. Michael Pleister, Das Bild der
Grofistadt in den Dichtungen Robert Walsers, Rainer Maria Rilkes, Stefan Georges und Hugo
von Hofmannsthals. Hamburg 1982, bes. Kap. VL.

5 Walter Benjamin bezeichnet Georges »Von einer begegnung« zutreffend als »Kontrast-
gedicht« zu Baudelaires »A une passante«; Walter Benjamin, Passagen-Werk (Anm.41) S. 343.

254  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die blicke mein so mich dem pfad entrafften
Auf weisser wange weisser schlife sammt

Wie karg und scheu nur wagten sie zu haften -
Der antwort bar zur kehrung ja verdammit!

An siissem leib im gang den schlanken bogen
Sie zur umarmung zaubertoll erschauten.
Dann sind sie feucht vor sehnen fortgezogen
Eh sie in deine sich zu tauschen trauten.

O dass die laune dich zuriick mir brichte!
Dass neue nicht die alten formen stéren!

Wie ward es mir gebot fiir lange nachte

Treu zug um zug dein bildnis zu beschwiren!

Umsonst, ein steter regen bittrer lauge

Benetzt und bleicht was miihevoll ich male.

Es geht ... wie war dein haar und wie dein auge?
Es geht und stirbt in bebendem finale.%

Ob es sich bei diesem Gedicht tiberhaupt um eine Variante des
»passante-Motivs handelt, scheint zunichst nicht sicher. Was zum
Grundbestand des Motivs gehért, die moderne GroBstadt, kommt bei
George gar nicht zur Sprache: »die grossen Stadte sind nicht wahr«,
hatte Rilke im »Stundenbuch« geschrieben®, und der im Unbestimmten
belassene Kontext dieser »Begegnung« erinnert cher an siidliche Land-
schaften als an die modernen Stidte. UngewiBheit und Ambivalenz
charakterisieren den Text insgesamt, der trotz seiner scheinbar groBen
Distanz zu den Konstitutenten des Motivs am »Voriibergehen« festhilt.
Nicht mehr die andere Person, der man begegnet, geht voriiber; bei
George sind es die Blicke der Sprecherinstanz selbst, die »fortziehen.
Verfuhr der Text Baudelaires metaphorisch, indem er das zeitlich-
kontingente Geschehen in den Gedanken einer unhinterfragbaren und
dauerhaften Verbundenheit umdeutete, arbeitet George metonymisch:
Aus den Sdulen wird »der schlanke Bogen«, aus der larvierten Erotik
entsteht »der lippen kiihle welle<. »Es geht«, am Ende des Gedichts
verdoppelt, scheint die einzige, ferne Reminiszenz an die Gestaltung des
Motivs bei Baudelaire zu sein. Dennoch: dieses »gehen< meint eher ein

% Stefan George, Werke (Anm. 62) Bd.I, S. 22f.
% Rainer Maria Rilke, Samtliche Werke. Hg. vom Rilke-Archiv in Verb. mit Ruth
Sieber-Rilke besorgt durch Ernst Zinn, Bd. 1. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1962, S. 352.

»Voriibergehen«: ein Motiv der Moderne 235

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergehen als ein Voriibergehen — das Bild, von der Sprecherinstanz
nichtlich beschworen, verwischt sich unter Trinen und verschwindet.
Selbst das Bestreben, Verganglichkeit festzuhalten, fillt dieser anheim,
und hier ereignet sich das eigentliche >Voriibergehen«. Ob auf dem
Papier oder vor dem inneren Augen (der Text 148t es offen) — der
Versuch der Fixierung wird weggewischt durch den »regen bittrer
lauge«. Das Vorbeigehen, bei George als Vergehen interpretiert, betrifft
nicht primar die konkrete Erfahrung — wenngleich auch sie in den
Vorgang involviert ist —, sondern deren Umsetzung in Kunst.

Nun ist die Bildhaftigkeit der Lyrik Georges in der Forschung bekannt
und insofern auch in diesem Gedicht nicht iiberraschend.®” Doch was als
typisch fiir George erscheint, wird schon bei Baudelaire mit dem Motiv
der >passante« verbunden: »Je brile de peindre«, schreibt er in dem
Prosagedicht »Désir de peindre«, »celle qui m’est apparue si rarement et
qui a fui si vite [...].«®® Selbst in dem fiir George so charakteristischen
Bereich des Visuellen und Pikturalen hinterlait Baudelaire seine Spu-
ren. Lenkte dieser in »A une passante« den Blick auf seine Kunsttheorie,
so zentriert George die Aufmerksamkeit im Verfahren des Textes selbst.
Die emphatische Wendung vom »bebenden Finale«® riickt die Vollen-
dung des Bildes und das Ende des Gedichts in auffallende Simultaneitat.
Wiihrend die Sprecherinstanz vorbeigeht, die unbekannte Person die
Schwelle kreuzt, das Bildnis vergeht, bleibt der Text. Die Referenz auf
die Bildenden Kiinste verfestigt gleichsam das Gedicht und untermauert
dessen intendierte Dauer. Jene Begegnung und ihr Festhalten im Bild
verweisen schlieflich auf den Anspruch des Textes, dauerhaft zu wer-
den. Georges Gedicht fixiert die fliichtige Realitit und rettet das
Vergangliche im Medium der Kunst.

57 Paul Gerhard Klussmann resiimiert treffend: »Die ihm eigentiimliche Art des Schauens
und Gestaltens hatte [...] einen unverkennbar bildhaften und plastischen Charakter. Wie er
das Wort als greifbares Gebilde erfaBBte und seinen Versen und Strophen die architektonisch
klare Kontur gab, so eignet auch scinen dichterischen Bildern viclfach etwas Standbildartiges
oder Gemiildehaftes.« Stefan George. Zum Selbstverstindnis der Kunst und des Kiinstlers in
der Moderne. Bonn 1961, S. 69.

% Charles Baudelaire, (Euvres complétes (Anm. 17) vol. I, S. 340.

5 Allenfalls hier besteht eine Verbindung zur Musik, indem der Terminus »Finale«— in der
Oper und in groBen Orchesterwerken gleichermaBen — ein emphatisches, »erlésendes< Ende
bezeichnet und nicht selten den Hohepunkt des Werkes markiert.

256  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unmittelbar in den Tagen der Begegnung mit George in Wien,
Dezember 1891, notiert Hofmannsthal, beide hétten ein »Gesprich
iiber die andere Kunst«’ gefithrt, und unter dem Datum des 21.
Dezembers prazisiert er: »Stefan George. (Baudelaire Verlaine Mal-
larmé Poe Swinburne) >Unsere Classiker waren nur Plastiker des Stils,
noch nicht Maler und Musiker.«! Die Stelle ist aufschluireich. Offen-
bar brachte George Nachricht von der modernen Dichtung Frankreichs
und entwickelte Gedanken iiber eine >andere Kunst¢; doch war er es, der
den Plastikern des Stils die Maler und Musiker entgegenhielt? Wie schr
das Malerisch-Bildhafte Georges Gedicht »Von einer Begegnung« prigt,
war schon ausgefithrt worden; von einer musikalischen Qualitit der
Lyrik Georges mag man freilich nicht sprechen, weder fiir den behan-
delten Text noch fiir sein Werk insgesamt. Anders bei Hofmannsthal.
Das Gedicht »Einem, der vortbergeht«, Stefan George gewidmet,
wurde diesem wahrscheinlich an dem Abend iibergeben, als das Ge-
sprich iiber die »andere Kunst¢ stattfand: Sollte Hofmannsthal seinen
Text im Kontext dieses Kunstverstindnisses situiert haben, zumal in den
Tagen der Begegnung auch Georges 1890 erschienene »Hymnen« zur
Sprache kamen, die das oben analysierte Gedicht enthalten? Der Titel
»Einem, der voriibergeht« erregte trotz seines deutlichen Anklanges an
Baudelaires »A une passante« Georges MiBfallen: »aber bleibe ich fiir
Sie nicht mehr als »einer der voriibergeht?« schreibt er Hofmannsthal,
die tiefere Bedeutung der Widmungszeile fremdartig verkennend.™
Sollte der literarisch gebildete George die Baudelaire-Reminiszenz tiber-
hért, die Bezichung zur Platonischen Mieutik tibersehen haben? Kaum.
Was George an diesem Gedicht verstorte, liegt wahrscheinlich auf einer
anderen Ebene. In der aktuellen Sprechsituation des Textes ist die
Begegnung bereits Vergangenheit, nicht anders als bei Nerval, Baudelai-
re und George selbst. Aber: der andere kommt als Person nicht vor, sein

7 Michael Winkler ist der Auffassung, mit der >anderen Kunst« sei diejenige der Uberset-
zung gemeint; mir scheint, dies greife zu kurz: Hofmannsthal, George, and poems by
Baudelaire: »Herrn Stefan George, einem, der voriibergeht.« In: Modern Austrian Literature
16,2, 1983, S. 3743, hier 8. 39. Die von Winkler im weiteren aufgezeigten Verbindungen — so
zwischen »o schone wesenheit« und »o mein Zwillingsbruder« bzw. zwischen »ein hoffen — ein
ahnen — ein schwanken« und »A une passante« sind mir ebenfalls nicht einleuchtend.

7 A, 5.93 und S. 94.

2 BW George (1953) S. 8. Allerdings unterzeichnet er einen Brief an Hofmannsthal mit
»Einer, der voriibergeht« — ironisch, gekrankt? (Vgl. ebd. S. 13).

»Voriibergehen«: ein Motiv der Modeme 257

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bild ist gleichsam verweht, und nur seine Wirkung auf die Ich-Instanz ist
Anliegen des Gedichts. Diese >Egozentrik« — genauer: der auf das
sprechende Ich bezogene Logozentrismus — kommuniziert nicht mit
dem >passants, sondern iibertragt den gleichwohl tiefen Eindruck jener
Begegnung auf die Natur. Die Projektion verliert viel von ihrer Befremd-
lichkeit, wenn die bei Hofmannsthal vollzogene Verdnderung des Adres-
saten beriicksichtigt wird. Hatte George seine Version des Voriiberge-
hens geschlechtlich indifferent gestaltet, so spricht Hofmannsthal expli-
zit »einen, der voriibergeht< an. Von hier aus wird die Wendung in den
Innenraum der Sprecherinstanz verstiandlich und angesichts des sozia-
len Kontextes des jungen Hofmannsthal sogar unabdingbar. Doch auch
unabhéngig von den personlichen Problemen, die aus der Begegnung
zwischen George und Hofmannsthal erwuchsen, besitzt die transponier-
te Erotik — auf die Natur oder in den Innenraum gewendet — eine
poetische Logik. Die Saiten der Seele, an die Aolsharfe erinnernd™,
geraten durch den Voriibergehenden in Schwingung wie vom Wind in
der Nacht. Obwohl jener, der die inspirierende Bewegung vollfiihrt, im
Verlauf des Textes scheinbar in Vergessenheit gerit, was George wohl
intuitiv erfalte, setzt der Diskurs den Bewegungsimpuls fort und 148t ihn
langsam ausklingen. So reproduziert der Text das Sich-Entfernen des-
sen, den er anspricht. Alles Gesagte ist, nicht zuletzt syntaktisch, mit
dem Angesprochenen verbunden (»Du warst... und wie...«), der nicht
nur eine solipsistisch gepragte Innenschau auslost, sondern auch das
Gedicht selbst hervorruft, ja gleichsam erschafft. Wie sich der Text aus
der Anrede generiert, verdeutlicht ein Wort, das einzige, das poetisch
abweicht und dadurch die ent-automatisierte Wahrnehmung unter-
streicht: niachtig.”* Offenbar kommt es Hofmannsthal darauf an, eine
temporale Relation (der Wind in der Nacht) in eine kausale zu iiberset-
zen: der »nachtigec Wind, dessen fremdartiges Epitheton zugleich
»michtig¢ assoziiert, wird von der Nacht hervorgebracht und trigt deren
Wesensziige. Hatte das sprechende Ich in Georges »Begegnung« nachts

73 Vgl. hierzu August Langen, Zum Symbol der Aolsharfe in der deutschen Dichtung. In:
Zum 70. Geburtstag von Joseph Miiller-Blattau [...]. Hg. von Christoph-Helmur Mahling.
Basel, Paris usw. 1966, S. 160-191. Auf Hofmannsthals Gedicht geht der Autor, der mit
Morike seine Betrachtung beschlieBt, nicht ein.

7 Der Text hat als eine unter seinen zahlreichen Varianten, welche die intensive Arbeit des
jungen Hofmannsthal an diesem Gedicht belegen, die Variante »nichtlich« (vgl. SW 11
Gedichte 2, S. 282).

258  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Bild der fliichtig geschauten Person nachzumalen versucht, macht
Hofmannsthal die Nacht selbst zum Bild der Person. Georges metony-
mische Relation zwischen dem anderen und der Nacht wird bei Hof-
mannsthal zu einer metaphorischen. Indem das sprechende Ich —
ahnlich wie Gianino im »Tod des Tizian« — das geheimnisvolle Rufen
der Nacht vernimmt, aber offenlaft, ob es ihm folgt, entsteht in der fiir
Hofmannsthal so typischen, »schwebenden< Weise™ eine indirekte Ver-
bindung mit dem Angesprochenen, der voriibergeht. Die Begegnung ist
ahnlich wie bei George im Text bewahrt, jedoch »verborgen< und
>heimlich«. Manches an Hofmannsthals Gedicht mag George befremdet
haben; fremd ist ihm gewil auch die Musikalitit der Sprache, die eher
an Nerval und Verlaine als an Baudelaire erinnert. Hofmannsthals
Gedicht muf3, um zu der ihm eigenartigen Wirkung zu kommen, nicht
nur gelesen, sondern vor allem: gesprochen werden. Erst durch das
Rezitieren realisiert sich der Klangcharakter der Sprache, und nur dann
entfaltet das Gedicht seine Bedeutung: Dieser Text selbst ist es, den der
Voriibergehende den »Saiten der Seele« entlockte.

Hofmannsthal scheint das »passante«-Motiv in ungreifbare Ferne zu
riicken. Die inspirierte Innerlichkeit, aus deren Schwingungen der
Diskurs entsteht, gibt der traditionellen Situation jener Begegnung mit
der (oder: dem) Voriibergehenden keinen Raum mehr. Weder als
Hintergrund noch als Ort des Ereignisses ist die GroBstadt prasent —im
Gegenteil wird sie durch eine beseelte Natur ersetzt. Baudelaires Paris-
Thematik hat ihre fiir das Motiv konstituitive Bedeutung eingebiifit, und
an jenem Ende der literarisch relevanten Motivgeschichte der »passan-
te«, das mit Hofmannsthal erreicht zu sein scheint™, bleibt vor deren
Urspriingen kaum eine Spur. Allerdings: der anfinglich pragmatische
Kontext mit seiner impliziten Einsicht, da der Moment jener Begeg-
nung unwiederbringlich sei, erweist sich im Laufe der Motivgeschichte

7 Die naturhafte, jedoch nur der kiinstlerischen Seele wahrnehmbare Musikalitit bei
Hofmannsthal kniipft von fern an die kosmischen Musik-Spekulationen von Nowalis an;
vgl. Barbara Naumann, Musikalisches Ideen-Instrument. Das Musikalische in Poetik und
Sprachtheorie der Frithromantik. Stuttgart 1990, bes. 8. 160 f.

76 Rilkes Gedicht »Begegnung in der Kastanienallee«, 1908 in Paris entstanden,
(vgl. Simdiche Werke [Anm. 68] Gedichte I, 8. 619 f.) thematisiert zwar eine Begegnung als
erfiillten Augenblick, verzichtet aber auf das motivgeschichtlich konstitutive Element des
Voriibergehens. Die weitere Entwicklung der »passante, die immer grofiere Tendenz zur
Trivialisierung zeigt, zeichnet Walter Grasskamp in seiner schon genannten Studie nach
(Anm. 24).

»Voriibergehen«: ein Motiv der Moderne 259

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als eine problematische Hypothek. Mercier konnte den Gliicksverlust
nur lakonisch konstatieren, Kock verharmloste ihn. In Nervals fiktiona-
ler Gestaltung des Motivs riickt Paris in die Ferne, so als sei die
Grofistadt zwar notwendiger Hintergrund der existentiellen Problematik
von Fliichtigkeit und Verzicht, nicht aber deren konstitutives Element.
Allein Baudelaire vermochte die Pariserfahrung so in seinen Text zu
integrieren, daf} sie zur Bedingung fiir jene innere Verbundenheit der
Einsamen wurde, die schlieBlich ihren Ort woanders hatte, im Bewuf3t-
sein des >Ich<und in der GewiBBheit der Ewigkeit. Die Rahmenbedingun-
gen des Motivs werden entweder problematisiert wie bei Nerval oder
poetisch funktionalisiert wie bei Baudelaire. Marcel Prousts »A la
recherche du temps perdu« bildete jene Nahtstelle, die den Kunstcha-
rakter der »passante« durch die Verbindung zu einer anderen Kunst, der
Musik, neu definierte. Hofmannsthal geht noch einen, den entscheiden-
den, Schritt weiter: Die Begegnung mit dem Voriibergehenden wird
Text und nicht nur das: Sie wird Klang. »Einem, der voriibergeht«
zeichnet sich, im Kontext der Motivgeschichte betrachtet, durch eine
deutliche Aussage zu einer der >passante« inharenten Problematik aus —
wenngleich zugegeben sei, daf3 der Begriff sDeutlichkeit< auf Hofmanns-
thal, zumal den jungen, nicht recht passen will. Gleichwohl ist evident,
daB Hofmannsthal mit besonderer Klarheit erfal3t, wie bedenklich sich
die Verbindung zwischen Modernitit und bestimmten, zeitgebundenen
Themen darstellt. Die Moderne, selbst der >Zeitflucht« unterworfen,
gerit um so mehr in deren Sog, je verginglicher die Themen und
Motive sind, die sie im kiinstlerischen Werk zum Ausdruck bringt. Damit
nicht genug: sie lduft auch Gefahr, ihren notwendigen Anspruch auf
Innovation im nur Thematischen zu verankern.”’” Vom Wandel der Welt,
selbst Bedingung der Modernitit, wird die Kunst so schnell iiberholt,
daB die Aktualitit von heute das Veraltete von morgen ist. Alles
AuBerlich-Kontingente und damit auch jede faktisch gelebte Licbesbe-
ziehung unterliegt der Gefahr, von der unerbittlichen Zeitflucht erfaB3t
zu werden. Deshalb enthilt gerade das Motiv der »passante< ein so

7 Auf dieses Problem weist Anne Henry hin: Aspects de la modernité proustienne. In:
Avantgarde et modernité. Paris et Genéve 1988, S. 116-132: »La vraie modernité qui est
évoluation intuitive des déterminitations historiques entrant nécessairement dans le dormaine
artistique n’est pas sous la dépendance des modes extérieures, du renouvellement apparent des
sujets.« S. 87.

260  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

groBes poetisches Potential: Seine nur gedachte, gefithlte und konse-
quent verinnerlichte Erotik entgeht dzuBeren Verianderungen und wider-
steht dem Vergehen der Zeit. Hofmannsthals Fassung der >Voriiberge-
hendenc ist der nach auBlen gestiilpte Innenraum, die gleichsam freige-
legte Seele. Diese Thematik einer Konstanz der durch fliichtige Begeg-
nung mit dem anderen erweckten eigenen Natur wirkt wie ein Gegenge-
wicht, das die Verginglichkeit der Geschichte konterkariert. Durch ihre
Fliichtigkeit ein Motiv der Moderne stricto sensu, hat die »passante«
dennoch als cosa mentale Bestand. Hofmannsthals Fahigkeit, auch und
vor allem unterschwellige Problemstellungen zu erfassen — eine Bega-
bung, vor der seine Bemerkungen iiber Stendhals »De I’Amour« trotz
ihrer Spirlichkeit zeugen’® —, manifestiert sich nicht zuletzt im Umgang
mit dem tradierten Motiv der Voriibergehenden.

Von allen Varianten des j>passante«-Motivs, die im Verlauf dieser
Darlegungen analysiert wurden, zeigt die Hofmannsthalsche Fassung
am deutlichsten die Problematik der Modernitit. Zumal im gegenwirti-
gen, nach-modernen Zeitalter gewinnt Hofmannsthals »Einem, der
voriibergeht« seiner leisen, >heimlichen< Art zum Trotz, besondere
Brisanz. Wie sehr die moderne Literatur ihre Autonomie und ihre
Autoreferentialitit betont, ist lingst bekannt und bedarf keines weiteren
Kommentars; warum sie Eigenstindigkeit und Selbstbezug so dezidiert
herausstellt, geht nicht zuletzt aus dem scheinbar indifferent-marginalen
Motiv der s>passantec hervor. Gerade die Erfahrung von Fluchtigkeit
schirft den Blick fiir eine (wenn nicht: di¢) Problematik der Moderne,
und das Vergehen provoziert den Wunsch nach Bestindigkeit. Wihrend
die Avantgarde auch das Kunstwerk als verganglich versteht und es der
Zeitflucht anheimgibt, bewahrt die >klassische Moderne« den Glauben
an dessen Dauer. Aus diesem Grunde transponieren alle hier betrachte-
ten Texte die Erfahrung der Fliichtigkeit auf eine andere Ebene, mag es
dic Natur oder diec Kunst sein — auf cine Ebene jedenfalls, die der
Zeitflucht widersteht. Gerade die immanente Dynamik des Motivs fiithrt
zu jener »anderen Hilfte« der Kunst und der Geschichte hin, die sich mit
Verginglichkeit nicht abfindet. In Hofmannsthals Gegeniiberstellung

® Vgl. hierzu Angelika Corbineau-Hoffmann, De Pamour - en dilettante. Spuren
Stendhals im Wiener Fin-de-siécle. In: Stendhal und Osterreich. Hg. von Kurt Ringger,
Rudolf Bachr und Christof Weiand, Tiibingen 1989. Stendhal-Hefte, 3, S. 103124, bes.
S. 117

»Voriibergehen«: ein Motiv der Modeme 261

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von renger Nihe« und >weicher Weite« klingt die Begrenztheit der
Moderne, sofern sie thematisch fixiert ist, ebenso an wie die iiberzeitli-
che Dimension des Kunstwerks — als Wunsch, Glaube oder Wirklichkeit.

262  Angelika Corbineau-Hoffmann

https://dol.org/10.5771/9783068217003-235 - am 18.01.2026, 00:46:47. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

