Erster Teil: Hintergrund
— historische, gesellschaftliche, wirtschaftliche und politische Rahmen-
bedingungen

.»The fundamental problem in china’s modernization is that china is really a civiliza-
tion pretending to be a nation-state*.! Die Verschmelzung einer modernen Staatsform
mit dem Kern einer eigenen Zivilisation macht es fiir westliche Beobachter schwierig,
die wesentlichen Charaktere Chinas zu begreifen. Sie betrachten und beurteilen wie Pye
die chinesische Transformation immer noch unter dem Gesichtspunkt des westlichen
Nationalstaats. Fiir die Chinesen ist es auch schwierig, bei der rasanten wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Transformation — insbesondere in der Periode der ,,Reform und
Offnung” seit 1978, die als ,,die groBte Umwandlung Chinas in den letzten tausend Jah-
ren* bezeichnet wird,?2 den Entwicklungsgang des Staates klar zu erkennen.

Aber aus Pye’s Bemerkung iiber China konnen zwei Fragen, die fiir diese Arbeit re-
levant sind, abgeleitet werden:

1. Wenn Konstitutionalismus und Rechtsstaatlichkeit die Fundamente eines moder-
nen westlichen Nationalstaates sind, die aber wegen den geschichtlichen Erfah-
rungen Chinas in der chinesischen politischen Kultur keine wesentliche Bedeu-
tung besitzt, worauf griindet die Volksrepublik ihre politische Legitimitdt? Wel-
che Rolle spielt dabei die Verfassung?

2. In einem vom Westen dominierten Zeitalter wurden die internationalen Organisa-
tionen und das System des internationalen Rechts nach westlichen Prinzipien
aufgebaut. Wenn eine vollige Verwestlichung fiir China unméglich ist,3 inwie-
fern konnen die internationalen Standards von China tibernommen werden oder
mit anderen Worten: Inwiefern kann China im Zeitalter der Globalisierung einen
Kompromiss mit dem internationalen System schlieen?

A. Traditionen: Sozialstruktur und Rechtssystem

Eine Betrachtung aus den geschichtlichen Perspektiven erleichtert den Zugang zum
Verstindnis der modernen chinesischen Gesellschaft. Die epochalen Ereignisse der Kai-
serreiche beeinflussen noch heute die Gesellschafts- und Politikstruktur Chinas.

1 Pye, in: Unger (Hrsg.), Chinese Nationalism, S. 109.

2 L AR Y, o AR g AR [ R R (Wang, Shaoguang/Hu, An-
gang/Zhou, Jianming, Neue Reformstrategien: Forderung der Strukturierung des Staatssystems), in:
1 i 53 B (Strategy and Management), 2003/2, S. 90.

3 Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, S. 79.

25

13.01.2026, 06:03:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die traditionelle Sozialstruktur und Kultur

Die traditionelle chinesische Gesellschaft basiert auf einer geographisch geprigten
Kleinbauernwirtschaft. Die klimatischen und topographischen Bedingungen sind mitun-
ter wichtige Indikatoren, die das Schicksal des Landes entscheidend beeinflussten.4
Auf dem chinesischen Festland herrscht kontinentales Monsunklima. Der ostasiatische
Monsun fithrt im Sommer zu 80% der jihrlichen Niederschlagsmenge. Er fordert die
Entwicklung des Getreideanbaus, verursacht aber auch hiufige Uberschwemmungen
und lange Diirreperioden im Osten. Im niederschlagsdrmeren Westen und Norden lebten
nomadische Volker, die oft in der Erntezeit Bauern iiberfielen und auspliinderten. Die
Grofle Mauer zeugt von den Aggressionen dieser Zeit und der Notwendigkeit eines ef-
fektiven Schutzes der Bauern gegen diese Ubergriffe. Riesige Bewisserungssysteme,
der Bedarf an Naturkatastrophenhilfe sowie Kriege zwischen Bauern und Nomadenvol-
kern forderten das Entstehen von zentralisierten und biirokratisch politischen Institutio-
nen.d

Seit der Etablierung des chinesischen Zentralismus in der Qin-Dynastie (221 v. Chr.
- 207 v. Chr.) strebt China auch heute noch danach, mit Hilfe des Zentralismus die Sta-
bilitdt des Vielvolkerstaates aufrecht zu erhalten. Die politischen Institutionen der chi-
nesischen Kaiserreiche unterschieden sich grundlegend von der Struktur des Feudalis-
mus in Europa:® Es fehlte in China grundsitzlich die Schicht von Feudaladligen sowie
eine regionale Autonomie. Eine Machtverteilung zwischen weltlichen und geistlichen
Gewalten hatte es ebenfalls nicht gegeben. Das Zusammenleben innerhalb der Familie
war das Fundament der Gesellschatft.

In dieser autarken Kleinbauerngesellschaft nahmen die Biirger die Unterdriickung
durch die ewigen monarchischen oder religiosen Gewalten nicht wahr. Sie stellten keine
Forderung danach, die subjektiven Rechte des Individuums zu bewahren, sondern leg-
ten groBen Wert auf die familidre Kooperation, Solidaritit und Ordnung. An der Spitze
der Macht betrachtete man den Kaiser mehr wie ein Familienoberhaupt, als ein Herr-
scher des Landes. Er erfiillte seine Aufgabe — die Aufrechterhaltung einer einheitlichen
und geordneten Gesellschaft — mit Hilfe von biirokratischen Institutionen. Die Beamten
wurden durch Staatspriifungen oder Empfehlungen direkt aus der Mitte der Bevolke-
rung ausgewihlt. Der Kaiser sollte human, gerecht und tugendhaft regieren. Anderen-
falls verlor er das ,,Mandat des Himmels*“,” und konnte deshalb ,,zu Recht durch
Volksrebellion gestiirzt werden. Die Legitimation des Regimes basierte grundsitzlich

4 Siehe: #/-% (Huang, Ray), China: A Macro-History, S. 23ff.

5 #/. 5% (Huang, Ray), China: A Macro-History, S. 23ff.

6 # 7 BAENYS +—t4 (Huang, Ray, Kapitalismus und das 21. Jahrhundert), S. 16 ff.

7 In der chinesischen Kultur ist ,,der Himmel“ das Symbol der Naturregeln. Der Kaiser wird als ,, der
Sohn des Himmels* benannt. Das bedeutet, dass er vom Himmel ausgewihlt wird, das Land zu fiih-
ren. Es gab in der chinesischen Geschichte acht einheitliche (oder halb-einheitliche) Dynastien, ihre
Begriinder stammten aus verschiedenen Nationen und Schichten (Sie sind Konig (die Qin-
Dynastie), Beamter (Han), Adlige (Sui und Tang), General (Song), Bauer (Ming), Hauptling vom
Nomadenvolk (Yuan und Qing)).

26

13.01.2026, 06:03:59. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht auf Blutsverwandtschaft, Nationalitit oder Religionszugehorigkeit, sondern auf
der Anerkennung und Fortsetzung der herrschenden weltlichen Kultur.

Den Kern dieser weltlichen Kultur bildet der Konfuzianismus, der aus der Zhou-
Dynastie (1122 v. Chr. - 221 v. Chr.), einem Zeitalter des Lehnswesens, stammte.8 In
der Ost-Zhou-Dynastie (770 v. Chr. - 221 v. Chr.) verlor der Herrscher von Zhou die
Kontrolle iiber seine Fiirstenstaaten. Das Land geriet iiber 500 Jahre lang in Chaos und
Krieg. Dies fiihrte zur Entstehung des Konfuzianismus, der ,,die Einigung unter dem
Himmel*9 sowie die 6ffentliche Ordnung betont.

Seit der Han-Dynastie (206 v. Chr. — 220 n. Chr.) war Konfuzianismus die politische
Grundlage der chinesischen Gesellschaft und bildete mit dem Taoismus und dem chine-
sischen Buddhismus den Hauptteil der chinesischen Kultur. Das Ideal des Konfuzianis-
mus ist die ,,GroBe Gemeinsamkeit* (X [f] daténg):

»Zurzeit, als der grole Weg herrschte, war die Welt gemeinsamer Besitz. ... Darum liebten die
Menschen nicht nur ihre eigenen Eltern und versorgten nicht nur ihre eigenen Kinder. Die Alten
konnten in Ruhe ihrem Ende entgegensehen; die Erwachsenen hatten ihre Arbeit; die Witwer und
Witwen, die Waisen und Kinderlosen und die Kranken hatten alle ihre Pflege. ... Das war die Zeit

der groen Gemeinsamkeit.* 10

Da die ,,GroBBe Gemeinsamkeit™ damals nicht verwirklicht werden konnte, hat der
Philosoph Kongzi (551 v. Chr. - 479 v. Chr.) den ,Kleinen Wohlstand (/> i
xidokang)*“ als Zwischenstufe seines Ideals beschrieben und die ,,Sitte* als ein Mittel
zum Zweck betont:

,.Nun aber, da der Grofle Weg sich verborgen hat, ist die Weltherrschaft Familienerbe geworden.
Jeder liebt zunichst seine Eltern, jeder ist besorgt fiir seine Kinder. Die Giiter und die Arbeit die-
nen dem eigenen Nutzen. Dass Herrscher ihre Macht auf S6hne vererben, ist nun die Sitte. ... Man
gebraucht die Sitte und das Recht als Grundlage, um das Verhéltnis von Fiirst und Diener zu ord-

nen, ... um Regeln und Ordnungen zu schaffen, ... Das heilit die Zeit des Kleinen Wohlstands.«11

Der zentrale Begriff des Konfuzianismus ist die ,,Menschlichkeit* ({= rén), die sich
durch zwischenmenschliche liebende Fiirsorge auszeichnet. Die Lehre der ,,humanen
Politik* ist das Gegengewicht zur Autoritédt, die oft zur Tyrannei fiihrt. ,,Die humane
Politik des Herrschers“12 wurde als ein notwendiger Weg zur Erreichung einer stabilen
und harmonischen Gesellschaft bezeichnet. Aus Humanitit erwéchst die Ordnung des
menschlichen Verhaltens, nimlich die ,,Sitte” (L 1i). Sie umfasst Begriffe wie Ethik,
Moral, Sippensystem und Standesordnung.!3 Die Gesellschaft wurde durch das morali-

8 Reprisentanten von Konfuzialnismus im Zeitalter Ost-Zhou: Kongzi (551 B. C. - 479 B. C.), Mengzi
(372 B. C.-289B.C.), Xunzi (313 B. C.-238 B. C.).
9 Z74 BHETF I (Mengzi, Konig Hui von Liang), iibersetzt von Wilhelm, Richard, in: Die Lehrge-
spriche des Meisters Meng Ko, S. 46.
10 7275 #Lid, #Li& (Kongzi, Die Entwicklung der Sitte), in: Li Gi, Das Buch der Sitte, S. 30ff.
11 77 #id, #L1& (Kongzi, Die Entwicklung der Sitte), in: Li Gi, Das Buch der Sitte,S. 30ff.
12 &7 BT (Mengzi, Liloun), in: Die Lehrgespriche des Meisters Meng Ko, S. 123ff.
13 Siehe Mi, Jian, in: ZfRV, 1989, S. 24ff.; Chen, Jianfu, Chinese Law: Towards an Understanding of
Chinese Law, Its Nature and Development, S. 8.

27

13.01.2026, 06:03:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sche Gesetz der ,,Sitte” nach dem Prinzip der ,,Familien-Hierarchie* geregelt. Der Kai-
ser steht als hochstes Symbol des Patriarchats an der Spitze.

Kongzi (551 v. Chr. - 479 v. Chr.) ist der Meinung, dass fiir eine menschliche Gesell-
schaft ,,Gleichheit* sogar wichtiger als ,,Wohlstand* ist:

,-Es einen Herrscher nicht quilt, dass die seinen gering an Zahl sind; ihn quilt es, wenn nicht jeder hat,
was ihm gebiihrt; ihn quilt nicht Armut, was ihn quilt, ist, wenn nicht Frieden unter ihnen

herrscht.«14

Der Konfuzianismus legt groBen Wert auf das Supremat des Staates und der Gesell-
schaft vor dem Individuum, den Vorrang der Pflicht und die Unterordnung der Rechte
des Einzelnen.!> Um die Ausgewogenheit und die Balance in einer groRen agrarischen
Gesellschaft aufrechtzuerhalten, wurden die Autonomie der Regionen, die Entwicklung
des Handelsverkehrs und die Akkumulation des privaten Eigentums wihrend der Perio-
de der Monarchie stark eingeschrénkt.

In der chinesischen Kleinbauerngesellschaft war das Ackerland die Grundsicherung
jeder Familie. Die Familienangehorigen hatten die Pflicht, Alte, Kinder, Kranke und
Behinderte zu versorgen. Die Regierung errichtete Aufnahmelager fiir Bettler, Alte,
Kranke und Behinderte, die keine Familie hatten. Auf dem chinesischen Festland fiihr-
ten Diirre und Hochwasser oft zu Hungersnoten und Unruhen. Naturkatastrophen stell-
ten die grofite Bedrohung fiir das Wohl der Biirger und die Stabilitdt der Gesellschaft
dar.16 Seit der Han-Dynastie hatte die Regierung deshalb Getreidevorrite angelegt und
bei Hungersnéten die Vorrite an die Biirger verteilt. Seit der Sui-Dynastie (581 - 618)
spielte die gegenseitige Hilfe der Bewohner unter Fithrung der Regierung auch eine
grole Rolle in diesem System. Getreidelager wurden von der lokalen Gemeinschaft
betrieben.!7 Die Tradition von ,,Verantwortung des Staates* im Bereich der sozialen
Sicherheit wird sichtbar durch die chinesische Geschichte und hat noch heute bedeuten-
den Einfluss auf die chinesische Sozialpolitik.!8

II. Die traditionellen Rechtsgedanken und das Rechtssystem

Die traditionellen chinesischen Rechtsgedanken stehen im Gegensatz zur westlichen
Idee der subjektiven Rechte des Individuums. Sie entsprechen genau den Anforderun-

14 i, B+ /N% (Konfuzius Gespriche der Meisters Kung XVI), S. 111.

15 Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, S. 225.

16 Siehe: Ik , HIRK FE L4294 (Zheng, Gongcheng, Naturkatastrophen und die soziale Si-
cherheit), in: g4, HIERLS R RS IR 252004 (Zheng, Hangsheng (Hrsg.), Research Reports
on China Social Development 2004), S. 29ff.

17 F7£5 P ESE RO B AT S VPN (Tang, Jun, Kommentar iiber das chinesische System der
Sozialhilfe), in: A52)uk, HEFES R AR IE 5 VPY (Zheng, Gongcheng (Hrsg.), Kommen-
tar iiber die chinesischen Systeme der Sozialen Sicherheit), S. 204ff.

18 F7£5 P EE KBl B AR S VPN (Tang, Jun, Kommentar iiber das chinesische System der
Sozialhilfe), in: AB2)uk, H EFES R AR IE 5 VPY (Zheng, Gongcheng (Hrsg.), Kommen-
tar iiber die chinesischen Systeme der Sozialen Sicherheit), S. 204ff.

28

13.01.2026, 06:03:59. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

