
 

 25 

Erster Teil: Hintergrund 
– historische, gesellschaftliche, wirtschaftliche und politische Rahmen-

bedingungen 

„The fundamental problem in china’s modernization is that china is really a civiliza-

tion pretending to be a nation-state“.1 Die Verschmelzung einer modernen Staatsform 
mit dem Kern einer eigenen Zivilisation macht es für westliche Beobachter schwierig, 
die wesentlichen Charaktere Chinas zu begreifen. Sie betrachten und beurteilen wie Pye 
die chinesische Transformation immer noch unter dem Gesichtspunkt des westlichen 
Nationalstaats. Für die Chinesen ist es auch schwierig, bei der rasanten wirtschaftlichen 
und gesellschaftlichen Transformation – insbesondere in der Periode der „Reform und 
Öffnung“ seit 1978, die als „die größte Umwandlung Chinas in den letzten tausend Jah-
ren“ bezeichnet wird,2 den Entwicklungsgang des Staates klar zu erkennen. 

Aber aus Pye’s Bemerkung über China können zwei Fragen, die für diese Arbeit re-
levant sind, abgeleitet werden:  

1. Wenn Konstitutionalismus und Rechtsstaatlichkeit die Fundamente eines moder-
nen westlichen Nationalstaates sind, die aber wegen den geschichtlichen Erfah-
rungen Chinas in der chinesischen politischen Kultur keine wesentliche Bedeu-
tung besitzt, worauf gründet die Volksrepublik ihre politische Legitimität? Wel-
che Rolle spielt dabei die Verfassung?  

2. In einem vom Westen dominierten Zeitalter wurden die internationalen Organisa-
tionen und das System des internationalen Rechts nach westlichen Prinzipien 
aufgebaut. Wenn eine völlige Verwestlichung für China unmöglich ist,3 inwie-
fern können die internationalen Standards von China übernommen werden oder 
mit anderen Worten: Inwiefern kann China im Zeitalter der Globalisierung einen 
Kompromiss mit dem internationalen System schließen? 

A. Traditionen: Sozialstruktur und Rechtssystem 

Eine Betrachtung aus den geschichtlichen Perspektiven erleichtert den Zugang zum 
Verständnis der modernen chinesischen Gesellschaft. Die epochalen Ereignisse der Kai-
serreiche beeinflussen noch heute die Gesellschafts- und Politikstruktur Chinas.  

                                                           
1  Pye, in: Unger (Hrsg.), Chinese Nationalism, S. 109. 
2  王绍光/胡鞍钢/周建明, 第Ѡҷ改革战略: 积极推䖯国家制ᑺ建设 (Wang, Shaoguang/Hu, An-

gang/Zhou, Jianming, Neue Reformstrategien: Förderung der Strukturierung des Staatssystems), in: 
战略Ϣ管理 (Strategy and Management), 2003/2, S. 90. 

3  Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, S. 79. 

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25 - am 13.01.2026, 06:03:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


  26 

I. Die traditionelle Sozialstruktur und Kultur  

Die traditionelle chinesische Gesellschaft basiert auf einer geographisch geprägten 
Kleinbauernwirtschaft. Die klimatischen und topographischen Bedingungen sind mitun-
ter wichtige Indikatoren, die das Schicksal des Landes entscheidend beeinflussten.4 
Auf dem chinesischen Festland herrscht kontinentales Monsunklima. Der ostasiatische 
Monsun führt im Sommer zu 80% der jährlichen Niederschlagsmenge. Er fördert die 
Entwicklung des Getreideanbaus, verursacht aber auch häufige Überschwemmungen 
und lange Dürreperioden im Osten. Im niederschlagsärmeren Westen und Norden lebten 
nomadische Völker, die oft in der Erntezeit Bauern überfielen und ausplünderten. Die 
Große Mauer zeugt von den Aggressionen dieser Zeit und der Notwendigkeit eines ef-
fektiven Schutzes der Bauern gegen diese Übergriffe. Riesige Bewässerungssysteme, 
der Bedarf an Naturkatastrophenhilfe sowie Kriege zwischen Bauern und Nomadenvöl-
kern förderten das Entstehen von zentralisierten und bürokratisch politischen Institutio-
nen.5 

Seit der Etablierung des chinesischen Zentralismus in der Qin-Dynastie (221 v. Chr. 
- 207 v. Chr.) strebt China auch heute noch danach, mit Hilfe des Zentralismus die Sta-
bilität des Vielvölkerstaates aufrecht zu erhalten. Die politischen Institutionen der chi-
nesischen Kaiserreiche unterschieden sich grundlegend von der Struktur des Feudalis-
mus in Europa:6 Es fehlte in China grundsätzlich die Schicht von Feudaladligen sowie 
eine regionale Autonomie. Eine Machtverteilung zwischen weltlichen und geistlichen 
Gewalten hatte es ebenfalls nicht gegeben. Das Zusammenleben innerhalb der Familie 
war das Fundament der Gesellschaft.  

In dieser autarken Kleinbauerngesellschaft nahmen die Bürger die Unterdrückung 
durch die ewigen monarchischen oder religiösen Gewalten nicht wahr. Sie stellten keine 
Forderung danach, die subjektiven Rechte des Individuums zu bewahren, sondern leg-
ten großen Wert auf die familiäre Kooperation, Solidarität und Ordnung. An der Spitze 
der Macht betrachtete man den Kaiser mehr wie ein Familienoberhaupt, als ein Herr-
scher des Landes. Er erfüllte seine Aufgabe – die Aufrechterhaltung einer einheitlichen 
und geordneten Gesellschaft – mit Hilfe von bürokratischen Institutionen. Die Beamten 
wurden durch Staatsprüfungen oder Empfehlungen direkt aus der Mitte der Bevölke-
rung ausgewählt. Der Kaiser sollte human, gerecht und tugendhaft regieren. Anderen-
falls verlor er das „Mandat des Himmels“,7 und konnte deshalb „zu Recht“ durch 
Volksrebellion gestürzt werden. Die Legitimation des Regimes basierte grundsätzlich 

                                                           
4  Siehe: 黄ҕᅛ (Huang, Ray), China: A Macro-History, S. 23ff.  
5  黄ҕᅛ (Huang, Ray), China: A Macro-History, S. 23ff.  
6  黄ҕᅛ, 资本ЏНϢѠ十ϔ世纪 (Huang, Ray, Kapitalismus und das 21. Jahrhundert), S. 16 ff. 
7  In der chinesischen Kultur ist „der Himmel“ das Symbol der Naturregeln. Der Kaiser wird als „ der 

Sohn des Himmels“ benannt. Das bedeutet, dass er vom Himmel ausgewählt wird, das Land zu füh-
ren. Es gab in der chinesischen Geschichte acht einheitliche (oder halb-einheitliche) Dynastien, ihre 
Begründer stammten aus verschiedenen Nationen und Schichten (Sie sind König (die Qin-
Dynastie), Beamter (Han), Adlige (Sui und Tang), General (Song), Bauer (Ming), Häuptling vom 
Nomadenvolk (Yuan und Qing)).  

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25 - am 13.01.2026, 06:03:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 

 27 

nicht auf Blutsverwandtschaft, Nationalität oder Religionszugehörigkeit, sondern auf 
der Anerkennung und Fortsetzung der herrschenden weltlichen Kultur.  

Den Kern dieser weltlichen Kultur bildet der Konfuzianismus, der aus der Zhou-
Dynastie (1122 v. Chr. - 221 v. Chr.), einem Zeitalter des Lehnswesens, stammte.8 In 
der Ost-Zhou-Dynastie (770 v. Chr. - 221 v. Chr.) verlor der Herrscher von Zhou die 
Kontrolle über seine Fürstenstaaten. Das Land geriet über 500 Jahre lang in Chaos und 
Krieg. Dies führte zur Entstehung des Konfuzianismus, der „die Einigung unter dem 
Himmel“9 sowie die öffentliche Ordnung betont.  

Seit der Han-Dynastie (206 v. Chr. – 220 n. Chr.) war Konfuzianismus die politische 
Grundlage der chinesischen Gesellschaft und bildete mit dem Taoismus und dem chine-
sischen Buddhismus den Hauptteil der chinesischen Kultur. Das Ideal des Konfuzianis-
mus ist die „Große Gemeinsamkeit“ (大ৠ dàtóng):  

„Zurzeit, als der große Weg herrschte, war die Welt gemeinsamer Besitz. … Darum liebten die 

Menschen nicht nur ihre eigenen Eltern und versorgten nicht nur ihre eigenen Kinder. Die Alten 

konnten in Ruhe ihrem Ende entgegensehen; die Erwachsenen hatten ihre Arbeit; die Witwer und 

Witwen, die Waisen und Kinderlosen und die Kranken hatten alle ihre Pflege. … Das war die Zeit 

der großen Gemeinsamkeit.“10 

Da die „Große Gemeinsamkeit“ damals nicht verwirklicht werden konnte, hat der 
Philosoph Kongzi (551 v. Chr. - 479 v. Chr.) den „Kleinen Wohlstand (小康 
xi�okāng)“ als Zwischenstufe seines Ideals beschrieben und die „Sitte“ als ein Mittel 
zum Zweck betont: 

„Nun aber, da der Große Weg sich verborgen hat, ist die Weltherrschaft Familienerbe geworden. 

Jeder liebt zunächst seine Eltern, jeder ist besorgt für seine Kinder. Die Güter und die Arbeit die-

nen dem eigenen Nutzen. Dass Herrscher ihre Macht auf Söhne vererben, ist nun die Sitte. … Man 

gebraucht die Sitte und das Recht als Grundlage, um das Verhältnis von Fürst und Diener zu ord-

nen, … um Regeln und Ordnungen zu schaffen, … Das heißt die Zeit des Kleinen Wohlstands.“11 

Der zentrale Begriff des Konfuzianismus ist die „Menschlichkeit“ (ҕ rén), die sich 
durch zwischenmenschliche liebende Fürsorge auszeichnet. Die Lehre der „humanen 
Politik“ ist das Gegengewicht zur Autorität, die oft zur Tyrannei führt. „Die humane 
Politik des Herrschers“12 wurde als ein notwendiger Weg zur Erreichung einer stabilen 
und harmonischen Gesellschaft bezeichnet. Aus Humanität erwächst die Ordnung des 
menschlichen Verhaltens, nämlich die „Sitte“ (礼 l�). Sie umfasst Begriffe wie Ethik, 
Moral, Sippensystem und Standesordnung.13 Die Gesellschaft wurde durch das morali-
                                                           

8  Repräsentanten von Konfuzialnismus im Zeitalter Ost-Zhou: Kongzi (551 B. C. - 479 B. C.), Mengzi 

(372 B. C. - 289 B. C.), Xunzi (313 B. C. - 238 B. C.). 
9  孟子, 梁惠王Ϟ (Mengzi, König Hui von Liang), übersetzt von Wilhelm, Richard, in: Die Lehrge-

spräche des Meisters Meng K’o, S. 46. 
10  孔子, 礼记, 礼䖤 (Kongzi, Die Entwicklung der Sitte), in: Li Gi, Das Buch der Sitte, S. 30ff. 
11  孔子, 礼记, 礼䖤 (Kongzi, Die Entwicklung der Sitte), in: Li Gi, Das Buch der Sitte,S. 30ff. 
12  孟子, 离娄ϟ (Mengzi, Lilou), in: Die Lehrgespräche des Meisters Meng K’o, S. 123ff. 
13  Siehe Mi, Jian, in: ZfRV, 1989, S. 24ff.; Chen, Jianfu, Chinese Law: Towards an Understanding of 

Chinese Law, Its Nature and Development, S. 8. 

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25 - am 13.01.2026, 06:03:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


  28 

sche Gesetz der „Sitte“ nach dem Prinzip der „Familien-Hierarchie“ geregelt. Der Kai-
ser steht als höchstes Symbol des Patriarchats an der Spitze.  

Kongzi (551 v. Chr. - 479 v. Chr.) ist der Meinung, dass für eine menschliche Gesell-
schaft „Gleichheit“ sogar wichtiger als „Wohlstand“ ist: 

„Es einen Herrscher nicht quält, dass die seinen gering an Zahl sind; ihn quält es, wenn nicht jeder hat, 

was ihm gebührt; ihn quält nicht Armut, was ihn quält, ist, wenn nicht Frieden unter ihnen 

herrscht.“14  

Der Konfuzianismus legt großen Wert auf das Supremat des Staates und der Gesell-
schaft vor dem Individuum, den Vorrang der Pflicht und die Unterordnung der Rechte 
des Einzelnen.15 Um die Ausgewogenheit und die Balance in einer großen agrarischen 
Gesellschaft aufrechtzuerhalten, wurden die Autonomie der Regionen, die Entwicklung 
des Handelsverkehrs und die Akkumulation des privaten Eigentums während der Perio-
de der Monarchie stark eingeschränkt.  

In der chinesischen Kleinbauerngesellschaft war das Ackerland die Grundsicherung 
jeder Familie. Die Familienangehörigen hatten die Pflicht, Alte, Kinder, Kranke und 
Behinderte zu versorgen. Die Regierung errichtete Aufnahmelager für Bettler, Alte, 
Kranke und Behinderte, die keine Familie hatten. Auf dem chinesischen Festland führ-
ten Dürre und Hochwasser oft zu Hungersnöten und Unruhen. Naturkatastrophen stell-
ten die größte Bedrohung für das Wohl der Bürger und die Stabilität der Gesellschaft 
dar.16 Seit der Han-Dynastie hatte die Regierung deshalb Getreidevorräte angelegt und 
bei Hungersnöten die Vorräte an die Bürger verteilt. Seit der Sui-Dynastie (581 - 618) 
spielte die gegenseitige Hilfe der Bewohner unter Führung der Regierung auch eine 
große Rolle in diesem System. Getreidelager wurden von der lokalen Gemeinschaft 
betrieben.17 Die Tradition von „Verantwortung des Staates“ im Bereich der sozialen 
Sicherheit wird sichtbar durch die chinesische Geschichte und hat noch heute bedeuten-
den Einfluss auf die chinesische Sozialpolitik.18  

II. Die traditionellen Rechtsgedanken und das Rechtssystem   

Die traditionellen chinesischen Rechtsgedanken stehen im Gegensatz zur westlichen 
Idee der subjektiven Rechte des Individuums. Sie entsprechen genau den Anforderun-

                                                           
14  论语, 第十݁章 ( Konfuzius Gespräche der Meisters Kung XVI), S. 111. 
15  Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, S. 225. 
16  Siehe: 郑ࡳ៤ ,自然灾害Ϣ社会ᅝ全 (Zheng, Gongcheng, Naturkatastrophen und die soziale Si-

cherheit), in: 郑杭生, 中国社会发展研究᡹告2004 (Zheng, Hangsheng (Hrsg.), Research Reports 
on China Social Development 2004), S. 29ff. 

17  唐䩻, 中国社会救ࡽ制ᑺ的ব迁Ϣ评估 (Tang, Jun, Kommentar über das chinesische System der 
Sozialhilfe), in: 郑ࡳ៤, 中国社会ֱ障制ᑺব迁Ϣ评估 (Zheng, Gongcheng (Hrsg.), Kommen-
tar über die chinesischen Systeme der Sozialen Sicherheit), S. 204ff. 

18  唐䩻, 中国社会救ࡽ制ᑺ的ব迁Ϣ评估 (Tang, Jun, Kommentar über das chinesische System der 
Sozialhilfe), in: 郑ࡳ៤, 中国社会ֱ障制ᑺব迁Ϣ评估 (Zheng, Gongcheng (Hrsg.), Kommen-
tar über die chinesischen Systeme der Sozialen Sicherheit), S. 204ff. 

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25 - am 13.01.2026, 06:03:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845229744-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

