2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne.
Von Entstehung, Ausweitung und Fragilitat
der menschlichen Welterzeugung

»This means that the mistake must be at the
root, at the very basis of human thinking in
the past centuries. | refer to the prevailing
Western view of the world which was first
born during the Renaissance and found

its political expression from the period of
the Enlightenment. It became the basis for
government and social science and could
be defined as rationalistic humanism or
humanistic autonomy: the proclaimed and
enforced autonomy of man from any higher
force above him. It could also be called
anthropocentricity, with man seen as the
center of everything that exists.«

Alexandr Solzhenitsyn (1978): A world split
apart, S. 840

Wie kam es nun aber zur Herausbildung der modernen Weltordnung und des Anthro-
pozentrismus, welche die Grundlage der anthropozinen Gegenwart bilden? Fiir eine Re-
konstruktion der Entstehungsbedingungen des Anthropozin bedarf es eines Blicks in
die Vergangenheit. Es bedarf einer Analyse jener spezifischen Aspekte, welche die Ge-
geniiberstellung von Mensch und Erde, also insbesondere die Herrschaft des Ersteren
gegeniiber Letzterer rechtfertigt. Aus diesem Grund soll nun in diesem Kapitel eine Er-
klirung der sozio-materiellen Ordnung der Moderne vorgestellt werden, welche zentra-
le Elemente des neuzeitlichen Denkens — innerweltlicher Fortschritt, Natur-Kultur-Di-
chotomie, Mensch als Ausgangspunkt und Letztbegriindung der Wirklichkeit — nach-
vollziehbar macht. Dabei gilt es zu beachten, dass es die Moderne als einheitliche und
eindeutig abgrenzbare Epoche genauso wenig wie das Anthropozin oder die Vormoder-
ne gibt. Vielmehr muss die Genese der modernen Weltordnung als eine multifaktorielle
und raumlich wie zeitlich hochgradig disparate Entwicklung verstanden werden. Den-

- am 13.02.2026, 19:09:59.


https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

noch lassen sich idealtypische Eigenschaften und Phinomene des modernen Worldings
identifizieren.

Thomas Jochum stellt so beispielhaft in seinem Opus Magnum »Plus Ultra« oder die Er-
findung der Moderne das iibergreifende Moment der Entgrenzung als wichtiges und wie-
derkehrendes Motiv heraus (siche Tabelle 1). Die Neuzeitlisst sich hier als eine auf beina-
he allen gesellschaftlichen Ebenen wirksame Dynamik der Grenziiberschreitung begreifen,
welche die vorher insbesondere theologisch fundierte Weltsicht aufbricht. Sei es auf kos-
mologischer, chronologischer, politischer, religioser, anthropologischer oder vielen wei-
teren Ebenen der Entstehung gesellschaftlicher Wirklichkeit — die Offnung und Uber-

schreitung der Welt wird zum Signum der Moderne.

Non Plus Ultra:
Die begrenzte Welt der Antike

Plus Ultra:
Die entgrenzte Welt der Moderne

Raumliche Grenze zwischen Okumene und Tor zu neuen Welten und dem Erd-
Bedeutung ozeanischem Chaos Wasser-Globus

Zeitliche Ewige Wiederkehr; Mythos des Neuen;

Bedeutung zyklische Zeit »Querelle des Anciens

et des Modernes«

Anthropologische

Begrenzte leibliche und technische

Weltoffenheit des Menschen

Bedeutung Potentiale

Imperiale Maximale Ausdehnung des Imperi- | Signum des expandierenden Impe-
Bedeutung ums riums/Kolonialitat

Spirituelle Raumzeitliches Ende der Heilsge- Ubergang zu innerweltlicher Tran-
Bedeutung schichte szendenz: Sozialutopie

Tabelle 1: Gegeniiberstellung der vormodernen und modernen Weltordnung.

Dieser generellen Aufbruchslogik kann fiir eine Charakterisierung des neuzeitlichen
Entwicklungsprozesses auch hier gefolgt werden. Allerdings soll jene Entwicklung im
Folgenden insbesondere anhand von drei Dimensionen genauer beleuchtet werden.
Diese Dimensionen — Zeit, Leben und Technik — machen so die Ablosung von einer ge-
schlossenen, heiligen und jenseitsfixierten Ordnung der Vormoderne nachvollziehbar.
Der Mensch riickt dabei als diesseitiger und eigenmichtiger Gestalter ins Zentrum des
Weltgeschehens. Doch geht diese Ermichtigung eines idealisierten menschlichen We-
sens und der entsprechende gesellschaftliche Transformationsprozess auf Kosten einer
als weniger- oder nicht-menschlich definierten Sphire, die nun strukturell unterdriickt,
ausgebeutet und vernichtet wird." Diese Exklusion und Kolonialisierung, welche letzt-
lich in einer Zerstérungsorgie der non-humanen Umwelt — in Gestalt naturalisierter
Territorien und ihrer pflanzlichen, tierischen und >unzivilisierten< Bewohnenden —
gipfelt, ist es dann, welche auch die multiplen Verwerfungen im Anthropozin auslost.

1 Vgl. Wynter 2003; Mignolo/Walsh 2018.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 83

Somit lassen sich anhand jener drei Dimensionen nicht nur die »die Genese des Projekts
bzw. des Mythos der Moderne«* zeigen, sondern auch dessen akute Krisen.

2.1 Entgrenzung durch Fortschritt: Offnung des Zeithorizonts
2.1.1 Ausbruch aus der Schopfungsgeschichte: Die Entdeckung der Zukunft

Die Vorstellung einer geéffneten, gestaltbaren und keinesfalls ewigen Welt ist ein ver-
haltnismiRig junges Phinomen im okzidentalen Denken. Dieses Realititsverstindnis
bildete sich erst im Zuge des Niedergangs theologisch fundierter und der Aufwei-
chung sozio-materiell stratifizierter Welt- und Gesellschaftsordnungen heraus. Mit
dem Verlust einer einheitlichen und einheitsstiftenden Groflerzihlung, welche in theo-
zentrischer Struktur Raum und Zeit, Geschopfe und Schopfung, Erde und Kosmos,
Mensch und Gesellschaft in ein ideales gottgefilliges System einordnete, ging eine
generelle Destratifizierung und Dynamisierung des bisher ewigen Weltverstindnisses
einher. Diese umfassenden Dynamisierungen nehmen wohl in Europa mit dem 17.
Jhd. besonders an Intensitit zu, lassen sich aber generell als eine sukzessive Entwick-
lungsdynamik multipler Entgrenzungstendenzen auf verschiedenen Wissens- und
Wirklichkeitsebenen erfassen, welche sowohl historischen Vorlauf hatten als auch in
unterschiedlichen Geschwindigkeiten ihre Wirkmachtigkeit entfalteten.? In jedem Fall
aber ist dieser Ubergang von einem starren, jenseitsfixierten zu einem wandelbaren
und diesseitsorientierten Weltbild spezifisches Kennzeichen der Moderne, in welcher
der Mensch und nicht linger Gott zum Ausgangspunkt des Denkens und Handelns wird.
Ohne sich also auf die konkrete Fixierung einer Epochenschwelle einzulassen, zeichnet
sich allgemein der Anbruch der Moderne und die Entfaltung der Neuzeit als eine immer
weiter um sich greifende Verflissigung und Diversifizierung von gesellschaftlichen
Positionen, Giitern, Wissensbestinden, Glaubenskonzepten und Lebensverhiltnissen
aus. Klassische soziologische Analysen wie etwa von Max Weber und Emil Durkheim
sowie aktueller durch Niklas Luhmann heben dabei vor allem die gesamtgesellschaft-
liche Ausdifferenzierung, Spezialisierung und Autonomisierung von Subjekten und
(Sub-)Systemen hervor.*

Bruno Latour stellt in seiner Analyse der Moderne vor allem den chronologischen
Bruch als auszeichnendes Merkmal heraus:

»Die Moderne kommtin so vielen Bedeutungen daher, wie es Denker und Journalisten
gibt. Dennoch verweisen alle diese Definitionen in der einen oder anderen Form auf

2 Jochum 2017, S. 312.

3 Der genaue Beginn der Moderne ist dabei ebenfalls eine dynamische und nach jeweiliger Schwer-
punktsetzung volatile Setzung. Jochum nimmt die Entdeckung bzw. Erfindung Amerikas um 1500
als Startpunkt an, weist aber auf »lange Wellen« hin und unterscheidet eine erste, eher durch
»christliche Missionierung« gepragte Phase im16.-17. Jahrhundert, welche von einer zweiten, eher
durch den »Zivilisationsauftrag« gepriagten Phase der Moderne im 18.-19. Jahrhundert abgel6st
wird (ebd., S. 48f)).

4 Vgl. Luhmann 2021.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

den Lauf der Zeit. Mit dem Adjektivsmodern<bezeichnet man ein neues Regime, eine
Beschleunigung, einen Bruch, eine Revolution der Zeit.<’

Im Besonderen lisst sich also diese gesellschaftliche Dynamisierung unter dem Ge-
sichtspunkt einer nicht linger festgestellten Zeit als eine Indeterminiertheit der Zukunft
erfassen. So zeigt auch Lucian Hoélscher in seiner zeithistorischen Studie, dass »die
Entdeckung der Zukunft«® tatsichlich eine Aufdeckung, eine Eréffnung war, da die
»Fahigkeit, sich selbst in eine Zukunft hinein zu entwerfen, keine anthropologische
Konstante, keine Vorgegebenheit menschlicher Existenz schlechthin ist, sondern eine
historisch spezifische Denkform«’ reprisentiert. Die Offnung des Zeithorizonts lisst
sich besonders anhand der Differenz zu den geschlossenen raum-zeitlichen Vorstel-
lungen einer mittelalterlichen Lebensrealitit nachweisen, wobei vielsagenderweise
»manche Sprachen, wie etwa das Deutsche im Mittelalter noch nicht einmal iiber die
Zeitform des Futur, um von zukiinftigen Dingen zu sprechen«®, verfiigten. Tatsichlich
lag in den vormodernen Vorstellungen von Pridestination und Priformation einer
gottlich harmonisierten Welt Zukiinftigkeit im Sinne einer kontingenten, freiheitlichen
und indeterminierten Potentialitit nicht vor. Die Geschlossenheit »mythologischer
Konzepte der Welteinheit«’ sowie der Rahmen aus christlicher Schépfungslehre und
der Erwartung des jiingsten Tages stellten eine eng begrenzte Chronologie des prisi-
kularen Lebens und Denkens dar. Das heilige Wort der Kirche lieferte so ein zirkulires
Weltbild, wobei »die Zeit des Jiingsten Gerichts, der Wiederkehr Christi auf Erden und
der mit ihm anbrechenden Gottesherrschaft [... den] Kreis, der mit Gottes Schopfung
der Erde begonnen und in Christi erstem Erscheinen seine Mitte erreicht hatte, [sich]
einst schliefRen [wiirde].«*

Diese chronologische Limitierung einer christologischen Weltordnung wurde im
Zuge der Aufklirung sukzessive durch diverse soziale, politische und epistemische Dy-
namiken irritiert und relativiert. Gerade die Versuche, gottliche Naturgesetzlichkeiten
und ewige Prinzipien der Wirklichkeitsentfaltung zu eruieren, trugen ironischerweise
zur Auflésung einer tiberzeitlichen, theologischen Weltordnung bei. So brachte bei-
spielsweise die Hinwendung zu den geologischen Wirkmechanismen eine fundamen-
tale Irritation des biblischen Zeitrahmens und der christlichen Schépfungsgeschichte
hervor. Das Konzept der geologischen Tiefenzeit entgrenzte das vormoderne Weltbild
grundlegend hinsichtlich seines Unveranderlichkeitsanspruchs. Das Gewahrwerden
einer sich permanent transformierenden irdischen Oberfliche, welche in Gestalt der
mannigfaltigen Spuren, Sedimente und Fossilien in den Erdschichten sichtbar wurde,
wies auf schier unfassbare prihumane Zeitriume hin. Dieser frithe planetare Per-
spektivwechsel 6ffnete den engen chronologischen Rahmen zwischen Genesis und

5 Latour 2015, S.18.
6 Holscher 2016.

7 Ebd., S. 1f.

8 Ebd., S.12.

9 Ebd., S. 27.

10 Ebd.,S.33.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne

Apokalypse und forderte, »Geschichte als kontingente Komplexitit, nicht als vorgeplan-
te Harmonie zu begreifen.« Uber die chronologische Extension der Geologie vollzog
sich ein doppelseitiges Aufschliefien des christlichen Weltsystems, eine beidseitige
Offnung unfassbarer Zeitriume sowohl vor der Erschaffung Adams als auch nach der
endzeitlichen Wiederkunft Jesu. Die Dimension irdischer Tiefenzeit offenbarte somit
potentiell unendliche und ginzlich unbestimmte Zeitraume fiir die Vergangenheit und
Zukunft, in welcher die Singularitit und Intentionalitit einer géttlichen Schopfung der
Welt fraglich wurde.

Neben der geologischen kann aber auch die kosmologische Wende, also die Koper-
nikanische Erklarung des heliozentrischen statt geozentrischen Weltbildes als episte-
mische Disruption fiir eine generelle Relativierung und Destabilisierung der idealen
und damit itberzeitlichen Harmonie gottlicher Wirklichkeit angefiithrt werden. In der
Dezentrierung der Erde und damit der Entzauberung einer theologisch legitimierten
Zentralperspektive auf das Universum liegt eine tiefgreifende Erschiitterung gottlicher
Herrschaftsanspriiche. So bedeutete die Entdeckung anderer Himmelskorper, welche
ebenfalls Gravitationszentren fiir kosmische Objekte reprisentierten, die Multipli-
zierung von legitimen Standorten und Perspektiven, statt auf die Superioritit eines
Zentrums und damit einer Weltsicht beharren zu kénnen."* Indem Kopernikus, Galilei,
Kepler und weitere Astronomen die Bewegung von Trabanten um andere Planeten, die
Veranderlichkeit der Himmelskérper und insbesondere der Fixsterne bezeugten, wurde
der Ewigkeits- und Idealititsanspruch eines theologischen Weltbildes massiv in Frage
gestellt. Naturbeobachtungen, Experimentalwissenschaften und Mathematisierungen
als Methoden der Realititsbestimmung konfrontierten die christlich-scholastische
Welterklirung mit alternativen Deutungen, welche die Divinitit einer Zentralgestalt,
einer Zentralperspektive und einer zentralistischen Ordnung stark relativierten. So
meint auch Meillassoux, dass der Ubergang von Geo- zu Heliozentrismus vor allem
durch sein multizentrisches und damit multiperspektivisches Denken an Sprengkraft
gewann und weniger dadurch, dass Mensch und Erde aus der Mitte der Welt verbannt
wurden.

»Das Ende des ptolemiischen Weltbildes bedeutet nicht, wie hiufig behauptet wird,
dass der Mensch sich erniedrigt gefiihlt hat, weil er nicht mehr geglaubt hitte, im Mit-
telpunkt der Welt zu stehen [..]. Die durch die zunehmende Mathematisierung der
Natur ausgeléste Wende verdankt sich vielmehr dem Verlust jeglichen privilegierten
Standpunktes, jeglicher ontologischen Hierarchisierung der Orte. Der Mensch kann
sich nicht mehr auf die sinnliche Welt verlassen, die ihm ermdglicht, seine Umwelt zu
bewohnen.«"

11 Gould1992,S.279.

12 Hierbei sei besonders auf die Entdeckung der vier Jupitermonde durch Galilei verwiesen, welcher
durch die Entwicklung erster Refraktoren andere Himmelskorper in sehr viel hoherer Auflésung
und Vergrofierung beobachten konnte und somit die Umkreisung anderer Planeten als der Erde
feststellte.

13 Meillassoux 2018, S.156 (FN).

- am 13.02.2026, 19:09:59.

85


https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Die Entzauberung einer gottlichen Raum-Zeit-Ordnung geht also mit einer tiefgrei-
fenden Verinderung der menschlichen Perspektive und des menschlichen Standortes
einher. Im Durchbrechen der theologischen Fixsternsphire sowie der fixierten Gesell-
schafts- und Wissensordnung wird eine andere Art des Lebens und Denkens erfor-
derlich, welche sich zu der nicht linger pridestinierten Wirklichkeit verhilt. Die so
gewonnenen Freiheitsgrade ziehen aber auch eine neue Verantwortung sowie einen Ge-
staltungszwang nach sich. Eine nicht linger durch géttliche Planung vorherbestimmte
Wirklichkeit adressiert nun den Menschen zum selbstverantwortlichen Schopfer seiner
eigenen Zukunft zu werden. Es emergiert der »zur Freiheit verurteilte Mensch«*. Dieses
neue Gestaltungspotential driickt sich auch in einer Verschiebung der humanen Chro-
nologie aus. Mensch und Zeit werden damit beide aus der theologischen Starre gelost.
Statt der passiven Erwartung einer wie auch immer gearteten Endzeit, scheint nun
eine aktive Herstellung menschlicher Geschichte méglich und erforderlich. In diesem
Sinne bewegt sich der Mensch nun ab diesem Punkt der Geschichte eigenmichtig durch
die Zeit, statt eine vorherbestimmte Zukunft auf sich zu kommen zu lassen.” Dieser
Perspektivumbruch ist Kennzeichen modernen Denkens.

»Statt der Praexistenz der zukiinftigen Dinge setzt die neue Vorstellung vom Gang des
Menschen durch die Zeiten nimlich jetzt die Existenz eines Zeitraums voraus, indener,
aus der Gegenwart kommend, eintrat: eben die Zukunft im neuzeitlichen Sinn. Damit
war die Idee der Zukunft als eines leeren zeitlichen Raumes geboren, der sich nun mit
beliebigen Ereignissen und Vorstellungen fiillen lief?.«'®

2.1.2 Vorwarts immer, riickwarts nimmer: Die Fortschrittsgeschichte
der Menschheit

Die Offenheit und Gestaltbarkeit der Zukunft nach der Transformation des christologi-
schen Weltbildes lieR den Menschen als géttlichen Stellvertreter fiir die Erzeugung ei-
ner paradiesischen Realitit auf Erden in Erscheinung treten. Der sukzessive Ubergang
von einer theistischen zur humanistischen Wirklichkeit zeichnete sich dabei durch eine
generelle Mobilisierung von Subjekten, Wissensformen und Zeitvorstellungen aus. Je-
doch wurden die teleologischen und eschatologischen Heilskonzepte keineswegs aufge-
geben, sondern die Bilder und Utopien einer ewiges Gliick versprechenden Erlésung in
diesseitige politische, wissenschaftliche und anthropotechnische Programme iibersetzt.
Somit sind der gestalterische Mensch und die zu gestaltende Geschichte ab der Neuzeit
wechselseitig aufeinander verwiesen und haben den Anspruch, sich fortan gegenseitig
zur Vollendung bringen. Dieser irdische Vollendungsprozess, als Streben nach einer sich
immer weiter entfaltenden und verbessernden Welt wird dabei mit dem Bild eines ste-
tigen menschlichen Voranschreitens durch die Zeit und der aktiven Aneignung seiner
biographischen wie kollektiven Geschichte gerahmt. So meint Holscher zu diesem Wan-

14 Schwaabe 2002. Herzlichen Dank an Markus Herklotz fiir diesen Literaturhinweis.
15 Vgl. Holscher 2016, S. 43.
16 Ebd.,S. 43.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne

del der Zeitsemantik, dass »die aktive Rolle, die der Mensch dabei spielte [...] seit dem 18.
Jahrhundert im zentralen Begriff des >Fortschritts< zum Ausdruck«” kam.

Aus dem Primat des Fortschritts'® sowie seinem historischen Geschwister Perfektibili-
tit" leitet sich auch das bis in die jiingste Gegenwart reichende Programm einer »lang-
fristige[n] Vervollkommnung des Menschengeschlechts«*® ab. Jenes Programm, welches
unter immer wieder aktualisierten utopischen Entwiirfen die Moglichkeit einer steti-
gen humanen Optimierung im geschichtlichen Entfaltungsprozess antizipiert, kleidet
sich dabei stets in neue und auf aktuelle gesellschaftliche Fragestellungen hin angepass-
te Formen. Die Ubertragung der theologischen Erlésungs- und Vollendungslehre in eine
weltliche Sphire ist folglich anfangs zwar noch stark von einer tiberirdischen Logik ge-
pragt, iberwindet aber schrittweise die transzendenten Festschreibungen, Begriindun-
gen und damit Unantastbarkeiten sakraler Zusammenhinge. In der Desakralisierung
der Welt wird so der theistisch fundierte Ewigkeitsanspruchs der Dinge und Schopfung
insgesamt aufgehoben. Gesellschaftsordnung, Umwelt und auch der Mensch selbst rii-
cken damit in den Fokus vervollkommnungswiirdiger Projekte.

Das zentrale Medium zur Realisierung irdischen Heils stellt dabei die Wissenschaft
dar. Die rationale und erkenntnisgeleitete Erforschung der Welt trigt entscheidend
zur Entgrenzung der kirchlichen Welt- und Zeitordnung wihrend des Ubergangs zur
Neuzeit dar. Denn »[d]ie Vorstellung der Perfektibilitit, die im Gefolge der Auflésung
der christlichen, eschatologisch geschlossenen Weltzeit in eine unendliche, vom Men-
schen gestaltbare Zukunft [entsteht, ist] u.a. schon bei Bacon, Galilei, Descartes, Pascal
und Malebranche [durch] den Glauben an einen Erkenntnisfortschritt in den rationalen
Erfahrungswissenschaften begriindet.«*' Die Vernunftfihigkeit des Menschen, wel-
che sich insbesondere in den Wissenschaften auszudriicken und zu vervollkommnen
vermag, scheint als Garant fiir eine immerwihrende Fortentwicklung der Humange-
schichte. In der Gestalt des neuzeitlichen Forschers Francis Bacon wird dieser Ubergang
zu einer durch Wissenschaften erméglichten Naturbeherrschung und somit Realisie-
rung der vorher nur der géttlichen Schépfungskraft vorbehaltenen Heilsphinomene
besonders deutlich. In seinen natur- und experimentalwissenschaftlichen Werken
Novum Organum scientiarum (1620) und De dignitate et augmentis scientiarum (1623) macht
Bacon die empirische und vernunftgeleitete Analyse und Manipulation der Natur zum
Ziel menschlicher Entwicklung. Auch in seinem utopischen Werk Nova Atlantis (1614)
und der ihm beigelegten Liste der »Wunder der Natur zum Nutzen des Menschen«**
dringt Bacon auf die Umsetzung gottgleicher Allmichtigkeit und Heilsbringung mittels
fortschreitender wissenschaftlicher Entdeckungen. So formuliert er als finale Ziele
des szientistischen Entbergens der Naturgeheimnisse: »The prolongation of life. The
restitution of youth in some degree. The retardation of age. [...] Making of new species.
Transplanting of one species into another. [...] Acceleration of time in maturations. [...]

17 Ebd.,S. 43.

18  Koselleck 2006, S.159—181.

19 Vgl. Baumetal.1989.

20  Holscher 2016, S. 57.

21 Baumetal.1989,S.238.

22 Bacon 1872, S. 415 [Ubers. J.P].

- am 13.02.2026, 19:09:59.

87


https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Impressions of air and raising of tempests. [...] Natural divinations. [...] Artificial mine-
rals and cements.«* In diesen wissenschaftlichen Zielvorgaben zeigt sich der Wunsch,
die bisher nur Gott vorbehaltenen Fihigkeiten der Erschaffung und Bewahrung von
Leben sowie der Kontrolle iiber menschliche und irdische Existenzgrundlagen selbst zu
erlangen. Diese anthropogene Selbstermichtigung bricht auch aus einem limitierenden
zirkuliren oder eschatologischen Zeitrahmen aus und plidiert fir eine innerweltli-
che Bearbeitung leidvoller Existenzbedingungen mit offenem Ausgang, wie Jochum
bekriftigt:

»Die Welt des Todes, des Leidens, der Vergdnglichkeit, welche im mythischen Weltbild
als notwendiges Opfer im ewigen Kreislauf des biologischen Lebens fatalistisch hin-
genommen wurde und welcher die Kulturen der Achsenzeit durch den Ausbruch aus
dem Kreislauf des Lebens in eine aufierweltliche Transzendenz zu entkommen such-
ten, wird nun aktiv durch Naturwissenschaft, Technik und Arbeit bekimpft.<**

Statt der Limitationen einer gottlich vorherbestimmten Wirklichkeit, wird im Moment
anthropologischer Loslésung von theologischen Ewigkeits- und Endlichkeitsvorstellun-
gen unmittelbar die Moglichkeit aber gleichzeitig Verpflichtung zur progressiven Selbst-
und Weltgestaltung aufgezeigt. Diese Verlagerung des kreativen und vervollkommnen-
den Agensvon Gott zum Menschen geht so auch mit einer Umwilzung strukturbildender
Zeitlogiken einher, wobei zirkulire und geschlossene Ordnungssysteme durch lineare
und offene Entwicklungsmodelle ersetzt werden.

»Die Voraussetzungen fiir die Konstituierung des Begriffs »Perfektibilitit« sind gege-
ben, als das in Gestalt der Epochenmetaphorik (vom Typ Tageszeiten, Jahreszeiten,
Menschenalter) sich manifestierende zyklische Denkmodell durch ein linear-dynami-
sches, metaphorisch u.a. im Bildfeld des Wachstums, des Lichtes und des Fortschrei-
tens expliziertes, abgelost wird.«*®

Historischer Fortschritt, organisches Wachstum und das Licht einer durch Technik her-
vorgebrachten rationalen Erkenntnis sind metaphorische Reprisentationen dieses sich
mit Einsetzen der Neuzeit erdffnenden menschlichen Handlungsspielraums.*® Die mo-
derne Zeit konstituiert sich dementsprechend iiber progressive statt stagnative oder zy-
klische Welt-, Wirklichkeits- und Menschenbilder. Die Befreiung des Menschen aus tra-
ditionellen, theologischen und stindischen Wert- und Weltbildern wurde dabei vor al-

23 Ebd,S. 415f.

24  Jochum 2017, S. 349.

25 Baumetal.1989,S. 239.

26  Dies zeigt sich auch an Blumenbergs historischer Analyse sabsoluter Metaphern¢, welche die spe-
zifische Gestalt der menschlicher Erkenntnis in der Moderne abbilden. Anhand der Wandlung der
Lichtmetapher zeigt Blumenberg, wie Wahrheit aus den Dingen in Antike und Mittelalter selbst
scheint, aber mit dem neuzeitlichen Weltbild nur noch aus einer limitierten Perspektive erscheint
und vor allem durch spezifische Methoden und Techniken vom menschlichen Geist erst beleuch-
tet und erarbeitet werden muss. »Die Wahrheit ist nicht nur eine, die sich von einer gegebenen in
eine produzierte verwandelt, sie steht auch im Dienste des Erschaffens, im Dienste einer zu ent-
wickelnden Technik.« (Zill 2007, S. 27.)

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne

lem »von iiberaus optimistischen Annahmen tiber die Natur und Entwicklungsfihigkeit
des Menschen getragen.«*” Eine Entwicklungsfihigkeit, welche das irdische Paradies
zwar als durch menschliche Arbeit realisierbare Zeitutopie, aber in den stets entflichen-
den Horizont versetzt.

Gerade die politischen Utopien zur Hervorbringung einer neuen und besseren Ge-
sellschaft zeigen die Ubersetzungsversuche und Kontinuititslinien religiéser Erlésungs-
gedanken in innerweltliches Fortschrittsstreben unter humanistischer Flagge. In den
perfektiblen Menschenbildern und Sozialutopien der Aufklirung zeigt sich die Antizi-
pation eines leidfreien und gliicksversprechenden Lebens, welches bisher nur im Him-
melreich Gottes méglich schien. Vor allem die Franzgsische Revolution ist gidnzlich von
diesem utopischen Ideal der Errichtung einer perfekten Gesellschaftsordnung vollkom-
mener und vernunftbegabter Menschen durchdrungen. Der vom Marquis de Condorcet
im Namen einer freien, gleichen und briiderlichen Gesellschaft erdachte »Entwurf einer
historischen Darstellung des Fortschritts des menschlichen Geistes«*® sah die politische
und kulturelle Entfaltung des Menschen als ein der Geschichte inhidrentes Entwicklungs-
paradigma vor. Dieser Prozess sollte in einer idealen Form des gemeinschaftlichen Zu-
sammenlebens gipfeln, wobei dessen Anlagen sich in der Franzdsischen Revolution be-
reits auszudriicken begannen.

»Sie wird kommen die Zeit, da die Sonne hienieden nur noch auf freie Menschen
scheint, die nichts tiber sich anerkennen als ihre Vernunft. [..] Schon jetzt sehen wir
das neue Menschengeschlecht, das von allen Ketten befreit, der Herrschaft des Zufalls
und der Feinde des Fortschritts entronnen, sicher und tiichtig auf dem Wege der Wahr-
heit, der Tugend und des Gliicks voranschreitet [..]. Wir sehen schon den kiinftigen
Menschen, der in seine Rechte, wie in die Wiirde seiner Natur wieder eingesetzt ist.«*?

Auch Reinhart Koselleck teilt die Diagnose temporaler Transformation und erfasst die-
se moderne Eréffnung eines Moglichkeitsraums unter dem Auseinandertreten von »Er-
fahrungsraum und Erwartungshorizont.«** Darunter versteht er die immer weiter aus-
einander klaffende Liicke zwischen dem Bild der Wirklichkeit, welches aus vergangenen
Lebensvollziigen und gesammelten Erfahrungen gerinnt sowie der antizipierten Lebens-
welt einer zu erwartenden Zukunft. Kosellecks Interpretation des Ubergangs von vor-
zu moderner Geschichte »lautet, dass sich in der Neuzeit die Differenz zwischen Erfah-
rung und Erwartung zunehmend vergrofiert, genauer, dass sich die Neuzeit erst als eine
neue Zeit begreifen lisst, seitdem sich die Erwartungen immer mehr von allen bis da-
hin gemachten Erfahrungen entfernt haben.«*" Als zeithistorisches Spezifikum der Mo-
derne wird somit die sich erweiternde Inkongruenz von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft identifiziert, eine strukturelle Differenz und Unprognostizierbarkeit kommen-
der Ereignisse. Die Momente des Ubergangs einer von Agrarzyklen, kirchlichen Ritualen
und wiederkehrenden Feiertagen sowie naturalisierter politischer Ordnung geprigten

27  Holscher 2016, S. 55.

28 Condorcet (1793) in Kiienzlen 2016, S. 6.
29 Ebd,S. 6.

30  Koselleck 2010.

31 Ebd, S.359.

- am 13.02.2026, 19:09:59.

89


https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Lebenswirklichkeit der biuerlichen, klerikalen und ziinftigen Existenz hin zu einer vo-
latilen und sich ausdifferenzierenden Gesellschaftsordnung werden auch von Koselleck
mit umfassenden Entgrenzungen politischer, kosmologischer und riumlicher Dimen-
sionen begriindet. Es ist dieser Ubergang, welcher nicht zuletzt zur Etablierung eines
neuen Zeitregimes beitrug.

»In der Welt der Politik mit ihrer zunehmenden Mobilisierung von Machtmitteln, in
der Bewegung der Kreuzziige oder spiter der Landnahme in Ubersee, um zwei mar-
kante Ereignisschiibe zu nennen, und auch in der Welt des Ceistes kraft der kopernika-
nischen Wende und in der Abfolge technischer Erfindungen der friithen Neuzeit muss
weiterhin eine bewusste Differenz zwischen tiberkommener Erfahrung und neu zu er-
schlieRender Erwartung vorausgesetzt werden. Vor allem dort, wo binnen einer Gene-
ration der Erfahrungsraum gesprengt wurde, mussten alle Erwartungen verunsichert,
neue provoziert werden. Seit der Renaissance und der Reformation erfasste diese auf-
reiRende Spannung zunehmend mehr Schichten.

Diese erwarteten Ereignisse und Entwicklungen schienen dabei zu Beginn des neuzeit-
lichen Denkens fast ausschliefilich von einem affirmativen und positiven Glauben an ei-
ne sich stetig verbessernde Zukunft beseelt. Die Offnung der neuzeitlichen Chronolo-
gie und der sich damit entfaltende Erwartungshorizont waren vor allem von einer pro-
gressiven und zuversichtlichen Grundhaltung gekennzeichnet, welche strukturiquiva-
lent Konzepte einst gottlicher Vorhersehung und Benevolenz in sich aufzunehmen ver-
mochte. Vorstellungen »bestimmt von sikular-diesseitigen Heilshoffnungen und Erlo-
sungsversprechen, [...dJer Glaube an einen innerweltlichen Fortschritt und [..] das uni-
versale Gliick des Menschen, [schliefilich ... a]Juf Erden schon das Himmelreich zu er-
richten«®, stellten im neuzeitlichen Entwicklungsdenken eine dhnliche Stabilisierungs-
funktion und Orientierungsleistung, wie sie vorher durch eine christliche Eschatologie
gegeben war, sicher. In der Idee eines sich naturgesetzlich vollziehenden Fortschritts der
Geschichte konnten so religios verwurzelte Hoffnungen auf ein finales Heil weiterhin
persistieren, auch wenn dieses Heil sich nur sukzessive und iiber woméglich sehr gro-
3¢ Zeitraume einstellen wiirde. Der eigentliche Bruch mit der theologischen Lehre der
letzten Dinge lag deshalb in der Aufwertung der menschlichen Rolle als aktivem Erzeu-
ger des eigenen Futurums. In diesem Sinne lisst sich prignant fiir den Ubergang zur
Moderne zusammenfassen: »Der Mensch wird so, sich selbst vergéttlichend, zum Re-
gisseur und Produzenten seines eigenen Heils und seiner Erlésung hin zu einem Neuen
Menschen.«**

2.1.3 Crunchtime: Vor dem Abgrund der Zeit

Der Beginn der modernen Zeitlichkeit ist also durch den Bruch mit einer zyklischen bzw.
auf die gottliche Erlosung ausgerichteten Chronologie gekennzeichnet. Mensch und Ge-
schichte lassen sich in der neuzeitlichen Weltordnung nicht linger theologisch determi-

32 Ebd, S 361
33 Kiienzlen 2016, S. 6.
34 Ebd,S.7.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne

nieren, sondern emergieren vielmehr selbst erst als gestaltbare und gestaltende Phino-
mene im Zuge des Niedergangs eines ewigen gottlichen Wirklichkeitsverstindnisses.

Dennoch sind die Ideen von Vollendung und Heil weiterhin prisent, transformie-
ren sich nun aber in anthropologische und anthropotechnische Formungsprozesse un-
sicheren, aber hoffnungsvollen Ausgangs. Der Glaube an einen geschichtsimmanenten
Progress lisst so die menschliche Entwicklungsfihigkeit zum neuen Heilsmotiv eines
diesseitigen Erlgsungsbegehrens werden. Reinhart Koselleck stellt diesen unbedingten
Fortschrittsglauben fiir eine vormoderne metaphysische Pridestination heraus, welche
nun zur humanen Selbsterldsung aufruft: »Seitdem konnte die ganze Geschichte als ein
Prozess andauernder und zunehmender Vervollkommnung begriffen werden, der, trotz
aller Riickfille und Umwege, schlieflich von den Menschen selber zu planen und zu voll-
strecken sei.«*

Doch kann dieser Fortschrittsoptimismus aus einer Zeit des 18. Jhd. fiir die unmit-
telbare Gegenwart nicht linger angenommen werden. Vielmehr stellt sich spatestens ab
dem 20. Jhd. der Eindruck eines Entfliehens der Zeit von den Menschen ein, die Beschleu-
nigung und Eigendynamik der Geschichte, welche sich jenseits humaner Kontrolle und
Nachvollziehbarkeit entfaltet. Dies zeigt sich auch anhand der von Koselleck diagnos-
tizierten Entstehung von »Bewegungsbegriffen<*¢, welche eine politische Aufladung der
Zukunft mit hoffnungsvoller Erwartungshaltung semantisch abbildbar machen. Bei den
Bewegungsbegriffen »handelt es sich um Ausdriicke, die auf die Herausforderung ei-
ner technisch und industriell sich verindernden Gesellschaft reagierten. [...] Allen Be-
wegungsbegriffen gemeinsam bleibt eine kompensatorische Leistung, die sie erbringen.
[..] Je geringer die Erfahrung, desto grofRer die Erwartung, dies ist eine Formel fiir die
zeitliche Struktur der Moderne, sofern sie vom >Fortschritt« auf ihren Begriff gebracht
wurde.«*” Dieses zunehmende Auseinandertreten von Erfahrung und Erwartung und
die davon abgeleitete Notwendigkeit kompensatorischer Utopien, welche integrativ die
zunehmenden Unwigbarkeiten sich transformierender sozio-materieller Umwelten zu
biindeln suchen, werden anhand des Emergierens immer neuer politischer Bewegungen
und den damit verkniipften Hoffnungen auf eine bessere Welt deutlich. So meint Ko-
selleck: »Der Republikanismus war also ein Bewegungsbegriff, der fiir den politischen
Handlungsraum das leistete, was der >Fortschritt« in der gesamten Geschichte einzuls-
sen versprach. [..] Auf den >Republikanismus« folgten der sDemokratismus¢, der >Libe-
ralismuss, der >Sozialismus¢, der >Kommunismuss, der >Faschismus< um nur besonders
wirkungsreiche Prigungen zu nennen.«*® Die zunehmenden gesellschaftlichen und po-
litischen Bewegungen lassen sich also auch in immer neuen, mit hohem ideologischen
und utopischen Gehalt, aufgeladenen Semantiken ablesen.

Doch spitestens seit den Weltkriegen, der nuklearen Bedrohung im Systemwett-
streit von USA und UdSSR und den immer offensichtlicher werdenden >Grenzen des
Wachstums«< hat der bis dahin persistierende Glaube an den westlichen Fortschrittsopti-
mismus massiv an Glaubwiirdigkeit eingebiif3t. Der finale Bruch mit dem Mythos eines

35  Koselleck 2010, S. 363.
36 Ebd., S.373.
37 Ebd, S.374.
38  Ebd, S.373.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

inhirenten Progresses in der Moderne driickt sich sinnbildlich wohl am deutlichsten in
der sozialen Bewegung der Letzten Generation aus, welche wortwortlich das Zeichen der
Zukunftslosigkeit menschlicher Existenz und des Verlusts gemeinschaftsstiftenden uto-
pischen Denkens im Namen trigt.

Das Ende utopischen Denkens zeigt sich aber auch innerhalb der Entwicklung
gesellschaftlich prognostischer Verfahren zur Bestimmung der Zukunft. Wihrend um
Mitte des 20. Jhd. noch der Gedanke, »dass der Mensch aus der Fiille der méglichen
Zukiinfte wihlen und so die Zukunft geradezu frei gestalten kénne«* vorherrschte,
zeichnet sich ab der zweiten Hilfte des Jahrhunderts ein Bruch mit dem Steuerungs-
und Machbarkeitsdenken ab und es kommt zum »Umkippen des Fortschrittsoptimis-
mus in Fortschrittskritik und -skepsis Mitte der 70er Jahre«*°. Waren die radikalen
Programme faschistischer oder kommunistischer Umgestaltung der Gesellschaft noch
mit ewigen oder bald zu erwartenden Heilsvorstellungen aufgeladen, so nehmen wenige
Dekaden spiter 6kologische, technologie- und fortschrittskritische, sowie generell das
moderne europiische Entwicklungsdenken hinterfragende Diskurspositionen zu.*
Die Probleme und Gefahren, welche durch modernistische Machbarkeitsphantasien
ausgelost wurden, lieRen sich in globaler Perspektive angesichts zunehmender 6kologi-
scher Krisen (Waldsterben, Ozonloch, generelle Umweltverschmutzung), Energiekrisen
(Olkrisen, Tschernobyl) und politischer Krisen (Vietnamkrieg und weitere Stellvertre-
terkriege einer bipolaren Weltordnung) nicht linger ignorieren. Die spit-/moderne
Vorstellung einer politisch und techno-wissenschaftlich beliebig steuerbaren Zukunft
musste sich unter Anerkennung der unhintergehbaren Komplexititen, Interdependen-
zen, Krisen und den sinnbildlichen Grenzen des Wachstums beginnen zu wandeln. Statt
eines szientistischen Zukunftsoptimismus dominieren deshalb kurz vor dem Ende des
letzten Jahrtausends immer mehr Diskurse iiber Unsicherheitspotentiale, Risikoana-
lysen, Technikfolgeabschitzungen und die Notwendigkeit der Ausbildung resilienter
Faktoren, um angesichts einer zunehmend chaotischen und dystopischen Zukunft die
eigenen Chancen auf ein gelingendes Uber-/Leben zu erhéhen.** So kondensiert auch
Holscher:

»Im Verweis auf die zahlreichen Gefahren der gegenwartigen Welt und ihrer drohen-
den Eskalation zu Weltkatastrophen verdichtet sich seit den 1970er Jahren auch die
Rede von einem Verlust der Zukunft, einem Ende des Fortschritts und der Geschichte,
einer Auflésung der Zeit in ungleichzeitigen Zeitverlaufen.«*

Diese Verinderung der Zeitwahrnehmung als nun nicht linger im Modus von Erwar-
tung, sondern von Befiirchtung reprisentiert den strukturellen Bruch mit der Idee mo-
dernen westlichen Entwicklungs- und Fortschrittsdenkens. So formuliert Marina Gar-
cés treffend: »[S]eit Kurzem durchliuft das Ende der Geschichte eine Wandlung. Vor uns

39  Seefried 2015, S. 5.

40 Holscher 2016, S. 303.

41 Vgl. Seefried 2015, S.16—22.
42 Beck1996.

43 Holscher 2016, S. 311.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne

liegt keine ewige Gegenwart mehr, noch ein Zielort, sondern eine Bedrohung.«** Aufler-
dem wird die monolithische westliche Chronologie jetzt mit multiplen und asynchronen
Zeitregimen konfrontiert, welche sich nicht in der Tradition des linearen Fortschreitens
begreifen lassen. Der universelle Mensch als geschichtlicher Akteur kann sich seiner Rol-
le sowie des progressiven Verlaufs der Geschichte nicht linger gewiss sein. Dadurch biift
auch die noch religiés impragnierte Idee eines menschengemachten Utopia, also eines
sidkularen Heils, ihre Plausibilitit ein. Statt einer aktiven und produktiven Zukunftsge-
staltung durch menschliches Handeln werden kommende Zeitriume nun verstarke als
nicht kontrollierbare, apokalyptische und destruktive Potentiale betrachtet, gegen wel-
che Menschen sich nur mittels umfangreicher Priventionspolitik zu wappnen versuchen
konnen. Entsprechend fasst Holscher fiir das Ende des 20. Jhd. zusammen: »Sodann
handelt es sich nicht um eine Zukunft, die es herzustellen, zu gewinnen g[i]lt, also um
eine tatsichlich vermutete Zukunft, sondern um eine Zukunft, die, als Risiko, als kal-
kulierbare Méglichkeit gefasst, gerade vermieden werden soll.«* Aus dieser Perspektive
einer als Bedrohung empfundenen Zukunft, lisst sich auch das Erstarken konservativer
und konservierender Krifte verstehen, die das Bediirfnis einer »exzessive[n] Versicher-
heitlichung«*® artikulieren und sich so in reaktionirer Manier gegen den schier iiber-
michtigen Fluss der Zeit zu stemmen versuchen.* Konservatismus und Populismus er-
scheinen damit in ihren Forderungen nach Stillstellung, Bewahrung und Eigentlichkeit
als gesellschaftliche Selbstvergewisserung und Bollwerke gegen das Gefiihl geschichtli-
chen >Uberformt-Werdens:.

Folglich finden wir uns nun in einer ganz anderen Situation als zu Beginn der Moder-
ne wieder. Die einstige Offnung des Zeithorizonts, welche durchaus ein emanzipatori-
sches und freiheitliches Moment gegeniiber dem geschlossenen theologischen Weltbild
und den starren stindischen Strukturen bedeutete, hat sich mittlerweile radikal gewen-
det. Denn aktuell lisst sich beobachten, dass die humane Deutungs- und Gestaltungs-
macht gegeniiber einer sich stetig beschleunigenden und immer unkalkulierbarer wer-
denden Zukunft schwindet. Anstatt als Taktgeber zu fungieren, ist der Mensch mittler-
weile dem uferlosen und von immer stirkeren Stréomungen gekennzeichneten Zeitfluss
fast hilf- und orientierungslos ausgeliefert.

»Im 21. Jhd. miissen wir mit dem Zukunftsparadox leben: [..] Weil die Menge der Er-
eignisse pro Zeiteinheit mit der Menge des verfiigbaren Wissens wachst, entsteht der
subjektive Eindruck, dass die Zukunftimmer weniger vorhersehbar sei. [...] So entsteht
der>Zukunftsgewissheitsschwund«.«*

Dieser paradoxale Verlust von Gewissheiten und subjektiver Zeitlichkeit gegeniiber dem
Anstieg von objektivem Wissen und Handlungsméglichkeiten wird von Hartmut Rosa
umfinglich unter dem Phinomen sozialer Beschleunigung analysiert.* Rosa formuliert

44  Garcés 2019, S.19. Herv. ].P.

45  Holscher 2016, S.309. Herv. ].P.
46  Ebd., S.309.

47  Vgl. Schilk 2023.

48  Opaschowki 2015, S. 43.

49  Vgl. Rosa 2005; Rosa 2013.

- am 13.02.2026, 19:09:59.

93


https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

anhand des »Akzelerationszirkels«*® sich selbst beschleunigende Prozesse technologi-
scher, sozialer und lebensweltlicher Faktoren, welche das subjektive Zeitempfinden ge-
geniiber einer sich permanent akzelerierenden Umwelt schrumpfen lassen und dadurch
eigene Handlungsmoglichkeiten und Selbstvollziige massiv einschrinken. So unterlie-
gen moderne Gesellschaften »vor allem einer wettbewerbsgetriebenen und deswegen
auf Beschleunigung und Wachstum ausgerichteten Okonomisierungstendenz simtli-
cher Bereiche sozialen Handelns, [wodurch...] die Vermehrung von Ressourcen und die
Verbesserung vorhandener Optionen — verbunden mit hierarchischen Vergleichs- und
Selektionsprinzipien — in hohem Mafe handlungsprigend«”* werden. Durch das kapi-
talistische Mehrwert- und Wachstumsprimat, welches durch Konkurrenz und Eigenver-
antwortlichkeit noch gesteigert wird, lassen sich in nahezu allen Bereichen gesellschaft-
lichen Lebens die Entwertung alter und die Affirmation neuer Positionsgiiter verzeichnen.
Sei es in Beruf, Wissen, Partnerschaft, Freizeit, bei Erlebnissen und Konsumobjekten,
iberall entstehen permanent neue Optionen und Produkte hinsichtlich deren Akkumu-
lations- und Konsumptionsmaglichkeit eine selbstverantwortliche Entscheidung getrof-
fen und deren Folgen erlitten werden miissen. Durch diese immer wieder neue Multipli-
zierung und Geschwindigkeitssteigerung mit der sich immer neue Handlungsoptionen
offenbaren, entsteht eine subjektive Uberreizung, Uberlastung und Erschépfung hin-
sichtlich der sich unendlich diversifizierenden Zukunft. Diese Symptome kénnen dann
scheinbar nur durch persénliche Koakzeleration oder kollektive Stillstellung kompen-
siert werden kann.** Nicht nur, dass sich die Zukunft somit in immer mehr potentielle
Zukinfte aufteilt, auch erhoht sich die Taktung mit welcher diese Verzweigungs- und
Entwicklungsoptionen auftauchen. Der Zwang, sich zu dieser Flut von Optionen zu ver-
halten, forciert dann die Herausbildung von Subjekten, welche sich maximal flexibel, in
minimaler Zeit zu maximalen Zukunftspotentialen mit minimaler Absicherung verhal-
ten miissen. Das Gefiihl des Ausgeliefertseins und der Ohnmacht gegeniiber einer sich
derart beschleunigenden Welt erzeugt so ganz eigene psychologische und politische Kri-
senereignisse in Reaktion auf diesen allseitigen »Zukunftsschock«®.

Nick Land spitzt als Beitragender in dem Sammelband #Akzeleration die Verschmel-
zung von kapitalistischen und chronologischen Entgrenzungen noch weiter zu: »Alles
was du willst — der Kapitalismus ist der sicherste Weg, es zu bekommen; und indem er
jede Quelle sozialer Dynamik absorbiert, macht er Wachstum, Verinderung und sogar
die Zeit selbst zu integralen Bestandteilen seiner unaufhérlich anwachsenden Flut.«**
Land und andere Beitragende identifizieren vor allem eine durch techno-ékonomi-
sche Eigendynamik erzeugte Beschleunigung, welche sich zunehmend menschlicher
Steuerung und Wahrnehmbarkeit entzieht. Die Wettbewerbs- und Wachstumslogik
des neoliberalen Kapitalismus, welcher sich nach 1989 auflerdem als alternativlo-
ses Welt- und Wirtschaftssystem behauptet, inkorporiert hierbei simtliche anderen

50 Rosa 2005, S. 243ff.

51 Rosa/Oberthiir 2013, S. 84.
52 Vgl. Rosa/Oberthiir 2013.
53 Toffler1972.

54  Land 2013, S.17f.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne

Systeme und prigt ihnen sein eigenes Zeit- und Wirkungsprinzip auf. Maschinel-
ler Hochfrequenzhandel mit Wertpapieren, die Entwicklung von Quantencomputern
und damit der Entstehung einer »Quantum Supremacy«*® sowie die davon befeuerten
Evolutionsspriinge im Bereich Kinstlicher Intelligenz, welche zur priferierten Pro-
bleml6sung einer immer komplexer werdenden techno-6kologischen Umwelt stilisiert
wird, lassen analoge menschliche Handlungsvollziige, Lebenszeit und Deutungsmacht
gegeniiber digitalen Dynamisierungsschiiben hoffnungslos unterlegen erscheinen. So
diagnostiziert Land insbesondere die digital-wirtschaftliche Eigendynamik und damit
cyberdkonomische Invasion in soziale und damit chronologische Systemprozesse, was
dazu fithre, dass »nicht mehr nur die Gesellschaft, die Zeit selbst [...] >den Weg des
Kapitalismus« eingeschlagen«*® habe.

Somit zeigt sich, wenn auch nicht notwendigerweise derart zugespitzt, wie aus
der Perspektive des Akzelerationismus,” dass der Mensch in der Metaphorik der Zeit-
flusses als Steuermann schon lingst die Kontrolle verloren hat, sich vielmehr von den
Stromungen und Kanalisierungen techno-6konomischer Prozesse getrieben sieht und
dabei kaum mehr iiber Wasser halten kann. Dies stellt nun wiederrum eine Transfor-
mation des Zeitverstindnisses dar — diesmal jedoch jenes Verstindnisses der Moderne
selbst, also eben der neuzeitlichen Chronologie, die einst als offener und gestaltbarer
Raum emanzipatorischer Selbstvervollkommnung begriffen wurde. Denn in der Ge-
genwart beschleunigt sich der Zeitverlauf derartig, dass humane Subjekte, aufgrund
der zunehmenden Asynchronitit gegeniiber den Prozessen ihrer Umwelt, um ihre
Handlungsfihigkeit fiirchten, sodass sie entweder in Zukunftsangst erstarren, oder
ihr Abgehingtwerden mittels maschineller Mitbeschleunigung aufzuholen versuchen.
Demensprechend erscheinen menschliche Akteure im 21. Jhd. kaum mehr als eigentli-
che Gestalter einer utopischen Zukunft. Vielmehr kénnen sie nur noch in Vorbereitung
auf eine unvorhersehbare aber potentiell katastrophische Zeit protektiv und praventiv
reagieren. In einer strukturell kontingenten Wirklichkeit scheint es nur noch méglich,
die Chancen auf ein Fortbestehen zu erhéhen, ohne dieses jedoch garantieren zu kon-
nen. Die westliche menschliche Lebensform und Lebensweise stehen in kultureller wie
existenzieller Hinsicht in jedem Fall zur Disposition. Prakarisierung, Deprivation und
eine generelle Unsicherheit werden in westlichen Gesellschaften zu bestimmenden Kri-
senerscheinungen angesichts der unkalkulierbaren und entflichenden Zukunft. Einer
Zukunft, welche sich woméglich bald komplett ohne menschliche Steuerungsmég-
lichkeiten oder gar Zeitzeugenschaft zu entwickeln droht. Dieser Befund spiegelt sich
exemplarisch sich im Titel von Billy Joys Aufsatz zur Jahrtausendwende wider: »Why the
future doesn't need us<®.

Neben diesem Exkurs zur zeitlichen Struktur lisst sich auch anhand zweier weite-
rer Dimensionen die ambivalente Geschichte der Moderne rekonstruieren. Denn nicht
nur entlang der Entstehung, Ausweitung und nun Destabilisierung einer neuzeitlichen

55  Aruteetal. 2019.

56  Land 2013,S.18.

57  Hinsichtlich einer breiteren und unterhaltsamen Einfithrung in das philosophische Konzept und
die politischen Anschlussfahigkeiten des Akzelerationismus siehe Beckett 2017.

58  Joy 2000.

- am 13.02.2026, 19:09:59.

95


https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Chronologik kann die Fixierung aber auch die Fragilitit menschlicher Herrschaftsan-
spriiche rekonstruiert werden.

2.2 Entgrenzung durch Evolution: Entwicklungsoffenheit des Lebens
2.2.1 Darwins Dynamisierung: Vom transzendenten Sein zum evolutiven Werden

Die Entgrenzungsgeschichte der Moderne zeigt sich neben dem Wandel chronologi-
scher auch an der Veranderung biologischer Konzepte. Nach Kopernikus’ heliozentrischer
Wende wird, laut Freud, vor allem in der Theorie von Charles Darwin ein zweiter grofRer
Einschnitt im Wirklichkeitsverstindnis der Neuzeit sichtbar. So driickt sich in der Evo-
lutionstheorie eine weitere Dezentrierung und Dynamisierung theologischer Wirk- und
Wirklichkeitsprinzipien aus. Darwins naturwissenschaftliche Studien zur Erklirung
der Artentstehung mittels natiirlicher und nicht géttlicher Prinzipien stellten einen
weiteren grundlegenden Dynamisierungsschub im modernen Weltbild dar.

Diese neue Theorie zur Erklirung der irdischen Mannigfaltigkeiten strahlte dabei
weit iiber die biologischen Disziplingrenzen hinaus und lief} die amorphe Kraft des
Lebens zur Gestalterin natiirlicher und kultureller Differenzierungsprozesse werden.
In der populirwissenschaftlich verkiirzten Gegeniiberstellung >Gott vs. Darwin« ist
der Ubergang von theistischer Schépfungslehre zu darwinistischer Evolutionstheorie
maximal zugespitzt, was den immer noch religiésen Anklingen und perfektiblen Pro-
jektionsmoglichkeiten hinsichtlich dieser alternativen Erklirung der Artentstehung
jedoch nur ungeniigend Rechnung trigt.”® Dennoch stellte Darwins evolutionires
Wirkprinzip einen starken Bruch mit géttlichen Ewigkeits- und Vollkommenheitsvor-
stellungen dar, wie er bereits mit der Offnung des Zeithorizontes und der Erschlieffung
des gestaltbaren Raums zukiinftiger und vergangener Geschichte entfaltet wurde. So
arbeitet auch Eve-Marie Engels in ihrer Analyse der Biologie als Leitwissenschaft in der
Deutung und Hervorbringung von Welt- und Menschenbildern heraus, dass es vor allem
die Versagung eines géttlichen Ziels, der Verzicht auf eine theologische Lenkung hin zu
einem paradiesischen Idealzustand sei, welcher die Evolutionstheorie von bisherigen
Interpretationsversuchen des Lebens abhebt.

»Darwins revolutionire Bedeutung besteht somit in der Uberwindung einer teleologi-
schen Auffassung des Lebendigen. [..] Evolutionirer Wandel, die Transformation von
Arten, stellt sich daher in dem Sinne als Zufallsprozess dar, als die individuelle Variati-
on von Organismen, an der die natiirliche Selektion jeweils ansetzt, nicht im Hinblick
aufeinen fiirden Organismus zu erfillenden Zweck oder ein bestimmtes Telos der Evo-
lution als ganzer erfolgt. Selbst wenn die Annahme eines evolutionaren Fortschritts ge-
machtwird, soist dieser als Ergebnis blinder Naturgesetze, nicht planmafiiger Absicht
zu deuten.«°

59 »Trotz Darwins erklarterweise naturwissenschaftlichen Ansatzes findet sich bei ihm als »still-
schweigende Annahme«eine Restmetaphysik, die ihre Wurzeln in der traditionellen Naturphilo-
sophie und dem christlichen Schépfungsglauben hat.« Engels 2000, S.133.

60 Engels 2000, S. 99f.

- am 13.02.2026, 19:09:59.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

