
2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne. 

Von Entstehung, Ausweitung und Fragilität 

der menschlichen Welterzeugung 

»This means that the mistake must be at the 
root, at the very basis of human thinking in 
the past centuries. I refer to the prevailing 
Western view of the world which was first 
born during the Renaissance and found 
its political expression from the period of 
the Enlightenment. It became the basis for 
government and social science and could 
be defined as rationalistic humanism or 
humanistic autonomy: the proclaimed and 
enforced autonomy of man from any higher 
force above him. It could also be called 
anthropocentricity, with man seen as the 
center of everything that exists.« 
Alexandr Solzhenitsyn (1978): A world split 
apart, S. 840 

Wie kam es nun aber zur Herausbildung der modernen Weltordnung und des Anthro
pozentrismus, welche die Grundlage der anthropozänen Gegenwart bilden? Für eine Re
konstruktion der Entstehungsbedingungen des Anthropozän bedarf es eines Blicks in 
die Vergangenheit. Es bedarf einer Analyse jener spezifischen Aspekte, welche die Ge
genüberstellung von Mensch und Erde, also insbesondere die Herrschaft des Ersteren 
gegenüber Letzterer rechtfertigt. Aus diesem Grund soll nun in diesem Kapitel eine Er
klärung der sozio-materiellen Ordnung der Moderne vorgestellt werden, welche zentra
le Elemente des neuzeitlichen Denkens – innerweltlicher Fortschritt, Natur-Kultur-Di
chotomie, Mensch als Ausgangspunkt und Letztbegründung der Wirklichkeit – nach
vollziehbar macht. Dabei gilt es zu beachten, dass es die Moderne als einheitliche und 
eindeutig abgrenzbare Epoche genauso wenig wie das Anthropozän oder die Vormoder
ne gibt. Vielmehr muss die Genese der modernen Weltordnung als eine multifaktorielle 
und räumlich wie zeitlich hochgradig disparate Entwicklung verstanden werden. Den

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

noch lassen sich idealtypische Eigenschaften und Phänomene des modernen Worldings 
identifizieren. 

Thomas Jochum stellt so beispielhaft in seinem Opus Magnum »Plus Ultra« oder die Er
findung der Moderne das übergreifende Moment der Entgrenzung als wichtiges und wie
derkehrendes Motiv heraus (siehe Tabelle 1). Die Neuzeit lässt sich hier als eine auf beina
he allen gesellschaftlichen Ebenen wirksame Dynamik der Grenzüberschreitung begreifen, 
welche die vorher insbesondere theologisch fundierte Weltsicht aufbricht. Sei es auf kos
mologischer, chronologischer, politischer, religiöser, anthropologischer oder vielen wei
teren Ebenen der Entstehung gesellschaftlicher Wirklichkeit – die Öffnung und Über
schreitung der Welt wird zum Signum der Moderne. 

Non Plus Ultra: 
Die begrenzte Welt der Antike 

Plus Ultra: 
Die entgrenzte Welt der Moderne 

Räumliche 
Bedeutung 

Grenze zwischen Ökumene und 
ozeanischem Chaos 

Tor zu neuen Welten und dem Erd- 
Wasser-Globus 

Zeitliche 
Bedeutung 

Ewige Wiederkehr; 
zyklische Zeit 

Mythos des Neuen; 
»Querelle des Anciens 
et des Modernes« 

Anthropologische 
Bedeutung 

Begrenzte leibliche und technische 
Potentiale 

Weltoffenheit des Menschen 

Imperiale 
Bedeutung 

Maximale Ausdehnung des Imperi

ums 
Signum des expandierenden Impe

riums/Kolonialität 
Spirituelle 
Bedeutung 

Raumzeitliches Ende der Heilsge
schichte 

Übergang zu innerweltlicher Tran
szendenz: Sozialutopie 

Tabelle 1: Gegenüberstellung der vormodernen und modernen Weltordnung. 

Dieser generellen Aufbruchslogik kann für eine Charakterisierung des neuzeitlichen 
Entwicklungsprozesses auch hier gefolgt werden. Allerdings soll jene Entwicklung im 
Folgenden insbesondere anhand von drei Dimensionen genauer beleuchtet werden. 
Diese Dimensionen – Zeit, Leben und Technik – machen so die Ablösung von einer ge
schlossenen, heiligen und jenseitsfixierten Ordnung der Vormoderne nachvollziehbar. 
Der Mensch rückt dabei als diesseitiger und eigenmächtiger Gestalter ins Zentrum des 
Weltgeschehens. Doch geht diese Ermächtigung eines idealisierten menschlichen We
sens und der entsprechende gesellschaftliche Transformationsprozess auf Kosten einer 
als weniger- oder nicht-menschlich definierten Sphäre, die nun strukturell unterdrückt, 
ausgebeutet und vernichtet wird.1 Diese Exklusion und Kolonialisierung, welche letzt
lich in einer Zerstörungsorgie der non-humanen Umwelt – in Gestalt naturalisierter 
Territorien und ihrer pflanzlichen, tierischen und ›unzivilisierten‹ Bewohnenden – 
gipfelt, ist es dann, welche auch die multiplen Verwerfungen im Anthropozän auslöst. 

1 Vgl. Wynter 2003; Mignolo/Walsh 2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 83 

Somit lassen sich anhand jener drei Dimensionen nicht nur die »die Genese des Projekts 
bzw. des Mythos der Moderne«2 zeigen, sondern auch dessen akute Krisen. 

2.1 Entgrenzung durch Fortschritt: Öffnung des Zeithorizonts 

2.1.1 Ausbruch aus der Schöpfungsgeschichte: Die Entdeckung der Zukunft 

Die Vorstellung einer geöffneten, gestaltbaren und keinesfalls ewigen Welt ist ein ver
hältnismäßig junges Phänomen im okzidentalen Denken. Dieses Realitätsverständnis 
bildete sich erst im Zuge des Niedergangs theologisch fundierter und der Aufwei
chung sozio-materiell stratifizierter Welt- und Gesellschaftsordnungen heraus. Mit 
dem Verlust einer einheitlichen und einheitsstiftenden Großerzählung, welche in theo
zentrischer Struktur Raum und Zeit, Geschöpfe und Schöpfung, Erde und Kosmos, 
Mensch und Gesellschaft in ein ideales gottgefälliges System einordnete, ging eine 
generelle Destratifizierung und Dynamisierung des bisher ewigen Weltverständnisses 
einher. Diese umfassenden Dynamisierungen nehmen wohl in Europa mit dem 17. 
Jhd. besonders an Intensität zu, lassen sich aber generell als eine sukzessive Entwick
lungsdynamik multipler Entgrenzungstendenzen auf verschiedenen Wissens- und 
Wirklichkeitsebenen erfassen, welche sowohl historischen Vorlauf hatten als auch in 
unterschiedlichen Geschwindigkeiten ihre Wirkmächtigkeit entfalteten.3 In jedem Fall 
aber ist dieser Übergang von einem starren, jenseitsfixierten zu einem wandelbaren 
und diesseitsorientierten Weltbild spezifisches Kennzeichen der Moderne, in welcher 
der Mensch und nicht länger Gott zum Ausgangspunkt des Denkens und Handelns wird. 
Ohne sich also auf die konkrete Fixierung einer Epochenschwelle einzulassen, zeichnet 
sich allgemein der Anbruch der Moderne und die Entfaltung der Neuzeit als eine immer 
weiter um sich greifende Verflüssigung und Diversifizierung von gesellschaftlichen 
Positionen, Gütern, Wissensbeständen, Glaubenskonzepten und Lebensverhältnissen 
aus. Klassische soziologische Analysen wie etwa von Max Weber und Emil Durkheim 
sowie aktueller durch Niklas Luhmann heben dabei vor allem die gesamtgesellschaft
liche Ausdifferenzierung, Spezialisierung und Autonomisierung von Subjekten und 
(Sub-)Systemen hervor.4 

Bruno Latour stellt in seiner Analyse der Moderne vor allem den chronologischen 
Bruch als auszeichnendes Merkmal heraus: 

»Die Moderne kommt in so vielen Bedeutungen daher, wie es Denker und Journalisten 
gibt. Dennoch verweisen alle diese Definitionen in der einen oder anderen Form auf 

2 Jochum 2017, S. 312. 
3 Der genaue Beginn der Moderne ist dabei ebenfalls eine dynamische und nach jeweiliger Schwer

punktsetzung volatile Setzung. Jochum nimmt die Entdeckung bzw. Erfindung Amerikas um 1500 
als Startpunkt an, weist aber auf »lange Wellen« hin und unterscheidet eine erste, eher durch 
»christliche Missionierung« geprägte Phase im 16.-17. Jahrhundert, welche von einer zweiten, eher 
durch den »Zivilisationsauftrag« geprägten Phase der Moderne im 18.-19. Jahrhundert abgelöst 
wird (ebd., S. 48f.). 

4 Vgl. Luhmann 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

den Lauf der Zeit. Mit dem Adjektiv ›modern‹ bezeichnet man ein neues Regime, eine 
Beschleunigung, einen Bruch, eine Revolution der Zeit.«5 

Im Besonderen lässt sich also diese gesellschaftliche Dynamisierung unter dem Ge
sichtspunkt einer nicht länger festgestellten Zeit als eine Indeterminiertheit der Zukunft 
erfassen. So zeigt auch Lucian Hölscher in seiner zeithistorischen Studie, dass »die 
Entdeckung der Zukunft«6 tatsächlich eine Aufdeckung, eine Eröffnung war, da die 
»Fähigkeit, sich selbst in eine Zukunft hinein zu entwerfen, keine anthropologische 
Konstante, keine Vorgegebenheit menschlicher Existenz schlechthin ist, sondern eine 
historisch spezifische Denkform«7 repräsentiert. Die Öffnung des Zeithorizonts lässt 
sich besonders anhand der Differenz zu den geschlossenen raum-zeitlichen Vorstel
lungen einer mittelalterlichen Lebensrealität nachweisen, wobei vielsagenderweise 
»manche Sprachen, wie etwa das Deutsche im Mittelalter noch nicht einmal über die 
Zeitform des Futur, um von zukünftigen Dingen zu sprechen«8, verfügten. Tatsächlich 
lag in den vormodernen Vorstellungen von Prädestination und Präformation einer 
göttlich harmonisierten Welt Zukünftigkeit im Sinne einer kontingenten, freiheitlichen 
und indeterminierten Potentialität nicht vor. Die Geschlossenheit »mythologischer 
Konzepte der Welteinheit«9 sowie der Rahmen aus christlicher Schöpfungslehre und 
der Erwartung des jüngsten Tages stellten eine eng begrenzte Chronologie des präsä
kularen Lebens und Denkens dar. Das heilige Wort der Kirche lieferte so ein zirkuläres 
Weltbild, wobei »die Zeit des Jüngsten Gerichts, der Wiederkehr Christi auf Erden und 
der mit ihm anbrechenden Gottesherrschaft [… den] Kreis, der mit Gottes Schöpfung 
der Erde begonnen und in Christi erstem Erscheinen seine Mitte erreicht hatte, [sich] 
einst schließen [würde].«10 

Diese chronologische Limitierung einer christologischen Weltordnung wurde im 
Zuge der Aufklärung sukzessive durch diverse soziale, politische und epistemische Dy
namiken irritiert und relativiert. Gerade die Versuche, göttliche Naturgesetzlichkeiten 
und ewige Prinzipien der Wirklichkeitsentfaltung zu eruieren, trugen ironischerweise 
zur Auflösung einer überzeitlichen, theologischen Weltordnung bei. So brachte bei
spielsweise die Hinwendung zu den geologischen Wirkmechanismen eine fundamen
tale Irritation des biblischen Zeitrahmens und der christlichen Schöpfungsgeschichte 
hervor. Das Konzept der geologischen Tiefenzeit entgrenzte das vormoderne Weltbild 
grundlegend hinsichtlich seines Unveränderlichkeitsanspruchs. Das Gewahrwerden 
einer sich permanent transformierenden irdischen Oberfläche, welche in Gestalt der 
mannigfaltigen Spuren, Sedimente und Fossilien in den Erdschichten sichtbar wurde, 
wies auf schier unfassbare prähumane Zeiträume hin. Dieser frühe planetare Per
spektivwechsel öffnete den engen chronologischen Rahmen zwischen Genesis und 

5 Latour 2015, S. 18. 
6 Hölscher 2016. 
7 Ebd., S. 11f. 
8 Ebd., S. 12. 
9 Ebd., S. 27. 
10 Ebd., S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 85 

Apokalypse und forderte, »Geschichte als kontingente Komplexität, nicht als vorgeplan
te Harmonie zu begreifen.«11 Über die chronologische Extension der Geologie vollzog 
sich ein doppelseitiges Aufschließen des christlichen Weltsystems, eine beidseitige 
Öffnung unfassbarer Zeiträume sowohl vor der Erschaffung Adams als auch nach der 
endzeitlichen Wiederkunft Jesu. Die Dimension irdischer Tiefenzeit offenbarte somit 
potentiell unendliche und gänzlich unbestimmte Zeiträume für die Vergangenheit und 
Zukunft, in welcher die Singularität und Intentionalität einer göttlichen Schöpfung der 
Welt fraglich wurde. 

Neben der geologischen kann aber auch die kosmologische Wende, also die Koper
nikanische Erklärung des heliozentrischen statt geozentrischen Weltbildes als episte
mische Disruption für eine generelle Relativierung und Destabilisierung der idealen 
und damit überzeitlichen Harmonie göttlicher Wirklichkeit angeführt werden. In der 
Dezentrierung der Erde und damit der Entzauberung einer theologisch legitimierten 
Zentralperspektive auf das Universum liegt eine tiefgreifende Erschütterung göttlicher 
Herrschaftsansprüche. So bedeutete die Entdeckung anderer Himmelskörper, welche 
ebenfalls Gravitationszentren für kosmische Objekte repräsentierten, die Multipli
zierung von legitimen Standorten und Perspektiven, statt auf die Superiorität eines 
Zentrums und damit einer Weltsicht beharren zu können.12 Indem Kopernikus, Galilei, 
Kepler und weitere Astronomen die Bewegung von Trabanten um andere Planeten, die 
Veränderlichkeit der Himmelskörper und insbesondere der Fixsterne bezeugten, wurde 
der Ewigkeits- und Idealitätsanspruch eines theologischen Weltbildes massiv in Frage 
gestellt. Naturbeobachtungen, Experimentalwissenschaften und Mathematisierungen 
als Methoden der Realitätsbestimmung konfrontierten die christlich-scholastische 
Welterklärung mit alternativen Deutungen, welche die Divinität einer Zentralgestalt, 
einer Zentralperspektive und einer zentralistischen Ordnung stark relativierten. So 
meint auch Meillassoux, dass der Übergang von Geo- zu Heliozentrismus vor allem 
durch sein multizentrisches und damit multiperspektivisches Denken an Sprengkraft 
gewann und weniger dadurch, dass Mensch und Erde aus der Mitte der Welt verbannt 
wurden. 

»Das Ende des ptolemäischen Weltbildes bedeutet nicht, wie häufig behauptet wird, 
dass der Mensch sich erniedrigt gefühlt hat, weil er nicht mehr geglaubt hätte, im Mit

telpunkt der Welt zu stehen […]. Die durch die zunehmende Mathematisierung der 
Natur ausgelöste Wende verdankt sich vielmehr dem Verlust jeglichen privilegierten 
Standpunktes, jeglicher ontologischen Hierarchisierung der Orte. Der Mensch kann 
sich nicht mehr auf die sinnliche Welt verlassen, die ihm ermöglicht, seine Umwelt zu 
bewohnen.«13 

11 Gould 1992, S. 279. 
12 Hierbei sei besonders auf die Entdeckung der vier Jupitermonde durch Galilei verwiesen, welcher 

durch die Entwicklung erster Refraktoren andere Himmelskörper in sehr viel höherer Auflösung 
und Vergrößerung beobachten konnte und somit die Umkreisung anderer Planeten als der Erde 
feststellte. 

13 Meillassoux 2018, S. 156 (FN). 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Die Entzauberung einer göttlichen Raum-Zeit-Ordnung geht also mit einer tiefgrei
fenden Veränderung der menschlichen Perspektive und des menschlichen Standortes 
einher. Im Durchbrechen der theologischen Fixsternsphäre sowie der fixierten Gesell
schafts- und Wissensordnung wird eine andere Art des Lebens und Denkens erfor
derlich, welche sich zu der nicht länger prädestinierten Wirklichkeit verhält. Die so 
gewonnenen Freiheitsgrade ziehen aber auch eine neue Verantwortung sowie einen Ge
staltungszwang nach sich. Eine nicht länger durch göttliche Planung vorherbestimmte 
Wirklichkeit adressiert nun den Menschen zum selbstverantwortlichen Schöpfer seiner 
eigenen Zukunft zu werden. Es emergiert der »zur Freiheit verurteilte Mensch«14. Dieses 
neue Gestaltungspotential drückt sich auch in einer Verschiebung der humanen Chro
nologie aus. Mensch und Zeit werden damit beide aus der theologischen Starre gelöst. 
Statt der passiven Erwartung einer wie auch immer gearteten Endzeit, scheint nun 
eine aktive Herstellung menschlicher Geschichte möglich und erforderlich. In diesem 
Sinne bewegt sich der Mensch nun ab diesem Punkt der Geschichte eigenmächtig durch 
die Zeit, statt eine vorherbestimmte Zukunft auf sich zu kommen zu lassen.15 Dieser 
Perspektivumbruch ist Kennzeichen modernen Denkens. 

»Statt der Präexistenz der zukünftigen Dinge setzt die neue Vorstellung vom Gang des 
Menschen durch die Zeiten nämlich jetzt die Existenz eines Zeitraums voraus, in den er, 
aus der Gegenwart kommend, eintrat: eben die Zukunft im neuzeitlichen Sinn. Damit 
war die Idee der Zukunft als eines leeren zeitlichen Raumes geboren, der sich nun mit 
beliebigen Ereignissen und Vorstellungen füllen ließ.«16 

2.1.2 Vorwärts immer, rückwärts nimmer: Die Fortschrittsgeschichte 
der Menschheit 

Die Offenheit und Gestaltbarkeit der Zukunft nach der Transformation des christologi
schen Weltbildes ließ den Menschen als göttlichen Stellvertreter für die Erzeugung ei
ner paradiesischen Realität auf Erden in Erscheinung treten. Der sukzessive Übergang 
von einer theistischen zur humanistischen Wirklichkeit zeichnete sich dabei durch eine 
generelle Mobilisierung von Subjekten, Wissensformen und Zeitvorstellungen aus. Je
doch wurden die teleologischen und eschatologischen Heilskonzepte keineswegs aufge
geben, sondern die Bilder und Utopien einer ewiges Glück versprechenden Erlösung in 
diesseitige politische, wissenschaftliche und anthropotechnische Programme übersetzt. 
Somit sind der gestalterische Mensch und die zu gestaltende Geschichte ab der Neuzeit 
wechselseitig aufeinander verwiesen und haben den Anspruch, sich fortan gegenseitig 
zur Vollendung bringen. Dieser irdische Vollendungsprozess, als Streben nach einer sich 
immer weiter entfaltenden und verbessernden Welt wird dabei mit dem Bild eines ste
tigen menschlichen Voranschreitens durch die Zeit und der aktiven Aneignung seiner 
biographischen wie kollektiven Geschichte gerahmt. So meint Hölscher zu diesem Wan

14 Schwaabe 2002. Herzlichen Dank an Markus Herklotz für diesen Literaturhinweis. 
15 Vgl. Hölscher 2016, S. 43. 
16 Ebd., S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 87 

del der Zeitsemantik, dass »die aktive Rolle, die der Mensch dabei spielte […] seit dem 18. 
Jahrhundert im zentralen Begriff des ›Fortschritts‹ zum Ausdruck«17 kam. 

Aus dem Primat des Fortschritts18 sowie seinem historischen Geschwister Perfektibili
tät19 leitet sich auch das bis in die jüngste Gegenwart reichende Programm einer »lang
fristige[n] Vervollkommnung des Menschengeschlechts«20 ab. Jenes Programm, welches 
unter immer wieder aktualisierten utopischen Entwürfen die Möglichkeit einer steti
gen humanen Optimierung im geschichtlichen Entfaltungsprozess antizipiert, kleidet 
sich dabei stets in neue und auf aktuelle gesellschaftliche Fragestellungen hin angepass
te Formen. Die Übertragung der theologischen Erlösungs- und Vollendungslehre in eine 
weltliche Sphäre ist folglich anfangs zwar noch stark von einer überirdischen Logik ge
prägt, überwindet aber schrittweise die transzendenten Festschreibungen, Begründun
gen und damit Unantastbarkeiten sakraler Zusammenhänge. In der Desakralisierung 
der Welt wird so der theistisch fundierte Ewigkeitsanspruchs der Dinge und Schöpfung 
insgesamt aufgehoben. Gesellschaftsordnung, Umwelt und auch der Mensch selbst rü
cken damit in den Fokus vervollkommnungswürdiger Projekte. 

Das zentrale Medium zur Realisierung irdischen Heils stellt dabei die Wissenschaft 
dar. Die rationale und erkenntnisgeleitete Erforschung der Welt trägt entscheidend 
zur Entgrenzung der kirchlichen Welt- und Zeitordnung während des Übergangs zur 
Neuzeit dar. Denn »[d]ie Vorstellung der Perfektibilität, die im Gefolge der Auflösung 
der christlichen, eschatologisch geschlossenen Weltzeit in eine unendliche, vom Men
schen gestaltbare Zukunft [entsteht, ist] u.a. schon bei Bacon, Galilei, Descartes, Pascal 
und Malebranche [durch] den Glauben an einen Erkenntnisfortschritt in den rationalen 
Erfahrungswissenschaften begründet.«21 Die Vernunftfähigkeit des Menschen, wel
che sich insbesondere in den Wissenschaften auszudrücken und zu vervollkommnen 
vermag, scheint als Garant für eine immerwährende Fortentwicklung der Humange
schichte. In der Gestalt des neuzeitlichen Forschers Francis Bacon wird dieser Übergang 
zu einer durch Wissenschaften ermöglichten Naturbeherrschung und somit Realisie
rung der vorher nur der göttlichen Schöpfungskraft vorbehaltenen Heilsphänomene 
besonders deutlich. In seinen natur- und experimentalwissenschaftlichen Werken 
Novum Organum scientiarum (1620) und De dignitate et augmentis scientiarum (1623) macht 
Bacon die empirische und vernunftgeleitete Analyse und Manipulation der Natur zum 
Ziel menschlicher Entwicklung. Auch in seinem utopischen Werk Nova Atlantis (1614) 
und der ihm beigelegten Liste der »Wunder der Natur zum Nutzen des Menschen«22 
drängt Bacon auf die Umsetzung gottgleicher Allmächtigkeit und Heilsbringung mittels 
fortschreitender wissenschaftlicher Entdeckungen. So formuliert er als finale Ziele 
des szientistischen Entbergens der Naturgeheimnisse: »The prolongation of life. The 
restitution of youth in some degree. The retardation of age. […] Making of new species. 
Transplanting of one species into another. […] Acceleration of time in maturations. […] 

17 Ebd., S. 43. 
18 Koselleck 2006, S. 159–181. 
19 Vgl. Baum et al. 1989. 
20 Hölscher 2016, S. 57. 
21 Baum et al. 1989, S. 238. 
22 Bacon 1872, S. 415 [Übers. J.P.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Impressions of air and raising of tempests. […] Natural divinations. […] Artificial mine
rals and cements.«23 In diesen wissenschaftlichen Zielvorgaben zeigt sich der Wunsch, 
die bisher nur Gott vorbehaltenen Fähigkeiten der Erschaffung und Bewahrung von 
Leben sowie der Kontrolle über menschliche und irdische Existenzgrundlagen selbst zu 
erlangen. Diese anthropogene Selbstermächtigung bricht auch aus einem limitierenden 
zirkulären oder eschatologischen Zeitrahmen aus und plädiert für eine innerweltli
che Bearbeitung leidvoller Existenzbedingungen mit offenem Ausgang, wie Jochum 
bekräftigt: 

»Die Welt des Todes, des Leidens, der Vergänglichkeit, welche im mythischen Weltbild 
als notwendiges Opfer im ewigen Kreislauf des biologischen Lebens fatalistisch hin
genommen wurde und welcher die Kulturen der Achsenzeit durch den Ausbruch aus 
dem Kreislauf des Lebens in eine außerweltliche Transzendenz zu entkommen such
ten, wird nun aktiv durch Naturwissenschaft, Technik und Arbeit bekämpft.«24 

Statt der Limitationen einer göttlich vorherbestimmten Wirklichkeit, wird im Moment 
anthropologischer Loslösung von theologischen Ewigkeits- und Endlichkeitsvorstellun
gen unmittelbar die Möglichkeit aber gleichzeitig Verpflichtung zur progressiven Selbst- 
und Weltgestaltung aufgezeigt. Diese Verlagerung des kreativen und vervollkommnen
den Agens von Gott zum Menschen geht so auch mit einer Umwälzung strukturbildender 
Zeitlogiken einher, wobei zirkuläre und geschlossene Ordnungssysteme durch lineare 
und offene Entwicklungsmodelle ersetzt werden. 

»Die Voraussetzungen für die Konstituierung des Begriffs ›Perfektibilität‹ sind gege
ben, als das in Gestalt der Epochenmetaphorik (vom Typ Tageszeiten, Jahreszeiten, 
Menschenalter) sich manifestierende zyklische Denkmodell durch ein linear-dynami

sches, metaphorisch u.a. im Bildfeld des Wachstums, des Lichtes und des Fortschrei
tens expliziertes, abgelöst wird.«25 

Historischer Fortschritt, organisches Wachstum und das Licht einer durch Technik her
vorgebrachten rationalen Erkenntnis sind metaphorische Repräsentationen dieses sich 
mit Einsetzen der Neuzeit eröffnenden menschlichen Handlungsspielraums.26 Die mo
derne Zeit konstituiert sich dementsprechend über progressive statt stagnative oder zy
klische Welt-, Wirklichkeits- und Menschenbilder. Die Befreiung des Menschen aus tra
ditionellen, theologischen und ständischen Wert- und Weltbildern wurde dabei vor al

23 Ebd., S. 415f. 
24 Jochum 2017, S. 349. 
25 Baum et al. 1989, S. 239. 
26 Dies zeigt sich auch an Blumenbergs historischer Analyse ›absoluter Metaphern‹, welche die spe

zifische Gestalt der menschlicher Erkenntnis in der Moderne abbilden. Anhand der Wandlung der 
Lichtmetapher zeigt Blumenberg, wie Wahrheit aus den Dingen in Antike und Mittelalter selbst 
scheint, aber mit dem neuzeitlichen Weltbild nur noch aus einer limitierten Perspektive erscheint 
und vor allem durch spezifische Methoden und Techniken vom menschlichen Geist erst beleuch
tet und erarbeitet werden muss. »Die Wahrheit ist nicht nur eine, die sich von einer gegebenen in 
eine produzierte verwandelt, sie steht auch im Dienste des Erschaffens, im Dienste einer zu ent
wickelnden Technik.« (Zill 2007, S. 27.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 89 

lem »von überaus optimistischen Annahmen über die Natur und Entwicklungsfähigkeit 
des Menschen getragen.«27 Eine Entwicklungsfähigkeit, welche das irdische Paradies 
zwar als durch menschliche Arbeit realisierbare Zeitutopie, aber in den stets entfliehen
den Horizont versetzt. 

Gerade die politischen Utopien zur Hervorbringung einer neuen und besseren Ge
sellschaft zeigen die Übersetzungsversuche und Kontinuitätslinien religiöser Erlösungs
gedanken in innerweltliches Fortschrittsstreben unter humanistischer Flagge. In den 
perfektiblen Menschenbildern und Sozialutopien der Aufklärung zeigt sich die Antizi
pation eines leidfreien und glücksversprechenden Lebens, welches bisher nur im Him
melreich Gottes möglich schien. Vor allem die Französische Revolution ist gänzlich von 
diesem utopischen Ideal der Errichtung einer perfekten Gesellschaftsordnung vollkom
mener und vernunftbegabter Menschen durchdrungen. Der vom Marquis de Condorcet 
im Namen einer freien, gleichen und brüderlichen Gesellschaft erdachte »Entwurf einer 
historischen Darstellung des Fortschritts des menschlichen Geistes«28 sah die politische 
und kulturelle Entfaltung des Menschen als ein der Geschichte inhärentes Entwicklungs
paradigma vor. Dieser Prozess sollte in einer idealen Form des gemeinschaftlichen Zu
sammenlebens gipfeln, wobei dessen Anlagen sich in der Französischen Revolution be
reits auszudrücken begannen. 

»Sie wird kommen die Zeit, da die Sonne hienieden nur noch auf freie Menschen 
scheint, die nichts über sich anerkennen als ihre Vernunft. […] Schon jetzt sehen wir 
das neue Menschengeschlecht, das von allen Ketten befreit, der Herrschaft des Zufalls 
und der Feinde des Fortschritts entronnen, sicher und tüchtig auf dem Wege der Wahr

heit, der Tugend und des Glücks voranschreitet […]. Wir sehen schon den künftigen 
Menschen, der in seine Rechte, wie in die Würde seiner Natur wieder eingesetzt ist.«29 

Auch Reinhart Koselleck teilt die Diagnose temporaler Transformation und erfasst die
se moderne Eröffnung eines Möglichkeitsraums unter dem Auseinandertreten von »Er
fahrungsraum und Erwartungshorizont.«30 Darunter versteht er die immer weiter aus
einander klaffende Lücke zwischen dem Bild der Wirklichkeit, welches aus vergangenen 
Lebensvollzügen und gesammelten Erfahrungen gerinnt sowie der antizipierten Lebens
welt einer zu erwartenden Zukunft. Kosellecks Interpretation des Übergangs von vor- 
zu moderner Geschichte »lautet, dass sich in der Neuzeit die Differenz zwischen Erfah
rung und Erwartung zunehmend vergrößert, genauer, dass sich die Neuzeit erst als eine 
neue Zeit begreifen lässt, seitdem sich die Erwartungen immer mehr von allen bis da
hin gemachten Erfahrungen entfernt haben.«31 Als zeithistorisches Spezifikum der Mo
derne wird somit die sich erweiternde Inkongruenz von Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft identifiziert, eine strukturelle Differenz und Unprognostizierbarkeit kommen
der Ereignisse. Die Momente des Übergangs einer von Agrarzyklen, kirchlichen Ritualen 
und wiederkehrenden Feiertagen sowie naturalisierter politischer Ordnung geprägten 

27 Hölscher 2016, S. 55. 
28 Condorcet (1793) in Küenzlen 2016, S. 6. 
29 Ebd., S. 6. 
30 Koselleck 2010. 
31 Ebd., S. 359. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Lebenswirklichkeit der bäuerlichen, klerikalen und zünftigen Existenz hin zu einer vo
latilen und sich ausdifferenzierenden Gesellschaftsordnung werden auch von Koselleck 
mit umfassenden Entgrenzungen politischer, kosmologischer und räumlicher Dimen
sionen begründet. Es ist dieser Übergang, welcher nicht zuletzt zur Etablierung eines 
neuen Zeitregimes beitrug. 

»In der Welt der Politik mit ihrer zunehmenden Mobilisierung von Machtmitteln, in 
der Bewegung der Kreuzzüge oder später der Landnahme in Übersee, um zwei mar

kante Ereignisschübe zu nennen, und auch in der Welt des Geistes kraft der kopernika
nischen Wende und in der Abfolge technischer Erfindungen der frühen Neuzeit muss 
weiterhin eine bewusste Differenz zwischen überkommener Erfahrung und neu zu er
schließender Erwartung vorausgesetzt werden. Vor allem dort, wo binnen einer Gene
ration der Erfahrungsraum gesprengt wurde, mussten alle Erwartungen verunsichert, 
neue provoziert werden. Seit der Renaissance und der Reformation erfasste diese auf
reißende Spannung zunehmend mehr Schichten.«32 

Diese erwarteten Ereignisse und Entwicklungen schienen dabei zu Beginn des neuzeit
lichen Denkens fast ausschließlich von einem affirmativen und positiven Glauben an ei
ne sich stetig verbessernde Zukunft beseelt. Die Öffnung der neuzeitlichen Chronolo
gie und der sich damit entfaltende Erwartungshorizont waren vor allem von einer pro
gressiven und zuversichtlichen Grundhaltung gekennzeichnet, welche strukturäquiva
lent Konzepte einst göttlicher Vorhersehung und Benevolenz in sich aufzunehmen ver
mochte. Vorstellungen »bestimmt von säkular-diesseitigen Heilshoffnungen und Erlö
sungsversprechen, [… d]er Glaube an einen innerweltlichen Fortschritt und […] das uni
versale Glück des Menschen, [schließlich … a]uf Erden schon das Himmelreich zu er
richten«33, stellten im neuzeitlichen Entwicklungsdenken eine ähnliche Stabilisierungs
funktion und Orientierungsleistung, wie sie vorher durch eine christliche Eschatologie 
gegeben war, sicher. In der Idee eines sich naturgesetzlich vollziehenden Fortschritts der 
Geschichte konnten so religiös verwurzelte Hoffnungen auf ein finales Heil weiterhin 
persistieren, auch wenn dieses Heil sich nur sukzessive und über womöglich sehr gro
ße Zeiträume einstellen würde. Der eigentliche Bruch mit der theologischen Lehre der 
letzten Dinge lag deshalb in der Aufwertung der menschlichen Rolle als aktivem Erzeu
ger des eigenen Futurums. In diesem Sinne lässt sich prägnant für den Übergang zur 
Moderne zusammenfassen: »Der Mensch wird so, sich selbst vergöttlichend, zum Re
gisseur und Produzenten seines eigenen Heils und seiner Erlösung hin zu einem Neuen 
Menschen.«34 

2.1.3 Crunchtime: Vor dem Abgrund der Zeit 

Der Beginn der modernen Zeitlichkeit ist also durch den Bruch mit einer zyklischen bzw. 
auf die göttliche Erlösung ausgerichteten Chronologie gekennzeichnet. Mensch und Ge
schichte lassen sich in der neuzeitlichen Weltordnung nicht länger theologisch determi

32 Ebd., S. 361. 
33 Küenzlen 2016, S. 6. 
34 Ebd., S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 91 

nieren, sondern emergieren vielmehr selbst erst als gestaltbare und gestaltende Phäno
mene im Zuge des Niedergangs eines ewigen göttlichen Wirklichkeitsverständnisses. 

Dennoch sind die Ideen von Vollendung und Heil weiterhin präsent, transformie
ren sich nun aber in anthropologische und anthropotechnische Formungsprozesse un
sicheren, aber hoffnungsvollen Ausgangs. Der Glaube an einen geschichtsimmanenten 
Progress lässt so die menschliche Entwicklungsfähigkeit zum neuen Heilsmotiv eines 
diesseitigen Erlösungsbegehrens werden. Reinhart Koselleck stellt diesen unbedingten 
Fortschrittsglauben für eine vormoderne metaphysische Prädestination heraus, welche 
nun zur humanen Selbsterlösung aufruft: »Seitdem konnte die ganze Geschichte als ein 
Prozess andauernder und zunehmender Vervollkommnung begriffen werden, der, trotz 
aller Rückfälle und Umwege, schließlich von den Menschen selber zu planen und zu voll
strecken sei.«35 

Doch kann dieser Fortschrittsoptimismus aus einer Zeit des 18. Jhd. für die unmit
telbare Gegenwart nicht länger angenommen werden. Vielmehr stellt sich spätestens ab 
dem 20. Jhd. der Eindruck eines Entfliehens der Zeit von den Menschen ein, die Beschleu
nigung und Eigendynamik der Geschichte, welche sich jenseits humaner Kontrolle und 
Nachvollziehbarkeit entfaltet. Dies zeigt sich auch anhand der von Koselleck diagnos
tizierten Entstehung von »Bewegungsbegriffen«36, welche eine politische Aufladung der 
Zukunft mit hoffnungsvoller Erwartungshaltung semantisch abbildbar machen. Bei den 
Bewegungsbegriffen »handelt es sich um Ausdrücke, die auf die Herausforderung ei
ner technisch und industriell sich verändernden Gesellschaft reagierten. […] Allen Be
wegungsbegriffen gemeinsam bleibt eine kompensatorische Leistung, die sie erbringen. 
[…] Je geringer die Erfahrung, desto größer die Erwartung, dies ist eine Formel für die 
zeitliche Struktur der Moderne, sofern sie vom ›Fortschritt‹ auf ihren Begriff gebracht 
wurde.«37 Dieses zunehmende Auseinandertreten von Erfahrung und Erwartung und 
die davon abgeleitete Notwendigkeit kompensatorischer Utopien, welche integrativ die 
zunehmenden Unwägbarkeiten sich transformierender sozio-materieller Umwelten zu 
bündeln suchen, werden anhand des Emergierens immer neuer politischer Bewegungen 
und den damit verknüpften Hoffnungen auf eine bessere Welt deutlich. So meint Ko
selleck: »Der Republikanismus war also ein Bewegungsbegriff, der für den politischen 
Handlungsraum das leistete, was der ›Fortschritt‹ in der gesamten Geschichte einzulö
sen versprach. […] Auf den ›Republikanismus‹ folgten der ›Demokratismus‹, der ›Libe
ralismus‹, der ›Sozialismus‹, der ›Kommunismus‹, der ›Faschismus‹ um nur besonders 
wirkungsreiche Prägungen zu nennen.«38 Die zunehmenden gesellschaftlichen und po
litischen Bewegungen lassen sich also auch in immer neuen, mit hohem ideologischen 
und utopischen Gehalt, aufgeladenen Semantiken ablesen. 

Doch spätestens seit den Weltkriegen, der nuklearen Bedrohung im Systemwett
streit von USA und UdSSR und den immer offensichtlicher werdenden ›Grenzen des 
Wachstums‹ hat der bis dahin persistierende Glaube an den westlichen Fortschrittsopti
mismus massiv an Glaubwürdigkeit eingebüßt. Der finale Bruch mit dem Mythos eines 

35 Koselleck 2010, S. 363. 
36 Ebd., S. 373. 
37 Ebd., S. 374. 
38 Ebd., S. 373. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

inhärenten Progresses in der Moderne drückt sich sinnbildlich wohl am deutlichsten in 
der sozialen Bewegung der Letzten Generation aus, welche wortwörtlich das Zeichen der 
Zukunftslosigkeit menschlicher Existenz und des Verlusts gemeinschaftsstiftenden uto
pischen Denkens im Namen trägt. 

Das Ende utopischen Denkens zeigt sich aber auch innerhalb der Entwicklung 
gesellschaftlich prognostischer Verfahren zur Bestimmung der Zukunft. Während um 
Mitte des 20. Jhd. noch der Gedanke, »dass der Mensch aus der Fülle der möglichen 
Zukünfte wählen und so die Zukunft geradezu frei gestalten könne«39 vorherrschte, 
zeichnet sich ab der zweiten Hälfte des Jahrhunderts ein Bruch mit dem Steuerungs- 
und Machbarkeitsdenken ab und es kommt zum »Umkippen des Fortschrittsoptimis
mus in Fortschrittskritik und -skepsis Mitte der 70er Jahre«40. Waren die radikalen 
Programme faschistischer oder kommunistischer Umgestaltung der Gesellschaft noch 
mit ewigen oder bald zu erwartenden Heilsvorstellungen aufgeladen, so nehmen wenige 
Dekaden später ökologische, technologie- und fortschrittskritische, sowie generell das 
moderne europäische Entwicklungsdenken hinterfragende Diskurspositionen zu.41 
Die Probleme und Gefahren, welche durch modernistische Machbarkeitsphantasien 
ausgelöst wurden, ließen sich in globaler Perspektive angesichts zunehmender ökologi
scher Krisen (Waldsterben, Ozonloch, generelle Umweltverschmutzung), Energiekrisen 
(Ölkrisen, Tschernobyl) und politischer Krisen (Vietnamkrieg und weitere Stellvertre
terkriege einer bipolaren Weltordnung) nicht länger ignorieren. Die spät-/moderne 
Vorstellung einer politisch und techno-wissenschaftlich beliebig steuerbaren Zukunft 
musste sich unter Anerkennung der unhintergehbaren Komplexitäten, Interdependen
zen, Krisen und den sinnbildlichen Grenzen des Wachstums beginnen zu wandeln. Statt 
eines szientistischen Zukunftsoptimismus dominieren deshalb kurz vor dem Ende des 
letzten Jahrtausends immer mehr Diskurse über Unsicherheitspotentiale, Risikoana
lysen, Technikfolgeabschätzungen und die Notwendigkeit der Ausbildung resilienter 
Faktoren, um angesichts einer zunehmend chaotischen und dystopischen Zukunft die 
eigenen Chancen auf ein gelingendes Über-/Leben zu erhöhen.42 So kondensiert auch 
Hölscher: 

»Im Verweis auf die zahlreichen Gefahren der gegenwärtigen Welt und ihrer drohen
den Eskalation zu Weltkatastrophen verdichtet sich seit den 1970er Jahren auch die 
Rede von einem Verlust der Zukunft, einem Ende des Fortschritts und der Geschichte, 
einer Auflösung der Zeit in ungleichzeitigen Zeitverläufen.«43 

Diese Veränderung der Zeitwahrnehmung als nun nicht länger im Modus von Erwar
tung, sondern von Befürchtung repräsentiert den strukturellen Bruch mit der Idee mo
dernen westlichen Entwicklungs- und Fortschrittsdenkens. So formuliert Marina Gar
cés treffend: »[S]eit Kurzem durchläuft das Ende der Geschichte eine Wandlung. Vor uns 

39 Seefried 2015, S. 5. 
40 Hölscher 2016, S. 303. 
41 Vgl. Seefried 2015, S. 16–22. 
42 Beck 1996. 
43 Hölscher 2016, S. 311. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 93 

liegt keine ewige Gegenwart mehr, noch ein Zielort, sondern eine Bedrohung.«44 Außer
dem wird die monolithische westliche Chronologie jetzt mit multiplen und asynchronen 
Zeitregimen konfrontiert, welche sich nicht in der Tradition des linearen Fortschreitens 
begreifen lassen. Der universelle Mensch als geschichtlicher Akteur kann sich seiner Rol
le sowie des progressiven Verlaufs der Geschichte nicht länger gewiss sein. Dadurch büßt 
auch die noch religiös imprägnierte Idee eines menschengemachten Utopia, also eines 
säkularen Heils, ihre Plausibilität ein. Statt einer aktiven und produktiven Zukunftsge
staltung durch menschliches Handeln werden kommende Zeiträume nun verstärkt als 
nicht kontrollierbare, apokalyptische und destruktive Potentiale betrachtet, gegen wel
che Menschen sich nur mittels umfangreicher Präventionspolitik zu wappnen versuchen 
können. Entsprechend fasst Hölscher für das Ende des 20. Jhd. zusammen: »Sodann 
handelt es sich nicht um eine Zukunft, die es herzustellen, zu gewinnen g[i]lt, also um 
eine tatsächlich vermutete Zukunft, sondern um eine Zukunft, die, als Risiko, als kal
kulierbare Möglichkeit gefasst, gerade vermieden werden soll.«45 Aus dieser Perspektive 
einer als Bedrohung empfundenen Zukunft, lässt sich auch das Erstarken konservativer 
und konservierender Kräfte verstehen, die das Bedürfnis einer »exzessive[n] Versicher
heitlichung«46 artikulieren und sich so in reaktionärer Manier gegen den schier über
mächtigen Fluss der Zeit zu stemmen versuchen.47 Konservatismus und Populismus er
scheinen damit in ihren Forderungen nach Stillstellung, Bewahrung und Eigentlichkeit 
als gesellschaftliche Selbstvergewisserung und Bollwerke gegen das Gefühl geschichtli
chen ›Überformt-Werdens‹. 

Folglich finden wir uns nun in einer ganz anderen Situation als zu Beginn der Moder
ne wieder. Die einstige Öffnung des Zeithorizonts, welche durchaus ein emanzipatori
sches und freiheitliches Moment gegenüber dem geschlossenen theologischen Weltbild 
und den starren ständischen Strukturen bedeutete, hat sich mittlerweile radikal gewen
det. Denn aktuell lässt sich beobachten, dass die humane Deutungs- und Gestaltungs
macht gegenüber einer sich stetig beschleunigenden und immer unkalkulierbarer wer
denden Zukunft schwindet. Anstatt als Taktgeber zu fungieren, ist der Mensch mittler
weile dem uferlosen und von immer stärkeren Strömungen gekennzeichneten Zeitfluss 
fast hilf- und orientierungslos ausgeliefert. 

»Im 21. Jhd. müssen wir mit dem Zukunftsparadox leben: […] Weil die Menge der Er
eignisse pro Zeiteinheit mit der Menge des verfügbaren Wissens wächst, entsteht der 
subjektive Eindruck, dass die Zukunft immer weniger vorhersehbar sei. […] So entsteht 
der ›Zukunftsgewissheitsschwund‹.«48 

Dieser paradoxale Verlust von Gewissheiten und subjektiver Zeitlichkeit gegenüber dem 
Anstieg von objektivem Wissen und Handlungsmöglichkeiten wird von Hartmut Rosa 
umfänglich unter dem Phänomen sozialer Beschleunigung analysiert.49 Rosa formuliert 

44 Garcés 2019, S. 19. Herv. J.P. 
45 Hölscher 2016, S. 309. Herv. J.P. 
46 Ebd., S. 309. 
47 Vgl. Schilk 2023. 
48 Opaschowki 2015, S. 43. 
49 Vgl. Rosa 2005; Rosa 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

anhand des »Akzelerationszirkels«50 sich selbst beschleunigende Prozesse technologi
scher, sozialer und lebensweltlicher Faktoren, welche das subjektive Zeitempfinden ge
genüber einer sich permanent akzelerierenden Umwelt schrumpfen lassen und dadurch 
eigene Handlungsmöglichkeiten und Selbstvollzüge massiv einschränken. So unterlie
gen moderne Gesellschaften »vor allem einer wettbewerbsgetriebenen und deswegen 
auf Beschleunigung und Wachstum ausgerichteten Ökonomisierungstendenz sämtli
cher Bereiche sozialen Handelns, [wodurch…] die Vermehrung von Ressourcen und die 
Verbesserung vorhandener Optionen – verbunden mit hierarchischen Vergleichs- und 
Selektionsprinzipien – in hohem Maße handlungsprägend«51 werden. Durch das kapi
talistische Mehrwert- und Wachstumsprimat, welches durch Konkurrenz und Eigenver
antwortlichkeit noch gesteigert wird, lassen sich in nahezu allen Bereichen gesellschaft
lichen Lebens die Entwertung alter und die Affirmation neuer Positionsgüter verzeichnen. 
Sei es in Beruf, Wissen, Partnerschaft, Freizeit, bei Erlebnissen und Konsumobjekten, 
überall entstehen permanent neue Optionen und Produkte hinsichtlich deren Akkumu
lations- und Konsumptionsmöglichkeit eine selbstverantwortliche Entscheidung getrof
fen und deren Folgen erlitten werden müssen. Durch diese immer wieder neue Multipli
zierung und Geschwindigkeitssteigerung mit der sich immer neue Handlungsoptionen 
offenbaren, entsteht eine subjektive Überreizung, Überlastung und Erschöpfung hin
sichtlich der sich unendlich diversifizierenden Zukunft. Diese Symptome können dann 
scheinbar nur durch persönliche Koakzeleration oder kollektive Stillstellung kompen
siert werden kann.52 Nicht nur, dass sich die Zukunft somit in immer mehr potentielle 
Zukünfte aufteilt, auch erhöht sich die Taktung mit welcher diese Verzweigungs- und 
Entwicklungsoptionen auftauchen. Der Zwang, sich zu dieser Flut von Optionen zu ver
halten, forciert dann die Herausbildung von Subjekten, welche sich maximal flexibel, in 
minimaler Zeit zu maximalen Zukunftspotentialen mit minimaler Absicherung verhal
ten müssen. Das Gefühl des Ausgeliefertseins und der Ohnmacht gegenüber einer sich 
derart beschleunigenden Welt erzeugt so ganz eigene psychologische und politische Kri
senereignisse in Reaktion auf diesen allseitigen »Zukunftsschock«53. 

Nick Land spitzt als Beitragender in dem Sammelband #Akzeleration die Verschmel
zung von kapitalistischen und chronologischen Entgrenzungen noch weiter zu: »Alles 
was du willst – der Kapitalismus ist der sicherste Weg, es zu bekommen; und indem er 
jede Quelle sozialer Dynamik absorbiert, macht er Wachstum, Veränderung und sogar 
die Zeit selbst zu integralen Bestandteilen seiner unaufhörlich anwachsenden Flut.«54 
Land und andere Beitragende identifizieren vor allem eine durch techno-ökonomi
sche Eigendynamik erzeugte Beschleunigung, welche sich zunehmend menschlicher 
Steuerung und Wahrnehmbarkeit entzieht. Die Wettbewerbs- und Wachstumslogik 
des neoliberalen Kapitalismus, welcher sich nach 1989 außerdem als alternativlo
ses Welt- und Wirtschaftssystem behauptet, inkorporiert hierbei sämtliche anderen 

50 Rosa 2005, S. 243ff. 
51 Rosa/Oberthür 2013, S. 84. 
52 Vgl. Rosa/Oberthür 2013. 
53 Toffler 1972. 
54 Land 2013, S. 17f. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine (kurze) Geschichte der Moderne 95 

Systeme und prägt ihnen sein eigenes Zeit- und Wirkungsprinzip auf. Maschinel
ler Hochfrequenzhandel mit Wertpapieren, die Entwicklung von Quantencomputern 
und damit der Entstehung einer »Quantum Supremacy«55 sowie die davon befeuerten 
Evolutionssprünge im Bereich Künstlicher Intelligenz, welche zur präferierten Pro
blemlösung einer immer komplexer werdenden techno-ökologischen Umwelt stilisiert 
wird, lassen analoge menschliche Handlungsvollzüge, Lebenszeit und Deutungsmacht 
gegenüber digitalen Dynamisierungsschüben hoffnungslos unterlegen erscheinen. So 
diagnostiziert Land insbesondere die digital-wirtschaftliche Eigendynamik und damit 
cyberökonomische Invasion in soziale und damit chronologische Systemprozesse, was 
dazu führe, dass »nicht mehr nur die Gesellschaft, die Zeit selbst […] ›den Weg des 
Kapitalismus‹ eingeschlagen«56 habe. 

Somit zeigt sich, wenn auch nicht notwendigerweise derart zugespitzt, wie aus 
der Perspektive des Akzelerationismus,57 dass der Mensch in der Metaphorik der Zeit
flusses als Steuermann schon längst die Kontrolle verloren hat, sich vielmehr von den 
Strömungen und Kanalisierungen techno-ökonomischer Prozesse getrieben sieht und 
dabei kaum mehr über Wasser halten kann. Dies stellt nun wiederrum eine Transfor
mation des Zeitverständnisses dar – diesmal jedoch jenes Verständnisses der Moderne 
selbst, also eben der neuzeitlichen Chronologie, die einst als offener und gestaltbarer 
Raum emanzipatorischer Selbstvervollkommnung begriffen wurde. Denn in der Ge
genwart beschleunigt sich der Zeitverlauf derartig, dass humane Subjekte, aufgrund 
der zunehmenden Asynchronität gegenüber den Prozessen ihrer Umwelt, um ihre 
Handlungsfähigkeit fürchten, sodass sie entweder in Zukunftsangst erstarren, oder 
ihr Abgehängtwerden mittels maschineller Mitbeschleunigung aufzuholen versuchen. 
Demensprechend erscheinen menschliche Akteure im 21. Jhd. kaum mehr als eigentli
che Gestalter einer utopischen Zukunft. Vielmehr können sie nur noch in Vorbereitung 
auf eine unvorhersehbare aber potentiell katastrophische Zeit protektiv und präventiv 
reagieren. In einer strukturell kontingenten Wirklichkeit scheint es nur noch möglich, 
die Chancen auf ein Fortbestehen zu erhöhen, ohne dieses jedoch garantieren zu kön
nen. Die westliche menschliche Lebensform und Lebensweise stehen in kultureller wie 
existenzieller Hinsicht in jedem Fall zur Disposition. Präkarisierung, Deprivation und 
eine generelle Unsicherheit werden in westlichen Gesellschaften zu bestimmenden Kri
senerscheinungen angesichts der unkalkulierbaren und entfliehenden Zukunft. Einer 
Zukunft, welche sich womöglich bald komplett ohne menschliche Steuerungsmög
lichkeiten oder gar Zeitzeugenschaft zu entwickeln droht. Dieser Befund spiegelt sich 
exemplarisch sich im Titel von Billy Joys Aufsatz zur Jahrtausendwende wider: »Why the 
future doesn’t need us«58. 

Neben diesem Exkurs zur zeitlichen Struktur lässt sich auch anhand zweier weite
rer Dimensionen die ambivalente Geschichte der Moderne rekonstruieren. Denn nicht 
nur entlang der Entstehung, Ausweitung und nun Destabilisierung einer neuzeitlichen 

55 Arute et al. 2019. 
56 Land 2013, S. 18. 
57 Hinsichtlich einer breiteren und unterhaltsamen Einführung in das philosophische Konzept und 

die politischen Anschlussfähigkeiten des Akzelerationismus siehe Beckett 2017. 
58 Joy 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Chronologik kann die Fixierung aber auch die Fragilität menschlicher Herrschaftsan
sprüche rekonstruiert werden. 

2.2 Entgrenzung durch Evolution: Entwicklungsoffenheit des Lebens 

2.2.1 Darwins Dynamisierung: Vom transzendenten Sein zum evolutiven Werden 

Die Entgrenzungsgeschichte der Moderne zeigt sich neben dem Wandel chronologi
scher auch an der Veränderung biologischer Konzepte. Nach Kopernikus’ heliozentrischer 
Wende wird, laut Freud, vor allem in der Theorie von Charles Darwin ein zweiter großer 
Einschnitt im Wirklichkeitsverständnis der Neuzeit sichtbar. So drückt sich in der Evo
lutionstheorie eine weitere Dezentrierung und Dynamisierung theologischer Wirk- und 
Wirklichkeitsprinzipien aus. Darwins naturwissenschaftliche Studien zur Erklärung 
der Artentstehung mittels natürlicher und nicht göttlicher Prinzipien stellten einen 
weiteren grundlegenden Dynamisierungsschub im modernen Weltbild dar. 

Diese neue Theorie zur Erklärung der irdischen Mannigfaltigkeiten strahlte dabei 
weit über die biologischen Disziplingrenzen hinaus und ließ die amorphe Kraft des 
Lebens zur Gestalterin natürlicher und kultureller Differenzierungsprozesse werden. 
In der populärwissenschaftlich verkürzten Gegenüberstellung ›Gott vs. Darwin‹ ist 
der Übergang von theistischer Schöpfungslehre zu darwinistischer Evolutionstheorie 
maximal zugespitzt, was den immer noch religiösen Anklängen und perfektiblen Pro
jektionsmöglichkeiten hinsichtlich dieser alternativen Erklärung der Artentstehung 
jedoch nur ungenügend Rechnung trägt.59 Dennoch stellte Darwins evolutionäres 
Wirkprinzip einen starken Bruch mit göttlichen Ewigkeits- und Vollkommenheitsvor
stellungen dar, wie er bereits mit der Öffnung des Zeithorizontes und der Erschließung 
des gestaltbaren Raums zukünftiger und vergangener Geschichte entfaltet wurde. So 
arbeitet auch Eve-Marie Engels in ihrer Analyse der Biologie als Leitwissenschaft in der 
Deutung und Hervorbringung von Welt- und Menschenbildern heraus, dass es vor allem 
die Versagung eines göttlichen Ziels, der Verzicht auf eine theologische Lenkung hin zu 
einem paradiesischen Idealzustand sei, welcher die Evolutionstheorie von bisherigen 
Interpretationsversuchen des Lebens abhebt. 

»Darwins revolutionäre Bedeutung besteht somit in der Überwindung einer teleologi
schen Auffassung des Lebendigen. […] Evolutionärer Wandel, die Transformation von 
Arten, stellt sich daher in dem Sinne als Zufallsprozess dar, als die individuelle Variati
on von Organismen, an der die natürliche Selektion jeweils ansetzt, nicht im Hinblick 
auf einen für den Organismus zu erfüllenden Zweck oder ein bestimmtes Telos der Evo
lution als ganzer erfolgt. Selbst wenn die Annahme eines evolutionären Fortschritts ge
macht wird, so ist dieser als Ergebnis blinder Naturgesetze, nicht planmäßiger Absicht 
zu deuten.«60 

59 »Trotz Darwins erklärterweise naturwissenschaftlichen Ansatzes findet sich bei ihm als ›still
schweigende Annahme‹ eine Restmetaphysik, die ihre Wurzeln in der traditionellen Naturphilo
sophie und dem christlichen Schöpfungsglauben hat.« Engels 2000, S. 133. 

60 Engels 2000, S. 99f. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011 - am 13.02.2026, 19:09:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

