ANTHROPOS

106.2011: 475-492

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Danza, fertilidad y espiritualidad en el altiplano boliviano

Eveline Sigl

Abstract. — The article concerns the relationship between the
agrarian cycle of potato production as well as traditional notions
of fertility and growth, on the one hand, and the syncretic, Ay-
mara—Christian, cosmovision, on the other, as expressed in the
choreography and symbolism of popular dances of the Bolivian
Altiplano, preserved and practiced both in the indigenous — ru-
ral and in the “mestizo” — urban (for instance Kullawa and Dia-
blada dances) cultural environments. The author concludes that
in all analyzed cases a strong emphasis is placed on “good pro-
duction” and gender roles, as manifested in the symbolism of
abundance, reproduction, and erotism. [Bolivia, Aymara, Ande-
an cosmovision, agrarian cycle, fertility, potato production, in-
digenous dance]

Eveline Sigl, naci6 en Viena (Austria) donde antes de dedicarse
a la Antropologia terminé estudios de Comercio Internacional y
Pedagogia de Economia. — Su objeto de estudio principal son las
danzas del altiplano boliviano. Actualmente estd realizando in-
vestigaciones para su tesis doctoral “Etnicidad, poder y género
en las danzas del altiplano boliviano”. — Publicé varios articulos
y dos libros. — Véase la bibliografia.

En el altiplano boliviano las précticas religiosas se
caracterizan por diferentes grados de superposicién
y amalgamacién entre los rituales prehispanicos
y cristianos. En especial en los dreas rurales, pero
también, aunque en menor medida, en los centros
urbanos pueden observarse elementos precolombi-
nos cuya conexion con la fertilidad y la producciéon
agricola se contrasta con el cardcter supuestamente
cristiano de las fiestas y procesiones en honor a un
santo patrén o a una de las tantas virgenes veneradas
en el pafs. Entonces, musica, canto, danza y comer
y beber de forma excesiva no son solamente “acce-
sorios bonitos” o una mera diversion, sino son ele-

mentos performativos (Schechner 2002) de sistemas
de creencia altamente sincréticos destinados a in-
fluenciar en el bienestar de los individuos y sus res-
pectivas comunidades. Este tipo de danza no cabe
ni en las imaginaciones occidentales de actividades
recreativas populares ni en el concepto euro-ame-
ricano de “arte” elitista sino es inextricablemente
ligado a la religion y a la espiritualidad: uno baila
para la virgen / la Pachamama (Madre Tierra), algin
dios prehispénico transformado en un santo patrén
local o directamente para la produccién agricola, es
decir, para los tubérculos y los cereales. A pesar de
esta connotacidn religiosa el bailar en el altiplano
boliviano se ha vuelto en una actividad altamente
popular que involucra a decenas de miles de baila-
rines y un multiplo de espectadores ([Sigl] Rocha
Torrez 2008). Ahi las diferencias entre la danza ru-
ral y la urbana aparentan ser mds grandes de lo que
realmente son. A pesar de que los instrumentos, la
miusica y la indumentaria en muchos casos difie-
ren sustancialmente sigue existiendo una fuerte co-
nexion entre lo que podria llamarse “estética rural”
y “estética urbana”. Ademads hay que tomar en cuen-
ta que no se trata de dmbitos separados: las danzas
hoy consideradas “citadinas” tienen origenes rura-
les, y debido a la migracién laboral y el constante
intercambio cultural entre “ciudad” y “campo” es-
tas mismas danzas “mestizo-urbanas™! en la actuali-

1 El término de mestizo es muy complejo y no puede ser dis-
cutido aqui. Sin embargo, es de uso diario en el altiplano bo-
liviano y también sirve para demarcar las diferencias visuales
y musicales con respecto a las asi llamadas danzas autdc-
tonas.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

476

dad son ampliamente difundidas en el 4rea rural. En
las danzas autdctonas ain practicadas la influencia
urbana suele llevar a la asi llamada “estilizacion”,
proceso durante el cual los bailes tienden a ser cada
vez mas “ordenados” y uniformados al estilo de las
comparsas citadinas. Sin embargo, como voy a de-
mostrar en lo que sigue también existen varias dan-
zas “mestizo-urbanas” que perpetdan la estética de
la abundancia y multiplicacién que caracteriza la
mayoria de las danzas rurales.

Ambos tipos de danza representan un “‘campo
de combate” en la lucha por capital social, cultu-
ral, politico y econémico en el sentido de Bour-
dieu (1976), y a pesar de que las danzas autdctonas
frecuentemente son idealizadas como expresiones
culturales muy igualitarias al igual que las danzas
“criollas” expresan complejas jerarquias sociales.
Sin embargo, en comparacion con las fraternidades
urbanas los conjuntos de danza “indigena” atin tien-
den a ser menos excluyentes en cuanto a la edad,
apariencia fisica y capacidad como bailarin. Como
voy a demostrar en lo que sigue en ambos casos el
factor econdmico, es decir, la ostentacion de “las ri-
quezas”, es importante.

El presente articulo explora la relacién entre dan-
za y espiritualidad, fertilidad y produccién agricola
tanto en el drea rural como urbano, pero, dado que
existen muy pocas publicaciones acerca de las dan-
zas indigenas bolivianas, enfoca mds en éstas. Dada
la importancia vital que sigue teniendo la produc-
cion de papa y la elaboracién de su derivado, el chu-
7io?, en el altiplano boliviano y tomando en cuenta
que practicamente todas las danzas autdctonas te-
matizan la produccién de la papa decidi utilizar su
ciclo productivo como hilo conductor de mi estudio,
agrupando los capitulos segun las correspondientes
etapas de produccion.

Para una mayor comprension de la dindmica
inherente a todas estas danzas primero voy a dar
una vista general acerca de la funcién de la musi-
cay danza en el drea rural andino en el marco de la
cosmovision andina, incluyendo los conceptos de
reciprocidad e iconicidad (segin Allen 1997) y el
transcurso del ciclo agricola en funcién de las con-
diciones climdticas. A continuacién procedo al es-
tudio de la conexién entre algunas de las danzas ru-
rales y urbanes mds representativas, la produccién
agricola y la fecundidad humana, interrelacién que
también demuestra como los conceptos andinos de
reproduccion y multiplicacion son perpetuados en la
estética de las danzas “mestizo-urbanas”. Para dar
mayor visibilidad al nexo entre cosmovision, ritua-

2 Chunios son papas liofilizadas al aire libre.

Eveline Sigl

lidad y estética rural y su adaptacién al ambito ci-
tadino decidi intercalar las secciones acerca de las
danzas “mestizas” Kullawada y Diablada con los
capitulos sobre las danzas rurales. Sin embargo,
cabe aclarar que estas danzas “citadinas”, por mas
que surjan de danzas autdctonas que corresponden
a cierta fase del ciclo agricola, son bailadas durante
todo el afio. La tinica danza urbanizada que mantie-
ne una fuerte y expresa relacién con el ciclo agri-
cola y con la espiritualidad andina es la danza car-
navalera de los Ch’utas que también serd analizada
en este articulo.

Debido a la limitacion del espacio disponible las
danzas no son descritas en su totalidad, sino sola-
mente en lo relevante para la comprension de la te-
matica propuesta.’

La funcion de la musica y danza
en el area rural andino
y su relacion con las estaciones

Hablando en términos generales la musica y danza
autéctona del altiplano boliviano es inextricable-
mente ligada a la agricultura y a los fendmenos na-
turales. No importa si se trata de sembrar, hacer cre-
cer los primeros frutos, cosechar o producir chusio:
cada una de estas actividades es acompafiada por los
correspondientes rituales que a su vez son insepara-
bles de la musica, danza, cancién y poesia.*
Siguiendo el ciclo productivo agricola musica y
danza tienen que acomodarse a las condiciones cli-
madticas y a las estaciones del afio. En general, el aio
es dividido en una estacién de lluvia (jallupacha)
cuyo comienzo ritual coincide con la fiesta de Todos
los Santos y que se prolonga hasta la la celebracién
de Anata/Carnaval, una estacién de helada (la época
de la produccién de chufio), un tiempo seco (awti-
pacha) y un tiempo frio y seco en el que comienza
la siembra. Cada estacion es asociada con diferentes
instrumentos de miusica, ritmos y danzas (i.e., Sto-
bart 1994: 37s.). Cabe recalcar la importancia de
fiestas como Todos los Santos, Candelaria, Anata/
Carnaval y Santa Vera Cruz que marcan momentos
cruciales en el ciclo productivo de la papa caracte-
rizados por cambios sustanciales en los correspon-
dientes paisajes sonoros (van den Berg 1987: 72).
Durante el jallupacha, época fuertemente aso-
ciada con la fertilidad y femineidad, pinkillos, mo-
seflos y tarqas (instrumentos de viento) “llaman” la

3 Para un andlisis detallado véase Sigl (2011) y Sigl et al.
(2009).

4 Cavour (2005: 64); Quispe (1996: 144); Stobart (1994: 35s.);
van den Berg (1989, 1992b).

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

lluvia (CDIMA 2003: 12, 26, 28; Stobart 2010: 26).
Los rituales y las fiestas llevados a cabo durante esa
época enfatizan en el proceso de crecimiento (Bau-
mann 1991: 5) y florecimiento de los sembradios y
terminan en los festejos de Anata/Carnaval, celebra-
cion de la precosecha que pone un glorioso final a
esta estacion. En términos generales se trata de un
regocijo por la abundancia, un momento en el que
“hacen bailar a la papa” (van den Berg 1992b: 229)
cargandola junto a otros frutos, tallos, flores y ramas
florescientes en aguyaos (pafios para cargar) multi-
colores. La palabra anata en si significa “juego” y
en los tiempos incaicos denominaba un mes entero
(16 de febrero hasta 17 de marzo) en el que se ha-
cian banquetes degustando las nuevas papas (Lens
Soria 1995). El nombre Anata también se refiere a
los juegos realizados durante los festejos, como por
ejemplo el g’urawt’asiiia (arrojar frutas utilizando
hondas) descrito mas adelante. Coincido con van
den Berg (1989: 63) en que “juego” en este contexto
sobre todo parece referirse a actos de medir fuerzas
practicados por jovenes solteros que “juegan” co-
queteando y provocandose entre ellos conectando la
fertilidad de las chacras con la fecundidad humana.
Durante la colonia la Anata precolombina se super-
puso con el Carnaval cristiano con el resultado de
que ahora ambos marcan el principio de la estacién
seca (awtipacha) asociada con el género masculino
y acompafiada por el sonido de zampofias (flautas
de pan) y quenas (flautas sin bisel; Baumann 1982).
El awtipacha es la época de la cosecha y del pro-
cesamiento y almacenamiento de lo cosechado ca-
racterizada por festividades de agradecimiento que
también facilitan el intercambio de los productos.
Muchas de las celebraciones que hoy en dia se rea-
lizan en honor a las virgenes y los santos patrones
caen en los meses de junio, julio y agosto, el perio-
do entre la cosecha y la préxima siembra y por lo
tanto parecen ser la continuacion de las festividades
incaicas de los meses willka (sol), khuchu (corte) y
sata (siembra) (Lens Soria 1995).

A pesar de lo dicho la creciente urbanizacién y
folklorizacién de las danzas autdctonas conllevé a
que hoy en dia la relacién entre instrumento musi-
cal/danza y estacion climédtica sea respetada cada
vez menos (Mamani Laruta 2000) hecho que segtin
mis informantes puede tener graves consecuencias.

Un afio dejamos de bailar y nos destruy6 la granizada, la
helada, asi siempre es, entonces no dejamos de bailar Chi-
riwanu (Eulogia Lima Mamani, 21. 11. 09).

Si no bailamos asi mas o menos ya no quiere llover (co-

munario de Arajllanga, 20.01. 10).

Anthropos 106.2011

477

Si podemos bailar en cualquier momento la helada tam-
bién nos puede castigar (José Salinas Yucra, 31. 10. 10).

Ofrendas y reciprocidad

Tanto la Pachamama (Madre Tierra) como los acha-
chilas (dioses tutelares que residen en las cumbres
de las montafias), los uywiris (espiritus), Illapa (el
dios del trueno y rayo) o phaxsi (la luna) siguen
siendo venerados con el fin de obtener una cosecha
optima. Ademads los comunarios también se dirigen
directamente a los espiritus de los productos agrico-
las y de las chacras mismas, haciendo coincidir los
nombres de los espiritus con los nombres rituales
de los productos (van den Berg 1992b: 222). Es asi
que realizan waxt’as (ofrendas) a nombre de Ispalla,
Puqutur Mama y Llallaw Mama, todas “madres”, es
decir espiritus de la papa que a su vez parecen ser
emanaciones de la Pachamama, la gran madre que
nutre la humanidad.

Recordamos a la Ispall Mama, la Phughutur Mama, a la
Pachamama, entonces ch’allamos bien e invitamos a la
Ispall Mama y la Phughutur Mama (bailarin de Santiago
de Llallagua, 22. 08.09)

Las ofrendas y el baile fortalecen la relacién de reci-
procidad entre los productores de papa y el panteén
espiritual (van den Berg 1992a: 300).

En época de siembra bailamos mosefiada ... para la Pa-
chamama siempre todas las cosas que tenemos que poner,
porque es al final tienes que devolver lo que la madre, la
Pachamama nos da, tenemos que devolver eso (bailarin
de Qhantus, 15.10.09).

Entonces invitamos a la Llallaw Mama, invitamos a la Pa-
chamama, a todas las bendiciones la invitamos con nues-
tra danza ... este mes cargamos las crias [los primeros
frutos], este es el mes de la bendiciéon (Juan Nico Cruz,
09.02. 10).

Aparte de las “mesas” rituales (“niditos” que con-
tienen ingredientes “sabrosos” para la Madre Tie-
rra, i.e., hojas de coca, tabletas de azicar prensadas
en formas simbdlicas, grasa y fetos de llama y que
son quemadas en honor a la Pachamama) se efec-
tdan ch’allas, wilanchas, q’'uwachas y chayawas.
Las ch’allas son libaciones en las que se rocia la
tierra con coca, alcohol y, a veces, con sangre. Esta
sangre proviene de wilanchas (matanzas rituales) de
gallos, ovejas o llamas. Tanto el calor que surge del
quemado de la mesa como la sangre derramada en
las chacras son instrumentos para aumentar la ferti-

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

478

lidad de la tierra (Arnold et al. 1996: 305s.; van den
Berg 1987: 77).

Esta nuestra fiesta del 3 de mayo se baila esto, o sea es la
fiesta de la Cruz ... donde se hace la wilancha. En honor
a esa wilancha se hace esta fiesta de la produccidn, o sea
la fertilidad de la tierra se lo hace con la sangre y la sangre
normalmente de un cordero, de una llama, de un animal
(William Huayllas, 15.07.09)

Q’uwachas son ofrendas de humo (sahumerios) y
chayawas consisten en derramar pétalos de flores
y confites en las chacras. Sobre todo la chayawa
(muy comun en la época de Anata/Carnaval) es una
manera de “alegrar” a la Pachamama, otro concepto
clave en las relaciones rituales con la fertilidad: hay
que dar alegria a las Ispallas y a las plantas para que
haya buen crecimiento.

Con esta danza le damos alegria a la Ispalla, a los produc-
tos alimenticios ... por eso ch’allamos bien (Sebastidn
Fulvo Quispe, 04. 10.09)

Segtin el concepto andino de reciprocidad existe
un constante intercambio entre la gente que habi-
ta “este” mundo (akapacha) y los dioses que viven
en el “mundo de arriba” (alaxpacha) y de “abajo”
o “adentro” (manghapacha) (Bouysse-Cassagne y
Harris 1987). Los dioses son alimentados con ritua-
les, ofrendas, musica y danza para que luego procu-
ren las condiciones 6ptimas para el crecimiento y la
maduracién de la cosecha, la produccién de chuiio
y tunta (una variedad de chufio de color blanco) y
para la procreacion de los animales, es decir sufi-
cientes lluvias, sol y heladas en los momentos ade-
cuados.’

Construir el futuro anticipandolo

Entrevistando a los bailarines de danzas autdctonas
comprueba que la gran mayoria de €stas estdn muy
ligados al ciclo productivo agrario, y, en especial,
al de las papas. También se hace notar que el he-
cho de bailar no es una mera representacioén o es-
cenificacion sino que es una performance (un acto
que induce algo, véase Schechner 2002) que tiene
el fin de construir el futuro segtn la anticipacién
en la danza. En su articulo “When Pebbles Move
Mountains” Catherine Allen (1997) expone un pen-
samiento tedrico que me parece ser muy Util para
aclarar esta relacion. Hablando del contexto de pe-

5 Fernandez Erquicia (1987: 101); CDIMA (2003: 90, 45s.);
Baumann (1991: 4).

Eveline Sigl

regrinajes a Qoyllur Riti en el sur de Peru, Allen
establece una relacion entre las representaciones a
escala pequefia y los hechos a seguir en la vida ac-
tual. Segun ella, el hecho de construir una casa en
miniatura y desearla pasa el simple hecho de ser una
mera representacion.

Tenemos costumbres de hacer de greda que hacemos ta-
takulla de llama asi, fabricamos de barro para tener mas
llamas (Ramiro Fernandez Bernal, 11. 02. 10).

El “icono” del objeto deseado no es una copia de un
animal o de una casa, sino la anticipacién del futu-
ro. Por lo tanto las personas pueden influir directa-
mente en el futuro a través de este tipo de “iconos”,
no representaciones o escenificaciones, hecho clara-
mente observable en las danzas analizadas. Para po-
ner un ejemplo (hablando del porqué los bailarines
de Quena Quena se ponen atados de plumas verdes):

A la Pachamama [Madre Tierra] le gusta como el tiempo
estd medio café medio seco; pero queremos que enver-
dezca la Pachamama, claro entonces ch’allando. Como
ya viene la época de la siembra hay que alegrar a la Pa-
chamama y simbolo de las mujeres, adornamos para la
Pachamama; para que sea verdecita (bailarin de Quena
Quena, Jesuds de Machaca, 04. 10.09).

El bailarin quiere que su entorno se ponga florecien-
te y verde, entonces carga su atado. En este caso el
atado no es una representacion de algo que se pue-
da ver en su entorno, sino la construccion material
(a través de sus acciones) de su futuro entorno. Otro
ejemplo tipico son las escenificaciones de la siem-
bra y cosecha muy tipicas para las danzas de Waka
Tinti y Lakitas (véase abajo). Anticipan el futuro, no
lo representan. Y si esta anticipacion se lleva a cabo
de manera satisfactoria, los seres sobrenaturales que
al igual que los humanos funcionan a base de la re-
ciprocidad conceden lo deseado. Pasa 1o mismo con
la gran variedad de tocados cefélicos (i.e., de Moko-
lulu, Choquelas, Qarwani y Lakitas, véase abajo),
que “significan” (pero en realidad “construyen”) el
florecimiento de las plantas sembradas, hecho que
también sucede con la “encarnacion” de los perso-
najes de baile: un bailarin que personifica una vaca
o un caballo lo “construye’:

También tenemos dos vacas, aqui no hay dos vacas, tam-
bién existe creencia de que cuando uno baila una vez al
aflo una vaca, al afio si tiene suerte puede comprar una
vaca, puede llegar a comprar, si uno baila caballo, tam-
bién al afio si tiene suerte puede conseguir a comprar un
caballo también (Rubén Mamani, 03. 06. 10).

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Las danzas definitivamente no son una mera diver-
sién sino un instrumento para la construccién per-
formativa — a través de la iconocidad y a través de
establecer relaciones de reciprocidad como lo de-
muestra el siguiente testimonio:

Con esta danza damos alegria a la Mama Ispalla, al espi-
ritu de la papa ... a los espiritus de la papa, a los produc-
tos agricolas, eso es lo que comemos y ch’allamos bien
a los productos en los lugares donde crecen (bailarin de
Wayiiuri, 03. 10. 09).

El bailarin hace un trabajo para la Pachamama; le
brinda alegria (véase arriba). Entonces él también
puede esperar algo a cambio.

Antes de proceder a la descripcion concreta de
las diferentes danzas quiero proporcionar una vista
general acerca del tema a través de la siguiente ta-
bla, también aludiendo al sincretismo religioso que
surge de la sobreposicion de actividades agricolas,
danzas, ritos andinos y fiestas catdlicas.

479

Preparar la tierra para la siembra y animales
de buen augurio

El mes de agosto es conocido como “mes de la Pa-
chamama” o lakan phaxsi en aymara, momento en
el que la Pachamama estd de hambre, con la boca
abierta (laka = boca), en el que se le solicita el per-
miso para comenzar un nuevo ciclo productivo. Con
ofrendas especialmente “suculentas” se trata de lle-
gar a un “compromiso’” de reciprocidad con la Ma-
dre Tierra: satisfaciendo el “hambre” de la tierra con
ch’allas y wilanchas se espera obtener una buena
siembra y, en consecuencia, también una buena co-
secha (i.e., van den Berg 1989: 50s.).

Este “paréntesis” entre buena siembra y bue-
na cosecha de papas se hace notar en los ritos que
acompafian la danza de Llanu Pariwana / Jach’a
Waili practicada en la provincia Aroma del departa-
mento de La Paz. Se trata de actos simbdlicos que
involucran al k’usillo, muchas veces errOneamente
descrito como un tipo de payazo o hazmerreir andi-

Tabla: El ciclo productivo de la papa y su relacion con las danzas, la espiritualidad andina y el calendario litdrgico catdlico (elabo-

racién propia).

Mes Ciclo productivo de  Danza (ejemplos) Actividad ritual an-  Fiesta catolica con
la papa dina mucha concurrencia
agosto preparacion de la tierra Lichiwayu, Llanu, ofrendar a la Pachama- Virgen de las Nieves
para la siembra Pariwana ma, predecir el afio,
Ilamar la nieve
septiembre primera, siembra ‘Waka Tinti, Chaxis 14.: Exaltacion
octubre siembra Quena Quena 4.: San Francisco
6.: Rosario
noviembre siembra, crecimiento ~ Cambraya, Montone-  festejar las almas: i.e., 1.: Todos los Santos
ros, Tarqueada produccidn de t’ant’a
wawas
diciembre siembra, crecimiento, Muyu, Waychu, Wititis pedir lluvia 8.: Concepcion
cuidar la chacra 24.: Navidad
enero florecimiento, cuidar ~ Ayawaya, Ch’uta pedir lluvia y alegrar a 17.: San Antonio
la chacra la Pachamama
febrero/marzo  florecimiento, preco-  Phuna, Qhachwa. pedir lluvia, alegrar 2.: Candelaria Carna-
secha (primeros frutos) Chiriwanu y agradecer a la Pa- val (movible)
chamama (fiesta de la
Anata)
abril maduracion Uxusiris Pascuas (movible)
mayo cosecha Qarwani, Quena Que- redistribucion de la co- 3.: Santa Vera Cruz
na, Choquelas, Auki secha, agradecer a la 15.: San Isidro
Auki Pachamama
junio seleccion de las papas  Lakita ahuyentar la Iluvia 3.: Corpus Cristi
julio elaboracion de chuiio  Jach’a Sikus, Sikuris  llamar la helada 16.: Carmen

de Italaque

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

480

no, que mas bien podria considerarse como un per-
sonaje transgresor (Osuna Sotomayor 1998: 68s.)
o un talismdn de fertilidad cuyo actuar tiene con-
notaciones erdticas inequivocas. Porta una mdsca-
ra de tela partida en dos dreas de color que podria
ser un simbolo de la dualidad andina, su nariz lar-
ga frecuentemente es interpretada como un simbolo
falico y las astas o “cuernos” que salen de la parte
superior de su mdscara parecen representar los bro-
tes de tubérculos recién sembrados (véase también
Stobart 1994: 39). En las danzas en las que partici-
pa este k’usillo frecuentemente juega con animales
disecados que son de buen augurio para la produc-
cidn agricola, es decir, con la vicufia, el zorro y el
titi (gato montés) y a veces también los lleva carga-
do sobre la espalda.®

El Llanu Pariwana es ejecutado dos veces por
afio: el 15 de agosto, para influir en el comienzo de
la siembra y el 15 de diciembre, para maximizar la
cosecha. En ambas fechas se otorga un papel impor-
tante a la vicufia, animal de buen augurio para la co-
secha de papa (Thorrez Lopez 1982: 4).

Ahora esta vez, para esta fiesta también es mismo Llanu
pero ya no con esas mismas comedias ... tenemos dos
k’usillos y dos achachis [ancianos/sabios] que van a pes-
car a la vicuiiita ... esa vicuflita significa que también va
a ser una buena cosecha, un augurio de buena cosecha ...
comienzo de siembra en Achoclo alld en 15 de agosto y
en 15 de diciembre es ya la buena cosecha (Milan Huallpa
Paco, 15.12.09).

Es un prondstico, como este afio va a haber el tiempo,
como va a haber lluvia, no va a haber lluvia, va a haber
produccién o no va a haber, todo eso significa la caza de
vicufia ... cuando la vicufia estd con vista al noreste, por
que generalmente la lluvia viene de ese lado, del lado del
Illimani, entonces cuando lo encuentran ... con direccion
a ese lado, significa que va a haber buena produccién, va
a haber buena lluvia, y cuando estd digamos al noroeste,
con direccion al noroeste va a haber escasez, va a haber
sequia (Cornelio Huanca, 15.12.09).

Aparte de la vicufia la danza de Llanu Pariwana in-
cluye otro animal que ayuda a optimizar el rendi-
miento agricola: el flamenco (en aymara: pariwa-
na). Los musicos-bailarines adornan sus sombreros
con ruedas gigantes de plumas de esta ave, ya que
“este animal flamenco también es un buen augurio
para una buena cosecha, por eso nosotros maneja-
mos esta pluma con mucho orgullo” (Milan Huallpa
Paco, 15.12.09).

6 Portugal Catacora (1981: 88); CDIMA (2003: 30, 40, 64); Sa-
gdrnaga Meneses (2003: 209).

Eveline Sigl

Los preparativos para la siembra incluyen la ro-
turacién de la tierra que se facilita cuando ésta esta
himeda. Asi no es de sorprender que exista también
una danza para atraer la nieve que en este caso tiene
mejor efecto que la lluvia dado que se descongela
lentamente: el Lichiwayu. Esta danza es practicada
en el departamento de Oruro y también incluye una
ceremonia de la caza de la vicufia. La referencia a la
nieve se encuentra en el faldon plisado blanco que
portan los musicos-bailarines.

De los Lichuwayus representa el pollerén por ejemplo a
la nevada ... ese tiempo aqui es temporada en esa region,
hay bastante nieve (Marcelo Gémez, 25.07.09).

Los toros danzantes: Anticipar la siembra

Existe toda una “familia” de danzas del altiplano
boliviano que tienen que ver con el personaje cen-
tral del “Waka”, por ejemplo: Waka Thughuri, Waka
Waka, Waka Tintis y Waka Tinkis. Pareceria que la
palabra de waka se refiriera al término espaiiol de
vaca, pero explicitamente denomina a la personi-
ficacién del toro puesto delante del arado que se
transformo en bailarin (aymara: thuquri). El traje
consiste en un marco alargado cubierto de cuero y
cuernos de vaca. En el medio hay una abertura para
el bailarin quien al caminar ritmicamente agita el
traje de un lado al otro (y a veces también hacia
arriba y abajo). A pesar de que algunas fuentes re-
lacionan las danzas Waka con la mofa del dominio
espafiol, de las corridas de toro y del ganado que se
llevé a Bolivia (Paredes 1913: 19), en los areas ru-
rales otros elementos parecen estar en el centro de
la representacién: la teatralizacién de la siembra y
subsiguiente cosecha y las ch’allas que acompaifian
la faena, siempre agradeciendo a la Pachamama.’
Siguiendo Allen (1997) se trataria de una represen-
tacién iconica que “construye” el futuro, es decir, la
exitosa siembra y el resultante florecimiento de las
chacras mediante la danza.

Para el inicio de la siembra ... antes de sembrar ... van a
hacer el acto simbdlico del inicio de la siembra en algin
lugar ya de al lado, entonces ahi va la comunidad a sem-
brar, va y hace su la siembra, como si fuera de verdad (co-
munario de Umala, 21. 06. 94).

Danzan con toro, hay un dia por ejemplo ac4, el 4 de oc-

tubre es Rosario y San Francisco casi al mismo tiempo,
entonces en esa festividad baila exclusivamente el Waka

7 CDIMA (2003: 55, 58s. 84); Cavour Aramayo (2005: 86s.);
Comision de Cultura (2005: 23, 41).

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Tinti, entonces el primer dia hacen su danza del Waka
Tinti y el segundo dia hacen el sembradio (vecino de
Umala, 02.05. 10).

Hay que sembrar con este Waka Tinki ... entonces se
siembra la papa, igual hay que sembrar y depositar la se-
milla, hay que sembrar la papita dando vueltas y vueltas
(Julia Mejia, 14.12.09).

Los toros son adornados con enjalmes (capas de
monedas) y espejos. Segin un entrevistado de Lla-
llagua estos espejos atraerian a las vicufias (comu-
nicaciones personales, 15.12.09) y, como conse-
cuencia una abundante cosecha. En la variedad de
la danza llamada Waka Tinki los bailarines portan
tocados cefélicos elaborados con plumas de fian-
dd que denotan el florecimiento de las papas: “Es-
tas plumas son para que florezca la papa, son flores
de papa, esas flores representan” (Carlos de Phaxsi
Amaya, 14.11.09).

Hasta hace pocas décadas atrds existia la cos-
tumbre de adornar los toros con banderas blancas
cuando se sembraba papa. En la danza Lakita (véa-
se abajo) estas banderas son colocadas en la yunta
“como significado de la esperanza de que la siem-
bra que se realiza en el dia se llenard de flores en
su momento” (Ignacio Pérez en CDIMA 2003: 41).
Sin embargo, parece que estas banderas en realidad
son restos de lo que antes habrén sido plumas y, por
lo tanto, otra anticipacién iconica del florecimiento
de los tubérculos. “Antes habian plumas de fiandu,
entonces las llevabamos en vez de banderas” (Juan
Quispe Mayta, 14.11.09).

En especial la representacion de este floreci-
miento conlleva a lo que yo llamaria una “estética
de la abundancia” o de la multiplicacién, concepto
que parece complementarse con la investigacion de
Nico Tassi. Hablando del contexto de la Fiesta del
Sefior Jesus del Gran Poder este autor postula que
la ostentacién de riqueza y la atraccién por ésta no
necesariamente entran en conflicto con las pricticas
ritual-espirituales andinas que de igual manera enfa-
tizan en la circulacion y reproduccién. Ademas Tas-
si considera la abundancia material como elemento
central de la unién entre los seres sobrenaturales y
los humanos (2009: 45s.).

Entonces no es de sorprender que muchas de las
danzas del altiplano boliviano se caractericen por
atuendos opulentos y de alguna manera desbordan-
tes. Un elemento de esa exuberancia es la analogia
entre el florecimiento de las papas y la gran cantidad
de enaguas y polleras que se colocan las mujeres,
anticipando y “construyendo” el deseado resultado
de la siembra icOnica que demuestran en su danza.

Anthropos 106.2011

481

En nuestro pueblo se siembra ahora mismo pues, entonces
en esta época siempre bailamos ... las mujeres tienen mu-
chas polleras para que haya buena produccidn, si se ponen
pocas polleras podria haber poca papa (Andrés Cuaquira
Quispe, 31.10. 09).

Representamos a las flores de las papas, por eso la vesti-
menta también. Es que cuando ya siembran, después se
sale, ya crece después ya flores de las papas, diferentes
colores (comunarias de Jalantani, 19. 10. 09).

Se colocan asi [las polleras] para que la papa florezca de
la misma manera (Juan Quispe Mayta, 14. 11.09).

Al igual que en las danzas Llanu Pariwana y Li-
chiwayu participa un k’usillo, esta vez cargando un
zorro, animal que ayuda a pronosticar el desarrollo
del futuro ciclo agricola (Comunidad Titicani Ta-
caca 2007).

En el cerro estd aullando el zorro, entonces ya sabemos
que ya es tiempo para la siembra, entonces por eso estd
ahi también el zorro, ;no?, por eso el k’usillo porta (Bar-
tolomé Bautista, 29. 04. 10).

Un prondstico para la cosecha es. Cuando hace sus nece-
sidades ahf clarito se ve. Si en sus necesidades hay pro-
ductos agricolas, entonces va a producir harta [mucha]
papa. Para sembrar. Eso pronostican (Bernardo Ticona,
19.08. 10).

A veces el k’usillo también carga un titi, un gato
montés que atrae la buena produccién ya que “aga-
rra el producto” para que no se acabe pronto (Félix
Poma Mamani en CDIMA 2003: 74). Existe un ani-
mal que se llama qulge titi (gato montés de plata),
ya que los “rombos” de su pellejo se asemejan a la
forma de las monedas y se supone que es un animal
que trae prosperidad y una buena cosecha.

El gato montés estd cuando florece e indica la buena pro-
duccién. También hay otro diferente, el gato montés de
plata. Ahora, el gato de la chacra tiene surcos [en el pe-
llejo] tal como es la chacra, el gato de plata tiene rombos.
Ese gato montés de la chacra podria ser algo como un ta-
lisman para que florezca bien la chacra, para que mejore
(Osvaldo Tito Yallo, 31. 10.09).

Es para llamar la plata y el oro, para llamar todo, se tiene
que llamar para que las flores de papa crezcan muy bien
(bailarin de Mokolulu, 22.08.09).

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

482

Bailar cargando las almas
y pedir las primeras lluvias

Una vez efectuada la siembra es muy importante
que haya suficiente lluvia para que las plantas crez-
can y florezcan. Entonces se “desentierran” las flau-
tas que atraen la lluvia y se comienza a bailar Pinki-
llada, Tarqueada y Mosefiada, entre otros. Algunas
de estas danzas se practican durante toda la esta-
cién lluviosa, otras solamente corresponden a una
determinada fase del jallupacha. La fiesta de Todos
los Santos marca el inicio ritual de la época hiime-
da (Bouysse-Cassagne y Harris 1997: 39), momen-
to en el que se pide la cooperacion de las almas de
los difuntos en el ciclo productivo agricola (Rome-
ro Flores 1997, 2001a, 2001b; Baumann 1991: 4).

De acuerdo a las costumbres del altiplano boli-
viano se celebra la “Fiesta de las Almas” tocando y
bailando en los cementerios y fabricando pequefias
muiiecas hechas de pan, las t’ant’a wawas, que re-
presentan a los difuntos, nifios (Sagdrnaga Mene-
ses 2003: 360) o mds bien muertos que acaban de
recibir el “status de recién nacidos” (van den Berg
1992a: 295). Dado que la ayuda de los muertos es
vital para lograr buenas cosechas (295) sus almas
son festejadas con comida, musica y baile (Stobart
1996: 475) para establecer la mencionada relacion
de reciprocidad entre “este mundo” (akapacha)y el
“mundo de adentro” (manghapacha). En este con-
texto parece de suma importancia la figura del nifio
inocente cuyo llanto conmueve los seres sobrenatu-
rales responsables de las condiciones climdticas, un
posible nexo con las mufiequitas de pan. Ya Gua-
mén Poma de Ayala relata que durante el mes de
Octubre los campesinos desesperados por la llega-
da de las lluvias necesarias hacian llorar a mujeres
y nifios para que de esta manera ayudaran a pedir el
agua (2006 [1615]: 229). Segun Arnold et al. hasta
la actualidad sigue habiendo lugares donde los nifios
son obligados a pedir lluvia (2005: 178s.).Y son es-
tas mismas mufiequitas, las t’ant’a wawas, que se
cargan ejecutando algunas danzas de la época, por
ejemplo el Cambraya de los valles altos de la pro-
vincia Mufecas (departamento de La Paz): “En To-
dos los Santos las mujeres siempre bailan cargando
una wawa ... podria ser un alma, aqui siempre se
hace rezar a las t’ant’a wawas (Andrés Cahuana,
17.10.09).

El siguiente testimonio insinta la relacion entre
las almas y la nueva vida:

En Todos los Santos bailan cargando t’ant’a wawas ...
Bailan en el cementerio. A veces hay almas en la casa
[quiere decir que hay personas recién fallecidas], enton-
ces van al cementerio y bailan asi ... Pasado Todos los

Eveline Sigl

Santos los recién casados van a visitar a sus padrinos con
la misma musica (Manuel Hinojosa, 17. 10. 09).

En décadas pasadas bailar con mufiecas también era
comun en el departamento de Oruro donde la esta-
cion lluviosa comienza al son de la Tarqueada. Sin
embargo, tanto en Oruro como en La Paz no solo
se cargaban t’ant’a wawas, sino también “pastas”,
muiiecas de yeso, barro o porcelana (que ya no son
fabricadas). Ambos tipos de mufieca no solo se uti-
lizaban para bailar, sino también se colocaban en los
altares preparados para los difuntos y se les daba a
las nifias para que las cargaran como si fueran sus
hijos (comunicacién personal de Justina Salazar Ba-
rrionuevo, 13.02.11).

Antes en Todos los Santos se bailaba con pastas, las mu-
jeres cargaban pastas (Micaela, 09. 11. 10).

Con o sin muifieca, el fin del baile en Todos Santos
es hacer florecer las papas: “Nosotros bailamos esas
cosas para que las papas florezcan, para que crezcan
los frutos” (Tomads Torres, 14.11.02).

No solo sigue en pie la costumbre de hacer rogar
por lluvia a los nifios, sino también sigue habiendo
el pedido hecho por mujeres. A pesar de que la par-
ticipacion de la mujer en las fiestas suele restringir-
se a los preparativos, el canto y el baile este contex-
to parece facilitar excepciones donde las mujeres
también tocan un instrumento musical con el fin de
“calentar la tierra” y, por lo tanto, atraer las nubes:

Cuando vamos salir a los cerros las sefioras tocan y de ahi
ya llueve nomds ... las mujeres como dicen “uta junt’u-
cha”, eso es la casa de, que calienta, ;no?, entonces como
estd haciendo calentar, entonces va a llover, eso quiere de-
cir (Eloy Colque Huanca, 11.10.09).

Guamdn Poma de Ayala relata que se maltrataban a
los animales para que sus gritos funjan como pedi-
dos de lluvia (2006 [1615]: 229), hecho que parece
encontrar su paralela en el contexto mitologico de
la danza de los Wititis.

Si no habian llegado las lluvias torrenciales los alfereces
[autoridades] ataban al k’usillo con el lazo denominado
yuguna. Si es que no llegaba la lluvia los pasantes lo ata-
ban diciendo “jataremos al k’usillo!” y €l se arrodilla pi-
diendo lluvia (Nemecio Alvarado Nina, 25. 10. 09).

Un animal salvaje maltratado para que “pida” lluvia
es el sapo (ver capitulo sobre los diablos danzantes).

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Bailar cargando la “pasta”: Prosperidad
y crecimiento en el area urbano

La estética de la multiplicacion en el ambito urbano

Existe también una danza hoy en dia totalmente ur-
banizada en la que un personaje (la Awila) baila car-
gando una “pasta”: la kullawa. Esta danza principal-
mente es considerada como “danza de los antiguos
hilanderos” que avanzan agitando ruecas como sim-
bolo de su oficio. Por sus atuendos exuberantes se
la relaciona con una desbordada muestra de pode-
rio econdémico.

Las bolsas de monedas significa la riqueza que tienen ...
jLas perlas!, los aretes mismos ... todo es de oro, enton-
ces eso muestra la riqueza que tiene (Claudia Bedoya,
24.09.09).

Usaban anillos hasta la punta del dedo (expositor semina-
rio sobre Kullawada, 16. 10.02).

Era gente de mucha plata, ;no?, entonces las joyas, los
collares, estos que representan lo que era la riqueza, era
gente de mucha plata los que bailaban la Kullawada (Ma-
ritza Leyton, 13.02. 10).

La estetica de la abundancia y multiplicacién des-
crita en el capitulo sobre los toros danzantes en este
caso se hace notar no solo en las joyas, sino también
otra vez en la gran cantidad y el volimen de las po-
lleras y enaguas utilizadas por las mujeres.

Eran bastante enaguas, no como ahora que llevan tres,
cuatro enaguas, se ponian siete, hasta 12 enaguas. Lleva-
ban bastante joyas, los anillos llevaban puro oro [...] La
pollera era bastante a la moda, de costura la basta [frun-
cido] bien menudita ... La pechera tenia que ser de puro
oro (Adela Quispe de Mamani, 16. 10. 02).

Aunque ya no se utiliza ropa tan sobrecargada hasta
ahora es usual que una pollera de baile esté hecha
de seis a ocho metros de tela y que la mujer lleve
cinco a seis enaguas.

Abundancia, habilidad y “erotismo andino”

La estética descrita también parece relacionarse con
lo que yo llamaria el “erotismo andino”, la seduc-
cion a través de la opulencia y la demostracién de
destreza. Segtin lo que pude ver en los testimonios
de mis informantes en el 4rea rural (y, en menor me-
dida también en el contexto “‘cholo-mestizo”®) una
mujer no es atractiva por su cara bonita, sino por

Anthropos 106.2011

483

su capacidad de trabajar, por su diligencia y por un
fisico que insinda que sea una mujer fuerte y una
buena “reproductora”. Segin mis informantes, to-
das estas caracteristicas se hacen notar a través del
baile.

Entonces se dice que portaban 100 polleras, muchas po-
lleras ... muchas, porque de esta manera se notaba si era
una mujer habil. Las perezosas se colocaban menos polle-
ras. Lo mismo pasa con los disefios tejidos. Las que tenian
destreza sacaban pdjaros, cosas bonitas ... las mujeres ha-
biles daban vueltas muy bien, a las perezosas les costaba
girar (Cecilio Arianis Chambi, 12. 12.09).

Hoy en dia la costumbre de estrenar tejidos nue-
vos solo se mantiene en lugares muy alejados, so-
bre todo en la zona de Norte Potosi donde las mu-
jeres aun utilizan tejidos a mano, pero el principio
sigue igual: el traje que lucen en la fiesta sefiala “lo
que tiene” la mujer y aumenta la atraccién para los
jovenes solteros. En el contexto folklérico citadino
tanto el hombre como la mujer demuestran su des-
treza (ahora ya no de tejer o sembrar, sino de hacer
negocios) utilizando la ropa de baile como un espa-
cio de proyeccion que revela sus cualidades a través
capital econdmico. Eso significa que a pesar de la
urbanizacién de la danza y de su atuendo el “‘erotis-
mo andino” sigue vigente:

Entonces la que tenfa mds joyas era la que mds atrafa en-
tonces inclusive en las manos, en los cinco dedos lleva-
ban anillos hasta las ufas, y el baile de la Kullawada es
asi, mostrando el poder econémico que cada una de ellas
tenfa ... s6lo bailaban los que tenfan plata (Freddy Yana,
19.01.10).

Ellos trabajaban, se distinguian ... El corazén con joyas
se lleva, por eso demuestran lo que eran muy trabajado-
ras, tenfan mucha plata, y tenian mucha joya demuestran
eso (Amanda, 10.06. 10).

“Pastas”, q’iwas y fertilidad

Otro aspecto que conecta la Kullawa con el 4mbito
rural, y, por lo tanto con el tema de la fertilidad y
las papas, es el personaje de la Awila (“abuela” en
pronunciacién aymara) que carga la “pasta”, al igual
que los danzarines de Tarqueada y Cambraya en To-
dos los Santos. El personaje en si que forma parte

8 Al igual que el término de mestizo la palabra cholo es muy
compleja y se refiere a un tipo de “mezcla” o mestizaje aso-
ciado con estratos sociales arraigados en las costumbres y en
la cosmovision aymara.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

484

de muchas representaciones de danzas autdctonas es
de especial interés ya que es personificado por un
hombre. Formando una pareja con el Achachi (an-
ciano/sabio) la Awila representa el rol genérico que
corresponde a la mujer segun la asi llamada duali-
dad andina. Sin embargo, siendo un personaje jo-
coso y alusivo (i.e., fingiendo actos obscenos con el
Achachi o correteando a los jévenes) también aporta
un elemento de “alegria” a la danza. A pesar de que
los bailarines de Awila muchas veces no son homo-
sexuales, su rol frecuentemente es asociado con el
concepto andino del ¢g’iwa, un ser que une lo mas-
culino y lo femenino. “El ¢’iwa es dos cosas, diga-
mos dos cosas, tiene dos cosas — dos Sexos — ese es
el ¢’iwa (Angel Lucana, 04. 12. 10).

Ahora ;qué tiene que ver el g 'iwa con la “pasta”
y la fertilidad? Siguiendo lo expuesto la pasta podria
simbolizar no solo el alma de un difunto, sino tam-
bién la nueva vida que surge de esta relacion entre
la vida y la muerte. Podria representar a las “crias”,
es decir, las papas, que se cosechan a partir de fe-
brero y que igualmente son cargadas durante el bai-
le. Tal vez el g’iwa mismo podria ser considerado
como un talisman de fertilidad como también lo in-
sinda la investigacion de Henry Stobart. Al escribir
sobre la musica del norte de Potosf{ el autor supone
que el término de g ’iwa se refiere a una “conjuncién
entre macho y hembra, donde los sexos opuestos se
mezclan en partes iguales” que estaria asociada con
el llanto, los nifios y los difuntos y que establece-
ria una conexidn entre la vida y la muerte, trayendo
la humedad desde el reino de los difuntos (Stobart
2010: 35s.). También para los entrevistados la Awi-
la (bailada por g ’iwas) es asociada con la fertilidad.

Toda la humanidad tiene su wawa. Y significa de la Ku-
llawada siempre con wawa, esa es la familia que, o sea
tenemos que progresar, que tenemos que procrear en la
tierra ... (Damasio Mamani, 07. 08. 10).

Ukax yapu sumaniapatakiwa [bailar vestido de mujer]
(bailarin de Auki Siku, 03. 10.09).

Sin embargo, sobre todo en el contexto urbano los
informantes no estaban muy seguros si la Awila
trafa suerte o no. Los testimonios al respecto, hasta
de los mismos bailarines, son ambiguos:

Abhora otros nos dicen, “empeza con un ..., con una per-
sona rarita, ten mas suerte con €l, suerte”, otros, “me va
bien todo el afio”, otros nos animan, nos incentivan ...
(Ramiro, 07.07. 10).

Segun lo que decian algunos traemos suerte, otros dicen
que no (Celso, 12.07.10).

Eveline Sigl

Otro aspecto clave en este tema también podria ser
la “alegria”. Tanto en el contexto rural como en el
urbano la Awila es un personaje burlesco que hace
reir a la gente. En la ciudad tiende a molestar a los
hombres y en general es asociado con la “picardia”
que a su vez connota sexualidad y, por lo tanto, fer-
tilidad, el elemento clave en las danzas rurales. Cabe
tener en mente que en los bailes que se hacen en el
contexto de la produccién agricola siempre se ha-
bla de tener que “alegrar” a la Pachamama para que
haya buena produccion.

Mas alegria los jovenes quieren vestirse de mujer, mas
alegria, con pollera se visten, a los jévenes le molesta as{
(Richard Pari, 04. 12. 10).

Bromeaban en su sentido de en aymara, en su idioma, no
faltaba otros fregados muchachos o mayorcitos que les
molestaban (Celso, 12.07. 10).

Volviendo al concepto de la estética de la multipli-
cacion también cabe destacar que en la Kullawa el
atuendo de la Awila es especialmente lujoso. Las
Awilas entrevistadas siempre enfatizaban en que su
ropa de baile tenia que ser de primera calidad, en
algunos casos incluso luciendo mantas de vicuia y
una gran cantidad de polleras, hasta en sus mufiecas.

Como nos ponemos harta pollera. Nos ponemos centros.
Veintitantos es, 25 centros (Awila Monica, 19.07. 10).

Mbnica carga una mufieca con diferentes polleritas. Se
viste por lo mucho le debe colocar unas seis a siete polle-
ritas (Celso, 12.07. 10).

Mas lluvia y los primeros frutos para
San Antonio Abad y la Virgen de la Candelaria

Existen dos danzas que se llaman Ayawaya, una es
de la regién Umala (departamento de La Paz) y la
otra del Santuario de Quillacas (departamento de
Oruro). Ambas son asociadas con el tema de atraer
Iluvias. En el caso de la Ayawaya orurefia las muje-
res llaman la lluvia agitando banderas blancas mien-
tras que la version pacefia enfatiza mds en la repre-
sentacion de los sembradios en flor: las mujeres otra
vez portan una gran cantidad de polleras cuyos colo-
res simbolizan los diferentes tipos de papa.

En esta época de florecimiento la Virgen de la
Candelaria estd muy presente en el imaginario y la
ritualidad de las comunidades de Patacamaya (de-
partamento de La Paz). Al cantar las mujeres no
solo se refieren a las flores, sino también a la Vir-
gen de la Candelaria: “Ay ay ay ay flor de papa, flor

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

de haba, flor de saq’ampaya ay ay ay, Virgen de la
Candelaria, recibenos, danos tu bendicién” (Ascen-
cio Mamani Flores, 20.01. 10).

Debido a los complejos procesos de influencia
mutua entre el catolicismo y la cosmovision andina
ésta frecuentemente es asociada con la Pachamama.
Por lo tanto ahora es ella la que recibe pedidos de
lluvia y, a cambio, los primeros frutos.

Con estos frutos recibimos a la Virgen de la Candelaria,
para la mamita de la Candelaria. En ese momento le lle-
vamos haba, frutos verdes y papa. Eso le ponemos en su
canastita ... A la virgen pedimos, bailando con el Chi-
riwanu, la lluvia, el tiempo. Eso. En Candelaria, febrero,
siempre (Sra Isabel, 21. 11.09).

En algunos pueblos de la region las primeras pa-
pas son cosechadas en la noche del 1.° de febrero y
luego llevados a la iglesia donde reciben su debida
ch’alla. La musica y el baile que acompafian a estos
actos rituales hacen referencia directa a las papas:
en la danza de los ch’axis (de la misma provincia)
incluso existen diferentes tipos de ritmo para cada
variedad de papa (CDIMA 2003: 16, 23).

El 2 de febrero antes de ser llevada en procesion
por las cuatro esquinas de la plaza de Patacama-
ya la estatua de la Virgen de Candelaria es adorna-
da con las papas recién cosechadas. Lo notable es
que durante la procesion es seguida por varias tro-
pas de chiriwanus, musicos-bailarines “guerreros”
provenientes de diferentes comunidades indigenas
aledafias. En cada esquina de la plaza los dirigen-
tes de los grupos, los capitanes de baile, que siguen
a la Virgen efectdan cortas peleas rituales cuyo ob-
jetivo es tumbar al contrincante mediante un palo
adornado con plumas de flamenco. Mis entrevista-
dos aseguraron que no se trata de peleas agresivas,
sino de muestras de destreza que encajan en el prin-
cipio de la “medicién de fuerzas” inherente al mes
de Anata.

La préctica de colocar los primeros frutos a una
virgen o un santo patrén no se restringe a la provin-
cia de Patacamaya. El 17 de enero la localidad de
Cagquiaviri festeja a San Antonio Abad colocéndo-
le “brazaletes” de papas y bailando Ch’utas. “Este
es un agradecimiento a la buena cosecha, por eso al
tata [San Antonio Abad] se le pone los primeros fru-
tos de la papa” (Amalia Alvarez, 17.01. 10).

Al igual que en el caso de Patacamaya la ritua-
lidad andina se amalgama con la religién catdlica:
con el fin de obtener una cosecha 6ptima la pobla-
cién se dirije a todos los seres sobrenaturales.

Por un lado estamos pidiendo a la Pachamama, por otro
lado estamos pidiendo a las deidades que llueva, por el

Anthropos 106.2011

485

otro camino, al santo también se le estd demandando que
pueda interceder para que pueda dar fecundidad, pros-
peridad y alimentacién para todo este sector (bailarin de
Ch’utas, 17.01. 10).

El personaje mismo del baile es notable: es un hom-
bre cuyo traje enteramente bordado con motivos flo-
rales evoca los campos floridos y quien baila con
careta de alambre dando vueltas y vueltas con su
pareja. La danza es practicada desde la fiesta de San
Antonio Abad hasta Carnaval (en Corocoro hasta
Pascuas) y es sumamente coqueta, imagen que in-
cluso llevo a la creacién urbana del Ch’uta Chole-
ro, un ch’uta que baila con dos mujeres. Esta claro
que tanto en el &mbito rural como en el urbano es
un personaje carnavalero intimamente ligado con la
fertilidad agricola y humana.

Se baila Ch’uta en Caquiaviri porque tenemos que rendir
culto a la fecundidad, queremos que todos los cultivos que
han sido sembrados por aca puedan desarrollarse normal-
mente ... que todo sea fecundidad, que podamos alimen-
tarnos nosotros, esa es la razén de lo que se baila Ch’utas
(bailarin de Ch’utas, 17.01. 10).

Anata: Fertilidad, erotismo andino
y precosecha

La Anata, muchas veces mal denominada “Carna-
val indigena” es la fiesta del regocijo por el creci-
miento y florecimiento de la naturaleza que tempo-
ralmente coincide con el Carnaval. En el transcurso
del evento se visita los sembradios de papa, donde
éstas son festejadas y adornadas con mixtura (con-
feti, antiguamente con pétalos de flores) y serpenti-
nas. Agradeciendo y pidiendo por la buena produc-
cién se realizan ofrendas (q 'uwachas, wilanchas,
ch’allas y chayawas) a la Madre Tierra y se baila
cargando los primeros frutos del afio (ver también
CDIMA 2003: 16, 23).

Arrojamos sangre a la chacra para que produzca bien
(Alejandro Cabana, 09. 11.09).

Marcamos la Llallawa con flores, hacemos g ’uwachas
(Irineo Bazéan Choque, 09.02. 10).

Dos danzas rurales tipicas para la época son la Phu-
na/Chayaw Anata y el Qhachwiri. La Phuna es ins-
trumental y enfatiza en festejar la maduracién de
la papa.

Cuando florece la papa, ahi ya estamos nosotros asi junto
con la flor de papa, con esto asi acompafiamos ... Vamos

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

486

a ch’allar. Con esa musica también vamos a ch’allar a la
papa (Enrique Laruta, 04. 12. 10).

Esta miusica y baile autéctona se bailaba todos los dias de
la semana de los carnavales: El dia lunes jisk’a anata iban
a t’ikhar o festejar tocando flautas de phuna a los sembra-
dios de papa con serpentinas, membrillos, flores, lujmas y
otros (monografia Anata, Corpa, 28. 06.07).

Cecilio Arianis Chambi: Ukanakax ch’ugiruw chayaw-
t’apxta, animalaruw chayawt’apxta ak phunampi ... ya-
pus suma achuiiapataki ukhama ... Uywatakis pastunaka
sum utjafiapataki, md suma uywanakas miraiiapataki, md
suertipan sasa (12.12.09).

Con esas cosas hacemos chayawa a la papa, con
esta phuna hacemos chayawa a los animales ...
para que los sembradios florezcan bien ... para que
haya buenos pastos para los animales, para que haya
buen alimento para el ganado, se dice que es para
su suerte.

Especialmente el Qhachwiri hace notar la inte-
rrelacién entre la produccion de la papa y la fertili-
dad humana: no solo es un baile de regocijo por la
buena cosecha, sino también de coqueteo y enamo-
ramiento (i.e., Surco Toledo 2010; Paredes Candia
1991: 130) y se supone que la alegria, el canto y la
danza de las parejas jovenes “contagia” las chacras
y aumenta su productividad (ver también van den
Berg 1989: 64).

Generalmente los Qhachwas lo hacian los jovenes, ;no?,
y ese, la etapa que ademas se le permite el enamoramien-
to (Teresa Canaviri, 02. 07. 10).

Son los Qhachwiris, es una danza del amor, una danza
de parejas ... Esto solamente se baila en las épocas de
siembra, en las épocas de carnavales es cuando se hace la
época de la cosecha, es por eso que todos los jovenes ale-
gres en la edad de casarse salen a disfrutar y a bailar (Liz
Cuentas, 15.02. 10).

Como indica su nombre el mes de Anata es la épo-
ca de los “juegos” (en aymara: anata). Uno de ellos
es el g 'urawt’asifia o warak’asifia (hondear, es de-
cir lanzar membrillos, manzanas o duraznos o a las
chacras o a otras personas) que tiene diferentes fun-
ciones: seguin el lugar se lo asocia con el despacho
de la Iluvia, la alimentacién de la Pachamama y el
coqueteo entre los jovenes.

Hondear es para que se vaya la lluvia ya, ya no llueva
mads, como es alld ya ha producido todo entonces si sigue
lloviendo se echa a perder (Zacarias Choque, 23.01.09).

Eveline Sigl

Yo he visto mas que todo en carnavales como la lujma
[membrillo] lo botan al sembradio, es una especie de re-
galo a la Pachamama, la Pachamama tiene que comer
(Silverio Quispe Mamani, 16.01. 10).

Ahora eso del encuentro de la fruta, el hondearte con
membrillos, con duraznos ... a modo de conquistarles di-
remos a la pareja, empiezan el baile lo hacen hondean-
dose precisamente con la fruta, originalmente cuando es
asi entre pareja, se lanzan la fruta a los pies, a las piernas
(Ricardo Soliz, 08.02. 10).

Por los testimonios recogidos deduzco que antes el
q’'urawt’asifia era una practica ampliamente difun-
dida en el altiplano boliviano que en algunas regio-
nes estd cayendo en desuso (i.e., en el departamen-
to de Oruro). Segin Martinez (2010: 149) también
forma parte del Pujllay de Tarabuco, una fiesta de
la zona quechua geograficamente ubicada en los va-
lles altos que tiene las mismas connotaciones que la
Anata (y que igualmente se traduce como “juego”)
pero que debido a las diferentes condiciones climd-
ticas se realiza en fechas posteriores que ésta.

Carnaval: Los diablos danzantes
y la multiplicacion de las riquezas

Una de las danzas mds representativas del Carnaval
“mestizo-urbano” es la danza de la Diablada confor-
mada por toda una tropa de “diablos” masculinos y
femeninos espléndidamente ataviados. Sin embar-
go, existen también danzas autéctonas donde los
personajes diabdlicos juegan un rol principal, por
ejemplo el Jach’a Tata Danzanti pacefio (Ruiz Ruiz
1966: 169) y las Pinkilladas nor-potosinas,’ todas
asociadas con el tema de atraer lluvia para que haya
buena produccion agricola.

Queda claro que en todas estas danzas no se tra-
ta de diablos en un sentido cristiano, sino del pro-
ducto de una complejas relacién entre la cosmovi-
sién andina y el catolizismo. Cuando llegaron los
espafioles a lo que hoy es Bolivia ain no existia
ningun diablo como ser enteramente maligno; los
dioses andinos poseian/poseen caracteres ambiva-
lentes que pueden llegar a ser peligrosos cuando se
enojan (Rosing 1997: 11), pero que también pue-
den ser apaciguados mediante ritos y ofrendas (Pé-
rez Portanda 1992: 78). Estudiando la bibliografia al
respecto uno se da cuenta que el “diablo” colonial
directamente fue inventado por los religiosos euro-
peos del siglo XVI que establecieron una analogia

9 Bouysse-Cassagne y O. Harris (1997); Stobart (1996: 477s.);
Arnold (1992).

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

muy libre entre los seres del manghapacha (mundo
de “adentro” fértil y reino subterrdneo de los difun-
tos), los dioses precolombinos Supay y Huari y el
demonio cristiano (Gisbert 1999: 69; Cuentas Or-
machea 1986: 33). El resultado de esta “creacion”
es un buen ejemplo para la hibridez subversiva en
el sentido de Bhabha (2000) quien postula la re-
sistencia a través de una duplicacién incompleta:
para los espafioles todos los seres del inframundo
eran diablos (asociados con su concepto del infra-
mundo), entonces obligaron a los indigenas a usar
este término. Los oprimidos adoptaron el nombre
de “diablo”, pero en un proceso de subversion en-
cubierta lo transformaron en un simbolo de los valo-
res tradicionales y de la resistencia indigena, es de-
cir en un personaje quien puede enfrentarse con el
dios impuesto (Taboada Terdn 1997: 215s.) y quien
permite mantener los nexos espirituales con las al-
mas que garantizan la reproduccién y multiplica-
cion de las riquezas naturales. Dado que Oruro es
una ciudad minera y que los mineros de Oruro has-
ta al dia de hoy siguen venerando abiertamente al
“tio” (fonemizacién de “dios”) / Supay como due-
fio de lo subterraneo (Beltran Heredia 1962: 13-15)
no es de sorprender que las riquezas naturales en
el caso de la Diablada urbana estén mds asociadas
con la suerte del minero quien espera encontrar una
veta rica en metales preciosos. Sin embargo, hasta
en este contexto se encuentra una referencia al ci-
clo agricola y el crecimiento de las papas. Como
hace notar Romero Flores (2001a) tanto el minero
orureflo como el campesino que espera una cose-
cha 6ptima utilizan el término de wawachana (tener
crias) para la multiplicacion de lo que estd dentro de
la tierra.

La estética de la ostentacién de riquezas, esta vez
plasmada no solo en atuendos lujosos, llenos de bri-
llo y monedas y la tradicion de ofrendar oro y plata
de manera simbdlica a la Virgen del Socavén y la
iconograffa de los trajes utilizados establecen otra
conexion entre los dos dmbitos. Las mdscaras y los
bordados de los trajes de baile estdn poblados de
serpientes, condores, lagartos y sapos que por un
lado hacen referencia al origen mitolégico de la ciu-
dad de Oruro (Cuentas Ormachea 1986) y que por el
otro sefialan la importancia del ciclo agricola.

Si uno toma en cuenta el agrocentrismo de la
cosmovision andina (Romero Flores 2001a: 10), se
hace evidente la relacién entre la serpiente o el zig-
zag usado en la iconografia textil y el simbolo del
rayo que a su vez representa al temible dios preco-
lombino Illapa, en tiempos de la conquista transfor-
mado en Tata Santiago (Rosing 1997: 12). Debido
a su poder sobre las tempestades, el rayo, el reldm-
pago, la lluvia, las heladas y la granizada Illapa fue/

Anthropos 106.2011

487

es un dios muy importante (Soux 2003: 66; van den
Berg 1989: 73). Ademds la serpiente que se desliza
por la tierra retratada en los monumentos prehispa-
nicos también establece una relacion entre el mun-
do “de aqui” y el inframundo (Pérez Portanda 1992:
173). Otro elemento importante en la vestimenta de
la Diablada es el sapo, animal asociado con la lluvia
(Gisbert 1999: 75) que también estd presente en la
mascara del mencionado Jach’a Tata Danzante, dan-
za autdctona que incluye la participacion de “diabli-
cos” y que parece referirse a la peticion de lluvias y
la costumbre de hacer croar a los sapos para que los
dioses se apenen y manden la humedad tan requeri-
da por los seres humanos (van den Berg 1989: 74).

El sapo es un llamador de lluvia, cuando croa atrae la llu-
viay atrae la lluvia, ya, la produccién que se tiene en el al-
tiplano es una produccién asecana, entonces es fertilizar,
crecer ... Entonces hay una época [en la que] hacen llorar
a los sapos, porque las nubes recién se estan acercando di-
cen, ya, entonces agarran y en el lago Titikaka he visto ...
lo han metido en una vasijita, lo han ch’allado [libado] y
al ratito, como estaba fuera del agua y el sol le daba, en-
tonces ese animalito empez0 a croar, entonces dice que
ese croe es el llamador de las nubes (Arcil Rodriguez, Ta-
ller Proyeccién Cultural, 23. 10. 09).

Luego de las festividades de Anata/Carnaval el ci-
clo festivo entra en pausa. No hay muchas fiestas en
la época de Pascuas, probablemente porque la gen-
te estd ocupada con la cosecha. La unica danza que
corresponde a este periodo es la de los Uxusiris, los
guardianes de la papa.

Fiesta de la Santa Vera Cruz: Cosecha de papa
y agradecimiento a la Pachamama

La Fiesta de la Santa Vera Cruz llevada a cabo el
3 de mayo es una de las fiestas de agradecimiento
por la cosecha mds difundidas en el 4rea rural. Dos
de las danzas mds tipicas para esta celebracién son
los Choquelas y el Quena Quena.

En cuanto a los Choquelas existen dos variantes
que a primera vista aparentan ser muy diferentes,
pero que en realidad si estdn ligadas: los Choquelas
como danza de la papa y los Choquelas como esce-
nificacién de la caza de la vicufia.

Choquelas: Las papas bailan
Ya el nombre mismo de Choquelas o Ch’ugqilas in-

sintia una fuerte conexion entre la danza y los tu-
bérculos: ch’ugi en aymara significa papa (no coci-

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

488

da). Segtin Clemente Salinas y Segundino Mendoza
el término de Ch’ugqilas incluso podria derivar de
las palabras illa e iluia (CDIMA 2003: 52). Las
illas son una especie de amuleto o talisman que sir-
ve para llamar los espiritus de las papas (i.e., Ispall
Mama, Puqutur Mama) y de esta manera garanti-
zar una abundante produccién; el término de iluiia
se refiere explicitamente a sembrar papas. Las fe-
chas de ejecucion de la danza (febrero, mayo—ju-
nio y septiembre—octubre) tienden a coincidir con
la siembra, el comienzo y el fin de la cosecha de
papa.'® La parte mds llamativa del Choquela como
danza de la papa es el tocado de plumas de unos
1.20 metros de altura llamado ch’ugilpangara (flor
de papa) que representa el florecimiento de los tu-
bérculos en el periodo de crecimiento. Otra vez se
trata de un elemento icénico (Allen 1981) que por
un lado anticipa los deseados resultados de la siem-
bra y que por el otro es concebido para “alegrar a
la Pachamama” (véase también Arnold y de Dios Y.
1996: 302s.). Las ch’ugilpangaras no son los tni-
cos elementos referentes a la papa, los bailarines
portan también coloridas bolas del tamafio de un
puifio que cuelgan de las ch’uspas (bolsas) y saba-
nillas (faldines blancos). Estas bolas, borlas o bola-
chas también utilizadas en las danzas de Qarwani y
Mokolulu, hacen referencia a diferentes productos
agricolas, sobre todo a las papas y, en un sentido
mds metafdrico, a las riquezas materiales e inmate-
riales acumuladas por su portador (Chuma Mama-
ni 2000: 230). Los pollerines blancos, llamados sa-
banillas, sabanisas o cintura representan la neblina.
Esta afecta la produccién de las papas: cuando hay
neblina las papas dulces crecen mds rdpido (comu-
nario de Santiago de Llallagua, comunicacion per-
sonal, 22. 08. 09). Al igual que en la Diablada el des-
plazamiento coreografico contiene movimientos en
zigzag que hacen referencia al dios prehispdnico de
las tempestades (Illapa) y su influencia en la pro-
duccién de la papa.

Choquelas: La caza de la vicuiia

La indumentaria de los bailarines de esta variante
de Choquelas es bastante distinta a la anterior: Los
bailarines no usan ni ch’ugilpangaras ni borlas y en
su apariencia mds bien hacen alusién a la vicuiia,
cargando un pellejo ricamente adornado con “flo-
res” de lana de dicho animal. Algunos grupos ha-
cen escenificaciones de una caza de vicuia mientras
que otros simplemente portan los cueros de este au-

10 CDIMA (2003: 52); Chuma Mamani 2000: 230); Paredes de
Salazar (1976: 108).

Eveline Sigl

quénido o ejecutan una coreografia trenzando cin-
tas que cuelgan de un palo, formacién que tam-
bién hace alusioén a la actividad cazadora. Segtin las
fuentes que mencionan en esta danza de cintas,'! el
“guion” general de la danza consiste en que los bai-
larines van trenzando rombos (un disefio con signi-
ficado ritual que también aparece en tejidos, hondas
y sogas festivas) en un palo mientras que la vicuiia
es perseguida por los k’usillos, el Achachi (guia y
representante de los ancestros) y la Awila. Una vez
atrapado el bailarin que porta una pequefia vicuiia
disecada (wari wawa) se escenifica una wilancha
(sacrificio ritual) derramando vino en vez de sangre,
siendo el vino una ofrenda especialmente dulce para
la madre tierra (Arnold y de Dios Y. 1996: 306).

La conexién entre las dos variedades de Cho-
quelas es obvia: al igual que en las danzas ante-
riormente descritas la vicufia es considerado como
un animal de buen augurio para la cosecha de pa-
pas: “Antes, seglin nuestros abuelos, cuentan de que
cuando viene vicuiias, va a haber buena papa, bue-
na cosecha, porque ellos vienen cargado de papa”
(Francisco Wiri, 19. 10. 09).

Quena Quena: Sembradios bailando

Otra danza regularmente presentada en la Fiesta de
la Santa Cruz es el Quena Quena. La variante mas
Ilamativa de esta danza practicada tanto en las ce-
lebraciones de la siembra como de la cosecha es el
Ch’uxfia Quena Quena, el Quena Quena verde cuyo
nombre deriva de unas “cortinas” fabricadas de mi-
les de plumas de loro verde que dan la sensacién de
unos sembradios bailando. Como se puede dedu-
cir de los testimonios recogidos también este verde
(ch’uxvia) es mas que un mero simbolo de la fertili-
dad (Quispe Churqui 2009: 56), que al igual que los
espejos puestos en el traje y las polleras coloridas de
las bailarinas anticipan el futuro deseado.

Ese ch’uxfia significa los surcos de la papa. Por eso un
color verde es, eso. Ahora esos espejos que se le ven se
refiere al reflejo de las aguas cerca las, a los surcos. Los
espejos es (Comunario de Phinaya, Umala, 03. 05. 10).

O sea que esas plumas, esos verdes representan que en
tiempos de sembradios, del campo es todo verde, en ese
representa ese verde [las cositas rojas]. Las florcitas, las
florcitas, las flores, o sea ahi hay que las flores porque
también las mujeres se ponen ese color, porque sus phu-
llus (especie de blusa) son rosados, las polleras son ver-

11 Gutierrez (1992: 126s.); Thérrez Lopez (1982: 3s.); CDIMA
(2003: 46s.); Baumann (1982: B5).

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

des, no son flores, sino son plumas no mas son, en eso
también representa (Félix Aruquipa Carasani, 20. 06. 10).

Alguna vez ves chacras, asi toman, como cuando hay un
aire asi empiezas y ese mismo movimiento tiene la pluma
(Gregorio Quino, 24.07. 10).

En un sentido mas metaférico las plumas denotan
“abundancia” y “las riquezas de un pueblo” (comu-
nicacion personal de Jurio Quispe, 29. 06. 10 y otros
bailarines de Quena Quena).

Seleccionar las papas y anticipar
el nuevo florecimiento de las chacras

Lakitas: Las papas y las plumas de fiandd

Hay consenso en cuanto al significado de la palabra
lakita, “seleccionado” en espafiol, pero ya no hay
consenso en cuanto al objeto de esta seleccion: §son
las papas, los hilos para tejer, las chicas jovenes que
cantan y bailan o los musicos que van a tocar?!?

Por la informacién que pude recoger, me parece
que el hecho de “seleccionar” se refiere sobre todo
a las papas y mds exactamente al asi llamado chufio
wara (seleccion de chuiio) o papa ajllifia (seleccion
de papa), actividad subsiguiente a la cosecha du-
rante la cual se extienden las papas formando varias
franjas, segin su clasificacién en papas para coci-
nar, para hacer churio, para sembrar etc. Ademas, al
igual que los wakas, incluye una escenificacién de
la siembra. Sin embargo, en este caso no hay per-
sonas que bailan de toro, sino se manejan pequefias
figuras (igualmente elaboradas de cueros vacunos)
que son puestas bajo el yugo. Anticipando “lo real”
se les coloca ocho banderas blancas.

Eso significa cuando una papa ya esta sembrado y flore-
ce en su debido tiempo, entonces por ejemplo sami es un
color, otro color, y después jang’u imilla, ch’iar imillas,
entonces son diferente colores asi, entonces asi represen-
tan el significado, donde florece, cuando sembramos la
yunta estan abanderados, o sea los toros en su yugo, en-
tonces eso es lo que representa la bandera (Bartolomé
Bautista, 29.04. 10).

En diferentes variantes de Lakitas participan muje-
res que portan tocados de plumas cuyo color hace

referencia a la papa:

Eso es, este, tunta, es color blanco, el negro es chuiio.

12 Cavour Aramayo (2005: 90); Garcia (2007: 84); CDIMA
(2003: 38s.); Khana (1956: 223); Mamani (1987: 59).

Anthropos 106.2011

489

Eso significa el flor es esto, de la papa (Hipdlito Chilino,
17.10.09).

El suri representa a un flor, mds ch’ugi panqara representa
(Victor Paxsi, 20. 06. 10).

Los personajes de la danza hacen referencia a la
papa: las tres chicas jovenes que bailan con pafue-
los blancos tienen que llamar al espiritu de la papa
agitando sus pafiuelos blancos y la “oveja” que par-
ticipa simboliza el animal que serd sacrificado en
honor a la Madre Tierra. “Estas chicas se refieren
a la papa, con el panuelo blanco llaman a la Ispa-
Ila ... Las ovejas y alpacas se refieren a la sangre
con la que se ch’alla a las papas” (Rosa Mamani,
17.10.09).

Ademds el Lakitas también pertenece a las dan-
zas que permiten el prondstico (simpa) acerca del
afio agricola venidero mediante el “comportamien-
to” de los animales disecados utilizados como par-
te de la indumentaria. Para Ignacio Perez y Juana
Lluzco bailar Lakitas “significa tener una relacién
con la naturaleza, o como pacto firma de convenio
de relaciones de produccion, hombre — naturaleza
en el sentido de tu me das y yo te doy [reciproci-
dad]” (CDIMA 2003: 40s.).

La produccion de chuiio

Dos danzas son fuertemente asociadas con la pro-
duccién de chuiio: el Jach’a Siku y los Sikuris de
Italaque. El nombre de Jach’a Siku (flauta de pan
grande) es muy general, ya que s6lo hace referen-
cia al instrumento que corresponde a una gran can-
tidad de representaciones dancisticas. Sin embar-
go, la danza que también se conoce por Auki Siku
o Takiri y que se baila en la provincia Los Andes
tiene caracteristicas muy marcadas. Es una danza
que se baila en la época de la elaboracién de churio,
por ejemplo para Corpus Cristi o Santa Ana. Se la
asocia mucho con el pisado de chuiio (hay que pi-
sar la papa / el pre-chuiio para abrirlo y asi facilitar
el proceso de liofilizacién; Flores Nina 2005), una
explicacion que compagina muy bien con el paso
cansino, pero fuerte de los danzarines, y también
se la relaciona con la buena produccion de la papa
en general.

Nosotros lo llamamos los Jach’a Sicuris, donde bailaban
en conmemoracion al “Ch’ufiu Taqui” al pisar el chu-
7io, entonces como la helada en esta época por ejemplo
es en corpus Cristi es fuerte la helada (César Callisaya,
29.06.94).

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

490

Taquiri quiere decir pisar ... en esa época se hacen pues
en algunas provincias chufio, va a pasar el chuiio, la hela-
da va a pasar la papa, la papa al dia siguiente en el sol se
vuelve como agiiita, eso lo pisan asi y se llaman faquiri,
pisan chuiio después de dias los secan el chuiio se vuelve
negro, entonces esa época es el faquiri que significa pisar
chufio, o sea, que es como su musica de pisada del churio
(Jer6nimo Maraz en Cox 2010).

Para que haya buena produccién de chuiio tiene que
haber condiciones climaticas adecuadas, es decir,
heladas. Los Sikuris de Italaque ayudan a traer el
frio deseado: “El sonido del bombo representa la
Ilamada a la helada para producir chufio ... para que
el fri6 sea mas intensa” (Jorge Coque, 21. 10. 09).

Gualberto Sirpa Flores et al. afirman que el nom-
bre de la danza deriva de k’itha lag’u, gusano perdi-
do (CDIMA 2003: 61), lo que igualmente podria ser
un indicio para una helada fuerte.

El traje utilizado en las comunidades altiplani-
cas de la provincia Camacho incluye gorros teji-
dos a palillo ricamente adornados con mostazilla,
los chiwchi ch’ullus relacionados con las flores de
papa: “El chiwchi ch’ullu tiene mostazilla, todo flo-
rece y es como las flores de la papa, entonces nos
ponemos” (Nicolds Espinal Chavez, 17. 10. 09).

Con este testimonio llegamos al final de un viaje
imaginario por el ciclo de la produccién de las pa-
pas, visto a través de las danzas del altiplano boli-
viano.

Conclusiones

El presente texto trata de demostrar que en el fon-
do practicamente todas las danzas del altiplano bo-
liviano, tanto “autdctonas” como “mestizas” tienen
algo que ver con el ciclo agricola, la fertilidad y la
productividad (sea en términos de una abundante
cosecha, de la explotacion de una veta mineral o de
exitosas relaciones de negocio). Esta productividad
es anticipada, y, siguiendo el concepto de iconicidad
de Catherine Allen (1981), “construida” mediante la
danza, es decir que a pesar de contener elementos
Iudicos y recreativos las danzas estdn lejos de ser un
“pasatiempo” de poca importancia. Todo lo contra-
rio, son instrumentos sumamente importantes para
establecer relaciones de reciprocidad y compromiso
con los seres sobrenaturales y de esa manera influir
en el futuro bienestar de las personas.

En las danzas este tema central, la “buena pro-
duccién” es exteriorizada a través de una estéti-
ca de reproduccién y multiplicacién que se tradu-
ce a atuendos opulentos, hasta desbordantes. Es asi
que la ostentacion de riqueza frecuentemente cri-

Eveline Sigl

ticada por la poblacién urbana que no participa en
las fastuosas entradas folkldricas es mds que una
mera satisfaccidon personal; forma parte de una fi-
losoffa profundamente arraigada en la cosmovi-
sion andina y su relacién con la naturaleza. Como
consecuencia atuendos a primera vista tan diferen-
tes como los ch’uxiias (“cortinas” de miles de plu-
mas de loro verde) y las joyas de la Kullawa forman
parte de un mismo sistema de concebir y construir
el mundo.

La estética de la abundancia también forma par-
te de lo que yo llamaria “erotismo andino”, una ac-
titud que encuentra la atractividad de una persona
en funcion a su supuesta “capacidad reproductiva”,
tanto en el sentido bioldgico como econémico. En el
contexto rural este “erotismo andio” conlleva a una
relacién mutualmente reconfortante entre la produc-
cion agricola y la fecundidad humana: el enamora-
miento de los jovenes catalizado a través del baile y
los juegos festivos asociados con éstos (i.e., el “hon-
dear”) estimulan el florecimiento y crecimiento de
las plantas. Al mismo tiempo la buena produccion
asegura el futuro de las personas y establece las con-
diciones para formar un hogar.

Quiero dar especiales gracias al socidlogo boliviano,
Lic. David Mendoza Salazar quien contribuy6 con innu-
merables charlas acerca de la danza y la cosmovisién an-
dina a la redaccién de este articulo.

Bibliografia

Allen, Catherine J.

1997 When Pebbles Move Mountains. Iconicity and Symbol-
ism in Quechua Ritual. In: R. Howard-Malverde (ed.),
Creating Context in Andean Cultures; pp. 73—-84. Ox-
ford: Oxford University Press.

Arnold, Denise Y.

1992  En el corazén de la plaza tejida. E1 Wayiiu en Qaqachaka.
En: MUSEF (ed.), Reunién anual de etnologia 1992;
pp. 17-70. La Paz: Museo nacional de etnografia y folk-
lore. (Anales de la Reunion Anual de Etnologia, VI)

Arnold, Denise Y., y Juan de Dios Yapita (comp.)

1996 Madre melliza y sus crias = Ispall mama wawampi. Anto-
logia de la papa. La Paz: Hisbol/Ediciones ILCA. (Biblio-
teca Andina, 16; Biblioteca Lengua y Cultura andina, 2)

Arnold, Denise Y., Juan de Dios Yapita M., Luisa Alvarado

C.y U. Ricardo Lépez G.

2005 El rincén de las cabezas. Luchas textuales, educacion y
tierras en los Andes. La Paz: Umsa/Hisbol.

Baumann, Max Peter

1982 Musik im Andenhochland/Bolivien. Kommentar und
Aufnahmen. Berlin: Staatliche Museen fiir Preufischen
Kulturbesitz, Museum fiir Volkerkunde Berlin, Musiketh-
nologische Abteilung.

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

1991 Musica autdctona del norte de Potosi. Cochabamba: Cen-
tro Pedagégico y cultural de Portales; Fundacién Simén

I. Patifio & Pro. [Schallplattenbeiheft]

Beltran Heredia, B. Augusto

1962  El carnaval de Oruro y proceso ideoldgico e historia de
los grupos folkléricos. Oruro: Comité Departamental de
Folklore.

Berg, Hans van den

1987 Los ritos agricolas de los aymaras. Cuestiones de fondo

y constantes. En: MUSEF (ed.), Reunién anual de etno-

logia 1987; pp. 71-79. La Paz: Museo nacional de etno-

graffa y folklore. (Anales de la Reunién Anual de Etno-

logia, I)

La tierra no da asi no mas. Los ritos agricolas en la re-

ligién de los aymara-cristianos. Amsterdam. CEDLA.

(Latin America Studies, 51)

1992a Religién aymara. En: Berg, H. van den y N. Schiffers
(comp.), La cosmovisién aymara; pp. 291-308. La Paz:
UCB; HISBOL. (Biblioteca Andina, 14)

1992b Ritos antes y después de la cosecha entre los Ayma-
ras. En: Juan Botasso (comp.), Religiones amerindias.
Tomo 2; pp. 221-259. Quito: Abya-Yala — Movimiento
laicos para América Latina. (Coleccién 500 Afios, 56)

1989

Bhabha, Homi K.

2000 Zeichen als Wunder. In: H. Bhabha, Die Verortung der
Kultur; pp. 151-80. Tiibingen. Stauffenburg-Verl. (Stauf-
fenburg Discussion, 5)

Bourdieu, Pierre

1976 Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen
Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt: Suhr-
kamp.

Bouysse-Cassagne, Thérese, y Olivia Harris

1987 Pacha. En torno al pensamiento aymara. En: T. Bouysse-
Cassagne et al., Tres reflexiones sobre el pensamiento an-
dino; pp. 11-60. La Paz: HISBOL. (Biblioteca Andina, 1)

Cavour Aramayo, Ernesto
2005 Diccionario enciclopédico de los instrumentos musicales
de Bolivia. La Paz: Producciones CIMA.

CDIMA (Centro de Desarrollo de la Mujer Aymara Amuyta)
2003 9 afios recuperando y fortaleciendo la musica y danza de
nuestro pueblo. La Paz. CDIMA.

Chuma Mamani, A. R.

2000 Los mukululus de Punkun Uyu en la fiesta de la Natividad
(Penas). En: MUSEEF (ed.), Reunién anual de etnologia
2000; pp. 229-237. La Paz: Museo nacional de etnogra-
fia y folklore. (Anales de la Reunién Anual de Etnologia,
XIV)

Comision de Cultura del Honorable Consejo Universitario de la

Universidad Mayor de San Andrés

2005 Monografias. Danzas entrada folklérica universitaria. La
Paz: Universidad Mayor de San Andrés.

Comunidad Titicani Tacaca
2007 Chugilas hijos de Virgen Asunta. Jests de Machaca. [Mo-
nografia]

Cox, Carlos

2010 Danza autéctona Jach’a Siku de Satatotora. Diplomacia
cultural de los pueblos, médulo danza autéctona. La Paz:
Ministerio de Relaciones Internacionales. Manuscrito no
publicado.

Anthropos 106.2011

491

Cuentas Ormachea, Enrique
1986 Ladiablada. Una expresion de coreografia mestiza del al-
tiplano del Collao. Boletin de Lima 44: V111, pp. 31-49.

Fernandez Erquicia, R.

1987 Fiestas tradicionales aymaras. En: MUSEF (ed.), Re-
unién anual de etnologia 1987; pp. 97—112. La Paz: Mu-
seo nacional de etnografia y folklore. (Anales de la Re-
unién Anual de Etnologia, I)

Flores Nina, Tito
2005 Musica y danza autéctona de Jach’a Thuqghuris. La Paz:
Universidad Mayor San Andrés. [Monografia]

Garecia, Oscar, y Patricia Costas
2007 Musica y Danza Autéctonas. El Poder de los Andes. La
Paz: CDIMA.

Gisbert, Teresa
1999  El paraiso de los pdjaros parlantes. La imagen del otro en
la cultura andina. La Paz: Plural Editores.

Guaméin Poma de Ayala, Felipe

2006 The First New Chronicle and Good Government. (Se-
lected, Transl., and Annot. by Dacid Frye.) Indianapolis:
Hackett. [1615]

Gutierrez, Ramiro

1992 Chacu. Representacion simbdlica de la caza de la vicu-
fia. El caso de los Sikus Chogelas de Belén. En: MUSEF
(ed.), Reunion anual de etnologia 1992; pp. 121-133. La
Paz: Museo nacional de etnografia y folklore. (Anales de
la Reunién Anual de Etnologia, VI)

Khana — Revista Municipal de Arte y Letras
1956 AnolV, No 15+16, Marzo; pp. 220-227. La Paz: Gobier-
no Municipal.

Lens Soria, Luis
1995 El calendario aymara. Taipinquiri.

Mamani Laruta, Clemente
2000 Las raices de la musica, el baile y la danza qulla. (fotoco-
pias)

Mamani, Mauricio

1987 Los instrumentos musicales en los andes bolivianos. En:
MUSEEF (ed.), Reunién anual de etnologia I; pp. 49-73.
La Paz: Museo nacional de etnografia y folklore. (Ana-
les de la Reunién Anual de Etnologia, Reunion anual de
etnologia I)

Martinez, Rosalia

2010 La mdsica y el Tata Pujllay. Carnaval entre los tarabuco
(Bolivia). En: G. Arnaud (comp.), Diablos tentadores y
pinkillos embriagadores ... en la fiesta de Anata. Tomo I;
pp. 144—177. La Paz: Plural Editores.

Osuna Sotomayor, Amaya
1998  Significado comunicacional de la danza del Khusillo. La
Paz. [Tésis, Universidad Catdlica Boliviana “San Pablo”]

Paredes, Manuel Rigoberto

1913 Elarte en la altiplanicie. La Paz: Talleres Tipograficos de
J. Mgl. Gamarra.

1970 El arte folklérico de Bolivia. La Paz: Ediciones Camar-
linghi. (Collecién Popular; Novena Serie, 25

Paredes Candia, Antonio
1991 La danza folkldrica en Bolivia. La Paz: ISLA.

Paredes de Salazar, Elssa
1976 Presencia de nuestro pueblo. La Paz: Universo.

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

492

Pérez Portando, Rubén Adolfo

1992 Relacién semiotica entre mito, leyenda y danza. El caso
de la Diablada de Oruro. La Paz. [Tesis, Universidad Ca-
tolica Boliviana. Carrera de Comunicacion Social]

Platt, Tristan

1996 Los guerreros de Cristo. Cofradias, misa solar, y guerra
regenerativa en una doctrina macha (siglos X VIII-XX).
La Paz: Antropdlogos del Sur Andino, Plural. (Ediciones
ASUR, 5)

Portugal Catacora, José
1981 Danzas y bailes del altiplano. Lima: UNIVERSO.

Quispe, Filemén

1996 Calendario anual de fiestas. En: MUSEF (ed.), Reunién
anual de etnologia 1996; pp. 143—174. La Paz: Museo
nacional de etnografia y folklore. (Anales de la Reunion
Anual de Etnologia, X)

Quispe Churqui, Esteban

2009 Semiologia de enlace matrimonial de wayna y tawaqu
ajayu illa en la cosmovision andina. La Paz: sin editorial.
[Primera ed.]

Rosing, Ina
1997 Jeder Ort — ein heiliger Ort. Religion und Ritual in den
Anden. Ziirich: Benzinger Verlag.

Romero Flores, C. Ricardo, Marco Antonio Romero Flores,

y Javier Romero Flores

2002 The Oruro Carnival. Images and Narratives. La Paz:
Muela del Diablo.

Romero Flores, Javier

1997 La julajula en la fiesta de la Cruz. Una aproximacion et-
nografica. En: MUSEF (ed.), Reunién anual de etnologia
1997; pp. 217-222. La Paz: Museo nacional de etnogra-
fia y folklore. (Anales de la Reunion Anual de Etnologia,
XXI)

2001a El carnaval de Oruro. Revista Cultural 14: 6-14.

2001b La diablada en el carnaval de Oruro. Significaciones y
resignificaciones. En: MUSEF (ed.), Reuni6n anual de
etnologia 2001; pp. 291-309. La Paz: Museo nacional
de etnografia y folklore. (Anales de la Reunién Anual de
Etnologia, XV)

Ruiz Ruiz, Hugo
1966 Fiesta patronal de San Pedro en la localidad de Achaca-
chi. Archivos del Folklore Boliviano 2: 164—182.

Sagarnaga Meneses, Jedu A.
2003 Diccionario de la Cultura Nativa en Bolivia. La Paz: Pro-
ducciones CIMA.

Schechner, Richard
2002 Performance Studies. An Introduction. London: Rout-
ledge.

Erlaubnls Ist

E. Sigl: Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Sigl, Eveline
2011 Danzas del altiplano y valle alto boliviano. [Manuscrito]

[Sigl] Rocha Torrez, Eveline

2007 Etnicidad, prestigio y relaciones de poder en las danzas
populares de los Andes bolivianos. En: MUSEF (ed.),
Reunién anual de etnologia 2007; pp. 144—165. La Paz:
Museo nacional de etnografia y folklore. (Anales de la
Reunién Anual de Etnologia, XXI)

Para Bolivia y el mundo. La danza como boliviana como
indicador y generador de identidad y etnicidad en los con-
textos online y offline. Oruro: CEPA; Latinas Editores.

2008

Sigl, Eveline, Elena Lépez Zenteno, y David Ordoiiez Ferrer
2009 Cada afio bailamos. Danzas autdctonas del Departamento
de La Paz. La Paz: Gobierno Municipal

Soux, Maria Luisa

2003  El culto al apéstol Santiago en Guaqui, las danzas de mo-
ros y cristianos y el origen de la Morenada. Una Hip6tesis
de trabajo. En: MUSEF (ed.), Reunién anual de etnologia
2003; pp. 151-171. La Paz: Museo nacional de etnogra-
fia y folklore. (Anales de la Reunién Anual de Etnologfa,
Reunién anual de etnologia X VII)

Stobart, Henry

1994 Flourishing Horns and Enchanted Tubers. Music and Po-
tatoes in Highland Bolivia. British Journal of Ethnomusi-
cology 3: 35-48.

1996 The Llama’s Flute. Musical Misunderstandings in the An-
des. Early Music 24/3: 470-484.
2010 Taray q’iwa. Mundos de sonidos y significados. En: G.

Arnaud (comp.), Diablos tentadores y pinkillos embria-
gadores ... en la fiesta de Anata. Tomo 1; pp. 24-40. La
Paz: Plural Editores.

Surco Toledo, Edwin

2010 El Kaschuiri de Puerto Acosta (Huaycho). Folleto repar-
tido en el Carnaval Pacefio 2010 con extractos de E. Sur-
co Toledo, 2009, Huaychu — Santiago de Huaycho — Pto.
Acosta. Centenario de la provincia Camacho, tierra de los
colorados de Bolivia. La Paz: Producciones CIMA.

Taboada Teran, Néstor

1997  Conflicto y poder en la narrativa folklérica. El diablo: la
fantasia de los ultimos siglos. En: MUSEEF (ed.), Reunién
anual de etnologia 1997; pp. 19-25. La Paz: Museo na-
cional de etnografia y folklore. (Anales de la Reunién
Anual de Etnologia, XI)

Tassi, Nico

2009 When Dance Moves Mountains. Spiritual and Materi-
al Practices in the Gran Poder Festival, La Paz, Bolivia.
London. [Manuscrito no publicado; University College
London]

Thérrez Lopez, Marcelo
1982  El huayiio en Bolivia. La Paz: Don Bosco.

Anthropos 106.2011

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 05:4312. @ Inhatt.
Inhalts Im fr oder



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

