
ANTHROPOS

106.2011: 475 – 492

Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Danza, fertilidad y espiritualidad en el altiplano boliviano

Eveline Sigl

Abstract. – The article concerns the relationship between the 
agrarian cycle of potato production as well as traditional notions 
of fertility and growth, on the one hand, and the syncretic, Ay-
mara–Christian, cosmovision, on the other, as expressed in the 
choreography and symbolism of popular dances of the Bolivian 
Altiplano, preserved and practiced both in the indigenous – ru-
ral and in the “mestizo” – urban (for instance Kullawa and Dia-
blada dances) cultural environments. The author concludes that 
in all analyzed cases a strong emphasis is placed on “good pro-
duction” and gender roles, as manifested in the symbolism of 
abundance, reproduction, and erotism. [Bolivia, Aymara, Ande-
an cosmovision, agrarian cycle, fertility, potato production, in-
digenous dance]

Eveline Sigl, nació en Viena (Austria) donde antes de dedicarse 
a la Antropología terminó estudios de Comercio Internacional y 
Pedagogía de Economía. – Su objeto de estudio principal son las 
danzas del altiplano boliviano. Actualmente está realizando in-
vestigaciones para su tesis doctoral “Etnicidad, poder y género 
en las danzas del altiplano boliviano”. – Publicó varios artículos 
y dos libros. – Véase la bibliografía. 

En el altiplano boliviano las prácticas religiosas se 
caracterizan por diferentes grados de superposición 
y amalgamación entre los rituales prehispánicos 
y cristianos. En especial en los áreas rurales, pero 
también, aunque en menor medida, en los centros 
urbanos pueden observarse elementos precolombi-
nos cuya conexión con la fertilidad y la producción 
agrícola se contrasta con el carácter supuestamente 
cristiano de las fiestas y procesiones en honor a un 
santo patrón o a una de las tantas vírgenes veneradas 
en el país. Entonces, música, canto, danza y comer 
y beber de forma excesiva no son solamente “acce-
sorios bonitos” o una mera diversión, sino son ele-

mentos performativos (Schechner 2002) de sistemas 
de creencia altamente sincréticos destinados a in-
fluenciar en el bienestar de los individuos y sus res-
pectivas comunidades. Este tipo de danza no cabe 
ni en las imaginaciones occidentales de actividades 
recreativas populares ni en el concepto euro-ame-
ricano de “arte” elitista sino es inextricablemente 
ligado a la religión y a la espiritualidad: uno baila 
para la virgen / la Pachamama (Madre Tierra), algún 
dios prehispánico transformado en un santo patrón 
local o directamente para la producción agrícola, es 
decir, para los tubérculos y los cereales. A pesar de 
esta connotación religiosa el bailar en el altiplano 
boliviano se ha vuelto en una actividad altamente 
popular que involucra a decenas de miles de baila-
rines y un múltiplo de espectadores ([Sigl] Rocha 
Torrez 2008). Ahí las diferencias entre la danza ru-
ral y la urbana aparentan ser más grandes de lo que 
realmente son. A pesar de que los instrumentos, la 
música y la indumentaria en muchos casos difie-
ren sustancialmente sigue existiendo una fuerte co-
nexión entre lo que podría llamarse “estética rural” 
y “estética urbana”. Además hay que tomar en cuen-
ta que no se trata de ámbitos separados: las danzas 
hoy consideradas “citadinas” tienen orígenes rura-
les, y debido a la migración laboral y el constante 
intercambio cultural entre “ciudad” y “campo” es-
tas mismas danzas “mestizo-urbanas” 1 en la actuali-

  1	 El término de mestizo es muy complejo y no puede ser dis-
cutido aquí. Sin embargo, es de uso diario en el altiplano bo-
liviano y también sirve para demarcar las diferencias visuales 
y musicales con respecto a las así llamadas danzas autóc-
tonas. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


476 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

dad son ampliamente difundidas en el área rural. En 
las danzas autóctonas aún practicadas la influencia 
urbana suele llevar a la así llamada “estilización”, 
proceso durante el cual los bailes tienden a ser cada 
vez más “ordenados” y uniformados al estilo de las 
comparsas citadinas. Sin embargo, como voy a de-
mostrar en lo que sigue también existen varias dan-
zas “mestizo-urbanas” que perpetúan la estética de 
la abundancia y multiplicación que caracteriza la 
mayoría de las danzas rurales. 

Ambos tipos de danza representan un “campo 
de combate” en la lucha por capital social, cultu-
ral, político y económico en el sentido de Bour
dieu (1976), y a pesar de que las danzas autóctonas 
frecuentemente son idealizadas como expresiones 
culturales muy igualitarias al igual que las danzas 
“criollas” expresan complejas jerarquías sociales. 
Sin embargo, en comparación con las fraternidades 
urbanas los conjuntos de danza “indígena” aún tien-
den a ser menos excluyentes en cuanto a la edad, 
apariencia física y capacidad como bailarín. Como 
voy a demostrar en lo que sigue en ambos casos el 
factor económico, es decir, la ostentación de “las ri-
quezas”, es importante. 

El presente artículo explora la relación entre dan-
za y espiritualidad, fertilidad y producción agrícola 
tanto en el área rural como urbano, pero, dado que 
existen muy pocas publicaciones acerca de las dan-
zas indígenas bolivianas, enfoca más en éstas. Dada 
la importancia vital que sigue teniendo la produc-
ción de papa y la elaboración de su derivado, el chu-
ño 2, en el altiplano boliviano y tomando en cuenta 
que practicamente todas las danzas autóctonas te-
matizan la producción de la papa decidí utilizar su 
ciclo productivo como hilo conductor de mi estudio, 
agrupando los capítulos según las correspondientes 
etapas de producción.

Para una mayor comprensión de la dinámica 
inherente a todas estas danzas primero voy a dar 
una vista general acerca de la función de la músi-
ca y danza en el área rural andino en el marco de la 
cosmovisión andina, incluyendo los conceptos de 
reciprocidad e iconicidad (según Allen 1997) y el 
transcurso del ciclo agrícola en función de las con-
diciones climáticas. A continuación procedo al es-
tudio de la conexión entre algunas de las danzas ru-
rales y urbanes más representativas, la producción 
agrícola y la fecundidad humana, interrelación que 
también demuestra como los conceptos andinos de 
reproducción y multiplicación son perpetuados en la 
estética de las danzas “mestizo-urbanas”. Para dar 
mayor visibilidad al nexo entre cosmovisión, ritua- 

  2	 Chuños son papas liofilizadas al aire libre.

lidad y estética rural y su adaptación al ámbito ci-
tadino decidí intercalar las secciones acerca de las 
danzas “mestizas” Kullawada y Diablada con los 
capítulos sobre las danzas rurales. Sin embargo, 
cabe aclarar que estas danzas “citadinas”, por más 
que surjan de danzas autóctonas que corresponden 
a cierta fase del ciclo agrícola, son bailadas durante 
todo el año. La única danza urbanizada que mantie-
ne una fuerte y expresa relación con el ciclo agrí-
cola y con la espiritualidad andina es la danza car-
navalera de los Ch’utas que también será analizada 
en este artículo. 

Debido a la limitación del espacio disponible las 
danzas no son descritas en su totalidad, sino sola-
mente en lo relevante para la comprensión de la te-
matica propuesta.3

La función de la música y danza  
en el área rural andino  
y su relación con las estaciones

Hablando en términos generales la música y danza 
autóctona del altiplano boliviano es inextricable-
mente ligada a la agricultura y a los fenómenos na-
turales. No importa si se trata de sembrar, hacer cre-
cer los primeros frutos, cosechar o producir chuño: 
cada una de estas actividades es acompañada por los 
correspondientes rituales que a su vez son insepara-
bles de la música, danza, canción y poesía.4

Siguiendo el ciclo productivo agrícola música y 
danza tienen que acomodarse a las condiciones cli-
máticas y a las estaciones del año. En general, el año 
es dividido en una estación de lluvia (jallupacha) 
cuyo comienzo ritual coincide con la fiesta de Todos 
los Santos y que se prolonga hasta la la celebración 
de Anata/Carnaval, una estación de helada (la época 
de la producción de chuño), un tiempo seco (awti-
pacha) y un tiempo frío y seco en el que comienza 
la siembra. Cada estación es asociada con diferentes 
instrumentos de música, ritmos y danzas (i.e., Sto-
bart 1994: 37 s.). Cabe recalcar la importancia de 
fiestas como Todos los Santos, Candelaria, Anata/
Carnaval y Santa Vera Cruz que marcan momentos 
cruciales en el ciclo productivo de la papa caracte-
rizados por cambios sustanciales en los correspon-
dientes paisajes sonoros (van den Berg 1987: 72). 

Durante el jallupacha, época fuertemente aso-
ciada con la fertilidad y femineidad, pinkillos, mo-
seños y tarqas (instrumentos de viento) “llaman” la 

  3	 Para un análisis detallado véase Sigl (2011) y Sigl et al. 
(2009).

  4	 Cavour (2005: ​64); Quispe (1996: ​144); Stobart (1994: ​35 s.); 
van den Berg (1989, 1992b).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

477

lluvia (CDIMA 2003: ​12, 26, 28; Stobart 2010: 26). 
Los rituales y las fiestas llevados a cabo durante esa 
época enfatizan en el proceso de crecimiento (Bau-
mann 1991: 5) y florecimiento de los sembradíos y 
terminan en los festejos de Anata/Carnaval, celebra-
ción de la precosecha que pone un glorioso final a 
esta estación. En términos generales se trata de un 
regocijo por la abundancia, un momento en el que 
“hacen bailar a la papa” (van den Berg 1992b: 229) 
cargándola junto a otros frutos, tallos, flores y ramas 
florescientes en aguyaos (paños para cargar) multi-
colores. La palabra anata en sí significa “juego” y 
en los tiempos incaicos denominaba un mes entero 
(16 de febrero hasta 17 de marzo) en el que se ha-
cían banquetes degustando las nuevas papas (Lens 
Soria 1995). El nombre Anata también se refiere a 
los juegos realizados durante los festejos, como por 
ejemplo el q’urawt’asiña (arrojar frutas utilizando 
hondas) descrito más adelante. Coincido con van 
den Berg (1989: 63) en que “juego” en este contexto 
sobre todo parece referirse a actos de medir fuerzas 
practicados por jóvenes solteros que “juegan” co-
queteando y provocándose entre ellos conectando la 
fertilidad de las chacras con la fecundidad humana. 
Durante la colonia la Anata precolombina se super-
puso con el Carnaval cristiano con el resultado de 
que ahora ambos marcan el principio de la estación 
seca (awtipacha) asociada con el género masculino 
y acompañada por el sonido de zampoñas (flautas 
de pan) y quenas (flautas sin bisel; Baumann 1982). 
El awtipacha es la época de la cosecha y del pro-
cesamiento y almacenamiento de lo cosechado ca-
racterizada por festividades de agradecimiento que 
también facilitan el intercambio de los productos. 
Muchas de las celebraciones que hoy en día se rea-
lizan en honor a las vírgenes y los santos patrones 
caen en los meses de junio, julio y agosto, el perío-
do entre la cosecha y la próxima siembra y por lo 
tanto parecen ser la continuación de las festividades 
incaicas de los meses willka (sol), khuchu (corte) y 
sata (siembra) (Lens Soria 1995).

A pesar de lo dicho la creciente urbanización y 
folklorización de las danzas autóctonas conllevó a 
que hoy en día la relación entre instrumento musi-
cal/danza y estación climática sea respetada cada 
vez menos (Mamani Laruta 2000) hecho que según 
mis informantes puede tener graves consecuencias. 

Un año dejamos de bailar y nos destruyó la granizada, la 
helada, así siempre es, entonces no dejamos de bailar Chi-
riwanu (Eulogia Lima Mamani, 21. 11. 09).

Si no bailamos así más o menos ya no quiere llover (co-
munario de Arajllanga, 20. 01. 10).

Si podemos bailar en cualquier momento la helada tam-
bién nos puede castigar (José Salinas Yucra, 31. 10. 10).

Ofrendas y reciprocidad

Tanto la Pachamama (Madre Tierra) como los acha-
chilas (dioses tutelares que residen en las cumbres 
de las montañas), los uywiris (espíritus), Illapa (el 
dios del trueno y rayo) o phaxsi (la luna) siguen 
siendo venerados con el fin de obtener una cosecha 
óptima. Además los comunarios también se dirigen 
directamente a los espíritus de los productos agríco-
las y de las chacras mismas, haciendo coincidir los 
nombres de los espíritus con los nombres rituales 
de los productos (van den Berg 1992b: 222). Es así 
que realizan waxt’as (ofrendas) a nombre de Ispalla, 
Puqutur Mama y Llallaw Mama, todas “madres”, es 
decir espíritus de la papa que a su vez parecen ser 
emanaciones de la Pachamama, la gran madre que 
nutre la humanidad.

Recordamos a la Ispall Mama, la Phuqhutur Mama, a la 
Pachamama, entonces ch’allamos bien e invitamos a la 
Ispall Mama y la Phuqhutur Mama (bailarín de Santiago 
de Llallagua, 22. 08. 09)

Las ofrendas y el baile fortalecen la relación de reci-
procidad entre los productores de papa y el panteón 
espiritual (van den Berg 1992a: 300). 

En época de siembra bailamos moseñada … para la Pa-
chamama siempre todas las cosas que tenemos que poner, 
porque es al final tienes que devolver lo que la madre, la 
Pachamama nos da, tenemos que devolver eso (bailarín 
de Qhantus, 15. 10. 09).

Entonces invitamos a la Llallaw Mama, invitamos a la Pa-
chamama, a todas las bendiciones la invitamos con nues-
tra danza … este mes cargamos las crías [los primeros 
frutos], este es el mes de la bendición (Juan Nico Cruz, 
09. 02. 10).

Aparte de las “mesas” rituales (“niditos” que con-
tienen ingredientes “sabrosos” para la Madre Tie-
rra, i.e., hojas de coca, tabletas de azúcar prensadas 
en formas simbólicas, grasa y fetos de llama y que 
son quemadas en honor a la Pachamama) se efec-
túan ch’allas, wilanchas, q’uwachas y chayawas. 
Las ch’allas son libaciones en las que se rocía la 
tierra con coca, alcohol y, a veces, con sangre. Esta 
sangre proviene de wilanchas (matanzas rituales) de 
gallos, ovejas o llamas. Tanto el calor que surge del 
quemado de la mesa como la sangre derramada en 
las chacras son instrumentos para aumentar la ferti-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


478 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

lidad de la tierra (Arnold et al. 1996: 305 s.; van den 
Berg 1987: 77). 

Esta nuestra fiesta del 3 de mayo se baila esto, o sea es la 
fiesta de la Cruz … donde se hace la wilancha. En honor 
a esa wilancha se hace esta fiesta de la producción, o sea 
la fertilidad de la tierra se lo hace con la sangre y la sangre 
normalmente de un cordero, de una llama, de un animal 
(William Huayllas, 15. 07. 09)

Q’uwachas son ofrendas de humo (sahumerios) y 
chayawas consisten en derramar pétalos de flores 
y confites en las chacras. Sobre todo la chayawa 
(muy común en la época de Anata/Carnaval) es una 
manera de “alegrar” a la Pachamama, otro concepto 
clave en las relaciones rituales con la fertilidad: hay 
que dar alegría a las Ispallas y a las plantas para que 
haya buen crecimiento.

Con esta danza le damos alegría a la Ispalla, a los produc-
tos alimenticios … por eso ch’allamos bien (Sebastián 
Fulvo Quispe, 04. 10. 09)

Según el concepto andino de reciprocidad existe 
un constante intercambio entre la gente que habi-
ta “este” mundo (akapacha) y los dioses que viven 
en el “mundo de arriba” (alaxpacha) y de “abajo” 
o “adentro” (manqhapacha) (Bouysse-Cassagne y 
Harris 1987). Los dioses son alimentados con ritua-
les, ofrendas, música y danza para que luego procu-
ren las condiciones óptimas para el crecimiento y la 
maduración de la cosecha, la producción de chuño 
y tunta (una variedad de chuño de color blanco) y 
para la procreación de los animales, es decir sufi-
cientes lluvias, sol y heladas en los momentos ade-
cuados.5

Construir el futuro anticipándolo

Entrevistando a los bailarines de danzas autóctonas 
comprueba que la gran mayoría de éstas están muy 
ligados al ciclo productivo agrario, y, en especial, 
al de las papas. También se hace notar que el he-
cho de bailar no es una mera representación o es-
cenificación sino que es una performance (un acto 
que induce algo, véase Schechner 2002) que tiene 
el fin de construir el futuro según la anticipación 
en la danza. En su artículo “When Pebbles Move 
Mountains” Catherine Allen (1997) expone un pen-
samiento teórico que me parece ser muy útil para 
aclarar esta relación. Hablando del contexto de pe-

  5	 Fernández Erquicia (1987: 101); CDIMA (2003: 90, 45 s.); 
Baumann (1991: 4).

regrinajes a Qoyllur Riti en el sur de Perú, Allen 
establece una relación entre las representaciones a 
escala pequeña y los hechos a seguir en la vida ac-
tual. Según ella, el hecho de construir una casa en 
miniatura y desearla pasa el simple hecho de ser una 
mera representación.

Tenemos costumbres de hacer de greda que hacemos ta-
takulla de llama así, fabricamos de barro para tener más 
llamas (Ramiro Fernández Bernal, 11. 02. 10).

El “ícono” del objeto deseado no es una copia de un 
animal o de una casa, sino la anticipación del futu-
ro. Por lo tanto las personas pueden influir directa-
mente en el futuro a través de este tipo de “íconos”, 
no representaciones o escenificaciones, hecho clara-
mente observable en las danzas analizadas. Para po-
ner un ejemplo (hablando del porqué los bailarines 
de Quena Quena se ponen atados de plumas verdes):

A la Pachamama [Madre Tierra] le gusta como el tiempo 
está medio café medio seco; pero queremos que enver-
dezca la Pachamama, claro entonces ch’allando. Como 
ya viene la época de la siembra hay que alegrar a la Pa-
chamama y símbolo de las mujeres, adornamos para la 
Pachamama; para que sea verdecita (bailarín de Quena 
Quena, Jesús de Machaca, 04. 10. 09).

El bailarín quiere que su entorno se ponga florecien-
te y verde, entonces carga su atado. En este caso el 
atado no es una representación de algo que se pue-
da ver en su entorno, sino la construcción material 
(a través de sus acciones) de su futuro entorno. Otro 
ejemplo típico son las escenificaciones de la siem-
bra y cosecha muy típicas para las danzas de Waka 
Tinti y Lakitas (véase abajo). Anticipan el futuro, no 
lo representan. Y si esta anticipación se lleva a cabo 
de manera satisfactoria, los seres sobrenaturales que 
al igual que los humanos funcionan a base de la re-
ciprocidad conceden lo deseado. Pasa lo mismo con 
la gran variedad de tocados cefálicos (i.e., de Moko-
lulu, Choquelas, Qarwani y Lakitas, véase abajo), 
que “significan” (pero en realidad “construyen”) el 
florecimiento de las plantas sembradas, hecho que 
también sucede con la “encarnación” de los perso-
najes de baile: un bailarín que personifica una vaca 
o un caballo lo “construye”:

También tenemos dos vacas, aquí no hay dos vacas, tam-
bién existe creencia de que cuando uno baila una vez al 
año una vaca, al año si tiene suerte puede comprar una 
vaca, puede llegar a comprar, si uno baila caballo, tam-
bién al año si tiene suerte puede conseguir a comprar un 
caballo también (Rubén Mamani, 03. 06. 10).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

479

Las danzas definitivamente no son una mera diver-
sión sino un instrumento para la construcción per-
formativa – a través de la iconocidad y a través de 
establecer relaciones de reciprocidad como lo de-
muestra el siguiente testimonio:

Con esta danza damos alegría a la Mama Ispalla, al espí-
ritu de la papa … a los espíritus de la papa, a los produc-
tos agrícolas, eso es lo que comemos y ch’allamos bien 
a los productos en los lugares donde crecen (bailarín de 
Wayñuri, 03. 10. 09).

El bailarín hace un trabajo para la Pachamama; le 
brinda alegría (véase arriba). Entonces él también 
puede esperar algo a cambio.

Antes de proceder a la descripción concreta de 
las diferentes danzas quiero proporcionar una vista 
general acerca del tema a través de la siguiente ta-
bla, también aludiendo al sincretismo religioso que 
surge de la sobreposición de actividades agrícolas, 
danzas, ritos andinos y fiestas católicas. 

Preparar la tierra para la siembra y animales 
de buen augurio

El mes de agosto es conocido como “mes de la Pa-
chamama” o lakan phaxsi en aymara, momento en 
el que la Pachamama está de hambre, con la boca 
abierta (laka = boca), en el que se le solicita el per-
miso para comenzar un nuevo ciclo productivo. Con 
ofrendas especialmente “suculentas” se trata de lle-
gar a un “compromiso” de reciprocidad con la Ma-
dre Tierra: satisfaciendo el “hambre” de la tierra con 
ch’allas y wilanchas se espera obtener una buena 
siembra y, en consecuencia, también una buena co-
secha (i.e., van den Berg 1989: 50 s.). 

Este “paréntesis” entre buena siembra y bue-
na cosecha de papas se hace notar en los ritos que 
acompañan la danza de Llanu Pariwana  / Jach’a 
Waili practicada en la provincia Aroma del departa-
mento de La Paz. Se trata de actos simbólicos que 
involucran al k’usillo, muchas veces erróneamente 
descrito como un tipo de payazo o hazmerreir andi-

Tabla: El ciclo productivo de la papa y su relación con las danzas, la espiritualidad andina y el calendario litúrgico católico (elabo-
ración propia).

Mes Ciclo productivo de 
la papa

Danza (ejemplos) Actividad ritual an-
dina

Fiesta católica con 
mucha concurrencia

agosto preparación de la tierra 
para la siembra

Lichiwayu, Llanu, 
Pariwana

ofrendar a la Pachama-
ma, predecir el año, 
llamar la nieve

Virgen de las Nieves

septiembre primera, siembra Waka Tinti, Chaxis 14.: Exaltación

octubre siembra Quena Quena 4.: San Francisco
6.: Rosario

noviembre siembra, crecimiento Cambraya, Montone-
ros, Tarqueada

festejar las almas: i.e., 
producción de t’ant’a 
wawas

1.: Todos los Santos

diciembre siembra, crecimiento, 
cuidar la chacra

Muyu, Waychu, Wititis pedir lluvia 8.: Concepción
24.: Navidad

enero florecimiento, cuidar 
la chacra

Ayawaya, Ch’uta pedir lluvia y alegrar a 
la Pachamama

17.: San Antonio

febrero/marzo florecimiento, preco-
secha (primeros frutos)

Phuna, Qhachwa. 
Chiriwanu

pedir lluvia, alegrar 
y agradecer a la Pa-
chamama (fiesta de la 
Anata)

2.: Candelaria Carna-
val (movible)

abril maduración Uxusiris Pascuas (movible)

mayo cosecha Qarwani, Quena Que-
na, Choquelas, Auki 
Auki

redistribución de la co-
secha, agradecer a la 
Pachamama

3.: Santa Vera Cruz
15.: San Isidro

junio selección de las papas Lakita ahuyentar la lluvia 3.: Corpus Cristi

julio elaboración de chuño Jach’a Sikus, Sikuris 
de Italaque

llamar la helada 16.: Carmen

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


480 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

no, que más bien podría considerarse como un per-
sonaje transgresor (Osuna Sotomayor 1998: ​68 s.) 
o un talismán de fertilidad cuyo actuar tiene con-
notaciones eróticas inequívocas. Porta una másca-
ra de tela partida en dos áreas de color que podría 
ser un símbolo de la dualidad andina, su nariz lar-
ga frecuentemente es interpretada como un símbolo 
fálico y las astas o “cuernos” que salen de la parte 
superior de su máscara parecen representar los bro-
tes de tubérculos recién sembrados (véase también 
Stobart 1994: ​39). En las danzas en las que partici-
pa este k’usillo frecuentemente juega con animales 
disecados que son de buen augurio para la produc-
ción agrícola, es decir, con la vicuña, el zorro y el 
titi (gato montés) y a veces también los lleva carga-
do sobre la espalda.6

El Llanu Pariwana es ejecutado dos veces por 
año: el 15 de agosto, para influir en el comienzo de 
la siembra y el 15 de diciembre, para maximizar la 
cosecha. En ambas fechas se otorga un papel impor-
tante a la vicuña, animal de buen augurio para la co-
secha de papa (Thórrez López 1982: 4). 

Ahora esta vez, para esta fiesta también es mismo Llanu 
pero ya no con esas mismas comedias … tenemos dos 
k’usillos y dos achachis [ancianos/sabios] que van a pes-
car a la vicuñita … esa vicuñita significa que también va 
a ser una buena cosecha, un augurio de buena cosecha … 
comienzo de siembra en Achoclo allá en 15 de agosto y 
en 15 de diciembre es ya la buena cosecha (Milan Huallpa 
Paco, 15. 12. 09).

Es un pronóstico, cómo este año va a haber el tiempo, 
como va a haber lluvia, no va a haber lluvia, va a haber 
producción o no va a haber, todo eso significa la caza de 
vicuña … cuando la vicuña está con vista al noreste, por 
que generalmente la lluvia viene de ese lado, del lado del 
Illimani, entonces cuando lo encuentran … con dirección 
a ese lado, significa que va a haber buena producción, va 
a haber buena lluvia, y cuando está digamos al noroeste, 
con dirección al noroeste va a haber escasez, va a haber 
sequía (Cornelio Huanca, 15. 12. 09).

Aparte de la vicuña la danza de Llanu Pariwana in-
cluye otro animal que ayuda a optimizar el rendi-
miento agrícola: el flamenco (en aymara: pariwa-
na). Los músicos-bailarines adornan sus sombreros 
con ruedas gigantes de plumas de esta ave, ya que 
“este animal flamenco también es un buen augurio 
para una buena cosecha, por eso nosotros maneja-
mos esta pluma con mucho orgullo” (Milan Huallpa 
Paco, 15. 12. 09).

  6	 Portugal Catacora (1981: 88); CDIMA (2003: 30, 40, 64); Sa-
gárnaga Meneses (2003: 209).

Los preparativos para la siembra incluyen la ro-
turación de la tierra que se facilita cuando ésta está 
húmeda. Así no es de sorprender que exista también 
una danza para atraer la nieve que en este caso tiene 
mejor efecto que la lluvia dado que se descongela 
lentamente: el Lichiwayu. Esta danza es practicada 
en el departamento de Oruro y también incluye una 
ceremonia de la caza de la vicuña. La referencia a la 
nieve se encuentra en el faldón plisado blanco que 
portan los músicos-bailarines.

De los Lichuwayus representa el pollerón por ejemplo a 
la nevada … ese tiempo aquí es temporada en esa región, 
hay bastante nieve (Marcelo Gómez, 25. 07. 09).

Los toros danzantes: Anticipar la siembra

Existe toda una “familia” de danzas del altiplano 
boliviano que tienen que ver con el personaje cen-
tral del “Waka”, por ejemplo: Waka Thuqhuri, Waka 
Waka, Waka Tintis y Waka Tinkis. Parecería que la 
palabra de waka se refiriera al término español de 
vaca, pero explícitamente denomina a la personi-
ficación del toro puesto delante del arado que se 
transformó en bailarín (aymara: thuquri). El traje 
consiste en un marco alargado cubierto de cuero y 
cuernos de vaca. En el medio hay una abertura para 
el bailarín quien al caminar rítmicamente agita el 
traje de un lado al otro (y a veces también hacia 
arriba y abajo). A pesar de que algunas fuentes re-
lacionan las danzas Waka con la mofa del dominio 
español, de las corridas de toro y del ganado que se 
llevó a Bolivia (Paredes 1913: 19), en los áreas ru-
rales otros elementos parecen estar en el centro de 
la representación: la teatralización de la siembra y 
subsiguiente cosecha y las ch’allas que acompañan 
la faena, siempre agradeciendo a la Pachamama.7 
Siguiendo Allen (1997) se trataría de una represen-
tación icónica que “construye” el futuro, es decir, la 
exitosa siembra y el resultante florecimiento de las 
chacras mediante la danza.

Para el inicio de la siembra … antes de sembrar … van a 
hacer el acto simbólico del inicio de la siembra en algún 
lugar ya de al lado, entonces ahí va la comunidad a sem-
brar, va y hace su la siembra, como si fuera de verdad (co-
munario de Umala, 21. 06. 94).

Danzan con toro, hay un día por ejemplo acá, el 4 de oc-
tubre es Rosario y San Francisco casi al mismo tiempo, 
entonces en esa festividad baila exclusivamente el Waka 

  7	 CDIMA (2003: 55, 58 s. 84); Cavour Aramayo (2005: 86 s.); 
Comisión de Cultura (2005: 23, 41).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

481

Tinti, entonces el primer día hacen su danza del Waka 
Tinti y el segundo día hacen el sembradío (vecino de 
Umala, 02. 05. 10).

Hay que sembrar con este Waka Tinki … entonces se 
siembra la papa, igual hay que sembrar y depositar la se-
milla, hay que sembrar la papita dando vueltas y vueltas 
(Julia Mejía, 14. 12. 09).

Los toros son adornados con enjalmes (capas de 
monedas) y espejos. Según un entrevistado de Lla-
llagua estos espejos atraerían a las vicuñas (comu-
nicaciones personales, 15. 12. 09) y, como conse-
cuencia una abundante cosecha. En la variedad de 
la danza llamada Waka Tinki los bailarines portan 
tocados cefálicos elaborados con plumas de ñan-
dú que denotan el florecimiento de las papas: “Es-
tas plumas son para que florezca la papa, son flores 
de papa, esas flores representan” (Carlos de Phaxsi 
Amaya, 14. 11. 09).

Hasta hace pocas décadas atrás existía la cos-
tumbre de adornar los toros con banderas blancas 
cuando se sembraba papa. En la danza Lakita (véa-
se abajo) estas banderas son colocadas en la yunta 
“como significado de la esperanza de que la siem-
bra que se realiza en el día se llenará de flores en 
su momento” (Ignacio Pérez en CDIMA 2003: 41). 
Sin embargo, parece que estas banderas en realidad 
son restos de lo que antes habrán sido plumas y, por 
lo tanto, otra anticipación icónica del florecimiento 
de los tubérculos. “Antes habían plumas de ñandú, 
entonces las llevabamos en vez de banderas” (Juan 
Quispe Mayta, 14. 11. 09).

En especial la representación de este floreci-
miento conlleva a lo que yo llamaría una “estética 
de la abundancia” o de la multiplicación, concepto 
que parece complementarse con la investigación de 
Nico Tassi. Hablando del contexto de la Fiesta del 
Señor Jesús del Gran Poder este autor postula que 
la ostentación de riqueza y la atracción por ésta no 
necesariamente entran en conflicto con las prácticas 
ritual-espirituales andinas que de igual manera enfa-
tizan en la circulación y reproducción. Además Tas-
si considera la abundancia material como elemento 
central de la unión entre los seres sobrenaturales y 
los humanos (2009: 45 s.).

Entonces no es de sorprender que muchas de las 
danzas del altiplano boliviano se caractericen por 
atuendos opulentos y de alguna manera desbordan-
tes. Un elemento de esa exuberancia es la analogía 
entre el florecimiento de las papas y la gran cantidad 
de enaguas y polleras que se colocan las mujeres, 
anticipando y “construyendo” el deseado resultado 
de la siembra icónica que demuestran en su danza. 

En nuestro pueblo se siembra ahora mismo pues, entonces 
en esta época siempre bailamos … las mujeres tienen mu-
chas polleras para que haya buena producción, si se ponen 
pocas polleras podría haber poca papa (Andrés Cuaquira 
Quispe, 31. 10. 09).

Representamos a las flores de las papas, por eso la vesti-
menta también. Es que cuando ya siembran, después se 
sale, ya crece después ya flores de las papas, diferentes 
colores (comunarias de Jalantani, 19. 10. 09).

Se colocan así [las polleras] para que la papa florezca de 
la misma manera (Juan Quispe Mayta, 14. 11. 09).

Al igual que en las danzas Llanu Pariwana y Li-
chiwayu participa un k’usillo, esta vez cargando un 
zorro, animal que ayuda a pronosticar el desarrollo 
del futuro ciclo agrícola (Comunidad Titicani Ta-
caca 2007).

En el cerro está aullando el zorro, entonces ya sabemos 
que ya es tiempo para la siembra, entonces por eso está 
ahí también el zorro, ¿no?, por eso el k’usillo porta (Bar-
tolomé Bautista, 29. 04. 10).

Un pronóstico para la cosecha es. Cuando hace sus nece-
sidades ahí clarito se ve. Si en sus necesidades hay pro-
ductos agrícolas, entonces va a producir harta [mucha] 
papa. Para sembrar. Eso pronostican (Bernardo Ticona, 
19. 08. 10).

A veces el k’usillo también carga un titi, un gato 
montés que atrae la buena producción ya que “aga-
rra el producto” para que no se acabe pronto (Félix 
Poma Mamani en CDIMA 2003: 74). Existe un ani-
mal que se llama qulqe titi (gato montés de plata), 
ya que los “rombos” de su pellejo se asemejan a la 
forma de las monedas y se supone que es un animal 
que trae prosperidad y una buena cosecha.

El gato montés está cuando florece e indica la buena pro-
ducción. También hay otro diferente, el gato montés de 
plata. Ahora, el gato de la chacra tiene surcos [en el pe-
llejo] tal como es la chacra, el gato de plata tiene rombos. 
Ese gato montés de la chacra podría ser algo como un ta-
lismán para que florezca bien la chacra, para que mejore 
(Osvaldo Tito Yallo, 31. 10. 09).

Es para llamar la plata y el oro, para llamar todo, se tiene 
que llamar para que las flores de papa crezcan muy bien 
(bailarín de Mokolulu, 22. 08. 09).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


482 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

Bailar cargando las almas  
y pedir las primeras lluvias

Una vez efectuada la siembra es muy importante 
que haya suficiente lluvia para que las plantas crez-
can y florezcan. Entonces se “desentierran” las flau-
tas que atraen la lluvia y se comienza a bailar Pinki-
llada, Tarqueada y Moseñada, entre otros. Algunas 
de estas danzas se practican durante toda la esta-
ción lluviosa, otras solamente corresponden a una 
determinada fase del jallupacha. La fiesta de Todos 
los Santos marca el inicio ritual de la época húme-
da (Bouysse-Cassagne y Harris 1997: ​39), momen-
to en el que se pide la cooperación de las almas de 
los difuntos en el ciclo productivo agrícola (Rome-
ro Flores 1997, 2001a, 2001b; Baumann 1991: 4).

De acuerdo a las costumbres del altiplano boli-
viano se celebra la “Fiesta de las Almas” tocando y 
bailando en los cementerios y fabricando pequeñas 
muñecas hechas de pan, las t’ant’a wawas, que re-
presentan a los difuntos, niños (Sagárnaga Mene-
ses 2003: ​360) o más bien muertos que acaban de 
recibir el “status de recién nacidos” (van den Berg 
1992a: ​295). Dado que la ayuda de los muertos es 
vital para lograr buenas cosechas (295) sus almas 
son festejadas con comida, música y baile (Stobart 
1996: ​475) para establecer la mencionada relación 
de reciprocidad entre “este mundo” (akapacha) y el 
“mundo de adentro” (manqhapacha). En este con-
texto parece de suma importancia la figura del niño 
inocente cuyo llanto conmueve los seres sobrenatu-
rales responsables de las condiciones climáticas, un 
posible nexo con las muñequitas de pan. Ya Gua-
mán Poma de Ayala relata que durante el mes de 
Octubre los campesinos desesperados por la llega-
da de las lluvias necesarias hacían llorar a mujeres 
y niños para que de esta manera ayudaran a pedir el 
agua (2006 [1615]: ​229). Según Arnold et al. hasta 
la actualidad sigue habiendo lugares donde los niños 
son obligados a pedir lluvia (2005: ​178 s.). Y son es-
tas mismas muñequitas, las t’ant’a wawas, que se 
cargan ejecutando algunas danzas de la época, por 
ejemplo el Cambraya de los valles altos de la pro-
vincia Muñecas (departamento de La Paz): “En To-
dos los Santos las mujeres siempre bailan cargando 
una wawa … podría ser un alma, aquí siempre se 
hace rezar a las t’ant’a wawas (Andrés Cahuana, 
17. 10. 09).

El siguiente testimonio insinúa la relación entre 
las almas y la nueva vida: 

En Todos los Santos bailan cargando t’ant’a wawas … 
Bailan en el cementerio. A veces hay almas en la casa 
[quiere decir que hay personas recién fallecidas], enton-
ces van al cementerio y bailan así … Pasado Todos los 

Santos los recién casados van a visitar a sus padrinos con 
la misma música (Manuel Hinojosa, 17. 10. 09).

En décadas pasadas bailar con muñecas también era 
común en el departamento de Oruro donde la esta-
ción lluviosa comienza al son de la Tarqueada. Sin 
embargo, tanto en Oruro como en La Paz no solo 
se cargaban t’ant’a wawas, sino también “pastas”, 
muñecas de yeso, barro o porcelana (que ya no son 
fabricadas). Ambos tipos de muñeca no solo se uti-
lizaban para bailar, sino también se colocaban en los 
altares preparados para los difuntos y se les daba a 
las niñas para que las cargaran como si fueran sus 
hijos (comunicación personal de Justina Salazar Ba-
rrionuevo, 13. 02. 11).

Antes en Todos los Santos se bailaba con pastas, las mu-
jeres cargaban pastas (Micaela, 09. 11. 10).

Con o sin muñeca, el fin del baile en Todos Santos 
es hacer florecer las papas: “Nosotros bailamos esas 
cosas para que las papas florezcan, para que crezcan 
los frutos” (Tomás Torres, 14. 11. 02).

No solo sigue en pie la costumbre de hacer rogar 
por lluvia a los niños, sino también sigue habiendo 
el pedido hecho por mujeres. A pesar de que la par-
ticipación de la mujer en las fiestas suele restringir-
se a los preparativos, el canto y el baile este contex-
to parece facilitar excepciones donde las mujeres 
también tocan un instrumento musical con el fin de 
“calentar la tierra” y, por lo tanto, atraer las nubes:

Cuando vamos salir a los cerros las señoras tocan y de ahí 
ya llueve nomás … las mujeres como dicen “uta junt’u
cha”, eso es la casa de, que calienta, ¿no?, entonces como 
está haciendo calentar, entonces va a llover, eso quiere de-
cir (Eloy Colque Huanca, 11. 10. 09).

Guamán Poma de Ayala relata que se maltrataban a 
los animales para que sus gritos funjan como pedi-
dos de lluvia (2006 [1615]: ​229), hecho que parece 
encontrar su paralela en el contexto mitológico de 
la danza de los Wititis.

Si no habían llegado las lluvias torrenciales los alfereces 
[autoridades] ataban al k’usillo con el lazo denominado 
yuguna. Si es que no llegaba la lluvia los pasantes lo ata-
ban diciendo “¡ataremos al k’usillo!” y él se arrodilla pi-
diendo lluvia (Nemecio Alvarado Nina, 25. 10. 09).

Un animal salvaje maltratado para que “pida” lluvia 
es el sapo (ver capítulo sobre los diablos danzantes).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

483

Bailar cargando la “pasta”: Prosperidad  
y crecimiento en el área urbano

La estética de la multiplicación en el ámbito urbano

Existe también una danza hoy en día totalmente ur-
banizada en la que un personaje (la Awila) baila car-
gando una “pasta”: la kullawa. Esta danza principal-
mente es considerada como “danza de los antiguos 
hilanderos” que avanzan agitando ruecas como sím-
bolo de su oficio. Por sus atuendos exuberantes se 
la relaciona con una desbordada muestra de pode-
río económico.

Las bolsas de monedas significa la riqueza que tienen … 
¡Las perlas!, los aretes mismos … todo es de oro, enton-
ces eso muestra la riqueza que tiene (Claudia Bedoya, 
24. 09. 09).

Usaban anillos hasta la punta del dedo (expositor semina-
rio sobre Kullawada, 16. 10. 02).

Era gente de mucha plata, ¿no?, entonces las joyas, los 
collares, estos que representan lo que era la riqueza, era 
gente de mucha plata los que bailaban la Kullawada (Ma-
ritza Leyton, 13. 02. 10).

La estetica de la abundancia y multiplicación des-
crita en el capítulo sobre los toros danzantes en este 
caso se hace notar no solo en las joyas, sino también 
otra vez en la gran cantidad y el volúmen de las po-
lleras y enaguas utilizadas por las mujeres. 

Eran bastante enaguas, no como ahora que llevan tres, 
cuatro enaguas, se ponían siete, hasta 12 enaguas. Lleva-
ban bastante joyas, los anillos llevaban puro oro […] La 
pollera era bastante a la moda, de costura la basta [frun-
cido] bien menudita … La pechera tenía que ser de puro 
oro (Adela Quispe de Mamani, 16. 10. 02).

Aunque ya no se utiliza ropa tan sobrecargada hasta 
ahora es usual que una pollera de baile esté hecha 
de seis a ocho metros de tela y que la mujer lleve 
cinco a seis enaguas.

Abundancia, habilidad y “erotismo andino”

La estética descrita también parece relacionarse con 
lo que yo llamaría el “erotismo andino”, la seduc-
ción a través de la opulencia y la demostración de 
destreza. Según lo que pude ver en los testimonios 
de mis informantes en el área rural (y, en menor me-
dida también en el contexto “cholo-mestizo” 8) una 
mujer no es atractiva por su cara bonita, sino por 

su capacidad de trabajar, por su diligencia y por un 
físico que insinúa que sea una mujer fuerte y una 
buena “reproductora”. Según mis informantes, to-
das estas características se hacen notar a través del  
baile. 

Entonces se dice que portaban 100 polleras, muchas po-
lleras … muchas, porque de esta manera se notaba si era 
una mujer hábil. Las perezosas se colocaban menos polle-
ras. Lo mismo pasa con los diseños tejidos. Las que tenían 
destreza sacaban pájaros, cosas bonitas … las mujeres há-
biles daban vueltas muy bien, a las perezosas les costaba 
girar (Cecilio Arianis Chambi, 12. 12. 09).

Hoy en día la costumbre de estrenar tejidos nue-
vos solo se mantiene en lugares muy alejados, so-
bre todo en la zona de Norte Potosí donde las mu-
jeres aún utilizan tejidos a mano, pero el principio 
sigue igual: el traje que lucen en la fiesta señala “lo 
que tiene” la mujer y aumenta la atracción para los 
jóvenes solteros. En el contexto folklórico citadino 
tanto el hombre como la mujer demuestran su des-
treza (ahora ya no de tejer o sembrar, sino de hacer 
negocios) utilizando la ropa de baile como un espa-
cio de proyección que revela sus cualidades a través 
capital económico. Eso significa que a pesar de la 
urbanización de la danza y de su atuendo el “erotis-
mo andino” sigue vigente:

Entonces la que tenía más joyas era la que más atraía en-
tonces inclusive en las manos, en los cinco dedos lleva-
ban anillos hasta las uñas, y el baile de la Kullawada es 
así, mostrando el poder económico que cada una de ellas 
tenía … sólo bailaban los que tenían plata (Freddy Yana, 
19. 01. 10).

Ellos trabajaban, se distinguían … El corazón con joyas 
se lleva, por eso demuestran lo que eran muy trabajado-
ras, tenían mucha plata, y tenían mucha joya demuestran 
eso (Amanda, 10. 06. 10).

“Pastas”, q’iwas y fertilidad

Otro aspecto que conecta la Kullawa con el ámbito 
rural, y, por lo tanto con el tema de la fertilidad y 
las papas, es el personaje de la Awila (“abuela” en 
pronunciación aymara) que carga la “pasta”, al igual 
que los danzarines de Tarqueada y Cambraya en To-
dos los Santos. El personaje en sí que forma parte 

  8	 Al igual que el término de mestizo la palabra cholo es muy 
compleja y se refiere a un tipo de “mezcla” o mestizaje aso-
ciado con estratos sociales arraigados en las costumbres y en 
la cosmovisión aymara.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


484 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

de muchas representaciones de danzas autóctonas es 
de especial interés ya que es personificado por un 
hombre. Formando una pareja con el Achachi (an-
ciano/sabio) la Awila representa el rol genérico que 
corresponde a la mujer según la así llamada duali-
dad andina. Sin embargo, siendo un personaje jo-
coso y alusivo (i.e., fingiendo actos obscenos con el 
Achachi o correteando a los jóvenes) también aporta 
un elemento de “alegría” a la danza. A pesar de que 
los bailarines de Awila muchas veces no son homo-
sexuales, su rol frecuentemente es asociado con el 
concepto andino del q’iwa, un ser que une lo mas-
culino y lo femenino. “El q’iwa es dos cosas, diga-
mos dos cosas, tiene dos cosas – dos sexos – ese es 
el q’iwa (Ángel Lucana, 04. 12. 10).

Ahora ¿qué tiene que ver el q’iwa con la “pasta” 
y la fertilidad? Siguiendo lo expuesto la pasta podría 
simbolizar no solo el alma de un difunto, sino tam-
bién la nueva vida que surge de esta relación entre 
la vida y la muerte. Podría representar a las “crías”, 
es decir, las papas, que se cosechan a partir de fe-
brero y que igualmente son cargadas durante el bai-
le. Tal vez el q’iwa mismo podría ser considerado 
como un talismán de fertilidad como también lo in-
sinúa la investigación de Henry Stobart. Al escribir 
sobre la música del norte de Potosí el autor supone 
que el término de q’iwa se refiere a una “conjunción 
entre macho y hembra, donde los sexos opuestos se 
mezclan en partes iguales” que estaría asociada con 
el llanto, los niños y los difuntos y que establece-
ría una conexión entre la vida y la muerte, trayendo 
la humedad desde el reino de los difuntos (Stobart 
2010: ​35 s.). También para los entrevistados la Awi-
la (bailada por q’iwas) es asociada con la fertilidad.

Toda la humanidad tiene su wawa. Y significa de la Ku-
llawada siempre con wawa, esa es la familia que, o sea 
tenemos que progresar, que tenemos que procrear en la 
tierra … (Damasio Mamani, 07. 08. 10).

Ukax yapu sumañapatakiwa [bailar vestido de mujer] 
(bailarín de Auki Siku, 03. 10. 09).

Sin embargo, sobre todo en el contexto urbano los 
informantes no estaban muy seguros si la Awila 
traía suerte o no. Los testimonios al respecto, hasta 
de los mismos bailarines, son ambiguos:

Ahora otros nos dicen, “empezá con un …, con una per-
sona rarita, ten más suerte con él, suerte”, otros, “me va 
bien todo el año”, otros nos animan, nos incentivan … 
(Ramiro, 07. 07. 10).

Según lo que decían algunos traemos suerte, otros dicen 
que no (Celso, 12. 07. 10).

Otro aspecto clave en este tema también podría ser 
la “alegría”. Tanto en el contexto rural como en el 
urbano la Awila es un personaje burlesco que hace 
reír a la gente. En la ciudad tiende a molestar a los 
hombres y en general es asociado con la “picardía” 
que a su vez connota sexualidad y, por lo tanto, fer-
tilidad, el elemento clave en las danzas rurales. Cabe 
tener en mente que en los bailes que se hacen en el 
contexto de la producción agrícola siempre se ha-
bla de tener que “alegrar” a la Pachamama para que 
haya buena producción.

Mas alegría los jóvenes quieren vestirse de mujer, mas 
alegría, con pollera se visten, a los jóvenes le molesta así 
(Richard Pari, 04. 12. 10).

Bromeaban en su sentido de en aymara, en su idioma, no 
faltaba otros fregados muchachos o mayorcitos que les 
molestaban (Celso, 12. 07. 10).

Volviendo al concepto de la estética de la multipli-
cación también cabe destacar que en la Kullawa el 
atuendo de la Awila es especialmente lujoso. Las 
Awilas entrevistadas siempre enfatizaban en que su 
ropa de baile tenía que ser de primera calidad, en 
algunos casos incluso luciendo mantas de vicuña y 
una gran cantidad de polleras, hasta en sus muñecas.

Como nos ponemos harta pollera. Nos ponemos centros. 
Veintitantos es, 25 centros (Awila Mónica, 19. 07. 10).

Mónica carga una muñeca con diferentes polleritas. Se 
viste por lo mucho le debe colocar unas seis a siete polle-
ritas (Celso, 12. 07. 10).

Más lluvia y los primeros frutos para  
San Antonio Abad y la Virgen de la Candelaria

Existen dos danzas que se llaman Ayawaya, una es 
de la región Umala (departamento de La Paz) y la 
otra del Santuario de Quillacas (departamento de 
Oruro). Ambas son asociadas con el tema de atraer 
lluvias. En el caso de la Ayawaya orureña las muje-
res llaman la lluvia agitando banderas blancas mien-
tras que la versión paceña enfatiza más en la repre-
sentación de los sembradíos en flor: las mujeres otra 
vez portan una gran cantidad de polleras cuyos colo-
res simbolizan los diferentes tipos de papa.

En esta época de florecimiento la Virgen de la 
Candelaria está muy presente en el imaginario y la 
ritualidad de las comunidades de Patacamaya (de-
partamento de La Paz). Al cantar las mujeres no 
solo se refieren a las flores, sino también a la Vir-
gen de la Candelaria: “Ay ay ay ay flor de papa, flor 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

485

de haba, flor de saq’ampaya ay ay ay, Virgen de la 
Candelaria, recibenos, danos tu bendición” (Ascen-
cio Mamani Flores, 20. 01. 10).

Debido a los complejos procesos de influencia 
mutua entre el catolicismo y la cosmovisión andina 
ésta frecuentemente es asociada con la Pachamama. 
Por lo tanto ahora es ella la que recibe pedidos de 
lluvia y, a cambio, los primeros frutos. 

Con estos frutos recibimos a la Virgen de la Candelaria, 
para la mamita de la Candelaria. En ese momento le lle-
vamos haba, frutos verdes y papa. Eso le ponemos en su 
canastita … A la virgen pedimos, bailando con el Chi-
riwanu, la lluvia, el tiempo. Eso. En Candelaria, febrero, 
siempre (Sra Isabel, 21. 11. 09).

En algunos pueblos de la región las primeras pa-
pas son cosechadas en la noche del 1.º de febrero y 
luego llevados a la iglesia donde reciben su debida 
ch’alla. La música y el baile que acompañan a estos 
actos rituales hacen referencia directa a las papas: 
en la danza de los ch’axis (de la misma provincia) 
incluso existen diferentes tipos de ritmo para cada 
variedad de papa (CDIMA 2003: 16, 23). 

El 2 de febrero antes de ser llevada en procesión 
por las cuatro esquinas de la plaza de Patacama-
ya la estatua de la Virgen de Candelaria es adorna-
da con las papas recién cosechadas. Lo notable es 
que durante la procesión es seguida por varias tro-
pas de chiriwanus, músicos-bailarines “guerreros” 
provenientes de diferentes comunidades indígenas 
aledañas. En cada esquina de la plaza los dirigen-
tes de los grupos, los capitanes de baile, que siguen 
a la Virgen efectúan cortas peleas rituales cuyo ob-
jetivo es tumbar al contrincante mediante un palo 
adornado con plumas de flamenco. Mis entrevista-
dos aseguraron que no se trata de peleas agresivas, 
sino de muestras de destreza que encajan en el prin-
cipio de la “medición de fuerzas” inherente al mes  
de Anata. 

La práctica de colocar los primeros frutos a una 
virgen o un santo patrón no se restringe a la provin-
cia de Patacamaya. El 17 de enero la localidad de 
Caquiaviri festeja a San Antonio Abad colocándo-
le “brazaletes” de papas y bailando Ch’utas. “Este 
es un agradecimiento a la buena cosecha, por eso al 
tata [San Antonio Abad] se le pone los primeros fru-
tos de la papa” (Amalia Álvarez, 17. 01. 10).

Al igual que en el caso de Patacamaya la ritua-
lidad andina se amalgama con la religión católica: 
con el fín de obtener una cosecha óptima la pobla-
ción se dirije a todos los seres sobrenaturales.

Por un lado estamos pidiendo a la Pachamama, por otro 
lado estamos pidiendo a las deidades que llueva, por el 

otro camino, al santo también se le está demandando que 
pueda interceder para que pueda dar fecundidad, pros-
peridad y alimentación para todo este sector (bailarín de 
Ch’utas, 17. 01. 10).

El personaje mismo del baile es notable: es un hom-
bre cuyo traje enteramente bordado con motivos flo-
rales evoca los campos floridos y quien baila con 
careta de alambre dando vueltas y vueltas con su 
pareja. La danza es practicada desde la fiesta de San 
Antonio Abad hasta Carnaval (en Corocoro hasta 
Pascuas) y es sumamente coqueta, imagen que in-
cluso llevó a la creación urbana del Ch’uta Chole-
ro, un ch’uta que baila con dos mujeres. Está claro 
que tanto en el ámbito rural como en el urbano es 
un personaje carnavalero íntimamente ligado con la 
fertilidad agrícola y humana.

Se baila Ch’uta en Caquiaviri porque tenemos que rendir 
culto a la fecundidad, queremos que todos los cultivos que 
han sido sembrados por acá puedan desarrollarse normal-
mente … que todo sea fecundidad, que podamos alimen-
tarnos nosotros, esa es la razón de lo que se baila Ch’utas 
(bailarín de Ch’utas, 17. 01. 10).

Anata: Fertilidad, erotismo andino  
y precosecha

La Anata, muchas veces mal denominada “Carna-
val indígena” es la fiesta del regocijo por el creci-
miento y florecimiento de la naturaleza que tempo-
ralmente coincide con el Carnaval. En el transcurso 
del evento se visita los sembradíos de papa, donde 
éstas son festejadas y adornadas con mixtura (con-
feti, antiguamente con pétalos de flores) y serpenti-
nas. Agradeciendo y pidiendo por la buena produc-
ción se realizan ofrendas (q’uwachas, wilanchas, 
ch’allas y chayawas) a la Madre Tierra y se baila 
cargando los primeros frutos del año (ver también 
CDIMA 2003: 16, 23). 

Arrojamos sangre a la chacra para que produzca bien 
(Alejandro Cabana, 09. 11. 09).

Marcamos la Llallawa con flores, hacemos q’uwachas 
(Irineo Bazán Choque, 09. 02. 10).

Dos danzas rurales típicas para la época son la Phu-
na/Chayaw Anata y el Qhachwiri. La Phuna es ins-
trumental y enfatiza en festejar la maduración de 
la papa. 

Cuando florece la papa, ahí ya estamos nosotros así junto 
con la flor de papa, con esto así acompañamos … Vamos 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


486 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

a ch’allar. Con esa música también vamos a ch’allar a la 
papa (Enrique Laruta, 04. 12. 10).

Esta música y baile autóctona se bailaba todos los días de 
la semana de los carnavales: El día lunes jisk’a anata iban 
a t’ikhar o festejar tocando flautas de phuna a los sembra-
díos de papa con serpentinas, membrillos, flores, lujmas y 
otros (monografía Anata, Corpa, 28. 06. 07).

Cecilio Arianis Chambi: Ukanakax ch’uqiruw chayaw
t’apxta, animalaruw chayawt’apxta ak phunampi … ya-
pus suma achuñapataki ukhama … Uywatakis pastunaka 
sum utjañapataki, mä suma uywanakas mirañapataki, mä 
suertipan sasa (12. 12. 09).

Con esas cosas hacemos chayawa a la papa, con 
esta phuna hacemos chayawa a los animales  … 
para que los sembradíos florezcan bien … para que 
haya buenos pastos para los animales, para que haya 
buen alimento para el ganado, se dice que es para 
su suerte.

Especialmente el Qhachwiri hace notar la inte-
rrelación entre la producción de la papa y la fertili-
dad humana: no solo es un baile de regocijo por la 
buena cosecha, sino también de coqueteo y enamo-
ramiento (i.e., Surco Toledo 2010; Paredes Candia 
1991: ​130) y se supone que la alegría, el canto y la 
danza de las parejas jovenes “contagia” las chacras 
y aumenta su productividad (ver también van den 
Berg 1989: ​64).

Generalmente los Qhachwas lo hacían los jóvenes, ¿no?, 
y ese, la etapa que además se le permite el enamoramien-
to (Teresa Canaviri, 02. 07. 10).

Son los Qhachwiris, es una danza del amor, una danza 
de parejas … Esto solamente se baila en las épocas de 
siembra, en las épocas de carnavales es cuando se hace la 
época de la cosecha, es por eso que todos los jóvenes ale-
gres en la edad de casarse salen a disfrutar y a bailar (Liz 
Cuentas, 15. 02. 10).

Como indica su nombre el mes de Anata es la épo-
ca de los “juegos” (en aymara: anata). Uno de ellos 
es el q’urawt’asiña o warak’asiña (hondear, es de-
cir lanzar membrillos, manzanas o duraznos o a las 
chacras o a otras personas) que tiene diferentes fun-
ciones: según el lugar se lo asocia con el despacho 
de la lluvia, la alimentación de la Pachamama y el 
coqueteo entre los jóvenes.

Hondear es para que se vaya la lluvia ya, ya no llueva 
más, como es allá ya ha producido todo entonces si sigue 
lloviendo se echa a perder (Zacarias Choque, 23. 01. 09).

Yo he visto más que todo en carnavales como la lujma 
[membrillo] lo botan al sembradío, es una especie de re-
galo a la Pachamama, la Pachamama tiene que comer 
(Silverio Quispe Mamani, 16. 01. 10).

Ahora eso del encuentro de la fruta, el hondearte con 
membrillos, con duraznos … a modo de conquistarles di-
remos a la pareja, empiezan el baile lo hacen hondeán-
dose precisamente con la fruta, originalmente cuando es 
así entre pareja, se lanzan la fruta a los pies, a las piernas 
(Ricardo Solíz, 08. 02. 10).

Por los testimonios recogidos deduzco que antes el 
q’urawt’asiña era una práctica ampliamente difun-
dida en el altiplano boliviano que en algunas regio-
nes está cayendo en desuso (i.e., en el departamen-
to de Oruro). Según Martínez (2010: 149) también 
forma parte del Pujllay de Tarabuco, una fiesta de 
la zona quechua geográficamente ubicada en los va-
lles altos que tiene las mismas connotaciones que la 
Anata (y que igualmente se traduce como “juego”) 
pero que debido a las diferentes condiciones climá-
ticas se realiza en fechas posteriores que ésta.

Carnaval: Los diablos danzantes  
y la multiplicación de las riquezas

Una de las danzas más representativas del Carnaval 
“mestizo-urbano” es la danza de la Diablada confor-
mada por toda una tropa de “diablos” masculinos y 
femeninos espléndidamente ataviados. Sin embar-
go, existen también danzas autóctonas donde los 
personajes diabólicos juegan un rol principal, por 
ejemplo el Jach’a Tata Danzanti paceño (Ruiz Ruiz 
1966: ​169) y las Pinkilladas nor-potosinas,9 todas 
asociadas con el tema de atraer lluvia para que haya 
buena producción agrícola.

Queda claro que en todas estas danzas no se tra-
ta de diablos en un sentido cristiano, sino del pro-
ducto de una complejas relación entre la cosmovi-
sión andina y el catolizismo. Cuando llegaron los 
españoles a lo que hoy es Bolivia aún no existía 
ningún diablo como ser enteramente maligno; los 
dioses andinos poseían/poseen caracteres ambiva-
lentes que pueden llegar a ser peligrosos cuando se 
enojan (Rösing 1997: ​11), pero que también pue-
den ser apaciguados mediante ritos y ofrendas (Pé-
rez Portanda 1992: ​78). Estudiando la bibliografía al 
respecto uno se da cuenta que el “diablo” colonial 
directamente fue inventado por los religiosos euro-
peos del siglo XVI que establecieron una analogía 

  9	 Bouysse-Cassagne y O. Harris (1997); Stobart (1996: ​477 s.); 
Arnold (1992).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

487

muy libre entre los seres del manqhapacha (mundo 
de “adentro” fértil y reino subterráneo de los difun-
tos), los dioses precolombinos Supay y Huari y el 
demonio cristiano (Gisbert 1999: ​69; Cuentas Or-
machea 1986: 33). El resultado de esta “creación” 
es un buen ejemplo para la hibridez subversiva en 
el sentido de Bhabha (2000) quien postula la re-
sistencia a través de una duplicación incompleta: 
para los españoles todos los seres del inframundo 
eran diablos (asociados con su concepto del infra-
mundo), entonces obligaron a los indígenas a usar 
este término. Los oprimidos adoptaron el nombre 
de “diablo”, pero en un proceso de subversión en-
cubierta lo transformaron en un símbolo de los valo-
res tradicionales y de la resistencia indígena, es de-
cir en un personaje quien puede enfrentarse con el 
dios impuesto (Taboada Terán 1997: ​21 s.) y quien 
permite mantener los nexos espirituales con las al-
mas que garantizan la reproducción y multiplica-
ción de las riquezas naturales. Dado que Oruro es 
una ciudad minera y que los mineros de Oruro has-
ta al día de hoy siguen venerando abiertamente al 
“tío” (fonemización de “dios”) / Supay como due-
ño de lo subterráneo (Beltrán Heredia 1962: ​13 – ​15) 
no es de sorprender que las riquezas naturales en 
el caso de la Diablada urbana estén más asociadas 
con la suerte del minero quien espera encontrar una 
veta rica en metales preciosos. Sin embargo, hasta 
en este contexto se encuentra una referencia al ci-
clo agrícola y el crecimiento de las papas. Como 
hace notar Romero Flores (2001a) tanto el minero 
orureño como el campesino que espera una cose-
cha óptima utilizan el término de wawachaña (tener 
crías) para la multiplicación de lo que está dentro de  
la tierra. 

La estética de la ostentación de riquezas, esta vez 
plasmada no solo en atuendos lujosos, llenos de bri-
llo y monedas y la tradición de ofrendar oro y plata 
de manera simbólica a la Virgen del Socavón y la 
iconografía de los trajes utilizados establecen otra 
conexión entre los dos ámbitos. Las máscaras y los 
bordados de los trajes de baile están poblados de 
serpientes, cóndores, lagartos y sapos que por un 
lado hacen referencia al origen mitológico de la ciu-
dad de Oruro (Cuentas Ormachea 1986) y que por el 
otro señalan la importancia del ciclo agrícola. 

Si uno toma en cuenta el agrocentrismo de la 
cosmovisión andina (Romero Flores 2001a: ​10), se 
hace evidente la relación entre la serpiente o el zig-
zag usado en la iconografía textil y el símbolo del 
rayo que a su vez representa al temible dios preco-
lombino Illapa, en tiempos de la conquista transfor-
mado en Tata Santiago (Rösing 1997: ​12). Debido 
a su poder sobre las tempestades, el rayo, el relám-
pago, la lluvia, las heladas y la granizada Illapa fue/

es un dios muy importante (Soux 2003: ​66; van den 
Berg 1989: ​73). Además la serpiente que se desliza 
por la tierra retratada en los monumentos prehispá-
nicos también establece una relación entre el mun-
do “de aquí” y el inframundo (Pérez Portanda 1992: ​
173). Otro elemento importante en la vestimenta de 
la Diablada es el sapo, animal asociado con la lluvia 
(Gisbert 1999: ​75) que también está presente en la 
máscara del mencionado Jach’a Tata Danzante, dan-
za autóctona que incluye la participación de “diabli-
cos” y que parece referirse a la petición de lluvias y 
la costumbre de hacer croar a los sapos para que los 
dioses se apenen y manden la humedad tan requeri-
da por los seres humanos (van den Berg 1989: ​74).

El sapo es un llamador de lluvia, cuando croa atrae la llu-
via y atrae la lluvia, ya, la producción que se tiene en el al-
tiplano es una producción asecana, entonces es fertilizar, 
crecer … Entonces hay una época [en la que] hacen llorar 
a los sapos, porque las nubes recién se están acercando di-
cen, ya, entonces agarran y en el lago Titikaka he visto … 
lo han metido en una vasijita, lo han ch’allado [libado] y 
al ratito, como estaba fuera del agua y el sol le daba, en-
tonces ese animalito empezó a croar, entonces dice que 
ese croe es el llamador de las nubes (Arcil Rodriguez, Ta-
ller Proyección Cultural, 23. 10. 09).

Luego de las festividades de Anata/Carnaval el ci-
clo festivo entra en pausa. No hay muchas fiestas en 
la época de Pascuas, probablemente porque la gen-
te está ocupada con la cosecha. La única danza que 
corresponde a este período es la de los Uxusiris, los 
guardianes de la papa. 

Fiesta de la Santa Vera Cruz: Cosecha de papa  
y agradecimiento a la Pachamama

La Fiesta de la Santa Vera Cruz llevada a cabo el 
3 de mayo es una de las fiestas de agradecimiento 
por la cosecha más difundidas en el área rural. Dos 
de las danzas más típicas para esta celebración son 
los Choquelas y el Quena Quena. 

En cuanto a los Choquelas existen dos variantes 
que a primera vista aparentan ser muy diferentes, 
pero que en realidad sí están ligadas: los Choquelas 
como danza de la papa y los Choquelas como esce-
nificación de la caza de la vicuña. 

Choquelas: Las papas bailan

Ya el nombre mismo de Choquelas o Ch’uqilas in-
sinúa una fuerte conexión entre la danza y los tu-
bérculos: ch’uqi en aymara significa papa (no coci-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


488 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

da). Según Clemente Salinas y Segundino Mendoza 
el término de Ch’uqilas incluso podría derivar de 
las palabras illa e iluña (CDIMA 2003: ​52). Las 
illas son una especie de amuleto o talismán que sir-
ve para llamar los espíritus de las papas (i.e., Ispall 
Mama, Puqutur Mama) y de esta manera garanti-
zar una abundante producción; el término de iluña 
se refiere explícitamente a sembrar papas. Las fe-
chas de ejecución de la danza (febrero, mayo–ju-
nio y septiembre–octubre) tienden a coincidir con 
la siembra, el comienzo y el fin de la cosecha de 
papa.10 La parte más llamativa del Choquela como 
danza de la papa es el tocado de plumas de unos 
1.20 metros de altura llamado ch’uqilpanqara (flor 
de papa) que representa el florecimiento de los tu-
bérculos en el período de crecimiento. Otra vez se 
trata de un elemento icónico (Allen 1981) que por 
un lado anticipa los deseados resultados de la siem-
bra y que por el otro es concebido para “alegrar a 
la Pachamama” (véase también Arnold y de Dios Y. 
1996: ​302 s.). Las ch’uqilpanqaras no son los úni-
cos elementos referentes a la papa, los bailarines 
portan también coloridas bolas del tamaño de un 
puño que cuelgan de las ch’uspas (bolsas) y saba-
nillas (faldines blancos). Estas bolas, borlas o bola-
chas también utilizadas en las danzas de Qarwani y 
Mokolulu, hacen referencia a diferentes productos 
agrícolas, sobre todo a las papas y, en un sentido 
más metafórico, a las riquezas materiales e inmate-
riales acumuladas por su portador (Chuma Mama-
ni 2000: ​230). Los pollerines blancos, llamados sa-
banillas, sabanisas o cintura representan la neblina. 
Ésta afecta la producción de las papas: cuando hay 
neblina las papas dulces crecen más rápido (comu-
nario de Santiago de Llallagua, comunicación per-
sonal, 22. 08. 09). Al igual que en la Diablada el des-
plazamiento coreográfico contiene movimientos en 
zigzag que hacen referencia al dios prehispánico de 
las tempestades (Illapa) y su influencia en la pro-
ducción de la papa. 

Choquelas: La caza de la vicuña

La indumentaria de los bailarines de esta variante 
de Choquelas es bastante distinta a la anterior: Los 
bailarines no usan ni ch’uqilpanqaras ni borlas y en 
su apariencia más bien hacen alusión a la vicuña, 
cargando un pellejo ricamente adornado con “flo-
res” de lana de dicho animal. Algunos grupos ha-
cen escenificaciones de una caza de vicuña mientras 
que otros simplemente portan los cueros de este au-

10	 CDIMA (2003: 52); Chuma Mamani 2000: 230); Paredes de 
Salazar (1976: 108).

quénido o ejecutan una coreografía trenzando cin-
tas que cuelgan de un palo, formación que tam-
bién hace alusión a la actividad cazadora. Según las 
fuentes que mencionan en esta danza de cintas,11 el 
“guión” general de la danza consiste en que los bai-
larines van trenzando rombos (un diseño con signi-
ficado ritual que también aparece en tejidos, hondas 
y sogas festivas) en un palo mientras que la vicuña 
es perseguida por los k’usillos, el Achachi (guía y 
representante de los ancestros) y la Awila. Una vez 
atrapado el bailarín que porta una pequeña vicuña 
disecada (wari wawa) se escenifica una wilancha 
(sacrificio ritual) derramando vino en vez de sangre, 
siendo el vino una ofrenda especialmente dulce para 
la madre tierra (Arnold y de Dios Y. 1996: ​306).

La conexión entre las dos variedades de Cho-
quelas es obvia: al igual que en las danzas ante-
riormente descritas la vicuña es considerado como 
un animal de buen augurio para la cosecha de pa-
pas: “Antes, según nuestros abuelos, cuentan de que 
cuando viene vicuñas, va a haber buena papa, bue-
na cosecha, porque ellos vienen cargado de papa” 
(Francisco Wiri, 19. 10. 09).

Quena Quena: Sembradíos bailando

Otra danza regularmente presentada en la Fiesta de 
la Santa Cruz es el Quena Quena. La variante más 
llamativa de esta danza practicada tanto en las ce-
lebraciones de la siembra como de la cosecha es el 
Ch’uxña Quena Quena, el Quena Quena verde cuyo 
nombre deriva de unas “cortinas” fabricadas de mi-
les de plumas de loro verde que dan la sensación de 
unos sembradíos bailando. Como se puede dedu-
cir de los testimonios recogidos también este verde 
(ch’uxña) es más que un mero símbolo de la fertili-
dad (Quispe Churqui 2009: ​56), que al igual que los 
espejos puestos en el traje y las polleras coloridas de 
las bailarinas anticipan el futuro deseado.

Ese ch’uxña significa los surcos de la papa. Por eso un 
color verde es, eso. Ahora esos espejos que se le ven se 
refiere al reflejo de las aguas cerca las, a los surcos. Los 
espejos es (Comunario de Phinaya, Umala, 03. 05. 10).

O sea que esas plumas, esos verdes representan que en 
tiempos de sembradíos, del campo es todo verde, en ese 
representa ese verde [las cositas rojas]. Las florcitas, las 
florcitas, las flores, o sea ahí hay que las flores porque 
también las mujeres se ponen ese color, porque sus phu-
llus (especie de blusa) son rosados, las polleras son ver-

11	 Gutierrez (1992: 126 s.); Thórrez López (1982: 3 s.); CDIMA 
(2003: 46 s.); Baumann (1982: B5).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

489

des, no son flores, sino son plumas no más son, en eso 
también representa (Félix Aruquipa Carasani, 20. 06. 10).

Alguna vez ves chacras, así toman, como cuando hay un 
aire así empiezas y ese mismo movimiento tiene la pluma 
(Gregorio Quino, 24. 07. 10).

En un sentido más metafórico las plumas denotan 
“abundancia” y “las riquezas de un pueblo” (comu-
nicación personal de Jurío Quispe, 29. 06. 10 y otros 
bailarines de Quena Quena). 

Seleccionar las papas y anticipar  
el nuevo florecimiento de las chacras

Lakitas: Las papas y las plumas de ñandú

Hay consenso en cuanto al significado de la palabra 
lakita, “seleccionado” en español, pero ya no hay 
consenso en cuanto al objeto de esta selección: ¿son 
las papas, los hilos para tejer, las chicas jóvenes que 
cantan y bailan o los músicos que van a tocar?12

Por la información que pude recoger, me parece 
que el hecho de “seleccionar” se refiere sobre todo 
a las papas y más exactamente al así llamado chuño 
wara (selección de chuño) o papa ajlliña (selección 
de papa), actividad subsiguiente a la cosecha du-
rante la cual se extienden las papas formando varias 
franjas, según su clasificación en papas para coci-
nar, para hacer chuño, para sembrar etc. Además, al 
igual que los wakas, incluye una escenificación de 
la siembra. Sin embargo, en este caso no hay per-
sonas que bailan de toro, sino se manejan pequeñas 
figuras (igualmente elaboradas de cueros vacunos) 
que son puestas bajo el yugo. Anticipando “lo real” 
se les coloca ocho banderas blancas.

Eso significa cuando una papa ya está sembrado y flore-
ce en su debido tiempo, entonces por ejemplo sami es un 
color, otro color, y después janq’u imilla, ch’iar imillas, 
entonces son diferente colores así, entonces así represen-
tan el significado, donde florece, cuando sembramos la 
yunta están abanderados, o sea los toros en su yugo, en-
tonces eso es lo que representa la bandera (Bartolomé 
Bautista, 29. 04. 10).

En diferentes variantes de Lakitas participan muje-
res que portan tocados de plumas cuyo color hace 
referencia a la papa:

Eso es, este, tunta, es color blanco, el negro es chuño. 

12	 Cavour Aramayo (2005: 90); García (2007: 84); CDIMA 
(2003: ​38 s.); Khana (1956: 223); Mamani (1987: 59).

Eso significa el flor es esto, de la papa (Hipólito Chilino, 
17. 10. 09).

El suri representa a un flor, más ch’uqi panqara representa 
(Víctor Paxsi, 20. 06. 10).

Los personajes de la danza hacen referencia a la 
papa: las tres chicas jovenes que bailan con pañue-
los blancos tienen que llamar al espíritu de la papa 
agitando sus pañuelos blancos y la “oveja” que par-
ticipa simboliza el animal que será sacrificado en 
honor a la Madre Tierra. “Estas chicas se refieren 
a la papa, con el pañuelo blanco llaman a la Ispa-
lla … Las ovejas y alpacas se refieren a la sangre 
con la que se ch’alla a las papas” (Rosa Mamani, 
17. 10. 09).

Además el Lakitas también pertenece a las dan-
zas que permiten el pronóstico (simpa) acerca del 
año agrícola venidero mediante el “comportamien-
to” de los animales disecados utilizados como par-
te de la indumentaria. Para Ignacio Perez y Juana 
Lluzco bailar Lakitas “significa tener una relación 
con la naturaleza, o como pacto firma de convenio 
de relaciones de producción, hombre – naturaleza 
en el sentido de tu me das y yo te doy [reciproci-
dad]” (CDIMA 2003: 40 s.).

La producción de chuño

Dos danzas son fuertemente asociadas con la pro-
ducción de chuño: el Jach’a Siku y los Sikuris de 
Italaque. El nombre de Jach’a Siku (flauta de pan 
grande) es muy general, ya que sólo hace referen-
cia al instrumento que corresponde a una gran can-
tidad de representaciones dancísticas. Sin embar-
go, la danza que también se conoce por Auki Siku 
o Takiri y que se baila en la provincia Los Andes 
tiene características muy marcadas. Es una danza 
que se baila en la época de la elaboración de chuño, 
por ejemplo para Corpus Cristi o Santa Ana. Se la 
asocia mucho con el pisado de chuño (hay que pi-
sar la papa / el pre-chuño para abrirlo y así facilitar 
el proceso de liofilización; Flores Nina 2005), una 
explicación que compagina muy bien con el paso 
cansino, pero fuerte de los danzarines, y también 
se la relaciona con la buena producción de la papa 
en general.

Nosotros lo llamamos los Jach’a Sicuris, donde bailaban 
en conmemoración al “Ch’uñu Taqui” al pisar el chu-
ñó, entonces como la helada en esta época por ejemplo 
es en corpus Cristi es fuerte la helada (César Callisaya, 
29. 06. 94).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


490 Eveline Sigl

Anthropos  106.2011

Taquiri quiere decir pisar … en esa época se hacen pues 
en algunas provincias chuño, va a pasar el chuño, la hela-
da va a pasar la papa, la papa al día siguiente en el sol se 
vuelve como agüita, eso lo pisan así y se llaman taquiri, 
pisan chuño después de días los secan el chuño se vuelve 
negro, entonces esa época es el taquiri que significa pisar 
chuño, o sea, que es como su música de pisada del chuño 
(Jerónimo Máraz en Cox 2010).

Para que haya buena producción de chuño tiene que 
haber condiciones climáticas adecuadas, es decir, 
heladas. Los Sikuris de Italaque ayudan a traer el 
frío deseado: “El sonido del bombo representa la 
llamada a la helada para producir chuño … para que 
el frió sea mas intensa” (Jorge Coque, 21. 10. 09).

Gualberto Sirpa Flores et al. afirman que el nom-
bre de la danza deriva de k’itha laq’u, gusano perdi-
do (CDIMA 2003: 61), lo que igualmente podría ser 
un indicio para una helada fuerte.

El traje utilizado en las comunidades altipláni-
cas de la provincia Camacho incluye gorros teji-
dos a palillo ricamente adornados con mostazilla, 
los chiwchi ch’ullus relacionados con las flores de 
papa: “El chiwchi ch’ullu tiene mostazilla, todo flo-
rece y es como las flores de la papa, entonces nos 
ponemos” (Nicolás Espinal Chavez, 17. 10. 09).

Con este testimonio llegamos al final de un viaje 
imaginario por el ciclo de la producción de las pa-
pas, visto a través de las danzas del altiplano boli-
viano. 

Conclusiones

El presente texto trata de demostrar que en el fon-
do prácticamente todas las danzas del altiplano bo-
liviano, tanto “autóctonas” como “mestizas” tienen 
algo que ver con el ciclo agrícola, la fertilidad y la 
productividad (sea en términos de una abundante 
cosecha, de la explotación de una veta mineral o de 
exitosas relaciones de negocio). Esta productividad 
es anticipada, y, siguiendo el concepto de iconicidad 
de Catherine Allen (1981), “construida” mediante la 
danza, es decir que a pesar de contener elementos 
lúdicos y recreativos las danzas están lejos de ser un 
“pasatiempo” de poca importancia. Todo lo contra-
rio, son instrumentos sumamente importantes para 
establecer relaciones de reciprocidad y compromiso 
con los seres sobrenaturales y de esa manera influir 
en el futuro bienestar de las personas.

En las danzas este tema central, la “buena pro-
ducción” es exteriorizada a través de una estéti-
ca de reproducción y multiplicación que se tradu-
ce a atuendos opulentos, hasta desbordantes. Es así 
que la ostentación de riqueza frecuentemente cri-

ticada por la población urbana que no participa en 
las fastuosas entradas folklóricas es más que una 
mera satisfacción personal; forma parte de una fi-
losofía profundamente arraigada en la cosmovi-
sión andina y su relación con la naturaleza. Como 
consecuencia atuendos a primera vista tan diferen-
tes como los ch’uxñas (“cortinas” de miles de plu-
mas de loro verde) y las joyas de la Kullawa forman 
parte de un mismo sistema de concebir y construir  
el mundo. 

La estética de la abundancia también forma par-
te de lo que yo llamaría “erotismo andino”, una ac-
titud que encuentra la atractividad de una persona 
en función a su supuesta “capacidad reproductiva”, 
tanto en el sentido biológico como económico. En el 
contexto rural este “erotismo andio” conlleva a una 
relación mutualmente reconfortante entre la produc-
ción agrícola y la fecundidad humana: el enamora-
miento de los jóvenes catalizado a través del baile y 
los juegos festivos asociados con éstos (i.e., el “hon-
dear”) estimulan el florecimiento y crecimiento de 
las plantas. Al mismo tiempo la buena producción 
asegura el futuro de las personas y establece las con-
diciones para formar un hogar. 

Quiero dar especiales gracias al sociólogo boliviano, 
Lic. David Mendoza Salazar quien contribuyó con innu-
merables charlas acerca de la danza y la cosmovisión an-
dina a la redacción de este artículo.

Bibliografía

Allen, Catherine J.
1997	 When Pebbles Move Mountains. Iconicity and Symbol-

ism in Quechua Ritual. In: R. Howard-Malverde (ed.), 
Creating Context in Andean Cultures; pp. 73 – ​84. Ox-
ford: Oxford University Press.

Arnold, Denise Y.
1992	 En el corazón de la plaza tejida. El Wayñu en Qaqachaka. 

En: MUSEF (ed.), Reunión anual de etnología 1992; 
pp. 17 – ​70. La Paz: Museo nacional de etnografía y folk
lore. (Anales de la Reunión Anual de Etnología, VI)

Arnold, Denise Y., y Juan de Dios Yapita (comp.)
1996	 Madre melliza y sus crías = Ispall mama wawampi. Anto-

logía de la papa. La Paz: Hisbol/Ediciones ILCA. (Biblio-
teca Andina, 16; Biblioteca Lengua y Cultura andina, 2)

Arnold, Denise Y., Juan de Dios Yapita M., Luisa Alvarado 
C. y U. Ricardo López G.
2005	 El rincón de las cabezas. Luchas textuales, educación y 

tierras en los Andes. La Paz: Umsa/Hisbol.

Baumann, Max Peter
1982	 Musik im Andenhochland/Bolivien. Kommentar und 

Aufnahmen. Berlin: Staatliche Museen für Preußischen 
Kulturbesitz, Museum für Völkerkunde Berlin, Musiketh-
nologische Abteilung.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan

Anthropos  106.2011

491

1991	 Música autóctona del norte de Potosí. Cochabamba: Cen-
tro Pedagógico y cultural de Portales; Fundación Simón 
I. Patiño & Pro. [Schallplattenbeiheft]

Beltrán Heredia, B. Augusto
1962	 El carnaval de Oruro y proceso ideológico e historia de 

los grupos folklóricos. Oruro: Comité Departamental de 
Folklore.

Berg, Hans van den 
1987	 Los ritos agrícolas de los aymaras. Cuestiones de fondo 

y constantes. En: MUSEF (ed.), Reunión anual de etno-
logía 1987; pp. 71 – ​79. La Paz: Museo nacional de etno-
grafía y folklore. (Anales de la Reunión Anual de Etno-
logía, I)

1989	 La tierra no da así no más. Los ritos agrícolas en la re-
ligión de los aymara-cristianos. Amsterdam. CEDLA. 
(Latin America Studies, 51)

1992a	 Religión aymara. En: Berg, H. van den y N. Schiffers 
(comp.), La cosmovisión aymara; pp. 291 – ​308. La Paz: 
UCB; HISBOL. (Biblioteca Andina, 14) 

1992b	 Ritos antes y después de la cosecha entre los Ayma-
ras. En: Juan Botasso (comp.), Religiones amerindias. 
Tomo 2; pp. 221 – ​259. Quito: Abya-Yala – Movimiento 
laicos para América Latina. (Colección 500 Años, 56)

Bhabha, Homi K.
2000	 Zeichen als Wunder. In: H. Bhabha, Die Verortung der 

Kultur; pp. 151 – ​80. Tübingen. Stauffenburg-Verl. (Stauf-
fenburg Discussion, 5)

Bourdieu, Pierre 
1976	 Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen 

Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt: Suhr-
kamp. 

Bouysse-Cassagne, Thérèse, y Olivia Harris 
1987	 Pacha. En torno al pensamiento aymara. En: T. Bouysse-

Cassagne et al., Tres reflexiones sobre el pensamiento an- 
dino; pp. 11 – ​60. La Paz: HISBOL. (Biblioteca Andina, 1)

Cavour Aramayo, Ernesto 
2005	 Diccionario enciclopédico de los instrumentos musicales 

de Bolivia. La Paz: Producciones CIMA.

CDIMA (Centro de Desarrollo de la Mujer Aymara Amuyta)
2003	 9 años recuperando y fortaleciendo la música y danza de 

nuestro pueblo. La Paz. CDIMA. 

Chuma Mamani, A. R.
2000	 Los mukululus de Punkun Uyu en la fiesta de la Natividad 

(Peñas). En: MUSEF (ed.), Reunión anual de etnología 
2000; pp. 229 – ​237. La Paz: Museo nacional de etnogra-
fía y folklore. (Anales de la Reunión Anual de Etnología, 
XIV) 

Comisión de Cultura del Honorable Consejo Universitario de la 
Universidad Mayor de San Andrés
2005	 Monografías. Danzas entrada folklórica universitaria. La 

Paz: Universidad Mayor de San Andrés.

Comunidad Titicani Tacaca
2007	 Chuqilas hijos de Virgen Asunta. Jesús de Machaca. [Mo-

nografía]

Cox, Carlos
2010	 Danza autóctona Jach’a Siku de Satatotora. Diplomacia 

cultural de los pueblos, módulo danza autóctona. La Paz: 
Ministerio de Relaciones Internacionales. Manuscrito no 
publicado. 

Cuentas Ormachea, Enrique 
1986	 La diablada. Una expresión de coreografía mestiza del al-

tiplano del Collao. Boletín de Lima 44: VIII, pp. 31 – ​49.

Fernández Erquicia, R.
1987	 Fiestas tradicionales aymaras. En: MUSEF (ed.), Re-

unión anual de etnología 1987; pp. 97 – ​112. La Paz: Mu-
seo nacional de etnografía y folklore. (Anales de la Re-
unión Anual de Etnología, I) 

Flores Nina, Tito
2005	 Música y danza autóctona de Jach’a Thuqhuris. La Paz: 

Universidad Mayor San Andrés. [Monografía]

Garcia, Oscar, y Patricia Costas
2007	 Música y Danza Autóctonas. El Poder de los Andes. La 

Paz: CDIMA.

Gisbert, Teresa
1999	 El paraíso de los pájaros parlantes. La imagen del otro en 

la cultura andina. La Paz: Plural Editores. 

Guamán Poma de Ayala, Felipe
2006	 The First New Chronicle and Good Government. (Se-

lected, Transl., and Annot. by Dacid Frye.) Indianapolis: 
Hackett. [1615]

Gutierrez, Ramiro
1992	 Chacu. Representación simbólica de la caza de la vicu-

ña. El caso de los Sikus Choqelas de Belén. En: MUSEF 
(ed.), Reunión anual de etnología 1992; pp. 121 – ​133. La 
Paz: Museo nacional de etnografía y folklore. (Anales de 
la Reunión Anual de Etnología, VI)

Khana – Revista Municipal de Arte y Letras
1956	 Año IV, No 15+16, Marzo; pp. 220 – ​227. La Paz: Gobier-

no Municipal. 

Lens Soria, Luis
1995	 El calendario aymara. Taipinquiri. 

Mamani Laruta, Clemente
2000	 Las raíces de la música, el baile y la danza qulla. (fotoco-

pias)

Mamani, Mauricio
1987	 Los instrumentos musicales en los andes bolivianos. En: 

MUSEF (ed.), Reunión anual de etnología I; pp. 49 – ​73. 
La Paz: Museo nacional de etnografía y folklore. (Ana-
les de la Reunión Anual de Etnología, Reunión anual de 
etnología I)

Martínez, Rosalía
2010	 La música y el Tata Pujllay. Carnaval entre los tarabuco 

(Bolivia). En: G. Arnaud (comp.), Diablos tentadores y 
pinkillos embriagadores … en la fiesta de Anata. Tomo I; 
pp. 144 – ​177. La Paz: Plural Editores.

Osuna Sotomayor, Amaya
1998	 Significado comunicacional de la danza del Khusillo. La 

Paz. [Tésis, Universidad Católica Boliviana “San Pablo”] 

Paredes, Manuel Rigoberto
1913	 El arte en la altiplanicie. La Paz: Talleres Tipograficos de 

J. Mgl. Gamarra.
1970	 El arte folklórico de Bolivia. La Paz: Ediciones Camar-

linghi. (Colleción Popular; Novena Serie, 25 

Paredes Candia, Antonio
1991	 La danza folklórica en Bolivia. La Paz: ISLA.

Paredes de Salazar, Elssa
1976	 Presencia de nuestro pueblo. La Paz: Universo.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475


492

Anthropos  106.2011

E. Sigl: Cuando mujeres se visten de flores y chacras bailan 

Pérez Portando, Rubén Adolfo
1992	 Relación semiotica entre mito, leyenda y danza. El caso 

de la Diablada de Oruro. La Paz. [Tesis, Universidad Ca-
tólica Boliviana. Carrera de Comunicación Social]

Platt, Tristan 
1996	 Los guerreros de Cristo. Cofradías, misa solar, y guerra 

regenerativa en una doctrina macha (siglos XVIII – ​XX). 
La Paz: Antropólogos del Sur Andino, Plural. (Ediciones 
ASUR, 5)

Portugal Catacora, José
1981	 Danzas y bailes del altiplano. Lima: UNIVERSO.

Quispe, Filemón
1996	 Calendario anual de fiestas. En: MUSEF (ed.), Reunión 

anual de etnología 1996; pp. 143 – ​174. La Paz: Museo 
nacional de etnografía y folklore. (Anales de la Reunión 
Anual de Etnología, X) 

Quispe Churqui, Esteban 
2009	 Semiología de enlace matrimonial de wayna y tawaqu 

ajayu illa en la cosmovision andina. La Paz: sin editorial. 
[Primera ed.] 

Rösing, Ina 
1997	 Jeder Ort – ein heiliger Ort. Religion und Ritual in den 

Anden. Zürich: Benzinger Verlag.

Romero Flores, C. Ricardo, Marco Antonio Romero Flores, 
y Javier Romero Flores
2002	 The Oruro Carnival. Images and Narratives. La Paz: 

Muela del Diablo. 

Romero Flores, Javier 
1997	 La julajula en la fiesta de la Cruz. Una aproximación et-

nográfica. En: MUSEF (ed.), Reunión anual de etnología 
1997; pp. 217 – ​222. La Paz: Museo nacional de etnogra-
fía y folklore. (Anales de la Reunión Anual de Etnología, 
XXI)

2001a	 El carnaval de Oruro. Revista Cultural 14: 6 – ​14.
2001b	 La diablada en el carnaval de Oruro. Significaciones y 

resignificaciones. En: MUSEF (ed.), Reunión anual de 
etnología 2001; pp. 291 – ​309. La Paz: Museo nacional 
de etnografía y folklore. (Anales de la Reunión Anual de 
Etnología, XV)

Ruiz Ruiz, Hugo
1966	 Fiesta patronal de San Pedro en la localidad de Achaca-

chi. Archivos del Folklore Boliviano 2: 164 – ​182. 

Sagárnaga Meneses, Jedú A.
2003	 Diccionario de la Cultura Nativa en Bolivia. La Paz: Pro-

ducciones CIMA.

Schechner, Richard
2002	 Performance Studies. An Introduction. London: Rout-

ledge.

Sigl, Eveline
2011	 Danzas del altiplano y valle alto boliviano. [Manuscrito]

[Sigl] Rocha Torrez, Eveline 
2007	 Etnicidad, prestigio y relaciones de poder en las danzas 

populares de los Andes bolivianos. En: MUSEF (ed.), 
Reunión anual de etnología 2007; pp. 144 – ​165. La Paz: 
Museo nacional de etnografía y folklore. (Anales de la 
Reunión Anual de Etnología, XXI)

2008	 Para Bolivia y el mundo. La danza como boliviana como 
indicador y generador de identidad y etnicidad en los con-
textos online y offline. Oruro: CEPA; Latinas Editores.

Sigl, Eveline, Elena López Zenteno, y David Ordoñez Ferrer
2009	 Cada año bailamos. Danzas autóctonas del Departamento 

de La Paz. La Paz: Gobierno Municipal

Soux, María Luisa
2003	  El culto al apóstol Santiago en Guaqui, las danzas de mo-

ros y cristianos y el origen de la Morenada. Una Hipótesis 
de trabajo. En: MUSEF (ed.), Reunión anual de etnología 
2003; pp. 151 – ​171. La Paz: Museo nacional de etnogra-
fía y folklore. (Anales de la Reunión Anual de Etnología, 
Reunión anual de etnología XVII)

Stobart, Henry 
1994	 Flourishing Horns and Enchanted Tubers. Music and Po-

tatoes in Highland Bolivia. British Journal of Ethnomusi-
cology 3: 35 – ​48. 

1996	 The Llama’s Flute. Musical Misunderstandings in the An-
des. Early Music 24/3: 470 – ​484.

2010	 Tara y q’iwa. Mundos de sonidos y significados. En: G. 
Arnaud (comp.), Diablos tentadores y pinkillos embria-
gadores … en la fiesta de Anata. Tomo 1; pp. 24 – ​40. La 
Paz: Plural Editores.

Surco Toledo, Edwin
2010	 El Kaschuiri de Puerto Acosta (Huaycho). Folleto repar-

tido en el Carnaval Paceño 2010 con extractos de E. Sur-
co Toledo, 2009, Huaychu – Santiago de Huaycho – Pto. 
Acosta. Centenario de la provincia Camacho, tierra de los 
colorados de Bolivia. La Paz: Producciones CIMA.

Taboada Terán, Néstor
1997	 Conflicto y poder en la narrativa folklórica. El diablo: la 

fantasia de los ultimos siglos. En: MUSEF (ed.), Reunión 
anual de etnología 1997; pp. 19 – ​25. La Paz: Museo na-
cional de etnografía y folklore. (Anales de la Reunión 
Anual de Etnología, XI) 

Tassi, Nico
2009	 When Dance Moves Mountains. Spiritual and Materi-

al Practices in the Gran Poder Festival, La Paz, Bolivia. 
London. [Manuscrito no publicado; University College 
London] 

Thórrez López, Marcelo
1982	 El huayño en Bolivia. La Paz: Don Bosco.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:43:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-475

