
 

Emmanuel Levinas 

 

 

HEIDEGGERS ABERGLAUBE 

 

Nach dem kurzen Abriss zu Heideggers Suche nach einer Grundlegung mensch-

lichen Zusammenlebens, die mit seinem Eintritt in die NSDAP, den Einwänden 

gegen die politischen Wissenschaften und einer Entpolitisierung des Politischen 

einherging, möchte ich mit der Rezeption des Begriffs des Mitseins in Frank-

reich durch Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida fortsetzen. 

Levinas betonte in seinen Schriften wiederholt, welche Bedeutung Heidegger 

für ihn hatte. In den Jahren 1927 und 1928 besuchte Levinas die Universität 

Freiburg, um seine phänomenologischen Studien, die er in Straßburg begonnen 

hatte, bei Husserl fortzusetzen. Dort lernte er Heideggers Arbeiten, insbesondere 

dessen Buch Sein und Zeit kennen, das er später zu den schönsten Büchern der 

Philosophie zählte.1 Heideggers spätere Schriften hinterließen nicht annähernd 

einen ähnlichen Eindruck auf ihn, und das nicht aufgrund des politischen Enga-

gements Heideggers während der Zeit des Nationalsozialismus, vielmehr über-

zeugten ihn Heideggers Texte als philosophische Lektüre nicht mehr. Levinas 

vermutete Jahrzehnte später, dass es die Phänomenologie war, die er bei Heideg-

ger vermisste, als sich dieser seiner Hölderlin-Auslegung zuwandte. Indem Hei-

degger sich der Seinsgeschichte widmete, räumte er der Sprache, und mit ihr der 

Etymologie, einen Vorrang ein, den Levinas nicht nachvollziehen konnte.2 

Für Levinas besaß die Sprache, das Gesagte und die Sage, in dem Sinne auch 

das Wort, nicht die vorrangige und grundlegende Bedeutung, wie sie letztlich bei 

Heidegger zu finden ist. In Levinas’ Schriften gibt es kein tragendes, kein ab-

gründiges, aber auch kein gründendes Wort, kein Wort, das den Boden zum 

Wohnen und zur Heimat aufbereitet und das die Gründung verspricht. Auf den 

Zusammenhang zwischen Heideggers Sprachphilosophie und dessen Denken des 

Ortes machte Levinas in dem kurzen Artikel Heidegger, Gagarin und wir auf-

merksam, in dem er seine Abneigung gegen Heideggers Instrumentalisierung der 

 

1   Vgl. Levinas 1986, S. 26. 

2   Vgl. Levinas 1986, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Sprache nicht verhehlte. Im Artikel heißt es: „Ich denke an Heidegger und die 

Heideggerianer. Man möchte, daß der Mensch die Welt wiederfinde. Die Men-

schen hätten die Welt verloren […]. Die Welt wiederfinden heißt eine auf ge-

heimnisvolle Weise in einem Ort zusammengekauerte Kindheit wiederfinden, 

sich dem Licht der großen Landschaften, der Faszination der Natur, den majestä-

tisch hingelagerten Bergen öffnen; es heißt einen Pfad benutzen, der sich durch 

die Felder schlängelt; es heißt die Einheit spüren, die die Brücke stiftet, indem 

sie die Ufer des Flusses und die Architektur der Bauten verbindet, die Gegenwart 

des Baums spüren, das Helldunkel der Wälder, das Geheimnis der Dinge, eines 

Krugs, der abgetretenen Schuhe einer Bäuerin, das Funkeln einer Weinkaraffe 

auf einem weißen Tischtuch. Das Sein des Realen selbst würde sich hinter diesen 

privilegierten Erfahrungen zeigen, sich der Obhut des Menschen anvertrauend. 

Und der Mensch, Bewahrer des Lebens, zöge aus dieser Gnade seine Existenz 

und seine Wahrheit.“3 

Unverkennbar spielte Levinas in dem Text auf verschiedene Vorträge und 

Aufsätze Heideggers an, wie z.B. auf Der Ursprung des Kunstwerkes und Bauen 

Wohnen Denken sowie auf die Schrift Der Feldweg. In diesen von Heidegger 

nach dem Buch Sein und Zeit verfassten Texten fand Levinas genügend Materi-

al, um seine Einwände gegen dessen seinsgeschichtlichen Ansatz zu formulie-

ren: eine ortsgebundene Sprachphilosophie mit ontologischer Fundierung, den 

Anti-Humanismus Heideggers, dessen nationalsozialistisches Engagement und 

die verschiedenen von Levinas als heidnisch bezeichnete Elemente innerhalb der 

Philosophie Heideggers. 

Der „Aberglaube des Orts“,4 den Levinas in Heideggers Denken konstatierte, 

erwächst aus einer Haltung jener Menschen, die sich als vereinsamt und weltver-

lassen betrachten und sich in regressiver Weise nach einer Landschaft sehnen, 

die geheimnisvoll ist und sich im Halbdunkel befindet. Es ist eine Landschaft, 

die mit Gegenständen angeräumt ist, die halbvertraut und familiär sind und den-

noch unheimlich und fremd bleiben, als ob sie aus der eignen Kindheit entstam-

men: Dazu gehören die Berge, der Pfad, die Brücke, der Krug, die Weinkaraffe 

und das Tischtuch. Um jedoch in diese Landschaft einzutreten, in der auch das 

Kunstwerk zu finden ist, das „Funkeln des Seins“,5 muss der Mensch hören und 

die Sprache des Seins vernehmen: Vernehmen, was die Sprache des Seins sagt, 

auf das hören, was sie spricht, um das Gesagte zu vernehmen. Mit dem Hören 

 

3   Levinas 1992a, S. 174. (Hervorhebungen im Original). Vgl. hierzu auch das 5. Kapi-

tel in Gauthier 2004, S. 111ff. 

4   Levinas 1992a, S. 175. 

5   Levinas 1992a, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 79 

 

und Verstehen des Gesagten der Sprache des Seins wären die Menschen Kraft 

der Worte in eine heimatliche Landschaft versetzt, die quasi vormenschlich und 

dennoch von Kindheit an bekannt ist. Levinas setzte seine kritischen Bemerkun-

gen zu Heidegger wie folgt fort: „Der Mythos erzählt sich in der Natur selbst. 

Die Natur ist in diese anfängliche Sprache eingepflanzt, die, indem sie uns an-

ruft, die menschliche Sprache erst begründet. Der Mensch muß fähig sein, zu 

horchen und zu hören und zu antworten.“6 

Heideggers Rede vom Heiligen, Göttlichen und Höchsten – in seinen Beiträ-

gen zur Philosophie sprach er vom „Riesenhaften“7 –, diagnostizierte Levinas als 

Ausdruck seines Heidentums. Nach Levinas beschwor Heidegger in seinen my-

thischen Darstellungen ein „Geheimnis der Dinge“, das die „Quelle jeder Grau-

samkeit gegen den Menschen“8 in sich bewahrt. 

 

 

DER ORT IM ANDEREN 

 

Levinas’ Verhältnis zu Heidegger war stets ambivalent. Trotz seiner rigiden Ab-

lehnung der späten Schriften Heideggers und dem Insistieren auf einen Zusam-

menhang zwischen Heideggers nationalsozialistischem Engagement und dessen 

Philosophie, hielt Levinas an einer intensiven Auseinandersetzung mit Heideg-

ger fest, auch wenn die Auseinandersetzung die Animositäten und Differenzen 

zwischen ihnen nur bekräftigte. 

 

6   Levinas 1992a, S. 174. 

7   Heidegger 1989, S. 135ff und S. 441ff. 

8   Levinas 1992a, S. 175. In dem Essay Gewalt und Metaphysik formulierte Derrida 

seine Vorbehalte gegenüber Levinas’ Interpretation, Heideggers Ausführungen zum 

Heiligen und zum Ort als heidnisch zu bezeichnen und schrieb: „Der Ort ist niemals 

ein empirisches Hier, sondern immer ein illic: für Heidegger, wie für den Juden und 

den Dichter. Die Nähe der Ortschaft ist stets gespart, sagt der von Heidegger kom-

mentierte Hölderlin. Das Denken des Seins ist sonach kein heidnischer Kult des Or-

tes, weil der Ort keine gegebene, sondern eine versprochene Nähe ist. Dann aber 

auch, weil es kein heidnischer Kult ist. Das Heilige, von dem es spricht, gehört we-

der der Religion im Allgemeinen noch irgendeiner Theologie an und läßt sich des-

wegen aus keiner Geschichte der Religion bestimmen. Es ist zunächst einmal die 

wesentliche Erfahrung der Göttlichkeit oder der Gottheit.“ Derrida 1976, S. 221f. 

(Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Gegen Ende des Buches Totalität und Unendlichkeit resümierte Levinas, 

dass er mit der Philosophie des Neutrums gebrochen hatte.9 Weder mit Hegels 

Philosophie einer unpersönlichen Subjektivität noch mit dem anonymen Seins-

geschick bei Heidegger konnte sich Levinas anfreunden. Bezogen auf Heidegger 

bedeutete dieser Bruch für Levinas, dass er das Seiende nicht einem anonymen 

Sein und dessen Geschick und Geschehen unterstellte, dem das Seiende – wie 

Levinas betonte – nur schwärmerisch gehorcht. Levinas beharrte einerseits auf 

einer auserwählten und zu verantwortenden Anrede, die vom Antlitz eines ande-

ren Menschen verpflichtend, verlangend und befehlsartig ausgeht. Andererseits 

ließ er das heideggersche Motiv des Hörens auf einen logos des Seins beiseite, 

ein Hören, das auf einen Seinsgehorsam hinausläuft. Levinas präzisierte den Im-

perativ, der vom Antlitz ausgeht, in einem Interview folgendermaßen: „Das ‚Du 

sollst nicht tötenʻ ist das erste Wort des Antlitzes. Das aber ist ein Gebot. In der 

Erscheinung des Antlitzes liegt ein Befehl, als würde ein Herr mit mir sprechen. 

Dennoch ist das Antlitz des Anderen zur gleichen Zeit entblößt; hier ist der 

Elende, für den ich alles tun kann und dem ich alles verdanke.“10 

Unter dem Antlitz des Anderen verstand Levinas weder das Gesicht des 

Menschen, seine Nase, die Augen, den Mund, die Stirn, die Ohren, also all jene 

Merkmale, die die Identifizierung eines Menschen ermöglichen, und zur 

menschlichen Objektivität und Gegenständlichkeit gehören. Noch ist mit dem 

Antlitz die Erscheinung des Menschen, sein Charakter, seine Persönlichkeit, sei-

ne Erkennbarkeit oder seine Identität gemeint.11 „Das Andere als Anderes ist der 

andere Mensch“,12 ein absolut anderer Mensch, der mir völlig fremd ist und 

fremd bleibt, jedoch nicht deshalb, weil dieser Mensch der Fremde ist, sondern 

weil dieser Mensch der andere Mensch ist, der auch der nächste Mensch sein 

kann: Ein Mensch, der sich nicht auf etwas reduzieren lässt, was ich wahrnehme, 

was ich kenne und erkenne bzw. auf etwas, das ich verstehe. Das Antlitz ist we-

der etwas Sinnliches oder Körperliches, noch ist es etwas, das von meiner Auf-

fassung und meinem Urteil oder von meiner Erfahrung abhängt. Das Erste, was 

dem Menschen widerfährt, dem Subjekt, in dem sich das Antlitz des anderen 

Menschen erscheint, ist ein Befehl: Ein Imperativ, eine ethische Forderung, die 

dem Subjekt befielt, nicht zu töten. Ein Imperativ, der dem Subjekt zuvorkommt: 

 

9   Vgl. Levinas 1987, S. 432f. Levinas wies hier anerkennend auf Blanchots Unter-

suchungen zum Neutrum und dessen intensive Beschäftigungen mit Heideggers Phi-

losophie hin. Vgl. Blanchot 2011, S. 79ff. 

10  Levinas 1986, S. 68. 

11  Vgl. Levinas 1986, S. 64f. 

12  Levinas 1987, S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 81 

 

Unabhängig von dessen Entschlossenheit, dessen Willen und Wahl, unabhängig 

von dessen Entscheidungen. 

Für Levinas war es nicht die Wahrnehmung, die das Antlitz des anderen 

Menschen erfassen kann. Auch wenn es die Nacktheit und die Blöße waren, die 

Armut und die Exponiertheit, aber auch die Verletzlichkeit und das Elend, die 

Levinas dem Antlitz zuschrieb, so ist das Antlitz nichts, was sichtbar ist, oder er-

fühlt und ertastet werden kann.13 Mit dem Antlitz des Anderen überschritt Le-

vinas das phänomenologische Denken und beschrieb den Einbruch der Trans-

zendenz in die Immanenz. Das Antlitz ist vielmehr körperlos und ist das Unfass-

liche des anderen Menschen, das Unendliche und Fremde im Anderen: „Der An-

dere ist der eigentliche Ort der metaphysischen Wahrheit und für meine Bezie-

hung zu Gott unerlässlich.“14 

So verstanden ist die Erfahrung des Anderen in der Hauptsache eine verstö-

rende und traumatisierende Erfahrung einer absoluten Transzendenz Gottes. Das 

Antlitz des Anderen ist hierbei der Ort, an dem die nicht zu erfassende Erfahrung 

einer Beziehung zu Gott gemacht wird. Wie schon bei Heidegger, ist der Ort (al-

so das, was Heidegger in wesentlicher Hinsicht als einen Ort bezeichnet) ein hei-

liger Ort. In einer Erörterung zu einem Gedicht Trakls heißt es bei Heidegger: 

„Der Ort versammelt zu sich ins Höchste und Äußerste.“15 Diesen Bezug zwi-

schen dem Ort und der Erfahrung zum Höchsten, der Erhabenheit, der Transzen-

denz Gottes, formulierte Levinas auf ähnliche Weise: „Der Andere ist nicht die 

Inkarnation Gottes; vielmehr ist er durch sein Antlitz, in dem er körperlos ist, die 

Manifestation der Höhe, in der sich Gott offenbart.“16 

Das Antlitz des Anderen als ein Ort der transzendenten Öffnung ist nicht je-

ner Bereich, in dem es zu einer leiblichen Erfahrung mit Gott kommt. Diese bei 

Levinas als erlitten und traumatisch beschriebene Erfahrung am Ort einer trans-

zendenten Öffnung zu Gott ist hingegen eine Erfahrung manifestierter Höhe. 

Diese Höhe ist die Öffnung ins Hohe, ein Sturz in die Höhe, wie Heidegger mit 

Hölderlin betonte.17 Es ist ein Sturz, der nicht abstürzt, sondern am Antlitz des 

Anderen zur Höhe fährt. Diese Höhe ist keine Inkarnation, keine Versinnlichung 

Gottes, der der Mensch in seinem Erlebnishorizont erliegt. Vielmehr ist diese 

Manifestation eine der Differenz, eine Differenz der Ungleichzeitigkeit, der Dia-

chronie und der Erhabenheit, wie Levinas schrieb. Diese Erfahrung der Diffe-

 

13  Vgl. Levinas 1986, S. 65. 

14  Levinas 1987, S. 108. 

15  Heidegger 1990, S. 37. 

16  Levinas 1987, S. 108. 

17  Vgl. Heidegger 1990, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

renz und Höhe beruht nicht allein auf der Unmöglichkeit einer Synthese (von 

Zeit, Wissen, Erfahrung, Sprache usw.), sondern die Zeit des Menschen ist durch 

den absolut Anderen, durch dessen Antlitz, manifest gestört. Die Zeit des Men-

schen ist diachronisch, strebt auf ein Antlitz ohne Endpunkt und Ziel hin, ist auf 

eine Annäherung ohne Begreifen und Besitznahme aus.18 

Mit der Kritik an Heideggers ortsgebundener und heimatsuchender Sprach-

philosophie vollzog Levinas eine Scheidung zwischen Sein und Jenseits des 

Seins bzw. zwischen Sein und der Transzendenz des absolut Anderen. In dem 

Zusammenhang verwarf Levinas das anonyme Sprechen einer Sprache des Seins 

und stellte dabei die Bedeutung der Anrede heraus, mit der sich das Antlitz des 

anderen Menschen an einen Menschen richtet. Während bei Heidegger der 

Mensch von der anonymen Sprache des Seins angesprochen wird und im Haus 

des Seins wohnt, sofern der Mensch diese Sprache des Seins – in aller Stumm-

heit – je vernehmen sollte, so ist bei Levinas das Antlitz die metaphysische Öff-

nung des Menschen im anderen Menschen. Mit dieser Verschiebung von einer 

Sprache des Seins hin zu einem anderen Menschen, der sich an den Menschen 

wendet, wird die Ansprache zu einer ethischen Herausforderung und nicht zu ei-

ner Frage heimischen Wohnens. Diese Verschiebung impliziert zugleich eine 

andere Struktur des Zusammenlebens. 

Wurde der Mensch bei Heidegger in das stille Geläut der Sprache geworfen, 

um sein Sein zu vernehmen, damit er wesentlich in der Welt wohnen kann, so 

stellte Levinas das Verhältnis zwischen dem Menschen und dem Antlitz des an-

deren Menschen als ein Gespräch dar: Ein Gespräch unter Ungleichen, vertikal 

in die Höhe geführt von radikaler Asynchronität und Asymmetrie, das vom Ant-

litz des Anderen, als Sage ohne Gesagtes, ausgeht und den Menschen – in Ver-

antwortung genommen – herausfordert zu antworten. In diesem Sinne ist der 

Mensch bei Levinas nicht nur ein Mensch, der mit anderen Menschen zusam-

menlebt, weil er sie braucht, vielmehr brauchen ihn die anderen Menschen, die 

sich an ihn richten und ihn in die Pflicht nehmen zu antworten und zu reagieren, 

wie immer auch der geforderte Mensch antworten und reagieren wird. 

Gleichwohl Heidegger in der Frage des Zusammenlebens von den Theore-

men der Politischen Philosophie abrückte, dieser vorwarf, die wesentlichen Fra-

gen, die Platon mit der Politeia aufwarf, nicht verstanden zu haben, und Hand-

lungen – wie das Verstehen, das Hören, das Denken, das Fragen, das Sich-

Sorgen usw. –, und keine vom Subjekt getroffenen politische Entscheidungen 

(bzw. die Angst um sich und nicht die Furcht vor Anderen), als Ausgangspunkte 

wählte, blieben die Handlungen des Daseins innerhalb seiner Fundamentalonto-

 

18  Vgl. Levinas 1985, S. 194. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 83 

 

logie, wenn auch nicht als Mittel verstanden, so dennoch Existenzialien des 

Seins. In seiner Parmenides-Vorlesung führte Heidegger dazu aus: „Der Mensch 

selbst ‚handelt‘ durch die Hand; denn die Hand ist in einem mit dem Wort die 

Wesensauszeichnung des Menschen. Nur das Seiende, das wie der Mensch das 

Wort (μῦϑος) (λόγος) ‚hat‘ kann auch und muß ‚die Hand‘ ‚haben‘. Durch die 

Hand geschieht zumal das Gebet und der Mord, der Gruß und der Dank, der 

Schwur und der Wink, aber auch das ‚Werk‘ der Hand, das ‚Handwerk‘ und das 

Gerät. Der Handschlag gründet den bündigen Bund. Die Hand löst aus das 

‚Werk‘ der Verwüstung. Die Hand west nur als Hand, wo Entbergung und Ver-

bergung ist. Kein Tier hat eine Hand, und niemals entsteht aus einer Pfote oder 

einer Klaue oder einer Kralle eine Hand. Auch die verzweifelte Hand ist niemals 

und sie am wenigsten eine ‚Kralle‘ mit der sich der Mensch ‚verkrallt‘.“19  

Mit dem Fallenlassen einer Phänomenologie, die ihr Fundament in der Onto-

logie suchte, versuchte Levinas eine Philosophie der Ethik und der Ansprache zu 

entwickeln, in der der Mensch seine Bleibe nicht dort findet, wo er eigentlich 

und dauerhaft hingehört, um sich in sein Sein und mithin in seine Umwelt einzu-

fügen.20 Vielmehr muss der Mensch seine Bleibe in sein „Außer-sich-Sein“,21 in 

der Anarchie des Exils, in der Exteriorität des Anderen finden. In diesem Sinne 

ist der Mensch ein Fremder in der Fremde, der seine Bleibe vorübergehend im 

Exil findet. Zu diesem Ort der Bleibe, ein Ort, der im Anderen liegt, und den-

noch den Ort und die Wahrheit des Menschen bildet, ein Ort, der weder ihm ge-

hört noch von ihm angeeignet werden kann, muss sich der Mensch verhalten. 

Nur in einem asymmetrischen und unendlich distanzierten Verhältnis zum Ant-

litz des Anderen kann sich der Mensch verhalten und muss er handeln: Er wird 

gerufen, ist besessen, traumatisiert und verwundet.22 Hierin ist der verunsicherte 

Mensch auch ein antwortender Mensch. Levinas sprach vom Menschen als der 

Geisel des Anderen: D.h. der Mensch, der in den Bann des Anderen gezogen ist, 

schuldet es dem Anderen zu antworten. Der Mensch muss handeln, ohne zu wis-

sen, wohin und an wen er sich richtet, bzw. ohne zu wissen, wer der oder die 

Andere ist, und weshalb er oder warum sie sich an mich wendet. 

 

 

 

19  Heidegger 1992a, S. 118f. Vgl. Derrida 1988c, S. 73. 

20  Zu berücksichtigen ist, dass zur heideggerschen Ontologie die Aporie von Ereignis 

und Enteignis gehört. 

21  Wenzler 1989, S. XVIII. 

22  Zur urpassiven Affektivität und Selbstheit bei Levinas vgl. Gondek, Tengelyi 2011, 

S. 124ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

DAS EXIL ALS BLEIBE 

 

Die Bleibe des Menschen – dort, wo der Mensch wohnt – lässt sich als ein Ort 

beschreiben, an dem der Mensch zur Ruhe kommt und sich vor anderen Men-

schen zurückzieht. Dieser Ort des Rückzugs kann aber auch ein Ort der Ver-

sammlung sein, ein Wohnraum, in dem der Mensch mit seiner Familie und sei-

nen Gästen, mit seinen Freunden und Freundinnen, aber ebenso mit fremden 

Menschen zusammenkommt. Zugleich dient die Bleibe nicht nur als ein Raum, 

in dem der Mensch anderen Menschen aus dem Weg geht oder mit ihnen zu-

sammentrifft, mit ihnen zusammenlebt und wohnt. Dieser Raum dient ebenfalls 

als ein Platz, an dem der Mensch Dinge um sich sammelt, die ihm wichtig sind, 

die für ihn eine Bedeutung haben, die aber auch von ihm als Werkzeuge benutzt 

werden können. In dem Buch Totalität und Unendlichkeit begann Levinas seine 

Beschreibung der menschlichen Bleibe mit folgenden Worten: „Man kann das 

Wohnen als den Gebrauch eines ‚Zeugs‘ unter ‚Zeugen‘ verstehen. Das Haus 

würde zum Wohnen dienen wie der Hammer zum Versenken eines Nagels oder 

die Feder zum Schreiben. Die Wohnung gehört in der Tat zum Apparat der für 

den Menschen lebensnotwendigen Dinge. Sie dient dazu, dem Menschen vor den 

Unbilden des Wetters Schutz zu geben, ihn vor den Feinden oder Lästigen zu 

verbergen.“23 

Mit diesen wenigen Sätzen bezog sich Levinas gleich auf zwei Auffassun-

gen, die mit dem Wohnen im Zusammenhang stehen: Einerseits auf die Heideg-

gersche Analyse des Alltagsgegenstands, d.h. auf einen Gegenstand, der quasi 

im Gebrauch nicht vorhanden ist, sondern nur in der Benutzung aufgeht. Diesen 

Gegenstand nannte Heidegger in Sein und Zeit, mit einem Verweis auf das Alt-

griechische πράγματα, das „Zeug“.24 Andererseits spielte Levinas auf jene Vor-

stellung menschlichen Wohnens an, von der auch Hobbes ausging, als dieser den 

Menschen als verletzlich und furchtsam beschrieb, der sich mit Anderen zu klei-

nen Gruppen und Familien zusammenschloss, um sich vor Raub und Totschlag 

zu schützen, um aber auch effektiver dem räuberischen Gewerbe nachzugehen. 

In dem Buch Leviathan heißt es: „[Ü]berall dort, wo die Menschen in kleinen 

Familien zusammenlebten, war gegenseitiges Rauben und Plündern ein Gewerbe 

und weit davon entfernt, als naturrechtswidrig angesehen zu werden […]“.25 

Hobbes betrachtete das Zusammenleben der Menschen – ob es sich nun in 

kleinen oder in großen Gruppen gestaltet – als eine freiwillige Selbstbeschrän-

 

23  Levinas 1987, S. 217. 

24  Vgl. Heidegger 1984, S. 68. 

25  Hobbes 1976, S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 85 

 

kung, die der einzelne Mensch sich mit der Absicht auferlegt, um für seine 

„Selbsterhaltung zu sorgen und ein zufriedeneres Leben zu führen“:26 eine Be-

schränkung, die sich von der familiären Keimzelle bis zur Staatsgründung ent-

wickelte. Levinas verstand hingegen die Bleibe, in der der Mensch wohnt, weder 

als einen Ort, den der Mensch annektieren oder in dem er sich einzurichten ver-

mag, noch als einen Ort, der den Menschen dauerhaft beherbergt und Schutz 

gewährt. Für Levinas ist die Bleibe des Zusammenlebens – jener Ort, an dem der 

Mensch beim Anderen ist – nur vorübergehend und eine auf Zeit geliehene Gabe 

des Anderen. Die Bleibe des Zusammenlebens ist keine, die der Mensch sich 

selbst wählt und in die er sich einrichtet. 

Wie letztlich für Heidegger, ist der Mensch auch bei Levinas ein heimatloser 

Mensch. Während der Mensch bei Heidegger jedoch aufgrund der Seinsverbor-

genheit (Entzug des Seins, Seinsverbergung, Seinsvergessenheit, Vergessung, 

Lethe usw.) in eine ihm heimatlose Welt geworfen ist, so wies Levinas darauf 

hin, dass der Mensch existenziell heimatlos ist, da der einzelne Mensch seine 

Bleibe nur beim anderen Menschen, beim Antlitz des Anderen, beim absolut an-

deren Menschen, also existenziell im Exil finden kann.27 Diese Akzentverschie-

bung der ontisch-ontologischen Notlage ließ Levinas wiederholt die Aufmerk-

samkeit auf die Gewalt und die Verfolgung lenken, denen andere Menschen aus-

gesetzt sind. In Anspielung auf Kant, Heidegger und Pascal, schrieb Levinas in 

Wenn Gott ins Denken einfällt: „Sein Seinsrecht zu verantworten haben, nicht in 

bezug auf die Verallgemeinerung irgendeines anonymen Gesetzes, einer juristi-

schen Abstraktion, sondern in der Furcht für die Anderen. Ist mein ‚In-der-Welt-

Sein‘ oder mein ‚Platz an der Sonne‘, mein Zuhause, nicht bereits widerrecht-

liche Inbesitznahme von Lebensraum gewesen, der Anderen gehört, die ich 

schon unterdrückt oder ausgehungert, in eine Dritte Welt vertrieben habe: ein 

Zurückstoßen, ein Ausschließen, ein Heimatlos-Machen, ein Ausplündern, ein 

Töten?“28 

Der Mensch findet sich weder in eine Welt „geworfen und verlassen“, sie ist 

weder eine Welt, die ihm die Befindlichkeit gibt, zugleich „draußen und drin-

nen“29 zu sein, noch nimmt der Mensch einen Ort innerhalb der Welt in An-

spruch, indem er Objekte um sich sammelt, arrangiert und gebraucht. Sie ist kei-

ne Welt, die die Menschen zusammengehörig sein lässt, weil der Menschen an-

dere Menschen unterwirft, mit ihnen Verträge und Abkommen abschließt, oder 

 

26  Hobbes 1976, S. 131. 

27  Vgl. Gauthier 2004, S. 189. 

28  Levinas 1985, S. 250.  

29  Levinas 1987, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

weil es eine vorgeburtliche Identität bzw. weil es eine gemeinsame Mentalitäts-

geschichte gibt. In Totalität und Unendlichkeit beschrieb Levinas eine Samm-

lung, das Sich-Sammeln mit anderen Menschen und Dingen, die den Menschen 

erst existieren lässt. Er existiert, weil er in der Innerlichkeit und Intimität einer 

Sammlung zur Welt kommt. Diese Sammlung ist kein Mitsein, schon gar keine 

Schutzgemeinschaft oder eine Gemeinschaft aufgrund einer gemeinsamen Men-

talitätsgeschichte. Die Sammlung ist hingegen das Exil des Außer-sich-Seins bei 

Anderen. Die Sammlung, in der der Mensch wohnt, wird von Anderen gewährt. 

Zur Voraussetzung der Sammlung – d.h. des Sich-Sammelns, der Versammlung 

und des Sich-mit-Anderen-Versammelns – gehört die Gewährung des Exils und 

ein Empfang, den Andere dem Menschen bereiten. 

Dieser Empfang, den Andere bereiten, ist nicht nur die Voraussetzung eines 

handelnden und antwortenden Menschen, sondern er ist auch die Voraussetzung 

der Sammlung und damit die des Wohnens. Das Wohnen und die Bleibe setzen 

die Zuwendung und den Empfang durch Andere voraus. Erst mit der Ansprache 

des Antlitzes gibt es die Einzigartigkeit des zur Antwort aufgeforderten Men-

schen, der anderen Menschen begegnet. In eben dieser Begegnung stellt sich die 

Frage des Zusammenlebens: Wie leben wir zusammen, wenn wir zusammenle-

ben müssen, mit wem auch immer und wie auch immer diese Begegnungen aus-

gehen? 

Der Anspruch des Anderen widerfährt dem Menschen, wenn wir Levinas 

folgen, in einer ursprünglichen Passivität: „Erst in der Passivität der Besessen-

heit […] individualisiert sich eine Identität zur Einzigkeit, ohne sich […] der 

Vorladung durch den Anderen entziehen zu können“.30 Erst mit der Dringlich-

keit und Eindringlichkeit eines fremden Anspruchs, aber auch mit der Maßlosig-

keit einer Hingabe, mit der sich der Andere bzw. die Andere dem Menschen in 

seiner willenlosen Passivität zuwendet, individualisiert sich der Mensch derart, 

dass die Frage des Zusammenlebens auftaucht: eines privaten Zusammenwoh-

nens wie auch eines öffentlichen Miteinanderlebens. In Totalität und Unendlich-

keit sprach Levinas von einem „Empfang des Antlitzes“, ein Empfang, den das 

Antlitz friedlich und in Sanftmut dem Menschen bereitet. Levinas betonte: „Die-

ser Empfang des Antlitzes ereignet sich in ursprünglicher Weise in der Sanftmut 

des weiblichen Antlitzes“.31 Dreizehn Jahre später hob er in seinem Buch Jen-

 

30  Levinas 1992b, S. 247f. 

31  Levinas 1987, S. 216. Zur Frau und zur Weiblichkeit als Bedingungen des Wohnens 

und damit auch als Voraussetzung für Gastgeberschaft vgl. Derrida 1999a, S. 47ff. 

Derrida hat wiederholt darauf hingewiesen, dass Levinas „die Andersheit als Ge-

schlechtsunterschied immer vernebensächlicht“. Wenn bei Levinas von der Anders-

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 87 

 

seits des Seins oder anders als Sein geschieht hingegen die „traumatische Ein-

zigkeit“32 hervor, die der Mensch in der Erwählung durch den Anderen erfährt. 

Nur in diesem ursprünglichen Miteinandersein wohnt der Mensch. Während 

der Mensch bei Heidegger in seine Welt geworfen ist, samt den Anderen seiner 

Umwelt, in der er sich um sich selbst sorgt, ist der Mensch bei Levinas nicht in 

eine Welt geworfen, sondern wird vom absolut Anderen in einer Welt empfan-

gen, die nicht die seinige ist. Der Ort, zu dem hin der Mensch gerufen und emp-

fangen wird, ist niemals seine Heimat, sondern seine Exteriorität. 

Seine Bleibe hängt mit dieser Exteriorität zusammen. Diese Exteriorität, die-

ser Ort des Anderen, zu dem der Mensch eingeladen und an dem er empfangen 

wird, ist letztlich die Bleibe des Menschen, die seine Wohnung sein kann. So ge-

sehen ist der Mensch bei Levinas in seiner Bleibe – in seinem Haus, in seiner 

Wohnung – ein Empfänger der Gastfreundschaft des Anderen, auch wenn er der 

Eigentümer oder die Eigentümerin des Hauses und seiner Bleibe ist. Levinas 

verdeutlichte: „Das Haus wird besessen, weil es schon eh und je seinem Eigen-

tümer Gastfreundschaft bietet. Dies verweist uns auf die wesentliche Innerlich-

keit des Hauses und auf den Bewohner, der es vor jedem Bewohner bewohnt 

[…].“33 

Die radikale Konsequenz, die Levinas aus der existenziellen Heimatlosigkeit 

des Menschen und der ethischen Herausforderung durch den Anderen zog, be-

sagt, dass derjenige, der glaubt, Besitzer eines Hauses zu sein, in Wirklichkeit 

ein Gast ist, der in seinem eigenen Haus vom Gast empfangen wird. In einem 

Nachruf zu Levinas führte Derrida aus: „[Der Besitzer] empfängt die Gast-

freundschaft, die er in seinem eigenen Haus gewährt, er empfängt sie von seinem 

eigenen Haus – das ihm im Grunde nicht gehört. Der Gastgeber ist sein eigener 

Gast. Die Bleibe öffnet sich sich selbst, ihrem wesenlosen ‚Wesen‘ als ‚Zu-

 

heit und vom Anderen die Rede ist, dann ist die Geschlechterdifferenz eine Neben-

sache und ist männlich konnotiert. Derrida hob hervor, dass bei Levinas das philo-

sophische Subjekt ein Mann ist: „Nicht etwa die Frau oder das Weibliche verneben-

sächlicht, abgeleitet, untergeordnet, sondern die geschlechtliche Differenz. Nun, ist 

der Geschlechtsunterschied einmal untergeordnet, so findet es sich immer, daß der 

ganz andere, der noch nicht gezeichnet ist, sich als schon von der Männlichkeit ge-

zeichnet wiederfindet (er – vor er/sie, Sohn – vor Kind Sohn/Tochter, Vater – vor 

Vater/Mutter, usw.“ Vgl. Derrida 1990b, S. 72. 

32  Levinas 1992b, S. 136. 

33  Levinas 1987, S. 226 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

fluchtsstätteʻ. Der Empfangene ist zuallererst Empfangener bei sich. Der Einla-

dende ist der von seinem Eingeladenen Eingeladene.“34 

 

 

DIE ÖFFNUNG DES POLITISCHEN 

 

Eines scheint offensichtlich zu sein: Levinas hegte mit der Ausarbeitung der 

Ethik als „erste Philosophie“35 nicht die Absicht, politische Schlüsse zu ziehen, 

um eine Politische Philosophie zu formulieren und damit einen Entwurf des Poli-

tischen zu liefern. Er formulierte mit seiner Ethik eine philosophische Position, 

die die Phänomenologie transzendiert, das Subjekt als eine Geisel des Anderen 

beschreibt und die Gastfreundschaft wie den Empfang des Gastes als Ausgangs-

punkte der menschlichen Sammlung wählt. Jedoch hob Levinas ausdrücklich 

hervor, dass die ethische Dimension für die Begegnung mit anderen Menschen 

wie das soziale und politische Zusammensein eine Bedeutung hat. Darunter fiel 

– wie er schrieb – die gesamte Zivilisation als eine „Inkarnation des Bewusst-

seins“36 und somit auch die Welt des politischen Lebens. In Distanz zu Buber, 

der die Begegnung mit dem Anderen in einer Zweisamkeit zu denken versuchte, 

betonte Levinas hingegen die soziale Dimension einer Begegnung mit dem An-

deren. Neben dem Nächsten gibt es stets den Dritten, der eine gerechte Abwä-

gung aller Forderungen fordert: „Als reziproke Beziehung zum Anderen beginnt 

Gerechtigkeit bei Buber bereits im Ich-Du. In unserer Perspektive dagegen wür-

de die ethische Ungleichheit – oder, wie wir es nannten, die Asymmetrie des in-

tersubjektiven Raumes – aufgrund der politischen Ordnung der Bürger eines 

Staates in die ‚Gleichheit von Personen‘ übergehen. Das Entstehen des Staates 

aus der ethischen Ordnung ließe sich dadurch erklären, daß ich auch den ‚Drit-

ten‘ neben meinem Nächsten zu entsprechen habe […]. An der Verantwortung 

für den Anderen misst sich die Legitimität des Staates, d.h. seine Rechtsstaat-

lichkeit.“37 

Caygill konnte in seinem Buch Levinas and the Political die Bedeutung her-

ausstellen, die politische Ereignisse, Verfolgungen, Gewaltexzesse, Morde und 

eine Politik der Vernichtung in Levinas Werk haben. Er schrieb: „The confronta-

tion of the philosophical tradition with the consequences of National Socialism 

 

34  Derrida 1999a, S. 62 (Hervorhebungen im Original). 

35  Levinas 1987, S. 442. 

36  Levinas 1987, S. 219. 

37  Levinas 1991, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 89 

 

issued in the transformation of philosophical and political thought systematically 

worked through in Totally and Infinity and Otherwise than Being.“38 

Dennoch scheint die Zurückhaltung bzw. die Ablehnung, die Levinas gegen-

über einer Formulierung einer politischen Philosophie hatte, gravierende philo-

sophieimmanente Gründe zu haben. Dessen ungeachtet bezeichnete Critchley in 

seinem Aufsatz Levinas’s View of Politics die fehlende Passage zwischen dem 

Ethischen und dem Politischen bei Levinas als „Achilles’ heel of his work“39 und 

damit als den kritischen Punkt seiner Arbeit. Für Levinas stand jedoch außer 

Zweifel, dass die ethische Dimension die Bereiche des Politischen, also auch die 

Entstehung des Staates, nicht nur erklärt, sondern ebenso transzendiert und öff-

net: die Öffnung als ein Einbruch des Transzendentalen in die Immanenz des Po-

litischen. Während Levinas die politischen Sphären in seinen phänomenologi-

schen Studien fast gar nicht ansprach, so diskutierte er die politischen Rahmen-

bedingungen und deren Konflikte mit dem Ethischen in seinen Talmud-Lektüren 

Asylstädte,40 Israel unter den Nationen41 und Im Staat den Staat überschreiten42 

sehr wohl.  

Nach Critchley besteht das derzeitige Problem der Politischen Philosophie 

darin, dass sie in der Diskussion des Politischen von den Momenten der Grund-

legung, der Gründung, der Feststellung und der Institutionalisierung und somit 

auch von den Begriffen der Souveränität, des Souveräns und dessen Entschei-

dungen besessen ist. Daraus resultiert, dass sich die Politische Philosophie als 

unpolitisch bzw. anti-politisch deklariert. In seiner Anmerkung zu Levinas heißt 

es: „What such a tradition of political thinking fears most is the people, the radi-

cal manifestation of the people, the people not as das Volk or le people shaped 

by the state, but as die Leute, or les gens, the people in their irreducible plurality 

[…]. If politics can be understood as the manifestation of the anarchic demos, 

then politics and democracy are two names for the same thing. Thus, democracy 

is not a fixed political form of society, but rather the deformation of society from 

itself through the act of political manifestation. Democracy is a political process, 

what we might think of as the movement of democratisation.“43 

In dieser festgefahrenen Situation, in der sich die Politische Philosophie seit 

längerem – aber auch gegenwärtig noch – befindet, versuchte Critchley den Ge-

 

38  Caygill 2002, S. 50 (Hervorhebungen im Original). 

39  Critchley 2004, S. 173. 

40  Levinas 1996, S. 51ff. 

41  Levinas 1994, S. 141ff. 

42  Levinas 2001, S. 39ff. 

43  Critchley 2004, S. 182 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

dankengang Levinas’ zu bekräftigen und umzuarbeiten, um das Politische als ei-

nen beweglichen Prozess, als Abgründiges und Mannigfaltiges des demos der 

Menschen zu beschreiben: „One way of thinking about Levinas and politics, and 

I think it is the most convincing way, is in terms of ethics as an anarchic, meta-

political disturbance of the antipolitical order of the police. It would here be a 

question of linking what Levinas sees already in Totality and Infinity as ‚the 

anarchy essential to multiplicityʻ […] to the multiplicity that is essential to poli-

tics. The essence of politics, as far as I’m concerned, consists in the manifestati-

on of the multiplicity that is the people, of the demos.“44 

Der Begriff der Demokratie bildete somit für Critchley ein strategisches 

Moment, um das Politische einerseits aus der statischen Grundlegung, anderer-

seits aus der Logik der Souveränität zu befreien. Schon einige Jahre zuvor, bevor 

Critchley auf Levinas’ Schwachstelle hinwies – den mangelnden Brückenschlag 

zwischen dem Ethischen und dem Politischen –, zeigte Derrida im Jahr 1996 an-

lässlich einer Veranstaltung zur Erinnerung an Levinas die Möglichkeiten auf, 

eine Beziehung zwischen der levinasschen Ethik der Gastfreundschaft und dem 

Politischen auszuloten. Zu einer möglichen Vorgangsweise im Rahmen dieser 

Erkundung formulierte Derrida: „So würde man sich zum Beispiel fragen, ob die 

Ethik der Gastlichkeit, die wir im Denken von Lévinas zu analysieren versuchen, 

ein Recht und eine Politik, jenseits des familiären Hauswesens, in einem gesell-

schaftlichen, nationalen, staatlichen oder nationalstaatlichen Raum begründen 

kann oder nicht.“45 

Letztlich ging es Derrida um die Prüfung, ob nicht gerade das Fehlen einer 

Brücke zwischen der Ethik im Sinne der ersten Philosophie bei Levinas und 

dem, was gewöhnlich unter Recht und Politik verstanden wird, alles andere als 

ein Mangel ist. Räumt nicht womöglich dieser Hiatus – diese Kluft, dieser Spalt, 

diese Öffnung – erst die Möglichkeit ein, „Recht und Politik anders zu den-

ken“?46 Ist nicht gerade dieser unpolitische Zugang, den Levinas einschlug, erst 

jene Chance, Recht und Politik anders zu denken und zu verstehen. 

 

 

 

44  Critchley 2004, S. 182f. (Hervorhebungen im Original). In der deutschsprachigen 

Übersetzung lautet der Abschnitt, in dem der zitierte Satz von Levinas fällt: „Die 

Ichsubjekte bilden keine Totalität. Es existiert keine bevorzugte Ebene, auf der die 

Ichsubjekte sich in ihrem Prinzip erfassen könnten. Diese Anarchie ist für die Man-

nigfaltigkeit wesentlich.“ Levinas 1987, S. 425. 

45  Derrida 1999a, S. 38. 

46  Derrida 1999a, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 91 

 

LEVINAS UND KANT 

 

Um diese Möglichkeit in Betracht zu ziehen, Recht und Politik anders zu denken 

– sofern eben die Gastfreundschaft die Immanenz des Rechts und der Politik 

transzendiert –, setzte Derrida Levinas’ Denken in Vergleich zu Kants Schwie-

rigkeiten, die ethischen Dimensionen in Einklang mit denen des Rechts und der 

Politik zu bringen. Derrida machte in dem Vortrag Das Wort zum Empfang auf 

zwei entscheidende Differenzen zwischen Levinas und Kant aufmerksam. Einer-

seits ist auf ihre unterschiedliche Behandlung des Friedensbegriffs hinzuweisen, 

andererseits unterscheiden sich Kants und Levinas’ Analysen darin, den Frieden 

in ein Verhältnis zur Politik zu setzen. In Bezug auf Levinas lässt sich von einem 

„ethischen und ursprünglichen Frieden (ursprünglich, aber nicht natürlich: besser 

ist es vorursprünglich, anarchisch zu sagen)“47 sprechen, auch wenn das Antlitz 

des Anderen das Subjekt zur Geisel nimmt und traumatisiert. Bei Kant hingegen 

muss ein ewiger Frieden diese kosmopolitische Gastlichkeit oder Hospitalität zu 

allererst stiften. Kant schrieb in seinem philosophischen Entwurf Zum ewigen 

Frieden: „Der Friedenzustand unter Menschen, die nebeneinander leben, ist kein 

Naturzustand (status naturalis), der vielmehr ein Zustand des Krieges ist, d. i. 

wenngleich nicht immer ein Ausdruck der Feindseligkeiten, doch immerwähren-

de Bedrohung mit denselben. Er muß also gestiftet werden; denn die Unterlas-

sung der letzteren ist noch nicht Sicherheit dafür, und, ohne dass sie einem 

Nachbar von dem andern geleistet wird (welches aber nur in einem gesetzlichen 

Zustande geschehen kann), kann jener diesen, welchen er dazu aufgefordert hat, 

als einen Feind behandeln.“48 

Nach Kant ist ein Akt der Vernunft notwendig, um den kriegerischen Natur-

zustand, das Naturrecht, zu unterbrechen und das menschliche Zusammenleben 

in endgültig zivilisierte Bahnen zu bringen. Da für Kant dieser Frieden kein blo-

ßer „Aufschub der Feindseligkeiten“49 durch Waffenstillstände, Bündnisse und 

Verträge sein darf, um ein tatsächlicher Friedensschluss zu sein, muss dieser 

Frieden schaffende Akt der Vernunft mit seinem vorausgesetzten Naturzustand 

radikal brechen. Dies ist ein Brechen mit einer Natur, die sich stets – ob nun akut 

oder virtuell – in einem Kriegszustand befindet. Schmitt wiederholte diese These 

von den Waffenstillständen, Bündnissen und Verträgen, die keinen Frieden her-

stellen, um letztlich, in einer Zurückweisung der kantischen Idee eines den Krieg 

verhindernden Völkerbundes, den Krieg des Naturzustandes in die zivilen und 

 

47  Derrida 1999a, S. 71. 

48  Kant 1993b, S. 203 (Hervorhebungen im Original). 

49  Kant 1993b, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

politischen Sphären hineinzutragen. Mit Hinweis auf Hobbes formulierte Sch-

mitt: „Im Völkerrecht stehen die Staaten, wie Hobbes als Erster exakt gesagt hat, 

im Naturzustand einander gegenüber […]. Der Staat absorbiert in sich alle Rati-

onalität und alle Legalität. Außerhalb seiner ist alles Naturzustand.“50 

Für die politische Theorie gibt es demnach zwei Kriege und zwei Naturzu-

stände: den unpolitischen Krieg im Naturzustand und den politischen Krieg zwi-

schen den Staaten, in einem Zwischenraum, der wiederum nichts anderes als ein 

Naturzustand ist. Schmitt beharrte einerseits auf dem engen Zusammenhang von 

Staat und politischer Einheit einerseits und Krieg andererseits, was nichts ande-

res besagt, als dass sich die Staaten trotz Rationalität, Technik, Organisations-

formen und Verstandesarbeit „um so irrationaler“51 gegenüberstehen. In seiner 

Untersuchung Der Begriff des Politischen heißt es: „Zum Staat als einer wesent-

lich politischen Einheit gehört das jus belli, d.h. die reale Möglichkeit, im gege-

benen Fall kraft eigener Entscheidung den Feind zu bestimmen und ihn zu be-

kämpfen.“52 

Hingegen war Kants Einsatz gegen den politischen Irrationalismus, der sich 

im Völkerrecht als jus belli, als ein Recht auf Krieg kaschierte, rigoros: „Bei 

dem Begriffe des Völkerrechts, als eines Rechts zum Kriege, läßt sich eigentlich 

gar nicht denken (weil es ein Recht sein soll, nicht nach allgemein gültigen äu-

ßern, die Freiheit jedes einzelnen einschränkenden Gesetzen, sondern nach ein-

seitigen Maximen durch Gewalt, was Recht sei, zu bestimmen), es müßte denn 

darunter verstanden werden: daß Menschen, die so gesinnet sind, ganz recht ge-

schieht, wenn sie sich untereinander aufreiben, und also den ewigen Frieden in 

dem weiten Grabe finden, das alle Greuel der Gewalttätigkeit samt ihren Urhe-

bern bedeckt.“53 

Der Friede muss bei Kant radikal, endgültig und ewig sein, damit überhaupt 

von Frieden die Rede sein kann. Die Stiftung des Friedens muss kompromisslos 

sein. Im Naturzustand ist schon die Anwesenheit des Nachbarn eine Feindselig-

keit, während die gestiftete, universelle und kosmopolitische Gastfreundschaft 

bei Kant allen Feindseligkeiten, ob mit den nächsten Nachbarn oder den fernsten 

und fremdesten Menschen, ein absolutes Ende bereitet. In dieser Hinsicht stellen 

Heideggers Mitsein wie Levinas’ unbedingte Gastfreundschaft Revisionen zum 

kantischen Erbe dar. Weder Heideggers Mitsein, noch die Gastfreundschaft im 

levinasschen Sinne zeichnen sich durch Feindseligkeiten gegen Andere oder 

 

50  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original). 

51  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original). 

52  Schmitt 1987a, S. 45 (Hervorhebungen im Original). 

53  Kant 1993b, S. 212 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 93 

 

durch eine Furcht vor Anderen aus. Im Gegensatz zu Kants kosmopolitischer 

Welt des Friedenschlusses, hob Heidegger hingegen den Streit, das Enteignis, 

die Verbergung, die Seinsvergessenheit, neben der Sorge und dem Verstehen 

hervor. Derrida betonte: „Für Lévinas dagegen schreiben die Allergie, die Ver-

weigerung oder das Vergessen des Antlitzes ihre zweite Negativität in den Kern 

des Friedens, in den Kern einer Gastlichkeit ein, die nicht der Ordnung des Poli-

tischen angehört, zumindest nicht so einfach dem politischen Raum.“54 

Im Zusammenhang mit dem Spalt (Sprung, Öffnung, Hiatus) zwischen Ethik 

und Politik bei Levinas wies Derrida auf den zweiten entscheidenden Unter-

schied zwischen Levinas und Kant hin. Während Kant mit seinen Ausführungen 

zum Friedenschluss das „Korrelat einer zwischenstaatlichen und republikani-

schen Institution“55 anstrebte und absteckte, hielt Levinas den Frieden für einen 

Begriff, „der das rein politische Denken übersteigt“.56 

Kant publizierte seine Schrift Zum ewigen Frieden 72-jährig im Jahr 1795, 

eine Schrift, die er unter dem Eindruck des Baseler Friedens vom 5. April 1795 

zwischen Preußen und der Französischen Republik verfasste.57 Im Zentrum der 

Schrift steht Kants Frage nach der Schaffung einer Weltrepublik, zu der sich die 

quasi im Naturzustand befindlichen Staaten zusammenschließen müssten, bei 

gleichzeitiger Abtretung ihres Gewaltmonopols samt ihrer souveränen Gewalt an 

eine transnationale Instanz. Dieser Vorgang müsste sich in einem Akt der Ver-

nunft vollziehen, gleichsam dem Vorgang, den die Menschen im Naturzustand 

umsetzten, um sich zum Staat zusammenzuschließen. Jedoch wies Kant auf den 

Umstand hin, dass dieser notwendige Vollzug der Vernunft, der die Staaten in 

einer Weltrepublik bzw. in einem Völkerstaat aufgehen lassen soll, mit jener 

Idee in Konflikt gerät, die die Menschen sich zu Staaten zusammenschließen hat 

lassen, nämlich jener des Völkerrechts: „Für Staaten, im Verhältnisse unter ei-

nander, kann es nach der Vernunft keine andere Art geben, aus dem gesetzlosen 

Zustande, der lauter Kriege enthält, herauszukommen, als daß sie, eben so wie 

einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben, sich zu öffentli-

chen Zwangsgesetzen bequemen, und so einen (freilich immer wachsenden) 

Völkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Völker der Erde befassen würde, 

bilden. Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Völkerrecht durchaus nicht wol-

len, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi verwerfen, so kann an die Stelle 

der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn nicht alles verloren soll) nur das ne-

 

54  Derrida 1999a, S. 71. 

55  Derrida 1999a, S. 71. 

56  Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 71. Vgl. Levinas 1989, S. 283. 

57  Vgl. Patzig 1996, S. 12ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

gative Surrogat eines den Krieg abwehrenden, bestehenden, und sich immer aus-

breitenden Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung aufhal-

ten, doch mit beständiger Gefahr ihres Ausbruchs (Furor impius intus – fremit 

horridus ore cruento. Virgil).“58 

In der Unmöglichkeit einer Transformation zur Weltrepublik, der sich die 

Staaten zu unterziehen hätten, stecken mehrere Vorbehalte, die Kant vorbrachte: 

Erstens sah er die Gefahr eines „seelenlose[n] Despotism“,59 zu dem sich ein 

Weltstaat zwingend entwickeln würde: Dieser Weltstaat wäre nichts anderes als 

eine Universalmonarchie, die nach der Monopolisierung aller Gewalten jedoch 

ebenso zwingend in Anarchie verfiele. Zweitens kann sich der Vorgang der 

Staatsgründung nicht auf transnationaler Ebene wiederholen, auch wenn es ver-

nünftig erscheint und rechtlich geboten wäre, über die gesetzlosen und wilden 

Zustände zwischen Staaten hinauszugehen. Im Gegensatz zu einer gründenden 

Gewalt, die am Anfang eines Staates steht, sieht das Vernunftrecht bei Kant kei-

nen legitimen Gewaltakt zur Weltstaatsgründung vor, der die Freiheit der souve-

ränen Staaten einschränkt.60 Schließlich musste sich Kant in seinem philosophi-

schen Entwurf Zum ewigen Frieden auf das negative Surrogat eines Krieg ab-

wehrenden Völkerbundes beschränken, auch wenn die Schaffung eines Welt-

staats vernünftig wäre: Denn, so vernünftig ein Weltstaat auch wäre, so unreali-

sierbar ist er auch. Hingegen ist der Völkerbund in seiner Idee widersprüchlich 

angelegt, dem zwar die Staaten freiwillig gehorchen wollen, ohne ihm jedoch die 

notwendige Exekutivgewalt bei Nichteinhaltung zu überlassen.61 

Letztlich musste sich Kant in seinem Friedensentwurf, anstatt für den Welt-

staat, für ein negatives Surrogat, für einen Behelf, für einen behelfsmäßigen Er-

satz entscheiden, um den Frieden in einer politisch-republikanischen Rechtsver-

nunft zu verorten. Bei all seiner Widersprüchlichkeit hatte die Idee des Völker-

bunds den Vorzug, im Gegensatz zum Weltstaat, realisierbar zu sein. Wohlwis-

send, dass ein Friede, um tatsächlich ein Friede und nicht ein bloßer Waffenstill-

stand zu sein, nur mit einem innewohnenden Ewigkeitsmoment zu denken ist, 

entschloss sich Kant dazu, den Krieg abwehrenden oder aufhaltenden Bund vor-

zuziehen: D.h., er wusste sehr wohl um die beständige Gefahr eines Kriegsaus-

bruchs, der im Bund und im Bündnis angelegt ist. Kants Entscheidung für das 

Surrogat bewahrte also die Spur einer Drohung; oder wie Derrida formulierte: 

 

58  Kant 1993b, S. 212f (Hervorhebungen im Original). 

59  Kant 1993b, S. 225. Vgl. Patzig 1996, S. 21. 

60  Vgl. Kersting 1996, S. 183. 

61  Vgl. Steinvorth 1996, S. 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 95 

 

„[…] die Spur dessen, was ihn [den Frieden; Anm.d.V.] bedroht und in ihm [im 

Frieden; Anm.d.V.] droht“.62 

Während bei Kant dem politischen Bündnisfrieden des Völkerbundes die 

Bedrohung einer „rechtscheuenden, feindseligen Neigung“63 innewohnt, ein 

Ausbruch seiner kriegerischen Natur, so wies Levinas auf die „Eschatologie des 

messianischen Friedens“64 hin: „Der Friede der Imperien, die aus dem Krieg 

hervorgegangen sind, ist auf den Krieg begründet […]. Die Moral erhebt sich 

gegen die Politik; […] sie erhebt Anspruch auf Unbedingtheit und Universalität. 

Historisch geschieht das in dem Augenblick, in dem die Eschatologie des messi-

anischen Friedens sich über die Ontologie des Krieges legt. Die Philosophen 

mißtrauen der Eschatologie. Freilich nutzen sie die Gelegenheit, um ihrerseits 

den Frieden anzukündigen; sie deduzieren einen Endfrieden aus der Vernunft, 

die in den alten und neuen Kriegen ihr Spiel treibt: Sie gründen die Moral auf die 

Politik.“65 

Weder bei Kant noch bei Levinas bilden der Krieg und der Frieden ein Ge-

gensatzpaar. Bei Kant gehören Krieg und Frieden jeweils anderen Sphären an; 

wenngleich der Krieg dem Naturzustand zugeordnet ist, wohnt er aber auch dro-

hend dem kommenden rechtspolitischen Frieden des Völkerbundes inne. Hin-

sichtlich Levinas lässt sich ebenfalls von einem asymmetrischen Verhältnis zwi-

schen Krieg und Frieden sprechen, einem Verhältnis von Eschatologie und Onto-

logie. Zum einen lässt Levinas die Totalität des Seins ursprünglich, aber eben 

an-archisch anfangen: mit einer unbedingten Gastfreundschaft, mit einer trauma-

tischen Erfahrung des Anderen und mit einem unbedingten Tötungsverbot. Zum 

anderen hat diese anarchische Ursprünglichkeit nichts mit einem Naturzustand 

oder einer Natürlichkeit bzw. mit einer Natur zu tun. Weder ist sie eine notwen-

dige Hypothese noch etwas historisch Vergangenes. Sie ist die immanente Un-

terbrechung einer Totalität des Seins. Das bedeutet, dass selbst noch die Feind-

schaft, der Mord und der Krieg das Antlitz des Anderen, das Tötungsverbot und 

die unbedingte Gastfreundschaft voraussetzen. Derrida stellte hierzu fest: „Krieg 

kann nur gegen ein Antlitz geführt werden. Man kann nur da töten oder auch 

sich verbieten zu töten, wo die Epiphanie des Antlitzes sich ereignet hat, auch 

wenn man sie verwirft, vergisst oder in der Allergie verleugnet.“66 

 

62  Derrida 1999a, S. 116. 

63  Kant 1993b, S. 213. 

64  Levinas 1987, S. 21. 

65  Levinas 1987, S. 21. 

66  Derrida 1999a, S. 117f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In dem Buch Totalität und Unendlichkeit wies Levinas das Verhältnis von 

Krieg und Frieden in folgender Weise aus: „Vom Frieden kann es nur eine Es-

chatologie geben […]. Das soll vor allem heißen, daß der Friede keinen Platz hat 

in der objektiven Geschichte, die der Krieg entdeckt, daß er nicht etwa das Ende 

des Krieges oder das Ende der Geschichte ist.“67 

Auch wenn der Frieden keinen Platz findet, wenn er sich durch keine ver-

nünftigen, juristischen, politischen oder institutionelle Entscheidungen herbei-

führen lässt, auch wenn sich die unbedingte Gastfreundschaft, die Erfahrung von 

Fremdheit und Unendlichkeit, all die moralischen Forderungen nicht objektiv re-

alisieren lassen, so legt sich die Eschatologie des messianischen Friedens in ei-

ner anarchischen Ursprünglichkeit über die Totalität der Kriege und Imperien, 

über jeden Akt der Gewalt und über jede Immanenz und Totalität von Sein. So-

gar eine verleugnete, vergessene, unbedachte und unverstandene Gastfreund-

schaft des Anderen zerbricht und öffnet die Totalität des Seins. Mit all ihren 

Kriegen, Imperien und den anderen Gewalttätigkeiten ereignet sich die Totalität 

des Seins in einer Räumlichkeit, in der das Subjekt Gast und Geisel, in der die 

Subjektivität von der Unendlichkeit besessen ist. Levinas schrieb: „Wir setzen 

dem Objektivismus des Krieges eine Subjektivität entgegen, die aus der eschato-

logischen Sicht hervorgegangen ist […]. Das harte Gesetz des Krieges zerschellt 

nicht an einem ohnmächtigen und vom Sein abgeschnittenen Subjektivismus, 

sondern am Unendlichen, an dem was objektiver ist als die Objektivität.“68 

Bezogen auf die Frage nach dem Politischen bedeutet die Öffnung und die 

Transzendenz der Totalität des Seins durch die Eschatologie des messianischen 

Friedens, dass weder der Krieg noch die Beendigung des Krieges, die immer ein 

Frieden der Imperien wäre, das Politische bestimmen. Weder der Souverän noch 

der souveräne Akt bzw. die Entscheidungen des Souveräns bestimmen das Poli-

tische. Weder ein Vernunftakt oder Vertragsschluss noch ein kommunikativer 

Akt oder das Hineingeborensein in eine kulturelle, mentale, soziale oder existen-

zielle Gegebenheit bilden bei Levinas den Rahmen des Politischen. Levinas wies 

alle Ansprüche eines „rein politische[n] Denken[s]“ zurück, das den Frieden her-

stellen, reglementieren oder bestimmen möchte. Sofern „der Friede ein Begriff 

ist, der das rein politische Denken übersteigt“,69 wie Levinas in einer Talmud-

Lesung betonte, so ist dieser messianische Friede einer, der das Politische jen-

 

67  Levinas 1987, S. 24. 

68  Levinas 1987, S. 26f. 

69  Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emmanuel Levinas | 97 

 

seits des Politischen platziert: Die Eschatologie des messianischen Friedens er-

öffnet eine „ganz neue Sicht der Politik“.70 

 

 

70  Levinas 1996, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

