Emmanuel Levinas

HEIDEGGERS ABERGLAUBE

Nach dem kurzen Abriss zu Heideggers Suche nach einer Grundlegung mensch-
lichen Zusammenlebens, die mit seinem Eintritt in die NSDAP, den Einwénden
gegen die politischen Wissenschaften und einer Entpolitisierung des Politischen
einherging, mochte ich mit der Rezeption des Begriffs des Mitseins in Frank-
reich durch Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida fortsetzen.

Levinas betonte in seinen Schriften wiederholt, welche Bedeutung Heidegger
fiir ihn hatte. In den Jahren 1927 und 1928 besuchte Levinas die Universitit
Freiburg, um seine phdanomenologischen Studien, die er in StraBburg begonnen
hatte, bei Husserl fortzusetzen. Dort lernte er Heideggers Arbeiten, insbesondere
dessen Buch Sein und Zeit kennen, das er spater zu den schonsten Biichern der
Philosophie zihlte.! Heideggers spitere Schriften hinterlieBen nicht annihernd
einen dhnlichen Eindruck auf ihn, und das nicht aufgrund des politischen Enga-
gements Heideggers wihrend der Zeit des Nationalsozialismus, vielmehr iiber-
zeugten ihn Heideggers Texte als philosophische Lektiire nicht mehr. Levinas
vermutete Jahrzehnte spiter, dass es die Phdnomenologie war, die er bei Heideg-
ger vermisste, als sich dieser seiner Holderlin-Auslegung zuwandte. Indem Hei-
degger sich der Seinsgeschichte widmete, riumte er der Sprache, und mit ihr der
Etymologie, einen Vorrang ein, den Levinas nicht nachvollziehen konnte.>

Fiir Levinas besal} die Sprache, das Gesagte und die Sage, in dem Sinne auch
das Wort, nicht die vorrangige und grundlegende Bedeutung, wie sie letztlich bei
Heidegger zu finden ist. In Levinas’ Schriften gibt es kein tragendes, kein ab-
griindiges, aber auch kein griindendes Wort, kein Wort, das den Boden zum
Wohnen und zur Heimat aufbereitet und das die Griindung verspricht. Auf den
Zusammenhang zwischen Heideggers Sprachphilosophie und dessen Denken des
Ortes machte Levinas in dem kurzen Artikel Heidegger, Gagarin und wir auf-
merksam, in dem er seine Abneigung gegen Heideggers Instrumentalisierung der

1 Vgl. Levinas 1986, S. 26.
2 Vgl. Levinas 1986, S. 30.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | Das Politische der Dekonstruktion

Sprache nicht verhehlte. Im Artikel heif3t es: ,,Ich denke an Heidegger und die
Heideggerianer. Man mdochte, dafl der Mensch die Welt wiederfinde. Die Men-
schen hitten die Welt verloren [...]. Die Welt wiederfinden heif}t eine auf ge-
heimnisvolle Weise in einem Ort zusammengekauerte Kindheit wiederfinden,
sich dem Licht der groen Landschaften, der Faszination der Natur, den majest-
tisch hingelagerten Bergen 6ffnen; es heifit einen Pfad benutzen, der sich durch
die Felder schlidngelt; es heifit die Einheit spiiren, die die Briicke stiftet, indem
sie die Ufer des Flusses und die Architektur der Bauten verbindet, die Gegenwart
des Baums spiiren, das Helldunkel der Wélder, das Geheimnis der Dinge, eines
Krugs, der abgetretenen Schuhe einer Béduerin, das Funkeln einer Weinkaraffe
auf einem weiflen Tischtuch. Das Sein des Realen selbst wiirde sich hinter diesen
privilegierten Erfahrungen zeigen, sich der Obhut des Menschen anvertrauend.
Und der Mensch, Bewahrer des Lebens, zoge aus dieser Gnade seine Existenz
und seine Wahrheit.**

Unverkennbar spielte Levinas in dem Text auf verschiedene Vortrdge und
Aufsitze Heideggers an, wie z.B. auf Der Ursprung des Kunstwerkes und Bauen
Wohnen Denken sowie auf die Schrift Der Feldweg. In diesen von Heidegger
nach dem Buch Sein und Zeit verfassten Texten fand Levinas geniigend Materi-
al, um seine Einwénde gegen dessen seinsgeschichtlichen Ansatz zu formulie-
ren: eine ortsgebundene Sprachphilosophie mit ontologischer Fundierung, den
Anti-Humanismus Heideggers, dessen nationalsozialistisches Engagement und
die verschiedenen von Levinas als heidnisch bezeichnete Elemente innerhalb der
Philosophie Heideggers.

Der ,,Aberglaube des Orts*,* den Levinas in Heideggers Denken konstatierte,
erwéchst aus einer Haltung jener Menschen, die sich als vereinsamt und weltver-
lassen betrachten und sich in regressiver Weise nach einer Landschaft sehnen,
die geheimnisvoll ist und sich im Halbdunkel befindet. Es ist eine Landschaft,
die mit Gegenstinden angerdumt ist, die halbvertraut und familiér sind und den-
noch unheimlich und fremd bleiben, als ob sie aus der eignen Kindheit entstam-
men: Dazu gehoren die Berge, der Pfad, die Briicke, der Krug, die Weinkaraffe
und das Tischtuch. Um jedoch in diese Landschaft einzutreten, in der auch das
Kunstwerk zu finden ist, das ,,Funkeln des Seins®,’ muss der Mensch héren und
die Sprache des Seins vernehmen: Vernehmen, was die Sprache des Seins sagt,
auf das horen, was sie spricht, um das Gesagte zu vernehmen. Mit dem Horen

3 Levinas 1992a, S. 174. (Hervorhebungen im Original). Vgl. hierzu auch das 5. Kapi-
tel in Gauthier 2004, S. 111ff.

4 Levinas 1992a, S. 175.
Levinas 1992a, S. 174.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 79

und Verstehen des Gesagten der Sprache des Seins wiren die Menschen Kraft
der Worte in eine heimatliche Landschaft versetzt, die quasi vormenschlich und
dennoch von Kindheit an bekannt ist. Levinas setzte seine kritischen Bemerkun-
gen zu Heidegger wie folgt fort: ,,Der Mythos erzdhlt sich in der Natur selbst.
Die Natur ist in diese anfangliche Sprache eingepflanzt, die, indem sie uns an-
ruft, die menschliche Sprache erst begriindet. Der Mensch muf} fahig sein, zu
horchen und zu héren und zu antworten.‘°

Heideggers Rede vom Heiligen, Gottlichen und Hochsten — in seinen Beitrd-
gen zur Philosophie sprach er vom ,,Riesenhaften*’ —, diagnostizierte Levinas als
Ausdruck seines Heidentums. Nach Levinas beschwor Heidegger in seinen my-
thischen Darstellungen ein ,,Geheimnis der Dinge®, das die ,,Quelle jeder Grau-
samkeit gegen den Menschen‘® in sich bewabhrt.

DER ORT IM ANDEREN

Levinas’ Verhiltnis zu Heidegger war stets ambivalent. Trotz seiner rigiden Ab-
lehnung der spéten Schriften Heideggers und dem Insistieren auf einen Zusam-
menhang zwischen Heideggers nationalsozialistischem Engagement und dessen
Philosophie, hielt Levinas an einer intensiven Auseinandersetzung mit Heideg-
ger fest, auch wenn die Auseinandersetzung die Animosititen und Differenzen
zwischen ihnen nur bekréiftigte.

Levinas 1992a, S. 174.

Heidegger 1989, S. 135ff und S. 441ff.

Levinas 1992a, S. 175. In dem Essay Gewalt und Metaphysik formulierte Derrida
seine Vorbehalte gegeniiber Levinas’ Interpretation, Heideggers Ausfiihrungen zum
Heiligen und zum Ort als heidnisch zu bezeichnen und schrieb: ,,.Der Ort ist niemals
ein empirisches Hier, sondern immer ein i//ic: fir Heidegger, wie fiir den Juden und
den Dichter. Die Néhe der Ortschaft ist stets gespart, sagt der von Heidegger kom-
mentierte Holderlin. Das Denken des Seins ist sonach kein heidnischer Kult des Or-
tes, weil der Ort keine gegebene, sondern eine versprochene Nahe ist. Dann aber
auch, weil es kein heidnischer Kult ist. Das Heilige, von dem es spricht, gehort we-
der der Religion im Allgemeinen noch irgendeiner Theologie an und 148t sich des-
wegen aus keiner Geschichte der Religion bestimmen. Es ist zunichst einmal die
wesentliche Erfahrung der Géattlichkeit oder der Gottheit. Derrida 1976, S. 221f.

(Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | Das Politische der Dekonstruktion

Gegen Ende des Buches Totalitit und Unendlichkeit resiimierte Levinas,
dass er mit der Philosophie des Neutrums gebrochen hatte.” Weder mit Hegels
Philosophie einer unpersonlichen Subjektivitdt noch mit dem anonymen Seins-
geschick bei Heidegger konnte sich Levinas anfreunden. Bezogen auf Heidegger
bedeutete dieser Bruch fiir Levinas, dass er das Seiende nicht einem anonymen
Sein und dessen Geschick und Geschehen unterstellte, dem das Seiende — wie
Levinas betonte — nur schwérmerisch gehorcht. Levinas beharrte einerseits auf
einer auserwéhlten und zu verantwortenden Anrede, die vom Antlitz eines ande-
ren Menschen verpflichtend, verlangend und befehlsartig ausgeht. Andererseits
lieB er das heideggersche Motiv des Horens auf einen logos des Seins beiseite,
ein Horen, das auf einen Seinsgehorsam hinauslduft. Levinas prizisierte den Im-
perativ, der vom Antlitz ausgeht, in einem Interview folgendermalen: ,,Das ,Du
sollst nicht toten® ist das erste Wort des Antlitzes. Das aber ist ein Gebot. In der
Erscheinung des Antlitzes liegt ein Befehl, als wiirde ein Herr mit mir sprechen.
Dennoch ist das Antlitz des Anderen zur gleichen Zeit entbloBt; hier ist der
Elende, fiir den ich alles tun kann und dem ich alles verdanke.*'?

Unter dem Antlitz des Anderen verstand Levinas weder das Gesicht des
Menschen, seine Nase, die Augen, den Mund, die Stirn, die Ohren, also all jene
Merkmale, die die Identifizierung eines Menschen ermdglichen, und zur
menschlichen Objektivitit und Gegenstindlichkeit gehoren. Noch ist mit dem
Antlitz die Erscheinung des Menschen, sein Charakter, seine Personlichkeit, sei-
ne Erkennbarkeit oder seine Identitiit gemeint.!! ,,Das Andere als Anderes ist der
andere Mensch®,'? ein absolut anderer Mensch, der mir véllig fremd ist und
fremd bleibt, jedoch nicht deshalb, weil dieser Mensch der Fremde ist, sondern
weil dieser Mensch der andere Mensch ist, der auch der ndchste Mensch sein
kann: Ein Mensch, der sich nicht auf etwas reduzieren lasst, was ich wahrnehme,
was ich kenne und erkenne bzw. auf etwas, das ich verstehe. Das Antlitz ist we-
der etwas Sinnliches oder Korperliches, noch ist es etwas, das von meiner Auf-
fassung und meinem Urteil oder von meiner Erfahrung abhéngt. Das Erste, was
dem Menschen widerfdhrt, dem Subjekt, in dem sich das Antlitz des anderen
Menschen erscheint, ist ein Befehl: Ein Imperativ, eine ethische Forderung, die
dem Subjekt befielt, nicht zu téten. Ein Imperativ, der dem Subjekt zuvorkommt:

9 Vgl. Levinas 1987, S. 432f. Levinas wies hier anerkennend auf Blanchots Unter-
suchungen zum Neutrum und dessen intensive Beschéftigungen mit Heideggers Phi-
losophie hin. Vgl. Blanchot 2011, S. 79ft.

10  Levinas 1986, S. 68.

11 Vgl. Levinas 1986, S. 64f.

12 Levinas 1987, S. 95.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 81

Unabhéngig von dessen Entschlossenheit, dessen Willen und Wahl, unabhéngig
von dessen Entscheidungen.

Fiir Levinas war es nicht die Wahrnehmung, die das Antlitz des anderen
Menschen erfassen kann. Auch wenn es die Nacktheit und die Blofle waren, die
Armut und die Exponiertheit, aber auch die Verletzlichkeit und das Elend, die
Levinas dem Antlitz zuschrieb, so ist das Antlitz nichts, was sichtbar ist, oder er-
fiihlt und ertastet werden kann.”> Mit dem Antlitz des Anderen iiberschritt Le-
vinas das phidnomenologische Denken und beschrieb den Einbruch der Trans-
zendenz in die Immanenz. Das Antlitz ist vielmehr korperlos und ist das Unfass-
liche des anderen Menschen, das Unendliche und Fremde im Anderen: ,,Der An-
dere ist der eigentliche Ort der metaphysischen Wahrheit und fiir meine Bezie-
hung zu Gott unerlésslich.“!

So verstanden ist die Erfahrung des Anderen in der Hauptsache eine versto-
rende und traumatisierende Erfahrung einer absoluten Transzendenz Gottes. Das
Antlitz des Anderen ist hierbei der Ort, an dem die nicht zu erfassende Erfahrung
einer Beziehung zu Gott gemacht wird. Wie schon bei Heidegger, ist der Ort (al-
so das, was Heidegger in wesentlicher Hinsicht als einen Ort bezeichnet) ein hei-
liger Ort. In einer Erdrterung zu einem Gedicht Trakls heifit es bei Heidegger:
,Der Ort versammelt zu sich ins Hochste und AuBerste.“!> Diesen Bezug zwi-
schen dem Ort und der Erfahrung zum Hochsten, der Erhabenheit, der Transzen-
denz Gottes, formulierte Levinas auf dhnliche Weise: ,,Der Andere ist nicht die
Inkarnation Gottes; vielmehr ist er durch sein Antlitz, in dem er kdrperlos ist, die
Manifestation der Hohe, in der sich Gott offenbart.*'

Das Antlitz des Anderen als ein Ort der transzendenten Offnung ist nicht je-
ner Bereich, in dem es zu einer leiblichen Erfahrung mit Gott kommt. Diese bei
Levinas als erlitten und traumatisch beschriebene Erfahrung am Ort einer trans-
zendenten Offnung zu Gott ist hingegen eine Erfahrung manifestierter Héhe.
Diese Hohe ist die Offnung ins Hohe, ein Sturz in die Hohe, wie Heidegger mit
Holderlin betonte.!” Es ist ein Sturz, der nicht abstiirzt, sondern am Antlitz des
Anderen zur Hohe fahrt. Diese Hohe ist keine Inkarnation, keine Versinnlichung
Gottes, der der Mensch in seinem Erlebnishorizont erliegt. Vielmehr ist diese
Manifestation eine der Differenz, eine Differenz der Ungleichzeitigkeit, der Dia-
chronie und der Erhabenheit, wie Levinas schrieb. Diese Erfahrung der Diffe-

13 Vgl. Levinas 1986, S. 65.
14  Levinas 1987, S. 108.

15  Heidegger 1990, S. 37.

16 Levinas 1987, S. 108.

17 Vgl. Heidegger 1990, S. 13.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | Das Politische der Dekonstruktion

renz und Hohe beruht nicht allein auf der Unmdglichkeit einer Synthese (von
Zeit, Wissen, Erfahrung, Sprache usw.), sondern die Zeit des Menschen ist durch
den absolut Anderen, durch dessen Antlitz, manifest gestort. Die Zeit des Men-
schen ist diachronisch, strebt auf ein Antlitz ohne Endpunkt und Ziel hin, ist auf
eine Anniiherung ohne Begreifen und Besitznahme aus.'®

Mit der Kritik an Heideggers ortsgebundener und heimatsuchender Sprach-
philosophie vollzog Levinas eine Scheidung zwischen Sein und Jenseits des
Seins bzw. zwischen Sein und der Transzendenz des absolut Anderen. In dem
Zusammenhang verwarf Levinas das anonyme Sprechen einer Sprache des Seins
und stellte dabei die Bedeutung der Anrede heraus, mit der sich das Antlitz des
anderen Menschen an einen Menschen richtet. Wéhrend bei Heidegger der
Mensch von der anonymen Sprache des Seins angesprochen wird und im Haus
des Seins wohnt, sofern der Mensch diese Sprache des Seins — in aller Stumm-
heit — je vernehmen sollte, so ist bei Levinas das Antlitz die metaphysische Off-
nung des Menschen im anderen Menschen. Mit dieser Verschiebung von einer
Sprache des Seins hin zu einem anderen Menschen, der sich an den Menschen
wendet, wird die Ansprache zu einer ethischen Herausforderung und nicht zu ei-
ner Frage heimischen Wohnens. Diese Verschiebung impliziert zugleich eine
andere Struktur des Zusammenlebens.

Wurde der Mensch bei Heidegger in das stille Geldut der Sprache geworfen,
um sein Sein zu vernehmen, damit er wesentlich in der Welt wohnen kann, so
stellte Levinas das Verhiltnis zwischen dem Menschen und dem Antlitz des an-
deren Menschen als ein Gesprich dar: Ein Gesprach unter Ungleichen, vertikal
in die Hohe gefiihrt von radikaler Asynchronitit und Asymmetrie, das vom Ant-
litz des Anderen, als Sage ohne Gesagtes, ausgeht und den Menschen — in Ver-
antwortung genommen — herausfordert zu antworten. In diesem Sinne ist der
Mensch bei Levinas nicht nur ein Mensch, der mit anderen Menschen zusam-
menlebt, weil er sie braucht, vielmehr brauchen ihn die anderen Menschen, die
sich an ihn richten und ihn in die Pflicht nehmen zu antworten und zu reagieren,
wie immer auch der geforderte Mensch antworten und reagieren wird.

Gleichwohl Heidegger in der Frage des Zusammenlebens von den Theore-
men der Politischen Philosophie abriickte, dieser vorwarf, die wesentlichen Fra-
gen, die Platon mit der Politeia aufwarf, nicht verstanden zu haben, und Hand-
lungen — wie das Verstehen, das Horen, das Denken, das Fragen, das Sich-
Sorgen usw. —, und keine vom Subjekt getroffenen politische Entscheidungen
(bzw. die Angst um sich und nicht die Furcht vor Anderen), als Ausgangspunkte
wihlte, blieben die Handlungen des Daseins innerhalb seiner Fundamentalonto-

18 Vgl Levinas 1985, S. 194.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 83

logie, wenn auch nicht als Mittel verstanden, so dennoch Existenzialien des
Seins. In seiner Parmenides-Vorlesung fiihrte Heidegger dazu aus: ,,.Der Mensch
selbst ,handelt’ durch die Hand; denn die Hand ist in einem mit dem Wort die
Wesensauszeichnung des Menschen. Nur das Seiende, das wie der Mensch das
Wort (ud30g) (Adyoq) ,hat® kann auch und muf3 ,die Hand® ,haben‘. Durch die
Hand geschieht zumal das Gebet und der Mord, der Grul und der Dank, der
Schwur und der Wink, aber auch das ,Werk® der Hand, das ,Handwerk‘ und das
Geridt. Der Handschlag griindet den biindigen Bund. Die Hand 16st aus das
,Werk* der Verwiistung. Die Hand west nur als Hand, wo Entbergung und Ver-
bergung ist. Kein Tier hat eine Hand, und niemals entsteht aus einer Pfote oder
einer Klaue oder einer Kralle eine Hand. Auch die verzweifelte Hand ist niemals
und sie am wenigsten eine ,Kralle* mit der sich der Mensch ,verkrallt®.«!

Mit dem Fallenlassen einer Phinomenologie, die ihr Fundament in der Onto-
logie suchte, versuchte Levinas eine Philosophie der Ethik und der Ansprache zu
entwickeln, in der der Mensch seine Bleibe nicht dort findet, wo er eigentlich
und dauerhaft hingehdrt, um sich in sein Sein und mithin in seine Umwelt einzu-
fiigen.?’ Vielmehr muss der Mensch seine Bleibe in sein ,,AuBer-sich-Sein“,?! in
der Anarchie des Exils, in der Exterioritidt des Anderen finden. In diesem Sinne
ist der Mensch ein Fremder in der Fremde, der seine Bleibe voriibergehend im
Exil findet. Zu diesem Ort der Bleibe, ein Ort, der im Anderen liegt, und den-
noch den Ort und die Wahrheit des Menschen bildet, ein Ort, der weder ihm ge-
hort noch von ihm angeeignet werden kann, muss sich der Mensch verhalten.
Nur in einem asymmetrischen und unendlich distanzierten Verhaltnis zum Ant-
litz des Anderen kann sich der Mensch verhalten und muss er handeln: Er wird

t.22 Hierin ist der verunsicherte

gerufen, ist besessen, traumatisiert und verwunde
Mensch auch ein antwortender Mensch. Levinas sprach vom Menschen als der
Geisel des Anderen: D.h. der Mensch, der in den Bann des Anderen gezogen ist,
schuldet es dem Anderen zu antworten. Der Mensch muss handeln, ohne zu wis-
sen, wohin und an wen er sich richtet, bzw. ohne zu wissen, wer der oder die

Andere ist, und weshalb er oder warum sie sich an mich wendet.

19 Heidegger 1992a, S. 118f. Vgl. Derrida 1988c, S. 73.

20  Zu beriicksichtigen ist, dass zur heideggerschen Ontologie die Aporie von Ereignis
und Enteignis gehort.

21  Wenzler 1989, S. XVIII.

22 Zur urpassiven Affektivitit und Selbstheit bei Levinas vgl. Gondek, Tengelyi 2011,
S. 124ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | Das Politische der Dekonstruktion

DAS EXIL ALS BLEIBE

Die Bleibe des Menschen — dort, wo der Mensch wohnt — ldsst sich als ein Ort
beschreiben, an dem der Mensch zur Ruhe kommt und sich vor anderen Men-
schen zuriickzieht. Dieser Ort des Riickzugs kann aber auch ein Ort der Ver-
sammlung sein, ein Wohnraum, in dem der Mensch mit seiner Familie und sei-
nen Giésten, mit seinen Freunden und Freundinnen, aber ebenso mit fremden
Menschen zusammenkommt. Zugleich dient die Bleibe nicht nur als ein Raum,
in dem der Mensch anderen Menschen aus dem Weg geht oder mit ihnen zu-
sammentrifft, mit ihnen zusammenlebt und wohnt. Dieser Raum dient ebenfalls
als ein Platz, an dem der Mensch Dinge um sich sammelt, die ihm wichtig sind,
die fiir ihn eine Bedeutung haben, die aber auch von ihm als Werkzeuge benutzt
werden konnen. In dem Buch Totalitit und Unendlichkeit begann Levinas seine
Beschreibung der menschlichen Bleibe mit folgenden Worten: ,,Man kann das
Wohnen als den Gebrauch eines ,Zeugs‘ unter ,Zeugen® verstehen. Das Haus
wiirde zum Wohnen dienen wie der Hammer zum Versenken eines Nagels oder
die Feder zum Schreiben. Die Wohnung gehort in der Tat zum Apparat der fiir
den Menschen lebensnotwendigen Dinge. Sie dient dazu, dem Menschen vor den
Unbilden des Wetters Schutz zu geben, ihn vor den Feinden oder Léstigen zu
verbergen.“?

Mit diesen wenigen Sétzen bezog sich Levinas gleich auf zwei Auffassun-
gen, die mit dem Wohnen im Zusammenhang stehen: Einerseits auf die Heideg-
gersche Analyse des Alltagsgegenstands, d.h. auf einen Gegenstand, der quasi
im Gebrauch nicht vorhanden ist, sondern nur in der Benutzung aufgeht. Diesen
Gegenstand nannte Heidegger in Sein und Zeit, mit einem Verweis auf das Alt-
griechische npéyporo, das ,,Zeug*“** Andererseits spielte Levinas auf jene Vor-
stellung menschlichen Wohnens an, von der auch Hobbes ausging, als dieser den
Menschen als verletzlich und furchtsam beschrieb, der sich mit Anderen zu klei-
nen Gruppen und Familien zusammenschloss, um sich vor Raub und Totschlag
zu schiitzen, um aber auch effektiver dem rauberischen Gewerbe nachzugehen.
In dem Buch Leviathan heiBt es: ,,[Ulberall dort, wo die Menschen in kleinen
Familien zusammenlebten, war gegenseitiges Rauben und Pliindern ein Gewerbe
und weit davon entfernt, als naturrechtswidrig angesehen zu werden [...]*.%

Hobbes betrachtete das Zusammenleben der Menschen — ob es sich nun in
kleinen oder in groBen Gruppen gestaltet — als eine freiwillige Selbstbeschrin-

23 Levinas 1987, S. 217.
24 Vgl. Heidegger 1984, S. 68.
25 Hobbes 1976, S. 131.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 85

kung, die der einzelne Mensch sich mit der Absicht auferlegt, um fiir seine
,Selbsterhaltung zu sorgen und ein zufriedeneres Leben zu fiihren*:* eine Be-
schriankung, die sich von der familidren Keimzelle bis zur Staatsgriindung ent-
wickelte. Levinas verstand hingegen die Bleibe, in der der Mensch wohnt, weder
als einen Ort, den der Mensch annektieren oder in dem er sich einzurichten ver-
mag, noch als einen Ort, der den Menschen dauerhaft beherbergt und Schutz
gewihrt. Fiir Levinas ist die Bleibe des Zusammenlebens — jener Ort, an dem der
Mensch beim Anderen ist — nur voriibergehend und eine auf Zeit gelichene Gabe
des Anderen. Die Bleibe des Zusammenlebens ist keine, die der Mensch sich
selbst wihlt und in die er sich einrichtet.

Wie letztlich fiir Heidegger, ist der Mensch auch bei Levinas ein heimatloser
Mensch. Wiahrend der Mensch bei Heidegger jedoch aufgrund der Seinsverbor-
genheit (Entzug des Seins, Seinsverbergung, Seinsvergessenheit, Vergessung,
Lethe usw.) in eine ihm heimatlose Welt geworfen ist, so wies Levinas darauf
hin, dass der Mensch existenziell heimatlos ist, da der einzelne Mensch seine
Bleibe nur beim anderen Menschen, beim Antlitz des Anderen, beim absolut an-
deren Menschen, also existenziell im Exil finden kann.?” Diese Akzentverschie-
bung der ontisch-ontologischen Notlage lie Levinas wiederholt die Aufmerk-
samkeit auf die Gewalt und die Verfolgung lenken, denen andere Menschen aus-
gesetzt sind. In Anspielung auf Kant, Heidegger und Pascal, schrieb Levinas in
Wenn Gott ins Denken einfdllt: ,,Sein Seinsrecht zu verantworten haben, nicht in
bezug auf die Verallgemeinerung irgendeines anonymen Gesetzes, einer juristi-
schen Abstraktion, sondern in der Furcht fir die Anderen. Ist mein ,In-der-Welt-
Sein‘ oder mein ,Platz an der Sonne‘, mein Zuhause, nicht bereits widerrecht-
liche Inbesitznahme von Lebensraum gewesen, der Anderen gehdrt, die ich
schon unterdriickt oder ausgehungert, in eine Dritte Welt vertrieben habe: ein
Zuriickstoflen, ein AusschlieBen, ein Heimatlos-Machen, ein Auspliindern, ein
Toten??

Der Mensch findet sich weder in eine Welt ,,geworfen und verlassen®, sie ist
weder eine Welt, die ihm die Befindlichkeit gibt, zugleich ,,drauen und drin-

“29 zu sein, noch nimmt der Mensch einen Ort innerhalb der Welt in An-

nen
spruch, indem er Objekte um sich sammelt, arrangiert und gebraucht. Sie ist kei-
ne Welt, die die Menschen zusammengehdrig sein lésst, weil der Menschen an-

dere Menschen unterwirft, mit ihnen Vertrage und Abkommen abschlief3t, oder

26  Hobbes 1976, S. 131.
27  Vgl. Gauthier 2004, S. 189.
28 Levinas 1985, S. 250.
29 Levinas 1987, S. 218.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | Das Politische der Dekonstruktion

weil es eine vorgeburtliche Identitéit bzw. weil es eine gemeinsame Mentalitéts-
geschichte gibt. In Totalitdt und Unendlichkeit beschrieb Levinas eine Samm-
lung, das Sich-Sammeln mit anderen Menschen und Dingen, die den Menschen
erst existieren ldsst. Er existiert, weil er in der Innerlichkeit und Intimitdt einer
Sammlung zur Welt kommt. Diese Sammlung ist kein Mitsein, schon gar keine
Schutzgemeinschaft oder eine Gemeinschaft aufgrund einer gemeinsamen Men-
talitdtsgeschichte. Die Sammlung ist hingegen das Exil des AuBer-sich-Seins bei
Anderen. Die Sammlung, in der der Mensch wohnt, wird von Anderen gewahrt.
Zur Voraussetzung der Sammlung — d.h. des Sich-Sammelns, der Versammlung
und des Sich-mit-Anderen-Versammelns — gehort die Gewédhrung des Exils und
ein Empfang, den Andere dem Menschen bereiten.

Dieser Empfang, den Andere bereiten, ist nicht nur die Voraussetzung eines
handelnden und antwortenden Menschen, sondern er ist auch die Voraussetzung
der Sammlung und damit die des Wohnens. Das Wohnen und die Bleibe setzen
die Zuwendung und den Empfang durch Andere voraus. Erst mit der Ansprache
des Antlitzes gibt es die Einzigartigkeit des zur Antwort aufgeforderten Men-
schen, der anderen Menschen begegnet. In eben dieser Begegnung stellt sich die
Frage des Zusammenlebens: Wie leben wir zusammen, wenn wir zusammenle-
ben miissen, mit wem auch immer und wie auch immer diese Begegnungen aus-
gehen?

Der Anspruch des Anderen widerfihrt dem Menschen, wenn wir Levinas
folgen, in einer urspriinglichen Passivitit: ,,Erst in der Passivitdt der Besessen-
heit [...] individualisiert sich eine Identitdt zur Einzigkeit, ohne sich [...] der
Vorladung durch den Anderen entziehen zu kénnen®.** Erst mit der Dringlich-
keit und Eindringlichkeit eines fremden Anspruchs, aber auch mit der MaB3losig-
keit einer Hingabe, mit der sich der Andere bzw. die Andere dem Menschen in
seiner willenlosen Passivitdt zuwendet, individualisiert sich der Mensch derart,
dass die Frage des Zusammenlebens auftaucht: eines privaten Zusammenwoh-
nens wie auch eines 6ffentlichen Miteinanderlebens. In Totalitit und Unendlich-
keit sprach Levinas von einem ,,Empfang des Antlitzes“, ein Empfang, den das
Antlitz friedlich und in Sanftmut dem Menschen bereitet. Levinas betonte: ,,Die-
ser Empfang des Antlitzes ereignet sich in urspriinglicher Weise in der Sanftmut
des weiblichen Antlitzes*.3! Dreizehn Jahre spiter hob er in seinem Buch Jen-

30 Levinas 1992b, S. 247f.

31 Levinas 1987, S. 216. Zur Frau und zur Weiblichkeit als Bedingungen des Wohnens
und damit auch als Voraussetzung fiir Gastgeberschaft vgl. Derrida 1999a, S. 47ff.
Derrida hat wiederholt darauf hingewiesen, dass Levinas ,,die Andersheit als Ge-

schlechtsunterschied immer vernebenséchlicht. Wenn bei Levinas von der Anders-

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 87

seits des Seins oder anders als Sein geschieht hingegen die ,traumatische Ein-
zigkeit“*? hervor, die der Mensch in der Erwéhlung durch den Anderen erfihrt.

Nur in diesem urspriinglichen Miteinandersein wohnt der Mensch. Wihrend
der Mensch bei Heidegger in seine Welt geworfen ist, samt den Anderen seiner
Umwelt, in der er sich um sich selbst sorgt, ist der Mensch bei Levinas nicht in
eine Welt geworfen, sondern wird vom absolut Anderen in einer Welt empfan-
gen, die nicht die seinige ist. Der Ort, zu dem hin der Mensch gerufen und emp-
fangen wird, ist niemals seine Heimat, sondern seine Exterioritét.

Seine Bleibe hidngt mit dieser Exterioritdt zusammen. Diese Exterioritét, die-
ser Ort des Anderen, zu dem der Mensch eingeladen und an dem er empfangen
wird, ist letztlich die Bleibe des Menschen, die seine Wohnung sein kann. So ge-
sehen ist der Mensch bei Levinas in seiner Bleibe — in seinem Haus, in seiner
Wohnung — ein Empfénger der Gastfreundschaft des Anderen, auch wenn er der
Eigentlimer oder die Eigentiimerin des Hauses und seiner Bleibe ist. Levinas
verdeutlichte: ,,Das Haus wird besessen, weil es schon eh und je seinem Eigen-
timer Gastfreundschaft bietet. Dies verweist uns auf die wesentliche Innerlich-
keit des Hauses und auf den Bewohner, der es vor jedem Bewohner bewohnt
[...].3

Die radikale Konsequenz, die Levinas aus der existenziellen Heimatlosigkeit
des Menschen und der ethischen Herausforderung durch den Anderen zog, be-
sagt, dass derjenige, der glaubt, Besitzer eines Hauses zu sein, in Wirklichkeit
ein Gast ist, der in seinem eigenen Haus vom Gast empfangen wird. In einem
Nachruf zu Levinas flihrte Derrida aus: ,,[Der Besitzer] empfingt die Gast-
freundschaft, die er in seinem eigenen Haus gewéhrt, er empféangt sie von seinem
eigenen Haus — das ihm im Grunde nicht gehort. Der Gastgeber ist sein eigener
Gast. Die Bleibe 6ffnet sich sich selbst, ihrem wesenlosen ,Wesen® als ,Zu-

heit und vom Anderen die Rede ist, dann ist die Geschlechterdifferenz eine Neben-
sache und ist ménnlich konnotiert. Derrida hob hervor, dass bei Levinas das philo-
sophische Subjekt ein Mann ist: ,,Nicht etwa die Frau oder das Weibliche verneben-
sdchlicht, abgeleitet, untergeordnet, sondern die geschlechtliche Differenz. Nun, ist
der Geschlechtsunterschied einmal untergeordnet, so findet es sich immer, daf3 der
ganz andere, der noch nicht gezeichnet ist, sich als schon von der Ménnlichkeit ge-
zeichnet wiederfindet (er — vor er/sie, Sohn — vor Kind Sohn/Tochter, Vater — vor
Vater/Mutter, usw.“ Vgl. Derrida 1990b, S. 72.

32 Levinas 1992b, S. 136.

33 Levinas 1987, S. 226 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | Das Politische der Dekonstruktion

Sfluchtsstdtte*. Der Empfangene ist zuallererst Empfangener bei sich. Der Einla-

dende ist der von seinem Eingeladenen Eingeladene.***

DIE OFFNUNG DES POLITISCHEN

Eines scheint offensichtlich zu sein: Levinas hegte mit der Ausarbeitung der
Ethik als ,,erste Philosophie*>® nicht die Absicht, politische Schliisse zu ziehen,
um eine Politische Philosophie zu formulieren und damit einen Entwurf des Poli-
tischen zu liefern. Er formulierte mit seiner Ethik eine philosophische Position,
die die Phidnomenologie transzendiert, das Subjekt als eine Geisel des Anderen
beschreibt und die Gastfreundschaft wie den Empfang des Gastes als Ausgangs-
punkte der menschlichen Sammlung wahlt. Jedoch hob Levinas ausdriicklich
hervor, dass die ethische Dimension fiir die Begegnung mit anderen Menschen
wie das soziale und politische Zusammensein eine Bedeutung hat. Darunter fiel
— wie er schrieb — die gesamte Zivilisation als eine ,,Inkarnation des Bewusst-
3 und somit auch die Welt des politischen Lebens. In Distanz zu Buber,
der die Begegnung mit dem Anderen in einer Zweisamkeit zu denken versuchte,

seins

betonte Levinas hingegen die soziale Dimension einer Begegnung mit dem An-
deren. Neben dem Nachsten gibt es stets den Dritten, der eine gerechte Abwa-
gung aller Forderungen fordert: ,,Als reziproke Beziehung zum Anderen beginnt
Gerechtigkeit bei Buber bereits im Ich-Du. In unserer Perspektive dagegen wiir-
de die ethische Ungleichheit — oder, wie wir es nannten, die Asymmetrie des in-
tersubjektiven Raumes — aufgrund der politischen Ordnung der Biirger eines
Staates in die ,Gleichheit von Personen® iibergehen. Das Entstehen des Staates
aus der ethischen Ordnung lieBe sich dadurch erkldren, daB ich auch den ,Drit-
ten‘ neben meinem Nichsten zu entsprechen habe [...]. An der Verantwortung
fiir den Anderen misst sich die Legitimitit des Staates, d.h. seine Rechtsstaat-
lichkeit.*’

Caygill konnte in seinem Buch Levinas and the Political die Bedeutung her-
ausstellen, die politische Ereignisse, Verfolgungen, Gewaltexzesse, Morde und
eine Politik der Vernichtung in Levinas Werk haben. Er schrieb: ,, The confronta-
tion of the philosophical tradition with the consequences of National Socialism

34 Derrida 1999a, S. 62 (Hervorhebungen im Original).
35 Levinas 1987, S. 442.

36 Levinas 1987, S. 219.

37 Levinas 1991, S. 44.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 89

issued in the transformation of philosophical and political thought systematically
worked through in Totally and Infinity and Otherwise than Being.“*®

Dennoch scheint die Zuriickhaltung bzw. die Ablehnung, die Levinas gegen-
iiber einer Formulierung einer politischen Philosophie hatte, gravierende philo-
sophieimmanente Griinde zu haben. Dessen ungeachtet bezeichnete Critchley in
seinem Aufsatz Levinas’s View of Politics die fehlende Passage zwischen dem
Ethischen und dem Politischen bei Levinas als ,,Achilles’ heel of his work*>® und
damit als den kritischen Punkt seiner Arbeit. Fiir Levinas stand jedoch auBer
Zweifel, dass die ethische Dimension die Bereiche des Politischen, also auch die
Entstehung des Staates, nicht nur erklért, sondern ebenso transzendiert und 6ff-
net: die Offhung als ein Einbruch des Transzendentalen in die Immanenz des Po-
litischen. Wihrend Levinas die politischen Sphéren in seinen phédnomenologi-
schen Studien fast gar nicht ansprach, so diskutierte er die politischen Rahmen-
bedingungen und deren Konflikte mit dem Ethischen in seinen Talmud-Lektiiren
Asylstiidte,”® Israel unter den Nationen* und Im Staat den Staat iiberschreiten®
sehr wohl.

Nach Critchley besteht das derzeitige Problem der Politischen Philosophie
darin, dass sie in der Diskussion des Politischen von den Momenten der Grund-
legung, der Griindung, der Feststellung und der Institutionalisierung und somit
auch von den Begriffen der Souverinitdt, des Souverdns und dessen Entschei-
dungen besessen ist. Daraus resultiert, dass sich die Politische Philosophie als
unpolitisch bzw. anti-politisch deklariert. In seiner Anmerkung zu Levinas heif3t
es: ,,What such a tradition of political thinking fears most is the people, the radi-
cal manifestation of the people, the people not as das Volk or le people shaped
by the state, but as die Leute, or les gens, the people in their irreducible plurality
[...]. If politics can be understood as the manifestation of the anarchic demos,
then politics and democracy are two names for the same thing. Thus, democracy
is not a fixed political form of society, but rather the deformation of society from
itself through the act of political manifestation. Democracy is a political process,
what we might think of as the movement of democratisation.“43

In dieser festgefahrenen Situation, in der sich die Politische Philosophie seit
langerem — aber auch gegenwértig noch — befindet, versuchte Critchley den Ge-

38  Caygill 2002, S. 50 (Hervorhebungen im Original).
39  Critchley 2004, S. 173.

40 Levinas 1996, S. 51ff.

41  Levinas 1994, S. 141ff.

42 Levinas 2001, S. 39ff.

43 Critchley 2004, S. 182 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | Das Politische der Dekonstruktion

dankengang Levinas’ zu bekréftigen und umzuarbeiten, um das Politische als ei-
nen beweglichen Prozess, als Abgriindiges und Mannigfaltiges des demos der
Menschen zu beschreiben: ,,One way of thinking about Levinas and politics, and
I think it is the most convincing way, is in terms of ethics as an anarchic, meta-
political disturbance of the antipolitical order of the police. It would here be a
question of linking what Levinas sees already in Totality and Infinity as ,the
anarchy essential to multiplicity* [...] to the multiplicity that is essential to poli-
tics. The essence of politics, as far as ’'m concerned, consists in the manifestati-
on of the multiplicity that is the people, of the demos.“*

Der Begriff der Demokratie bildete somit fiir Critchley ein strategisches
Moment, um das Politische einerseits aus der statischen Grundlegung, anderer-
seits aus der Logik der Souverinitit zu befreien. Schon einige Jahre zuvor, bevor
Critchley auf Levinas’ Schwachstelle hinwies — den mangelnden Briickenschlag
zwischen dem Ethischen und dem Politischen —, zeigte Derrida im Jahr 1996 an-
lasslich einer Veranstaltung zur Erinnerung an Levinas die Moglichkeiten auf,
eine Beziehung zwischen der levinasschen Ethik der Gastfreundschaft und dem
Politischen auszuloten. Zu einer moglichen Vorgangsweise im Rahmen dieser
Erkundung formulierte Derrida: ,,So wiirde man sich zum Beispiel fragen, ob die
Ethik der Gastlichkeit, die wir im Denken von Lévinas zu analysieren versuchen,
ein Recht und eine Politik, jenseits des familidren Hauswesens, in einem gesell-
schaftlichen, nationalen, staatlichen oder nationalstaatlichen Raum begriinden
kann oder nicht.“4

Letztlich ging es Derrida um die Priifung, ob nicht gerade das Fehlen einer
Briicke zwischen der Ethik im Sinne der ersten Philosophie bei Levinas und
dem, was gewdhnlich unter Recht und Politik verstanden wird, alles andere als
ein Mangel ist. Rdumt nicht womdglich dieser Hiatus — diese Kluft, dieser Spalt,
diese Offnung — erst die Moglichkeit ein, ,,Recht und Politik anders zu den-

046

ken Ist nicht gerade dieser unpolitische Zugang, den Levinas einschlug, erst

jene Chance, Recht und Politik anders zu denken und zu verstehen.

44  Critchley 2004, S. 182f. (Hervorhebungen im Original). In der deutschsprachigen
Ubersetzung lautet der Abschnitt, in dem der zitierte Satz von Levinas fillt: ,,Die
Ichsubjekte bilden keine Totalitdt. Es existiert keine bevorzugte Ebene, auf der die
Ichsubjekte sich in ihrem Prinzip erfassen konnten. Diese Anarchie ist fiir die Man-
nigfaltigkeit wesentlich.” Levinas 1987, S. 425.

45  Derrida 1999a, S. 38.

46  Derrida 1999a, S. 39.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 91

LEVINAS UND KANT

Um diese Moglichkeit in Betracht zu ziehen, Recht und Politik anders zu denken
— sofern eben die Gastfreundschaft die Immanenz des Rechts und der Politik
transzendiert —, setzte Derrida Levinas® Denken in Vergleich zu Kants Schwie-
rigkeiten, die ethischen Dimensionen in Einklang mit denen des Rechts und der
Politik zu bringen. Derrida machte in dem Vortrag Das Wort zum Empfang auf
zwei entscheidende Differenzen zwischen Levinas und Kant aufmerksam. Einer-
seits ist auf ihre unterschiedliche Behandlung des Friedensbegriffs hinzuweisen,
andererseits unterscheiden sich Kants und Levinas’ Analysen darin, den Frieden
in ein Verhéltnis zur Politik zu setzen. In Bezug auf Levinas ldsst sich von einem
,ethischen und urspriinglichen Frieden (urspriinglich, aber nicht natiirlich: besser

ist es vorurspriinglich, anarchisch zu sagen)*¥’

sprechen, auch wenn das Antlitz
des Anderen das Subjekt zur Geisel nimmt und traumatisiert. Bei Kant hingegen
muss ein ewiger Frieden diese kosmopolitische Gastlichkeit oder Hospitalitét zu
allererst stiften. Kant schrieb in seinem philosophischen Entwurf Zum ewigen
Frieden: ,,.Der Friedenzustand unter Menschen, die nebeneinander leben, ist kein
Naturzustand (status naturalis), der vielmehr ein Zustand des Krieges ist, d. i.
wenngleich nicht immer ein Ausdruck der Feindseligkeiten, doch immerwéhren-
de Bedrohung mit denselben. Er muf3 also gestiftet werden; denn die Unterlas-
sung der letzteren ist noch nicht Sicherheit dafiir, und, ohne dass sie einem
Nachbar von dem andern geleistet wird (welches aber nur in einem gesetzlichen
Zustande geschehen kann), kann jener diesen, welchen er dazu aufgefordert hat,
als einen Feind behandeln.“*

Nach Kant ist ein Akt der Vernunft notwendig, um den kriegerischen Natur-
zustand, das Naturrecht, zu unterbrechen und das menschliche Zusammenleben
in endgiiltig zivilisierte Bahnen zu bringen. Da fiir Kant dieser Frieden kein blo-
Ber ,,Aufschub der Feindseligkeiten“?® durch Waffenstillstinde, Biindnisse und
Vertrdge sein darf, um ein tatsdchlicher Friedensschluss zu sein, muss dieser
Frieden schaffende Akt der Vernunft mit seinem vorausgesetzten Naturzustand
radikal brechen. Dies ist ein Brechen mit einer Natur, die sich stets — ob nun akut
oder virtuell — in einem Kriegszustand befindet. Schmitt wiederholte diese These
von den Waffenstillstinden, Biindnissen und Vertrdgen, die keinen Frieden her-
stellen, um letztlich, in einer Zuriickweisung der kantischen Idee eines den Krieg
verhindernden Voélkerbundes, den Krieg des Naturzustandes in die zivilen und

47  Derrida 1999a, S. 71.
48 Kant 1993Db, S. 203 (Hervorhebungen im Original).
49  Kant 1993b, S. 196.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | Das Politische der Dekonstruktion

politischen Sphéren hineinzutragen. Mit Hinweis auf Hobbes formulierte Sch-
mitt: ,,Im Volkerrecht stehen die Staaten, wie Hobbes als Erster exakt gesagt hat,
im Naturzustand einander gegeniiber [...]. Der Staat absorbiert in sich alle Rati-
onalitiit und alle Legalitiit. AuBerhalb seiner ist alles Naturzustand.“>

Fiir die politische Theorie gibt es demnach zwei Kriege und zwei Naturzu-
stinde: den unpolitischen Krieg im Naturzustand und den politischen Krieg zwi-
schen den Staaten, in einem Zwischenraum, der wiederum nichts anderes als ein
Naturzustand ist. Schmitt beharrte einerseits auf dem engen Zusammenhang von
Staat und politischer Einheit einerseits und Krieg andererseits, was nichts ande-
res besagt, als dass sich die Staaten trotz Rationalitdt, Technik, Organisations-
51 gegeniiberstehen. In seiner
Untersuchung Der Begriff des Politischen heifit es: ,,Zum Staat als einer wesent-
lich politischen Einheit gehort das jus belli, d.h. die reale Moglichkeit, im gege-

formen und Verstandesarbeit ,,um so irrationaler

benen Fall kraft eigener Entscheidung den Feind zu bestimmen und ihn zu be-
kidmpfen. >

Hingegen war Kants Einsatz gegen den politischen Irrationalismus, der sich
im Volkerrecht als jus belli, als ein Recht auf Krieg kaschierte, rigoros: ,,Bei
dem Begriffe des Volkerrechts, als eines Rechts zum Kriege, 148t sich eigentlich
gar nicht denken (weil es ein Recht sein soll, nicht nach allgemein giiltigen du-
Bern, die Freiheit jedes einzelnen einschrankenden Gesetzen, sondern nach ein-
seitigen Maximen durch Gewalt, was Recht sei, zu bestimmen), es miiite denn
darunter verstanden werden: dal Menschen, die so gesinnet sind, ganz recht ge-
schieht, wenn sie sich untereinander aufreiben, und also den ewigen Frieden in
dem weiten Grabe finden, das alle Greuel der Gewalttdtigkeit samt ihren Urhe-
bern bedeckt.«>

Der Friede muss bei Kant radikal, endgiiltig und ewig sein, damit iiberhaupt
von Frieden die Rede sein kann. Die Stiftung des Friedens muss kompromisslos
sein. Im Naturzustand ist schon die Anwesenheit des Nachbarn eine Feindselig-
keit, wahrend die gestiftete, universelle und kosmopolitische Gastfreundschaft
bei Kant allen Feindseligkeiten, ob mit den niachsten Nachbarn oder den fernsten
und fremdesten Menschen, ein absolutes Ende bereitet. In dieser Hinsicht stellen
Heideggers Mitsein wie Levinas’ unbedingte Gastfreundschaft Revisionen zum
kantischen Erbe dar. Weder Heideggers Mitsein, noch die Gastfreundschaft im
levinasschen Sinne zeichnen sich durch Feindseligkeiten gegen Andere oder

50  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original).
51  Schmitt 1982, S. 75 (Hervorhebungen im Original).
52 Schmitt 1987a, S. 45 (Hervorhebungen im Original).
53 Kant 1993b, S. 212 (Hervorhebungen im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 93

durch eine Furcht vor Anderen aus. Im Gegensatz zu Kants kosmopolitischer
Welt des Friedenschlusses, hob Heidegger hingegen den Streit, das Enteignis,
die Verbergung, die Seinsvergessenheit, neben der Sorge und dem Verstehen
hervor. Derrida betonte: ,,Fiir Lévinas dagegen schreiben die Allergie, die Ver-
weigerung oder das Vergessen des Antlitzes ihre zweite Negativitét in den Kern
des Friedens, in den Kern einer Gastlichkeit ein, die nicht der Ordnung des Poli-
tischen angehort, zumindest nicht so einfach dem politischen Raum. >

Im Zusammenhang mit dem Spalt (Sprung, Offnung, Hiatus) zwischen Ethik
und Politik bei Levinas wies Derrida auf den zweiten entscheidenden Unter-
schied zwischen Levinas und Kant hin. Wéhrend Kant mit seinen Ausfithrungen
zum Friedenschluss das ,,Korrelat einer zwischenstaatlichen und republikani-
“>5 anstrebte und absteckte, hielt Levinas den Frieden fiir einen

Begriff, ,,der das rein politische Denken iibersteigt*.*®

schen Institution

Kant publizierte seine Schrift Zum ewigen Frieden 72-jahrig im Jahr 1795,
eine Schrift, die er unter dem Eindruck des Baseler Friedens vom 5. April 1795
zwischen Preufen und der Franzosischen Republik verfasste.”” Im Zentrum der
Schrift steht Kants Frage nach der Schaffung einer Weltrepublik, zu der sich die
quasi im Naturzustand befindlichen Staaten zusammenschlieBen miissten, bei
gleichzeitiger Abtretung ihres Gewaltmonopols samt ihrer souverdnen Gewalt an
eine transnationale Instanz. Dieser Vorgang miisste sich in einem Akt der Ver-
nunft vollziehen, gleichsam dem Vorgang, den die Menschen im Naturzustand
umsetzten, um sich zum Staat zusammenzuschlieen. Jedoch wies Kant auf den
Umstand hin, dass dieser notwendige Vollzug der Vernunft, der die Staaten in
einer Weltrepublik bzw. in einem Vdlkerstaat aufgehen lassen soll, mit jener
Idee in Konflikt gerét, die die Menschen sich zu Staaten zusammenschlie3en hat
lassen, ndmlich jener des Volkerrechts: ,,Fiir Staaten, im Verhéltnisse unter ei-
nander, kann es nach der Vernunft keine andere Art geben, aus dem gesetzlosen
Zustande, der lauter Kriege enthélt, herauszukommen, als daf sie, eben so wie
einzelne Menschen, ihre wilde (gesetzlose) Freiheit aufgeben, sich zu 6ffentli-
chen Zwangsgesetzen bequemen, und so einen (freilich immer wachsenden)
Volkerstaat (civitas gentium), der zuletzt alle Volker der Erde befassen wiirde,
bilden. Da sie dieses aber nach ihrer Idee vom Volkerrecht durchaus nicht wol-
len, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi verwerfen, so kann an die Stelle
der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn nicht alles verloren soll) nur das ne-

54 Derrida 1999a, S. 71.

55 Derrida 1999a, S. 71.

56 Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 71. Vgl. Levinas 1989, S. 283.
57 Vgl Patzig 1996, S. 12ff.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | Das Politische der Dekonstruktion

gative Surrogat eines den Krieg abwehrenden, bestehenden, und sich immer aus-
breitenden Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigung authal-
ten, doch mit bestdndiger Gefahr ihres Ausbruchs (Furor impius intus — fremit
horridus ore cruento. Virgil).*®

In der Unmdglichkeit einer Transformation zur Weltrepublik, der sich die
Staaten zu unterziechen hétten, stecken mehrere Vorbehalte, die Kant vorbrachte:
Erstens sah er die Gefahr eines ,seelenlose[n] Despotism®,** zu dem sich ein
Weltstaat zwingend entwickeln wiirde: Dieser Weltstaat wére nichts anderes als
eine Universalmonarchie, die nach der Monopolisierung aller Gewalten jedoch
ebenso zwingend in Anarchie verfiele. Zweitens kann sich der Vorgang der
Staatsgriindung nicht auf transnationaler Ebene wiederholen, auch wenn es ver-
niinftig erscheint und rechtlich geboten wire, iiber die gesetzlosen und wilden
Zustande zwischen Staaten hinauszugehen. Im Gegensatz zu einer griindenden
Gewalt, die am Anfang eines Staates steht, sieht das Vernunftrecht bei Kant kei-
nen legitimen Gewaltakt zur Weltstaatsgriindung vor, der die Freiheit der souve-
rinen Staaten einschrinkt.® SchlieBlich musste sich Kant in seinem philosophi-
schen Entwurf Zum ewigen Frieden auf das negative Surrogat eines Krieg ab-
wehrenden Volkerbundes beschrinken, auch wenn die Schaffung eines Welt-
staats verniinftig wére: Denn, so verniinftig ein Weltstaat auch wire, so unreali-
sierbar ist er auch. Hingegen ist der Volkerbund in seiner Idee widerspriichlich
angelegt, dem zwar die Staaten freiwillig gehorchen wollen, ohne ihm jedoch die
notwendige Exekutivgewalt bei Nichteinhaltung zu {iberlassen.®!

Letztlich musste sich Kant in seinem Friedensentwurf, anstatt fiir den Welt-
staat, fiir ein negatives Surrogat, fiir einen Behelf, fiir einen behelfsméBigen Er-
satz entscheiden, um den Frieden in einer politisch-republikanischen Rechtsver-
nunft zu verorten. Bei all seiner Widerspriichlichkeit hatte die Idee des Volker-
bunds den Vorzug, im Gegensatz zum Weltstaat, realisierbar zu sein. Wohlwis-
send, dass ein Friede, um tatsichlich ein Friede und nicht ein bloer Waffenstill-
stand zu sein, nur mit einem innewohnenden Ewigkeitsmoment zu denken ist,
entschloss sich Kant dazu, den Krieg abwehrenden oder aufhaltenden Bund vor-
zuziehen: D.h., er wusste sehr wohl um die bestidndige Gefahr eines Kriegsaus-
bruchs, der im Bund und im Biindnis angelegt ist. Kants Entscheidung fiir das
Surrogat bewahrte also die Spur einer Drohung; oder wie Derrida formulierte:

58  Kant 1993b, S. 212f (Hervorhebungen im Original).
59  Kant 1993b, S. 225. Vgl. Patzig 1996, S. 21.

60  Vgl. Kersting 1996, S. 183.

61 Vgl Steinvorth 1996, S. 258.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 95

»[...] die Spur dessen, was ihn [den Frieden; Anm.d.V.] bedroht und in ihm [im
Frieden; Anm.d.V.] droht* %

Wihrend bei Kant dem politischen Biindnisfrieden des Volkerbundes die
Bedrohung einer ,rechtscheuenden, feindseligen Neigung®®3
Ausbruch seiner kriegerischen Natur, so wies Levinas auf die ,,Eschatologie des
messianischen Friedens*** hin: ,,Der Friede der Imperien, die aus dem Krieg
hervorgegangen sind, ist auf den Krieg begriindet [...]. Die Moral erhebt sich

innewohnt, ein

gegen die Politik; [...] sie erhebt Anspruch auf Unbedingtheit und Universalitt.
Historisch geschieht das in dem Augenblick, in dem die Eschatologie des messi-
anischen Friedens sich iiber die Ontologie des Krieges legt. Die Philosophen
mifBtrauen der Eschatologie. Freilich nutzen sie die Gelegenheit, um ihrerseits
den Frieden anzukiindigen; sie deduzieren einen Endfrieden aus der Vernunft,
die in den alten und neuen Kriegen ihr Spiel treibt: Sie griinden die Moral auf die
Politik. 6

Weder bei Kant noch bei Levinas bilden der Krieg und der Frieden ein Ge-
gensatzpaar. Bei Kant gehoren Krieg und Frieden jeweils anderen Sphéren an;
wenngleich der Krieg dem Naturzustand zugeordnet ist, wohnt er aber auch dro-
hend dem kommenden rechtspolitischen Frieden des Vdélkerbundes inne. Hin-
sichtlich Levinas ldsst sich ebenfalls von einem asymmetrischen Verhéltnis zwi-
schen Krieg und Frieden sprechen, einem Verhéltnis von Eschatologie und Onto-
logie. Zum einen lésst Levinas die Totalitét des Seins urspriinglich, aber eben
an-archisch anfangen: mit einer unbedingten Gastfreundschaft, mit einer trauma-
tischen Erfahrung des Anderen und mit einem unbedingten Tétungsverbot. Zum
anderen hat diese anarchische Urspriinglichkeit nichts mit einem Naturzustand
oder einer Natiirlichkeit bzw. mit einer Natur zu tun. Weder ist sie eine notwen-
dige Hypothese noch etwas historisch Vergangenes. Sie ist die immanente Un-
terbrechung einer Totalitdt des Seins. Das bedeutet, dass selbst noch die Feind-
schaft, der Mord und der Krieg das Antlitz des Anderen, das Tétungsverbot und
die unbedingte Gastfreundschaft voraussetzen. Derrida stellte hierzu fest: ,,Krieg
kann nur gegen ein Antlitz gefiihrt werden. Man kann nur da téten oder auch
sich verbieten zu tdten, wo die Epiphanie des Antlitzes sich ereignet hat, auch

wenn man sie verwirft, vergisst oder in der Allergie verleugnet.“®

62  Derrida 1999a, S. 116.
63  Kant 1993b, S. 213.
64 Levinas 1987, S. 21.
65 Levinas 1987, S. 21.
66 Derrida 1999a, S. 117f.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | Das Politische der Dekonstruktion

In dem Buch Totalitit und Unendlichkeit wies Levinas das Verhiltnis von
Krieg und Frieden in folgender Weise aus: ,,Vom Frieden kann es nur eine Es-
chatologie geben [...]. Das soll vor allem heiflen, daB3 der Friede keinen Platz hat
in der objektiven Geschichte, die der Krieg entdeckt, da3 er nicht etwa das Ende
des Krieges oder das Ende der Geschichte ist.*¢”

Auch wenn der Frieden keinen Platz findet, wenn er sich durch keine ver-
niinftigen, juristischen, politischen oder institutionelle Entscheidungen herbei-
fiihren lésst, auch wenn sich die unbedingte Gastfreundschaft, die Erfahrung von
Fremdheit und Unendlichkeit, all die moralischen Forderungen nicht objektiv re-
alisieren lassen, so legt sich die Eschatologie des messianischen Friedens in ei-
ner anarchischen Urspriinglichkeit iiber die Totalitdt der Kriege und Imperien,
iiber jeden Akt der Gewalt und iiber jede Immanenz und Totalitit von Sein. So-
gar eine verleugnete, vergessene, unbedachte und unverstandene Gastfreund-
schaft des Anderen zerbricht und 6ffnet die Totalitit des Seins. Mit all ihren
Kriegen, Imperien und den anderen Gewalttitigkeiten ereignet sich die Totalitét
des Seins in einer Raumlichkeit, in der das Subjekt Gast und Geisel, in der die
Subjektivitit von der Unendlichkeit besessen ist. Levinas schrieb: ,,Wir setzen
dem Objektivismus des Krieges eine Subjektivitit entgegen, die aus der eschato-
logischen Sicht hervorgegangen ist [...]. Das harte Gesetz des Krieges zerschellt
nicht an einem ohnméchtigen und vom Sein abgeschnittenen Subjektivismus,
sondern am Unendlichen, an dem was objektiver ist als die Objektivitt.«

Bezogen auf die Frage nach dem Politischen bedeutet die Offnung und die
Transzendenz der Totalitdt des Seins durch die Eschatologie des messianischen
Friedens, dass weder der Krieg noch die Beendigung des Krieges, die immer ein
Frieden der Imperien wire, das Politische bestimmen. Weder der Souverén noch
der souverdne Akt bzw. die Entscheidungen des Souveréns bestimmen das Poli-
tische. Weder ein Vernunftakt oder Vertragsschluss noch ein kommunikativer
Akt oder das Hineingeborensein in eine kulturelle, mentale, soziale oder existen-
zielle Gegebenheit bilden bei Levinas den Rahmen des Politischen. Levinas wies
alle Anspriiche eines ,,rein politische[n] Denken[s]“ zuriick, das den Frieden her-
stellen, reglementieren oder bestimmen mochte. Sofern ,,der Friede ein Begriff
% wie Levinas in einer Talmud-
Lesung betonte, so ist dieser messianische Friede einer, der das Politische jen-

ist, der das rein politische Denken {iibersteigt

67 Levinas 1987, S. 24.
68 Levinas 1987, S. 26f.
69 Levinas 1982, S. 228, zitiert nach Derrida 1999a, S. 111.

https://dol.org/10:14361/9783839447001-003 - am 14.02.2026, 08:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emmanuel Levinas | 97

seits des Politischen platziert: Die Eschatologie des messianischen Friedens er-
offnet eine ,,ganz neue Sicht der Politik*.™

70  Levinas 1996, S. 94.

https://dol.org/10:14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:10. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447901-003 - am 14.02.2026, 09:44:10.



https://doi.org/10.14361/9783839447901-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

