
https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Literaturwissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag

Reihe Literaturwissenschaft

Band 45

Judith Lichtblau

Plinius’ Naturgeschichte der Magie
Die Ambivalenz magischer Praktiken 
in der Naturalis Historia

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Die Arbeit entstand als Dissertation an der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt.

Judith Lichtblau
Plinius’ Naturgeschichte der Magie
Die Ambivalenz magischer Praktiken in der Naturalis Historia
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag,
Reihe: Literaturwissenschat; Bd. 45

© Tectum Verlag – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,Baden-Baden 2017 

ePDF: 978-3-8288-6934-9
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4089-8 im 
Tectum Verlag erschienen.)
ISSN: 1867-772X

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung einer Fotogra ie des Freskos  
mit Bacchus und dem Vesuv, 1. Jh., aus dem Lararium der Casa del Centenario, Pompeji, 
heute im Archäologischen Nationalmuseum Neapel  | © Carole Raddato

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliograie; detaillierte bibliograische Angaben
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrubar.

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Vorwort

Wenn auch die Forschung der letzten Jahrzehnte eine Fülle neuer Erkenntnisse so‐
wohl zur Naturalis Historia des Älteren Plinius als auch zur Magie erbracht hat, so ist
der Versuch, die gedanklich-ideologischen Parallelen zwischen den Flaviern und Pli‐
nius anhand der Beschäftigung mit den magischen Inhalten der Naturalis Historia
herauszuarbeiten bis jetzt noch nicht unternommen worden. Diesem neuen Zugang
widmet sich die vorliegende Arbeit, die ursprünglich aus der Beschäftigung mit den
medizinischen Büchern des plinianischen Werkes, erweitert durch ein genuines Inter‐
esse am Feld der antiken Magie und der Epoche der Flavier, entstanden ist. Als Dis‐
sertation wurde sie im September 2016 an der Katholischen Universität Eichstätt-In‐
golstadt eingereicht und im Januar 2017 angenommen. Die Übersetzungen der Origi‐
nalstellen stammen bis auf wenige Ausnahmen von mir.

Meinen Dank aussprechen möchte ich einer Reihe von Personen, die mich auf
dem Weg der Erstellung der Arbeit begleitet und stets ermutigt haben: Herrn Prof. Dr.
Bardo M. Gauly, der immer ein offenes Ohr für meine Anliegen hatte, für die gute
Betreuung der Arbeit, ebenso Herrn Prof. Dr. Gernot M. Müller für die Übernahme
der Zweitbetreuung. Daneben meiner Familie und insbesondere meinem Mann Jo‐
hann für ihre unermüdliche Unterstützung und die vielen konstruktiven Gespräche.

  

Ingolstadt, im Juli 2017    Judith Lichtblau

V

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.  1

Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.  9

Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.  21

Definition und Terminologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 21

Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 30

Magie bei Plinius. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.  61

Der Kontext der Magiekapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 61

Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2 85
Quellen für magische Rezepte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2.1 85
Auswahl- und Ausschlusskriterien für magische Inhalte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2.2 91
Lügen und Unglaubwürdigkeit der Magier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2.3 128
Magie und Angst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2.4 132
Magie – Ersatz für Wissenschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2.5 134
Plinius’ Sprache – Distanz und Nähe zum Gegenstand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2.6 134

Wissensordnung bei Plinius dem Älteren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.3 137

Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4. 176
Plinius’ Verhältnis zur julisch-claudischen und flavischen Dynastie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4.1 176
Restaurations- und Ordnungspolitik unter Vespasian und Titus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4.2 182
Vespasian und Plinius – Parallelen einer Welt- und Gesellschaftsordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4.3 187

Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.  191

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

VII

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Einleitung

First Witch: Thrice the brinded cat hath mewed.
Second Witch: Thrice and once the hedge-pig whined.

Third Witch: Harpier cries ʻʼTis time, ʼtis time.ʼ
First Witch: Round about the cauldron go;

In the poisoned entrails throw.
 

(W. Shakespeare, Macbeth IV, 1, 1-6)
 

Die drei Hexen, die Macbeth mit ihren Prophezeiungen zum Mord an König Duncan
treiben und ihn am Schluss selbst zu Fall bringen, die magische Zahl Drei, mit Zaube‐
rei assoziierte Tiere, magische Zeiten und ein aus vergifteten Eingeweiden gebrauter
Zaubertrank – die einleitenden Verse zu Akt IV des berühmten Dramas von William
Shakespeare beschreiben klar erkennbar einen Schadenzauber, in dem die Kombina‐
tion einer Vielzahl magischer Elemente die bösartige Tätigkeit der Hexen ermöglicht.
Shakespeare greift dabei auf magische Vorstellungen zurück, deren Anfänge weit zu‐
rückliegen und auch für die griechisch-römische Antike nachgewiesen werden kön‐
nen.

Unsere Kenntnis von Magie von der griechischen Archaik bis zur frühen römi‐
schen Kaiserzeit stützt sich vor allem auf historische und literarische Quellen, die –
abhängig von der Überlieferung – für die verschiedenen Epochen in ihrer Zahl variie‐
ren und hinsichtlich der Rekonstruktion der Magiegeschichte der einzelnen Zeitab‐
schnitte einen unterschiedlichen Stellenwert einnehmen. Sie ermöglichen es uns je‐
doch, durch den Einblick in die antike Magiepraxis (historische Quellen) und die ge‐
sellschaftliche Reflexion über Magie (literarische Quellen) die Einstellung der einzel‐
nen Epochen zum Themengebiet näher einzugrenzen und Rückschlüsse auf dessen
praktische Umsetzung zu ziehen.

Für die Zeit der griechischen Archaik tritt uns Magie in den Epen Homers in
Form von magischen Gegenständen, Wortmagie und magischer Medizin entgegen
und wird überwiegend von Göttern, aber auch Menschen praktiziert. Daneben be‐
gegnen uns mit übermenschlich-magischen Fähigkeiten begabte mythische oder his‐
torische Personen (Orpheus, Pythagoras, Empedokles aus Akragas), die die moderne
Forschung als Schamanen bezeichnet1; mit Anbruch des klassischen Zeitalters verlie‐
ren diese aber ihre Bedeutung und verschwinden. Vor dem Hintergrund des enormen
politischen und gesellschaftlichen Umbruchs im 5. Jahrhundert v. Chr. bildet sich in
der griechischen Klassik Magie als ein von Religion und Wissenschaft getrennter, ei‐

1. 

1 Vgl. Dodds 1951; Ogden 2009, 9.

1

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


gener Bereich heraus2. Grund hierfür ist einerseits die kritische Reflexion von Religi‐
on, andererseits der durch Hippokrates angestoßene Entwicklungsbeginn einer wis‐
senschaflichen Medizin; beide Prozesse sorgen dafür, dass Magie als etwas Nicht-
Griechisches, Fremdes empfunden wird, wie der Einzug der griechischen Termini
μάγος und μαγεία, die iranischen Ursprungs sind, belegt3. Diese Entwicklung tut der
regen Anwendung von Magie jedoch keinen Abbruch, da uns aus der griechischen
Klassik eine Vielzahl von historischen und literarischen Quellen überliefert ist. Zu
den archäologischen Zeugnissen dieser Zeit zählen neben den im Schadenzauber ver‐
wendeten Defixionen und Zauberpüppchen auch Amulette, die die Praxis des Schutz‐
zaubers belegen4. Im Bereich der schriftlichen Quellen ist zuvorderst der Geschichts‐
schreiber Herodot (ca. 490/480-425 v. Chr.) anzuführen, der in seinen Historien erst‐
mals auf die Herkunft der Magier eingeht und ihre Aufgaben und weitreichenden be‐
sonderen Fähigkeiten, die von der Beeinflussung der Elemente bis hin zur Schau der
Zukunft mittels Traumdeutung reichen, beschreibt5. Ganz deutlich hebt er die An‐
dersartigkeit dieser Personengruppe im Vergleich zu anderen Menschen hervor. Die
unterschiedlichen Zauberarten finden einen Widerhall in der griechischen Tragödie,
es werden der Liebeszauber, Schadenzauber und die Nekromantie thematisiert6.
Ebenfalls überliefert ist trotz der spärlichen Quellenlage für diesen Bereich – im Ge‐
gensatz zu anderen griechischen Stadtstaaten ist aus Athen selbst keine eigene Gesetz‐
gebung gegen Zauberei überliefert7 – ein von Demosthenes in seiner Rede gegen
Aristogeiton (79-80) erwähnter Gerichtsprozess, der gegen die Hexe Theoris von
Lemnos geführt wurde. Ergebnis war die Hinrichtung der Angeklagten und ihrer An‐
gehörigen aufgrund von ἀσέβεια (Gottlosigkeit)8.

Die Ausweitung der griechischen Einflusssphäre im Hellenismus (3.-1. Jhd. v.
Chr.) bedingt auch die – in der Antike bis zum 1. Jhd. n. Chr. umfangreichste – An‐
reicherung des Feldes der Magie mit neuen, fremdartigen Vorstellungen, Praktiken
und bisher unbekannten, mit Magie befassten Personen; einen großen Einfluss üben
dabei der Nahe Osten und Ägypten aus9. Neben den bereits für die Zeit der Klassik
existenten Zeugnissen zur Magie lassen sich in dieser Epoche Neuentwicklungen be‐
obachten, die in der Folgezeit auf die römische Vorstellung von Magie einwirken. Ar‐
chäologisch belegt sind neben den Defixionen10 Amulette aus verschiedenen Materia‐

2 Graf 1996, 31-36; Ankarloo 1999, 176.
3 Martin 2005, 66.
4 Luck 1990, 65-67.
5 Zu den Schriftquellen der Archaik und griechischen Klassik (darunter auch Hippokrates und Plato)

und der in diesem Zusammenhang verwendeten Magieterminologie vgl. auch Otto 2011, 149-178.
Zur Herkunft der Magier vgl. Herodot, Hist. I, 101; zu ihren Aufgaben und Fähigkeiten vgl. ibid., 107,
120 f., ibid., VII, 19 und 37, 133 f., 191; zur Andersartigkeit vgl. ibid., 140.

6 Vgl. zum Liebeszauber Euripidesʼ Hippolytos (476-481, 507-518) und Andromache (29-35, 155-160,
205-207, 355-360), zum Schadenzauber Sophoklesʼ Rhizotomoi (TrGF F534-6) und zur Nekromantie
Aeschylusʼ Perser (598-906) sowie Psychagogoi (TrGF F273, F273 a, F275).

7 Luck 1990, 58.
8 Vgl. Collins 2001, 485-493.
9 Dickie 2001, 98.

10 Beispielsweise aus dem Heiligtum der Demeter auf Knidos, 1. Jhd. v. Chr. (vgl. Dickie 2001, 104-106).
Vgl. auch Luck 1990, 66.

1. Einleitung

2

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


lien (Stein, Metall), Zauber, Zaubersammlungen11 und für magische Beschwörungen
verwendete Ostraka12. Im Bereich der Schriftquellen lässt sich eine wichtige Neuent‐
wicklung nachvollziehen, da erstmals schriftliche Zeugnisse zur Magie (Fachwerke
sowie poetische Zeugnisse13) abgefasst werden. Im Bereich der Fachliteratur spielt
Ägypten mit Alexandria und seiner umfangreichen Bibliothek eine große Rolle. Hier
wird der Bereich der Magie ebenso wie die weiteren okkulten Wissenschaften der Al‐
chemie, Dämonologie oder auch Astrologie in ein gewisses System gebracht und erst‐
mals schriftlich fixiert14. Auch das Prinzip der Sympathie und Antipathie wird formu‐
liert und in schriftlicher Form niedergelegt. Eine weitere Anreicherung erfahren die
magischen Vorstellungen und Kenntnisse durch die jüdische Kultur, da in Alexandria
viele Juden ansässig waren, deren Religion ein eigenes Zauberwesen ausgebildet hatte
und in den Augen von Außenstehenden magische Elemente beinhalten mochte.
Ebenso wie ägyptisch-orientalisches Magiewissen wurden diese Elemente teilweise in
das griechische magische Wissen übernommen15. Zur Fachliteratur zählen daneben
auch die schriftlichen Sammlungen magischen Wissens, die das hohe Interesse an
Magie und die verfeinerte Ausformung der Magiepraxis im Hellenismus bezeugen16.

Der Kontakt mit dem griechischen Kulturkreis führt in der römischen Republik
dazu, dass die römische Gesellschaft, allen voran wohl die gebildete römische Ober‐
schicht, das Magiekonzept des Hellenismus kennenlernt und mit den bereits existen‐
ten römischen Vorstellungen von Magie verbindet17. Welche Formen die Ausübung
von Magie in der römischen Frühzeit und in der frühen und mittleren Republik an‐
nahm, lässt sich aufgrund der mangelhaften schriftlichen und archäologischen Quel‐
lenlage nicht genau beschreiben. Aus den aus der Zeit der Republik überlieferten lite‐
rarischen Texten lässt sich jedoch ableiten, dass es eine Vielzahl von Personen gab, die
ihre Dienste in verschiedenen Bereichen gegen Bezahlung anboten18. Neben der

11 Dickie 2001, 96-99.
12 Luck 1990, 65. Die Ostraka lassen sich vom 4. Jhd. v. Chr. bis in die byzantinische Zeit nachweisen.
13 Das 2. Idyll des Theokrit (Φαρμακεύτριαι) gibt uns Aufschluss über die wichtige Frage, welche gesell‐

schaftliche Schicht mit der Praxis von Magie assoziiert wurde.
14 Luck 1990, 51; 60.
15 Luck 1990, 52. Zum Einfluss der Kabbala vgl. ibid., 55 f. Zentrale Figuren, die im Rahmen der jüdi‐

schen Religion mit der Ausübung von Magie in Verbindung gebracht wurden, waren Moses und Jesus
(vgl. Luck 1990, 53); auch Plinius erwähnt in seiner Geschichte der Magie Ersteren als Magier (Nat.
hist. 30,11).

16 Dickie 2001, 98. Die magischen Wissenssammlungen wurden durch an der Thematik stark interes‐
sierte Personen von Bildung abgefasst, die eventuell mit diesem Wissen experimentierten, aber nicht
notwendigerweise praktizierende Magier waren. Der wohl bekannteste Vertreter ist der Ägypter Bo‐
lus von Mendes (1. Hälfte des 2. Jhd. v. Chr.), der in der griechischen Sprache und Kultur bewandert
war und daher möglicherweise dem Priesterstand angehörte (vgl. Dickie 2001, 117-123). Er sammel‐
te Wissen über die Eigenschaften von Naturmitteln, sein Fokus lag also auf dem Bereich der magi‐
schen Medizin (medicina magica).

17 Eine detaillierte Untersuchung findet sich bei Dickie 2001, 124-141.
18 Dickie 2001, 133; 162-164. Männer wie Frauen deuteten Träume (coniector/coniectrix), sahen die Zu‐

kunft voraus (hariolus/hariola) oder hatten sich auf die Eingeweideschau (haruspicina), die Vogel‐
schau (augurium), das Deuten des Himmels oder auf die nur wenig Ansehen genießenden Bereiche
der Anwendung von Zaubersprüchen bzw. des Werfens von Losen (sortilegium) spezialisiert. Auch
gab es privat durchgeführte Einführungen in die Mysterien. Die genannten Dienstleister besaßen
nicht immer einen festen Wohnsitz, sondern zogen umher (vgl. Cato, De agr. cult. 5).

1. Einleitung

3

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Schau in die Zukunft waren die Römer mit dem Bindezauber vertraut, wie er in der
griechischen Magie angewandt wurde, um Gegner vor Gericht außer Gefecht zu set‐
zen, indem man ihren Gedächtnisinhalt hinsichtlich des Prozesses mit Hilfe des Zau‐
bers blockierte (vgl. Cic. Brut. 217). Aus Cic. In Vat. 14 lässt sich überdies aus den
Vorwürfen Ciceros gegen den Angeklagten Vatinius folgern, dass die Nekromantie
und die magische Verwendung von Eingeweiden der römischen Gesellschaft bekannt
gewesen sein müssen19. Ebenfalls thematisiert werden der Liebeszauber (vgl. Horaz,
Epode 5) und die Verwendung von Liebestränken (amatoria; vgl. Plinius, Nat. Hist.
25, 25). Die für die griechische Klassik so zahlreich belegten Defixionen sind für die
Zeit der römischen Republik nicht nachweisbar, das erste Zeugnis dieser Art stammt
aus der Zeit des Augustus20. Der Schutz vor Zauberei in Form von Amuletten jedoch
ist auch für die Republik dokumentiert (vgl. den Schutz von Kindern durch die bulla).
Dass in der Frühen Kaiserzeit die Magie in ebenso großer Blüte stand wie in der aus‐
gehenden römischen Republik, belegt ein Blick auf die überlieferten Quellen (Defi‐
xionen, Rechtstexte), die sich dem Thema in großer Ausführlichkeit widmen, eine Er‐
weiterung des Magiespektrums lässt sich jedoch nicht konstatieren. Im Bereich der
Dichtung erfolgt eine ausführliche Reflexion des Themas neben Vergil, Lukan und
Catull auch bei den Elegikern, im antiken Roman spielt es bei Petron eine wichtige
Rolle.

Eine weitere wichtige Quelle für die Magie der Frühen Kaiserzeit bildet die Natu‐
ralis Historia des Älteren Plinius, dessen der Medizin gewidmete Bücher 20 bis 32
eine Fundgrube an magischen Heilmitteln und Kommentaren zur antiken Magie dar‐
stellen. Obgleich der Anteil dieser magischen Inhalte v.a. für die Bücher 28 bis 30 äu‐
ßerst hoch ist und seit der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert nahezu kein wissen‐
schaftliches Werk zu Plinius dem Älteren ohne den Hinweis auf diese auskommt, hat
bis jetzt noch keine systematische Auseinandersetzung mit den Magiekapiteln oder
eine geordnete Analyse derselben hinsichtlich der verschiedenen erkennbaren Facet‐
ten von Magie und ihrer Ausprägung bei Plinius stattgefunden. Auch wurde bis jetzt
nicht der Versuch unternommen, die gedanklich-ideologischen Parallelen zwischen
den Flaviern und Plinius anhand der Beschäftigung mit den genannten magischen
Inhalten der Naturalis Historia herauszuarbeiten. Meiner Meinung nach ist dieser
letztgenannte Zugang jedoch von großer Bedeutung, da sich aus der Analyse der pli‐
nianischen Magiekapitel einerseits Schlüsse zu Plinius’ Wissensdiskurs und seinem
Verständnis von Wissensordnung ziehen lassen; diese ermöglichen es uns anderer‐
seits wiederum, genauere Aussagen zur politischen und sozialen Dimension der Na‐
turgeschichte zu treffen, da auf der Basis der Analyseergebnisse der Magiekapitel die

19 Cic. In Vat. 14: et quoniam omnium rerum magnarum ab dis immortalibus principia ducuntur, volo ut
mihi respondeas tu, qui te Pythagoreum soles dicere et hominis doctissimi nomen tuis immanibus et bar‐
baris moribus praetendere, quae te tanta pravitas mentis tenuerit, qui tantus furor ut, cum inaudita ac
nefaria sacra susceperis, cum inferorum animas elicere, cum puerorum extis deos manis mactare soleas,
auspicia quibus haec urbs condita est, quibus omnis res publica atque imperium tenetur, contempseris,
initioque tribunatus tui senatui denuntiaris tuis actionibus augurum responsa atque eius conlegi adro‐
gantiam impedimento non futura?

20 Dickie 2001, 128 f.

1. Einleitung

4

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Parallelen der Welt- und Gesellschaftsordnung des Kaisers Vespasian und des For‐
schers Plinius aufgezeigt werden können und Plinius’ Einsatz für die Flavier von der
persönlichen auf die gedanklich-ideologische Ebene gehoben werden kann. Eben die‐
sem Forschungsvorhaben widmet sich die vorliegende Arbeit.

Wie nicht anders zu erwarten, ist die Forschung zum Themengebiet der Magie im
Allgemeinen sowie auch zu Plinius dem Älteren zum jetzigen Stand äußerst umfang‐
reich21. Nicht zu vergessen ist hierbei jedoch, dass die Beschäftigung mit diesem Au‐
tor erst in der 1. Hälfte des 20. Jahrhunderts wieder an Aufschwung gewann. Zuvor
herrschte ein überwiegend negativ geprägtes Pliniusbild vor, obwohl der Autor in
Mittelalter und Renaissance die zentrale Autorität für naturwissenschaftliches Wissen
gewesen war und seine von ihm verwendeten Quellen weitestgehend ersetzt hatte.
Diese seine Stellung begann allerdings im 17. und 18. Jahrhundert mit der Herausbil‐
dung der modernen Naturwissenschaften zu bröckeln und wurde von harscher Kritik
an Arbeitsweise, Inhalt und auch Sprache des Autors abgelöst22. Erst im genannten
Zeitraum erwachte erneut das Interesse an Plinius und das Bild von ihm wandelte
sich langsam hin zum Positiven, da man begann, ihn als Schriftsteller wahrzuneh‐
men, und ihm seinen Platz in der lateinischen Literatur zugestand. Seit dieser Rehabi‐
litierung hat sich eine Vielzahl von Wissenschaftlern mit dem Älteren Plinius be‐
schäftigt. Es erschienen neue Forschungen zu seiner Biographie, seiner Karriere unter
den julisch-claudischen und flavischen Kaisern und seinem Tod im Rahmen des Ve‐
suvausbruchs 79 n. Chr., wobei neben Sekundärzeugnissen und Inschriften auch die
Naturalis Historia als Quelle herangezogen wurde. Eine Rehabilitierug erfuhr dane‐
ben auch Plinius’ Leistung als Schriftsteller insgesamt, da seine subjektive Leistung als
Autor in den Vordergrund trat. Man versuchte im Rahmen der Forschung zu den ver‐
lorenen Werken, ihn als Historiker und Sprachforscher einzuordnen. Auch die Art
und Weise, wie man an Plinius herantrat, änderte sich: Wurde der Autor in der 1.
Hälfte des 20. Jahrhunderts noch ausschließlich unter spezifischen Gesichtspunkten
erforscht, so bemühte man sich bis Ende des genannten Jahrhunderts immer mehr,
ihn ganzheitlich in den Blick zu nehmen (vgl. Forschungsschwerpunkte zur Naturalis
Historia im Folgenden). Die Forschungsberichte von Sallmann 1977 und Serbat 1986
geben hierbei einen wichtigen Überblick über die geleisteten Arbeiten bis 1986.

Für unsere Fragestellung am wichtigsten ist die wissenschaftliche Beschäftigung
mit der Naturalis Historia, der seit ihrer Entstehung kontinuierlich ein einflussreiches
Fortleben beschert war, obgleich u.a. die Definition des Werks sowie seine eigentüm‐
liche Struktur bis zum 20. Jahrhundert immer stärker problematisiert wurden. Diese
und weitere Frage- und Problemstellungen wurden seit der 1. Hälfte des 20. Jahrhun‐
derts in Angriff genommen und die Naturalis Historia hat wie die gesamte Auseinan‐
dersetzung mit ihrem Schöpfer eine ganzheitliche Untersuchung erfahren: Es wurden
einerseits die bereits bestehenden kritischen Ausgaben von Mayhoff, Jan und Detlef‐
sen um die lateinisch-englische der Loeb Classical Library, die lateinisch-französische
der Édition les Belles Lettres, die lateinisch-deutsche der Tusculum-Bücherei sowie

21 Vgl. die Forschungsberichte von Sallmann 1977 und Serbat 1986.
22 Naas 2002, 4.

1. Einleitung

5

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


die lateinisch-italienische der Edition Giardini erweitert, andererseits richtete sich der
Fokus auf Plinius’ Grammatik, Stilistik und Sprache sowie die Struktur des Werkes
und eben seine Gattungseinordnung (vgl. die Diskussion um die Frage der Einord‐
nung als Enzyklopädie). Inhaltlich erfolgte eine tiefgehende Beschäftigung mit den
Einzelbänden, obgleich es nicht für alle gesonderte Kommentare gibt. Ebenfalls im
Zentrum des Interesses stand Plinius’ Nachleben und seine Stellung als naturwissen‐
schaftliche Autorität in Mittelalter und Neuzeit, v.a. im medizinischen Bereich (vgl.
Medicina Plinii). Für die vorliegende Arbeit sehr wichtig ist eine Vielzahl von For‐
schungsarbeiten, die die allgemeinen Tendenzen der wissenschaftlichen Auseinander‐
setzung mit Plinius widerspiegeln. Auf der einen Seite stehen die Arbeiten, die eine
Aufarbeitung des wissenschaftlichen Hintergrunds der Naturalis Historia, u.a. die hel‐
lenistischen Wissenschaften und ihre Arbeitsweise sowie den Stand der Wissenschaf‐
ten in der Frühen Kaiserzeit, bieten (beispielsweise French/Greenaway 1986, Healy
1999, Russo 2005); andererseits gewinnbringend sind diejenigen, die sich mit der po‐
litischen, gesellschaftlichen oder moralischen Gedankenwelt und der philosophischen
Haltung des Älteren Plinius (z.B. Citroni-Marchetti 1991, Beagon 1992, Oliveira
1992) sowie dem zeitgeschichtlichen Hintergrund seines Lebens (beispielsweise Kra‐
mer/Reitz 2010, Gibson/Morello 2011 oder Zissos 2016) auseinandersetzen. Ebenfalls
nicht zu vergessen sind die Arbeiten zu Plinius’ Verständnis von Kunst und Gesell‐
schaft (z.B. Isager 1991) und die Deutungsversuche der Aussage der Naturalis Historia,
so etwa in den Untersuchungen des ideologischen Aspekts des Werkes (beispielsweise
bei Naas 2002, Carey 2003 und Murphy 2009).

Auch für das für die Arbeit zentrale Thema der Magie steht v.a. seit der starken
Belebung des Magiediskurses in den klassischen Altertumswissenschaften in den letz‐
ten Jahrzehnten eine Fülle an Forschungsarbeiten zur Verfügung23. Mit neuen
Schwerpunktsetzungen im und Zugängen zum Themengebiet erschienen zahlreiche
Monographien (z.B. Graf 1996, Dickie 2001, Grafton 2001, Martin 2005, Collins
2008, Otto 2011), die sich u.a. mit der Figur des magus, der Magiepraxis in grie‐
chisch-römischer Zeit, der Magieterminologie oder der Geschichte der Magiediskur‐
ses und seiner Rezeption auseinandersetzen. Auch gibt es mehrere Aufsatzsammlun‐
gen, die sich speziellen Aspekten von Magie widmen (beispielsweise Jordan 1999, Mi‐
recki/Meyer 2002, Shaked 2005) sowie Textsammlungen (z.B. Luck 1990, Gager 1992,
Ogden 2009). Herrschte zunächst die Rezeption evolutionistischer Modelle im Ma‐
giediskurs vor, so versucht die neuere Forschung eine „stärker[e] Orientierung an der
historischen Semantik des Magiebegriffs“ und somit „ein wie auch immer gefasstes
modernes Verständnis von Magie auszuklammern“ (Otto 2011, 146)24.

Das Thema Magie bei Plinius wurde im Rahmen der Forschung zur Magie eben‐
falls behandelt, jedoch nicht in der wünschenswerten Tiefe, da in vielen wissenschaft‐
lichen Beiträgen die Magi lediglich en passant als Bestandteil der Naturalis Historia
erwähnt werden oder die Tatsache, dass Plinius’ Werk Magisches enthält, bloß festge‐
stellt wird; das Thema wird allerdings zumeist nicht tiefgründiger behandelt. Eine sys‐

23 Otto 2011, 144-149.
24 Auf das evolutionistische Modell bei Frazer wird auf S. 21 f. näher eingegangen.

1. Einleitung

6

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


tematische Untersuchung der Magiekapitel und die Interpretation derselben im Kon‐
text des Gesamtwerks fehlen leider. Neben inhaltlichen Zusammenfassungen der ma‐
gischen Inhalte in den medizinischen Büchern der Naturkunde (frühestes und aus‐
führlichstes Dokument ist hier Thorndike 1923) ist jedoch bereits die Auseinander‐
setzung mit folgenden kleineren Facetten des Themas erfolgt: Untersucht wurde der
plinianische Magiebegriff (z.B. Otto 2011), das magische Sprechen im Rahmen des
religiösen Sprechens (beispielsweise bei Köves-Zulauf 1972) bzw. die Macht des ge‐
sprochenen Wortes in Religion und Magie (z.B. Bäumer 1984) oder auch das Thema
der magischen Medizin (z.B. bei Stannard 1987).

Um die gedanklich-ideologischen Parallelen zwischen den Flaviern und Plinius
auf Basis der Analyse der Magieinhalte der Naturalis Historia herausarbeiten zu kön‐
nen, orientiert sich die Arbeit an folgendem Programm: Im 2. Kapitel erfolgt als erster
Schritt eine genaue Abgrenzung der Haltung des Älteren Plinius zum Bereich der Ma‐
gie auf der Grundlage der plinianischen Magiegeschichte am Anfang von Nat. Hist.
Buch 30. Zunächst werden hierfür der Inhalt und die von Plinius für den Bereich der
Magie verwendete Begrifflichkeit analysiert, um dann seine Haltung zur Magie und
die aus seinen Aussagen extrahierbare Definition von Magie zu erarbeiten. Die Hal‐
tung des Autors bildet als zentrale Erkenntnis den Ausgangspunkt für die Fragestel‐
lung der Arbeit. Alle Ergebnisse dieses Abschnitts fungieren als Basis für das weitere
Vorgehen, doch müssen vor der eigentlichen Arbeit mit den Magiekapiteln in Kapitel
3 theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff angestellt werden,
um die Wissensgrundlage für die folgenden Teile der Arbeit zu legen. In diesem Ab‐
schnitt wird zunächst die für die Arbeit verwendete Definition von Magie aufgestellt,
die dem von Hubert/Mauss vertretenen religionssoziologischen Ansatz folgt, da auch
bei Plinius Magie als soziales Geschehen verstanden wird und deutlich wird, dass die
Gesellschaft festsetzt, welches Handeln als magisch eingestuft wird und ob es als ge‐
sellschaftlich akzeptabel oder inakzeptabel gilt. An die Arbeitsdefinition schließt sich
als Verständnisgrundlage die in der griechischen und lateinischen Antike für das Feld
der Magie verwendete Terminologie an; in diese wird die in Kapitel 2 erarbeitete pli‐
nianische Begrifflichkeit eingebettet. Um festzustellen, ob es sich bei Plinius’ Haltung
zur Magie um ein Einzelphänomen handelt oder sich seine Einstellung dem Themen‐
gebiet gegenüber auch in anderen Schriftquellen finden lässt, schließt sich zum Ab‐
schluss von Kapitel 3 eine Untersuchung ausgewählter lateinischer Quellen an. In Ka‐
pitel 4 erfolgt die Feinanalyse der Magiekapitel in der Naturalis Historia, in der deren
Kontext und die Quellen für magische Rezepte beleuchtet und die genaue Analyse der
verschiedenen in der Naturalis Historia greifbaren Facetten von Magie und ihrer in‐
haltlichen Ausprägung durchgeführt wird; aufgrund dieser können (in 4.3) die von
Plinius aufgestellten Auswahl- und Ausschlusskriterien abgeleitet werden. Ergänzt
wird die Analyse durch die Betrachtung der Themen „Lügen und Unglaubwürdigkeit
der Magier“, „Magie und Angst“ und „Magie – Ersatz für Wissenschaft“ sowie der
Sprache. Abschnitt 4.3 bietet das Fazit aus der Analyse der Magiekapitel und stellt
grundlegende Erkenntnisse zur Arbeitsweise des Autors und zu seiner Wissensord‐
nung heraus. Den Höhepunkt und Abschluss der Arbeit bildet Kapitel 4.4. In diesem
wird nach der Darstellung von Plinius’ persönlichem Verhältnis zur julisch-claudi‐

1. Einleitung

7

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


schen, vor allem aber zur flavischen Dynastie die Restaurations- und Ordnungspoli‐
tik unter Vespasian und Titus sowie ihre ideologische Rückbindung an Augustus ein‐
gehend beleuchtet. Im finalen Abschnitt 4.4.3 gelingt es auf der breiten Basis der in
Kapitel 4.1 bis 4.4.2 erarbeiteten Ergebnisse, die Parallelen zwischen Vespasians Vor‐
gehen bei der Neuordnung des römischen Staates nach Beendigung des Bürgerkriegs
68/69 n. Chr. und dem des Plinius bei der Schaffung seines Werkes im neuen Rahmen
der Flavierherrschaft aufzuzeigen und damit die gedanklich-ideologischen Parallelen
zwischen den Flaviern und Plinius auf der Basis der Magiekapitel der Naturalis Histo‐
ria zu belegen. Kapitel 5 bietet eine kurze Zusammenfassung der Ergebnisse der Ar‐
beit.

1. Einleitung

8

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Die Magiegeschichte des Älteren Plinius –
Nat. Hist. 30, 1-20

Das den Heilmitteln aus den Tieren gewidmete Buch 30 der Naturalis Historia be‐
ginnt mit einer Darstellung der Entstehung, Geschichte und Ausbreitung der antiken
Magie. Aus dieser in der lateinischen Literatur einzigartigen Magiegeschichte lässt
sich mit Hilfe der Analyse des Inhalts sowie der für das Themenfeld Magie verwende‐
ten Begrifflichkeit sowohl die Haltung des Älteren Plinius zur Magie als auch seine
Definition des Magiebegriffs herausarbeiten. Zunächst soll allerdings der Inhalt zu‐
sammenfassend dargestellt werden25.

Plinius eröffnet seine Geschichte der Magie nach dem Hinweis auf die weltweite
Verbreitung und das hohe Alter derselben (Nat. Hist. 30, 1; in toto orbe terrarum plu‐
rimisque saeculis valuit) mit der Beobachtung, dass sich die äußerst große auctoritas
(ibid.) der Magie darauf gründet, dass sie drei wichtige, den Menschen stark beein‐
flussende Künste in sich vereinigt und sie somit ersetzt habe: die Medizin, die Religi‐
on und die Astrologie26. Grundlage für ihre Entstehung war die Medizin, aus der sie
sich entwickelt, sie dann jedoch überlagert und sich unter dem Schein der Wohltätig‐
keit als höhere und heiligere Medizin eingeschlichen habe (ibid., 2; specie salutari in‐
repsisse velut altiorem sanctioremque medicinam). Im zweiten Schritt erfolgte die Bei‐
fügung der Kräfte einer Religion (ibid.; addidisse vires religionis), danach die Verbin‐
dung mit der Astrologie (ibid.; miscuisse artes mathematicas). Das Ergebnis dieser
Entwicklung sei gewesen, dass die Magie die menschlichen Sinne mit Hilfe ihrer drei‐
fachen Fessel fest an sich gebunden und dadurch gewaltigen Einfluss auf das Men‐
schengeschlecht errungen habe, der in Pliniusʼ Zeit ungebrochen sei (ibid.; possessis
hominum sensibus triplici vinculo in tantum fastigii adolevit, ut hodieque etiam in ma‐
gna parte gentium praevaleat).

Nach der Darlegung der drei Grundkomponenten der Magie beginnt Plinius mit
der eigentlichen Geschichte. Entstanden sei die magische Kunst in Persien, als Grün‐
der gibt er Zoroaster an (ibid., 3; orta in Perside a Zoroastre, ut inter auctores conve‐
nit)27. Da allerdings Unklarheit über die Person des Zoroaster besteht (ibid.; sed unus

2. 

25 Zur plinianischen Magiegeschichte vgl. auch Graf 1996, 48-54, Otto 2011, 225-235 und Frenschkow‐
ski 2016, 71-76; Otto stellt Überlegungen zum Magiebegriff des Plinius in Abgrenzung zu dessen Re‐
ligionsbegriff an.

26 Zur antiken Medizin vgl. Schumacher 1963; Flashar 1971; Krug 1985; Kudlien 1986; Korpela 1987;
Schmitz 1998; Künzl 2002; Leven 2005 und Brockmann 2009. Zur griechisch-römischen Religion vgl.
ANRW II, 16, 1; Veyne 2008; Cancik 2009; Rüpke 2011 sowie Linke 2014. Zum griechisch-römischen
Verständnis von Astrologie vgl. Cramer 1954; Bouché-Leclerq 1979; Hübner 1989 und Ripat 2011.

27 Zur Person des altiranischen Glaubensstifters Zoroastres/Zoroaster bzw. Zarathustra vgl. den Artikel
von Hinz in RE X A, 774-784 sowie Hinz 1961; Bidet 1973; Du Breuil 1978; Stausberg 2002
und 2004; Stausberg 2005; Gheiby 2014; Stausberg 2015.

9

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


hic fuerit an postea et alius, non satis constat), werden drei griechische Gewährsmän‐
ner angeführt, die Weiteres zu ihm zu berichten wissen. Eudoxus setzt dessen Lebens‐
zeit 6000 Jahre vor Platons Tod an, was von Aristoteles bestätigt wird (ibid., 3). Her‐
mippus berichtet, Zoroaster habe 5000 Jahre vor dem Trojanischen Krieg gelebt, sein
Lehrer sei Agonakes gewesen; außerdem habe Zoroaster 2 Millionen Verse verfasst,
die Hermippus laut Plinius mittels Inhaltsangaben, die den von Zoroaster verfassten
Bänden vorangestellt wurden, erläutert habe (ibid., 4). Auch wenn es sich nur um we‐
nige Gewährsmänner handelt, wird klar, dass es sich bei der Magie um eine sehr alte
Kunst handelt, die bis in Pliniusʼ Zeit lebendig ist. Dass die Erinnerung an den Ma‐
giebegründer immer noch wach ist, sei umso verwunderlicher, so Plinius, da sowohl
alle Schriftzeugnisse verloren gegangen seien und es auch keine prestigeträchtige oder
ununterbrochene Schultradition gegeben habe (ibid., 4; mirum (...) durasse memoriam
artemque tam longo aevo, non commentariis intercidentibus, praeterea nec claris nec
continuis successionibus custoditam). Doch nicht nur Zoroaster als Gründer sei be‐
kannt, auch die Erinnerung an einzelne Magier aus den Völkern der Meder, Babyloni‐
er und Assyrer sei noch im kollektiven Gedächtnis verankert, auch wenn ihre Werke
verloren seien (ibid., 5). Zum Abschluss dieser Reihe historischer Magier bzw. magi‐
scher Zeugnisse führt Plinius Homer an28. Obgleich sich in dessen Ilias keinerlei Be‐
leg für Magie finden lasse, sei sie in der Odyssee sehr stark vertreten, wie man an Pro‐
teus, den Sirenen, Circe und dem Hervorrufen der Unterirdischen ersehen könne
(ibid., 6; in bello Troiano tantum de arte ea silentium fuisse Homero tantumque operis
ex eadem in Ulixis erroribus, adeo ut vel totum opus non aliunde constet).

Nach der Darstellung der Anfänge der magischen Kunst geht Plinius im Folgen‐
den (ibid., 6-8) auf ihre Ausbreitung ein. Nachdem sie Thelmessos (ibid., 6) erreicht
hatte, verbreitete sie sich in Thessalien (ibid.), um dann durch Osthanes, der den Per‐
serkönig Xerxes während des Krieges gegen die Griechen begleitete, nach Griechen‐
land zu gelangen (ibid., 8)29. Dieser Osthanes, von dem die ersten noch vorhandenen
schriftlichen Zeugnisse zur Magie zu Pliniusʼ Zeiten stammen (ibid.), löste unter den
griechischen Völkern, so Plinius, nicht nur eine heftige Begierde, sondern einen regel‐
rechten Wahnsinn nach der Magie aus (ibid.; quod certum est, hic maxime Osthanes
ad rabiem, non aviditatem modo scientiae eius, Graecorum populos egit)30.

Es folgen nun das Ziel der Magieausübung sowie berühmte Vertreter der magi‐
schen Kunst. Aus seinen Untersuchungen, so Plinius, ergebe sich als Ziel der Aus‐
übung von Magie schon seit alter Zeit und fast immer das Erringen von höchstem
Glanz und Ruhm im Felde der Gelehrsamkeit (ibid.; animadverto summam litterarum
claritatem gloriamque ex ea scientia antiquitus et paene semper petitam). Unter den be‐
rühmten Gelehrten hätten Pythagoras, Empedokles, Democritus und Platon Seerei‐

28 Zum Thema Magie bei Homer vgl. Segal 1968, 419-442; Renehan 1992, 1-4; Collins 2008, 211-236
sowie Austin in Doherty 2009, 91-110.

29 Einen Erklärungsversuch, weshalb gerade Thessalien stark mit Magie in Verbindung gebracht wurde,
unternimmt Phillips in Mirecki/Meyer 2002, 378-386. Zu den thessalischen Hexen vgl. auch Wallin‐
ger 1994, 215-231.

30 Zur Person des Osthanes und seiner Verbindung zur Magie vgl. den Artikel von Preisendanz in RE
XXVIII, 2, 1610-1642 sowie Schmieder 2009, 43 f. und 61.

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

10

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


sen unternommen, um die Kunst der Magie zu erlernen; nach ihrer Rückkehr sei die
Lehre zwar von ihnen gerühmt, aber geheim gehalten worden (ibid., 9; hanc reversi
praedicavere, hanc in arcanis habuere). Vor allem Demokrit sei für die weitere Ver‐
breitung der Magie verantwortlich gewesen (ibid., 10; hunc enim maxime adfixisse
animis eam dulcedinem constat), da er nicht nur die Werke des Apollobeches aus
Koptos sowie des Dardanus von Phönikien über die Magie erläutert, sondern auch
seine eigenen Schriften zum Thema herausgegeben habe (ibid., 9; Democritus Apollo‐
bechem Coptitem et Dardanum e Phoenice inlustravit). Weitere Vertreter dieser Kunst
seien jüdische Magier, zu denen Plinius neben anderen auch Moses zählt (ibid., 11; est
et alia magices factio a Mose et Janne et Iotape ac Iudaeis pendens), sowie eine kypri‐
sche Magiergruppe (ibid.; tanto recentior est Cypria)31. Zur Zeit Alexanders des Gro‐
ßen habe es daneben einen zweiten Osthanes gegeben, der den Feldherren auf seinen
Feldzügen begleitete (ibid., 11).

Nach diesem Einschub wendet sich Plinius der Ausbreitung der Magie im römi‐
schen Reich und den Anstrengungen der Römer, diese Kunst einzudämmen, zu. Die
ersten Spuren von Magie seien bei den italischen Völkern im Zwölf-Tafel-Gesetz zu
finden (ibid., 12; vestigia eius in XII tabulis nostris), gefolgt vom Menschenopferverbot
des Jahres 97 v. Chr. durch den Senat, durch das die bis zu diesem Zeitpunkt durchge‐
führten sacra prodigiosa (ibid.) unterbunden worden seien. Bis zu Pliniusʼ Zeit sei die
Magie allerdings in Gallien lebendig (ibid., 13; Gallias utique possedit, et quidem ad
nostram memoriam), obwohl es unter Kaiser Tiberius zu einer Unterdrückung der
Druiden und dieser Art von Wahrsagern und Ärzten kam (ibid.; Tiberii Caesaris prin‐
cipatus sustulit Druidas eorum et hoc genus vatum medicorumque). Dasselbe Bild der
begeisterten, aktiven Magieausübung biete sich, so Plinius, in Britannien (ibid.; Bri‐
tannia hodieque eam adtonita celebrat tantis caerimoniis)32. Die große Leistung der
Römer für die Menschheit bestehe nun darin, dass sie die ungeheuerlichen, magi‐
schen Riten aufgehoben hätten, bei denen die Tötung eines Menschen als äußerst
fromm, das Verspeisen eines Menschen aber auch als äußerst heilsam galt (ibid.; qui
sustulere monstra, in quibus hominem occidere religiosissimum erat, mandi vero etiam
saluberrimum).

Es fehlen nach der Darstellung der Entwicklung der Magie und ihrer wichtigen
Vertreter, ihrer Ausbreitung und ihres Zwecks noch die Arten der Magieausübung.
Der Gewährsmann für diesen Punkt ist Osthanes, laut dem man das Göttliche (ibid.,
14; divina) auf verschiedene Arten in Erfahrung bringen könne: Neben dem Wasser
sei dies aus Kugeln, der Luft, den Sternen, Lampen, Becken, Äxten und zahlreichen
anderen Dingen möglich (ibid., 14; et aqua et sphaeris et aere et stellis et lucernis ac
pelvibus securibusque et multis aliis modis divina promittit). Man könne sich jedoch
auch des Gespräches mit Schatten und Unterirdischen (ibid.; praeterea umbrarum in‐
ferorumque colloquia) bedienen.

31 Zur Magie im Judentum der Antike vgl. Veltri 1998, 63-89; Mastrocinque 2005; Davidowicz 2009,
21-29 sowie Frenschkowski 2016, 144-146 und 151-201. Zur Magie im antiken Christentum vgl.
Frenschkowski 2016.

32 Zur Magie im keltischen Raum vgl. Dohrmann 1995, 83-87 und 109-149 (Menschenopfer); Guyon‐
varc'h 1997; Fitzpatrick 1998 und Urbanovsky 2008.

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

11

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Den Abschluss der plinianischen Magiegeschichte bildet die Auseinandersetzung
mit der Beziehung Neros zur Kunst der Magier (ibid., 14-17). Wie sich dieser Kaiser
für das Kitharaspiel und den tragischen Gesang begeisterte, so zählte auch die Magie
zu seinen großen Leidenschaften (ibid., 14; non citharae tragicique cantus libido illi
maior fuit), weshalb er sie ganz entschieden förderte (ibid.; nemo umquam ulli artium
validius favit). Plinius berichtet, dass Nero mit Hilfe dieser Kunst gerne die Befehlsge‐
walt über die Götter errungen hätte, doch erreichte er dieses Ziel nicht (ibid.; pri‐
mumque imperare dis concupivit nec quicquam generosius voluit). Er habe es auch
nicht geschafft, die Kunst an sich zu erlernen, obgleich er alle bei der Ausübung von
Magie zu beachtenden Vorschriften und Regeln problemlos einhalten konnte; so hatte
er keine körperlichen Einschränkungen (ibid., 16; nihil membris defuit) und auch die
Wahl günstiger Tage oder die Verwendung schwarzer Opfertiere waren kein Hinder‐
nis (ibid.; dies eligere certos liberum erat, pecudes vero, quibus non nisi ater colos esset,
facile). Eingeführt wurde er in die Magie durch Experten, den magus Tiridates (ibid.)
und dessen Kollegen, die Nero sogar in ihre Mahlzeiten einweihten. Dass es dem Kai‐
ser trotz Aufbietung seiner Macht und Geldmittel nicht gelang, die magische Kunst zu
erlernen, wertet Plinius als Beweis für ihre Nichtigkeit und Falschheit (ibid., 14; quae
omnia aetate nostra princeps Nero vana falsaque comperit). Diesen Gedanken führt er
in den drei folgenden Abschnitten (ibid., 18-20) fort, indem er einerseits das Beispiel
des Grammatikers und alten Magiers Apion anführt, der nicht nur Ungeheuerliches –
offenkundig Lügen (ibid., 18; quae sint mentiti veteres Magi) – über die Pflanze kyno‐
kephalos zu berichten wusste, sondern auch die Fähigkeit besessen habe, Schatten aus
der Unterwelt hervorzurufen und sich mit ihnen zu unterhalten (ibid.). Andererseits
beleuchtet Plinius die magische Verwendungsweise von einzelnen Teilen des Maul‐
wurfes als Amulett oder den Eingeweiden des Tieres, auch dies seiner Ansicht nach
Belege für das leere Gerede der Magier (ibid., 19 f.).

Nach Plinius’ eigener Angabe (Nat. Hist. 1, 17) hat er für die Abfassung seiner Natu‐
ralis Historia etwa 2.000 Bücher exzerpiert, unter denen sich wohl auch zahlreiche
Werke verschiedener Autoren unterschiedlicher Provenienz und Zeiten befanden, de‐
ren Bearbeitung ihm half, seinen Abriss der Geschichte der Magie zu verfassen. Ob‐
wohl er immer wieder seine persönliche Meinung oder die Wertung eines Faktums
bzw. Sachverhalts einfließen lässt, bemüht er sich insgesamt um eine objektive Dar‐
stellung seines Themas. Daher ermöglicht es uns die inhaltliche Analyse der Magiege‐
schichte einzugrenzen, was die Frühe Kaiserzeit nach Auffassung des Älteren Plinius
unter dem Begriff der Magie verstand.

Plinius bezeichnet die Magie in seiner Darstellung überwiegend als ars (ibid., 30,
1; 4; 5; 8; 10; 13; 14; 15; 17), doch auch die Bezeichnungen scientia (ibid., 8), disciplina
(ibid., 9) und magice (ibid., 8; 10) finden Verwendung. Sie wird als sehr alte (ibid., 4;
tam longo aevo), aus dem fernen Persien stammende und damit der römischen Zivili‐
sation zunächst fremde Kunst verstanden (ibid., 3; orta in Perside a Zoroastre), für die
einerseits die theoretische Kenntnis der Regeln und Vorschriften des Fachgebietes,
andererseits die Beherrschung sämtlicher Fertigkeiten zu ihrer praktischen Ausfüh‐

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

12

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


rung vonnöten ist. Der Begriff scientia setzt ein eben solches Wissen voraus, auf dem
die Möglichkeit der praktischen Durchführung des theoretischen Wissens beruht. Die
Magie als Kunstfertigkeit bzw. Wissenschaft ist erlernbar, wie das Beispiel des Pytha‐
goras, Empedokles, Democritus oder Plato zeigt (ibid., 9; ad hanc discendam naviga‐
vere), und um die Lehre überliefern zu können, wurde sie im Laufe ihrer Entwick‐
lungsgeschichte schriftlich fixiert, wovon die genannten Autoren bzw. Dokumente
Zeugnis ablegen (ibid., 8; primus, quod exstet, ut equidem invenio, commentatus est de
ea Osthanes; 9; Democritus; 12; vestigia eius in XII tabulis nostris (...) Cn. Cornelio Len‐
tulo P. Licinio Crasso cos. senatusconsultum factum est, ne homo immolaretur). Teil der
Überlieferung sind nicht nur neue Werke, sondern auch Texterläuterungen zu älteren
Schriften (ibid., 9; Democritus Apollobechem Coptitem et Dardanum e Phoenice inlu‐
stravit). Eine lebendige Schrifttradition ließe auf die Existenz einer Schule mit festge‐
fügter Abfolge von Schuloberhäuptern und eigener Tradition schließen; dies ist im
Bereich der Magie allerdings nicht der Fall, der Magier ist keinem übergeordneten
Schulgebäude unterstellt (ibid., 4; mirum (...) durasse memoriam artemque tam longo
aevo, non commentariis intercidentibus, praeterea nec claris nec continuis successionibus
custoditam). Neben dem solitär agierenden Magier existieren verschiedene Gruppie‐
rungen (ibid., 11; alia magices factio a Mose (...) pendens (...). tanto recentior est
Cypria.).

Das Ziel der Ausübung von Magie ist es, einerseits Glanz und Ruhm im Feld der
Wissenschaften zu erreichen (ibid., 8; summam litterarum claritatem gloriamque), an‐
dererseits die Sphäre des menschlich Erreichbaren zu verlassen und Befehlsgewalt
über die Götter zu erlangen (ibid., 14; imperare dis). Durchführungsform magischer
Handlungen sind Zeremonien (ibid., 13; caerimoniis) und Opferhandlungen mit be‐
stimmten Riten, wenngleich sie aus der Sicht des Römers als barbarisch und wild gel‐
ten müssen (ibid., 15; sacra, barbari licet ferique ritus). Wichtig ist die korrekte Aus‐
führung der magischen Aktivitäten, es gibt folglich gewisse festgelegte Vorschriften
und Regeln, an die sich der praktizierende Magier zu halten hat. So existieren Festle‐
gungen wie die Wahl bestimmter als günstig einzustufender Tage oder die Farbe des
Opfertieres, das schwarz zu sein hat (ibid., 16; dies eligere certos (...), pecudes vero, qui‐
bus non nisi ater colos esset). Auch darf der Magier keine körperlichen Defekte wie
beispielsweise Sommersprossen aufweisen (ibid.; lentiginem habentibus non obsequi
numina aut cerni). Auf die gesamte Lebensführung eines magus zielen Vorschriften
wie das Verbot, die Natur durch das Spucken ins Meer zu beleidigen oder durch die
Verrichtung anderweitiger menschlicher Notdurft zu entehren, ab (ibid., 17; expuere
in maria aliisque mortalium necessitatibus violare naturam eam fas non putant). Eine
zentrale Rolle spielt die Mündlichkeit, d.h. das gesprochene Wort, das manchem Un‐
eingeweihten rätselhaft erscheinen mag; als Beispiel führt Plinius die vermeintlich un‐
verständlichen Äußerungen der Thessalierinnen an, die den Mond vom Himmel zie‐
hen können (ibid., 7; ambages feminarum detrahentium lunam).

Hilfsmittel zur Erfahrung des Göttlichen sind einerseits Elemente wie Wasser und
Luft, andererseits Dinge wie Kugeln, Sterne, Lampen, Becken oder Äxte. Auch das
Hervorrufen von Schatten und Unterirdischen zu Gesprächszwecken, in anderen
Worten die Nekromantie, zählen in den Bereich der Magie (ibid., 14; et aqua et sphae‐

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

13

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ris et aere et stellis et lucernis ac pelvibus securibusque et multis aliis modis divina pro‐
mittit, praeterea umbrarum inferorumque colloquia)33. Beschäftigungsfelder der Magie
sind sowohl die Heilkunde (ibid., 2; 8; medicina) als auch die Astrologie, mit Hilfe de‐
rer man die eigene Zukunft in Erfahrung bringen kann (ibid., 2; artes mathematicas).
Angewendet werden Pflanzen und Tiere oder bestimmte Teile derselben in verschie‐
denen Formen; stark vertreten ist das Amulett (ibid., 18-20). Insgesamt ist zu beach‐
ten, dass es sich bei der Magie um eine Kunst handelt, die geheim gehalten wird und
nur Eingeweihten zugänglich ist und von diesen weitertradiert wird (ibid., 9; hanc in
arcanis habuere). Aufgrund dieser Geheimhaltung wird der Kunst ein gewisses gesell‐
schaftliches Misstrauen entgegengebracht; Plinius stellt die Magie in die Nähe der
Giftmischerkunst (ibid., 17; in his veneficas artes pollere).

Abschließend lässt sich nun aus Pliniusʼ Magiegeschichte eine Definition antiker
Magie extrahieren: Nach seinem Verständnis bezeichnet Magie ein auf theoretischem
Wissen basierendes, erlernbares System von Handlungen und Vorstellungen, das Ein‐
zelpersonen oder kleinere Personengruppen in der Praxis anwenden, um ihre eigene
Lebenswelt mit einer Sphäre in Verbindung zu setzen, die die Grenzen des als natür‐
lich Geltenden überschreitet. Zudem ist der antiken Vorstellung nach Magie eine
Kunst, die als weiteres Ausübungsziel das Erringen von Glanz und Ruhm im Feld der
Gelehrsamkeit hat. Die Magie untersteht keiner staatlich anerkannten und geförder‐
ten, übergeordneten Institution; es gibt, wie es Plinius ausdrückt, keine Schultradition.
Auch ein allgemein verpflichtendes, umfassendes Regelwerk existiert nicht, doch
muss sich der Magier an gewisse Regeln und Anweisungen halten, damit sein magi‐
sches Handeln gelingt. In Hinblick auf die Tradierung von Magie ist festzuhalten, dass
sie eine Geheimlehre ist, die folglich im Verborgenen mündlich und/oder schriftlich
weitergegeben wird. Aufgrund dieses Handelns im Verborgenen ist die Magie Ziel ge‐
sellschaftlichen Misstrauens; der Staat erkennt sie nicht an und duldet sie höchstens,
verfolgt sie aber meist strafrechtlich. Es existieren verschiedene Formen magischen
Handelns (Zeremonien, Opferhandlungen, Riten) sowie unterschiedliche Magiearten
(Magie unter Verwendung spezieller Gegenstände, Nekromantie), zum Einsatz kom‐
men diverse Stoffe bzw. Materialien (Teile von Tieren oder Pflanzen, Amulette).

Die letzte zu beantwortende Frage, die sich dem Leser der Magiegeschichte bei der
Lektüre stellt, ist, welche Haltung Plinius der Magie gegenüber eigentlich einnimmt.
Unbestritten ist, dass bei ihm eine positiv-neutrale mit einer äußert negativ gefärbten
Sicht auf magisches Handeln im Allgemeinen eng verbunden ist. Eine eindeutige Ant‐
wort auf die Frage ist unmöglich – dafür bräuchten wir den Autor selbst, der uns Re‐
de und Antwort steht. Was jedoch durchaus im Bereich des Möglichen liegt, ist eine
genaue Analyse der für den Bereich der Magie verwendeten Begrifflichkeit und eine
Beleuchtung der möglichen Gründe für die Wahl der miteinander scheinbar unver‐
einbaren Standpunkte, die unser Autor bei seiner Bewertung von Magie einnimmt.

33 Weiterführende Literatur zur Nekromantie bieten Ogden 2001; Faraone in Johnston 2005, 255-282
sowie Ogden 2009, 179-209.

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

14

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Gleich der Beginn der Magiegeschichte lenkt die Meinung des Lesers geschickt
auf die Gefahren, die von magia ausgehen, denn Plinius eröffnet seinen historischen
Abriss mit den beiden Worten [m]agicas vanitates (ibid., 1). Die Magie ist eine in‐
haltsleere Kunst, deren Aufdeckung sich der Autor bei der Abfassung seines Werkes
zur Aufgabe gemacht hat (ibid.; Magicas vanitates, saepius quidem antecendente operis
parte, ubicumque causae locusque poscebant, coarguimus detegemusque etiamnum).
Dieses Motiv der vanitas kehrt auch in Abschnitt 20 wieder; daneben verwendet Pli‐
nius die Begriffe vanus (ibid., 14; vana) und inanis (ibid., 17; inanem). Die betonte
Stellung der Bewertung der Magie als vanitas ganz an den Anfang von Buch 30 setzt
für die gesamte Magiegeschichte bereits ein deutliches Zeichen – Magie ist eine in‐
haltsleere Hülse, sie ist wirkungslos (ibid.; inritam), man darf ihr keinen Glauben
schenken. Ausgehend von dieser ersten Warnung an den Leser bringt Plinius weitere
Gründe vor, sich vor magischem Handeln in Acht zu nehmen.

Schon im folgenden Satz folgt der nächste Schlag gegen die Magie: sie ist die be‐
trügerischste aller Künste (ibid., 1; fraudulentissima artium). Das Motiv der Falschheit
und des Betrugs verwendet Plinius weitere zwei Male in seiner Geschichtsdarstellung,
und er verleiht ihm dadurch Gewicht, dass er es in die Neropassage (ibid., 14-17) mit
einflicht. Obwohl er ein absoluter Gegner Neros ist (ibid., 15), gesteht er diesem Kai‐
ser zu, dass er die Falschheit der Magie durchschaut und die Kunst aus eben diesem
Grund aufgegeben habe (ibid., 14; quae omnia aetate nostra princeps Nero vana falsa‐
que comperit; ibid., 15; inmensum, indubitatum exemplum est falsae artis, quam dereli‐
quit Nero). Ein Zugeständnis dieser Art bleibt dem Leser im Gedächtnis. Magie als
falsche Kunst arbeitet also mit der Kunst des schönen Scheins, mit glaubwürdiger
Verstellung und dem Vorspiegeln von Tatsachen (ibid., 17; habentem tamen quasdam
veritatis umbras). Daher ist es verständlich, dass die Magie unter dem Schein der
Wohltätigkeit die echte Medizin unterwandert; um mit Pliniusʼ Worten zu sprechen,
kriecht sie sozusagen in das System der traditionellen Medizin hinein und ersetzt es,
wertet es damit ab und erweckt den Eindruck, eine sehr viel bessere Heilkunde zu
sein (ibid., 2; specie salutari inrepsisse velut altiorem sanctioremque medicinam). Mit
Hilfe ihrer Verstellungskünste schafft es die Magie auch, das Menschengeschlecht in
geistiges Dunkel zu hüllen (ibid.; maxime etiam nunc caligat humanum genus), wes‐
halb die Menschen ihre wahre Identität nicht erkennen, sie praktizieren und sich auf
ihre Wirksamkeit in bestimmten Situationen verlassen. Für die Verdeckung ihrer
wahren Identität sehr hilfreich ist ihre Süße (ibid., 10; hunc enim maxime adfixisse
animis eam dulcedinem constat), also wohl ihr Reiz und ihre Annehmlichkeit. Dass
Verstellung und Trug nötig sind, bedeutet aber folglich auch, dass magia im Grunde
genommen unwirksam ist (vgl. Motiv der vanitas) und die Menschen einem Irrglau‐
ben anhängen (ibid., 7; superstitionem). Um den Schein ihrer Wirksamkeit aufrecht
zu erhalten, muss sich die Magie nun in Ausflüchte retten (ibid., 16; Sunt quaedam
Magis perfugia, veluti lentiginem habentibus non obsequi numina aut cerni), die sie al‐
lerdings der Glaubwürdigkeit halber mit der Bezeichnung „Regeln zur erfolgreichen
Magieausübung“ verbrämt.

Das dritte gewichtige Motiv, das Plinius in seiner Darstellung gegen die Magie
vorbringt, ist ihre Unnatürlichkeit. Wie eine Krankheit hat sie sich über die Welt aus‐

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

15

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


gebreitet und sie infiziert (ibid., 8; obiter infecto, quacumque commeaverat, mundo)
und wie eine Krankheit mit dem Normalzustand eines Menschen unvereinbar ist, ist
auch die Magie unvereinbar mit dem Normalzustand der (römischen) Gesellschaft.
Sie ist eine ars portentosa (ibid.; Osthanes (...) semina artis portentosae sparsit). Wäre
sie eine der Menschheit zuträgliche Kunst, würde sie sowohl fides als auch fas besit‐
zen; dass ihr jegliche Glaubwürdigkeit und Berechtigung zum sittlich Guten fehlen,
ist als weiterer Beleg dafür zu werten, dass sie nicht in die als gesellschaftlich normal
bzw. natürlich empfundene Ordnung passt (ibid., 10; fides istis fasque omne deest) und
sie damit als ehrlos und abscheulich zu charakterisieren ist (ibid., 17; intestabilem).
Zeichen ihrer Unnatürlichkeit ist darüber hinaus, dass sie im Menschen die Begierde
weckt, seinen eigenen Normalzustand überschreiten zu wollen; dadurch treibt sie den
Menschen aber auch in tiefe Lasterhaftigkeit, sie kehrt seine Negativseite heraus
(ibid., 14; fortuna rerum humanarum summa gestiente in profundis animi vitiis). Bei‐
spiel für diese Gier nach mehr ist für Plinius Nero, der den lasterhaften Wunsch, den
Göttern Befehle zu erteilen, in die Tat umzusetzen wünschte (ibid.; primumque impe‐
rare dis concupivit nec quicquam generosius voluit). Zudem treibt sie den Menschen zu
ungeheuerlichen Opferhandlungen wie dem Menschenopfer oder dem Verspeisen
von Menschen, was ebenfalls in den Bereich des Unnatürlichen fällt (ibid., 12; senatu‐
sconsultum factum est, ne homo immolaretur, palamque fit, in tempus illud sacra prodi‐
giosa celebrata; ibid., 13; monstra, in quibus hominem occidere religiosissimum erat,
mandi vero etiam saluberrimum). Nimmt man alle hier erwähnten monstra (ibid., 13)
in den Blick, charakterisiert Pliniusʼ Darstellung die Magie als eine Kunst, von der
große Gefahr für das Individuum, noch viel mehr aber für das Wohl und die Sicher‐
heit des Staates ausgehen kann. Sie stellt ein periculum für das römische Volk dar und
hat das Potential, den gesellschaftlichen Normalzustand dauerhaft zu beschädigen,
und auch wenn die Römer zumindest die Menschenopfer bereits abgeschafft haben
(ibid.; quantum Romanis debeatur, qui sustulere monstra), ist es nach Einschätzung
des Älteren Plinius durchaus legitim, die Magie den veneficas artes zuzurechnen
(ibid., 17). Hier ergibt sich ein Anklang an die strafrechtliche Verfolgung von plötzli‐
chen, unnatürlichen Todesfällen ohne sichtliche gewaltsame Einwirkung unter der
Lex Cornelia de sicariis et veneficis34. Die Nachricht ist klar: Wer Magie praktiziert, be‐
gibt sich nicht nur an den Rand der Gesellschaft (ibid., 9; exiliis), sondern in Gefahr
für Leib und Leben.

Wie die drei beschriebenen Hauptmotive der vanitas, der falsitas und des pericu‐
lum populi Romani aufzeigen, handelt es sich bei Magie um eine Kunst, vor der die
Menschheit gewarnt werden muss. Man könnte folglich annehmen, dass der Ältere
Plinius seine Magiegeschichte bewusst als Plädoyer gegen Magie konzipiert hat und
eine rundweg stark ablehnende Haltung gegenüber Magie einnimmt, die er in seinem
Werk konsequent vertritt. Dem ist jedoch nicht so, denn inmitten der besprochenen
Motive ist in der Magiegeschichte auf einer zweiten Ebene durchaus eine positiv-neu‐
trale Einschätzung von Magie auszumachen, die es Plinius erlaubt, Magie und ihre

34 Vgl. S. 32 f. der vorliegenden Arbeit.

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

16

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Praktiken entweder wertungsfrei in die Naturalis Historia mit aufzunehmen oder sie
sogar positiv hervorzuheben.

Zunächst ist hier die Bezeichnung von magia als ars (ibid., 4; 5; 10; 13; 14; 17),
scientia (ibid., 8) oder disciplina (ibid., 9) von Bedeutung. Magie wird an allen ge‐
nannten Stellen ohne Negativbewertung als ars charakterisiert und als solche gründet
sie sich wie alle anderen in der Antike existenten Künste auf eine breite Basis von
fachspezifischem Wissen, Regeln und Vorschriften, die sich derjenige, der eine Tätig‐
keit im gewählten Fachgebiet anstrebt, gründlich aneignen muss. Ebenfalls inkludiert
ist die Beherrschung sämtlicher, zur praktischen Umsetzung der Fachgebietsinhalte
nötiger Fertigkeiten35. Auch der Begriff scientia setzt ein eben solches Wissen voraus,
auf dem die Möglichkeit der praktischen Durchführung des theoretischen Wissens
beruht. Ist das Fachgebiet als ars konstituiert, kann es in Folge als disciplina an Schü‐
ler weitergegeben werden.

Neben den genannten Stellen verwendet Plinius den Begriff der ars bereits in
ibid., 1 (fraudulentissima artium), doch hier verbindet er – wie weitere zwei Male in
ibid., 8 (semina artis portentosae) und 15 (exemplum est falsae artis) – das Nomen mit
einem Adjektiv, das den Negativcharakter von Magie hervorheben soll, auch die ent‐
sprechenden Passagen selbst dienen diesem Zweck. Doch auch wenn der Autor den
betrügerischen Aspekt von magia in 30,1 betont, ist es nicht zu leugnen, dass er ihr
bereits im Folgesatz, dem dritten des Abschnitts, mit dem ersten Wort die größte nur
vorstellbare auctoritas (ibid.; auctoritatem ei maximam fuisse nemo miretur), im Sinne
von Einfluss bzw. Würde, respektvoll zuerkennt36. Dieses einflussreiche Ansehen, das
die Magie genießt, ist nicht nur auf ihr hohes Alter und ihren weltweit spürbaren Ein‐
fluss (ibid., 1; plurimum in toto terrarum orbe plurimisque saeculis valuit) – beides
Charakteristika, die der Autor bereits im zweiten Satz des ersten Abschnittes in be‐
tonter Stellung am Satzende positioniert – zurückzuführen; laut Plinius ist auch ihre
Fähigkeit, die drei den menschlichen Geist beherrschenden Künste der Medizin, Reli‐
gion und Astrologie in sich vereint und sie so ersetzt zu haben, Grund dafür (ibid.;
quandoquidem sola artium tres alias imperiosissimas humanae mentis complexa in
unam se redegit). Auch die Tatsache, dass Magie die Macht besitzt, ganze Völker in
ihren Bann zu schlagen und selbst Königen zu befehlen (ibid., 2; ut hodieque etiam in
magna parte gentium praevaleat et in Oriente regum regibus imperet) und ihre Anhän‐
gerschaft unter Berühmtheiten wie Pythagoras, Empedokles, Democritus und Plato
besitzt (ibid., 9; certe Pythagoras, Empedocles, Democritus, Plato ad hanc discendam
navigavere), nimmt Plinius ohne negative Wertung in seine Magiegeschichte auf.
Ebenfalls neutral berichtet er über die Formen magischen Handelns wie die Zeremo‐
nien37 (ibid., 13; caerimoniis) und er hält fest, dass es in der Magie wie in der Religion
ein fas gebe, an dem sich das Handeln der Magier ausrichte, auch wenn er in ibid., 10

35 TLL Bd. 2, s.v. ars; Georges 2013, Bd. 1, s.v. ars; Georges 2013, Bd. 2, s.v. scientia.
36 Zum Begriff der auctoritas vgl. den Artikel von Leist in RE II, 2, 2274-2277 sowie Der Neue Pauly 2,

266 f. sowie Mommsen 1876, 268 f.; Bleicken 1975, 294-323; Hammer 2014, 51 und Honsell 2015.
37 Plinius erwähnt auch in der Neropassage die magischen Opferhandlungen und ihre dazugehörigen

Riten; letztere bezeichnet er als barbarisch und wild, doch betrachtet man den Zusammenhang ge‐
nauer, wird dieses Negativurteil abgemildert. Plinius erklärt nämlich, dass im Vergleich zu Neros Un‐

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

17

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


der Magie genau diesen Wert abgesprochen hatte; in seinem Beispiel des Magiers Ti‐
ridates handelt es sich um die Vorschriften, die Natur nicht durch menschliche Aus‐
scheidungen oder das Meer durch Speichel zu beschmutzen (ibid., 17; navigare nolue‐
rat, quoniam expuere in maria aliisque mortalium necessitatibus violare naturam eam
fas non putant).

Abschließend lässt sich zur Untersuchung der positiv-neutralen Bewertung von
Magie in der Magiegeschichte feststellen, dass Plinius sie scheinbar mit dem Feld des
Wissens assoziiert. Die verwendete Begrifflichkeit (ars, scientia, disciplina, auctoritas)
deutet darauf hin. Magie als ars bzw. scientia mit gewaltiger auctoritas hat als Basis
theoretisches Wissen, das in die Praxis umgesetzt wird. Wissen ist für Plinius, der es
sich ja mit der Abfassung seiner Naturalis Historia zur Aufgabe gemacht hat, das ge‐
samte (relevante) naturkundliche Wissen seiner Zeit in einem Werk zu sammeln und
zu systematisieren, ein zentraler Punkt seines Lebens (ibid. 1, 17-19). Wenn er also als
Ziel von Magieausübung das Erringen von Glanz und Ruhm im Feld der Wissen‐
schaften nennt, ist dies – wenn auch inmitten von viel Kritik versteckt – ein großes
Lob für diese Kunst (ibid. 30, 8; quamquam animadverto summam litterarum clarita‐
tem gloriamque ex ea scientia antiquitus et paene semper petitam). Dieses Lob wird zu‐
sätzlich noch durch zwei Elemente verstärkt: Einerseits betont Plinius bewusst, dass
Arbeitsgrundlage die scientia Magie ist, andererseits leitet der Autor sein Lob mit
einem Verb in der 1. Person Singular, animadverto, ein. Dies ist ungewöhnlich, da er
bei seiner Darstellung auf Objektivität und persönliche Distanz bedacht ist, die er bei‐
spielsweise durch unpersönliche Konstruktionen (ibid., 9; mirandum est; ibid., 10; ple‐
numque miraculi et hoc), die Verwendung von Passivformen (ibid., 5; quotus enim
quisque hominum (...) cognitos habet, qui soli nominantur) oder Indefinitpronomina
(z.B. ibid., 6; nec postea quisquam dixit, quonam modo venisset Telmessum, religiosissi‐
mam urbem) und die Berufung auf seine Quellen (z.B. ibid., 3; inter auctores convenit)
erreicht38. Die Feststellung in der 1. Person Singular, dass seine Nachforschungen
zum Zweck der Magieausübung auf das genannte Ergebnis gestoßen sind, ist daher
auffällig. Die positive Bewertung von Magie als wissensbasierte ars spiegelt sich auch
in der Einbindung des Urteils des Eudoxus zur Magie wider, für den sie unter allen
Gruppierungen, die sich mit Wissen und Weisheit befassen, die berühmteste und
nützlichste ist (ibid., 3; Eudoxus, qui inter sapientiae sectas clarissimam utilissimamque
eam intellegere voluit). Indem Plinius von ihm ausgewähltes Wissen seiner Zeit
schriftlich fixiert, ermöglicht er, dass auch nachfolgende Generationen aus ihm Nut‐
zen ziehen; er schafft die Grundlage für memoria, ein Begriff, der dreimal in der Ma‐

taten die magischen Opferhandlungen mit ihren Riten als weniger schlimm einzustufen seien (Nat.
Hist. 30, 15; nulla profecto sacra, barbari licet ferique ritus, non mitiora quam cogitationes eius fuissent.
Saevius sic nos replevit umbris.).

38 Plinius verwendet die 1. Person Singular oder Plural in der Magiegeschichte daneben noch in Nat.
Hist. 30, 1 (coarguimus detegemusque); 7 (miror equidem Achillis populis famam eius in tantum adhae‐
sisse); 8 (Orphea putarem e propinquo eam primum pertulisse ad vicina; primus, quod exstet, ut equi‐
dem invenio); 10 (plenumque miraculi et hoc, pariter utrasque artes effloruisse, medicinam dico magi‐
cenque); 12 (quae priore volumine exposui); 13 (sed quid ego haec commemorem in arte). An diesen
Stellen drückt er allerdings teils sein Verwundern über seine Forschungsergebnisse aus, weist auf be‐
reits Bearbeitetes hin oder nutzt die 1. Person Singular als Einschub.

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

18

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


giegeschichte auftaucht und die Langlebigkeit von Magie von ihren Anfängen bis in
Pliniusʼ Zeit aufgreift (ibid., 4; durasse memoriam artemque tam longo aevo; ibid., 9;
Quae recepta ab ullis hominum atque transisse per memoriam; ibid., 13; et quidem ad
nostram memoriam). Solange die memoria an die Magie durch das schriftlich festge‐
haltene Wissen wach ist, werden Menschen den Wissensschatz nutzen können.

Stellt man abschließend Pliniusʼ diametral entgegengesetzte Standpunkte zur Ma‐
gie gegenüber, so stellt man fest, dass der Autor sich für keinen deutlich entscheidet.
Er wendet sich weder offen gegen die Magie, noch ergreift er deutlich Partei für sie.
Seine Ablehnung koexistiert scheinbar problemlos mit seiner positiv-neutralen Hal‐
tung, und wenn auch zahlenmäßig die Negativcharakterisierungen überwiegen, ist
der positiv-neutrale Ton, den Plinius anschlägt, in seiner gesamten Darstellung spür‐
bar. Ausschlaggebend für diesen Eindruck ist die Art und Weise, wie der Autor die
Negativseiten der Magie aufzeigt. Wie bereits besprochen, lässt sich seine Kritik in
drei Hauptmotive zusammenfassen: (1) Magie als inhaltsleere und daher unwirksa‐
me, nichtige Kunst, (2) Magie als bloßer Betrug/bloße Täuschung und (3) Magie als
unnatürliche, gesellschaftlich unvereinbare Kunst. In die einzelnen Elemente seiner
Magiegeschichte baut Plinius Magiekritik aus diesen drei Bereichen ein, wobei die
dem Leser im Kopf bleibende Hauptkritik zumeist in Form von Nomina und/oder
Adjektiven (z.B. ibid., 1; fraudulentissima artium; ibid., 8; semina artis portentosae;
ibid., 12; sacra prodigiosa; ibid., 17; intestabilem, inritam, inanem esse) angebracht
wird. Diese Kritik wird im Rahmen der der Objektivität, persönlichen Distanz und
Glaubwürdigkeit verpflichteten Darstellungsweise des Älteren Plinius nicht persön‐
lich und sie durchbricht niemals die genannten Darstellungskriterien. Die kritische
Haltung des Autors richtet sich auch nur scheinbar gegen Magie im Allgemeinen;
zwar gibt es im Rahmen der genannten Kritikmotive zahlreiche angesprochene Nega‐
tivpunkte, sehr heftig wird seine Kritik allerdings, wenn es um die Gefährdung von
Personen durch die Kunst geht – man denke nur an die magischen Menschenopfer
(ibid., 12) oder Kaiser Nero als gefährlicher Magieanwärter (ibid., 14-17). Wird magia
zur gesellschaftlichen Gefahr oder wird ihr betrügerischer, unwirksamer Charakter
offenbar – dann muss die Gesellschaft diese Gefahren erkennen, davor muss sie aller‐
dings über sie informiert und davor gewarnt sein. Und genau dies leistet Plinius mit
seiner Magiekritik.

Hier ergibt sich jedoch ein Problem, das eine Brücke zur positiv-neutralen Hal‐
tung des Autors schlägt. Da Plinius, obwohl sich sein Magiebegriff mit Hilfe seiner
Magiegeschichte eingrenzen lässt, sich selbst nicht ganz sicher ist, welche Inhalte der
Magie exakt zuzurechnen sind – ob beispielsweise die Sirenen oder Proteus in der ho‐
merischen Odyssee hinzuzählen, ist ihm unklar (ibid., 6; adeo ut vel totum opus non
aliunde constet, siquidem Protea et Sirenum cantus apud eum non aliter intellegi volunt,
Circe utique et inferum evocatione hoc solum agi) – und er außerdem bezüglich der
tatsächlichen Wirksamkeit von magischem Handeln im Unklaren ist, nimmt er Ma‐
gieinhalte in sein Werk auf. Dies tut er, wie gezeigt, entweder, indem er sie wertungs‐
frei einbaut, oder seltener, indem er sie positiv hervorhebt. Entscheidend ist hier aber
die positive Komponente des Wissens, die Magie als ars bzw. scientia beinhaltet. Als
Wissenssammler gehört auch Magie in sein Werk, doch nicht alles wird aufgenom‐

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

19

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


men. Typisch für die Art der Aufnahme magischen Wissens ist ibid., 19 f., in dem Pli‐
nius den Maulwurf und seine Verwendung in der Magie thematisiert. Der Autor si‐
chert sich durch die Verunglimpfung der Magier mittels vanitas-Motiv zu Beginn des
Abschnittes ab (ibid., 19; Peculiare vanitatis sit argumentum), um dann sämtliche, von
den Magiern vertretene Vorzüge dieses Tieres aufzuführen. So verspreche das Ver‐
schlucken des frischen, noch schlagenden Maulwurfherzens die Sehergabe und Erfolg
bei Unternehmungen (ibid.; si quis cor eius recens palpitansque devoret, divinationes et
rerum efficiendarum eventus promittant), der einem lebendigen Maulwurf ausgerisse‐
ne Zahn heile als Amulett angebunden Zahnschmerzen (ibid., 20; dente talpae vivae
exempto sanari dentium dolores adalligato adfirmant). Höchst hilfreich seien Maul‐
würfe als Heilmittel gegen Spitzmausbisse (ibid.; nec quicquam probabilius invenietur
quam muris aranei morsibus adversari eas). Alle übrigen magischen Ansichten zum
Maulwurf werde Plinius nach eigener Aussage an geeigneter Stelle anführen (ibid., 20;
cetera ex eo animali placita eorum suis reddemus locis).

Abschließend betrachtet ist die wichtigste Erkenntnis in Hinblick auf Plinius’
Haltung zur Magie, dass diese höchst ambivalent ist und zwischen Verdammung und
(vorsichtig positiver) Akzeptanz schwankt. Aus diesem offenkundigen Widerspruch
ergibt sich nun die Fragestellung der Arbeit. Die vorangehende Analyse der pliniani‐
schen Magiegeschichte lässt darauf schließen, dass Plinius den Themenkomplex Ma‐
gie nicht aus rein individuellem Interesse in seine Naturalis Historia aufnahm, son‐
dern dieser bewussten kritischen Auseinandersetzung mit dem aus antiker Warte ge‐
fährlichen Themenbereich eine klare Intention zu Grunde liegt. Nach meinem Dafür‐
halten lassen sich aus der Analyse der Magiekapitel der Naturkunde einerseits Schlüs‐
se zu Plinius’ Wissensdiskurs und seinem Verständnis von Wissensordnung ziehen;
diese Ergebnisse erlauben es uns andererseits, genauere Aussagen zur politischen und
sozialen Dimension des plinianischen Werkes zu treffen, indem auf der Basis der Ma‐
giekapitel die Parallelen der Welt- und Gesellschaftsordnung des Kaisers Vespasian
und des Forschers Plinius aufgezeigt werden. Bevor in Kapitel 4 nach der eingehen‐
den Analyse der Magieinhalte diesen beiden Fragestellungen nachgegangen wird, sol‐
len zunächst im folgenden dritten Kapitel theoretische und historische Vorbetrach‐
tungen zum Magiebegriff angestellt werden.

2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20

20

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum
Magiebegriff

Definition und Terminologie

Das Thema Magie übt schon seit Urzeiten eine starke Faszination auf die Menschheit
aus. Dass Magie bereits in prähistorischer Zeit eine Rolle spielte, beweisen beispiels‐
weise die Höhlenmalereien der jüngeren Altsteinzeit (ca. 38 000-15 000 v. Chr.) im
Süden Frankreichs39. Die Darstellung des Vogelmenschen in der Höhle von Lascaux
(Dep. Dordogne) oder des sog. Zauberers in der Höhle „Les Trois Frères“ (Dep.
Ariège, Region Midi-Pyrénées) scheinen beide laut heutigem Forschungsstand einen
Magier darzustellen40. Neben diesen geben in der Epoche der Bandkeramiker, der
frühesten Ackerbauern in Mitteleuropa (ca. 5600-4950 v. Chr.), menschliche Tonfi‐
gürchen, die wohl Haus- oder Ahnengötter mit magischen Kräften verkörpern sol‐
len41, einen Hinweis auf das Vorhandensein magischer Vorstellungen und Praktiken.
Auch für die Zeit der griechischen Klassik, des Hellenismus, der römischen Republik
sowie für die frühe römische Kaiserzeit lässt sich die Existenz von Magie vor allem
anhand von schriftlichen Quellen und archäologischen Funden nachweisen, wie in
Kapitel 1 anhand der Skizzierung der Entwicklung der Magiegeschichte verdeutlicht
wurde. Zunächst soll nun die Entwicklung der Forschung zu Magie als kulturwissen‐
schaftlichem Gegenstand in groben Zügen nachgezeichnet und im Anschluss daran
eine Definition von Magie versucht werden, die sich notwendigerweise auf die An‐
wendbarkeit auf die griechisch-römische Antike vom 5. Jhd. v. Chr. bis zum 1. Jhd. n.
Chr. beschränkt und möglichst offen ist, um den Großteil der für uns in dieser Zeit‐
spanne fassbaren antiken Phänomene von Magie abdecken zu können42.

Die Frage, wie sich das Konzept Magie historisch entwickelte, wie es definiert
werden kann und welchen Zweck es gesellschaftlich erfüllt, ist in der Magieforschung
seit dem 19. Jahrhundert kontrovers diskutiert worden43. Am Ende des 19. Jahrhun‐
derts bzw. am Beginn des 20. Jahrhunderts herrschten zunächst evolutionistische Mo‐
delle vor, die Magie als eine primitivere Vorstufe zur Religion und/oder der Wissen‐

3. 

3.1

39 Zeeb-Lanz 2013, 9-14.
40 Zeeb-Lanz 2013, 9-11.
41 Zeeb-Lanz 2013, 11 f.
42 Vgl. den Artikel von Frenschkowski in RAC 23, 857-957, s.v. Magie; den Artikel von Hopfner in RE

XXIV, 1, 301-393, s.v. Mageia; Graf 1996, 24-57; Dickie 2001, 1-17; Dillinger 2007, 13-24; Luck 1990,
1-11.

43 Vgl. auch Collins 2008, 1-26; Grafton 2010, s.v. Magie.

21

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


schaft ansahen44. Der berühmteste Vertreter dieses Ansatzes ist Sir James George Fra‐
zer (1854-1941), der in seinem Werk The Golden Bough die „geistige Entwicklung der
Menschheit“45 im Bereich der griechischen und römischen Religionsgeschichte nach‐
zuvollziehen versuchte46. Seinen Erkenntnissen zufolge lasse sich die Evolution des
menschlichen Geistes in einem (heute als überholt geltenden) Stufenmodell darstellen,
das besagte, dass sich die Menschheit auf ihrer niedrigsten Entwicklungsstufe mit
Magie befasst habe, dann sei die Religion gefolgt, auf der höchsten Entwicklungsstufe
allerdings habe sich die Wissenschaft mit der Erkenntnis der wahren Naturgesetz‐
mäßigkeiten entwickelt47; die Naturwissenschaft könne neben der Religion existieren,
neben der Magie jedoch nicht. Übt ein Mensch praktische Magie aus, versucht er da‐
durch, unmittelbare Kontrolle über seine Umwelt zu erlangen und sie zu beeinflussen;
seine Zielsetzung kann hierbei positiv (positive Magie/Zauberei) oder negativ (nega‐
tive Magie/Tabu) sein48. Bei der Ausübung von Religion wendet er sich an ein höhe‐
res, göttliches Wesen, das ihn vor den negativen Einflüssen seiner Umwelt schützen
soll. Frazer nahm außerdem an, dass Magie – wie die Naturwissenschaft – versuche,
„gesetzmäßige Abläufe in der Natur auszunutzen“49, wobei sie sich auf die (seiner
Meinung nach falschen) Gesetzmäßigkeiten der Ähnlichkeit sowie der Berührung
bzw. direkten Übertragung stütze50.

Einen im Vergleich zu Frazer völlig neuen, da kulturtheoretischen, Ansatz schuf
Bronislaw K. Malinowski (1884-1942), ein Vertreter des Funktionalismus51. Er be‐
schrieb „Magie als zweckrationales (Unterschied zur Religion), dennoch auf Sakrales
bezogenes (Unterschied zur Wissenschaft) Subsystem des Gesamtsystems Kultur“
(Frenschkowski 2016, 16). Während seiner Forschungsarbeit untersuchte Malinowski
nach der Methode der teilnehmenden Beobachtung 1915/1916 sowie 1917/1918 Ma‐
gie, Religion und Wissenschaft bei Naturvölkern auf den Trobriand-Inseln und hielt
in seinem Werk Magie, Wissenschaft und Religion fest, dass kein Volk ohne den sakra‐
len Bereich der Magie und der Religion als auch den profanen Bereich der Wissen‐
schaft bzw. einer wissenschaftlichen Einstellung existiere52. Ebenso wie Frazer kam er
zu dem Schluss, dass die Magie als Pseudo-Wissenschaft einzustufen sei, die keinerlei
Vereinbarkeit mit den anderen beiden Bereichen aufweise53. Jeder der drei Bereiche
habe folglich ein eigenes Betätigungsfeld: Die Magie als praktische Kunst ermögliche

44 Vgl. auch Luck 1990, 5-7; Frenschkowski 2016, 10-32. Weiterführende Literatur zu den einzelnen im
Folgenden vorgestellten Ansätzen von James G. Frazer, Bronislaw K. Malinowski, Robert R. Marett,
Claude Lévi-Strauss sowie David Émile Durkheim und Marcel Mauss findet sich in der Bibliogra‐
phie.

45 Frazer 1968, 17 (Vorwort). Frazer nutzte die vergleichende Methode dazu, die griechisch-römische
Religionsgeschichte mit den durch die ethnologische Forschung gewonnenen Daten seiner Zeit zu
verbinden (Wißmann 2010, 82).

46 Zu Frazer vgl. auch Otto 2011, 45-60 und 69-76.
47 Dillinger 2007, 14 f.; Frazer 1968, 236 f.
48 Frazer 1968, 29.
49 Dillinger 2007, 14.
50 Frazer 1968, 15-65. Vgl. auch Wißmann 2010, 82-85.
51 Malinowski 1973, XIV (Vorwort); Frenschkowski 2016, 16.
52 Malinowski 1973, 3. Vgl. auch Stolz 2010, 250 f. und Otto 2011, 78-83.
53 Malinowski 1973, 70.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

22

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


es dem Menschen, durch spezifische praktische Handlungen bestimmte Ziele zu er‐
reichen; der Magier müsse jedoch festgelegte Prinzipien bei der Ausführung beachten,
um die Wirksamkeit der Beschwörung und des darauffolgenden Ritus nicht zu beein‐
trächtigen bzw. zunichte zu machen54. Die kulturelle Funktion von Magie besteht für
Malinowski darin, dass sie es dem Menschen ermöglicht, „gefährliche Situationen in
jeder wichtigen Beschäftigung und kritischen Lage zu überwinden“55. Im Gegensatz
zur Magie sei Religion nicht praktisch ausgerichtet, sondern kümmere sich um
„menschliche Kernerfahrungen wie Orientierungslosigkeit und Sterblichkeit“56, wäh‐
rend der Mensch mit Hilfe der auf Naturbeobachtung, Verstand und Logik basieren‐
den Wissenschaft die Kräfte der Natur zu gebrauchen lernt57. Malinowskis Modell er‐
laubte es ihm, mehr nach der Funktion von Magie im System der Gesamtgesellschaft
zu fragen.

Als Vertreter des Übergangs zwischen dem evolutionistischen Modell und dem
Funktionalismus ist Robert Ranulph Marett (1866-1943), einer der in den Jahren zwi‐
schen der Jahrhundertwende zum 20. Jahrhundert und dem Ersten Weltkrieg ein‐
flussreichsten britischen Religionsethnologen, einzustufen. Im Gegensatz zu Mali‐
nowskis Ansatz entwickelte er die Vorstellung, dass Religion und Magie zwar unter‐
scheidbar seien, aber einen gemeinsamen Komplex bildeten58. Beide versuchten,
„übermenschliche, ehrfurchtgebietende Mächte, die im Begriff mana adäquat Aus‐
druck fänden, zu beeinflussen oder zu manipulieren“59. Der Unterschied zwischen
beiden Feldern bestünde allerdings in der unterschiedlichen Bewertung der Praktiken
durch die Gesellschaftsmitglieder: die im Rahmen von Religion durchgeführten wür‐
den als legitim und gesellschaftlich förderlich, die magischen hingegen als gesell‐
schaftsschädigend eingestuft60.

Auch Claude Lévi-Strauss (1908-2009), ein Vertreter des Strukturalismus, der in
den 1930er Jahren ethnologische Feldstudien in Brasilien durchführte, postulierte,
dass Magie und Religion miteinander in Beziehung stünden und nicht trennbar seien.
Hinsichtlich der Magie stellt er fest, dass gewisse magische Praktiken durchaus wirk‐
sam seien, doch dies setze den Glauben an Magie voraus61. Dieser Glaube entfaltet
sich innerhalb dreier Pole, wie Lévi-Strauss 1967, 184 selbst beschreibt:

[Festzuhalten ist] zunächst der Glaube des Zauberers an die Wirksamkeit seiner Techni‐
ken; dann der des Kranken, den jener pflegt, oder des Opfers, das er verfolgt, an die Macht
des Zauberers selbst; schließlich das Vertrauen und die Forderungen der öffentlichen Mei‐
nung, die ständig eine Art Gravitationsfeld bilden, in dem die Beziehungen zwischen dem
Zauberer und denen, die er verzaubert, liegen und sich definieren lassen.

54 Malinowski 1973, 68-72.
55 Malinowski 1973, 73 f.
56 Dillinger 2007, 15.
57 Malinowski 1973, 70 f.; 73.
58 Riesebrodt 2010, 177-179; Dillinger 2007, 15. Vgl. auch Otto 2011, 83 f. Otto hebt den von Marett

geprägten Begriff magico-religious hervor, der die Idee bezeichnet, dass Religion und Magie unter‐
scheidbar sind, aber einen Komplex bilden (Otto 2011, 84).

59 Riesebrodt 2010, 178.
60 Riesebrodt 2010, 181.
61 Lévi-Strauss 1967, 184.

3.1 Definition und Terminologie

23

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Zentral in dem beschriebenen Beziehungsdreieck ist folglich nicht so sehr der Kran‐
ke/das Opfer, zu dessen Heilung/Vernichtung der magische Akt durchgeführt wird,
sondern vielmehr der Zauberer, der durch seine „intime Erfahrung“62 seine Magie
wirksam werden lassen kann sowie die Öffentlichkeit, d.h. die Gruppe, die dem magi‐
schen Akt beiwohnt und einen kollektiven Konsensus zum Ausdruck bringt, der die
Magie legitimiert und trägt63. Verliert ein Zauberer die Zustimmung der Öffentlich‐
keit, kann er auch nicht mehr magisch tätig werden, da ihm die Legitimation fehlt64.
Magie bietet dem Menschen laut Lévi-Strauss also ein Bezugssystem, das Erklärungen
für unerklärlich scheinende Zusammenhänge im menschlichen Weltbild liefert65.

Eine funktionalistische Betrachtung von Religion unternahm David Émile Durk‐
heim (1858-1917) in seinem 1912 erschienenen Werk Die elementaren Formen des re‐
ligiösen Lebens. Bei seiner Untersuchung des Wesens der Religion kam er zu dem
Schluss, dass das Kollektiv eine bedeutende Rolle spiele66. Religion ist für ihn eine
„eminent soziale Angelegenheit“, denn sie stiftet gesellschaftliche Identität und schafft
gesellschaftlichen Zusammenhalt67. In enger Verbindung zu ihr sieht Durkheim die
Magie, da sie ebenso im genannten sozialen Rahmen praktiziert wird68:

Auch Magie besteht aus Überzeugungen und Riten. Sie hat, wie die Religion, ihre Mythen
und ihre Dogmen; sie sind nur unentwickelter, weil sie technische und nutzbringende Zie‐
le verfolgt und die Magie dabei ihre Zeit nicht mit reinen Spekulationen verliert. Auch sie
hat ihre Zeremonien, ihre Opfer, ihre Sühne, ihre Gebete, ihre Gesänge und ihre Tänze.
Die Wesen, die der Magier anruft, die er in Bewegung setzt, sind nicht nur gleicher Natur
wie die Kräfte und die Wesen, an die sich die Religion wendet, es sind sehr oft genau die
gleichen.

Magie und Religion weisen also laut Durkheim große Parallelen auf, doch sie sind
nicht miteinander vereinbar oder gar deckungsgleich. Die Magie ist im Gegensatz zur
Religion nicht nur mehr auf das praktische Erreichen von gesteckten Zielen fokussiert,
es besteht auch eine generelle „Feindschaft“ zwischen den beiden Feldern69. Der Reli‐
gion als öffentlicher Angelegenheit steht die Magie „als private[r] egoistische[r] Miss‐
brauch übernatürlicher Macht“ gegenüber70. Zentral ist jedoch ihre Verbindung un‐
tereinander: Anders als die meisten bereits vorgestellten Magietheorien hält Durk‐
heim an der Anschauung fest, dass die Magie „aus der Religion geboren“ wurde, da
sie voller religiöser Elemente sei71.

Für die Zielsetzung der vorliegenden Arbeit ist es am gewinnbringendsten, dem
Ansatz von Émile Durkheims Neffen Marcel Mauss (1872-1950) und Henri Hubert
(1872-1927) zu folgen, den beide Wissenschaftler erstmals 1902/1903 in ihrem Bei‐

62 Lévi-Strauss 1967, 197.
63 Lévi-Strauss 1967, 197.
64 Lévi-Strauss 1967, 198.
65 Lévi-Strauss 1967, 200.
66 Zu Durkheim vgl. auch Otto 2011, 60-76.
67 Durkheim 2007, 25.
68 Durkheim 2007, 69.
69 Durkheim 2007, 70.
70 Kippenberg 2010, 111.
71 Durkheim 2007, 532.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

24

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


trag Entwurf einer allgemeinen Theorie der Magie entwickelten und der eine breite,
flexible Definition von Magie ermöglicht72. Hubert und Mauss wandten sich gegen
Frazers Magietheorie und postulierten, dass die Bedeutung der konzeptionell als ge‐
trennt zu betrachtenden Bereiche Magie und Religion sozial bedingt sei; es sei gesell‐
schaftlich festgesetzt, welche Elemente als religiös und welche als magisch anzusehen
seien73. Magie müsse immer im Rahmen der „Bedingungen, unter denen sie vollzo‐
gen wird und die ihren Platz in der Gesamtheit der sozialen Gewohnheiten [einer
Gesellschaft] markieren“74, definiert werden, sie ist also als soziales Geschehen aufzu‐
fassen. Laut Hubert und Mauss umfasst Magie die drei Komponenten Handelnde,
Handlungen und Vorstellungen75:

Magier nennen wir das Individuum, das magische Handlungen vollzieht, selbst dann,
wenn es dies nicht professionell tut; magische Vorstellungen nennen wir die Ideen und
Überzeugungen, die den magischen Handlungen korrespondieren; die Handlungen, auf
die bezogen wir die anderen Elemente der Magie definieren, nennen wir magische Riten.
Diese Handlungen müssen von nun an unbedingt von sozialen Praktiken unterschieden
werden, mit welchen sie vermischt werden könnten.

Der Unterschied zwischen Religion und Magie ist nun, dass magische Riten nicht im
Rahmen eines „organisierten Kultes, sondern privat, heimlich, geheimnisvoll“ vollzo‐
gen werden; Magie tendiert folglich zum Bereich des gesellschaftlich Verbotenen76.
Trotz oder vielleicht gerade wegen dieser Tendenz wird dem Magier von der Gesell‐
schaft eine bedeutende Stellung zugewiesen; doch nicht nur Männer sind Magier,
auch Frauen (v.a. zu gewissen Zeiten wie der Menstruation, Schwangerschaft oder
Heiratsfähigkeit) und Kinder (v.a. als Gehilfen) spielen für magische Riten eine wich‐
tige Rolle77. Ebenfalls von den Ethnologen untersucht wurden die spezifischen magi‐
schen Rahmenbedingungen wie Zeit, Ort, zu verwendende Stoffe und Instrumente
sowie einzuhaltende Vorbereitungsanweisungen und zu ergreifende Vorsichtsmaß‐
nahmen, die sowohl für manuelle als auch orale Riten Gültigkeit besitzen78. Laut Hu‐
bert und Mauss stellt jeder magische Ritus die Übersetzung einer bestimmten Idee in
die Praxis dar; Ziel dieser praktischen Umsetzung ist es stets, ein gewisses Ergebnis zu
erzielen, Magie ist also die „Kunst der Veränderung“79. Die Veränderungen sind aller‐
dings nicht willkürlich, sondern folgen drei Hauptgesetzen: dem Gesetz der Kontigui‐
tät, der Ähnlichkeit und des Kontrastes80. Aus den dargelegten Grundzügen der
Theorie von Hubert und Mauss wird ersichtlich, dass Magie kein statisches, klar zu
definierendes Phänomen darstellt; vielmehr unterliegt es dem gesellschaftlichen sowie
zeitlichen Wandel, denn jede Änderung der gesellschaftlichen Bedingungen zieht eine
veränderte Wertung sozialer Elemente nach sich.

72 Dillinger 2007, 16 f.
73 Mauss 1978, 45-47, 172-176; Mürmel 2010, 215 f.
74 Mauss 1978, 58.
75 Mauss 1978, 52-54.
76 Mauss 1978, 58.
77 Mauss 1978, 59-62.
78 Mauss 1978, 80. Zu den manuellen Riten vgl. ibid., 84-87, zu den oralen Riten ibid., 87-93.
79 Mauss 1978, 94; 120; 124.
80 Mauss 1978, 97. Für eine genaue Erläuterung der drei Gesetze vgl. ibid., 97-119.

3.1 Definition und Terminologie

25

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Der Vergleich des Modells von Hubert/Mauss mit der in Kapitel 2 aus der plinia‐
nischen Magiegeschichte extrahierten Definition von Magie für die Frühe Kaiserzeit
zeigt deutliche Parallelen auf. Auch bei Plinius wird magisches Handeln als soziales
Geschehen verstanden und auch bei ihm wird klar, dass gesellschaftlich festgesetzt ist,
welches Handeln als Magie eingestuft wird und ob es als gesellschaftlich akzeptabel
oder als gefährlich und folglich inakzeptabel gilt. Aufgrund dieser Passung wird der
von Hubert und Mauss vertretene religionssoziologische Ansatz als Grundlage für die
Magiedefinition gewählt, die der Fragestellung der Arbeit zugrunde liegen soll.

In Anlehnung an die Magietheorie von Hubert und Mauss lässt sich nun folgende
Definition von Magie in Abgrenzung zu Religion und Wissenschaft aufstellen: Magie
bezeichnet ein System von Vorstellungen und Handlungen, mit dessen Hilfe Einzel‐
personen oder (zumeist kleinere) Personengruppen einer Gesellschaft ihre eigene Le‐
benswelt mit einer Sphäre in Verbindung setzen, die die Grenzen des als natürlich
Geltenden überschreitet. Anders als die Religion untersteht die Magie weder einer
staatlich anerkannten und geförderten, übergeordneten Institution noch folgt sie
einem allgemein festgelegten, verpflichtenden umfassenden Regelwerk oder einem
Verhaltenskodex dieser Art. Es ist aber festzuhalten, dass gewisse Regeln und prakti‐
sche Anweisungen zur Magieausübung existieren, deren Einhaltung über das Gelin‐
gen der magischen Handlung entscheidet81. Da die Magie ihr Wissen nicht in einem
institutionalisierten Rahmen von Generation zu Generation weitergibt, sondern viel‐
mehr im Verborgenen in Form von mündlicher Tradierung oder Geheimlehren, wird
das Misstrauen, das ihr von der Gesellschaft grundlegend entgegengebracht wird,
noch verstärkt. Vom Staat ist Magie nicht anerkannt und wird höchstens geduldet,
meist aber ist sie Ziel strafrechtlicher Verfolgung. Das Ziel von Magieausübung be‐
steht darin, ein bestimmtes, außerhalb der menschlichen Reichweite liegendes Ziel
durch Ausnutzen gewisser Gesetzmäßigkeiten (z.B. Kontakt oder Sympathie) zu er‐
reichen, indem übernatürliche Mächte dienstbar gemacht werden.

Im nächsten Schritt wird die im Griechischen und Lateinischen verwendete Termino‐
logie für den Magier und die Magierin, die Ausübung von Magie und die Zauberfor‐
mel beleuchtet und in Verbindung mit der von Plinius verwendeten Begrifflichkeit
gesetzt. Um Missverständnisse terminologischer Art auszuschließen, soll an dieser
Stelle darauf hingewiesen werden, dass in der gesamten Arbeit die Termini Magier,
Zauberer und Hexer sowie Magierin, Zauberin und Hexe ebenso wie Zauberei und
Hexerei synonym verwendet werden.

Der Begriff des Zauberers selbst geht auf iranische Ursprünge zurück, das altper‐
sische Wort „magu(š)“ ist etymologisch allerdings unklar82. Es könnte entweder auf
indogermanisch „magh“ (,fähig seinʻ, können; vgl. dt. Macht) oder keltisch „magu“
(,lediger Mannʻ) zurückgeführt werden. Ursprünglich war dies die Bezeichnung für
einen Anhänger eines medischen Stammes83. Herodot berichtet uns, dass ein μάγος

81 Vgl. die Zauberpapyri des 4. Jhd. n. Chr.; diese untersucht beispielsweise Otto 2011, 382-412.
82 Vgl. Frenschkowski in RAC 23, 858 f., s.v. Magie.
83 Endres 1951, 29.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

26

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


einer speziellen Priesterkaste in Persien angehöre, die eng mit dem Königtum in Ver‐
bindung stehe bzw. die Gesamtheit der persischen Priester bezeichne. Diese hatten
den Ruf, gewaltige Zauberkräfte zu besitzen. Als ihre Tätigkeitsfelder nennt Herodot
das Deuten von Träumen und Vorzeichen, der Vollzug von Opfern – beispielsweise
für Flussgötter – sowie die Rezitation von Theogonien84. Der Begriff scheint aber be‐
reits bei den Persern teils negativ konnotiert gewesen zu sein wie die Inschrift von
Dareius I. zeigt, in der der „falsche Smerdis“ als μάγος abgeurteilt wird85. Die irani‐
sche Bezeichnung wird als μάγος ins Griechische entlehnt, die Kunst des μάγος ist
folglich μαγεία86. Das Lateinische übernimmt wiederum magus und magia aus dem
Griechischen.

Neben den genannten Begriffen kennen sowohl das Griechische als auch das La‐
teinische eine Vielzahl von Begriffen für den Zauberer/die Hexe, für Zauberei und
Zaubermittel, von deren wichtigsten Etymologie und Bedeutung ebenfalls kurz darge‐
legt werden sollen87. Der männliche Zauberer kann im Griechischen neben μάγος als
ἐπῳδός (‚Beschwörer‘), φαρμακεύς (‚Giftmischer, Zauberer‘), γόης (‚Zauberer, Gauk‐
ler‘) oder ἀγύρτης (‚Bettler, Gaukler, Betrüger‘) bezeichnet werden. Seine weiblichen
Pendants heißen demzufolge φαρμακίς (‚Giftmischerin, Zauberin‘) bzw. die dichte‐
risch gebrauchte Bezeichnung φαρμακεύτρια (‚Zauberin‘). Die die jeweilige Zauber‐
kunst und Zauberaktivitäten bezeichnenden Nomina und Verben lauten φαρμακεία
(‚Giftmischerei, Zauberei‘) und φαρμακεύειν (‚etw. gegen jmd. als Besänftigungs- oder
Zaubermittel anwenden, jmd. bezaubern, vergiften‘) sowie γοητεία (‚Zauberei‘) und
γοητεύειν (‚bezaubern, blenden, täuschen‘; Verbum intensivum: ἐκγοητεύειν). Das
Konzept Magie lässt sich für uns erstmals im Griechenland des 5. Jhd. v. Chr. fassen
und obgleich es scheint, dass die griechischen Begriffe zu dieser Zeit ohne Bedeu‐
tungsunterschied für den Zauberer/die Hexe und seine/ihre Aktivitäten in Verwen‐
dung waren, müssen die Begriffe ursprünglich doch unterschiedliche Bedeutungen
besessen haben.

In der von einem ἐπῳδός ausgeübten Kunst spielten anscheinend magische Worte
bzw. Gesänge (gr. ἐπαοιδή oder ἐπῳδή – ‚Beschwichtigungslied, Zauberspruch, Be‐
sprechungʻ) eine äußerst wichtige Rolle, die die Heilung von Krankheiten oder zu‐
mindest ihre Linderung bewirken sollten88. Der ἐπῳδός selbst sah sich wohl nicht als
Magier, sondern als Spezialist für die Anwendung der genannten Gesänge. Ein
φαρμακεύς bzw. eine φαρμακίς/φαρμακεύτρια beschäftigte sich – wie die Verbindung
zu φάρμακον (‚Zaubermittel, schädliches Gift; Heilmittel‘) nahelegt – ursprünglich
mit der Herstellung nutzbringender, aber auch schädigender Mittel verschiedener

84 Vgl. Hdt. 1, 107 f. (Traumdeutung); 1, 120 (Traum- und Vorzeichendeutung); 1, 132 (Opfervollzug);
7, 19 (Traumdeutung); 7, 37 (Vorzeichendeutung); 7, 43 (Vollzug von Trankopfern); 7, 113 (Vollzug
von Opfer für Flussgott). Xanthos, ein etwas älterer Zeitgenosse Herodots, berichtet bereits davon,
dass die Magier sexuell mit ihren Müttern und Töchtern verkehren; er erwähnt ebenfalls eine Bezie‐
hung zwischen den Magiern und Zarathustra (vgl. Brust 2005, 386).

85 Graf 1996, 24.
86 Brust 2005, 385-393.
87 Einen Überblick über die Begriffe und ihre Deutung bieten Graf 1996, 24-84; Dickie 2001, 12-17 und

Luck 1990, 4 f.
88 Dickie 2001, 14.

3.1 Definition und Terminologie

27

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Art89. Was der Begriff φάρμακον bezeichnete, soll weiter unten geklärt werden. Wel‐
che Funktion im Gegensatz zu den bereits genannten Begriffen ein γόης erfüllte, ist in
der Forschung vielfach diskutiert worden90. Klar ist auf jeden Fall, dass sich die Be‐
zeichnung auf γόος (‚Wehklage, Klaggesang, Totenklage; Beschwörungʻ) sowie γοάν
(‚wehklagen, jammern, beklagen‘) zurückführen lässt und ein γόης folglich in einer
gewissen Verbindung zum Tod, der Totenklage und auch der Geleitung der Seele des
Verstorbenen ins Jenseits stehen muss. Der Zusammenhang zwischen der grundle‐
genden Bedeutung und dem Bereich Magie ist allerdings nicht genau erklärbar, wie
Graf und auch Dickie gezeigt haben. Ersterer hält fest, dass ein γόης ursprünglich
eine Verbindung zum Schamanismus aufwies, ab dem 5. Jhd. v. Chr. aber „Ekstase,
Totenklage, rituelle Heilung und Divination“91 verbindet und damit – obwohl er eine
Randfigur der antiken griechischen Gesellschaft darstellt – für sie dennoch gewisse
Dienstleistungen erfüllt92. Hinsichtlich des sprachlichen Gebrauchs scheint im Ver‐
gleich der einzelnen Termini der des γόης die negativste Konnotation aufzuweisen. In
seine Nähe lässt sich die Bezeichnung ἀγύρτης rücken, die – wie Graf anhand Platons
Politeia (364 b) nachweist – einen umherziehenden Bettelpriester bezeichnet, der als
Spezialist in religiösen Angelegenheiten Initiationen in die Mysterien und auch magi‐
sche Riten durchführen kann93. Ebenso wie der γόης genießt auch der Letztgenannte
wenig gesellschaftliches Ansehen.

Abschließend soll der Blick noch auf die griechischen Begriffe für Zaubermittel
gelenkt werden. Der Terminus φάρμακον, der das Zaubermittel im Allgemeinen be‐
zeichnet, war in archaischer griechischer Zeit nicht auf diese Bedeutung einge‐
schränkt, konnte sie jedoch annehmen, wie beispielsweise die Verwandlung der Ge‐
fährten des Odysseus durch Circe beweist. Die Zauberin verabreicht den Männern
auf ihrer vom zivilisierten Griechenland weit entfernt liegenden Insel Aiaia ein Zau‐
bermittel (φάρμακα; Hom. Od. X, 236), durch das alle in Schweine verwandelt wer‐
den (ibid., 234-240). Neben der Bedeutung Zaubermittel konnte der Begriff aber auch
Gift oder das genaue Gegenteil – Arzneimittel – bezeichnen. Dies belegt ibid. XIX,
455-462, als die Söhne des Autolycus durch das Sprechen einer Beschwörung den
Blutfluss des verwundeten Schenkels des Odysseus stillen. Neben dem φάρμακον
stellte die Bezauberung durch eine ἐπῳδή (vgl. Begriff ἐπῳδός), also durch Gesang,
ein wirksames und wichtiges Zaubermittel dar. Um ihm Wirksamkeit zu verleihen ist
in der Magie ein Ritual stets durch das gesprochene oder gesungene Wort begleitet,
wie Köves-Zulauf nachgewiesen hat94.

Verlässt man das Griechische und wendet sich dem Lateinischen zu, so findet sich
neben den griechischen Lehnwörtern magus (‚Zauberer‘) und magia (‚Zauberei‘) eine
ebenso große Bandbreite an Begriffen. Bevor auf diese eingegangen wird, sollen die
Ursprünge der Verwendung von magus/magia knapp beleuchtet werden. Die Begriffe

89 Dickie 2001, 14; Luck 1990, 4; Graf 1996, 30.
90 Graf 1996, 25, 27, 29 f.; Dickie 2001, 13-15.
91 Graf 1996, 30.
92 Zum Schamanismus vgl. S. 1 der vorliegenden Arbeit.
93 Graf 1996, 25 f.
94 Vgl. Köves-Zulauf 1972.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

28

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


werden im römischen Kontext zum ersten Mal im 1. Jhd. v. Chr. von M. Tullius Cice‐
ro (106-43 v. Chr.) und C. Valerius Catullus (ca. 84-54 v. Chr.) verwendet. Cicero er‐
wähnt die magi in seinem Werk De divinatione. Sie werden fest mit den Persern und
dem dortigen Königtum in Verbindung gebracht und sind ein Geschlecht von Weisen
und Gelehrten, das neben dem Deuten von Träumen auch die Könige in seiner Kunst
unterweist (De div. 2, 90). Auch bei Catull (c. 90) wird ein magus als persischer Pries‐
ter im Zusammenhang mit dem Erlernen der Opferschau (c. 90, 2; Persicum aruspi‐
cium) erwähnt, der Fokus liegt hier allerdings weniger auf dem Thema Magie als auf
dem antiken Glauben, dass ein magus durch eine für einen Römer höchst skandalöse
und völlig undenkbare inzestuöse Beziehung zwischen Mutter und Sohn gezeugt
würde (ibid., 3 f.; nam magus ex matre et gnato gignatur oportet,/ si vera est Persarum
impia religio). Es wird also in beiden Stellen das Thema Magie nicht erwähnt, erst bei
Vergil und Horaz wird dieses in den Vordergrund treten95.

Der die Zauberei (magia) ausübende Zauberer wird neben magus auch als venefi‐
cus oder sagus bezeichnet, während für Zauberinnen oder Hexen die Termini venefi‐
ca, cantatrix und saga existieren. Das Tätigkeitsfeld einer cantatrix umfasste wohl wie
Dickie es beschreibt „inton[ing] incantations and perform[ing] a few simple rituals in
conjunction with their incantations“96. Ob sie weiteren charakteristischen Aktivitäten
nachging, ist aufgrund der dürftigen Quellenlage nicht zu eruieren. Im Gegensatz zur
cantatrix beschäftigte sich eine saga bzw. ein sagus mit einer Bandbreite von magi‐
schen Tätigkeiten, die von „nullifying the effects of a bad dream to summoning up
the ghosts“97 reichten. Gebunden an diese Art der Zauberin war offenbar die Annah‐
me, dass deren Aufgaben nur von einer alten Frau erfüllt werden konnten98. Die Tä‐
tigkeit eines veneficus bzw. einer venefica hingegen lässt sich nur in Zusammenhang
mit dem Zaubermittel, dem veneficium, erklären. Veneficium kann die Bedeutung
„Gift“ annehmen, die Verfolgung von veneficium durch das sullanische Gesetz Lex
Cornelia de sicariis et veneficis aus dem Jahr 81 v. Chr. legt aber offen, dass darunter
nicht nur Giftmord zu verstehen war, sondern jeglicher plötzliche, unerklärliche To‐
desfall – beispielsweise auch durch Schadenzauber99. Im Gegensatz dazu stand die
Herbeiführung des Todes durch sichtbare Mittel, eben die sica (‚Dolch‘) – Täter war
der sicarius (‚Meuchelmörder‘). Venefica oder veneficus operieren folglich mit Stoffen,
die einen plötzlichen, unerklärlichen Todesfall herbeiführen.

Der griechischen ἐπῳδή entsprechen im Lateinischen verschiedene Begriffe: car‐
men, cantio, incantatio oder auch incantamentum100. Die zugehörigen Verben lauten
cantare (‚singen‘) und incantare (‚gegen jemand singen‘). Der für den Zauberspruch
sehr häufig gebrauchte Terminus carmen ist neutral und kann durch carmen malum
(Lied mit negativer Zielsetzung) oder carmen auxiliare (nutzbringendes Lied; vgl.
Nat. hist. 28, 21) negativ oder positiv spezifiziert werden.

95 Zur Magie bei Horaz vgl. S. 46-49 und S. 54-56 der vorliegenden Arbeit.
96 Dickie 2001, 15.
97 Dickie 2001, 15.
98 Dickie 2001, 15.
99 Graf 1996, 47.

100 Luck 1990, 4 f.

3.1 Definition und Terminologie

29

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Plinius verwendet in der Naturalis Historia nicht alle aufgeführten Begriffe: Der
Zauberer bzw. die Magier als Gruppe werden als magus bzw. magi bezeichnet, Zaube‐
rei als magia. Häufig in Verbindung mit Magie erfolgt der Hinweis auf die Giftmi‐
scherkunst (veneficium; veneficus, a, um); für den Zauberspruch verwendet Plinius
des Öfteren den Begriff carmen. Die Analyse der in der plinianischen Magiegeschich‐
te verwendeten Begriffe in Kapitel 2 hat jedoch gezeigt, dass Plinius daneben eine
Vielzahl von Ausdrücken für Magie und magisches Handeln verwendet, die in der
„klassischen“ griechischen/lateinischen Magieterminologie nicht vorkommen, was
auch in der Detailuntersuchung der Magieinhalte in Abschnitt 4.2.2 weiter deutlich
werden wird.

Quellen

Die Analyse der plinianischen Magiegeschichte (Kapitel 2) hat das Ergebnis erbracht,
dass die Haltung des Autors zu Magie höchst ambivalent ist und zwischen Verdam‐
mung und (vorsichtig positiver) Akzeptanz schwankt. Plinius der Ältere vertritt mit
dieser Einstellung allerdings keinesfalls eine Außenseiterposition; dass Magie in der
römischen Gesellschaft als Phänomen wahrgenommen wurde, das sowohl eine sozial
inakzeptable als auch sozial akzeptable Seite besaß, geben auch weitere Quellen zu er‐
kennen. Als sozial inakzeptabel eingestuft wurde jegliche Form von Magie, die eine
Gefahr für das römische Individuum darstellte oder die staatliche Autorität zu unter‐
minieren versuchte oder tatsächlich unterminierte. Sozial akzeptabel hingegen waren
Magieformen, die das Individuum schützten oder wie im Bereich der magischen Me‐
dizin heilen wollten. Der folgende Abschnitt dient dazu, durch das Heranziehen ver‐
schiedener lateinischer Quellen den Beleg zu erbringen, dass Plinius’ Haltung gegen‐
über Magie tatsächlich kein Einzelphänomen war, sondern seinen Widerhall in der
römischen Gesellschaft fand; außerdem soll ein Augenmerk darauf gelegt werden, bis
zu welchem Grad sich seine Haltung mit der in den untersuchten Quellen zur De‐
ckung bringen lässt.

Plinius fokussiert zu Beginn seiner Magiegeschichte auf die Gefahrenseite der Magie
und vermittelt dadurch den Eindruck, dass für ihn dieser Aspekt größeres Gewicht
als die sozial akzeptierte Komponente besitzt. Beschäftigt man sich mit Magie im rö‐
mischen Kontext, fallen tatsächlich die vielen Verbote und praktischen Schutzmaß‐
nahmen in diesem Bereich auf. Dass der Römer das Bedürfnis verspürte, sich sowohl
juristisch als auch durch individuelle, private Schutzzauber gegen Magie abzusichern,
lässt auf eine aktive Magiepraxis in der römischen Gesellschaft schließen, deren Ziel
die Schädigung eines Individuums oder des Staates war101.

3.2

101 Neben schädigender Magie existierten carmina et venena, die eingesetzt wurden, um Dinge positiv
zu beeinflussen. Beispielsweise führt Cato in De agricultura, 160 ein magisches Heilritual für ausge‐
renkte Gliedmaßen auf, das bei Plinius als carmen auxiliare (Nat. Hist. 28, 21) erwähnt wird. Somit

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

30

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Der für unsere Zwecke wichtige erste Quellenkomplex sind die Rechtstexte, die
sich mit der juristischen Verfolgung von Magie befassen. Im römischen Kulturkreis
stoßen wir schon sehr früh auf Rechtsquellen, in denen Magie fassbar wird102. Im Fol‐
genden wird zuerst auf die Gesetze eingegangen, mit deren Hilfe gegen Magiedelikte
vorgegangen werden konnte, danach werden die polizeilichen Maßnahmen (Auswei‐
sungen und Buchverbrennungen) genauer beleuchtet103. Ein konsequentes rechtliches
Vorgehen gegen Magie im Allgemeinen existiert erst ab dem 4. Jhd. n. Chr. (Kaisere‐
dikte gegen Magier und Wahrsager, Codex Theodosianus104 und Corpus Iuris Civilis
9,18105).

Der erste konkrete Hinweis auf magische Aktivitäten lässt sich im 5. Jhd. v. Chr.
im Zwölftafelgesetz (Lex duodecim tabularum) fassen106. Die Römer nahmen von An‐
fang an eine strenge Position gegenüber Zauberei ein, die hart bestraft wurde – davon
legt die uns erhaltene römische Gesetzgebung des Zwölftafelgesetzes Zeugnis ab. Dort
heißt es in Tabula VIII – wie Plinius in seiner Naturkunde zitiert – QUI FRUGES EX‐
CANTASSIT und QUI MALUM CARMEN INCANTASSIT (Nat. Hist. 28, 17 f.)107. In
beiden Fällen wird durch excantare (‚heraussingenʻ) und incantare (‚singen gegen je‐
mandʻ) eine magische Handlung, eine Beschwörung, vollzogen; im ersten Fall zau‐
bert der Handelnde fremde Ernte auf sein eigenes Feld, im zweiten Fall wird ein böses,
schädigendes Lied angestimmt. In beiden Beispielen sind übernatürliche Kräfte im
Spiel. Zu beachten ist jedoch, dass das Zwölftafelgesetz nicht gegen Zauberei als De‐
likt vorgeht, sondern im genannten Fall (fructus excantare) der Verstoß gegen das Ei‐
gentumsrecht bestraft wird; es geht hier um die Schädigung einer Privatperson durch
das Delikt des Ernteraubs. Plinius überliefert in seiner Naturalis Historia (ibid. 18,
41-43) einen – genauer gesagt, den in diesem Rahmen einzigen – Prozess, der in der

bestimmte die jeweilige Intention des Ausführenden, ob das angewandte Ritual oder Mittel positive
oder negative Wirkung haben sollte und somit legal oder illegal war.

102 Bei einem Vergleich zwischen Griechenland und Rom im Bereich der mit Magie befassten Rechts‐
texte tritt sofort ein grundlegender Unterschied zutage. In den Bereich der Gesetzgebung in Grie‐
chenland fallen lediglich zwei Quellen, die sich nicht mit Magie im Allgemeinen, sondern mit schä‐
digender Magie befassen. Die Dirae Teiorum (ca. 470 v. Chr.) stellen eine Auflistung von Flüchen
dar, deren Wortlaut an schriftlich niedergelegte Gesetze erinnert; der erste Punkt stellt klar, dass die
Anwendung von schädigenden Substanzen sowie Worten (φάρμακα δηλητήρια; Meiggs und Lewis
1969, 63) gegen den teischen Staat oder einen seiner Bürger mit der Todesstrafe für den Täter und
seine gesamte Familie belegt wird. Bei der zweiten Quelle handelt es sich um Gesetze für einen Pri‐
vatkult in der Stadt Philadelphia in Lydien, die sowohl gottlose Worte und Sprüche als auch Liebes‐
zauber hinsichtlich der Kultausübung verbieten (Ogden 2009, 276 f.). Neben diesen Texten sind kei‐
ne mit Magie befassten Rechtstexte überliefert, auch für Athen schweigen die Quellen.

103 Vgl. Luck 1990, 58-60, Ankarloo 1999, 166 f. und 253-266, Martin 2005, 95-106, Dickie 2001,
142-161 und MacMullen 1966, 95-162. Einen Blick auf das rechtliche Vorgehen gegen Magie nicht
nur bei den Römern, sondern auch im antiken Ägypten, Babylon und Griechenland wirft Pharr
1932, 269-295.

104 Auf Befehl Kaiser Theodosius’ II. (401-450 n. Chr.) erstellte Sammlung aller gesetzlichen Erlasse, die
aktualisiert und am 15.2.438 n. Chr. als sog. Codex Theodosianus veröffentlicht wurden.

105 Auf Befehl Kaiser Justinians I. (527-565 n. Chr.) entstandene Sammlung des gesamten römischen
Rechts.

106 Vgl. Graf 1996, 41-43 und 58-61.
107 Tabula VIII, 1 a: qui malum carmen incantassit; 8 a: qui fruges excantassit; zusätzlich auch 8 b: neve

alienam segetem pellexeris.

3.2 Quellen

31

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


1. Hälfte des 2. Jhd. v. Chr. stattfand und bei dem der Freigelassene C. Furius Chresi‐
mus von seinen recht begüterten Nachbarn des Ernteraubs durch Zauberei angeklagt
wurde. Sie erklärten, es könne nicht mit rechten Dingen zugehen, dass Chresimus auf
seinem im Vergleich zu ihren Besitzungen kleinen Gehöft einen weitaus größeren Er‐
trag erwirtschafte; die einzig plausible Erklärung sei die Zuhilfenahme von Zauberei.
Am Tag der Gerichtsverhandlung erschien der Angeklagte vor dem kurulischen Ädil
Spurius Albinus, um sich zu verteidigen. Er kam jedoch nicht allein, sondern brachte
seine gesamten landwirtschaftlichen Geräte, sein gut gepflegtes Vieh sowie seine Skla‐
ven mit, die gut gekleidet und wohl genährt und daher zu harter Arbeit fähig waren.
Er erklärte, dies seien seine Beweismittel, dass der hohe Ertrag nur auf harter Arbeit
und Fleiß basiere, die arbeitsamen Nächte und den vielen Schweiß könne er leider
nicht mitbringen und herzeigen. Nachdem die Bürger seine Beweismittel in Augen‐
schein genommen hatten, erkannten sie die Nichtigkeit der Anklage und Chresimus
wurde freigesprochen.

Der zweite für die konsequente Bestrafung schädigender magischer Aktivitäten
wichtige Rechtstext – für die folgenden Jahrhunderte die Grundlage des Vorgehens
gegen Magie in Rom – ist die im Jahre 81 v. Chr. vom Diktator Sulla (138-78 v. Chr.)
zur Abstimmung gebrachte Lex Cornelia de sicariis et veneficis. Dieses Gesetz „Über
Meuchelmörder und Giftmischer“ bestrafte einerseits die vorsätzliche Tötung von
Mitbürgern durch sichtbare Waffeneinwirkung, die sica (‚Dolchʻ); andererseits ging
sie gegen die weniger nachvollziehbare Tötung durch venenum (‚Giftʻ) vor108. Venefi‐
cium stand für „jede Aktion, die einen plötzlichen und unerwarteten Tod zur Folge
hat, sei es durch Gift, sei es durch andere heimliche Mittel“109, es bezog also auch
Zauberei mit ein.

Wir besitzen zwei Quellen, die das sullanische Gesetz kommentieren, die Digestae
des Justinian (reg. 527-565 n. Chr.) sowie die Sententiae des Paulus (geb. um 160 n.
Chr.)110. Justinians Digestae (48,8,3; etwa 530 n. Chr.) führen auf, dass nach dem 5.
Kapitel der Lex Cornelia de sicariis et veneficis Personen, die ein venenum (ibid., pr.) in
der Absicht, einen Menschen zu töten, hergestellt, verkauft oder aufbewahrt haben
(ibid.; qui venenum necandi hominis causa fecerit vel vendiderit vel habuerit, plectitur)
ebenso wie Personen, die öffentlich mala medicamenta (48,8,3,1) verkauft oder zu Tö‐
tungszwecken aufbewahrt haben, unter dem Gesetz bestraft werden sollen. Ebenfalls
unter Strafe gestellt werden Salbenhändler, die jemandem gefährliche, weil giftige,
Stoffe wie beispielsweise Schierling, Salamander, Fingerhut, Alraunwurzel oder Spani‐
sche Fliege verabreicht haben (48,8,3,3; pigmentarii, si cui temere cicutam salaman‐
dram aconitum pituocampas aut bubrostim mandragoram et id, quod lustramenti causa
dederit cantharidas, poena teneantur huius legis). Die Strafe für die Verabreichung ei‐
nes empfängnisfördernden Mittels mit Todesfolge der Anwenderin ist die Exilierung
der Täterin (48,8,3,2; relegari iussa est ea, quae non quidem malo animo, sed malo ex‐
emplo medicamentum ad conceptionem dedit), da sie malo exemplo gehandelt habe.

108 Vgl. Graf 1996, 45-47.
109 Graf 1996, 46.
110 Ein weiterer Hinweis findet sich bei Cicero, Pro Cluentio 148.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

32

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Durch die Lex Cornelia geahndete Delikte wurden in der Zeit des Justinian mit der
Verhängung der Todesstrafe verfolgt, außer die äußerst hohe gesellschaftliche Stellung
des Täters/der Täterin verhinderte dies. Grundlegend wurden gesellschaftlich höhere
Schichten jedoch mit der Konfiszierung des Vermögens und der anschließenden De‐
portation auf eine Insel bestraft. Die gesellschaftlich niederen Schichten wurden hin‐
gegen entweder gekreuzigt oder den Tieren vorgeworfen111. Die Sententiae des Paulus
(5,23,14-19112) geben des Weiteren darüber Aufschluss, dass unter der Lex Cornelia
die Verabreichung eines Liebestranks oder eines Abortivums durch einen Angehöri‐
gen der niederen Schichten mit Arbeit in den Minen, durch einen Angehörigen der
höheren Schichten mit der Exilierung auf eine Insel und der Konfiszierung eines Teils
des Vermögens geahndet wurde. Starb durch die Anwendung der Substanzen der An‐
wender/die Anwenderin, wurde die Todesstrafe verhängt. Die Anwendung von Zau‐
berei wurde mit Kreuzigung oder der Tötung durch wilde Tiere bestraft, wahre Magi‐
er sollten lebendig verbrannt werden. Der Besitz von Zauberbüchern und das bloße
Wissen in diesem Bereich waren strafbar.

Neben dem dargelegten gesetzlichen Vorgehen gegen Magie wurden zusätzliche
polizeiliche Maßnahmen ergriffen und Magier, Zauberer und Astrologen regelmäßig
aus Rom und/oder Italien vertrieben oder verbannt, um die Gefährdung der öffentli‐
chen Ordnung oder des Staatswesens zu unterbinden113. Die einzelnen Quellen zei‐
gen, dass neben Magie auch die Ausübung privater Mysterienkulte als Gefahr angese‐
hen wurde und bereits im 2. Jhd. v. Chr. die Bereiche der Divination und Astrologie
in enger Beziehung zur Magie standen, weshalb auch Wahrsager und Sterndeuter von
den Ausweisungen betroffen waren. Im Folgenden soll ein Überblick über die polizei‐
lichen Aktionen gegeben werden.

Das erste Zeugnis führt uns ins Jahr 215 v. Chr. in die Zeit des 2. Punischen Krie‐
ges (218-201 v. Chr.). Während der Kämpfe zwischen Rom und Karthago wurde be‐
obachtet, dass die Frauen öffentlich auf dem Forum und dem Kapitol, also an zwei für
den römischen Staat zentralen Orten, Opfer darbrachten und Gebete sprachen. Sie ta‐
ten dies jedoch nicht nach traditioneller römischer Sitte (Livius, Ab urb. cond. 20, 1;
patrio more), sondern hielten sich an einen fremden Kult, der ihnen von Magier-
Priestern und Wahrsagern vermittelt worden war und der den Geist der Menschen
irrigerweise gefangen genommen hatte (ibid.; sacrificuli ac vates ceperant hominum
mentes). Die Unterbindung dieser Aktivitäten war den Ädilen und triumviri capitales
nicht gelungen, was ihnen heftige Kritik seitens des Senats einbrachte, der sodann
dem damaligen praetor urbanus M. Aemilius die Aufgabe übertrug, dafür zu sorgen,
die Ausübung der fremden Kulte unverzüglich zu beenden (ibid.; ut eis religionibus
populum liberaret). Der Senatsbeschluss beinhaltete, dass alle mit Wahrsagerei und
mit in besagtem Fremdkult verwendeten Gebeten und Opfern befassten Bücher und
Schriftstücke vor dem 1. April abzuliefern seien (ibid.; edixit ut quicumque libros vati‐

111 Dig. 48,8,3,5: Legis Corneliae de sicariis et veneficis poena insulae deportatio est et omnium bonorum
ademptio. Sed solent hodie capite puniri, nisi honestiore loco positi fuerint, ut poenam legis sustineant:
humiliores enim solent vel bestiis subici, altiores vero deportantur in insulam.

112 Zitiert nach Ogden 2009, 279 f.
113 Vgl. Dickie 2001, 253. Zur Vertreibung der Astrologen vgl. Ripat 2011, 115-154.

3.2 Quellen

33

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


cinos precationesve aut artem sacrificandi conscriptam haberet eos libros omnes litteras‐
que ad se ante kalendas Apriles deferret) und das Darbringen von Opfern nach dem
neuen, fremden Ritus sowohl an öffentlichem oder heiligem Ort zu unterbleiben habe
(ibid.; neu quis in publico sacrove loco novo aut externo ritu sacrificaret). Die Römer
waren also sehr bemüht, fremde, mit Magie assoziierte Kulte entweder gänzlich vom
Staatswesen fernzuhalten oder, wie das nächste Beispiel zeigt, zumindest so streng zu
überwachen, dass von ihnen keine Gefahr ausgehen konnte.

Fast acht Jahrzehnte nach dem Erlass dieses Senatsbeschlusses erfolgte im Jahr
139 v. Chr. unter dem Konsulat des M. Pompilius Laenas und des L. Calpurnius die
erste Ausweisung der Chaldäer aus Rom und Italien innerhalb einer zehntägigen Frist
(Valerius Maximus, Facta et dicta memorabilia 1,3,3). Der Begriff „Chaldäer“ bedeutet
so viel wie „Zauberer“. Ursprünglich waren die Chaldäer eine Stammesgruppe im ba‐
bylonischen Kulturkreis, die die Magie immer mit dem fremden Nahen Osten und
Ägypten assoziierenden Griechen – und in Folge auch die Römer – mit Magie im All‐
gemeinen, mit Astrologie und Astronomie im Besonderen in Verbindung brachten114.
Da die Chaldäer als Spezialisten für Sterndeutung galten, zählte folglich auch die Di‐
vination zu ihren Schwerpunkten. Der Prätor Cn. Cornelius Hispalus befand die Aus‐
weisung für unvermeidbar, da die Chaldäer mit ihren Lügen und lügenhaften Stern‐
deutungen Menschen in ihren Bann schlugen (ibid.). Neben den Chaldäern wurden
auch die Juden dazu gezwungen, das Land zu verlassen, da sie mit ihrem Kult um Ju‐
piter Sabazius die Moral der Römer verdorben hätten (ibid.). Die Betroffenen erhiel‐
ten eine Frist von zehn Tagen, um dem Befehl nachzukommen. Die Quelle zeigt an,
dass der römische Staatsapparat häufig Fremdkulte bzw. -religionen mit gefährlichen,
magischen Praktiken in Verbindung brachte, die man durch die Ausweisung be‐
stimmter Bevölkerungsgruppen zu unterbinden suchte.

Die nächste Vertreibung der Astrologen und Zauberer erfolgte gut ein Jahrhun‐
dert später im Jahr 33 v. Chr. unter M. Agrippa (Cassius Dio 49, 43). Cassius Dio be‐
richtet auch, dass Agrippa Augustus (reg. 27 v. Chr. - 14 n. Chr.) davor warnte,
Fremdelemente in die römische Kultausübung aufzunehmen. Durch die fremden
Bräuche würde die Entstehung von Umstürzen begünstigt, vor allem Zauberer und
Philosophen mit ihren Lügen würden dem Staat schweren Schaden zufügen (Cassius
Dio 52, 36).

In die Regierungszeit von Kaiser Augustus fällt nun auch eine ganze Reihe von
Maßnahmen. Im Jahr 31 v. Chr., nur zwei Jahre nach der Chaldäervertreibung des M.
Agrippa, ließ Augustus im Rahmen seines Amtes als Pontifex Maximus, das er nach
dem Tod seines Vorgängers Lepidus übernommen hatte, über 2000 mit der Weissa‐
gung befasste griechische und lateinische Schriftstücke verbrennen (Sueton, Aug.
31115). Die einzige Ausnahme bildeten die Sibyllinischen Bücher, aus denen er jedoch
zuvor ebenfalls eine Auswahl getroffen hatte. Er begrub die Reste der Bücher in zwei

114 Ogden 2009, 33.
115 Postquam vero pontificatum maximum, quem numquam vivo Lepido auferre sustinuerat, mortuo de‐

mum suscepit, quidquid fatidicorum librorum Graeci Latinique generis nullis vel parum idoneis aucto‐
ribus vulgo ferebatur, supra duo milia contracta undique cremavit ac solos retinuit Sibyllinos, hos quo‐
que dilectu habito; condiditque duobus forulis auratis sub Palatini Apollinis basi.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

34

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


vergoldeten Bücherschränken unter dem Postament des Palatinischen Apollo. Dass
Augustus die Bücher quasi in einem symbolischen Akt verbrennen ließ, weist auf die
Wichtigkeit derselben für die Magie hin. Zu unterstreichen ist allerdings, dass dies im
untersuchten Zeitraum, d.h. bis zum Tod des Älteren Plinius, der einzige Hinweis auf
eine Bücherverbrennung ist116. Nach der Beseitigung dieser als unpassend eingestuf‐
ten Werke erfolgte 28 v. Chr. die Ausweisung des Pythagoräers und Magus Anaxilaus
von Larissa aus Rom und ganz Italien117. Die letzte Maßnahme aus der Regierungs‐
zeit des ersten Kaisers betraf die Wahrsagung. Im Jahr 11 n. Chr. wurde es untersagt,
dass Wahrsager Einzelpersonen Vorhersagen über die Zukunft erteilten, ebenso wie
es – auch wenn mehrere Personen anwesend waren – verboten wurde, Vorhersagen
über den Todeszeitpunkt eines Menschen zu treffen. Hätten Personen, die selbst nach
dem Thron gierten, den Todeszeitpunkt des princeps oder eines seiner Familienmit‐
glieder mit Hilfe von Wahrsagungen in Erfahrung gebracht, hätte dies eine große Ge‐
fahr für den Monarchen, seine Familie und letztendlich die Sicherheit des Staates be‐
deutet.

Unter Augustusʼ Nachfolger Tiberius (reg. 14-37 n. Chr.) wurde die die Wahrsa‐
gung betreffende Regelung erneuert. Sueton weist in seiner Lebensbeschreibung des
zweiten Kaisers darauf hin, dass dieser nicht nur verhasst und abscheulich war, son‐
dern auch in beständiger Furcht lebte (Tib. 63118). Tiberius verbot Wahrsagungen im
Geheimen ohne Zeugen (ibid.; Haruspices secreto ac sine testibus consuli vetuit). Er
versuchte auch, nahe Rom gelegene Orakelstätten zu zerstören, ließ aber durch die
Lose aus Praeneste in Furcht versetzt davon ab (ibid.; Vicina vero urbi oracula etiam
dis[s]icere conatus est, sed maiestate Praenestinarum sortium territus destitit, cum obsi‐
gnatas devectasque Romam non repperisset in arca nisi relata rursus ad templum.).

Zwei Jahre nach Tiberius’ Regierungsantritt (16 n. Chr.) wurde Libo Drusus aus
der Familie der Scribonii aufgrund von Praktizierung von Magie gegen den Kaiser
vor Gericht gestellt und verurteilt (Tacitus, Ann. II, 27-32). An den Prozess schloss
sich die Ausweisung von Astrologen und Magiern per Senatsbeschluss an (ibid., 32;
de mathematicis magisque Italia pellendis senatus consulta). Zwei Mitglieder dieser
Gruppe wurden getötet: L. Pituanius wurde vom Tarpejischen Felsen gestürzt (ibid.;
saxo deiectus est) und P. Marcius wurde auf Befehl der Konsuln außerhalb der porta
Esquilina auf traditionelle Weise hingerichtet, während eine Trompete erklang (ibid.;
in P. Marcium consules extra portam Esquilinam, cum classicum canere iussissent, more
prisco advertere).

Im Prozess selbst wurden dem Angeklagten, der mit dem Senator Firmius Cato
befreundet war, revolutionäre Aktivitäten vorgeworfen. Firmius Cato hatte Libo Dru‐
sus mit den Wahrsagungen der Chaldäer, den Riten der Zauberer sowie den Traum‐

116 Ein weiterer Hinweis auf eine Bücherverbrennung in Ephesus findet sich zur Zeit des Paulus (Ogden
2009, 283).

117 Ogden 2009, 281.
118 Quam inter haec non modo invisus ac detestabilis, sed praetrepidus quoque atque etiam contumeliis

obnoxius vixerit, multa indicia sunt. Haruspices secreto ac sine testibus consuli vetuit. Vicina vero urbi
oracula etiam dis[s]icere conatus est, sed maiestate Praenestinarum sortium territus destitit, cum obsi‐
gnatas devectasque Romam non repperisset in arca nisi relata rursus ad templum.

3.2 Quellen

35

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


deutern bekannt gemacht (ibid., 27; ad Chaldaeorum promissa, magorum sacra, som‐
niorum etiam interpretes impulit) und ihm vor Augen geführt, dass er aufgrund seiner
Verwandtschaftsverhältnisse zur kaiserlichen Familie gehöre. Dadurch, dass er Libo
Drusus in seiner luxuriösen und verschwenderischen Lebensweise – und damit der
Anhäufung von Schulden – bestärkte, verdarb er seinen Charakter immer mehr.
Nachdem Firmius Cato eine Vielzahl von Zeugen der Lebensweise und magischen
Aktivitäten gesammelt hatte, erwirkte er eine Audienz bei Tiberius, der sich alles auf‐
merksam anhörte. Als Libo Drusus einen gewissen Iunius darum bat, die Seelen von
Toten aus der Unterwelt heraufzubeschwören (ibid., 28; Iunius quidam, temptatus ut
infernas umbras carminibus eliceret), meldete Iunius dies dem Fulcinius Trio, der auf‐
grund seines Talents (und seines schlechten Rufs) bei Anklägern sehr bekannt war.
Dieser klagte Libo Drusus bei den Konsuln und dem Senat an. Während des Prozes‐
ses, bei dem Tiberius den Vorsitz führte, wurde u.a. als Beweis der Schuld des Ange‐
klagten ein Schriftstück angeführt, in dem neben den Namen von Personen der kai‐
serlichen Familie oder von Senatoren schreckliche und geheime Notizen gefunden
worden seien, die von Libo Drusus stammten (ibid., 30; libello manu Libonis nomini‐
bus Caesarum aut senatorum additas atrocis vel occultas notas). Angesichts der Be‐
weislage tötete der Angeklagte sich selbst, indem er sich zweimal ins Schwert stürzte
(ibid., 32; duos ictus in viscera derexit). Im vorliegenden Prozess gelang es den Anklä‐
gern, aus den unterschiedlichen magischen Aktivitäten des Libo Drusus – es handelte
sich um Nekromantie und geheime Notizen – eine handfeste Anklage zu zimmern.
Diese beinhaltete wohl, dass der Angeklagte versucht hatte, den Kaiser mit magischen
Praktiken zu schädigen oder gar zu töten. Aufgrund seiner ihm durch seinen
„Freund“ Firmius Cato vor Augen geführten Verwandtschaft zur kaiserlichen Familie
hätte er dem Staatsoberhaupt folglich gefährlich werden und einen Umsturz unter‐
nehmen können. Daher musste er beseitigt werden. Mit einer ähnlichen Anklage fand
sich im Jahr 25 n. Chr. Claudia Pulchra konfrontiert (ibid. IV, 52), der neben Sittenlo‐
sigkeit und Ehebruch die Anwendung von venena und Verfluchungen gegen den Kai‐
ser vorgeworfen wurden (ibid.; crimen impudicitiae, adulterum Furnium, veneficia in
principem et devotiones obiectabat). Auch sie wurde hingerichtet. Dasselbe Schicksal
ereilte laut der Chronica Anni CCCLIIII während der Regierungszeit des Claudius
(reg. 41-54 n. Chr.) weitere 45 Männer und 85 Frauen, die aufgrund von Zauberei
hingerichtet wurden; weitere Verkäufer von venena (Giften oder auch Zaubern) und
Übeltäter (bezeichnet meist den Zauberer) wurden lediglich verhaftet119. Wenn diese
Angaben der Realität entsprechen, wäre unter Claudius eine Vielzahl von Personen,
bezeichnenderweise fast doppelt so viele Frauen wie Männer, wegen Ausübung von
Zauberei hingerichtet worden. Dies würde das in der lateinischen Dichtung dominie‐
rende Bild unterstützen, dass Magie meist vom weiblichen Geschlecht ausgeführt
wurde.

Für die Regierungszeit des Gaius Caligula (reg. 37-41 n. Chr.), Claudiusʼ Vorgän‐
ger, sind allerdings keine Ausweisungen oder Prozesse aufgrund von Magie überlie‐

119 Tiberius Claudius imp. ann. XIII m. VIII d. XXVII. cong. dedit X LXXV. hoc imp. primum venerarii et
malefici comprehensi sunt; homines XLV, mulieres LXXXV ad supplicium ducti sunt.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

36

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


fert. Die nächste Ausweisung, diesmal einer Einzelperson, fällt in das Jahr 52 n. Chr.
Tacitus (Ann. XII, 52) berichtet, dass unter Kaiser Nero (reg. 54-68 n. Chr.) Furius
Scribonianus ins Exil geschickt wurde, da er die Chaldäer nach dem Todeszeitpunkt
des Kaisers befragt hatte (ibid.; finem principis per Chaldaeos scrutaretur). An dieses
Urteil schloss sich ein grausamer Senatsbeschluss über die Vertreibung der Wahrsager
aus Italien an (ibid.; de mathematicis Italia pellendis factum senatus consultum atrox et
inritum), der jedoch nicht die erhoffte Wirkung zeigte120.

Nach Neros Tod kam es zum Kampf um den Kaiserthron, den 68/69 n. Chr. vier
Monarchen innehatten; der letzte, Vespasian (reg. 69-79 n. Chr.), begründete die fla‐
vische Dynastie121. Die letzte für unsere Untersuchung wichtige Information findet
sich im Jahr 69 n. Chr., als Kaiser Vitellius beschloss, dass alle Astrologen (Sueton, Vit.
14; mathematici) Italien bis zum 1. Oktober verlassen müssten122. Vitellius war dafür
bekannt, angeklagte Astrologen ohne Anhörung in einem Prozess hinrichten zu las‐
sen (ibid.; inauditum capite puniebat exacerbatus). Nach dem Ausweisungsbeschluss
verfassten die Astrologen sofort ein Schriftstück, das besagte, dass es ein glückliches
Ereignis sein werde, dass Vitellius Germanicus vor dem gesetzten Ausweisungstermin
den Tod finde (ibid.; Chaldaeos edicere, bonum factum, ne Vitellius Germanicus intra
eundem Kalendarum diem usquam esset).

Abschließend lassen sich für unsere Fragestellung folgende wichtige Punkte fest‐
halten: Die aufgeführten Zeugnisse zeigen, dass der römische Staat von frühester Zeit
an magische Praktiken, die auf die Schädigung eines anderen Individuums oder des
Staates abzielten, als Gefahr einstufte und rechtlich verfolgte, was uns die überliefer‐
ten Gesetze belegen. Zusätzlich wurden regelmäßig Magier und Astrologen aus Rom
und/oder ganz Italien ausgewiesen. Die explizite Nennung der Astrologen und ihren
Wahrsagungen führt vor Augen, dass v.a. in der frühen römischen Kaiserzeit die As‐
trologie als Teilbereich der Magie galt, der kontrolliert werden musste, da die Erfor‐
schung der Zukunft gefährlich werden konnte. Die bedeutende Rolle des geschriebe‐
nen und in der praktischen Anwendung gesprochenen Wortes für die Durchführung
magischer Praktiken zeigt die unter Augustus veranlasste Bücherverbrennung auf.
Des Weiteren lässt sich mutmaßen, dass neben der Bekämpfung von Zauberei auf of‐

120 Nero selbst beschäftigte sich mit verschiedenen Arten von Magie. Nachdem er seine Mutter Agrip‐
pina im Jahr 59 n. Chr. hatte ermorden lassen, wurde er nach eigenen Aussagen von ihrem Geist
sowie den Peitschenhieben und Fackeln der Furien verfolgt. Um ihren Geist zu besänftigen, ließ er
ihn durch die Magier aus der Unterwelt hervorrufen (Suet. Nero 34; saepe confessus exagitari se ma‐
terna specie verberibusque Furiarum ac taedis ardentibus. Quin et facto per Magos sacro evocare Ma‐
nes et exorare temptavit). Auch Plinius erwähnt, dass Nero vom Magier Tiridates aus Armenien un‐
terrichtet werden wollte und auch wurde, jedoch nicht fähig war diese Kunst zu erlernen (Nat. Hist.
30, 15 f.).

121 Eine kompakte, aber gute Einführung in die Zeit der Flavier gibt Pfeiffer (2009).
122 Weitere Rechtsquellen für das 2. bis 5. Jhd. n. Chr. finden sich bei Ammianus Marcellinus 19, 12, 14

(Gesetz zur Hinrichtung von Zauberern) und bei Sokrates, Ecclesiastica Historia 4, 19 (Hinrichtung
von einer Vielzahl möglicher Thronfolger durch Kaiser Valens nach Anwendung von Nekromantie
zur Ermittlung des Todeszeitpunktes des Kaisers; vgl. auch Ammianus Marcellinus 29, 1).

3.2 Quellen

37

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


fiziell rechtlichem Weg wohl auch Privatpersonen oder -gruppen auf inoffizielle Wei‐
se gegen (mutmaßliche) Zauberer und Wahrsager vorgingen123.

Den zweiten für unsere Belange zentralen Quellenkomplex bilden die Fluchtafeln
oder Defixionen (lat. defixio; Verb defigere – ‚hineinschlagen, befestigen, hinein‐
stoßen, hineinbohren‘), die ein klarer Beleg für den antiken Schadenzauber sind, den
auch der Ältere Plinius in Nat. Hist. 28, 19 als ständig existente Gefahr für die persön‐
liche Sicherheit eines jeden Individuums erwähnt. Der von ihm verwendete Begriff
dafür ist dira deprecatio und er stellt die Angst vor dieser Gefahr in den Mittelpunkt
seiner Argumentation (defigi quidem diris deprecationibus nemo non metuit).

Das Korpus der Defixionen umfasst mittlerweile über 1600 Texte124, wobei die
frühesten erhaltenen Funde aus dem 5. Jhd. v. Chr. stammen. Die spätesten Zeugnisse
sind in das 6. Jhd. n. Chr. datierbar und lassen sich allen gesellschaftlichen Schichten
zuordnen, was belegt, dass das Wissen um die Anwendung von und den Schutz vor
Defixionen in der gesamten antiken Gesellschaft präsent war, was Plinius’ Angst vor
ihnen gerechtfertigt erscheinen lässt.

Bei den Fluchtafeln, die im Griechischen als καταδεςμόι (gr. καταδεςμός – ,Behe‐
xung durch Knüpfen eines Zauberknotens, Zauberknoten‘) bezeichnet werden, han‐
delt es sich nach der Definition von David Jordan um „inscribed pieces of lead, usual‐
ly in the form of small, thin sheets, intended to influence, by supernatural means, the
actions or the welfare of persons or animals against their will”125. Die meist aus Blei126

gegossenen Täfelchen wurden nach der Fertigung geglättet, mit Hilfe eines Hammers
zu dünnen Bleiplatten geformt127 und danach vorzugsweise mit einem Bronzestilus128

(oder einem anderen spitzen Objekt) sowohl von Privatpersonen als auch professio‐
nellen Schreibern beschrieben129. Abschließend wurde das Bleistück zusammenge‐
rollt oder -gefaltet, teils mit einem oder mehreren Nägeln durchbohrt130 und an Or‐
ten wie Gräbern, Särgen, Kampf- oder Hinrichtungsstätten vergraben bzw. in Gewäs‐

123 Eine sehr wichtige Quelle zu den Magieprozessen stellt auch die Apologia sive pro se de magia des
Apuleius von Madaura dar. Da der Prozess allerdings erst im Jahr 158 oder 159 n. Chr. stattgefun‐
den hat (Otto 2011, 235) und damit nicht in die in der vorliegenden Arbeit untersuchte Zeitspanne
fällt, wurde die Verteidigungsrede nicht behandelt. Untersucht wird sie aber ausführlich bei Otto
2011, 235-264.

124 Ankarloo 1999, 3. Das Substantiv ist lediglich einmal in einer Glosse bezeugt, hat sich in der For‐
schung jedoch als Standardbezeichnung für die Fluchtafeln eingebürgert (Ankarloo 1999, 5).

125 Zitiert nach Brodersen/Kropp 2004, 81. Auch in: D. Jordan. A Survey of Greek Defixiones not inclu‐
ded in the special corpora. In: Greek, Roman and Byzantine Studies 26, 1985 a, 151-197.

126 Die Verwendung anderer Metalle wie Zinn oder Kupfer in Verbindung mit Blei belegt die Analyse
der aus der der Göttin Sulis Minerva heiligen Quelle aus Bath, Großbritannien stammenden Funde,
vgl. Gager 1992, 3 f.; Ankarloo 1999, 10 f. Die Gründe für die Verwendung des Materials Blei sowie
für die v.a. kaiserzeitliche Empfehlung der Verwendung von Blei aus Wasserrohren diskutieren An‐
karloo 1999, 12 f.; Gager 1992, 4.; Martin 2005, 235. Das Metall wurde auch mit dem Gott Merkur
in Verbindung gebracht (RE XIV, 327).

127 Ankarloo 1999, 13.
128 Gager 1992, 4.
129 Gager 1992, 5.
130 Mögliche Gründe für das Durchbohren der Tafeln mit einem Nagel/mehreren Nägeln nennen Gager

1992, 18; Ankarloo 1999, 14.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

38

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


sern (Meer, Flüsse, Quellen) versenkt131, damit sich seine Wirksamkeit voll entfalten
konnte. Manchmal wurden Fluchtafeln von Püppchen aus Blei, Lehm oder Wachs be‐
gleitet. Diese sollten jedoch dem Gegner nicht immer schaden, wie im Liebeszauber
verwendete Puppen belegen, sondern das Objekt der Begierde abbilden. Dennoch ist
nicht von der Hand zu weisen, dass derartige Puppen ähnlich Voodoopuppen auch
zur Schädigung eines Gegners verwendet wurden132. Ebenfalls in aus der Kaiserzeit
stammenden erotischen Defixionen gefunden wurden Haar bzw. Stoffreste133, die in
den Bereich der ousia (Dinge, die von der Zielperson der Defixion stammen) zu rech‐
nen sein dürften. Man glaubte, dass diese Dinge magische Kräfte besäßen und die
Zielperson der Defixion abbildeten. Hinsichtlich der Zielsetzung des jeweiligen Flu‐
ches lassen sich verschiedene Arten von Defixionen ausmachen134:

Im Bereich der Politik fanden die Prozessdefixionen (defixiones iudicariae), die
uns v.a. aus Attika aus dem 5./4. Jhd. v. Chr. überliefert sind, breite Anwendung. Mit
ihrer Hilfe versuchten Angeklagte ihre Ankläger, deren Verteidiger und die zuständi‐
gen Richter zu „binden“, d.h. den Prozess durch magische Kräfte zu unterbrechen
oder die Gegner daran zu hindern, eine Verurteilung herbeizuführen. In enger Ver‐
bindung hierzu stehen Flüche, die sich gegen die geistigen und körperlichen Fähigkei‐
ten einer Person richten, durch die deren Funktionsfähigkeit eingeschränkt werden
soll. In Prozessen richtete sich ein solcher Fluch häufig gegen die Zunge oder den
Geist des Klägers oder seines Rechtsbeistandes, da die Blockierung dieser Körperteile
den gesamten Prozessverlauf ins Stocken oder sogar zum Erliegen brachte. Neben den
politischen Defixionen existieren die defixiones amatoriae, die eine geliebte Person an
den Verfasser binden oder einen potentiellen Gegner beseitigen sollen135, sowie die
hauptsächlich für die römische Kaiserzeit belegten defixiones agonisticae, bei denen
der Wettkampf im Theater oder Zirkus im Mittelpunkt steht136. Mit Hilfe der Täfel‐
chen sollten missliebige Gegner negativ beeinflusst oder ganz aus dem Verkehr gezo‐
gen werden. Weitere Inhalte der Fluchtafeln sind die Bitte um gerechte Bestrafung

131 Gager 1992, 18. Bevorzugt wurden die Gräber von Personen, die gewaltsam zu Tode gekommen
oder in sehr jungen Jahren verstorben waren, da die Vorstellung vorherrschte, dass ihre Seelen keine
Ruhe fänden und sich in der Nähe des Grabes aufhielten. Daher konnte man sie für die Ausführung
von Flüchen heranziehen. Erotische Defixionen konnten auch im Haus des Objekts der Begierde be‐
graben werden, für Wettkampfdefixionen bot sich der Ort des Wettkampfs, z.B. der Boden einer
Arena, an (vgl. Gager 1992, 18 f.). Vgl. auch Ankarloo 1999, 15-18; 23-25.

132 Gager 1992, 14 f. In der griechischen Welt wurden derartige Fluchpüppchen bereits im 4. Jhd. v.
Chr. verwendet. Grabungen auf dem Athener Kerameikos förderten vier Bleipüppchen in aus zwei
Bleitafeln gefertigten kleinen Särgen zutage. Drei der Puppen und alle Bleitafeln tragen den Namen
des jeweiligen Opfers (ibid.). Vgl. auch Ankarloo 1999, 71-79. Einen Überblick zum Thema mit Bei‐
spielen bietet Ogden 2009, 245-260.

133 Gager 1992, 16 f.
134 Martin 2005, 235 f.; Ankarloo 1999, 31-44.
135 Defixionen, die die Trennung zweier Liebender bewirken sollen, sind ab dem 4. Jhd. v. Chr. bezeugt;

Fluchtafeln, die die gegenteilige Wirkung haben sollen, existieren ab dem 2. Jhd. n. Chr. (vgl. Ankar‐
loo 1999, 4).

136 Diese Art der Defixionen existiert seit dem 2. Jhd. n. Chr., der Großteil der erhaltenen Zeugnisse
stammt aus dem 3./4. Jhd. n. Chr. (vgl. Ankarloo 1999, 4).

3.2 Quellen

39

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


durch Personen, denen in ihren eigenen Augen Unrecht (z.B. Diebstahl, Verleumdung)
widerfahren ist.

Die Form der Defixionen hat sich im Laufe der Jahrhunderte stark verändert und
ist komplexer geworden. In den frühesten Zeugnissen (5./4. Jhd. v. Chr.) wird ledig‐
lich die Zielperson genannt, nur wenige Beispiele enthalten die Anrufung bestimmter
Unterweltsgötter, allen voran Hermes oder Persephone137, und ein Verb, das den Akt
der Bindung des Opfers ausdrückt (bei griechischen Defixionen eine Form des Verbs
καταδέω – ‚ich binde an/fest, ich fessle‘)138. Der Text des Fluches kann von links nach
rechts, von rechts nach links oder sogar boustrophedon (furchenwendig) geschrieben
sein139. Es ist wahrscheinlich, dass der Akt des Vergrabens von magischen Worten be‐
gleitet wurde, weshalb der Inhalt der Tafeln kurz gehalten ist140. Ab der Zeit des Hel‐
lenismus ändert sich dies, die Fluchtexte werden zunehmend umfangreicher und ab
der römischen Kaiserzeit können magische Worte und/oder Laute (v.a. Vokale und
Vokalreihen) einen Großteil des Inhalts der Fluchtafeln ausmachen141. Zudem sind
die Namen der angerufenen Götter bzw. Geister oder Dämonen sehr komplex und
lassen v.a. im 4./5. Jhd. n. Chr. den Einfluss anderer Kulturen (beispielsweise den
Ägyptens) spüren. Für die Kaiserzeit einzigartig ist die Illustration der Fluchtexte mit
Abbildungen von Menschen, Tieren oder Mischwesen142. Da die in den Fluchtafeln
verwendete Sprache stark formelhaft ist, hat C. Faraone die Defixionen in drei Typen
eingeteilt, die jedoch auch in gemischter Form in einem einzigen Fluch vorkommen
können. So kann einerseits eine Formel beinhaltet sein, die direkt die Bindung des
Opfers veranlasst, andererseits können die übernatürlichen Mächte direkt oder indi‐
rekt mit einer Bittformel um Hilfe angerufen werden oder der Ausführende kann –
als dritte Möglichkeit – die übernatürlichen Mächte darum bitten, dass das Opfer per
Analogiezauber eine bestimmte, im Fluch genannte Eigenschaft in sich aufnimmt143.
Die Defixion endet mit der Nennung des bzw. der jeweiligen Opfer144, der Verflu‐
chende bleibt jedoch in fast allen Zeugnissen – mit Ausnahme der Defixionen, in de‐
nen um eine gerechte Bestrafung gebeten wird und in den erotischen Defixionen, bei
denen zwei Personen zusammengeführt werden sollen145 – anonym.

137 Neben den hauptsächlich angerufenen Gottheiten Hermes und Persephone finden sich im griechi‐
schen Kontext (geordnet nach ihrer Häufigkeit) Hekate, Kore, Hades, Gaia (v.a. auf Sizilien) und
Demeter. Auch Zeus, Kronos oder die Erinyen fehlen nicht. Im römischen Kontext sind die Defixio‐
nen an die Manen, Jupiter, Pluto, Nemesis, Merkur, verschiedene Wassernymphen und Sulis Miner‐
va gerichtet (Gager 1992, 12 f.). Vgl. auch Ankarloo 1999, 44-46.

138 Gager 1992, 4 f.; Ankarloo 1999, 26-29.
139 Gager 1992, 5.
140 Gager 1992, 7.
141 Ein Beispiel bilden die sog. ephesia grammata, die den Träger mit außergewöhnlichen Kräften,

„both defensive and aggressive“ (Gager 1992, 6), ausstatten sollten. Zu ihnen zählen die Begriffe
askion, kataskion, lix, tetrax, damnameneus und aison/aisia (ibid.). Hinsichtlich weiterer magischer
Worte vgl. Ankarloo 1999, 46-50.

142 Gager 1992, 6 f.; 11.
143 Gager 1992, 13.
144 Gager 1992, 14.
145 Ankarloo 1999, 18.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

40

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Stellvertretend für die Vielzahl der erhaltenen Defixionen sollen nun fünf aus der
griechischen Klassik, dem Hellenismus und der Späten Kaiserzeit stammende Täfel‐
chen aus den Bereichen Politik, Liebe, Wettkampf, Handel und gerechte Bestrafung
bzw. Rache angeführt werden146. Das erste Beispiel entstammt dem Bereich Wett‐
kampf im Theater, wurde in Attica an einem nicht registrierten Ort gefunden, und
lässt sich auf das 4. oder 3. Jhd. v. Chr. datieren147. Die einseitig beschriebene Tafel
misst 7 x 4 cm, war ursprünglich gefaltet und umfasst vier Zeilen, von denen Zeile 1
und 4 von links nach rechts, Zeile 2 und 3 von rechts nach links geschrieben sind. Der
Text lautet wie folgt:

  
Το[ὺ]ς παρὰ Θε[α]γένει πάντας [δι-
δασκάλους καὶ ὑποδιδα(σκάλους)
καὶ διδασκάλο(υς)
καὶ ὑποδιδασκ(άλους).
  
All the choral directors and assistant choral directors with Theagenes, both
the directors and the assistant choral directors.

  
Wie aus dem Originaltext ersichtlich ist, beinhaltet der Text kein Verb, das die

Bindung des Opfers ausdrückt, sondern lediglich die im Akkusativ angesprochenen
Zielpersonen. Bei diesen handelt es sich anscheinend um Leiter von Chören. Obwohl
die Identität des genannten Theagenes nicht eruiert werden kann, könnte es sich, wie
Gager vermutet, um ein Zeugnis der Rivalität zwischen Chorleitern handeln. Um das
Blatt positiv für die eine Seite zu wenden, wurde die Fluchtafel eingesetzt.

Das zweite Beispiel gehört der Gruppe der erotischen Defixionen an, die etwa ein
Viertel aller Funde ausmachen148. Der ursprüngliche Fundort der aus Attika stam‐
menden, 12 x 8 cm messenden dicken Bleitafel ist nicht bekannt149. Das Zeugnis ist
beidseitig beschrieben, an der linken Seite beschädigt und weist folgenden mit vielen
Abkürzungen gespickten Text auf:

  
Seite A:
[Κα]ταδῶ Θε[ο]δώρα[ν] πρὸς [τ]ὴ-
[ν] παρὰ Φε[ρρε]φάττηι καὶ πρὸς
[το(ὺ)ς] ἀτελ[έ]σ[το(υ)ς] · ἀτελὴς [ε]ἲ[η] α[ὐτὴ
κα]ὶ ὃτι ἂμ πρὸς Καλλίαν διαλ[έγειν] μέλ-
[λμι καὶ πρ]ὸς Χαρίαν ὃτι ἂν διαλέγ[ειν μέλληι
καὶ ἒ]ργα καὶ ἒπη καὶ ἐργασίας · .α πρ

146 Auch in der lateinischen Literatur werden die Defixionen erwähnt, vgl. Ovid, Am. 3, 7, 27-35; Fast.
2, 571-582; Apuleius, Met. 3, 17.

147 Inscriptiones Graecae III, 3, Appendix: „Defixionum Tabellae“, Nr. 34. Die Übersetzung wird nach
Gager 1992, 49 zitiert.

148 Gager 1992, 78.
149 Audollent 1904, 95 f., Nr. 68; die Übersetzung wird nach Gager 1992, 90 zitiert. Vgl. auch Petropou‐

los 1988.

3.2 Quellen

41

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ἒπη λόγον ὃν ἂμ πο[τε] καὶ λέ[γηι · καταδῶ (?)
Θεο]δώραν πρὸς Χαρίαν ἀτελῆ αὐτὴ(ν) ε[ἶν]αι
[καὶ ἐπι] λαθέσθαι Χαρίαν Θεοδώρα[ς] καὶ το[ῦ π]α[ι-
δί]ο(υ) τοῦ Θεοδώρας ἐπιλαθέσ[θ]αι Χαρί[α]ν
[καὶ τῆς] κοίτης τῆς [π]ρὸς Θε[οδώ]ρα[ν.]
  
I bind Theodora in the presence of the one at Persephone’s side (= Hekate) and in
the presence of those who are unmarried. May she be unmarried and whenever
she is about to chat with Kallias and with Charias – whenever she is about to dis‐
cuss deeds and words and business…words, whatever he indeed says. I bind Theo‐
dora to remain unmarried to Charias and (I bind) Charias to forget Theodora, and
(I bind) Charias to forget…Theodora and sex (literally: marriage bed) with Theo‐
dora.
  
Seite B:
[Καὶ ὡς] οὗτος [ὁ νεκρὸς] ἀ[τ]ε[λ]ὴς κ[εῖται
οὕτως] ἀτέλεστα ε[ἶ]ναι Θεοδώραι πάντ-
[α κα]ὶ ἒπη καὶ ἒργα τὰ πρὸς Χαρίαν καὶ πρὸς
[το(ὺ)ς ἄ]λλο(υ)ς ἀνθρώ[π]ο(υ)ς · καταδῶ [Θ]ε[ο]δώρ[αν
π]ρὸς τὸν Ἑρμῆν τὸ(γ) χθόνι[ον] καὶ πρὸς το(ὺ)ς
[ἀτε]λέστο[(υ)ς] καὶ πρὸς τὴν [Τ]ηθύν · [π]άντα [καὶ
ἒπη κ]αὶ ἒργα τὰ πρὸς Χαρίαν καὶ το(ὺ)ς ἄ]λλο(υ)ς
[ἀνθ]ρώπο(υ)ς καὶ [τὴν] κοίτην τὴν π[ρ]ὸς Χαρίαν
[ἐπι]λαθέσ[θ]αι Χαρίαν τῆς κ[οί]της · [Χ]αρ[ίαν]
καὶ.το(ῦ) παιδίο(υ) [Θ]ε[οδ]ώ[ρας ἐπιλαθέσ-
σθαι ἧσ]π[ερ] ἐρᾶ[ι] ἐκε[ῖνος]
y            o
  
[And just as] this corpse lies useless, [so] may all the words and deeds of Theodora
be useless with regard to Charias and to the other people. I bind Theodora before
Hermes of the underworld and before the unmarried and before Tethys. (I bind)
everything, both (her) words and deeds toward Charias and toward other people,
and (her) sex with Charias. And may Charias forget sex. May Charias forget the
girl, Theodora, the very one whom he loves.
  

Das Ziel der vorliegenden Fluchtafel ist es, das Liebespaar Charias und Theodora zu
entzweien. Es soll zu keiner Hochzeit zwischen den beiden kommen, vielmehr soll
Charias Theodora und alles, was zwischen ihnen passiert ist, vergessen. Des Weiteren
sollen alle Worte und Taten Theodoras hinsichtlich ihres Geliebten ohne jegliche Wir‐
kung und nutzlos bleiben, ebenso wie auch der Leichnam in dem Grab, in dem die
Tafel wohl versteckt wurde, keinen Nutzen mehr hat. Es liegt hier also ein Analogie‐
zauber vor, bei dem die Eigenschaften der Leiche auf Theodoras Worte und Taten
übergehen sollen. Zur erfolgreichen Erreichung des Ziels werden die Unterweltsgott‐
heiten Hermes und Hekate sowie die Meeresgöttin Tethys angerufen.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

42

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Das dritte Beispiel entstammt dem Bereich der Prozessdefixionen, bei denen mit
Hilfe der Fluchtafel die Zunge des Anklägers und seines Anwalts und/oder seiner
Zeugen gebunden wurden, um sie außer Gefecht zu setzen. Das folgende Zeugnis
wurde zusammen mit fünf anderen auf Sizilien bei Selinunt gefunden150; A. Brugno‐
ne datiert es auf das 6. Jhd. v. Chr., was allerdings nicht gesichert ist. Die Tafel ist etwa
8 x 3,7 cm groß, beidseitig boustrophedon beschrieben und ist in drei Teile zerbro‐
chen. Die Schrift ist nur noch schwer lesbar, doch der Text lautet wie folgt:

  
Seite A (recto):
ταν Ε[ὐ]κλέος γλõ(σ)σαν κ-
αὶ τὰν Ἀριστοφάνιος
καὶ τὰν Ἀνγείλιος κα
ὶ τ[ὰν] Ἀλκ[ί]φρονο[ς] κ-
αὶ τὰν ℎαγεστράτō · τõ-
ν συνδίqōν τõν [.] υ [.] λι-
ος κα[ὶ τ]õν Ἀριστοφάνε-
ος [τὰς γ]λō[(σ)σ]ας · κα[ὶ τ]ὰν
[….] λ [.] ονος [γλõ(σ)σαν]
  
The tongue of Eukles and that of Aristophanis and that of Angeilis and that of Al‐
kiphron and that of Hagestratos. Of the advocates, of Eukles and Aristophanis,
their tongues. And the tongue of…
  
Seite B (verso):
καὶ τὰν Ο[ἰ]νο[ϑ]έō καὶ τ-
ὰν α[…γ]λõ[(σ)σ]αν
  
and that of Oinotheos and that of…the tongue.
  

Wie sich aus dem Text entnehmen lässt, werden im Rahmen eines Prozesses die Zun‐
gen von mindestens sieben Personen, darunter auch die Anwälte der Anklage, gebun‐
den. Eine Gottheit wird allerdings nicht angerufen, um das erwünschte Ziel zu errei‐
chen.

Das vierte Beispiel führt uns in den Bereich Handel. In einer aus dem 3. oder 2.
Jhd. v. Chr. aus Attika stammenden Fluchtafel mit unbekanntem Fundort steht das
Gewerbe eines gewissen Kerkis im Mittelpunkt151. Das einseitig beschriebene Zeugnis
besitzt die Größe von 12 x 9 cm und war ursprünglich gefaltet und mit einem Nagel
durchbohrt. Der Text wendet sich an Hermes und die Geister von früh Verstorbenen:

  

150 Pleket/Stroud, Supplementum Epigraphicum Graecum 26, 1113; die Übersetzung wird nach Gager
1992, 138 f. zitiert. Vgl. auch Dubois 1989, Nr. 31; Ogden 2009, 211.

151 Audollent 1904, DT 52; die Übersetzung wird nach Gager 1992, 164 zitiert. Vgl. auch Ogden 2009,
215 f.

3.2 Quellen

43

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


  
  
Κέρκις
Βλάστος
Νίκανδρος
Γλυκέρα
Κέρκιν καταδῶ καὶ λόγους καὶ
ἒργα τὰ Κέρκιδος καὶ τὴν γλῶσ-
σαν παρὰ τοῖς ἠїθέοις, καὶ ὁπότα-
ν οὗτοι ταῦτα ἀναγνῶσιν, τότε
Κέρκιδι καὶ τὸ φθένξασθαι .
ογωνα καταδῶ αὐτὸν καὶ τὰς
παιδίσκας αὐτοῦ καὶ τὴν τέχνη-
ν καὶ τὴν ἀφορμὴν καὶ τὴν
ἐργασίαν αὐτοῦ καὶ λόγους καὶ
ἒργα αὐτοῦ. Ἑρμῆ χθόνιε [τ]αῦτα
οὓ[τω κ]άτεχ[ε] κ[ατ]ὰ π-
άντα ἕως ἀνό[η]τοι<ς> ὦσιν.
  
Kerkis
Blastos
Nikandros
Glukera
  
I bind Kerkis, the words and deeds of Kerkis and also the tongue, with those who
died before marriage; and whenever they read this, then…to/for Kerkis…to talk. I
bind him and his young women and his profession and his capital and his business
and his words and his deeds. Hermes of the underworld, restrain them in every
way until they become senseless.
  

Die Geister der früh Verstorbenen sollen dafür sorgen, dass die Worte, Taten und die
Zunge des Kerkis gebunden werden. Außerdem gilt diese Bindung auch für seine jun‐
gen Frauen, seinen Beruf, sein Kapital und sein Gewerbe. Abschließend wird Hermes
angesprochen, der die mit der Defixion belegten Personen auf jede nur denkbare Art
und Weise bezwingen soll, bis sie das Bewusstsein verlieren. Wie sich der Tafel ent‐
nehmen lässt, richtet sich der Fokus auf einen gewissen Kerkis, der wohl im Gewerbe
der Prostitution tätig war; darauf lässt sich laut Gager aufgrund des verwendeten
Wortschatzes schließen. Dieses Gewerbe sollte durch den vorliegenden Bindezauber
stark geschädigt werden.

Das letzte Beispiel befasst sich mit der Bitte um gerechte Bestrafung einer Untat
durch göttliche Hilfe. Es stammt aus dem Fund aus dem südenglischen Bath, wird auf
das 2. Jhd. n. Chr. datiert, hat eine Größe von 7,5 x 5,8 cm und wurde aus einer Bleile‐

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

44

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


gierung gefertigt152. Ursprünglich war die beidseitig beschriebene Tafel zweimal gefal‐
tet. Sie weist folgende Beschriftung auf:

  
Seite A:
a[e]ṇ[um me]ụm qui levavit [e]x̣c-
onic[tu]ṣ [e]sṭ templo Sulis
ḍono si mulier si baro si ser-
vus si libẹr si pure (i.e. puer) sị puella
et qui hoc fecerit san-
gu(in)em suum in ipsmu (i.e. ipsum) aen-
mu (i.e. um) fundat
  
The person who has lifted my bronze vessel is utterly accursed. I give (him) to the
temple of Sulis, whether woman or man, whether slave or free, whether boy or girl,
and let him who has done this spill his own blood into the vessel itself.
  
Seite B:
dono si ṃuḷ[ie]r si
ba(ro) si servus si lib-
er si puẹr si puel-
la euṃ latr[on]-
em qui ṛem ip̣sa-
m iṇvolavị[t] d-
euṣ [i]nvenia[t]
  
I give, whether woman or man, whether slave or free, whether boy or girl, that
thief who has stolen the property itself (that) the god may find (him).
  

Der Text gibt Aufschluss darüber, dass dem Verfasser der Defixion ein Bronzegefäß
gestohlen wurde. Daher übergibt er den Dieb, dessen Identität mit einer in den Tafeln
aus Bath sehr häufig verwendeten Standardformel umrissen wird, der gerechten Be‐
strafung durch die in Bath verehrte Göttin Sulis Minerva; dieser obliegt das Ausfin‐
digmachen des Übeltäters. Die gewünschte Bestrafung besteht darin, dass der Dieb
Blut in das gestohlene Bronzegefäß spucken soll.

Die aufgeführten Beispiele zeigen uns die möglichen Formen und Inhalte einer
Defixion auf und füllen Plinius’ Angstvorstellung anschaulich mit Inhalt. Vor allem
die hohe Zahl der auf uns gekommenen Fluchtafeln und die in den einzelnen Exem‐
plaren stets klar anvisierte, teils wie im Beispiel aus Bath in drastische Worte gekleide‐
te Schädigung der Zielperson machen deutlich, dass die Defixion eine gesellschaftlich
fest etablierte und rege genutzte Art des Schadenzaubers war und Plinius’ artikulierte
Angst vor den Defixionen nicht unbegründet ist, da das Gefahrenpotential dieser im

152 Lateinischer Text und Übersetzung zitiert nach Tomlin 1988, 164 (Nr. 44). Vgl. auch Gager 1992,
194 f. und Ogden 2009, 220.

3.2 Quellen

45

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


kollektiven Gedächtnis sehr präsenten Magieart für einen Römer klar auf der Hand
lag.

Neben den Rechtstexten und dem archäologischen Befund der Defixionen wird das
Gefahrenpotential von Magie auch in der lateinischen Dichtung in verschiedenen
Schwerpunktsetzungen gesellschaftlich verarbeitet153. Zwei Magiearten, denen Plinius
selbst aufgrund ihrer Gefährlichkeit mit kritischem Misstrauen und Ablehnung be‐
gegnet, treten dabei in den Fokus: der Liebeszauber (Nat. Hist. 28, 19) sowie die Ne‐
kromantie (ibid. 30, 14; 18). Da die literarischen Texte allerdings allgemein bekanntes
antikes magisches Wissen, Stereotype und zum Thema Magie gehörige Topoi zu
einem literarisch durchformten Bild vereinen, darf nicht vergessen werden, dass sie
keinesfalls die magische Realität abbilden; sie sind vielmehr der Spiegel für die be‐
wusste Reflexion von Magie und stellen die literarische Auseinandersetzung mit dem
Thema mit Referenz zur Realität dar.

Das Gefahrenpotential des Liebeszaubers tritt sowohl in der Epodendichtung des
Q. Horatius Flaccus (65-8 v. Chr.) als auch in der römischen Liebeselegie zu Tage, wo‐
bei der Liebestrank und die als unrechtmäßig empfundene Trennung zweier Lieben‐
der im Vordergrund stehen. In seiner 5. Epode kleidet Horaz seine Magiekritik in die
Form eines Iambus. Zentral ist die Figur eines Knaben vornehmer Abstammung (Ep.
5, 12 f.; insignibus raptis puer,/ inpube corpus; 7, purpurae decus), dessen flehentliche
Bitte an die Hexe Canidia154 und ihre drei Gehilfinnen Sagana, Veia und Folia, ihn zu
verschonen, das Gedicht eröffnet. Die vier Hexen haben ihr Opfer entführt und sind
damit beschäftigt, einen aufwändigen Liebestrank aus seinem Knochenmark und sei‐
ner getrockneten Leber (ibid.; exsecta medulla (...) et aridum iecur) vorzubereiten, um
Canidias treulosen Liebhaber Varus (ibid., 73) dauerhaft an sie zu binden. Canidia
leitet die Trankherstellung, die anderen drei Zauberinnen verrichten die übrigen Auf‐
gaben, um den Zauber korrekt durchführen und die benötigten Körperteile des Kna‐
ben problemlos einarbeiten zu können. Thema der Magiekritik ist somit die Verwen‐
dung menschlicher Eingeweide (besonders von Kindern) für Liebestränke im Liebes‐
zauber.

Canidia, die als erfahrene Zauberin ihr Haar nicht gekämmt und sauber frisiert,
sondern nur mit kleinen Vipern geschmückt hat (ibid., 15 f.; brevibus illigata viperis/
crinis et incomptum caput), verbrennt diverse magische Ingredienzien – aus Gräbern
gerissene Feigenbäume, die als Todessymbol geltende Zypresse, mit dem Blut eines
Frosches bzw. einer Kröte beschmierte Eier, Schleiereulenfedern, Kräuter aus den mit
Zauberei assoziierten Ländern Iolkos und Hiberia sowie Knochen, die man aus dem
Maul einer hungrigen Hündin entrissen hat (ibid., 17-24155) – in ihrem magischen
Feuer. Währenddessen ist Sagana damit beschäftigt, das Haus, in dem der Zauber

153 Vgl. Ankarloo 1999, 165-168.
154 Zur Figur der Canidia und den verschiedenen Ansätzen, ihre Identität zu lüften, vgl. Tupet 1976,

294 f.; Mankin 1995, 299-301. Paule 2017, 55-94 untersucht Canidia in ihrer Rolle als „child-killing
demon“ (ibid., 55). Neben Ep. 5 und 17, auf die hier nicht weiter eingegangen wird, sowie Sat. I, 8
wird Canidia in Ep. 3, 6-14, in Serm. II, 1, 48 sowie ibid., 8, 93-95 erwähnt.

155 Iubet (sc. Canidia) sepulcris caprificos erutas,

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

46

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


durchgeführt wird, mit Wasser vom Avernersee (ibid., 26; Avernalis aquas), zu be‐
sprengen und es somit für den magischen Ritus zu reinigen156. Folia aus Ariminum
(Rimini) zieht mit ihren Beschwörungen die Sterne und den Mond vom Himmel her‐
ab (ibid., 45 f.). Die einzige der Hexen, die körperlich harte Arbeit verrichtet, ist Veia,
die ein Loch im Boden aushebt, in dem der Knabe bis zum Hals eingegraben werden
soll.

Das Eingraben des Knaben im vorbereiteten Loch ist notwendig, um ihn langsam
verhungern zu lassen; dadurch, dass ihm während dieses Prozesses täglich zwei- bis
dreimal Speisen in seine Sichtweite gestellt werden (ibid., 34 f.), soll sein kontinuier‐
lich steigendes Hungergefühl mittels seiner im Liebestrank verarbeiteten Leber und
seines Knochenmarkes (ibid., 38; amoris (...) poculum) auf Varus übertragen werden.
Dieser wird folglich unerträglichen Hunger nach Canidia verspüren. Als der entführ‐
te Knabe begreift, was mit ihm geschehen wird, wandelt sich sein anfängliches ängst‐
liches Bitten um Gnade in grenzenlose Wut und er belegt die Hexen mit einem ent‐
setzlichen, dem Thyestes würdigen Fluch (ibid., 86; misit Thyesteas preces). Er erklärt,
dass sie ihn zwar töten und der Bestrafung dieses Verbrechens entgehen, das Schick‐
sal damit aber nicht abändern könnten (ibid., 87 f.; venena maga (...) non valent/ con‐
vertere humanam vicem). Da er gewissermaßen ihr Opfertier sei, werde es ihnen nie‐
mals möglich sein, seinen Fluch aufzuheben und er werde sie als ruheloser Geist
heimsuchen, ihre Gesichter mit krummen Klauen verunstalten (ibid., 92 f.; nocturnus
occurram Furor/ petamque voltus umbra curvis unguibus) und ihnen den Schlaf rau‐
ben (ibid., 96; pavore somnos auferam). Weiterhin sagt er ihnen ein schreckliches En‐
de durch Steinigung und die Zerstreuung ihrer Leiber durch Wölfe und Vögel nach
ihrem Tod sowie ein ruheloses Dasein ihrer Seelen aufgrund ihrer fehlenden Bestat‐
tung (ibid., 99 f.; post insepulta membra different lupi/ et Esquilinae alites) voraus. Mit
dem Wunsch, dass seine Eltern dies alles erleben möchten, beendet der Knabe seinen
Fluch.

Wie erwähnt scheint Horaz das Thema Magie ganz bewusst in die Form eines
iambus gekleidet zu haben. Für sein Epodenbuch157 nahm er sich die Iambi des Ar‐
chilochus, Hipponax von Ephesus und Callimachus zum Vorbild158. Während er sich
hinsichtlich der Metren recht genau an Archilochus orientierte, änderte er jedoch die

     iubet cupressos funebris
et uncta turpis ova ranae Sanguine
      plumamque nocturnae strigis
herbasque, quas Iolcos atque Hiberia
      mittit venenorum ferax,
et ossa ab ore rapta ieiunae canis
      flammis aduri Colchicis.

156 Sagana ist auch in Serm. 1, 8 Canidias Begleiterin und Gehilfin.
157 Hills 2005, 23. Der von Horaz für sein in den 30er Jahren des 1. Jhd. v. Chr. entstandenes Epoden‐

buch verwendete Titel war Iambi, Epodi bzw. Epodon liber wurde erstmals von Porphyrius verwen‐
det (Mankin 1995, 12).

158 Hinsichtlich des Metrums vgl. auch Horaz, Epist. 1, 19, 23-25; hinsichtlich der Motivation zum
Dichten und des Selbstverständnisses als Epodendichter vgl. Epist. 2, 2, 49-52 und Ep. 6, 11-14. Vgl.
auch Günther 2013, 182-187 und 197; Mankin 1995; Watson 2003, 4-8; 6 f. Zur Iambik des Horaz
vgl. auch Schmidt 1990, 103-175.

3.2 Quellen

47

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Themenauswahl ab und erweiterte sie beispielsweise um das eigentlich nicht genuin
iambische Thema Magie159. Inhalt und Ziel der Iambendichtung ist es, mittels unter‐
schiedlichen Graden von „[v]ituperation and blame“ (Watson 2003, 8) Kritik am als
unpassend oder sogar gefährlich eingestuften Verhalten bestimmter Personen(grup‐
pen) zu üben und dieses Fehlverhalten dadurch zu verändern160. Die Kritik kann da‐
bei verschiedene Formen annehmen161:

The poet, speaking more or less in his own person as a member of the group, could attack
someone directly, either another member or an ‘outsider’ (…). Or he could adopt an ‘iden‐
tity’ not his own and reveal ‘himself ’ to be guilty of some misconduct by in effect ‘saying
the worst things about himself ’. Or he could tell a story, a ‘blame narrative’ (…) combining
such ‘self-indictments’ with accounts of reprehensible acts.

Sowohl Mankin als auch Watson haben herausgearbeitet, dass der 5. Epode „a nota‐
ble substratum of [magical] fact” (Watson 2003, 178) zugrunde liegt. Nicht nur das
Thema des Gedichts verweist auf die reale Angst vor der Entführung von Kindern
und ihrer Ermordung durch Magier oder Magierinnen, wie die Inschrift CIL vi,
19747 belegt162. In ihr warnt der Tote, ein Knabe wie in der vorliegenden Epode, alle
Eltern davor, ihre Kinder aus den Augen zu lassen, denn sie könnten wie er Opfer der
Kunst einer Hexe werden163. Um beim Leser ein Erschaudern vor und die Ablehnung
von magischen Praktiken hervorzurufen, nutzt der Dichter die gesamte Palette be‐
kannter magischer Fakten: Er schildert nicht nur die Vorbereitung des magischen Ri‐
tus, das erschreckende Aussehen und die Gefühlskälte der Hexen, ihre Tätigkeiten,
die für den Trank verwendeten Kräuter, Tiere und ekelerregenden Ingredienzien ge‐
nau; er geht auch auf die angerufenen, mit der Unterwelt in Verbindung stehenden
Götter ein und zieht zuletzt das Register des Fluchs164. Magie wird hier ganz nach der
Tradition der Iambendichtung durch die klare Anklage des bedrohlichen, Abschre‐
ckung und Ablehnung seitens der Gesellschaft hervorrufenden Tuns der vier Hexen
als Übel dargestellt, das ein enormes gesellschaftliches Gefahrenpotential in sich
birgt165. Dass Magie zu Zeiten des Horaz in den Augen des römischen Staates eine
reale Gefahr darstellte, beweist die Vielzahl der ergriffenen Maßnahmen166. Die Auf‐
forderung des Horaz an seine Leser ist daher deutlich: Ein jeder soll Magie kritisch
reflektieren und nicht praktizieren167.

159 Watson 2003, 13.
160 Vgl. auch Günther 2013, 198; Mankin 1995, 8 f.; Davis 2010, 96 f.
161 Mankin 1995, 8. Vgl. auch Davis 2010, 96-98.
162 Auch Plinius weist in Nat. hist. 28, 19 darauf hin, dass ein jeder Mensch Angst davor habe, das Op‐

fer eines Zaubers zu werden.
163 CIL vi, 19747: In quartum surgens comprensus deprimor annum, cum possem matri dulcis et esse pa‐

tri. Eripuit me saga manus crudelis ubique cum manet in terris et nocit arte sua. Vos vestros natos
concustodite, parentes ni dolor in toto pectore fixsus [sic] eat.

164 Vgl. auch Ingallina 1974, 109-152; Tupet 1976, 298 f.
165 Tupet 1976, 324; Mankin 1995, 9 und 109; Watson 2003, 180 f.; Hills 2005, 37 f.
166 Vgl. Rechtstexte, S. 30-38.
167 Tupet 1976, 324 f.; Watson 2003, 181. Neben Ep. 5 ist Magie auch das Thema von Ep. 17. Wie in

Epode 5 wird Canidia als Repräsentantin des Magischen angegriffen und ihr Handeln bloßgelegt,
allerdings dadurch, dass sie vom Dichter vorgeführt und lächerlich gemacht wird. Im Gegensatz zu
Ep. 5 steht die humorvolle Bloßlegung von Magie in Ep. 17 im Mittelpunkt (vgl. Tupet 1976,

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

48

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


In der römischen Liebeselegie ist das Thema des Liebeszaubers mit der Figur der lena
verbunden168. Diese tritt zu der Konstellation aus amator und puella neben den Riva‐
len um die Gunst und Liebe der jungen Frau und übernimmt sowohl bei Tibull (I, 5),
Properz (IV, 5) als auch bei Ovid (Am. I, 8) die Rolle eines praeceptor amoris für die
puella. Folglich ist sie dem elegischen Ich ein Dorn im Auge, da sie seine Interessen
und Absichten durchkreuzt169. In den Augen des elegischen Ichs ist das Ziel der
Kupplerin, einen Keil zwischen die Liebenden zu treiben, weshalb es sie in allen drei
Elegien zur Hexe stilisiert, die ihre magischen Fähigkeiten im Bereich der erotischen
Magie einsetzt, um die Trennung des Paares zu erreichen.

In Tibull I, 5 hat sich das elegische Ich von seiner Geliebten Delia getrennt. Es
erkennt, dass seine Fürsorge für die ehemalige Geliebte während einer schweren
Krankheit (I, 5, 9-18) sowie sein Traum von einer gemeinsamen Zukunft auf dem
Lande (ibid., 19-36) nichtig sind, da Delia einen neuen, reichen Liebhaber hat (ibid.,
18). Der amator kommt jedoch nicht von Delia los; sooft er in den Armen einer ande‐
ren Frau liegt, ruft Venus ihm seine puella in den Sinn und es verlässt ihn die Liebes‐
kraft170. Die enttäuschte temporäre Geliebte ist natürlich erbost und erklärt sich sein
Versagen dadurch, dass er durch einen (Binde-)Zauber verhext sei – Delia verstehe
sich ja auf solch ruchlose Aktivitäten (ibid., 41 f.; me (...) devotum femina dixit). Für
das elegische Ich steht hingegen fest, dass allein eine gerissene Kupplerin mit magi‐
schen Fähigkeiten (ibid., 59; sagae) dafür verantwortlich sein kann, die auf seine Ver‐
nichtung hinarbeitet (ibid., 48; in exitium callida lena meum). Um sich gegen die lena
und ihr Tun zur Wehr zu setzen, richtet er einen heftigen Fluch gegen sie, in dem er
ihr nicht nur wünscht, dass sie statt Wein Becher voller Galle freudlos leeren möge
(ibid., 50; tristia cum multo pocula felle bibat), sondern ihr auch eine Zukunft voller
Hunger und Armut beschert sein solle (ibid., 53-56). Nach der Verfluchung appelliert
das elegische Ich an Delia, die Ratschläge der Kupplerin nicht zu befolgen und sich
wieder ihm zuzuwenden (ibid., 59-68); es richtet das Wort aber auch direkt an seinen
Rivalen und erinnert ihn daran, sein Glück so lange es währt zu genießen, da sich das
Rad des Schicksals ständig in Bewegung befindet und sich sein Glück bald zerschla‐
gen könnte (ibid., 69-76).

Anders als bei Tibull eröffnet das elegische Ich in Properz IV, 5 das Gedicht nicht
mit Erinnerungen an die Geliebte, sondern mit seinem Fluch gegen die lena Acanthis
(gr. ἄκανθα – ‚Stachel, Distel, Dorn‘). Ihr Grabmal soll von Dornen überwuchert wer‐
den (IV, 5, 1; Terra tuum spinis obducat, lena, sepulcrum) und ihr Schatten möge ewi‐
gen Durst erleiden (ibid., 2; sentiat umbra sitim); am wichtigsten aber ist, dass ihre
Manen keine Ruhe finden sollen (ibid., 3; nec sedeant cineri Manes). Grund für die

284-329; Mankin 1995, 272-293; Watson 2003, 182 und 534-584; Ingallina 1976, 153-177). Zur Rol‐
le des Humors in Ep. 5 vgl. Watson 2003, 185 und 190.

168 Zur römischen Liebeselegie vgl. Holzberg 2011.
169 O’Neill 1998, 50.
170 Vgl. auch Tibull I, 2 (Fähigkeiten einer Hexe) und Ovid, Am. III, 7 (Impotenz durch Zaubersubstan‐

zen oder Zauberpuppen). Die erotische Magie wird auch bei Petron, Sat. 131 thematisiert, hier wird
Encolpius durch den Zauber einer alten Frau von seiner temporären Impotenz geheilt.

3.2 Quellen

49

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


heftige Verfluchung ist, dass Acanthis die Trennung des elegischen Ichs von seiner
puella zu verantworten hat. Nicht nur hatte sie ihre beträchtlichen magischen Fähig‐
keiten (ibid., 5-18) eingesetzt, um die Manneskraft des amator zu schädigen (ibid., 17;
consuluitque striges nostro de sanguine)171; auch ihre Ratschläge an die puella, nur rei‐
che Liebhaber zum Zuge kommen zu lassen, sind auf fruchtbaren Boden gefallen
(ibid., 21-62). Nachdem sie die puella gegen ihren ehemaligen Geliebten aufgebracht
hat (ibid., 63; his animum nostrae (...) versat Acanthis amicae), erlebt das elegische Ich,
das der Venus eine Ringeltaube als Opfer verspricht (ibid., 65), den plötzlichen Tod
der lena. Die alte, von Runzeln gezeichnete Frau wird von Husten geschüttelt, blutiger
Auswurf kommt zum Vorschein und sie stirbt in ihrer armseligen, schmutzigen Hütte
(ibid., 66-70) 172.

In Ovid Am. I, 8 ist die Gegnerin des Verliebten die Kupplerin Dipsas, deren Na‐
me bereits auf ihren unermesslichen Durst hindeutet. Das elegische Ich konstatiert,
dass sie die Morgenröte noch nie nüchtern erlebt habe (Am. I, 8, 3 f.; ex re nomen ha‐
bet – nigri non illa parentem/ Memnonis in roseis sobria vidit equis). Mit Hilfe ihrer
magas artes (ibid., 5) – die das elegische Ich genau beschreibt (ibid., 5-18) – versucht
sie Corinna, die Geliebte des amator, dazu zu bringen ihren Liebhaber aufzugeben
(ibid., haec sibi proposuit thalamos temerare pudicos) und sich reicheren Männern zu‐
zuwenden (ibid., 20-108). Das elegische Ich hat Dipsasʼ Ratschläge belauscht; als sein
Schatten den amator verrät, kocht er vor Wut. Obgleich er sich vor tätlichen Übergrif‐
fen gegen die hässliche, vom übermäßigen Weinkonsum gezeichnete weißhaarige Alte
kaum zurückhalten kann, lässt er es bei einer Verfluchung bewenden (ibid., 111 f.):
Dipsas möge obdachlos werden und in bitterer Armut ein langes Leben mit langen
Wintern und ewigem Durst zubringen (ibid., 113 f.; di tibi dent nullosque Lares ino‐
pemque senectam,/ et longas hiemes perpetuamque sitim).

In allen drei Elegien steht der erotische Zauber der jeweiligen lena im Vorder‐
grund, der der Überzeugung des amator nach für die Trennung des Liebespaares ver‐
antwortlich ist. Zwar ist durch den Rahmen der römischen Liebeselegie klar, dass das
elegische Ich die (haltlosen) Anschuldigungen gegen die lena nur vorbringt, um diese
bei seiner puella in Misskredit zu bringen und die Liebenden wieder zu vereinen; dass
Magie aber in diesem Rahmen als Mittel zum Zweck eingesetzt wird ist nur möglich,
wenn eine Magierealität existiert, die den Lesern vertraut ist und die sie mit dem Ge‐
dichtinhalt in Verbindung bringen können. Die enge Verknüpfung dieser Zauberart
mit der Figur der lena spiegelt tatsächlich eine Facette der antiken Magierealität wi‐
der, da insbesondere das Milieu der Zuhälter(innen) und Prostituierten in der antiken
Gesellschaft mit magischen Praktiken, im Besonderen mit dem Liebeszauber, in Ver‐
bindung gebracht wurde173. Auch wenn keine der drei lenae aktiv Magie praktiziert
und nur ihre magischen Fähigkeiten zur Sprache kommen, steht doch im Hinter‐
grund die potentielle Wirksamkeit solch magischen Tuns. Da der erotische Zauber

171 Auch das magische Liebesmittel hippomanes (Properz IV, 5, 18) hatte Acanthis gegen das elegische
Ich angewendet. Für die Verwendung des Mittels bei Liebeszaubern vgl. auch Nat. Hist. 28, 261.

172 Hinsichtlich der metaliterarischen Funktion der Acanthis in Properz IV, 5 vgl. O’Neill 1998, 49-80.
173 Vgl. Dickie 2001, 99-109 und Dickie 2000, 581.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

50

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


auf die Trennung des Paares abzielt und diese in den Augen des amator auch bewirkt
hat, stellt dieses magische Handeln eine Gefahr dar, die theoretisch jedes Liebespaar
treffen kann. Hier findet sich der Berührungspunkt mit Plinius, der ebenfalls die Ge‐
fährlichkeit des Liebeszaubers artikuliert (Nat. Hist. 28, 19), doch seine Kritik nicht
weiter mit Inhalten füllt174.

Wie vom Liebeszauber geht auch von der Nekromantie eine Gefahr für Individuum
und Staat aus. Die Nekromantie findet in der Magiegeschichte in Nat. Hist. 30, 14
und 18 Erwähnung, Plinius zählt sie zu den von Osthanes überlieferten Magiearten
(ibid., 14; umbrarum inferorumque colloquia). Dadurch dass die Nekromantie stets in
einem Kontext genannt wird, der magisches Tun als sozial inakzeptabel einstuft, wird
deutlich, dass auch diese Magieart gesellschaftlich nicht akzeptiert werden kann. Wie
beim Liebeszauber wird die Nekromantie darüber hinaus jedoch nicht weiter ausge‐
führt, es bleibt beim kurzen Anriß des Themas. Anders stellt sich die Situation in den
literarischen Quellen dar, die wie bei der Liebeselegie die knappen Äußerungen des
Plinius anschaulich mit Leben füllen und zugleich eine klare Botschaft senden: Wie
der Liebeszauber ist auch die Nekromantie gefährlich. Diese Warnung wird bei Lukan
(Bell. civ. 6, 413-830) und Horaz (Serm. I, 8) jedoch auf zwei höchst unterschiedliche
Weisen an den Leser gebracht.

Bei M. Annaeus Lucanus (39-65 n. Chr.) verkörpert Erictho als „böseste, häß‐
lichste und mächtigste Hexe aller Zeiten“ (Korenjak 1996, 23) den Bereich der sozial
inakzeptablen Magie. Am Vorabend der Schlacht von Pharsalus sucht Sextus Pompei‐
us diese von Angst getrieben auf, um von ihr Auskunft über den Ausgang der bevor‐
stehenden Schlacht und die Zukunft seiner Familie zu erhalten (Bell. civ. 6, 590-595).
Obgleich der jüngere Sohn des Pompeius, hinsichtlich seines gottlosen Charakters
seines bedeutenden Vaters nicht würdig (ibid., 420; Magno proles indigna parente), die
Zukunft auch auf rechtem Wege – fas – erfragen könnte, indem er sich beispielsweise
an die Pythia oder das Orakel von Dodona wendet oder eine Eingeweide- bzw. Vogel‐
schau durchführt (ibid., 425-430), entscheidet sich er, der selbst in schwarzer Magie
bewandert ist (ibid., 430-432; ille supernis detestanda deis saevorum arcana magorum
noverat), bewusst für Erictho, ihre Zauberkunst und damit nefas, da magische Prakti‐
ken ihm wirksamer als die Hinwendung zu den Göttern erscheinen (ibid., 433 f.).

Wie andere thessalische Hexen besitzt Erictho besondere Fähigkeiten, die sie aus‐
zeichnen; diese reichen von der Macht, unangemessene Liebe zu bewirken, den Ele‐
menten zu befehlen, das Wetter nach ihrem Willen zu beeinflussen, sich hochgefähr‐
liche Tiere wie Schlangen, Tiger oder Löwen Untertan zu machen bis hin zur Fähig‐
keit, die Sterne und den Mond vom Himmel zu holen175. Sie stellt jedoch alle in den
Schatten, da sie die schwarze Magie nicht nur zu neuer Blüte geführt hat (ibid., 509;
inque novos ritus pollutam duxerat artem), sondern ihr, die in verlassenen Gräbern
haust (ibid., 511 f.; desertaque busta/ incolit et tumulos) und die mit ihrem leichenblas‐

174 Zum Liebeszauber als Gefahr in der Naturalis Historia vgl. auch Abschnitt 4.2.2.
175 Für den gesamten Katalog der magischen Fähigkeiten der thessalischen Hexen vgl. Bell. civ. 6,

435-506.

3.2 Quellen

51

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


sen Gesicht und den zerzausten Haaren grässlich anzusehen ist (ibid., 517 f.; terribilis
Stygio facies pallore gravatur/ inpexis onerata comis), auch die Götterwelt vorbehalts‐
los gehorcht. Die Götter gewähren ihr bereits nach dem ersten Zauber alles, was sie
wünscht, denn sie fürchten den Folgezauber (ibid., 527 f.; omne nefas superi prima
iam voce precantis/ concedunt carmenque timent audire secundum).

Sextus trifft Erictho auf einer schroffen Klippe sitzend an, als sie gerade einen
Zauber über das unter ihr liegende Land spinnt, der dafür sorgen soll, dass die
Schlacht von Pharsalus auch tatsächlich an der geplanten Stelle stattfinden wird; ihr
Ziel ist es, eine möglichst große Anzahl Toter und das Blut der gesamten Welt in ihren
Besitz zu bringen (ibid., 582 f., tot mortes habitura suas usuraque mundi/ sanguine).
Auch die Sorge, welche Körperteile des Pompeius und des Caesar sie rauben könnte,
treibt sie um (ibid., 587 f.; hic ardor solusque labor, quid corpore Magni/ proiecto rapiat,
quos Caesaris involet artus). Nachdem Sextus ihr sein Anliegen vorgetragen hat, wil‐
ligt sie ein, ihm durch die Wiederbelebung eines kürzlich gefallenen Soldaten seine
und seiner Familie Zukunft schauen zu lassen (ibid., 620-623).

Sogleich macht sich die Hexe unter den Gefallenen auf die Suche nach einem ge‐
eigneten Leichnam und schleppt ihn in eine unheimliche Höhle am Fuß eines nahen
Berges, wo sie die Wiederbelebung und darauffolgende Nekromantie durchführen
will (ibid., 639-641). Sie wählt einen Toten mit durchbohrter Kehle (ibid., 637 f.; elec‐
tum tandem traiecto gutture corpus/ ducit), doch bevor der Ritus beginnen kann, klei‐
det sich die Hexe in ein an eine Furie erinnerndes Gewand mit buntem Umhang, ent‐
hüllt ihr Gesicht und steckt ihr Haar – für einen Zauber ungewöhnlich, da das Haar
eigentlich gelöst werden müsste – auf, indem sie darin Vipern einflicht (ibid.,
654-656). Nun erst beginnt sie ihren Zauber: Sie öffnet den vorher noch unversehrten
Brustkorb der Leiche, gießt warmes Blut, das seine Lebenskraft an den toten Körper
übertragen soll, hinein und wäscht die inneren Organe mit Verwesungsflüssigkeit ab
(ibid., 667-669; pectora tum primum ferventi sanguine supplet/ volneribus laxata novis
taboque medullas/ abluit)176. Um die Seele des Verstorbenen in den Körper zurückzu‐
führen, gibt sie zudem vielerlei Unheil bringende Substanzen aus der Natur (ibid.,
670 f.; quidquid fetu genuit natura sinistro miscetur) hinein und zwingt die Unterwelts‐
götter mit magischen Worten, die Seele wieder an die Oberwelt zu schicken. Diese ge‐
horchen unverzüglich, doch als die neben dem Körper erschienene Seele zögert, so‐
fort in den Körper einzutreten, gerät Erictho in solche Wut, dass sie die Unterwelts‐
götter damit bedroht, einerseits ihre wahren Namen – deren Kenntnis war für einen
erfolgreichen Zauber vonnöten, denn sie gab dem Zauberer unbegrenzte Macht über
die angerufene Gottheit oder den benötigten Dämon – und ihre wahre Gestalt preis‐
zugeben, andererseits das Sonnenlicht in die Unterwelt scheinen zu lassen (ibid.,
725-749)177. Angesichts der Drohungen fährt die Seele ohne weitere Verzögerung in
den sich bereits in der Totenstarre befindlichen Körper und erweckt ihn auf unheim‐

176 Korenjak 1996, 186.
177 Korenjak 1996, 208.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

52

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


liche Art und Weise ein zweites Mal zum Leben (ibid., 750-761)178. Erictho fordert
den ihr nun zu Diensten stehenden Toten auf, Sextus die Zukunft zu enthüllen und
verspricht ihm zum Lohn, dass sie seine Seele unempfindlich gegen thessalische Zau‐
berkünste machen und er nach Erledigung seiner Aufgabe in ewigem Frieden ruhen
können wird (ibid., 766 f.; talibus exuram Stygio cum carmine silvis,/ ut nullos cantata
magos exaudiat umbra). Der Leichnam gehorcht, schildert aber zunächst die Zustän‐
de in der Unterwelt, in der wilde Zwietracht (ibid., 780; effera (...) discordia) zwischen
den Totenseelen ausgebrochen ist. Erst im Anschluss geht er auf Sextusʼ Frage ein
und macht unmissverständlich klar, dass sowohl Pompeius als auch Caesar dem Tode
geweiht sind (ibid., 811; et ducibus tantum de funere pugna est); einzig der Todesort
der beiden Feldherren – ob am Nil oder am Tiber – stehe noch nicht fest (ibid., 810 f.;
quem tumulum Nili, quem Thybridis adluat unda,/ quaeritur). Hinsichtlich Sextusʼ
Schicksal gibt er keine klare Auskunft, sondern verweist ihn an seinen Vater, der ihm
zu gegebener Zeit auf Sizilien alles vorhersagen wird (ibid., 813 f.; tibi certior omnia
vates/ ipse canet Siculis genitor Pompeius in arvis). Nach Beendigung der Prophezei‐
ung löst Erictho ihr Versprechen ein und lässt den Soldaten ein zweites Mal sterben;
im Anschluss geleitet sie Sextus zurück ins Lager seines Vaters (ibid., 820-830).

In der Darstellung der Erictho und ihrem magischen Tun verarbeitet Lukan tief‐
gehendes magisches Fachwissen zu einer grausigen, aber nichtsdestotrotz äußerst fas‐
zinierenden Nekromantieschilderung179, in der Magie „als Teil [der] gegenwärtigen
politischen und sozialen Realität“ (Korenjak 1996, 34) deutlich hervortritt. In der Sze‐
ne bildet Erichto, die „Meisterin“ (Schrempp 1964, 25) der schwarzen Magie, den
Mittelpunkt, die im Vergleich mit den Fähigkeiten thessalischer Hexen im Allgemei‐
nen diese weit überflügelt. Als die Verkörperung von Magie in ihrer Idealform steht
sie über der Welt der Götter und der Menschen und verfolgt völlig unabhängig ledig‐
lich ihre eigenen Ziele und Wünsche. So stellt sie nur deshalb sicher, dass die Schlacht
wirklich bei Pharsalus stattfinden wird, um ihre Gier nach Toten und Unmengen an
Blut zu befriedigen (Bell. civ. 6, 582 f.). Um ihre Ziele zu erreichen, verändert die
mächtige Zauberin den Lauf der Dinge je nach Bedarf und bedient sich dazu sowohl
der Götter als auch der Menschen, wie die Durchführung der Nekromantie zeigt. Die
Götter kommen ihrem Wunsch, die Seele des toten Soldaten wieder an die Oberwelt
zu senden, nach und die Menschenwelt stellt ihr in Form des Leichnams des Verstor‐

178 Die Rückführung der Seele des Soldaten in seinen Leichnam gelingt nur, da noch keine Bestattung
erfolgt und die Seele noch nicht im Hades angelangt war. Eine Darstellung der Vorstellung, dass un‐
bestattete Seelen umherirren müssen, findet sich in Vergils Aen. 6, 236-418. Als Aeneas nach einem
Opfer an die Unterweltsgötter unter der Führung der Sibylle von Cumae in den Hades hinabsteigt,
kommt er zur Styx, an der er beobachtet, dass der Fährmann Charon nicht alle der am Flussufer
wartenden Schatten in seinen Nachen lässt, sondern sie teils weit weg scheucht (ibid., 315 f.; navita
sed tristis nunc hos nunc accipit illos,/ ast alios longe summotos arcet harena). Auf seine erstaunte Fra‐
ge, weshalb er dies tue, antwortet seine Begleiterin, dass diese Schatten nach ihrem Tode nicht be‐
stattet worden seien. Da es Charon aber nur erlaubt sei, Seelen bestatteter Toter über die Styx und
den Cocytus zu setzen, verjage er die Seelen, die 100 Jahre dazu verdammt seien, am Flussufer zu
verbleiben (ibid. 329 f.; centum errant annos volitantque haec litora circum,/ tum demum admissi sta‐
gna exoptata revisunt). Erst danach ließe er sie heran.

179 Korenjak 1996, 31. Hinsichtlich magischer Einzelelemente der Ericthoepisode und ihrer Parallelen
in den Zauberpapyri vgl. Graf 1996, 171-183.

3.2 Quellen

53

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


benen das Arbeitsmaterial für die Totenbefragung zur Verfügung. Dass sie überhaupt
dazu bereit ist, Sextusʼ Wunsch nachzukommen, liegt lediglich daran, dass sie sich
durch die Bekanntheit ihres Rufes geschmeichelt fühlt (ibid., 604 f.; impia laetatur
vulgato nomine famae/ Thessalis) und ihr Ruhm sich dadurch noch weiter mehren
wird. Wie die Beschreibung der Aktivitäten der Erictho und die Nekromantie zeigen,
verfolgt die Zauberin niemals positive Zwecke, sondern stürzt durch ihr magisches
Tun die Welt der Menschen ins Chaos. Sie setzt die allgemein gültigen Regeln der
menschlichen Sphäre außer Kraft oder verkehrt sie; allein die Tatsache, dass ein Toter
wiederbelebt wird oder einem Menschen genaue Informationen über den Todeszeit‐
punkt von Angehörigen mitgeteilt werden, stellt die in der menschlichen Welt gülti‐
gen Konstanten auf den Kopf.

Ericthos magisches Tun ist allerdings nicht die einzige Quelle, die in der Welt der
Menschen Chaos verursacht. Der in der Bevölkerung wütende Bürgerkrieg bringt die
bestehende Weltordnung ebenfalls ins Wanken. Dass ein Vertreter des Adels wie Sex‐
tus Pompeius, dessen Verdorbenheit deutlich hervorgehoben wird (ibid., 420; 589)
ganz selbstverständlich Hilfe bei schwarzer Magie sucht und sich nicht an Einrichtun‐
gen des offiziellen Staatskultes wendet, unterstreicht den Niedergang der alten, auf
Moral und Werte gegründeten republikanischen Staatsordnung180. Sextus als Teilneh‐
mer eines Bürgerkrieges, der die gewohnte politische und soziale Ordnung aus den
Angeln hebt, bedient sich mit der Magie eines Systems, das der menschlichen Welt
ebenfalls nur Chaos bringen kann und die gewohnte Ordnung weiter destabilisieren
wird181.

Anders als Lukan wählt Horaz in Satire I, 8 für seine in weitere magische Hand‐
lungen eingebettete Nekromantiebeschreibung die Gattung der Satire und beleuchtet
seinen Stoff damit aus einer heiter-humorvollen Perspektive182. Der Autor siedelt das
Geschehen mitten in Rom in einer auf dem Esquilin neu angelegten Parkanlage an,
die vordem als Bestattungsort für Arme und Sklaven genutzt wurde. Als Erzähler tritt
der Gott Priapus auf, der gezwungen ist, einem nächtlichen Besuch der Hexe Canidia
und ihrer Kollegin Sagana auf dem ehemaligen Friedhof beizuwohnen183. Dass die
Hexen, die den Geist der Menschen mit magischen Worten und Giften beeinflussen
(Serm. I, 8, 19 f; carminibus quae versant atque venenis/ humanos animos), den Ort
immer noch aufsuchen, ist Priapus ein Dorn im Auge. Doch sie davon abzuhalten,
nachts Knochen und schädliche Kräuter zu sammeln, vermag er nicht (ibid., 20-22;
has nullo perdere possum/ nec prohibere modo,/ (...) quin ossa legant herbasque nocen‐
tis).

Nachdem sich die beiden nächtlichen Besucherinnen auf dem Esquilin eingefun‐
den haben, beginnen sie sogleich ihr verbrecherisches Treiben, das sie mit Heulen be‐
gleiten (ibid., 24 f.; Canidiam (...), cum Sagana (...) ululantem). Zunächst wühlen Ca‐

180 Dass Pompeius sich zum Zwecke der Zukunftserforschung der responsa haruspicum sowie der exta
und ostenta bediente, wird bei Cicero erwähnt (De div. 2, 53).

181 Vgl. Korenjak 1996, 34-37. Hier wird auch die Rolle der stoischen Philosophie in der Ericthoepiso‐
de beleuchtet.

182 Zur Satire vgl. Llewelyn in Harrison 2007, 174-188.
183 Zur Figur der Canidia in Serm. I, 8 vgl. auch Paule 2017, 23-53.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

54

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


nidia – barfuß, totenbleich, mit losem Haar und aufgeschürztem schwarzem Umhang
– und Sagana mit ihren bloßen Fingernägeln in der Erde (ibid., 26 f.; scalpere terram/
unguibus) und reißen ein schwarzes Lamm in Stücke (ibid., 27; pullam divellere mor‐
dicus agnam). Danach graben sie eine Grube und gießen das Blut des Lammes hinein,
um die Totenseelen aus der Unterwelt hervorzulocken und sie über die Zukunft be‐
fragen zu können (ibid., 28 f.; cruor in fossam confusus, ut inde/ manis elicerent animas
responsa daturas). Des Weiteren haben sie zwei Zauberpüppchen aus Wolle und
Wachs dabei (ibid., 30; lanea et effigies erat altera cerea), deren Verwendungszweck al‐
lerdings im Unklaren bleibt, und sie rufen die Unterweltsgöttin Hekate sowie ihre Be‐
gleiterin Tisiphone an. Nachdem sich selbst der Mond, der angesichts der Aktivitäten
der Hexen vor Scham errötet, hinter den großen Grabmälern verbirgt (ibid., 35 f.; Lu‐
namque rubentem,/ ne foret his testis, post magna latere sepulcra), schreitet Priapus
ein. Um die Hexen zu vertreiben, lässt er einen lauten Leibwind hören (ibid., 46 f.;
nam, displosa sonat quantum vesica, pepedi/ diffissa nate ficus). Sein Plan geht auf,
denn Canidia und Sagana erschrecken zutiefst, lassen alle Kräuter und Liebeszauber‐
zutaten zurück (ibid., 49 f.; herbas atque incantata lacertis/ vincula) und fliehen
schnurstracks zurück in die Stadt ibid., 47; at illae currere in urbem). Äußerst unter‐
haltsam wird die Flucht der Hexen für Priapus vor allem dadurch, dass Canidia ihr
Gebiß und Sagana ihre hohe Kopfbedeckung184 verliert (ibid., 48 f.; Canidiae dentis,
altum Saganae caliendrum/ excidere).

Wie die Iambik verfolgt auch die Gattung der Satire den Zweck, als unpassend
eingestuftes menschliches Verhalten zu kritisieren185; sie ist „abusive“ und „attack[s]
human failings on the model of Old Comedy“ (Llewelyn in Harrison 2007, 175). Ho‐
raz möchte in Serm. I, 8 (wie bereits in Ep. 5) seinen Lesern die Gefährlichkeit magi‐
schen Tuns vor Augen führen, er präsentiert das magische Geschehen aber bewusst
humorvoll in einem Rahmen186, der es seiner Ernsthaftigkeit beraubt und die Hexen
der Lächerlichkeit preisgibt187. So lässt er Canidia und Sagana zwar als typische Zau‐
berinnen mit bloßen Füßen, ungegürteten Gewändern und mit allerlei Zaubergerät
ausgestattet auftreten, sie ihren Nekromantiezauber vorbereiten und Zauberkräuter
für verschiedene Zwecke sammeln; die Bandbreite ihres magischen Wissens und Tuns
wirkt dabei durchaus bedrohlich. Andererseits legt er die Erzählung dem in der Göt‐
terhierarchie weit unten stehenden und üblicherweise mit einem übergroßen Phallus
dargestellten Fruchtbarkeitsgott Priapus in den Mund, der es auf komisch-obszöne
Weise schafft, das Treiben der Hexen zu beenden und sie vom Esquilin zu vertreiben.
Dass beide Frauen während ihrer Flucht Teile ihres Erscheinungsbildes als einflussrei‐
che, erhabene Zauberinnen verlieren (Gebiss bzw. hohe Kopfbedeckung), trägt eben‐
falls dazu bei, den Nimbus der Macht der Zauberin zu zerstören – die Vorstellung von
der gefährlichen Hexe und ihren magischen Handlungen wird satirisch durchbro‐
chen188. Doch trotz des humorvollen Rahmens bleibt im Hintergrund die Warnung

184 Hinsichtlich der Bedeutung von caliendrum vgl. Tupet 1976, 290-293.
185 Llewelyn in Harrison 2007, 174 f.
186 Tupet 1976, 290.
187 Tupet 1976, 327.
188 Tupet 1976, 327-329.

3.2 Quellen

55

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


bestehen: Magie in der in Serm. I, 8 geschilderten Form ist gefährlich und untermi‐
niert die römische Gesellschaft. Deutlich gemacht wird dies an den beiden Hauptak‐
teurinnen. Mit der Wahl des ehemaligen Armenfriedhofs als Ort ihres magischen
Tuns distanzieren sie sich zunächst von der Welt der Lebenden und wenden sich der
der Toten zu, was sie in eine gesellschaftliche Außenseiterposition bringt. Diese wird
in einem zweiten Schritt noch verstärkt, da sie sich durch ihr animalisches Handeln –
das Herumwühlen in der Erde mit bloßen Fingern sowie das rohe Zerreißen des
Lamms – in eine antisoziale Position begeben. Dass sogar der Mond, der alles auf Er‐
den beobachtet, sich vor Scham von ihnen abwendet, macht ebenfalls deutlich, dass
das Handeln der Hexen nicht mit den in der römischen Gesellschaft geltenden Regeln
und Wertevorstellungen zu vereinbaren ist. Es ist klar: Wer wie Canidia und Sagana
handelt, bringt sich in Opposition zu den geltenden gesellschaftlichen Regeln und
wird damit sozial untragbar.

Das zweite Ergebnis der Analyse der plinianischen Magiegeschichte war, dass Plinius
Magie positiv bzw. neutral bewertet und mit dem Feld des Wissens assoziiert. Diese
beiden Aspekte verbinden sich in der Naturalis Historia in den Büchern 20 bis 32 in
der magischen Medizin, deren Rezepturen – wie die Untersuchung der magischen In‐
halte in Kapitel 4 erbringen wird – als sozial akzeptabel eingestuft werden. In der la‐
teinischen Literatur erfährt der Heilzauber ebenfalls diese Einschätzung, wie aus
Ovids Metamorphosen 7, 159-296 kenntlich wird.

In der genannten Episode begegnen wir der neben Circe berüchtigtsten Zauberin
des Mythos, der aus Kolchis stammenden Königstochter Medea, deren späteres
Schicksal an Jasons Seite durch ihre magischen Fähigkeiten bestimmt wird189. Diese
sind ihrer Umgebung sehr bewusst, da sie sie sowohl für positive als auch negative
Zwecke einzusetzen weiß190. Wir treffen das Ehepaar in ein Gespräch vertieft an, in
dem Jason von Medea die Übertragung eines Teiles seiner eigenen Lebenszeit auf sei‐
nen alten, gebrechlichen Vater Aeson erbittet. Jason ist sich bewusst, dass seine Frau,
der er alles verdankt (Met. 7, 164 f.; o cui debere salutem/confiteor, coniunx), diesen
Wunsch mittels ihrer Zauber (ibid., 167; carmina) erfüllen kann. Sie lehnt sein Anlie‐
gen jedoch ab, da es ihr als Verbrechen (ibid., 172; scelus) erscheint und sie keinen
Frevel an Aeson begehen möchte. Medea macht Jason allerdings einen anderen Vor‐
schlag: Sie will mit Hilfe ihrer Zauberkunst (ibid., 176; arte mea) ein weitaus schwie‐
rigeres Unterfangen wagen; Aeson soll mittels eines von ihr gebrauten Trankes ver‐
jüngt und sein Leben so verlängert werden.

In der folgenden Beschreibung der Vorbereitung sowie der Durchführung des
Zaubers vereint der Autor alle Elemente, die charakteristisch für die antike Zauber‐
praxis sind. Medea erscheint dadurch als Zauberin par excellence, die profundes ma‐

189 Der Medeastoff wurde im Laufe der Antike mehrfach bearbeitet, das früheste Zeugnis liegt in Ho‐
mers Ilias XI, 738-741 vor (vgl. Odgen 2009, 312 f.; Agamede stellt wahrscheinlich eine Art Frühsta‐
dium der Medeafigur dar). Weitere Bearbeitungen des Stoffes finden sich in den Rhizotomoi des So‐
phokles oder den Argonautica des Apollonius Rhodius.

190 Hinsichtlich der verschiedenen Darstellungen Medeas bei Ovid vgl. Corrigan 2013, 1-97.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

56

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


gisches Wissen in Theorie und Praxis in sich vereint. Sie wartet genau drei Tage ab
und macht sich dann beim Schein des für das Vorhaben unabdinglichen Vollmonds
ans Werk (ibid., 197-181). Sie bereitet sich sorgsam vor, so wie es für die Durchfüh‐
rung eines magischen Rituals notwendig ist, indem sie ihre Schuhe ablegt (ibid., 183;
nuda pedem) und sich in ein ungegürtetes Gewand kleidet (ibid., 182; vestes induta
recinctas), zudem muss auch ihr Haar lose auf die Schultern fallen (ibid., 183; nudos
umeris infusa capillos) und darf nicht frisiert und hochgesteckt sein. Dann begibt sie
sich zum nahen Fluss, wendet sich dreimal den Sternen zu und benetzt sich dreimal
mit Flusswasser die Haare (ibid., 188-191), bevor sie zur Nacht, den Sternen und zur
dreiköpfigen Unterweltsgöttin Hekate, der für die Zauberer wichtigsten Göttin, betet
(ibid., 194 f.; triceps Hecate, quae (...) adiutrixque venis cantusque artisque magorum).
Die Gottheiten sollen ihr bei der Herstellung des Verjüngungstrankes (ibid., 215 f.;
nunc opus est sucis, per quos renovata senectus/ in florem redeat, primosque conligat
annos) zur Seite stehen, für den spezielle magische Kräuter vonnöten sind, die sie je‐
doch erst in entfernten Ländern sammeln muss. Die Götter erhören, gezwungen
durch Medeas Zauber, ihre Bitte und senden einen von geflügelten Schlangen gezoge‐
nen Wagen (ibid., 218 f.; volucrum tractus cervice draconum/ carrus). Neun Tage und
Nächte führt sie ihre Reise an die verschiedensten, weit entlegenen Orte wie das Tem‐
petal in Thessalien oder Thrakien, dann kehrt sie zum Brauen des Trankes nach Hau‐
se zurück (ibid., 220-237).

Für die Herstellung des Trankes sowie die Durchführung der Verjüngung, die in
ihrer Beschreibung als auch dem verwendeten Vokabular an einen religiösen Ritus er‐
innert, ist ebenfalls eine rituelle Vorbereitung notwendig: Medea lebt unter freiem
Himmel und enthält sich einer jeden Berührung durch einen Mann (ibid., 239 f.; tan‐
tum caelo tegitur refugitque viriles/contactus), bevor sie zwei Altäre für Hekate und die
Göttin der Jugend aus Rasenstücken errichtet und in der Nähe zwei Opfergruben aus‐
hebt (ibid., 240 f.; statuitque aras e caespite binas/ dexteriore Hecates, ast laeva parte
Iuventae). Über diesen schlachtet sie mit einem Dolch ein dunkles Opfertier und ver‐
mischt sein Blut in der Grube mit jeweils einem Becher Wein und einem Becher war‐
mer Milch. Im Anschluss beschwört sie die Götter der Erde und der Unterwelt, allen
voran Pluto und Proserpina, ihr lebensverlängerndes Vorhaben zu unterstützen und
lässt den durch einen Zaubergesang in tiefen Schlaf versenkten Aeson (ibid., 253; in
plenos resolutum carmine somnos) von Dienern herbeitragen, die sich danach rasch
entfernen. Nun beginnt sie, wieder mit gelöstem Haar, mit einer Fackel um die Altäre
zu gehen, diese Fackel in das Blut-Wein-Milch-Gemisch zu tauchen, um sie anschlie‐
ßend im Feuer beider Altäre zu entzünden. Die Prozedur ist fast auf ihrem Höhe‐
punkt angelangt und Medea entsühnt nun Aeson jeweils dreimal mit Feuer, Wasser
und Schwefel (ibid., 261; terque senem flamma, ter aqua, ter sulphure lustrat). Zur glei‐
chen Zeit brodelt schon der Trank in einem großen Kessel, zu dem die Zauberin noch
einige Ingredienzien besonderer Art hinzufügt: Neben Wurzeln aus dem Tempetal,
Samen, Blumen, aggressiven Pflanzensäften, Steinen und Sand gibt sie u.a. bei Voll‐
mond gesammelten Reif, die Flügel mit dem Fleisch eines Uhus, Teile eines Werwolfs
sowie Kopf und Schnabel einer 900 Jahre alten Krähe hinzu. Dann: umrühren, fertig!
Bereits an ihrem „Kochlöffel“, einem abgestorbenen Ölbaumzweig (ibid., 277 f.; arenti

3.2 Quellen

57

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ramo iampridem mitis olivae/ omnia confudit), zeigt sich die Wirksamkeit der Flüssig‐
keit, denn er beginnt sogleich zu grünen und reiche Frucht zu tragen (ibid., 280 f.; fit
viridis primo nec longo tempore frondes/ induit et subito gravidis oneratur olivis). Nun
kommt sie zum Ziel ihrer Bemühungen: Sie schneidet Aeson die Kehle durch und er‐
setzt sein altes Blut durch ihren Trank, der sofortige Wirkung zeigt und Aeson um
rund vierzig Jahre verjüngt (ibid., 289; barba comaeque/ canitie posita nigrum rapuere
colorem).

In der vorliegenden Szene tritt Medea dem Leser als selbstbewusste Zauberin ent‐
gegen, die sich offen, ja sogar stolz, zum Kreis der Zauberkundigen zählt (ibid., 195 f.)
und ihre magischen Fähigkeiten bewusst einsetzt. Sie weiß, dass sie aufgrund ihrer
profunden Kenntnis magischer Worte sowie der Kleidungsvorschriften, des Zeitrah‐
mens, der Opfervorgaben, Ingredienzien und Fundorte derselben sowie des Ritualin‐
halts und -ablaufs enorme Macht über alle und alles, auch über das menschliche Le‐
ben und seine Dauer, besitzt. Diese Macht missbraucht sie im Falle des Aeson jedoch
nicht, denn wie ihre Ablehnung der ursprünglichen Bitte Jasons zeigt, will sie kein
Verbrechen begehen. Sie bedenkt ihr Vorgehen vielmehr genau und folgt gewissen
Wertvorstellungen. Diese Darstellung Medeas durch Ovid zeigt den verantwortungs‐
vollen Einsatz von Magie zu Heilzwecken. Gegen diese Art von Magie ist nichts ein‐
zuwenden, da sie sozial keinen Schaden anrichtet und damit akzeptabel ist. Wie aller‐
dings der Fortgang der Erzählung (ibid., 297-349) zeigt, setzt Medea dieselben Zau‐
berkünste auch ganz bewusst ein, um Rache zu üben. Unter dem Deckmantel des
Versprechens, Pelias wie zuvor Aeson zu verjüngen, zieht Medea die Töchter des Peli‐
as auf ihre Seite und bringt sie dazu, ihren Vater eigenhändig zu zerstückeln. Anstatt
Pelias im Anschluss daran zu verjüngen, versetzt sie ihm den Todesstreich und flieht.
In dieser Szene wird Medea als Barbarin (ibid., 297) dargestellt, die bewusst Schaden‐
zauber praktiziert, der in einen Mord mündet. Diese Art von Magie ist gesellschaft‐
lich nicht akzeptiert, sondern macht sie zur Mörderin, die zu Aegeus fliehen muss.

Wie bereits Corrigan untersucht hat, stellt Ovid in den Metamorphosen Medeas
Entwicklung von einem unschuldigen, jungen Mädchen, das seine magischen Fähig‐
keiten zu guten Zwecken einsetzt hin zu einer reifen Frau dar, die unter dem Einfluss
verschiedener Ereignisse in ihrem Leben Magie für negative Zwecke missbraucht und
damit bewusst Schaden anrichtet191. Die förderliche, sozial akzeptierte Magie weicht
im Laufe von Medeas persönlicher Entwicklung einer negativen, die zu Zerstörung
führt und sie zu einer sozial untragbaren, sogar als verwerflich einzustufenden Figur
macht. Die ausgewählte Szene ist ein gutes Beispiel für diese Entwicklung, denn Me‐
dea entscheidet bewusst, wie sie ihre magischen Fähigkeiten einsetzt: Aus Liebe zu
ihrem Ehemann Jason verhilft sie dem Aeson durch ihren Verjüngungszauber zu neu‐
er Lebenskraft, den Pelias ermordet sie hingegen von Rache getrieben mit Hilfe des‐
selben Zaubers.

191 Corrigan 2013, 94-97.

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

58

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Wie die Untersuchung der Haltung zu Magie in den herangezogenen lateinischen
Quellen zeigt, wird die bereits bei Plinius in Nat. Hist. 30, 1-20 erkennbare ambiva‐
lente Haltung zu Magie auch in diesen Zeugnissen eindeutig kenntlich. Magie wird
einerseits als enormes Risiko aufgefasst, da sie eine reale Gefahr für Individuen und
den römischen Staat darstellt. Die Furcht vor ihrer unterminierenden Wirkung wird
durch die Verbote und gesetzlichen Regelungen in den Rechtstexten greifbar; dass
diese berechtigt ist, ist wiederum an der gängigen Praxis der Defixionen ersichtlich.
Letztere sind der Beleg für die durch die magische Verfluchung angestrebte Schädi‐
gung einer anderen Person, durch die sich der Magie Praktizierende in die Rolle eines
gesellschaftlichen Außenseiters begibt. Die Rechtstexte hingegen zeigen an, dass eine
rechtliche Basis geschaffen wurde, um ein solches antisoziales Verhalten juristisch zu
ahnden und damit langfristig zu unterbinden. Bei der gesellschaftlichen Verarbeitung
des Gefahrenphänomens Magie wird diese sozial nicht akzeptierte Seite magischer
Praktiken ebenfalls aufgegriffen, wobei die Magiearten des auf Schädigung ausgerich‐
teten Liebeszaubers und die Nekromantie in den Fokus rücken. Sowohl in der 5. Epo‐
de des Horaz, in den drei besprochenen Liebeselegien als auch in den ausgewählten
Nekromantiebeschreibungen ist die Warnung vor der Gefährlichkeit der jeweiligen
Magieart die Kernaussage. Wenn auch die Zeugnisse die sozial nicht akzeptierte
Komponente der Magie stark betonen, ist die sozial akzeptierte Variante von Magie
ebenfalls klar zu erkennen. Diese besteht in der Heilmagie bzw. magischen Medizin
und hat die vollkommene Genesung der Zielperson/Zielgruppe zum Ziel. Die Quel‐
len spiegeln somit deutlich die beiden Seiten magischer Praktiken – sowohl die sozial
nicht akzeptierte als auch die sozial akzeptierte – wider und decken sich damit mit
der in der Magiegeschichte erkennbaren ambivalenten Haltung des Älteren Plinius.
Der Unterschied zwischen Plinius und den zur Unterstützung herangezogenen Quel‐
len besteht nun darin, dass Plinius die sozial nicht akzeptierten Magiearten in seinem
Werk lediglich knapp benennt und ihr Gefahrenpotential nur kurz anreißt, dann aber
nicht weiter ausführt; die untersuchten Quellen hingegen füllen die jeweilige Magie‐
art durch ihre anschauliche Darstellungsweise mit Leben und lassen das magische
Geschehen vor den Augen des Lesers lebendig werden. Was Plinius hingegen ausführt,
sind die Rezepturen magischer Medizin, d.h. die sozial akzeptierte Magiekomponente.
Diese wird nun im nächsten Kapitel in den Mittelpunkt der Untersuchung rücken, da
sich auf der Basis der Analyse der Magieinhalte in den medizinischen Büchern der
Naturalis Historia grundlegende Beobachtungen zur für den Älteren Plinius charakte‐
ristischen Arbeitsweise und zu seinem Verständnis von Wissensordnung ableiten las‐
sen, die wiederum für das Verständnis der politischen Dimension des plinianischen
Werks von zentraler Bedeutung sind.

3.2 Quellen

59

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Magie bei Plinius

Der Kontext der Magiekapitel

Vor der eingehenden Analyse der Magieinhalte der Bücher 20 bis 32 der Naturalis Hi‐
storia ist es für das tiefere Verständnis des Werkes unerlässlich, sich zunächst in gebo‐
tener Ausführlichkeit mit dem Kontext der Magiekapitel zu beschäftigen. Zu diesem
zählen einerseits die Betrachtung von Zielsetzung, Zielgruppe und den Arbeitsprinzi‐
pien des Autors als auch andererseits die Untersuchung der Werkskonzeption (The‐
menbereiche und Anordnung derselben), der Quellen, Inhaltsverzeichnisse, Autoren‐
angaben sowie leitender Ordnungsprinzipien in den Büchern 20 bis 32. Aus der Be‐
schäftigung mit den kontextuellen Einzelpunkten sowie der folgenden Feinanalyse
der Magiekapitel lassen sich abschließend für die Fragestellung der Arbeit grundle‐
gende Beobachtungen zu der für den Älteren Plinius charakteristischen Arbeitsweise
und zu seinem Verständnis von Wissensordnung ableiten.

Die Zielsetzung, Zielgruppe und grundlegenden Arbeitsprinzipien des Autors

Plinius der Jüngere bezeichnet das siebenunddreißigbändige Werk seines Onkels als
opus diffusum, eruditum nec minus varium quam ipsa natura (ep. 3, 5, 6). Damit die
Naturalis Historia – oder die Naturae Historiarum [libri], wie sie der Jüngere Plinius
nennt (ibid.) – aber zu dem ausführlichen, gebildeten und der Natur in ihrem Variati‐
onsreichtum gleichenden Werk wurde, das sie ist, befolgte ihr Verfasser mehrere
grundlegende Arbeitsprinzipien. Diese orientieren sich an der Gesamtzielsetzung des
Werks: dem Nutzen für die römische Gesellschaft192.

Bereits in der praefatio wird diese Zielsetzung offenbar, denn Plinius erklärt, dass
er sich mit der Verfassung dieses seines Werkes zum Ziel gesetzt habe, seiner Leser‐
schaft, und damit also letztlich der gesamten römischen Gesellschaft, nützliche Hilfe
zu bringen; Beweggründe wie die eigene Selbstverherrlichung, die ihn bei einem der‐
art berühmten Schriftsteller wie Titus Livius (59 v. Chr.-17 n. Chr.) in Erstaunen ver‐
setzen, oder anderen gefallen zu wollen träfen auf ihn nicht zu (Nat. Hist. praef. 1,
16)193:

Equidem ita sentio, peculiarem in studiis causam eorum esse, qui difficultatibus victis uti‐
litatem iuvandi praetulerint gratiae placendi, idque iam et in aliis operibus ipse feci et pro‐
fiteor mirari me T. Livium, auctorem celeberrimum, in historiarum suarum, quas repetit
ab origine urbis, quodam volumine sic orsum: ‘Iam sibi satis gloriae quaesitum, et potuisse

4. 

4.1

192 Vgl. hierzu Naas 2002, 84-86.
193 Zum gesellschaftlichen Nutzen vgl. auch Howe 1985, 564.

61

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


se desidere, ni animus inquies pasceretur opere.’ profecto enim populi gentium victoris et
Romani nominis gloriae, non suae, composuisse illa decuit194.

Schon das gewählte Thema des Werks, die Darstellung der Natur der Dinge, ist auf
gesellschaftlichen oder individuellen Nutzen ausgerichtet. Plinius selbst definiert
nämlich die materia seines Werkes wie folgt: Es werde die Natur der Dinge, d.h. das
reale Leben, erzählt (ibid., 13; rerum natura, hoc est vita, narratur). Sein Buch soll also
alle für das menschliche Leben nutzbringenden Inhalte in Verbindung mit der Natur
behandeln195. Durch das Werk selbst zieht sich die genannte Zielsetzung wie ein roter
Faden, die Begriffe utilitas, utilis sowie auch das Verb prodesse sind allgegenwärtig196;
seine Zielsetzung bekräftigt Plinius wiederholt im Werk, wie zu Beginn von Buch 28,
wenn er betont, dass er weniger das für das Leben Gefällige als vielmehr das Nützli‐
che zu behandeln gedenke (28, 2; omnemque insumemus operam licet fastidii pericu‐
lum urgeat, quando ita decretum est, minorem gratiae quam utilitatium vitae respectum
habere.). Zum Bereich des Nutzens gehört auch die Aufgabe des docere, die der Autor
übernimmt197. Nur wenn er den Leser neue Inhalte lehrt – beispielsweise in der Form
von Erklärungen von Pflanzenbezeichnungen oder diversen praktischen Hinweisen –
kann die Naturalis Historia ihren Nutzen entfalten198.

194 Ich freilich bin dieser Ansicht, dass die Lage derer in ihren Studien besonders ist, die nach Überwin‐
dung der Schwierigkeiten den Nutzen, Hilfe zu bringen der Annehmlichkeit, zu gefallen, vorgezo‐
gen haben, und dies habe ich schon sowohl in anderen Werken selbst getan als auch gestehe ich,
dass ich mich wundere, dass Titus Livius, ein äußerst berühmter Schriftsteller, in einem bestimmten
Band seines Geschichtswerkes, das er mit dem Ursprung der Stadt beginnen lässt, so spricht: Er ha‐
be sich schon genug Ruhm erworben und könnte müßig sein, wenn sich nicht sein unruhiger Geist
am Werk weidete. In der Tat hätte es sich nämlich geziemt, jenes zum Ruhm des über [alle] Völker
siegreichen Volkes und des Römertums, nicht zur eigenen Verherrlichung geschrieben zu haben.

195 Plinius ist allein aufgrund des Umfangs seines Themas gezwungen, eine Auswahl unter den zur Ver‐
fügung stehenden Wissensinhalten zu treffen. Welche Auswahlkriterien er anwendet, wird in Kapi‐
tel 4.2.2 untersucht.

196 Utilitas als Auswahlkriterium für Plinius’ Wissensinhalte wird auf S. 162-165 behandelt.
197 Beispiele sind Nat. Hist. 21, 57 (Vermehrung attischen Thymians, hier schließt sich Plinius in die

Gruppe der Personen, die gelehrt werden, mit ein, wie am Passiv ersichtlich ist; ergo translatum est
ex Attica thymum et vix flore uti docemur, satum); 22, 15 (die Natur verlässt den Menschen nie;
magno quamquam inmensi laboris solatio, sperni cum rerum natura, quam certe non defuisse nobis
docebimus et invisis quoque herbis inseruisse remedia); 23, 7 (Zubereitung des omphakion aus der
sich entwickelnden Traube; Omphacium qua fieret ratione incipientis uvae pubertate, in unguento‐
rum loco docuimus.); 23, 52 (Verfälschung von Wein; Vini genera, quae fingi docuimus, nec fieri iam
arbitror et supervacuum eorum usum, cum ipsis rebus, ex quibus finguntur, doceamus uti.); 24, 21
(Einnahmeform des Galbanums; neque umidum neque aridum probatur et quale docuimus.); 24, 32
(Harzentstehung; Resinam e supra dictis arboribus gigni docuimus et genera eius et nationes in ratione
vini ac postea in arboribus.); 31, 123 (Schwämme; animal esse docuimus, etiam cruore inhaerente.).

198 Beispiele für die Erklärung von Pflanzenbezeichnungen sind Nat. Hist. 22, 44 (Rebhühnerkraut/
Jungfernkraut; Namensgebung durch göttliches Eingreifen); 22, 60 (Sonnwendenart „Skorpions‐
schwanz“; Namensgebung durch Aussehen); 22, 66 (Bitterkraut; Namensgebung durch bezeichnen‐
de Eigenschaft); 25, 32 (Herakleion; Name nach Entdecker); 26, 22 (Kraut lichen; Name nach Heil‐
wirkung gegen Flechten); praktische Hinweise gibt der Autor beispielsweise in 21, 32 (Echtheitsprü‐
fung für Safran); 21, 185 (römische und griechische Maß- und Gewichtseinheiten); 24, 10/15 (Haar‐
färbemittel); 24, 26 (Haarkräuselungsmittel); 25, 55 (Tierheilmittel gegen Räude bei Zugtieren); 26,
164 (Enthaarungsmittel für Männer); 28, 191 (Ursprung, Herstellung und Zweck von Seife); 31, 67
(Verfahren zur Meerwasserherstellung); 31, 70 (Verfahren zur Herstellung von Süßwasser zu Lande
und auf dem Meer).

4. Magie bei Plinius

62

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Damit ein so umfassendes Werk wie das des Plinius aber tatsächlich nutzbrin‐
gend ist, muss es handhabbar sein. Ein Instrument hierfür sind die an die Widmung
an Titus angeschlossenen Inhaltsangaben, die es zwar primär dem Kaiser, aber dann
natürlich auch allen weiteren Lesern ermöglichen sollen, sich im Werk zurechtzufin‐
den und gewünschte Inhalte rasch zu finden; vor allem der Aspekt der Zeitersparnis
ist für den stets auf die optimale Ausnutzung seiner Zeit bedachten Plinius zentral,
wie praef. 33 zeigt:

quia occupationibus tuis [i.e. Titi] publico bono parcendum erat, quid singulis continere‐
tur libris, huic epistulae subiunxi summaque cura, ne legendos eos haberes, operam dedi.
tu per hoc et aliis praestabis ne perlegant, sed, ut quisque desiderabit aliquid, id tantum
quaerat et sciat quo loco inveniat199.

Daneben verhelfen die Autorenlisten am Ende jeder Inhaltsangabe sowie ein dichtes
Netz aus Querverweisen (Vor- und Rückverweise) dem Leser zu einem besseren
Überblick über das Werk.

Nach der Klärung der Zielsetzung wenden wir uns nun der Frage zu, an welche(n)
Adressaten sich die Naturalis Historia eigentlich richtet200. Plinius selbst geht in Nat.
Hist. praef. 6 darauf ein, welche Zielgruppe er für sein Werk vor Augen hat:

Quid ista legis, Imperator? humili vulgo scripta sunt, agricolarum, opificum turbae, denique
studiorum otiosis201.

Die Adressaten der Naturalis Historia sind in diesem Abschnitt, in dem der Autor sich
an Titus wendet, alle genannt: An erster Stelle steht der zukünftige Kaiser Titus (Impe‐
rator), dem sie gewidmet ist; von ihm gesellschaftlich stark abgesetzt folgen das einfa‐
che Volk (humili vulgo), zu dem die Bauern und Handwerker zählen (agricolarum,
opificum turbae), und zuletzt die Personen, die zu beschäftigt für studia sind (studio‐
rum otiosis)202. Fachleute zählen nicht zum intendierten Leserkreis (ibid., 7; praeterea
est quaedam publica etiam eruditorum reiectio.).

Doch auch wenn die Bauern und Handwerker explizit als Adressaten genannt
sind, so stellt sich die berechtigte Frage, ob sich das Werk tatsächlich vorrangig an sie
richtet. Allein aufgrund der Kosten von Büchern und dem mangelhaften Bildungsni‐
veau der unteren Schichten gilt es als doch eher unwahrscheinlich, dass sie Plinius’
Werk lasen203. Allein die Widmung an den zukünftigen Kaiser deutet darauf hin, dass
Plinius’ Aussage nicht wörtlich zu nehmen ist, da sonst Titus als intendierter erster

199 Da [ich] auf deinen Dienst für das Allgemeinwohl Rücksicht nehmen musste, habe ich das, was in
den einzelnen Büchern beinhaltet ist, an diesen Brief angefügt und ich habe mir mit größter Sorgfalt
Mühe gegeben, dass du diese nicht lesen musst. Dadurch wirst du auch den anderen [den Vorteil]
verschaffen, sie nicht ganz lesen zu müssen, sondern ein jeder, der etwas will, kann nur dies suchen
und weiß, wo er es finden kann.

200 Mit dem Adressaten des Werks beschäftigen sich Köves-Zulauf 1973, 134-184; Isager 1991, 23-25;
Naas 2002, 44-53 und Morello in Gibson/Morello 2011, 147-165.

201 Warum liest du das da, Herrscher? Es ist für das niedrige Volk geschrieben, für die Menge der Bau‐
ern, der Handwerker, schließlich für Leute, die für tiefgründige Studien keine Zeit haben.

202 Die genaue Bedeutung der einzelnen Begriffe sowie der starke Kontrast zwischen Kaiser und einfa‐
chem Volk wird in Naas 2002, 44-53 genau untersucht und diskutiert.

203 Naas 2002, 51-53.

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

63

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Leser auf dieselbe Stufe mit dem Leserkreis des niedrigen Volkes gestellt würde, was
eher unvorstellbar ist. Viel wahrscheinlicher ist es, dass das Werk sich an eine Leser‐
schaft richtet, die eine gewisse Grundbildung besaß und sich entweder weiterbilden
wollte oder auf der Suche nach bestimmten Informationen war, wie Naas treffend zu‐
sammenfasst (Naas 2002, 53):

Le public de l’HN devait se composer de lecteurs désireux de se cultiver, de personnes à la
recherche d’informations précises et peut-être de connaissances spécialisées, mais qui
avaient déjà un niveau d’éducation suffisant pour pouvoir consulter une encyclopédie.

Auch könnte die Nennung der aufgrund der Unterschiedlichkeit ihres gesellschaftli‐
chen Ranges doch eher miteinander unvereinbaren Adressatengruppen aus Nat. Hist.
praef. 6 vielmehr symbolisch aufzufassen sein, wie Citroni-Marchetti feststellt. In
ihren Augen konstruiert der Autor dadurch ein „pubblico senza limitazioni“ (Citroni-
Marchetti 1991, 16) für sein Werk. Diese Einzelgruppen können aus der Naturalis Hi‐
storia unterschiedlichen Nutzen ziehen (ibid., 17):

Plinio ampliando al massimo la sfera dei lettori recupera, almeno idealmente, da una parte
il pubblico più modesto degli artigiani e dei contadini, a cui l’opera può fornire dati tecnici,
e dall’altra si rivolge ad un pubblico di persone colte che possono interessarsi a scrutare
con l’autore i fenomeni della natura, senza un vantaggio immediato.

Eben diese Beobachtung ist für unsere Zwecke wichtig, da es sich bei den beiden
letztgenannten Adressaten, dem einfachen Volk und Personen, die sonst wenig Zeit
für tiefgreifende Studien finden, um Personenkreise handelt, für die ihr „highly prac‐
tical interest in Pliny’s works“ (Morello in Gibson/Morello 2011, 161) ausschlagge‐
bend sein konnte, um sich mit dem Werk des Autors zu beschäftigen. Der zentrale
Beweggrund für diese wäre eben der Nutzen gewesen, den ein solches Werk bereit‐
hielt und der, wie bereits festgestellt, für den Älteren Plinius den zentralen Beweg‐
grund zur Abfassung der Naturalis Historia darstellt204.

Nach der Beleuchtung von Zielsetzung und Zielgruppe sollen nun die Arbeits‐
prinzipien in den Fokus gerückt werden, denen Plinius folgt. Zuerst ist hier das Prin‐
zip der Vollständigkeit zu nennen, denn der Ältere Plinius strebt ein Werk an, das der
Natur eine völlig umfassende Darstellung verschafft (ibid., 15; omnibus vero naturam
et naturae sua omnia)205. Gleichzeitig ist dieses Arbeitsprinzip aber auch ein Aus‐
wahlkriterium für die gewählten Inhalte des Autors, denn Plinius verwirklicht in sei‐
ner Naturalis Historia seine eigene Vorstellung von inhaltlicher Vollständigkeit, wie in
Kapitel 4.3 noch gezeigt werden wird. Erreicht wird diese individuelle Vorstellung von
Vollständigkeit durch die bewusste Auswahl und Bearbeitung von Quellen sowie das
Einbringen eigener Erfahrung oder Erkenntnis des Autors. Neben der vollständigen
Behandlung eines Inhalts, beispielsweise der Auster in 32, 59-65 (59-63: Aussehen,
Körper, Qualität, Vorkommen; 64-65: Heilwirkung), werden Inhalte beispielsweise
auch aufgenommen, da sie bei anderen Autoren nicht tiefgründig genug behandelt
wurden (ibid., 59; Auster) oder um ein Themengebiet in der Naturalis Historia selbst

204 Vgl. Naas 2002, 51.
205 Vgl. hierzu Carey 2003, 20-26.

4. Magie bei Plinius

64

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


zu vervollständigen, auch wenn die betreffende Pflanze keinerlei medizinische Nutz‐
wirkung besitzt (22, 85; Kraut sillybum). Plinius ist sich jedoch auch im Klaren da‐
rüber, dass es immer Inhalte geben wird, die fehlen; ein Beispiel ist die Unvollständig‐
keit seiner Liste von Landtieren und Vögeln in Buch 32. Grund hierfür ist, dass nicht
alle Teile der Welt bekannt sind und somit sein Tierüberblick notwendigerweise un‐
vollständig bleiben muss (32, 143). Sprachlich klingt das Prinzip der Vollständigkeit
konstant in Formulierungen mit dem Verb omittere – wie in 20, 235 (ne quid omitta‐
mus) oder 28, 265 (Adeoque nihil omissum est) – an, wodurch der Leser stets an Plini‐
us’ zentrales Anliegen erinnert wird, dass inhaltlich nichts für ihn Wichtiges außen
vor bleiben darf.

Das Prinzip der Vollständigkeit unterstützen die Prinzipien der Genauigkeit so‐
wie der Ehrlichkeit. Die Wissensinhalte werden genau und gewissenhaft aus den aus‐
gewählten Quellen erarbeitet und sorgfältig in die Struktur des Gesamtwerks einge‐
fügt; beispielsweise die oberflächliche Beschreibung von Pflanzen bei Kräuterkennern
hält Plinius für einen Fehler in der Arbeitsweise derselben (27, 67). Werden Inhalte
wie die Beschreibung oder das Anwendungsgebiet eines Krautes nicht sogleich gefun‐
den, forscht Plinius nach, bis er zum behandelten Punkt etwas in sein Werk aufneh‐
men kann (ibid., 39; Kraut alkibion). Nach eigenen Aussagen stellt er aber nicht ein‐
fach alle Aussagen seiner Quellen zusammen, sondern wählt – wie im Bereich der tie‐
rischen Heilmittel – die Inhalte bewusst aus zuverlässigen Autoren nach ihren Über‐
einstimmungen zum jeweiligen Thema nach dem Prinzip der Genauigkeit aus (28, 2;
Fides tantum auctores appellet, quamquam et ipsi consensu prope iudicii ista eligere la‐
boravimus potiusque curae rerum quam copiae institimus.).

Der ehrliche Erwerb und die Verlässlichkeit der Inhalte werden durch die Angabe
der Quellen belegt, teils werden Passagen aus den verwendeten Werken direkt zitiert,
wie beispielsweise Catos Empfehlung, kleine Knaben in Urin zu waschen, um
Schwachheit bei ihnen zu vermeiden (20, 83), seine Anweisungen hinsichtlich der
griechischen Ärzte und Medizin an seinen Sohn Marcus (29, 13 f.) oder der Bericht
des Cassius Hemina über König Numas Beschluss zur Verwendung von Seefischen
(32, 20). Plinius ist sich bewusst, dass er verlässliche Quellen wählen muss, damit er
sein Ziel des Nutzens tatsächlich erreichen kann. Ein Beispiel bietet die nobilitas, also
die Berühmtheit, angesehener Hebammen hinsichtlich der medizinischen Verwen‐
dung von Knabenharn (28, 67; obstetricum nobilitas non alio suco efficacius curari pro‐
nuntiavit corporum pruritus). Doch bei diesem Stoff wird auch klar, dass wieder Ge‐
nauigkeit beim Umgang mit den Quellen gefragt ist, denn es finden sich neben Fach‐
wissen oft auch viele dem Aberglauben verhaftete Ansichten, anstatt ratio bestimmt
dann die religio den Inhalt (ibid., 65; Magna et urinae non ratio solum, sed etiam reli‐
gio apud auctores invenitur; (...)). Nach der Beleuchtung der Zielsetzung, Zielgruppe
und der drei grundlegenden Arbeitsprinzipien des Autors folgt nun ein kurzer Blick
auf die Gesamtkonzeption des Werks, die gewählten Themenbereiche sowie ihre An‐
ordnung.

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

65

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Gesamtkonzeption des Werks: Themenbereiche und Anordnung

Die Naturalis Historia umfasst insgesamt 37 Bücher, deren strukturelle Ordnung auf
das gewählte Thema, die geordnete Darstellung der Natur, abgestimmt ist. Buch I bil‐
det die Widmungsepistel (Nat. Hist. praef. 1 und 2; epistula) an Kaiser Vespasians
Sohn Titus, die in zwei Schwerpunkte zerfällt: das Eulogium auf Titus und einleitende
Grundlagen zur Naturalis Historia wie Umfang, Thema, Adressat, Zweck und Arbeits‐
prinzipien206. An die Widmung schließen sich die Inhaltsangaben der folgenden Bü‐
cher II bis XXXVII, die summae aus den Inhalten, den res et historiae et observationes,
sowie die Autorenlisten an. Letztere sind unterteilt in römische und fremde Autoren,
bei den medizinischen Büchern XX bis XXXII treten als Rubrik noch zusätzlich die
medici hinzu; hier wird die Summe der Inhalte dann auch mit medicinae et historiae
et observationes eingeleitet. Die Bücher II bis XXXVII setzen folgende Themen‐
schwerpunkte: Buch II behandelt die Kosmologie, die Bücher III-VI die Geographie
der damals bekannten Welt (Buch III/IV: Europa, Buch V: Afrika, Buch VI: Asien). Es
schließt sich in Buch VII die Anthropologie an, gefolgt von der Zoologie. Innerhalb
dieses Fachgebietes erfolgt die Bearbeitung der Tiere nach ihrer Größe, den Anfang
machen die größten Tiere, den Schluss bilden die Insekten (Buch VIII: Landtiere,
Buch IX: Wassertiere, Buch X: Vögel, Buch XI: Insekten). Die Bücher XII bis XIX be‐
handeln die Botanik, sie beginnen mit exotischen Bäumen (Buch XII/XIII) und arbei‐
ten sich über fruchttragende Bäume (XIV/XV), Bäume des Waldes (XVI), Nutzbäu‐
me (XVII) und die Feldfrüchte (XVIII) bis zu den Pflanzen des Gartens (XIX) vor.
Einen sehr großen Anteil am Werk nehmen die Bücher zu Medizin und Pharmakolo‐
gie (Buch XX-XXXII) ein, die sich ausführlich mit pflanzlichen Heilmitteln und Dro‐
gen (Buch XX-XXVII) sowie Heilmitteln aus Tier und Mensch (XXVIII-XXXII) be‐
schäftigen. Abgeschlossen wird das Werk mit dem Komplex zur Metallurgie, Minera‐
logie und Kunstgeschichte (XXXIII-XXXVII), der sich mit einzelnen Metallen (Gold
und Silber in Buch XXXIII, Kupfer, Eisen und Blei in Buch XXXIV), Farben und Ma‐
lerei (Buch XXXV), Steinen (Buch XXXVI) und Edelsteinen (Buch XXXVII) be‐
fasst207. Die Anlage des Werkes insgesamt lässt erkennen, dass der Autor vom großen
Ganzen, dem Kosmos und seinen Erscheinungen, ausgehend mit der Geographie erst
die Erde in den Fokus nimmt, um dann zum Menschen, den Tieren und den Pflanzen
zu kommen; erst zuletzt nimmt er mit der Heilkunde und den Metallen, Mineralien
und der Geschichte der Kunst die menschliche Kultur in den Blick. Er bearbeitet sein
Thema also mit einer Art Zoomtechnik, deren Themengebiete immer feiner und en‐
ger abgegrenzt werden. Innerhalb dieser Darstellung der Natur bildet der Mensch, ge‐
nauer der Römer, und seine Lebenswelt einen zentralen Bezugspunkt; die Naturdar‐
stellung ist also immer auf den Menschen und seine Bedürfnisse abgestimmt208.

206 Vgl. Köves-Zulauf 1973, 134-184 (Struktur und Gedankenführung) und Sinclair in Boyle/Dominik
2003, 277-299 (Politik und Rhetorik). Zum Kaiser als Adressat der praefatio eines Werkes vgl. Jan‐
son 1964, 100-106.

207 Zu den Buchtiteln, die die Bücher teils tragen, vgl. Naas 2002, 185-187.
208 Die Magie findet ihren Platz in den medizinischen Büchern, v.a. in den Büchern 28-30.

4. Magie bei Plinius

66

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Plinius hat die Naturalis Historia mit einer festen, überdachten Struktur aufge‐
baut, innerhalb derer ein jeder Inhalt seinen festen Platz hat, wie er in Nat. Hist. 24, 3
bemerkt (innumera praeterea alia, quae suis locis dicentur adsidue.). An manchen Stel‐
len werden Wissensinhalte in grundlegende Informationen und medizinische An‐
wendung getrennt, wenn letztere in den ersten Teil nicht hineinpasst. Dies ist bei‐
spielsweise bei der Behandlung der Sauermilch in 28, 135 (Oxygala fit et alio modo,
acido lacte addito in recens, quod velint acescere; utilissimum stomacho. Effectus dice‐
mus suis locis.) und des Talges, seiner Qualität und Zubereitung in ibid., 144 (usus di‐
cetur suis locis.) sowie des Nutzens von Geflügel in 29, 51 (De gallinarum autem ovis
tantum locuti sumus, cum et reliquarum alitum restent, magnae utilitatis, sicut suis locis
dicemus.) zu beobachten. Innerhalb der einzelnen Bücher folgt Plinius weiteren Ord‐
nungsprinzipien wie der Anordnung der Heilmittel nach Krankheit, der Zuordnung
von Heilmittel und Krankheit(en) oder der Anordnung nach Alphabet, die anhand
des untersuchten Textkorpus, den Büchern 20 bis 32, exemplarisch am Ende dieses
Kapitels genauer beleuchtet werden. Der knappe Inhaltsüberblick gibt den Eindruck
einer streng durchkomponierten, trockenen Faktensammlung; dies ist für einige Teile,
v.a. in den Büchern zur Medizin, durchaus der Fall, doch wird die Aufzählung der
Fakten durch das Einstreuen von Anekdoten, wundersamen Erscheinungen (mirabi‐
lia), Exkursen und Betrachtungen zu römischer Sitte und Moral in Vergangenheit
und Gegenwart aufgelockert209.

In der Forschung wird die Naturalis Historia traditionell in die Gattung der Enzy‐
klopädie eingeordnet. Ob diese Zuordnung in Hinblick auf die Gattungsentwicklung
gerechtfertigt ist, wurde in der neueren Forschung bereits kontrovers bei beispielswei‐
se Doody, Naas oder Conte diskutiert und soll im Rahmen dieser Arbeit zu Beginn
von Abschnitt 4.3 weiter erläutert werden210. Da Plinius aber als erster Schriftsteller
eine auf den Menschen und seine Lebenswelt abgestimmte Gesamtdarstellung der
Natur in lateinischer Sprache unternimmt, kann man mit Recht behaupten, dass sein
Unterfangen – soweit wir dies anhand der überlieferten Texte beurteilen können –
einzigartig ist, was der Autor in praef. 14 bestätigt (praeterea iter est non trita auctori‐
bus via nec qua peregrinari animus expetat. nemo apud nos qui idem temptaverit, nemo
apud Graecos qui unus omnia ea tractaverit.).

Als Vorgänger des Werkes zählen neben den Libri ad filium des M. Porcius Cato
die Disciplinae des M. Terentius Varro und die wohl in der Regierungszeit des Tiberi‐
us entstandenen Artes des Aulus Cornelius Celsus211. Während Cato im genannten
Werk die für einen jungen Römer in den Bereichen Landwirtschaft, Rhetorik und
Medizin wichtigen Bildungsinhalte didaktisch behandelte212, entstand mit Varros Di‐

209 Vgl. zur Struktur der Naturalis Historia auch A. Locher in French/Greenaway 1986, 20-29.
210 Doody 2010, 40-91; Naas 2002, 15-40; Conte 1994, 67-104; zur Enzyklopädie im Allgemeinen vgl.

auch Der Neue Pauly 3, s.v. „Enzyklopädie“; Thorndike 1924, 361-386; Collison 1966, 22-43; Dies‐
ner 1976, 11-60; Corte 1978, 13-107; Schaer 1996; Fowler, Meier, North und Rubincam in Binkley
1997, 3-29, 103-136, 183-199. Zur Welt der Bücher und des Wissens in der römisch-griechischen
Antike vgl. Meneghini/Rea 2014, 41-239.

211 Beagon 1992, 13-15; Healy 1999, 46-48; Carey 2003, 18-20; Murphy 2009, 194-197.
212 v. Albrecht ²1994, 317 f.

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

67

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


sciplinae eine Einführung in die neun artes liberales: In den Büchern 1 bis 3 steht das
Trivium (Buch 1: Grammatik, Buch 2: Dialektik, Buch 3: Rhetorik) im Zentrum, in
den Büchern 4 bis 7 folgt das Quadrivium (Buch 4: Geometrie, Buch 5: Arithmetik,
Buch 6: Astronomie, Buch 7: Musiklehre), erweitert um Medizin (Buch 8) und Archi‐
tektur (Buch 9)213. Auch die Artes des Celsus, von denen nur die acht Bücher über die
Medizin (De medicina; Schwerpunkte: Diätetik, Pharmazeutik und Chirurgie) erhal‐
ten sind, behandelten die freien Künste; wir wissen aus Quintilians Inst. 12, 11, 24,
dass Celsus’ Werk neben der Medizin auch Landwirtschaft, Recht, Rhetorik, Kriegs‐
kunst und Philosophie umfasste214. Die bei Cato, Varro und Celsus im Mittelpunkt
stehenden Themen haben mit Plinius’ Themenwahl nichts gemeinsam, da er sich
nicht an den freien Künsten, sondern an der Natur orientiert. Sein Ziel ist – wie be‐
reits dargelegt – die umfassende Darstellung derselben in Verbindung mit dem Men‐
schen und daher sind für diese Universaldarstellung die freien Künste als Wissenska‐
tegorien nicht sinnvoll; Beagon bestätigt diese Beobachtung (Beagon 1992, 13)215:

By calling his book Historia Naturalis, ‘inquiries into the natural world’, Pliny gives it a sin‐
gle unifying theme. His readers will be educated for everyday life, by the examination of
all aspects of the world around them (…). For Pliny, useful knowledge is not to be artifici‐
ally divided and confined within the bounds of certain artes.

Healy bemerkt zudem, dass auch die praktische Ausrichtung des Werks sowie die in‐
tendierte Leserschaft die Ausrichtung an den artes liberales unmöglich macht und Pli‐
nius die Möglichkeit gibt, ganz neue, auf sein Thema Natur ausgerichtete Themen‐
schwerpunkte in den Blick zu nehmen und damit im Vergleich zu Cato, Varro und
Celsus Neuland zu betreten (Healy 1999, 78):

[I]n the Natural History, Pliny rejects the liberal arts as an adequate framework for human
knowledge: these subjects had become specialized and carried a high degree of abstraction.
Although accessible to scholars, they were difficult to grasp for ordinary people with prac‐
tical, rather than theoretical needs. (…) Accordingly, he concentrates on topics of more
immediate importance for human life in general. Disciplines such as arithmetic, geometry
and harmonics are discarded in favour of the study of topography – where man lives and
works – and of animals, plants, food crops, minerals, and metals.

Das Ergebnis ist ein Werk mit enzyklopädischer Breite, das auf Plinius’ Wissen‐
schaftsverständnis aufbaut und das keinen Spezialistenstandard anstrebt, sondern gut
lesbar sein und für alle Leser den optimalen Nutzen erbringen soll. Die thematische
Vielfalt des Werks wird nach eigenen Aussagen des Autors (Nat. Hist. praef. 14) da‐
durch erzielt, dass er die Themenbereiche der griechischen ἐγκύκλιος παιδεία – nach
Marrou ²1977, 176 f. ein ideales Bildungsprogramm, das theoretisch neben Mathema‐
tikwissenschaften auch Sprache und Literatur einschloss, aber in seiner Zusammen‐

213 Fuchs in RAC V, 387-389.
214 Quint. Inst. 24, 12, 11: cum etiam Cornelius Celsus, mediocri vir ingenio, non solum de his omnibus

conscripserit artibus, sed amplius rei militaris et rusticae et medicinae praecepta reliquerit, dignus vel
ipso proposito ut eum scisse omnia illa credamus.

215 Vgl. auch French 1994, 230.

4. Magie bei Plinius

68

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


stellung sehr flexibel war – behandelt, doch zusätzlich noch stark darüber hinausgeht,
sodass eine wahrhaftige Schatzkammer des Wissens entsteht (ibid., 17; thesauros)216.

Die Quellen

Der nächste wichtige Punkt sind die von Plinius für sein Werk verwendeten Quellen,
auf die er bereits in Nat. Hist. praef. 21 durch den Hinweis auf seine den Inhaltsanga‐
ben angefügten Autorenlisten verweist217. Diese wissenschaftliche Angabe der Quel‐
len besitzt auch eine moralische Komponente, denn der Autor wertet es als ein Zei‐
chen seiner Ehrenhaftigkeit (pudor), die genutzten Autoren anzuführen; durch dieses
Verfahren setzt er sich auch bewusst von anderen Schriftstellern ab:

argumentum huius stomachi mei habebis quod in his voluminibus auctorum nomina
praetexui. est enim benignum, ut arbitror, et plenum ingenui pudoris fateri per quos pro‐
feceris, non ut plerique ex iis, quos attigi, fecerunt218.

Wie in der Forschung vielfach bemerkt wurde, lassen sich Plinius’ Quellen in mehrere
Gruppen unterteilen219. Einerseits bezieht der Autor sich selbst als Quelle ein, wenn
er sein aus Autopsie gewonnenes Wissen, beispielsweise aus seiner Tätigkeit als Mili‐
tär in Germanien oder als Prokurator in Spanien, anbringt220. Der größte Teil seiner
Wissensinhalte stammt jedoch aus römischen und v.a. griechischen Schriftquellen,
die in den Autorenlisten und dem eigentlichen Text zu finden sind. Healy gibt einen
zusammenfassenden Überblick über die einzelnen Untergruppen dieser Sekundär‐
quellen221:

[M]ost of the content of the Natural History is derived from secondary sources, and inclu‐
des accounts of countries and peoples by geographers, historians, scholars, encyclo‐
paedists, writers on special topics, local people, Roman commanders in the field (reports
and commentarii), provincial governors, equites, and other officials. The accuracy varies
according to their criteria.

Nicht genannt sind in dieser Aufzählung die offiziellen Dokumente, die Plinius für
sein Werk nutzte. Anzuführen sind hier beispielsweise die Annales oder die auguria;
aus den Jahrbüchern entnimmt der Autor beispielsweise das erste Auftreten des
Karbunkels in Italien (Nat. Hist. 26, 5; L. Paullo Q. Marcio censoribus primum in Italia
carbunculum evenisse Annalibus notatum est, (…)) oder der missglückte Versuch des

216 Zum Begriff der ἐγκύκλιος παιδεία und ihren Themenbereichen vgl. den Artikel von Fuchs in RAC
V, 365-398 sowie Koller in Johann 1976, 3-21; Mette in Johann 1976, 31-41; Marrou ²1977, 176-226.
Der griechische Begriff wird von Quint. Inst. 1, 10, 1 als orbis ille doctrinae ausgedrückt.

217 Grundlegende Untersuchungen zu den Quellen des Älteren Plinius liefern im Rahmen der Quellen‐
kritik Münzer 1897 und Detlefsen 1899. Vgl. auch Kroll in RE XXI, 1, 424-428; Gigon 1966, 41 f.
und French 1994, 218-230.

218 Einen Beweis dieser meiner Haltung wirst du darin haben, dass ich die Namen meiner Gewährs‐
männer diesen Bänden vorangestellt habe. Es ist nämlich nur richtig, wie ich glaube, und ein Zei‐
chen ehrlichen Anstands, zu bekennen, durch wen man Fortschritte gemacht hat [und es] nicht [zu
machen], wie es die meisten von denen, mit denen ich mich beschäftigt habe, gemacht haben.

219 Vgl. insgesamt zur Frage der Quellen Naas 2002, 137-170.
220 Healy 1999, 42; Naas 2002, 158.
221 Healy 1999, 42. Die einzelnen Quellenarten werden in Healy 1999, 42-62 vertieft.

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

69

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


etruskischen Wahrsagers Olenus Calenus eine für Rom glückliche Vorhersage auf sein
eigenes Volk zu übertragen (28, 15; constantissima Annalium adfirmatione transitu‐
rum fuisse fatum in Etruriam, ni praemoniti a filio vatis legati respondissent: (…)). Bei
der Behandlung der Wunderzeichen und ihrer (Un)wirksamkeit werden die auguria
(ibid., 27) angesprochen. Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass Plinius seine
Wissensinhalte also aus schriftlichen und praktischen Quellen schöpft, die er in sei‐
nem Werk miteinander kombiniert. Es werden jedoch nicht alle Inhalte namentlich
belegt222; sehr viele von ihnen werden mit einer Passivkonstruktion (z.B. 20, 67 – tra‐
duntur; ibid., 107 – traditur) oder der 3. Person Plural Aktiv (z.B. ibid., 6 – putant)
angegeben oder allgemein mit alii (z.B. ibid., 8; ibid., 28; ibid., 102), aliqui (z.B. ibid.,
8; ibid., 32; ibid., 52), multi (z.B. ibid., 9 f.; ibid., 193) oder quidam (z.B. ibid., 26; ibid.,
44; ibid., 64) verbunden.

Die wissenschaftlichen Quellenuntersuchungen haben zudem gezeigt, dass Plini‐
us für jeden Themenkomplex und in diesem für jedes Buch eigene Hauptquellen ver‐
wendet223. Für die medizinischen Bücher zerfallen diese in zwei Komplexe, die
pflanzlichen und menschlich-tierischen Heilmittel224. Für die Pflanzenmedizin in den
Büchern 20 bis 27 nimmt man als griechische Hauptquellen Theophrastus (ca.
372-287 v. Chr.) und medizinisch-pharmazeutische Abhandlungen an225, als römi‐
sche Q. Sextius Niger (1. Jhd. v. Chr.), Iulius Bassus und Celsus226. Ebenfalls zentral
sind im Bereich der griechischen Gewährsmänner Xenokrates (augusteische Zeit), im
römischen Cato der Ältere, Varro und der Botaniker Antonius Castor227. Pedanius
Dioskurides, der angesehener Militärarzt und Pharmakologe sowie Zeitgenosse des
Plinius war und das Werk De Materia medica verfasste, findet sich allerdings nicht
unter den Quellen der Naturalis Historia228. Plinius ebenfalls unbekannt sind die
Compositiones medicamentorum des Scribonius Largus (1. Jhd. n. Chr.)229. Für die
menschlich-tierischen Heilmittel in Buch 28 bis 32 nimmt man im griechischen Be‐
reich als Hauptquellen Xenokrates und Anaxilaus von Larissa (1. Jhd. v. Chr.) an, im
römischen Varro230; wie in den Büchern zur Pflanzenheilkunde schöpft Plinius auch
in der medizinischen Zoologie aus Theophrastus, Sextius Niger und Celsus, aber auch

222 Vgl. auch Healy 1999, 42.
223 Detlefsen 1899, 60-75; Naas 2002, 141.
224 Zu den pharmakologischen Quellen vgl. Scarborough in French/Greenaway 1986, 59-85.
225 Scarborough in French/Greenaway 1986, 60; Naas 2002, 140 f. Einen Blick auf die botanischen

Quellen sowie einen Vergleich mit Theophrastus bietet Lloyd 1983, 135-149. Zu Theophrastus vgl.
auch Schmitz 1998, 150-154.

226 Scarborough in French/Greenaway 1986, 59 und 61. Zu Celsus vgl. Schmitz 1998, 169-171.
227 Hanslik in RE XXI, 1, 341-376, s.v. Plinius der Ältere. Zu Xenokrates vgl. die Artikel von Kudlien

und Ziegler in RE IX A, 2, 1529-1531. Zu Cato und Varro vgl. Schmitz 1998, 164-167. Catos Vor‐
bildfunktion für den Älteren Plinius untersucht Fögen in Kramer/Reitz 2010, 41-61.

228 Scarborough in French/Greenaway 1986, 62 und 64ff. Man nimmt an, dass beide Autoren als Quelle
für ihre Werke Sextius Niger verwendeten. Zu Dioskurides und seinem Werk vgl. Schmitz 1998,
179-187.

229 Scarborough in French/Greenaway 1986, 62 f. Vgl. Schmitz 1998, 171 f.
230 Zum Naturforscher und Pythagoräer Anaxilaus von Larissa, der wie bereits bei den Rechtstexten

(S. 35) erwähnt unter Augustus der Zauberei verdächtigt und vertrieben wurde, vgl. den Artikel von
Wellmann in RE I, 2, 2084.

4. Magie bei Plinius

70

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Verrius Flaccus (augusteische Zeit) wird genutzt. In den Büchern 29/30 sind zudem
Cato, Cicero und Apion (Ende 1. Jhd. v. Chr./1. Hälfte 1. Jhd. n. Chr.), in 31/32 Iuba
(ca. 50 v. Chr. – 23 n. Chr.), Trebius Niger, Ovid (Halieutica), Apion, Pelops und
Thrasyllus (um Christi Geburt) zu den Hauptquellen zu rechnen231. Dieser grobe
Überblick soll für die Quellenlage als Hintergrundwissen genügen, da auf die für die
vorliegende Untersuchung zentralen magischen Quellen in Kapitel 4.2.1 genau einge‐
gangen werden wird.

Die Inhaltsverzeichnisse und Autorenangaben

Um in einem Werk rasch eine bestimmte Stelle zu finden, konsultieren wir heute ganz
selbstverständlich den Index am Ende des Buches. In der antiken Schriftrolle gab es
dieses Hilfsmittel wie auch andere, uns für das Buchformat geläufige Hilfsmittel wie
die Angabe von Seitenzahlen nicht, doch wie war es dann möglich, sich in einem
Werk wie dem des Plinius zu orientieren? Auskunft gibt der Autor selbst in Nat. Hist.
praef. 33:

quia occupationibus tuis publico bono parcendum erat, quid singulis contineretur libris,
huic epistulae subiunxi summaque cura, ne legendos eos haberes, operam dedi, tu per hoc
et aliis praestabis ne perlegant, sed, ut quisque desiderabit aliquid, id tantum quaerat et
sciat quo loco inveniat. hoc ante me fecit in litteris nostris Valerius Soranus in libris, quos
ἐποπτίδων inscripsit232.

Er erklärt dem zukünftigen Kaiser Titus am Ende der Widmungsepistel, dass er mit
Rücksicht auf dessen Einsatz für das Allgemeinwohl (ibid.; publico bono) und dessen
daher nur beschränkt zur Verfügung stehende Zeit zu jedem Buch eine Inhaltsangabe,
ein summarium, erstellt habe, das es ihm erlaube, das Werk zeitsparend zu nutzen
und es nicht in seiner Gänze lesen zu müssen. Diese summaria schlössen sich sofort
an die Widmung an (ibid.; subiunxi) und sie dienten dem Zweck, einen gesuchten In‐
halt gezielt nachzuschlagen, um ihn im Werk schneller finden zu können (ibid.; id
tantum quaerat et sciat quo loco inveniat). Den Schluss der Instruktionen, wie man die
Inhaltsangaben nutzen solle, bildet der Hinweis, dass diese Annehmlichkeit kein von
Plinius neu erfundenes Verfahren, sondern schon bei Valerius Soranus zu finden
sei233.

231 Hanslik in RE XXI, 1, 376-392, s.v. Plinius der Ältere. Zu Apion vgl. den Artikel von Cohn in RE I,
2, 2803-2806, zu Trebius Niger Münzer in RE VI A, 2, 2272, zu Pelops Deichgräber in RE XIX, 1,
391 f., und zu Thrasyllus Gundel in RE VI A, 1, 581-584.

232 Da [ich] auf deinen Dienst für das Allgemeinwohl Rücksicht nehmen musste, habe ich das, was in
den einzelnen Büchern beinhaltet ist, an diesen Brief angefügt und ich habe mir mit größter Sorgfalt
Mühe gegeben, dass du diese nicht lesen musst. Dadurch wirst du auch den anderen [den Vorteil]
verschaffen, sie nicht ganz lesen zu müssen, sondern jeder, der etwas will, kann nur dies suchen und
weiß, wo er es finden kann. Dies machte in unserer Literatur vor mir Valerius Soranus in den Bü‐
chern, die er mit „Geheimlehren“ betitelte.

233 Zur Person des Sprach- und Altertumsforschers Valerius Soranus (1. Jhd. v. Chr.) vgl. den Artikel
von Helm in RE VIII A, 1, 225 f. sowie Köves-Zulauf 1978, 232. Daneben existieren derartige Indi‐
ces auch für die Compositiones des Scribonius Largus, De re rustica des L. Iunius Moderatus Colu‐
mella (vgl. Naas 2002, 177) sowie die Noctes Atticae des Aulus Gellius und für De re rustica (Buch I)
des M. Terentius Varro. In den Text selbst integriert sind zudem ausführlichere Autorenlisten bei

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

71

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Hinsichtlich ihrer Struktur sind die Summarien ähnlich aufgebaut: Nach der An‐
gabe der Buchnummer (Libro x continentur) folgt eine Kurzbeschreibung der Inhalte
nach ihrer Reihenfolge im Text in Form einer Formulierung mit de, eines Nominal‐
ausdrucks oder eines kurzen Satzes. Am Ende werden die Inhalte summarisch als
Summa: res et historiae et observationes x angegeben, sie werden also, wie Locher be‐
obachtet, in der Unterteilung in „undocumented factual information without further
additions“ (res), „historical reminiscence“ (historiae) und Berichte eines „eye witness“
(observationes) (Locher in French/Greenaway 1986, 22) angegeben234. Daran schließt
sich – wie in Nat. Hist. praef. 21 (argumentum huius stomachi mei habebis quod in his
voluminibus auctorum nomina praetexui) angekündigt – die Autorenliste an. Diese ist
wiederum unterteilt in römische und fremde Autoren (Ex auctoribus; Externis), wobei
immer zuerst die einheimischen und dann erst die konsultierten ausländischen Quel‐
len der Reihenfolge ihres Auftretens im Text nach genannt werden235. Die beschriebe‐
ne Struktur ändert sich lediglich bei den geographischen und medizinischen Bü‐
chern; bei den erstgenannten wird die Summenangabe der res et historiae et observa‐
tiones durch Städte und Völker (oppida et gentes), berühmte Flüsse (flumina clara),
berühmte Berge (montes clari), Inseln (insulae) und verschwundene Städte bzw. Völ‐
ker (quae intercidere oppida aut gentes) erweitert; in den medizinischen Büchern wird
die Formulierung res et historiae et observationes mit medicinae et historiae et observa‐
tiones ersetzt, da hier medizinische Mittel im Zentrum stehen; die Autorenliste wird
um die Rubrik medici erweitert. Auch bei den aufgeführten Buchinhalten gibt es in
den medizinischen Summarien eine Veränderung im Gegensatz zu den übrigen The‐
mengebieten, denn es wird für jede Pflanze, jedes Tier und jeden aus dem Menschen
gewonnenen Stoff die Gesamtzahl der jeweils herstellbaren Heilmittel als interne
Summe zusätzlich zur Gesamtsumme der behandelten Inhalte angegeben236.

Die Summarien und Autorenlisten ermöglichen es uns, den Aufbau der Einzelbü‐
cher nachzuvollziehen und einen Überblick über die Hauptquellenautoren des jewei‐
ligen Bandes zu erhalten. Wie Doody und Naas aber bereits richtig beobachtet haben,
ist ein rasches Auffinden von bestimmten Inhalten v.a aufgrund der Angabe der In‐
halte ihrer Reihenfolge im Text nach ein mühsames Unterfangen und auch abhängig
von der Detailgenauigkeit der gestellten Frage; allgemeine Fragen lassen sich nach
Durchsicht der Summarien relativ schnell beantworten, spezifischere Fragestellungen
sind teils überhaupt nicht mit diesem Hilfsmittel zu lösen, sondern können einzig
und allein durch die vollständige Lektüre des Werkes und das Erfassen der Gesamtzu‐
sammenhänge beantwortet werden237. Das Auffinden von Informationen mit Hilfe

Varro (De re rust. 1, 1, 8-10), Vitruv (De arch. 7, praef. 11-17 und Columella (De re rust. 1, 1, 7-14).
Zum summarium der Naturalis Historia, seiner Form in den frühen Ausgaben des 15. Jhds. bis heu‐
te, seinem Seitenlayout, der Parallelität von summarium und Text sowie zur Auffindbarkeit von In‐
halten im Text mit Hilfe des summariums vgl. Doody 2001, 1-22. Zu den indices bei Plinius und wei‐
teren Autoren vgl. Sconocchia 1987, 307-316. Zur Gattung des Lehrbuches vgl. Fuhrmann 1960.

234 Zur Diskussion der Bedeutung von res, historiae und observationes vgl. auch Naas 2002, 179-181.
235 Diese „Brunn’sches Gesetz“ genannte Regel trifft allerdings nicht immer zu hundert Prozent zu. Zur

Unterteilung vgl. auch Naas 2002, 181-184.
236 Vgl. hierzu auch Naas 2002, 191 f.
237 Doody 2010, 112 f.; Naas 2002, 175.

4. Magie bei Plinius

72

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


des Summariums alleine ist folglich kein gangbares Verfahren, die Kenntnis des
Werks mittels Lektüre muss ergänzend hinzutreten238.

Doch trotz aller Defizite, die die Summarien aufweisen mögen, ist die Bereitstel‐
lung derselben ein Hinweis auf die durchdachte Struktur des Werkes. Es ist Plinius
bewusst, dass nicht jeder Leser das Werk in seiner Gänze lesen kann und wird und es
ein Hilfsmittel wie die Summarien geben muss, um das Werk handhabbar zu machen
und bestimmte Inhalte – wenn auch mit einem gewissen Aufwand – herausfiltern zu
können. Zudem geben auch die Querverweise in den Summarien der Bücher 29
und 30 Aufschluss über den durchdachten Werksaufbau; sie belegen zudem, dass das
Summarium nicht nur eine Zusammenfassung des jeweiligen Buchinhalts war, son‐
dern man damit durchaus thematische Einheiten heraussuchen konnte, die man im
Anschluss im eigentlichen Text nachlas239. Im Summarium von Buch 29 wird in den
Paragraphen 57-143 für die Heilmittel aus nicht gezähmten oder wilden Tieren für
die internen Summen die Anzahl der Heilmittel aus Buch 29 und 30 pro Tier angege‐
ben, im Summarium von Buch 30 erfolgt in den Paragraphen 21-149 ein Rückverweis
auf Buch 29 im gleichen Stil:

Buch 29: Remedia ex animalibus quae placida non
sint aut fera

 Ariete V et seq. L. VII: XII.
 Pecude XXII et seq. L. LV: LXXVII.
   
Buch 30: Reliquiae medicinae per morbos digestae in

animalibus quorum genera non sunt placi‐
da aut fera.

 Pecude LV et priore l. XXII: LXXVII
 Ariete VII et pr. l. V: XII.

Neben dem Hinweis auf die durchdachte Struktur ermöglichen es uns die Summarien
auch, Rückschlüsse auf die Kategorisierung des Inhalts durch den Älteren Plinius zu
ziehen. Locher geht davon aus, dass die einzelnen Inhalte zu einem bestimmten
Punkt im Arbeitsprozess des Autors zählbar waren und er sie ganz bewusst vor Nie‐
derschrift des Textes während seiner Lektüre-, Exzerpierungs- und Kommentierungs‐
tätigkeit in die Kategorien einteilte, in denen sie sich heute befinden240. Die Summari‐
eninhalte sind also kein „summary, undifferentiated survey, but to a certain extent
can be found in the text as identifiable editorial categories“ (Locher in French/
Greenaway 1986, 23). Für die von Locher angenommene a priori-Kategorisierung
(ibid.) würde vielleicht auch der Umstand sprechen, dass die Summen in den Sum‐
marien nicht unbedingt mit den tatsächlich zahlenmäßig im Text vorhandenen Heil‐
mitteln übereinstimmen; es wäre auch ein Hinweis darauf, dass die Summarien vor

238 Doody 2010, 128.
239 Naas 2002, 190 f. Zu den Summarien zu Buch 29 und 30 vgl. auch Hanslik in RE XXI, 1, 381 f., s.v.

Plinius.
240 Locher in French/Greenaway 1986, 23 und 27. Zur Arbeitsweise des Älteren Plinius mit einem No‐

tizzettelsystem vgl. auch Klotz 1907, 323-329 und Rottländer 2000, 320-324.

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

73

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


der Textabfassung erstellt wurden241. Für unser Thema sind die Summarien und Au‐
torenlisten insofern von Bedeutung, dass sich aus ihnen die mit Magiern und Magie
befassten Stellen herauslesen lassen und klar wird, dass Magie von Anfang an ein
grundlegender Bestandteil v.a. der medizinischen Bücher war. So werden in Nat. Hist.
24, 156-159 magische Heilmittel angegeben, während der Autor sich in 26, 18-20
und 28, 4-9 gegen die Magier wendet, bevor er in 30, 1-20 die Geschichte der Magie
und von den Magiern geschätzte Tiere bespricht. Deutet man wie Carey die Summa‐
rien als Ausdruck umfassender Kontrolle des Autors über seinen Inhalt, so lässt sich
folgern, dass Plinius auch die magischen Inhalte in dieses System eingefügt hat und
sie komplett unter Kontrolle hat; die Kontrolle über Magie gelingt jedoch nur, wenn
diese im Vergleich zur magischen Realität gemäßigte Formen wie die der magischen
Medizin annimmt, wie dies in der Naturalis Historia der Fall ist242.

Allgemeine Ordnungsprinzipien: Buch 20-32

Wie bei der Gesamtkonzeption des Werkes beleuchtet wurde, ist die Naturalis Histo‐
ria aus thematischen Blöcken aufgebaut, die insgesamt das Thema Natur genau und
umfassend darzustellen versuchen. Innerhalb dieses Aufbaus folgt jedes Einzelbuch
einem eigenen Thema, das es erörtert und auf das alle Inhalte abgestimmt sind. Zwi‐
schen den Büchern erfolgt meist eine thematische Überleitung. Der folgende Ab‐
schnitt zeigt anhand der medizinischen Bücher die teils immer wiederkehrenden
Ordnungsprinzipien der einzelnen Bücher auf, analysiert den Aufbau eines dieser
Bände sowie kleinerer Abschnitte aus dem Bereich der Heilpflanzen exemplarisch
und beleuchtet die Technik der Überleitung zwischen den Büchern bzw. innerhalb
der Bücher sowie den Einbau magischer Inhalte.

Mit Buch 20 betreten wir thematisch das große Gebiet der Heilpflanzen, von de‐
nen zuerst die Heilmittel aus den Gartengewächsen (Buch 20), gefolgt von der Natur
der Blumen und Kranzgewächse (Buch 21) und der Bedeutung der Pflanzen
(Buch 22) dargestellt werden. Danach schließt sich die Untersuchung der Heilmittel
aus den vom Menschen gepflanzten Bäumen (Buch 23), den wildwachsenden Bäu‐
men (Buch 24) sowie den selbstwachsenden Pflanzen (Buch 25) an, gefolgt von den
übrigen nach Arten eingeteilten Heilmitteln (Buch 26) und den übrigen Pflanzenar‐
ten (Buch 27). Mit Buch 28 beginnen die Heilmittel aus den Lebewesen, zunächst aus
Mann und Frau, dann folgen die tierischen Heilmittel. Diese werden in Buch 29
und 30 fortgesetzt und in Buch 31 und 32 durch die Heilmittel aus den Wassertieren
ergänzt. Die vorhandenen Überleitungen zwischen den Büchern sind meist sehr
knapp und präzise formuliert und ermöglichen einen klar abgegrenzten Übergang
von einem Band zum nächsten, wie folgende Übersicht zeigt:

241 Vgl. auch Naas 2002, 192 f.
242 Carey 2003, 31. Zur Überlieferung der Summarien vgl. Doody 2010, 96-110; zur Bedeutung der

Zahlen in den Summarien vgl. Ferraro 1975, 519-533 und Naas 2002, 193-195.

4. Magie bei Plinius

74

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Überleitung Buch 20/21: Ankündigung des Endes der Behandlung
der Gartengewächse (20, 264; Et discessuri
ab hortensiis unam conpositionem ex his
clarissimam subteximus adversus venenata
animalia.)

Überleitung Buch 21/22: Abschluss des Buches durch Angabe der
griechisch-römischen Maße und Gewich‐
te und ihrer Umrechnung (21, 185; Et
quoniam in mensuris quoque ac ponderi‐
bus crebro Graecis nominibus utendum est,
interpretationem eorum semel hoc in loco
ponemus: (…))

Überleitung Buch 22/23: Überleitung von den aus den Feldfrüch‐
ten zubereiteten Getränken zum Wein
und damit zum Weinstock, der unter dem
Thema „Heilmittel aus den Bäumen in
Buch 23 zuerst behandelt wird (22, 164,
nam quod ad potum ipsum attinet, prae‐
stat ad vini transire mentionem atque a vi‐
te ordiri medicinas arborum)

Überleitung Buch 23/24: Überleitung von den Heilmitteln aus den
kultivierten zu denen aus wildwachsen‐
den Bäumen (23, 166; Et hactenus habent
se medicinae urbanarum arborum;
transeamus ad silvestres.)

Überleitung Buch 24/25: Überleitung zu den berühmten, selbst‐
wachsenden Kräutern (24, 188; Nunc ipsa
claritas herbarum dicetur.)

Überleitung Buch 25/26: Zwischen Buch 25 und 26 fehlt eine expli‐
zite Überleitung, diese ist jedoch auf‐
grund der Nähe der behandelten Themen
am Ende von Buch 25 (24, 175; Krankhei‐
ten des Mundes: Mundgeruch, Krebsge‐
schwür der Nase, blaue Flecken und
Brandmale im Gesicht) und am Anfang
von Buch 26 (26, 1; Krankheiten des
menschlichen Gesichts) zum Verständnis
nicht unbedingt nötig.

Überleitung Buch 26 /27: Überleitung zur Behandlung der übrigen
Kräuterarten (26, 164; verum et reliqua
genera herbarum reddamus.)

Überleitung Buch 27/28: Überleitung zu den aus den Lebewesen
gewonnenen Heilmitteln (27, 146; quae
contemplatio aufert nos ad ipsorum ani‐
malium naturas ingenitasque his vel certio‐
res morborum omnium medicinas.)

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

75

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Überleitung Buch 28 /29: Überleitung zu den Heilmitteln aus den
nicht gezähmten bzw. wilden Tieren (28,
267; Hinc deinde praevertemur ad anima‐
lia sui generis, quae aut placida non sunt
aut fera.)

Überleitung Buch 29 /30: Überleitung zu den tierischen Heilmitteln
für die noch nicht behandelten Krank‐
heitsarten (29, 143; Ad reliqua morborum
genera medicinam ex isdem animalibus
aut eiusdem generis sequenti dicemus volu‐
mine.)

Überleitung Buch 30 /31: Überleitung zu den Wassertieren und den
aus ihnen gewonnenen Heilmitteln (30,
149; Nunc ad aquatilia praevertemur.)

Überleitung Buch 31/32: Überleitung zu den Meerestieren und den
aus ihnen gewonnenen Heilmitteln (31,
131; Nunc praevertemur ad marina ani‐
malia.)

Überleitung Buch 32/33: Zwischen diesen Büchern fehlt eine expli‐
zite Überleitung. Es werden in Buch 32
die Meerestiere abgeschlossen, in Buch 33
beginnt die Mineralogie.

In den Einzelbänden folgt Plinius mehreren, teils wiederkehrenden Ordnungsprinzi‐
pien243. Da diese auch zusätzlich als Gliederungsmarker für den Text fungieren, er‐
folgt meist eine Ankündigung oder klare Einleitung seitens des Autors. Prominent ist
die Abhandlung der pflanzlichen oder tierischen Heilmittel nach Krankheiten; hier
werden verschiedene Krankheiten des Körpers aufgeführt, denen dann sämtliche, Pli‐
nius bekannte pflanzliche bzw. tierische Heilmittel zugeordnet werden, die Abhilfe
schaffen können. Dieses Prinzip wird in den medizinischen Büchern mehrfach vari‐
iert. Nach der genannten Grundvariante Krankheit – zugehörige(s) Heilmittel werden
in 25, 99-131 die pflanzlichen Heilmittel gegen Gifttiere wie Schlangen (ibid.,
99-119), Skorpione (ibid., 119-122), die als giftig eingestuften Frösche und Kröten
(ibid., 123-125) und Gifte im Allgemeinen (ibid., 127-132) geordnet; Plinius leitet
diese Anordnung in 25, 99 mit den Worten, er werde die Wirkung und Anwendung
der Pflanzen besprechen und mit dem schlimmsten Übel, dem Schlangenbiss, begin‐
nen, ein (ibid.; Verum et effectus ususque dicendi sunt ordiendumque a malorum om‐
nium pessimo est, serpentium ictu.).

Eine zweite Variante ist die zusätzliche Kategorisierung der Krankheiten von
Kopf bis Fuß (a capite ad calcem), beginnend mit dem Kopf; dieses Ordnungsprinzip
liegt in 30, 21-81 den tierischen Heilmitteln zugrunde, die systematisch von Heilmit‐
teln gegen Zahnschmerzen und Erkrankungen des Gesichts und Halses bis zu denen
gegen Unterleibsbeschwerden, Blasen- und Gesäßerkrankungen reichen. Dieses Prin‐
zip wendet Plinius auch bei den Heilmitteln aus den Tieren in 28, 149-260 an, die mit

243 Zur Wissenschaftsgeschichte in Verbindung mit dem Wissensdiskurs einer Zeit vgl. grundlegend
Foucault 1971. Vgl. auch Alfonso-Goldfarb 2013, 551-560.

4. Magie bei Plinius

76

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Kahlköpfigkeit/Haarausfall beginnen und mit Fußkrankheiten enden. Ein weiteres
Beispiel für das genannte Ordnungsprinzip sind die Wassertiere in 32, 42-111, bei de‐
nen nach der ausführlichen Behandlung der Heilmittel gegen Gifte die Krankheiten
ebenfalls von Kahlköpfigkeit bis Fußgicht besprochen werden. Der Behandlung der
Land- und Wassertiere nach Krankheiten folgen dann jeweils einzelne, gesondert be‐
handelte Erkrankungen wie Epilepsie, Drei- und Viertagefieber oder Geschwüre (28,
224-262; 32, 112-141). Plinius selbst kündigt die Verwendung dieses Ordnungsprin‐
zips Krankheit – zugehörige(s) Heilmittel sowohl in 28, 149 (Digeremus enim in mala
singula usus primumque contra serpentes) als auch in 32, 42 (Hinc deinde in morbos
digeremus aquatilia (…)) an; in 32, 42 gibt er sogar eine Erklärung für die Anordnung
der Wassertiere nach Krankheit. Diese sei dem Nutzaspekt geschuldet, da jeder Nut‐
zer des Werks verschiedene Inhalte suche und sie mit Hilfe der genannten Anord‐
nung schnell finden könne (ibid.; hoc utilius est vitae, contributa habere remedia, cum
aliud alii prosit, aliud alibi facilius inveniatur).

Eine dritte und vierte Variante ist die Ordnung der Krankheiten und ihrer zuge‐
hörigen pflanzlichen bzw. tierischen Heilmittel nach Körpergliedern (26, 21-106)
oder nach den den gesamten Körper befallenden Krankheiten (26, 107-163; 30,
82-145). Den Wechsel dieser beiden Prinzipien von der Ordnung nach Körperglie‐
dern (membratim) zu den Krankheiten des gesamten Körpers zeigt Plinius in 26, 107
(Nunc peractis malis, quae membratim sentiuntur, dicemus de his, quae totis corporibus
grassantur.) an. Ebenso leitet er die vierte Variante in 30, 82 mit der Hinwendung zu
den Krankheiten des gesamten Körpers ein (ibid.; Nunc praevertemur ad ea, quae totis
corporibus metuenda sunt.).

Neben der genannten Vorgehensweise orientiert sich ein nächstes Ordnungsprin‐
zip im Gegensatz dazu an den Heilmitteln, denen die damit heilbaren Krankheiten
zugeordnet werden. Dieses Prinzip lässt sich in 25, 132-175 feststellen, denn hier wer‐
den die Heilmittel für die einzelnen Krankheiten des Körpers im Allgemeinen und im
Besonderen aufgeführt; die Aufzählung erfolgt von Kopf bis Fuß, beginnend bei den
Heilmitteln für den Kopf. Das Vorgehen wird in 25, 132 erklärt (Verum et generatim
membratimque singulis corporum morbis remedia subtextemus orsi a capite.).

Weitere Ordnungsprinzipien neben den bereits dargelegten sind die Anordnung
nach Alphabet, nach Geschlecht und Körperstoff sowie nach Größe. Fast das gesamte
Buch 27 wird durch das Prinzip der alphabetischen Anordnung der Heilpflanzen
strukturiert (27, 4-142); diese Anordnung ist ab 27, 11 genau kenntlich, da der Name
der besprochenen Heilpflanze jeweils das erste Wort des Abschnitts bildet (27, 11 –
aethiopis; 27, 13 – ageraton; 27, 14 – aloe). Ebenfalls alphabetisch angeordnet ist der
Katalog der besonders dem Meer angehörigen Wassertiere in 32, 146-151; er ist in
Form einer langen Liste mit weiterführenden Informationen zum jeweiligen Wasser‐
tier angelegt (32, 146; Peculiares autem maris acipenser, aurata, asellus, acharne,
aphye, alopex, anguilla, araneus, boca, batia, bacchus, batrachus, belonae, quos aculea‐
tos vocamus, balanus, corvus, (…)). Die Heilmittel aus dem Menschen werden zu‐
nächst nach Geschlecht getrennt aufgeführt, es beginnt der Mann. Dann werden sie
sowohl beim Mann (28, 35-69) als auch bei der Frau (28, 70-87) durch einzelne Ele‐
mente der Dreckapotheke wie beispielsweise Speichel (ibid., 35-39 und ibid., 76),

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

77

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Haar (ibid., 41 f. und ibid., 71) oder Blut (ibid., 43) bzw. dem mit Magie und Aber‐
glauben verbundenen Menstruationsblut (ibid., 77-87) und Vorschriften, die dem Be‐
reich der Magie und des Aberglaubens zuzurechnen sind (ibid., 44-49), geordnet. Die
Überleitung zwischen den Geschlechtern erfolgt in ibid., 70 (Quae ex mulierum cor‐
poribus traduntur, (…)) mit der Hinwendung zu den Heilmitteln aus dem weiblichen
Körper. Die Größe der Wassertiere ist der Ordnungsaspekt bei den Wassertieren in
32, 144 f. (32, 144; Ut a beluis ordiamur (…)).

Um einen Eindruck vom Aufbau eines Buches zu bekommen, wird nun die
Struktur von Buch 30, das sich neben den Heilmitteln aus den Tieren mit der in Kapi‐
tel 2 bereits untersuchten Geschichte der Magie befasst und zahlreiche magische Vor‐
schriften enthält, stellvertretend für die medizinischen Bücher beleuchtet. Zunächst
stellt sich der Aufbau, wie aus folgender tabellarischer Übersicht zu entnehmen ist, so
dar:

1-18  Geschichte der Magie
 1-11 Herkunft, Entstehung und Verbreitung von Magie
 12-18 Magie bei den Römern; Nero und die Magie
19-20  Magisches Tier: Maulwurf – Beweis der vanitas der Magier
21-26  Heilmittel gegen Zahnschmerzen und weitere Zahnerkrankungen

(auch magischer Art)
27  Erkrankungen im Mundbereich (Mundhöhle) – Atem (gut/

schlecht)
28-30  Erkrankungen des Gesichtes
31-35  Erkrankungen des Halses
36-40  Heilmittel gegen Skrofeln
41  Heilmittel gegen Behaarung (Achselhöhlen; Verlangsamung des

Bartwuchses des Mannes)
42-46  Erkrankungen der Eingeweide und des Magens
47-50  Leberschmerzen – Atemnot – Ohnmacht – Schwindel – Blutspei‐

en – Husten – Eiterbeulen
51-52  Milzschmerzen
53-54  Seitenstechen – Hüftschmerzen
55-57  Ruhr
58-64  Unterleibserkrankungen (Magen, Darm)
65-68  Erkrankungen der Blase
69-75  Erkrankungen des Gesäßes
76-81  Krampfadern – Gicht – Schmerzen an Füßen und Gelenken – Ge‐

lenkverrenkungen – Frostbeulen – Geschwüre an den Füßen –
Vereiterungen – wunde Stellen an Füßen – Nagelgeschwür – Hüh‐
neraugen – Warzen

82  Überleitung zu den Erkrankungen des gesamten Körpers
 82-84 Eröffnung: Magische Heilmittel
 85 Heilmittel bei Erkältungen
 86 Lähmung – Schwindsucht
 87-92 Epilepsie
 93-94 Gelbsucht
 95-97 Wahnsinn

4. Magie bei Plinius

78

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


 98-104 Rein magische Heilmittel gegen Vier- und Dreitagefieber
 105 Wassersucht
 106 Wundrose
 107 Karbunkel
 108 Furunkel
 109 Verbrennungen
 110 Nervenknoten – Nervenschmerzen – Zusammenziehen von Seh‐

nen
 111 Niednägel
 112 Nasenbluten – Wundbluten
 113-118 Geschwüre
 119 Gelenkbrüch
 120 Narben – Flechten
 121 Flechten – Krätze – Juckreiz
 122 Entfernungen von Geschossen aus Schussverletzungen
 123 Frauenkrankheiten
 124-130 Heilmittel zur Erleichterung der Niederkunft
 131 Heilmittel für die Brüste
 132-134 Enthaarungsmittel
 135-139 Kinderkrankheiten
 140 Heilmittel zur Beförderung des Schlafes
 141-143 Aphrodisiaka
 144 Läusebefall – Verhindern des Alterns von Käse – schmerzhaftes

Harnen – Wurmbefall
 145 Trunksucht
 146 Bemerkenswertes über die zum Buch gehörigen Tiere (notabilia)
 147-149 Mirabilia – Überleitung zu Buch 31 (Wassertiere)

Jeder Einzelband der Naturalis Historia weist die Grundstruktur von Einleitung,
Hauptteil und Abschluss, teils mit Überleitung zum Folgeband, auf. Im vorliegenden
Buch 30 bildet die Geschichte der Magie, die in Herkunft, Entstehung und Verbrei‐
tung von Magie sowie Magie bei den Römern unterteilt ist, die Einleitung (30, 1-18).
Als Überleitung zum eigentlichen Thema, den Heilmitteln aus den Tieren, dient der
Maulwurf, der von den Magiern gerne verwendet wird (ibid., 19-20); nebenbei nutzt
Plinius das Tier zu einem Seitenhieb auf die gefährliche vanitas der Magier. Die Hin‐
führung zu den tierischen Drogen ist somit geschafft, es folgt die systematische Be‐
handlung der einzelnen Tiere nach zwei klar erkennbaren Ordnungsprinzipien: Von
ibid., 21-81 werden die Inhalte nach Krankheiten geordnet, denen sämtliche Heilmit‐
tel zugeordnet sind; von ibid., 82-145 erfolgt die Behandlung nach Krankheiten, die
den gesamten menschlichen Körper befallen. Hier ist das Bemühen, weitere themati‐
sche Einheiten zu schaffen, klar zu erkennen. So werden nach einzelnen schweren
Krankheiten wie Lähmung, Schwindsucht, Epilepsie, Gelbsucht, Wahnsinn, Fieber
und Wassersucht (ibid., 82-105) die Hauterkrankungen (Karbunkel, Furunkel, Wund‐
rose) nacheinander in ibid., 106-108 behandelt. Im Anschluss wird mit Hautverbren‐
nungen (ibid., 109) zu Erkrankungen, die unter der Haut liegen oder die Haut nicht
rein oberflächlich befallen, übergeleitet (ibid., 110-122). Den nächsten thematischen
Block bilden Frauenleiden (ibid., 123-131); auch der Abschluss des Buches mit nota‐

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

79

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


bilia und mirabilia (ibid., 146-149) bildet eine Einheit. Der Aufbau von Buch 30 zeigt,
dass alle Inhalte auf das übergeordnete Thema des Buches abgestimmt und die Inhalte
durch die Ordnungsprinzipien miteinander verklammert sind; die Überleitungen
zwischen den bewusst geschaffenen Einheiten verstärken den Eindruck der durch‐
dachten Komposition.

Um aufzuzeigen, dass sich Plinius auch bei den einzelnen Inhalten um Einheit
und die fließende Verbindung zwischen den Punkten bemüht, wird im Folgenden der
typische Aufbau eines inhaltlichen Abschnitts im Bereich der Heilpflanzen anhand
von drei Beispielen dargestellt.

Beispiel 1 ist der Abschnitt zum Kraut erinos (23, 131), dessen Darstellung kurz,
aber umfassend ist. Zuerst erfolgt die Nennung des griechischen Namens, einen eige‐
nen lateinischen besitzt die Pflanze nicht. Es folgt der Grund des Einbezugs in das
Werk, die Nähe (gentilitatem) zum zuvor behandelten Inhalt, der wilden Feige (ibid.,
126-130). Daran schließt sich die genaue Beschreibung des Aussehens des Krautes
(Höhe von etwa einer Spanne, meist 5 Stengel, dem Basilikum ähnlich), seiner Blüte
(weiß) und seines Samens (schwarz und klein) an. Dann wird die medizinische Ver‐
wendung der Gesamtpflanze gegen Tränenfluss der Augen mit genauer Rezepturan‐
gabe, der Milch des Krautes mit Natron gegen Ohrenschmerzen und der Blätter ge‐
gen Gifte aufgeführt. Bei der Verwendung der Milch und der Blätter erfolgt keine
weitere Spezifizierung der Anwendung in Form von Mengenangaben.

Beispiel 2 ist der Abschnitt zur Kamille (22, 53 f.), der im Vergleich zum ersten
Beispiel ausführlicher gestaltet ist. Er beginnt mit der Nennung des griechischen Na‐
mens (anthemis) und dem Hinweis, dass die Pflanze von Asklepiades sehr gelobt wer‐
de, was die Aufnahme in die Naturalis Historia rechtfertigt. Es folgen vier weitere
griechische Bezeichnungen (teils mit Erklärung für den Namen), die synonym für an‐
themis verwendet werden können (ibid., 53; aliqui leucanthemida vocant, alii leucan‐
themum, alii eranthemida, quoniam vere floreat; alii chamaemelon, quoniam odorem
mali habeat; nonnulli melanthion vocant.). Insgesamt gibt es drei Arten, die sich nur
durch ihr Laub unterscheiden. Wie bei Beispiel 1 werden nun Informationen zu Höhe
(nicht über eine Spanne) und Blättern (klein und weiß, apfelgelb oder purpurrot) ge‐
geben, erweitert werden diese durch Hinweise zu Zeit, Ort und Zweck des Sammelns
(Frühling, auf magerem Boden/nahe bei Fußwegen, Kranzschmuck). Den letzten
Punkt bildet wieder die medizinische Anwendung durch die Ärzte, die bei der Kamil‐
le in Form von im Frühling aus ihren zerquetschten Blättern, Blüten und Wurzeln
hergestellten Kügelchen erfolgt. Anwendungsgebiet der ganzen Pflanze sind Schlan‐
genbisse aller Art sowie die Abtreibung toter Leibesfrüchte, in Form eines nicht näher
beschriebenen Getränks die Beförderung der Menstruation bzw. Harnabscheidung
und die Entfernung von Blasensteinen. Ebenfalls angewendet wird die Kamille bei
Blähungen, Leberschäden, Gelbsucht und Tränenfisteln; wird sie gekaut, heilt sie näs‐
sende Geschwüre. Den Abschluss des Abschnitts bildet der Hinweis des Autors, dass
die rotblütige Kamille gegen Blasensteine am wirksamsten ist.

Beispiel 3 ist der Abschnitt zur Aloë (27, 14-20), dessen Grundstruktur sich nicht
von der der anderen Beispiele unterscheidet. Der Abschnitt beginnt mit der Nennung
des Pflanzennamens (ibid., 14; Aloe scillae similitudinem habet, (…)) an erster Stelle

4. Magie bei Plinius

80

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


und einem sofortigen Vergleich mit der ihr ähnlichen Meerzwiebel. Es folgen Infor‐
mationen zum Aussehen (schräg gestreift), zum Stengel (zart, in der Mitte rötlich,
dem Affodill ähnlich), zur Wurzel (einfach, pfahlförmig), zu Geruch und Geschmack
(starker Geruch, bitterer Geschmack) sowie Herkunft (Indien, Asien). Dann wird der
Fokus auf die medizinische Haupteigenschaft, das Zusammenkleben von Wunden,
gelenkt, ergänzt durch die Anbaumöglichkeiten, den Hinweis auf die sogenannte
Aloëträne sowie die Qualitätsabstufungen und Verfälschungsmöglichkeiten des Mit‐
tels. Den Abschluss bilden die äußerst vielseitigen medizinischen Anwendungsgebie‐
te, die von der Abführwirkung bis zur Verwendung in Augenheilmitteln reichen und
bei denen teils genaue Anwendungshinweise und Maßangaben gemacht werden244.

Wie die Untersuchung des Aufbaus der Beispiele zeigt, folgt die Struktur typi‐
scher Abschnitte einem festen Muster. Zuerst wird der Pflanzenname mit etwaigen
Synonymen genannt, die die Identifikation erleichtern sollen. Es folgt die möglichst
genaue Wortbeschreibung des Aussehens der Pflanze – Plinius steht der bildlichen
Darstellung von Pflanzen aufgrund der Fehlerhaftigkeit der zahlreichen Farben, der
Nachlässigkeit der Kopisten sowie der Ungenauigkeit der Darstellung kritisch gegen‐
über (25, 8; verum et pictura fallax est coloribus tam numerosis, praesertim in aemula‐
tionem naturae, multumque degenerat transcribentium socordia. praeterea parum est
singulas earum aetates pingi, cum quadripertitis varietatibus anni faciem mutent.) –
und ihrer Bestandteile wie Blüten, Stengel, Blätter oder Wurzel. Je ausführlicher der
Abschnitt gestaltet ist, desto mehr Zusatzinformationen bezüglich Herkunft, Anbau
oder Qualität sind enthalten. Den letzten Punkt eines Abschnittes bildet immer die
medizinische Anwendung, die Anwendungshinweise, Rezepturen oder Maß- und
Mengenangaben enthalten kann. Allerdings folgen nicht alle Abschnitte diesem Mus‐
ter, es kann auch ein Teil entfallen; dies ist beispielsweise bei der Behandlung der Eier
in 29, 39-51 der Fall. Nach der Namensnennung erfolgt eine sehr genaue Auflistung
aller medizinischen Anwendungsgebiete nach der Unterteilung in Eiweiß (ibid.,
40-41), Eigelb (ibid., 42-45), Eierschalen (ibid., 46), ganze Eier (ibid., 47) und Nutzen
der Eier als Speise (ibid., 48-51). Auch kann – wahrscheinlich je nach Informations‐
dichte zu den einzelnen pflanzlichen und tierischen Stoffen in Plinius’ Quellen – ein
Abschnitt sehr kurz und knapp ausfallen und die Grundstruktur außer Acht lassen.
Ein Beispiel hierfür ist der Beitrag zur adarke (20, 241), von der neben ihrem Wachs‐
tumsort nur angegeben wird, dass sie in Eigenschaft und Wirkung dem Senf gleiche;
der Text enthält allerdings noch einen Querverweis, dass die Pflanze bereits bespro‐
chen wurde (16, 167). Ebenfalls knapp fällt der Abschnitt 21, 105 aus, der vier Pflan‐
zen aufnimmt, die Zaunwinde, das Knorpelkraut, die aphake und die pikris; von der
Zaunwinde werden nur die Blätter beschrieben, von den übrigen drei Kräutern ihre
Bitterkeit. Auch in ibid., 106 und 107 werden mehrere Pflanzen angesprochen, im
erstgenannten Abschnitt die Meerzwiebel und der Safran und Besonderheiten in

244 Weitere sehr ausführliche Abschnitte bieten beispielsweise der Mohn und das zugehörige Opium
(Nat. Hist. 20, 198-206) oder der Andorn (ibid., 241-244). Bei den besprochenen Ölsorten u.a. aus
der Mandel, dem Lorbeer, der Myrte, Zypresse, Zitrone und der Walnuss ist die Informationsdichte
zur medizinischen Anwendung dieser Öle sehr hoch (ibid., 23, 85-89).

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

81

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ihrem Wachstum und ihrer Blüte, im zweiten der Schwertel mit den Eigenschaften
und Verwendung seiner Wurzel und das ihm ähnliche Theseion.

Die einzelnen Abschnitte stehen allerdings nicht allein für sich im Werk, sondern
Plinius legt Wert auf eine sinnvolle Verbindung zwischen ihnen. Dabei nutzt er ver‐
schiedenste Mittel zur Überleitung, aus denen nun als letzter Punkt eine Auswahl aus
den medizinischen Büchern kurz summarisch zusammengestellt werden soll. In man‐
chen Fällen stehen Abschnitte zwar ohne scheinbare Verbindung nebeneinander (z.B.
20, 43 f.; 20, 57 f.; 24, 5 f.; 24, 130-133), hier bildet aber die Unterordnung unter das
Thema oder ein bestimmtes Ordnungsprinzip den inhaltlichen roten Faden; die Ab‐
schnitte sind folglich immer in die Grundstruktur eingebettet. Ein sehr häufig genutz‐
tes Element dieser von Plinius angewandten Überleitungstechnik ist die Behandlung
einer Pflanze oder eines anderen tierischen Stoffes, an die eine weitere Pflanze oder
ein weiteres Tier mittels verschiedener Charakteristika – wie der Ähnlichkeit oder
auch Unterschiedlichkeit der beiden Inhalte – angebunden wird. So folgt dem Wein
der Weinessig (23, 54), der Behandlung des Ölbaums der wilde Ölbaum (ibid.,
76-78), dem Granatapfelbaum der wilde Granatapfelbaum (ibid., 106-114), dem Efeu
(kissos) das nahezu gleich klingende, efeuähnliche Kraut kisthos (24, 78-81), der
Rohrpflanze die Papyrusstaude (ibid., 87 f.), dem Sumach der aus seinem Samen
stammende rote Sumach (ibid., 92 f.) und dem Krapp der Strauch alyssos, da der Un‐
terschied zwischen beiden lediglich in den Blättern und kleinen Zweigen besteht
(ibid., 94 f.). Nach dem Sadebaum wird die ihm ähnliche Pflanze selago mit zusätzli‐
cher Nennung der Sammelvorschriften genannt (ibid., 102 f.), nach dem omphakion
die oenanthe (23, 8); auf die Pflanze selago lässt der Autor die Pflanze samolus folgen,
da bei beiden die Sammelvorschriften gleich sind (24, 103 f.).

Eine weitere Technik zur Überleitung sind das Anbringen weiterer inhaltlicher
Fakten zu einer bereits behandelten Pflanze, wie beim Ölschaum, der nach der allge‐
meinen Behandlung um die medizinische Anwendung erweitert wird (20, 73 f.); wei‐
tere Beispiele sind der Styrax, auf den ebenfalls die weitere medizinische Anwendung
folgt (24, 24), das horminum (22, 159) oder das omphakion (23, 7). Diese Erweiterung
um die medizinische Verwendung kann auch mit einem Querverweis auf die bereits
behandelte Pflanze eingeleitet werden, wobei sich der Verweis am Anfang (24, 9
und 11) oder Ende des Abschnitts (ibid., 8) befinden kann. Abschnitte können auch
durch die gleiche Wirkung von Pflanzen (20, 37 f.) oder die zwar gleiche, aber noch
größere Wirkung der Folgepflanze (ibid., 47 f.; 23, 126) in Beziehung zueinander ge‐
setzt werden. Des Weiteren kann als Verbindung das Hervorgehen einer Pflanze aus
der gerade behandelten (22, 56; Lotos – lotometra) oder der Gegensatz in der medizi‐
nischen Verträglichkeit (23, 106-114 und 115; guter Granatapfel – ungesunde Birnen)
dienen. Auch können geographische Fakten oder Sprichwörter (20, 33) oder die Gel‐
tung eines Stoffes bei einer Autorität – wie die Kamille bei Asklepiades (22, 53) – die
Überleitung bilden. Der neue Inhalt kann auch zur Vervollständigung des im jeweili‐
gen Buch behandelten Themas beitragen, wie in ibid., 119 die Feldfrüchte, die die
Heilmittel aus den Blumen, Kranzgewächsen, Gartenpflanzen und essbaren Kräutern
komplettieren. Eine letzte Möglichkeit der Überleitung bildet das Hauptcharakteristi‐

4. Magie bei Plinius

82

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


kum einer Pflanze, wie beispielsweise die abführende Wirkung des Rizinusöls (23,
83).

Wie man erkennt, nutzt Plinius eine Fülle von verschiedenen Verbindungen zwi‐
schen den Abschnitten, um einen in sich thematisch geschlossenen Einzelband zu er‐
halten. Abschließend stellt sich die Frage, ob die magischen Inhalte hinsichtlich ihres
Einbaus in das Werk von der dargestellten Aufbau- und Verbindungstechnik abwei‐
chen. Um dies beantworten zu können, muss zunächst geklärt werden, an welchen
Stellen der Naturalis Historia magische Inhalte vermehrt zu finden sind. Grundlegend
spielen Magie und magische Vorschriften und Heilmittel für die medizinischen Bü‐
cher im Allgemeinen eine bedeutende Rolle. Schwerpunkte bilden allerdings Buch 24,
28 und 30, die längere zusammenhängende Passagen zum Thema beinhalten. In
Buch 24 führt Plinius bei seiner Zusammenstellung merkwürdiger Kräuter einen ei‐
genen Abschnitt zu magischen Kräutern an (24, 156-167). Dieser wird mit dem Hin‐
weis, dass magische Kräuter in diesem Abschnitt aufgrund ihrer Qualität als mirabilia
nicht fehlen dürfen, klar eingeleitet (ibid., 156; In promisso herbarum mirabilium oc‐
currit aliqua dicere et de magicis. quae enim mirabiliores?); deutlich beendet wird er in
ibid., 167 (et abunde sit hactenus attigisse insignia Magorum in herbis alia de his aptio‐
re dicturis loco.), allerdings nicht ohne den Hinweis, dass weitere Berichte der Magier
an geeigneter Stelle folgen werden. In 25, 105-107 kommen die Magier am Ende des
Abschnitts zum Eisenkraut (verbenaca) wieder zur Sprache, diesmal jedoch steht Pli‐
nius ihren medizinischen Lehren hinsichtlich des Krautes ablehnend gegenüber (ibid.,
106; sed Magi utique circa hanc insaniunt). Ebenfalls gegen die magicae vanitates (26,
18) nimmt der Autor in ibid., 18-20 Stellung, indem er anhand verschiedener Kräuter
die Nutzlosigkeit dieser im magischen Bereich mit hoher Nutzwirkung in Verbindung
gebrachten Pflanzen aufzeigt. Im Anschluss fährt er fort, den Nutzen der bereits in
Buch 25 behandelten Kräuter samt der nötigen Ergänzungen planvoll darzulegen
(ibid.; igitur demonstratarum priore libro herbarum reliquos effectus reddemus, adie‐
centes ut quasque ratio dictabit.). In Buch 27 werden die zwei Kräuter katananke und
phyteuma übergangen, da sie lediglich in der Magie bzw. bei der Herstellung von Lie‐
bestränken Anwendung finden (27, 57 und 125). Im Bereich der Heilmittel aus dem
Mann speisen sich 28, 44 f. und ibid., 47-49 aus Magie und Aberglaube; die letztge‐
nannte Stelle wird sogar mit dem Hinweis auf die als negativ einzustufenden Erfin‐
dungen der Magier eingeleitet (ibid., 47; Magorum haec commenta sunt (…)). Ebenso
beinhaltet der Abschnitt zum weiblichen Menstruationsblut (ibid., 77-87) rein Magi‐
sches, obwohl Plinius bemerkt, er habe nur die vertretbaren Inhalte aufgenommen;
bevor er Unerhörtes berichten müsse, sei es besser, das Thema Heilmittel aus dem
Menschen zu verlassen und sich den bekanntesten Eigenschaften der Tiere und ihrer
Wirkungen zuzuwenden (ibid., 87; Haec sunt, quae rettulisse fas sit, ac pleraque ex his
non nisi honore dicto; reliqua intestabilia, infanda, ut festinet oratio ab homine fugere.
in ceteris claritates animalium aut operum sequemur.). Im selben Buch wird in Para‐
graph 157 die alte Schnauze eines Wolfs oder auch ein Amulett aus dem vollständigen
Nackenfell des Tieres als wirksames Mittel gegen Zaubereien angepriesen (Veneficiis
rostrum lupi resistere inveteratum aiunt ob idque villarum portis praefigunt. hoc idem
praestare et pellis e cervice solida manica existimatur (…)), Magie fungiert hier positiv

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

83

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


zum Schutz des Menschen. Im Abschnitt zu den Heilmitteln gegen Lendenschmerzen
(ibid., 198 f.) führt Plinius zum größtenteil rein magische Vorschriften an, obwohl er
diese mit einer Warnung vor den Lügen der Magier einleitet (ibid., 198; adferunt et
Magi sua commenta: (…)); die Formulierung der Heilmittel unterscheidet sich aller‐
dings nicht von der der nicht-magischen Inhalte. Ebenfalls kritisch, aber sehr genau
werden die magischen medizinischen Angaben zur Heilung von Fieberanfällen (ibid.,
228 f.) angegeben; Sprache und Stil unterscheiden sich auch hier nicht von dem der
sonst aufgeführten Mittel. Mit reinem Aberglauben zu diversen Tieren (Pferd, Wolf,
Schwein, Schaf, Rind und Bock) wird ibid., 263 f. bestritten. Eine kritische Haltung,
gepaart mit genauer Angabe der magischen Mittel, lässt sich auch in Buch 29, 81-83
bei den Heilmitteln aus dem Uhu und der Fledermaus feststellen (ibid., 81; nec omit‐
tam in hac quoque alite exemplum magicae vanitatis, (…)). Eher neutral werden hin‐
gegen die Heilmittel gegen Zahnschmerzen, unter denen sich sehr viele magischen
Ursprungs befinden, in 30, 21-26 angegeben (ibid., 21; Cetero dentium doloribus, ut
iidem [i.e. Magi] narrant, medetur canum, qui rabie perierunt, capitum cinis). Im sel‐
ben Buch wird der Abschnitt, in dem die Krankheiten, die den gesamten Körper be‐
fallen können, behandelt werden, mit magischen Mitteln (ibid., 82-84) eröffnet; die
magischen Heilmittel aus dem Hund, der Zecke, dem Maulwurf und der Riesen‐
schlange sind somit prominent positioniert und der gesamte Abschnitt enthält kei‐
nerlei Angriff auf die oder abwertende Bemerkung hinsichtlich der Magier (ibid., 82;
Nunc praevertemur ad ea, quae totis corporibus metuenda sunt. Fel canis nigri masculi
amuletum esse dicunt Magi). Auch bei den Heilmitteln gegen das Drei- bzw. Viertage‐
fieber (ibid., 98-104) werden mangels Hilfsmittel der wissenschaftlichen Medizin alle
Heilmöglichkeiten der Magier gesammelt (ibid., 98; In quartanis medicina clinice pro‐
pemodum nihil pollet. quam ob rem plura eorum [i.e. Magorum] remedia ponemus pri‐
mumque ea, quae adalligari iubent: (…)). Teilweise magisch sind die Heilmittel gegen
Kinderkrankheiten (ibid., 137-139), ebenso manche der beschriebenen Aphrodisiaka
(ibid., 141-143).

Die besprochenen magischen Stellen sind, wie ersichtlich, geplanter Teil der
Struktur der medizinischen Bücher. Sie werden wie die übrigen Inhalte unter die be‐
reits aufgezeigten Ordnungsprinzipien eingeordnet, auch die Überleitungen zwischen
den Abschnitten unterscheiden sich nicht von denen der weiteren Wissensinhalte.
Auch wenn bei vielen der Stellen Plinius’ Vorbehalte gegen die Magier deutlich wer‐
den, nimmt er ihre Aussagen trotzdem sehr genau auf; Sprache und Stil weisen kei‐
nerlei Unterschied im Vergleich zu den übrigen Inhalten auf. Die magischen Inhalte
werden folglich wie alle anderen Punkte aufgenommen und eingebaut. Sie sind fester
Bestandteil des Werkes.

Nachdem nun der für das Verständnis der Magiekapitel nötige Kontext mittels
der Untersuchung der Zielsetzung, Zielgruppe und Arbeitsprinzipien des Älteren Pli‐
nius sowie der Werkskonzeption, der verwendeten Quellen, Inhaltsverzeichnisse, Au‐
torenangaben und der leitenden Ordnungsprinzipien in den Büchern 20 bis 32 der
Naturalis Historia erarbeitet wurde, widmet sich der folgende Abschnitt Plinius’ magi‐
schem Wissen in seinem Werk. Aus den in Abschnitt 4.1 in Bezug auf den Kontext
gewonnenen und den in Abschnitt 4.2 durch die gründliche Analyse der Magiekapitel

4. Magie bei Plinius

84

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


noch zu gewinnenden Erkenntnissen werden im Anschluss für die Fragestellung der
Arbeit grundlegende Beobachtungen zur für den Älteren Plinius charakteristischen
Arbeitsweise und zu seinem Verständnis von Wissensordnung abgeleitet.

Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

Quellen für magische Rezepte

Um in Abschnitt 4.4 eine Aussage über die politische Dimension der Naturalis Histo‐
ria und ihrer Magiekapitel treffen zu können, ist neben der in Abschnitt 4.1 geschaffe‐
nen Wissensbasis zum inhaltlichen Kontext der magischen Inhalte nun eine einge‐
hende Analyse der Magiekapitel vonnöten, um eine eben solche für die Charakteristi‐
ka der Arbeitsweise des Älteren Plinius und sein Verständnis von Wissensordnung zu
generieren. Da die Magiekapitel in der Forschung bis zum jetzigen Zeitpunkt aller‐
dings keiner tiefgründigen Untersuchung unterzogen wurden, diese jedoch für eine
valide Aussage nötig ist, rückt der folgende Abschnitt neben den vom Autor verwen‐
deten Quellen für magische Rezepte insbesondere die genaue Analyse der verschiede‐
nen in Plinius’ Werk fassbaren Facetten von Magie in den Mittelpunkt, aus denen im
Anschluss die inhaltlichen Aufnahme- und Ausschlusskriterien abgeleitet werden
können. Weitere ergänzende Erkenntnisse liefert die Beschäftigung mit dem Vorwurf
der Lügenhaftigkeit und Unglaubwürdigkeit an die Magier sowie die Untersuchung
der Beziehung zwischen Magie, Wissenschaft und Angst. Einen letzten Punkt bildet
die Untersuchung der Sprache, die der Autor in seinen Magiekapiteln verwendet, auf
ihre Nähe bzw. Distanz zum Inhalt.

Die Bücher zur Heilkunde, in denen wie bereits in Abschnitt 4.1 angesprochen
das Gros der magischen Inhalte angesiedelt ist, enthalten allesamt zahlreiche Verweise
auf magische Quellenautoren, von denen ein Teil bereits in den Autorenlisten aufge‐
führt wird. In den Büchern 20 bis 27 sind dies Demokrit (Democrito.), Orpheus (Or‐
pheo.) und Pythagoras (Pythagora.), die jeweils in der Rubrik Externis zu finden
sind245. Buch 22 ist in dieser Reihe der einzige Band, der keine eigene Autorenliste
enthält und unter Angabe einiger Ergänzungen lediglich Bezug auf die Quellenauto‐
ren des vorhergehenden Bandes 21 nimmt (Ex auctoribus – Iisdem quibus priore libro
et praeter eos Chrysermo, Eratosthene, Alcaeo.). Buch 28 führt unter den Externis nur
Demokrit an, Buch 29 und 30 Orpheus und Demokrit246. In den beiden letztgenann‐
ten Büchern findet sich unter der Rubrik der römischen Quellenautoren (Ex auctori‐
bus) auch Nigidius Figulus (Nigidio.). Buch 31 beinhaltet wieder Demokrit (Externis –

4.2

4.2.1

245 Zu Demokrit aus Abdera und auch seiner Einstufung als Magier vgl. den Artikel von Wellmann in
RE V, 1, 135-140, zu Orpheus als Zauberer und Seher Ziegler in XVIII, 1, 1261-1263 und zu Pytha‐
goras v. Fritz in RE XXIV, 171-209.

246 Die Autorenliste von Nat. Hist. 28 beinhaltet auch einen Orpheus, der aber nicht mit dem sonst ge‐
nannten Orpheus übereinstimmen kann, da er durch sein Werk genau definiert wird (Orpheo qui
ἰδιοφυῆ scripsit.).

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

85

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Democrito.), in der Autorenliste zu Buch 32 ist kein Hinweis auf magische Quellenau‐
toren enthalten.

Dass es sich bei den genannten Autoren um Gewährsmänner für Magie handelt,
wissen wir durch Plinius selbst, der an mehreren Stellen die betreffenden Personen
mit den magi in Verbindung bringt. In 24, 156 bezeichnet der Autor zu Beginn der
Besprechung sonderbarer Kräuter, zu denen er auch die magischen rechnet, Demo‐
krit und Pythagoras als Anhänger der Magier (ibid.; consectati Magos), die die betref‐
fenden Pflanzen als erste gefeiert hätten (ibid.; primi eas in nostro orbe celebravere
Pythagoras atque Democritus). Von Demokrit weiß er außerdem zu berichten, dass
dieser nach Pythagoras äußerst eifrig die Magier studierte (ibid., 160; Democriti certe
chirocmeta esse constat. at in his ille post Pythagoram Magorum studiosissimus quanto
portentosiora tradit!). Daneben erforschte dieser zwei ihrer Vertreter, Apollobeches
aus Koptos und Dardanus von Phönikien, kommentierte diese und gab eigene Werke
zur Magie heraus (30, 9; Democritus Apollobechem Coptitem et Dardanum e Phoenice
inlustravit voluminibus Dardani in sepulchrum eius petitis, suis vero ex disciplina eo‐
rum editis.). Beide Autoren hätten Bücher über die Wirkung von Pflanzen verfasst
und sich auf Reisen ausführlich mit den Magiern Persiens, Arabiens, Äthiopiens und
Ägyptens beschäftigt, worüber die Menschen der Antike sehr verwundert gewesen
seien; deutlich wird an dieser Stelle die Identifikation der Magie mit den fremdländi‐
schen Kulturen des Ostens (25, 13):

ab eo [i.e. Homero] Pythagoras clarus sapientia primus volumen de effectu earum [i.e.
herbarum] composuit (…); composuit et Democritus, ambo peragratis Persidis, Arabiae,
Aethiopiae, Aegypti Magis, adeoque ad haec attonita antiquitas fuit, ut adfirmaverit etiam
incredibilia dictu247.

Plinius berichtet des Weiteren in 30, 9 von Seereisen nicht nur des Pythagoras und
Demokrit, sondern auch des Empedokles und des Plato, die dem Zweck dienten, die
Magie zu erlernen248. Dies sei auch gelungen, wie ihr Preis der Magie belege, doch
hätten sie die Kunst nach ihrer Rückkehr geheim gehalten, wie es für eine Geheimleh‐
re typisch ist (certe Pythagoras, Empedocles, Democritus, Plato ad hanc discendam na‐
vigavere exiliis verius quam peregrinationibus susceptis, hanc reversi praedicavere, hanc
in arcanis habuere.). In ibid., 7 schließlich wird Orpheus mit der Magie in Verbindung
gebracht, von dem Plinius vermutet hatte, er sei für die Verbreitung der Magie von
dessen Heimat Thrakien ins angrenzende Thessalien verantwortlich gewesen, was
sich aber als falsche Annahme herausgestellt habe (ibid.; Orphea putarem e propinquo
eam primum pertulisse ad vicina usque superstitionem a medicina provectum, si non
expers sedes eius tota Thrace magices fuisset.). In den Autorenlisten nicht erwähnt ist
Osthanes, der die Magie in Griechenland verbreitet habe und dessen Schriften zu Pli‐
nius’ Zeiten noch vorhanden gewesen seien (ibid., 8):

247 Nach diesem hat Pythagoras, berühmt durch seine Weisheit, als erster ein Buch über die Wirkung
dieser geschrieben (…); auch Demokrit hat ein [solches] verfasst, nachdem beide die Magier in Per‐
sien, Arabien, Äthiopien und Ägypten besucht hatten, und das Altertum war darüber so erstaunt,
dass es auch Dinge bekräftigte, die als unglaublich zu bezeichnen sind.

248 Zu den Forschungsreisen des Thales, Pythagoras, Anaxagoras, Demokrit und Platon vgl. auch Gigon
1966, 37.

4. Magie bei Plinius

86

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


primus, quod exstet, ut equidem invenio, commentatus est de ea [i.e. magia] Osthanes
Xerxem regem Persarum bello, quod is Graeciae intulit, comitatus ac velut semina artis
portentosae sparsit obiter infecto, quacumque commeaverat, mundo249.

Ebenfalls mit Magie in Verbindung stehen die Könige der Perser, deren Land als Wie‐
ge der Magie gilt (ibid., 3; Sine dubio illic orta in Perside) und die gallischen Druiden,
die diese Kunst eifrig praktizieren.

Alle Gewährsmänner für Magie, die in den Autorenlisten genannt werden, wer‐
den auch im eigentlichen Text der Bücher 20 bis 32 als Quellen für Wissensinhalte
aufgeführt. Sie dienen dem Beleg einer Vielzahl von Angaben, die von der medizini‐
schen Anwendung von pflanzlichen, tierischen und menschlichen Stoffen, teils mit
genauer Beschreibung der Vorgehensweise, über echt magische Vorschriften – bei‐
spielsweise, um seine Ziele leichter erreichen zu können oder bestimmte Personen zu
beeinflussen – bis hin zu apotropäischen Rezepturen reichen. An vielen Stellen recht‐
fertigt sich Plinius für die Aufnahme der magischen Mittel und er stellt zu diesem
Zweck ihre vanitas dar; trotzdem nimmt er sie in aller Ausführlichkeit auf. Selten lässt
er einen Abschnitt mit magischen Vorschriften beginnen, meist komplettiert er seine
Angaben mit ihnen und setzt sie an das Ende oder in die Mitte des betreffenden Ab‐
schnitts. Hält er Angaben für falsch, so gibt er dies deutlich an. Im Folgenden soll ein
kurzer Überblick gegeben werden, mit welchen Inhalten die Quellenautoren zur Ma‐
gie – die Magier im Allgemeinen sowie Demokrit, Pythagoras, Orpheus, Osthanes
und die mit Magie assoziierten Gruppen der Perserkönige und gallischen Druiden im
Besonderen – in den medizinischen Büchern vertreten sind250.

Als Quelle für magische Inhalte am häufigsten genannt werden die Magier (ma‐
gi). Aus ihnen bezieht Plinius magische Heilmittel, magische Vorschriften und Anga‐
ben, die nichts mit Medizin zu tun haben sowie apotropäische Mittel. Bei den magi‐
schen Heilmitteln spielen die Fiebermittel gegen das Drei- und/oder das Viertagefie‐
ber eine große Rolle, zu denen die Anemone (21, 166; mit Sammel- und Aufbewah‐
rungsvorschriften), das Jungfernkraut (ibid., 176; mit Sammel- und Anwendungsvor‐
schriften), die falsche Ochsenzunge (22, 50; mit Anwendungsvorschrift) sowie die
Sonnenwende (ibid., 61; mit Anwendungsvorschrift durch den Patienten selbst) zäh‐
len. Auch magische Heilmittel aus dem Mann werden miteinbezogen (28, 47-49), die
aber alle rein positiv-nützlicher Natur sind. Daneben haben tierische Mittel, deren
Zubereitung und Anwendung meist sehr genau beschrieben wird, ihren Platz; bei‐
spielsweise findet der Leser Heilmittel gegen Lendenschmerzen (ibid., 198), Milzer‐
krankung (ibid., 201), Inkontinenz (ibid., 215), Epilepsie (ibid., 226), das Viertagefie‐
ber bzw. Fiebererkrankungen, die nach einer bestimmten Anzahl von Tagen wieder‐
kehren (ibid., 228 f.) – obwohl Plinius hier durchaus die skeptische Frage anmerkt,
wer denn auf all diese Mittel gekommen sei –, Wassersucht (ibid., 232), verlorene

249 Als erster, wie ich freilich finde, verfasste Osthanes, der den Perserkönig Xerxes in dem Krieg, den
dieser mit Griechenland begann, begleitete, noch vorhandene Schriften darüber und er streute
gleichsam die Samen dieser unnatürlichen Kunst aus, wobei er zugleich die Welt überall, wohin
auch immer er kam, vergiftete.

250 Der Überblick enthält die für unsere Zwecke wichtigsten Stellen; er erhebt keinen Anspruch auf
Vollständigkeit.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

87

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


männliche Fruchtbarkeit (ibid., 249), Krankheiten bei Kindern (ibid., 259) – auch
hier findet die Epilepsie wieder Erwähnung –, Schlafmittel (ibid., 260) oder den grü‐
nen Star (29, 117). Ebenso teilt der Autor Möglichkeiten zur Behandlung von Zahn‐
schmerzen (30, 23), Hüftschmerzen (ibid., 54), Wahnsinn (ibid., 84), Nervenschmer‐
zen (ibid., 110), übermäßigem oder zu geringem Geschlechtstrieb (ibid., 141), Bril‐
lenschlangenbissen (32, 43), Unklarheit des Blickes (32, 72) oder des Dreitagefiebers
(ibid., 115 f.) mit. Eine vorbeugende Maßnahme zum einjährigen Schutz vor Schmer‐
zen bietet 30, 64.

Die magischen Vorschriften und Anwendungen haben keine direkte Verbindung
zu den Heilmitteln, sie beschäftigen sich einerseits vielmehr damit, wie sich der jewei‐
lige Anwender beliebter machen und leichter seine gesteckten Ziele erreichen könne
(20, 74). Auch die Steigerung der Gunst bei Königen und Völkern (28, 89) sowie des
Erfolgs von Bittschriften bei Machthabern und von Gebeten bei den Göttern (29, 66)
zählen hierzu251. Andererseits sind Hinweise auf den Zweck der Anwendung be‐
stimmter Pflanzen durch die Magier, beispielsweise bei der Ablegung von Gelübden
(21, 62) oder zur Herbeirufung der Götter (24, 160) Teil dieser Sparte. Doch auch
Charakteristika der Zauberei, beispielsweise rätselhafte Worte (28, 94) oder die be‐
sondere Wertschätzung bestimmter Tiere wie der Hyäne (ibid., 92; 94), des Salaman‐
ders (29, 76) oder der Grille (ibid., 138) kommen zur Sprache. Auch bestimmte Vor‐
schriften für Handlungen wie das Wasserlassen (28, 69), die Übertragung von Krank‐
heiten (Fieber; ibid., 86) oder das Erfahren der Geheimnisse eines Menschen (29,
81 f.; Frau) werden angeführt. Charakteristisch für die erwähnten magischen Vor‐
schriften und Anwendungen ist die von Plinius artikulierte Skepsis oder sogar das
handfeste Misstrauen gegenüber seinen Inhalten. Er betont des Öfteren die Ausflüch‐
te der Magier (30, 16), die Unwirksamkeit magischer Mittel (29, 16) oder Unsinnig‐
keit, Unwahrscheinlichkeit oder sogar Lügenhaftigkeit der gefundenen Inhalte (22,
20; 32, 49 und 29, 86; 29, 53; 30, 18). Da diese Inhalte aber alle aufgenommen werden,
sind diese Aussagen wohl zu einem großen Teil auch als Vorsichtsmaßnahme des Au‐
tors gegenüber seinem Publikum zu werten. Fällt ein Inhalt aus dem Rahmen, ist es
vorsichtshalber besser, sich beim Leser dafür zu entschuldigen.

Es schließt sich die dritte Gruppe der magischen Inhalte, die apotropäischen Mit‐
tel, an. Sie werden meist mit dem Hinweis, sie machten die Praktiken der Magier un‐
wirksam, angeführt (28, 85; ibid., 104). Daneben werden aber auch von den Magiern
selbst empfohlene Amulette (25, 129; 30, 82) und Amulette gegen bestimmte Erkran‐
kungen wie beispielsweise die Epilepsie (30, 91) oder das Viertagefieber (ibid., 100)
miteinbezogen.

Bei den Stellen, an denen Demokrit als Gewährsmann herangezogen wird, findet
sich eine ähnliche Inhaltsverteilung wie bei den Belegstellen der magi im Allgemei‐
nen. An erster Stelle stehen die magischen Heilmittel, gefolgt von magischen Anga‐
ben und Vorschriften, die nicht in direkter Verbindung zur Medizin stehen, die apo‐
tropäischen Mittel fehlen allerdings. Bei den magischen Heilmitteln wird deutlich,
dass Plinius sein Material nicht einfach kritiklos kopiert hat. Einerseits übernimmt er

251 Eine weitere Stelle dieses Inhalts findet sich in Nat. Hist. 25, 106 f.

4. Magie bei Plinius

88

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


zwar die medizinischen Empfehlungen (20, 28; ibid., 149; 21, 62; 28, 117; ibid., 153)
und Warnungen (20, 19; 28, 58), doch verurteilt er manche Angaben auch als falsch
(27, 141); schädliche Mittel wie zum Chamäleon übergeht er ganz (28, 113 f.). Eben‐
falls kritisch sieht er Heilmittel aus Ermordeten, Verbrechern oder Erhängten, die
sein Gewährsmann, gefolgt von einer Vielzahl anderer Schriftsteller, angibt (ibid., 7).
Die magischen Angaben und Vorschriften beinhalten beispielsweise ein Mittel gegen
übermäßige Geschwätzigkeit (ibid., 118) oder ein Verfahren, um alle Geheimnisse ei‐
nes Menschen (32, 49; Frau) zu erfahren. Es werden jedoch auch Aussagen über
Pflanzen getroffen, die die Magier zum Einreiben verwenden (24, 165) oder aus de‐
nen eine Mixtur bereitet wird, die zu klugen und schönen Kindern führen soll (ibid.,
166). Doch wie bei den Stellen der magi bringt Plinius auch hier Kritik an. Eben das
Mittel für perfekte Kinder wird, in einer anderen Mischung, in 26, 19 kritisiert und
auch die Ungereimtheiten der Aussagen des Demokrit zu den Schlangen finden nicht
die Billigung des Autors.

Auf Pythagoras greift Plinius vor allem im Bereich der Heilmittel zurück, auch
wenn er daneben magische Angaben und Vorschriften ohne direkte Medizinverbin‐
dung sowie apotropäische Mittel aus ihm bezieht. Im Bereich der pflanzlichen Heil‐
mittel schließt der Autor neben der von Pythagoras stammenden Bezeichnung für
den Affodill (21, 109) den von diesem Gewährsmann sehr geschätzten Anis (20, 185),
der als Mittel gegen Epilepsie und Krämpfe eingesetzt wird (ibid., 192), sowie den
Senf (ibid., 236) mit ein, vor der als schädlich eingestuften Melde warnt er (ibid., 219).
Die von Pythagoras vertretene Einschätzung, dass die Raute den Augen schädlich sei,
widerlegt Plinius als falsch (ibid., 134). Die in 24, 157-159 behandelten Kräuter bieten
eine Mischung aus magischen Heilmitteln und wundersamen Eigenschaften dersel‐
ben. Bei den magischen Angaben und Vorschriften bezieht Plinius Pythagoras’ Aus‐
sagen zur Stechpalme, deren magische Wirkung – auch gegen Bezauberungen – er
lobt (24, 116), und zur ungeraden Anzahl von Vokalen in Namen, die Hinken oder
Blindheit auf der rechten oder linken Seite auslösen sollen (28, 33), mit ein. Kritisch
merkt er unsinnige Aussagen der Magier und Pythagoräer zum Stachelgewächs
„Hundertkopf “ an (22, 20). Als apotropäisches Mittel wird die Meerzwiebel angege‐
ben (20, 101).

Den geringsten Anteil unter den drei in den Autorenlisten namentlich genannten
griechischen Gewährsmännern zu magischen Quellen nimmt Orpheus ein, von dem
nur ein Aphrodisiakum (20, 32; Karotte) und ein magisches Liebesmittel (28, 34) an‐
gegeben werden. Auch bei Osthanes findet sich kein Heilmittel, es werden nur zwei
Aphrodisiaka, von denen eines den Geschlechtstrieb reizen (28, 261), das andere ihn
zum Erliegen bringen soll (ibid., 256), sowie ein apotropäisches Mittel, das einen
Schutz vor allen Giften darstellt (ibid., 69), aufgenommen. Der mit Magie in Verbin‐
dung gebrachte Nigidius Figulus steht als Quelle für drei Aussagen Pate. Einerseits be‐
zieht Plinius aus ihm die Grille als bedeutendes Tier (29, 138), andererseits die Beob‐
achtungen, dass Vipern nach ihrem Biss instinktiv zu ihrem Opfer zurückkehrten
(ibid., 69) und Hunde den ganzen Tag vor einem Menschen flöhen, der einem
Schwein eine Zecke abgenommen habe (30, 84).

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

89

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Von den Perserkönigen (reges Persarum) bezieht Plinius ein magisches Kraut, das
sie ihren Gesandten mitgäben, damit diese überall Überfluss an allem Nötigen hätten
(26, 18 f.); dessen Wirksamkeit bezweifelt der Autor allerdings stark. Eine Kombinati‐
on aus magischer und heilender Pflanze stellt das theombrotion (24, 162) dar, das von
den Perserkönigen einerseits gegen alle körperlichen Beschwerden, andererseits zum
Schutz vor Unbeständigkeit des Geistes und des Gerechtigkeitssinnes getrunken wer‐
de252. Auch die gallischen Druiden (Druidae Gallorum) dienen als Quelle für ma‐
gisch-medizinische, aber auch apotropäische Mittel. Ihnen zufolge solle man die
Pflanze selago als Schutz gegen alle Übel bei sich tragen, ihr Rauch helfe aber auch bei
allen Augenschäden (ibid., 103 f.). Das Schlangenei hingegen solle zur Erringung des
Sieges bei Streitigkeiten und für den Zutritt bei Königen außerordentlich nützlich sein,
obgleich Plinius auch an dieser Aussage aufgrund ihrer Unglaubwürdigkeit Kritik
auszusetzen hat (29, 54).

Daneben gibt es verschiedene Gewährsmänner, deren Aussagen mit Magie in
Verbindung stehen. Aus Apollodorus, den Plinius einen Anhänger des Democritus
nennt (24, 167; Apollodorus adsectator eius), bezieht der Autor Aussagen zum magi‐
schen Kraut aischynomene, aus Krateuas Informationen zum ebenfalls magischen
Kraut anakampseros, das erloschene Liebe wieder neu entfachen solle (ibid.). Xanthus
und Iuba geben jeweils ein Kraut an, das Tote wieder zum Leben erwecke (25, 14); in
ibid., 26 f. wird das homerische Zauberkraut moly erwähnt. Mit dem „Mäuseohr“
(myosotis) bezieht Plinius eine magische Anwendung der Ägypter – als östliches Volk
ebenfalls mit Magie in Verbindung gebracht – gegen entzündete Augen mit ein (27,
105)253. Die Hebammen Lais und Salpe sowie Diotimus Thebanus dienen als Quellen
für Amulette gegen die Bisse tollwütiger Hunde sowie gegen das Drei- bzw. Viertage‐
fieber (28, 82 f.), von Masurius stammt die Verwendung des Wolfsfetts als apotropäi‐
sches Mittel, das an die Türpfosten gestrichen bösen Zauber fernhalten solle (ibid.,
142). Anaxilaus steuert das magische Mittel Pferdegeil bei, vor dessen Schädlichkeit
Plinius warnt (ibid., 181). Caecilius dient als Gewährsmann für ein Mittel gegen über‐
mäßige Fruchtbarkeit, für das die zwei Würmchen, die in einer Spinnenart gefunden
werden, Verwendung finden (29, 85); seine Wirkung halte ein Jahr an und Plinius be‐
gründet seine Angabe damit, dass es das einzig erlaubte Mittel für überfruchtbare
Frauen sei. Vom Grammatiklehrer Apion stammen die Angaben zur magischen
Pflanze kynokephalia (30, 18)254.

Wie der Überblick über die aus den magischen Gewährsmännern bezogenen In‐
halte zeigt, entstammen diese allesamt den Bereichen der (magischen) Medizin, der

252 Auch die Könige der Parther verwenden neben den Magiern ein magisches Kraut, nyctegreton, bei
der Ablegung von Gelübden (Nat. Hist. 21, 62).

253 Die Ägypter (sowie der Gewährsmann Apion) finden in Nat. Hist. 30, 99 bei der magischen Be‐
handlung von Drei- bzw. Viertagefieber weitere Erwähnung.

254 Informationen zu den Magiern im Allgemeinen bietet die bereits untersuchte Magiegeschichte in
Nat. Hist. 30, 1-20 (Kapitel 2): Zoroaster als Magiebegründer, Eudoxus und Aristoteles als Gewährs‐
männer zur Lebenszeit des Zoroaster, Agonaces als Lehrer des Zoroaster, Hermippus als Kommen‐
tator und Schriftsteller von magischen Werken, Menander als Verfasser des Stückes Die Thessalierin,
Magie bei Homer sowie Nero als Magieschüler.

4. Magie bei Plinius

90

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


apotropäischen Mittel sowie den Vorschriften und Angaben magischer Art und ori‐
entieren sich am Nutzen für den Leserkreis der Naturalis Historia. Da die Realität ma‐
gischer Praktiken in der Frühen Kaiserzeit nicht ausschließlich sozial akzeptiert und
nutzorientiert war, wird hier die von Plinius bewusst gesteuerte Auswahl von aus‐
schließlich gesellschaftlich akzeptablen Magieinhalten deutlich. Damit wird allerdings
auch klar, dass der Autor ein für seine Zwecke bewusst positiv verzerrtes Bild von
Magie zeichnet, das so nie existiert hat. Die folgende Untersuchung der verschiede‐
nen in der Naturalis Historia fassbaren Facetten von Magie wird diese Beobachtung
weiter untermauern.

Auswahl- und Ausschlusskriterien für magische Inhalte

Es folgt nun die systematische Zusammenstellung und Untersuchung der verschiede‐
nen in der Naturalis Historia fassbaren Facetten von Magie, die sich in die zwei Blö‐
cke der sozial akzeptierten und nicht akzeptierten Magie auffächern lassen. Zum ers‐
ten Block zählen neben magischen Sammel- und Anwendungsvorschriften das magi‐
sche Sprechen, die Schutzmagie in Form von Amuletten, die Kontaktmagie, die Über‐
tragung von Krankheiten/Eigenschaften auf Menschen oder Tiere und die Zahlenma‐
gie. Auf der Seite der sozial nicht akzeptierten Magiepraktiken steht der Liebeszauber.
Alle genannten Aspekte werden anhand von Beispielen aus dem ausgewählten Text‐
korpus genau untersucht, analysiert und näher erklärt, abschließend werden in Ab‐
schnitt 4.3 im Rahmen der Eingrenzung des plinianischen Verständnisses von Wis‐
sensordnung die herausgearbeiteten Auswahl- und Ausschlusskriterien für magische
Inhalte festgehalten255.

Sozial akzeptierte Heilmagie - Magische Sammelvorschriften

Vor der Anwendung eines pflanzlichen oder tierischen Stoffes liegt die Sammlung
bzw. anderweitige Beschaffung desselben. Für die magischen Inhalte lässt sich ein
breites Spektrum an Sammelvorschriften ausmachen, die für das Gelingen der nach‐
folgenden magischen Anwendung von grundlegender Bedeutung sind. Werden die
Angaben zu Zeit, Ort und Aussehen bzw. Zustand des Sammelnden sowie zu weiteren
Zusatzvorschriften wie beispielsweise dem Einsatz von Eisenwerkzeug oder anderen
Hilfsmitteln oder auch bestimmten Körperteilen wie der linken Hand nicht eingehal‐
ten, scheitert das Unterfangen. Dass es sich um ernstzunehmende Vorschriften han‐
delt, belegt die vielfach verwendete Formulierung praecipitur, ut (z.B. Nat. Hist. 27,
140).

Der erste wichtige Aspekt ist die Zeit der Sammlung, die für viele magisch anzu‐
wendende Pflanzen oder tierische Stoffe genau festgelegt ist. Da das Sammeln als erste

4.2.2

255 Einen kurzen Überblick über Heilkräuter mit einem knappen Seitenblick auf die magische Verwen‐
dung derselben zur Zeit des Plinius bietet meines Wissens nur Stannard in Pigeaud/Orozius 1987,
95-106.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

91

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


magische Handlung der Heilvorschrift im Geheimen und möglichst unbemerkt von‐
statten gehen soll, findet es nachts oder zu Zeiten, die mit der Nacht in Verbindung
stehen, statt. So muss die Päonie, die vor den Vortäuschungen der Faune während des
Schlafes schützt, in der Nacht ausgegraben werden, da sie zu allen anderen Zeiten
vom Schwarzspecht scharf bewacht wird (25, 29; haec medetur et Faunorum in quiete
ludibriis. praecipiunt eruere noctu, quoniam, si picus Martius videat, tuendo in oculos
impetum faciat.). Noch genauere Angaben machen die Heilanweisungen, bei denen
das Sammeln innerhalb einer festgelegten Mondphase, wie beispielsweise bei zuneh‐
mendem Mond, durchgeführt werden muss; ein Beispiel dafür ist die Pflanze dracun‐
culus, bei der jedoch zusätzlich einzuhalten ist, dass die Sammlung zur Zeit der Gers‐
tenreife zu geschehen hat (24, 149; Dracunculus, quem dixi, hordeo maturescente effo‐
ditur luna crescente.)256. Der Vollmond spielt bei der Anwendung der Meertrüsche
eine große Rolle, da nur zu dieser Zeit in dem Kopf dieses Fisches kleine Steinchen
gefunden würden, die dann in einem Leinentüchlein gegen periodisch auftretendes
Fieber angebunden werden könnten (32, 113; item ex asello pisce lapilli, qui plena luna
inveniuntur in capite, alligantur in linteolo.).

Manche Vorschriften geben auch an, das jeweilige Kraut oder Tier solle vor Son‐
nenaufgang beschafft werden, da diese Zeit kurz vor dem Ende der für magisches
Handeln optimal eingeschätzten Nacht noch mit dieser in Verbindung steht. Dies ist
beim gegen weiße Flecken in den Augen verwendeten Seidelbast (24, 133; aiunt, si
quis ante solis ortum eam capiat dicatque ad albugines oculorum se capere, adalligata
discuti id vitium) oder den gegen das Dreitagefieber angebundenen Augen des Kreb‐
ses zu beobachten, bei denen die Anbindung ebenso wie die Beschaffung vor Aufgang
der Sonne stattzufinden hat (32, 115; Magi oculis eorum [i.e. cancrorum] ante solis or‐
tum adalligatis aegro ita, ut caecos dimittant in aquam, tertianas abigi promittunt.).
Der gegen Kopfschmerzen eingesetzte Schneckenkopf muss ebenfalls frühmorgens
beschafft werden, indem er mit Hilfe eines Rohres abgeschnitten wird (29, 114; co‐
cleae matutina pascentis harundine caput praecisum), zum Einsatz kommt er hingegen
erst bei Vollmond; er wird in einem Leinwandläppchen mit einem Faden angebunden
oder mit weißem Wachs auf die Stirn gestrichen (ibid.; (…) maxime luna plena, lineo
panno adalligant capitis doloribus liceo aut cera alba fronti inlinunt.).

Viele Vorschriften hängen zudem mit den Sternen zusammen, da manche Pflan‐
zen beim Auf- oder Untergang bestimmter Gestirne oder beim Durchgang des Mon‐
des durch festgesetzte Sternbilder gesammelt werden müssen. Das von den Magiern
genutzte (21, 62; Magos (…) hac verba uti ad vota suscipienda.) Nachtwächterkraut

256 Nur indirekte Aussagen zur Sammlungszeit gibt Nat. Hist. 32, 134. Ein weiblicher Krebs wird hier
gegen Karbunkel und Krebsgeschwüre am Körper der Frau empfohlen; die Aussage, dass er nach
dem Vollmond mit Salzblüte zerrieben und mit Wasser aufgestrichen werden müsse, lässt darauf
schließen, dass auch der Sammlungszeitpunkt nach dem Vollmond liegt, da das Tier wohl nicht lan‐
ge aufbewahrt werden kann (ibid.; nam carbunculos et carcinomata in muliebri parte praesentissimo
remedio sanari tradunt cancro femina cum salis flore contuso post plenam lunam et ex aqua inlito.).
Ebenfalls zeitlich nicht genau angegeben ist die Beschaffung des Zitterrochengehirns in 32, 135; es
solle als Enthaarungsmittel am 16. Tag des Mondes mit Alaun aufgestrichen werden (ibid.; torpedi‐
nis cerebrum cum alumine inlitum XVI luna), da sich aber auch dieser Stoff nicht lange hält, ist da‐
von auszugehen, dass die angegebene Zeit auch für die Beschaffung desselben ausschlaggebend ist.

4. Magie bei Plinius

92

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


(nyctegreton) wird nach Demokrit nach der Tag-und-Nacht-Gleiche im Frühling ge‐
erntet (ibid.; [Democritus] narrat erui post aequinoctium vernum radicitus). Die Farne
werden bei Untergang des Siebengestirns (27, 79; [filices] effodi debent Vergiliis occi‐
dentibus.) ausgegraben, wohingegen der gegen Ausschläge und Schuppen verwendete
Eselsharn zur Zeit des Aufgangs des Hundssterns (28, 186; etiamnum lepras ac furfu‐
res (…) urina asini circa Canis ortum) gesammelt werden soll. Wandert der Mond
durch das Sternzeichen der Zwillinge, müsse die von den Magiern sehr geschätzte
Hyäne (ibid., 92; Hyaenam Magi (…) in maxima admiratione posuerunt) gefangen
und fast jedes ihrer Haare aufbewahrt werden (ibid., 94; capi iubent geminorum
signum transeunte luna singulosque prope pilos servari). Steht er jedoch im Zeichen
der Waage, sei die Zeit günstig, den Zitterrochen zu fangen und drei Tage aufzube‐
wahren, da er, wenn er in ein Geburtszimmer getragen werde, eine leichte Nieder‐
kunft bewirke (32, 133; mirum est et quod de torpedine invenio, si capiatur, cum luna
in libra sit, triduoque adservetur sub diu, faciles partus facere postea, quotiens infera‐
tur.).

Abschließend sei erwähnt, dass manche Vorschriften auch andere Zeitangaben
zur Sammlung des betreffenden Stoffes machen, die weder mit der Nacht noch den
Gestirnen in Verbindung stehen. Ein Beispiel stellt das Britannica-Kraut dar; werden
seine vibones genannten Blüten gesammelt und verschluckt, bevor man es donnern
hört, sei dies das ganze Jahr über ein zuverlässiger Schutz vor der Angst, eine Halsent‐
zündung zu bekommen (25, 21; florem vibones vocant, qui collectus, priusquam toni‐
trum audiatur, et devoratus securos in totum annum a metu anginae praestat.). Doch
nicht alle Angaben werden von Plinius gebilligt: Obwohl er in 29, 53 die Angabe der
Magier überliefert, das Schlangenei urinum müsse zu einem festgesetzten Tag des
Mondes erlangt werden, hält er diese Vorschrift für Unsinn, da sie außerhalb der
menschlichen Macht läge (ibid.; atque, ut est Magorum sollertia occultandis fraudibus
sagax, certa luna [urinum] capiendum censent, tamquam congruere operationem eam
serpentium humani sit arbitrii.). Ebenso weist er das magische Heilverfahren zurück,
das nach den zwölf Tierkreiszeichen eingeteilt ist und den Lauf der Sonne sowie des
Mondes durch dieselben berücksichtigt (30, 96; namque et in duodecim signa digessere
eam [i.e. medicinam] sole transmeante iterumque luna, quod totum abdicandum pau‐
cis e pluribus edocebo). Sein Ziel ist es, nur anerkannte oder zumindest wahrscheinli‐
che Mittel aufzuführen (ibid., 97; ex istis confessa aut certe verisimilia ponemus).

Ein für magische Handlungen zweiter zentraler Punkt ist die Angabe des Ortes
oder der bewusst geschaffenen Umgebung, an dem bzw. in der die Handlung durch‐
geführt werden soll. In den magischen Heilvorschriften der Naturalis Historia wird
hierzu meist keine Vorschrift gegeben, da für das Sammeln des betreffenden Stoffs
ausschlaggebend ist, wo die Pflanze wächst bzw. wo das Tier gefangen oder auf andere
Weise beschafft werden kann.

Sehr viel wichtiger als der Ort sind die Vorschriften zum Aussehen und Zustand
des Sammelnden, da hierfür eine gewisse Vorbereitung nötig ist. Häufig sind Anga‐
ben zur Kleidung der die Handlung ausführenden Person. Zentral hierbei ist, dass
sich an deren Körper keinerlei Knoten oder Gürtung befinden darf, da das Tun sonst
erfolglos bleibt. Ersichtlich ist dies an der Sammelvorschrift zur ersten Blütenknospe

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

93

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


des Granatapfelbaumes, die cytinus genannt und zur Bekämpfung von Sehschwäche
eingesetzt wird. Der Sammelnde muss sich von jeder Umgürtung, seinen Schuhen
und sogar seinem Ring befreien, bevor er eine einzelne Blüte mit dem Daumen und
dem vierten Finger der linken Hand abpflücken darf (23, 110; si quis unum ex his, so‐
lutus vinculo omni cinctus et calciatus atque etiam anuli, decerpserit duobus digitis, pol‐
lice et quarto, sinistrae manu). Knoten oder Schlingen befinden sich aber nicht nur an
Kleidung und Schuhen, sondern auch in frisiertem Haar, das ebenfalls aufgelöst und
offen getragen werden muss. Als Beispiel dient die Vorschrift für menstruierende
Frauen, die mit über das Gesäß erhobenen Kleidern um oder durch die Felder gehen
sollen, damit dadurch das Ungeziefer vernichtet würde (28, 78; quocumque autem alio
menstruo si nudatae segetem ambiant, urucas et vermiculos scarabaeosque ac noxia alia
decidere; (…) ire ergo per media arva retectis super clunes vestibus.). Eine Erweiterung
dieser Vorschrift besagt, dass sie zusätzlich die Schuhe ablegen und Haar und Gürtel
lösen müssten, um Erfolg zu haben (ibid.; alibi servatur, ut nudis pedibus eant capillo
cinctuque dissoluto.). Neben den Kleidungsvorschriften existieren auch Angaben zum
allgemeinen Zustand des Sammelnden, wie beispielsweise, dass er während seines
Tuns nüchtern sein muss. Dies lässt sich an den Sammelvorschriften zur Graswurzel
belegen, für die dies explizit angegeben ist (24, 181; ieiunum esse debere qui colligat).

Viele Heilmittelvorschriften enthalten die untersuchten Angaben zu Zeit, Ort und
Kleidung bzw. Zustand des Sammelnden einzeln oder in Kombination, sehr häufig
werden diese aber mit zusätzlichen Anweisungen verbunden, die ebenfalls strikt ein‐
zuhalten sind. Eine dieser Zusatzanweisungen, die vor allem bei Pflanzen auftritt, be‐
steht darin, vor dem Ausgraben mit oder ohne zusätzliche Hilfsmittel einen (magi‐
schen) Kreis um das Heilmittel zu ziehen. Dies ist beispielsweise nötig vor der Ent‐
nahme der Quittenwurzel, die im Anschluss mit der linken Hand unter Ansage des
Patienten und des Entnahmegrundes ausgerissen werden müsse (23, 103; radix eorum
circumscripta terra manu sinistra capitur ita, ut qui id faciet dicat, quare capiat et cuius
causa. Sic adalligata strumis medetur.). Auch beim Einsatz des Kreuzkrautes (erigeron)
gegen Zahnschmerzen wird vor der Entnahme ein Kreis um die Pflanze gezogen, al‐
lerdings mit einem Eisen (25, 167; Erigeron a nostris vocatur senecio. hanc si ferro cir‐
cumscriptam effodiat aliquis). Dieses spielt auch beim Ausgraben der Alraunwurzel
eine Rolle, da für diese gleich drei Kreise mit einem Schwert gezogen werden müss‐
ten257; in der Vorschrift wird auch angegeben, dass während der Entnahme kein Ge‐
genwind wehen dürfe und der Blick des Handelnden nach Westen gerichtet sein müs‐
se (ibid., 148; effossuri cavent contrarium ventum et tribus circulis ante gladio circum‐
scribunt, postea fodiunt ad occasum spectantes.).

Ebenfalls häufig ist die Vorschrift, dass eine Pflanze oder ein Tier explizit mit der
linken Hand gesammelt werden muss, wobei dies oft in Kombination mit der Angabe
auftritt, für wen und/oder für welchen Zweck bzw. welche Krankheit das Heilmittel
bestimmt ist. Nur die linke Hand kommt beim Ausgraben des breitblättrigen Eisen‐
krautes mit einem Nagel (26, 24; sideritis latifolia clavo sinistra manu circumfossa
adalligatur) sowie beim Abpflücken des Sternkrautes (27, 36; sed ad inguinum medici‐

257 Zu magischen Zahlen vgl. S. 119-125.

4. Magie bei Plinius

94

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


nam [aster] sinistra manu decerpi iubent et iuxta cinctus alligari) oder beim Ausreißen
des Krautes polygonum (ibid., 117; in tertianis quidam sinistra manu evulsam adalli‐
gant) zum Einsatz. Die linke Hand sowie die Angabe des Patienten finden sich in den
explizit magischen Ausgrabevorschriften zum Jungfernkraut – der Handelnde darf
sich beim magischen Sprechen zusätzlich nicht umdrehen (21, 176; Magi contra ter‐
tianas sinistra manu evelli eam iubent dicique, cuius causa vellatur, nec respicere) – und
zur falschen Ochsenzunge (22, 50; folium eius sinistra decerpi iubent Magi et, cuius
causa sumatur, dici tertianisque febribus adalligari.). Alle drei Punkte finden sich in
der Anweisung zur Sammlung der zur Heilung von Skrofeln, Drüsenschwellungen
und Leistengeschwülsten verwendeten wilden Iris (21, 143; sunt, qui silvestrem xyrim
vocant. (…) praecipitur, ut sinistra manu ad hos usus eruatur colligentesque dicant,
cuius hominis vitiique causa eximant.). Dass der Autor an die Wirksamkeit der Anga‐
ben tatsächlich glaubt, wird in ibid., 144 deutlich; dort gibt er an, dass manche Kräut‐
ersammler, die glauben, zu wenig Lohn erhalten zu haben, aus Rache dafür den auf‐
bewahrten Teil der Pflanze, mit der sie den Patienten geheilt haben, am Ausgrabungs‐
ort wieder einsetzen, um die Krankheit erneut ausbrechen zu lassen. Sie heben durch
das erneute Eingraben die Heilung auf und stellen den Krankheitszustand wieder her
(ibid.; scelus herbariorum aperietur in hac mentione: partem eius servant et quarundam
aliarum herbarum, sicuti plantaginis, et si parum mercedis tulisse se arbitrantur rursus‐
que opus quaerunt, partem eam quam servavere, eodem loco infodiunt, credo, ut vitia,
quae sanaverint, faciant rebellare.)258. Auch manche Tiere müssen mit der linken
Hand gefangen oder gesammelt werden; ersteres ist beim Einsatz der Spinne gegen
Zahnschmerzen (30, 26; sunt qui et araneum animal ipsum sinistra manu captum tri‐
tumque in rosaceo et in aurem infusum, cuius a parte doleat, prodesse arbitrentur.) zu
beobachten, letzteres bei der gegen das Viertagefieber angewandten Wespe (ibid., 98;
hanc [vespam] sinistra manu adprehensam subnectunt) und dem zum selben Zweck
eingesetzten Käfer mit zurückgebogenen Hörnchen der Fall (ibid., 100; sed et alios
adalligant Magi: cui sunt cornicula reflexa, sinistra manu collectum).

In vielen Fällen wird für das Ausgraben der betreffenden Heilpflanze zudem vor‐
geschrieben, dass kein Eisenwerkzeug benutzt werden darf. Grund hierfür dürfte die
Vorstellung sein, dass durch die Berührung mit dem Eisen die Heilwirkung der Pflan‐
ze verloren geht. Als Beispiele können hier das Kraut, neben dem Hunde ihren Harn
lassen (24, 171; Herba, iuxta quam canes urinam fundunt, evulsa ne ferro attingatur,
luxatis celerrime medetur.), die für die Heilung von Krebsgeschwüren von Schweinen
eingesetzte lappa canaria (ibid., 176; medetur et subus, effossa sine ferro) und das ohne
Verwendung eines eisernen Werkzeugs entnommene Herz eines mergus marinus (30,
102; devorari autem iubent cor mergi marini sine ferro exemptum), das gegen Fieber
Verwendung findet, angeführt werden. Daneben kann auch die Vorschrift stehen,
dass das genannte Werkzeug benutzt werden muss, wobei auch andere Metalle wie
beispielsweise Gold zum Einsatz kommen können; ein Beispiel findet sich in 20, 29
(auro effodiendam censent).

258 Dieselbe Vorstellung wird in Nat. Hist. 21, 24 deutlich.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

95

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Oft lässt sich auch die Vorschrift finden, dass der pflanzliche oder tierische Stoff
vor Anwendung nicht den Boden berühren darf. Geschieht dies, ist seine Wirkung
verloren. Dies erkennt man am Alant (inula), der nur ohne Berührung der Erde ein‐
gemacht Husten heile (ibid., 38; si eruta est, ut terram non adtingat, condita tussim
emendat.). Auch der Same des Ebers, der aus dem Mutterschwein herausfließe, könne
nur dann seine Wirksamkeit bei Ohrenschmerzen entfalten, wenn er vor Berührung
des Bodens aufgefangen werde (28, 175; virus verrinum e scrofa exceptum, priusquam
terram attingat, contra dolores). Dieselbe Vorschrift findet man für die Knochen, die
in den Exkrementen des Wolfes gefunden und dann gegen Darmkrampf an den Arm
gebunden würden (ibid., 211; quae in excrementis lupi diximus inveniri ossa, si terram
non attigerint, colo medentur adalligata bracchio.) und für die Knochen, die der Ei‐
dechse bei Vollmond aus der Stirn zu entnehmen und dann zum Ritzen des Zahnflei‐
sches bei Zahnschmerzen zu verwenden seien (30, 22; dentes scariphant et ossibus la‐
certae e fronte luna plena exemptis ita, ne terram adtingant.). Berühre man mit der
Haut der Nachgeburt von Hunden die Lenden einer Gebärenden, bewirke dies die
Niederkunft, aber nur, falls diese Haut noch keinerlei Kontakt mit dem Boden gehabt
habe (ibid., 123; evocat membrana e secundis canum, si terram non attigerit, lumbis
parturientium tactis)259.

Weitere Sammelvorschriften sollen zusammenfassend besprochen werden, da sie
weniger häufig auftreten. Da es sich beim magischen Sammeln um eine Tätigkeit
handelt, die möglichst unauffällig durchgeführt werden soll, ist klar, dass manche
Vorschriften den Hinweis enthalten, dass keiner den Sammelnden dabei sehen darf.
Dies treffe, wie uns der Abschnitt zu den magischen Kräutern in Buch 24 mitteilt, für
alle aus Bächen oder Flüssen vor Sonnenaufgang gesammelten Pflanzen zu; zusätzlich
dürfe der Kranke nicht wissen, um welche Pflanze es sich handle, denn nur dann
schütze die Anbindung des Stoffes an den linken Arm gegen das Dreitagefieber (24,
170; Herba quaecumque e rivis aut fluminibus ante solis ortum collecta ita, ut nemo col‐
ligentem videat, adalligata laevo bracchio ita, ut aeger quid sit illud ignoret, tertianas
arcere traditur.). Wird der Heilstoff dann tatsächlich eingesammelt, schreiben manche
Angaben den Einsatz eines Hilfswerkzeugs, beispielsweise eines Stoffstücks, vor. Dies
sei bei Kräutern, die auf dem Haupt einer Statue wachsen, geboten, denn sie dürften
nur durch das Kleidertuch berührt werden. Im Anschluss würden sie in einem Stück
roter Leinwand gegen Kopfschmerzen aufgebunden (ibid.; Herba in capite statuae na‐
ta, collecta in vestis alicuius pannum et inligata lino rufo, capitis dolorem confestim se‐
dare traditur.). Teils dürfen die Heilmittel wie beim Kraut thlaspi nur mit einer Hand
aufgehoben werden (27, 140; una manu tollat), teils darf die Pflanze wie beim Einsatz

259 Das Verbot, dass der pflanzliche oder tierische Heilstoff den Boden nicht berühren darf, spielt auch
nach der Stoffsammlung bei der Anwendung eine Rolle, wie Nat. Hist. 30, 125 klar belegt. Hier wer‐
den kleine Graswürmer vorgestellt, die an den Hals gebunden eine vorzeitige Niederkunft verhin‐
dern, aber bei der Geburt selbst abgenommen werden müssen, um keine Komplikationen zu verur‐
sachen. Es wird explizit darauf hingewiesen, dass man sie nach der Abnahme auf keinen Fall auf den
Boden legen darf, da sie wohl ihre Wirkung auch dort ausüben würden (ibid.; inveniuntur et in gra‐
mine vermiculi, qui adalligati collo continent partum; detrahuntur autem sub partu, alias eniti non
patiuntur; cavendum et ne in terra ponantur.).

4. Magie bei Plinius

96

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


der Minze gegen Milzbeschwerden nicht ausgegraben oder gar ausgerissen werden;
sie sei frisch am Standort zu verspeisen (20, 151; aiunt et lieni mederi eam in horto
gustatam ita, ne vellatur, si is, qui mordeat, dicat se lieni mederi, per dies VIIII.).

Das letztgenannte Beispiel ermöglicht die Verbindung zu einem weiteren wichti‐
gen Aspekt, dem magischen Sprechen, das viele der plinianischen Heilvorschriften
begleitet und durch das allein die magische Handlung ihre Wirksamkeit erhält. Die
Minze müsse neun Tage lang im Garten verspeist werden und der Patient solle dabei
sagen, er wolle die Milz heilen (ibid.). Da es sich beim magischen Sprechen um einen
zentralen Aspekt handelt, wird es weiter unten im Abschnitt (S. 105-109) gesondert
untersucht. Es versteht sich, dass auch das Gegenstück zum magischen Wort, das ma‐
gische Schweigen, bei Plinius eine gewisse Rolle spielt. Ein Beispiel stellt der Gauch‐
heil (anagallis) dar, der in völliger Stille vor Sonnenaufgang auszugraben sei; auch da‐
vor dürfe man nicht sprechen. Erst wenn das Ausgraben beendet sei, solle man die
Pflanze begrüßen – man wechselt also zum magischen Sprechen – und ihren Saft aus‐
pressen, der dann eine vorzügliche Heilwirkung bei Augenerkrankungen besitze (25,
145; praecipiunt aliqui effossuris ante solis ortum, priusquam quicquam aliud loquan‐
tur, salutare eam, sublatam exprimere; ita praecipuas esse vires.).

Zum Abschluss sollen exemplarisch zwei magische Heilvorschriften beleuchtet
werden, die mehrere der untersuchten Sammelvorgaben in sich vereinen und dadurch
äußerst komplex sind260. Das erste Beispiel bildet die dem Sadebaum ähnliche Pflanze
selago, die nach Aussage der Druiden ein Amulett gegen jedes Übel darstelle und de‐
ren Rauch sämtliche Augenschäden heile (24, 103; hanc citra perniciem omnem ha‐
bendam prodidere Druidae Gallorum et contra omnia oculorum vitia fu‐
mum eius prodesse.). Bereits die Nennung der mit Magie assoziierten Druiden als
auch die Charakterisierung der Pflanze als apotropäisches Mittel macht die Zugehö‐
rigkeit der Vorschrift zum Bereich der Magie deutlich. Ihre Sammlung erfordert, dass
der Handelnde weiße Kleidung und an den sauberen Füßen keine Schuhe trägt (ibid.;
candida veste vestito pureque lautis nudis pedibus); durch die zweite Forderung wird
gewährleistet, dass sich an seinem Körper keinerlei Knoten befindet, der das Unter‐
fangen gefährden könnte. Die Sammelhandlung muss zusätzlich mit einem aus Brot
und Wein bestehenden Opfer vorbereitet werden (ibid.; sacro facto, priusquam legatur,
pane vinoque), ein Vorgehen, das die enge Verbindung von magischen und religiösen
Handlungen deutlich werden lässt. Die eigentliche Sammlung besteht aus drei magi‐
schen Vorschriften: Erstens erfolge sie ohne eisernes Gerät (ibid.; legitur sine ferro),
zweitens dürfe die Pflanze nicht direkt, sondern nur durch die Tunika hindurch be‐
rührt werden und drittens müsse die rechte Hand – diebesgleich – verwendet werden,
die sich auf der Seite der linken Hand im Gewand zu befinden habe (ibid.; dextra ma‐
nu per tunicam qua sinistra exuitur velut a furante). Ist die Sammlung abgeschlossen,

260 Weitere Beispiele, in denen mindestens zwei der untersuchten Elemente verbunden werden, sind
Nat. Hist. 21, 42 (Zeit, Kreis, Eisenwerkzeug); 23, 137 f. (linke Hand, Verbot der Berührung der Er‐
de, Vollmond); 24, 12 (Neumond, Verbot des Einsatzes von Eisengerät sowie der Berührung des Bo‐
dens); 24, 28 (Verbot des Einsatzes von Eisengerät sowie der Berührung des Bodens); 24, 104 (linke
Hand, Nüchternheit, Verbot des Umsehens, Einsatz an festgelegtem Ort); 25, 49 f. (Kreis, Einsatz
des Schwertes, Gebet an Götter, Blick nach Osten, Vorzeichen des Adlers).

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

97

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


wird die Pflanze in ein Stück neuen Stoffes gelegt und so ohne Berührung zum Ein‐
satzort transportiert (ibid.; fertur in mappa nova.). Es wird deutlich, dass die gesamte
Sammelvorschrift eine genau aufeinander abgestimmte Kombination aus verschiede‐
nen magischen Elementen ist; ihr Zweck ist positiver Natur, da sie der Heilung des
Anwenders dienen soll.

Auch das zweite Beispiel, das Eisenkraut, erfüllt diesen Zweck. Wie beim ersten
Beispiel wird seine Verbindung zur Magie durch seine Anwender klar, denn es werde
einerseits von den Galliern zur Weissagung, andererseits von den Magiern verwendet
(25, 106; utraque sortiuntur Galli et praecinunt responsa, sed Magi utique circa hanc
insaniunt). Auch wenn Plinius die Aussagen letzterer mit dem Verb insanire als Un‐
sinn brandmarkt, gibt er die Vorgehensweise bei der Sammlung detailliert an. Wie im
ersten Beispiel wird als Vorbereitung ein Opfer dargebracht, das aus Waben und Ho‐
nig bestehen müsse und der Erde sozusagen als Sühneopfer gespendet werde (ibid.,
107; favis ante et melle terrae ad piamentum datis). Zudem kann die Sammlung nicht
zu jedem beliebigen Zeitpunkt stattfinden, sondern sei auf den Frühaufgang des
Hundssterns festgelegt (ibid.; colligi debere circa canis ortum), wobei zusätzlich zu be‐
achten sei, dass das Kraut weder die Sonne noch den Mond zu Gesicht bekomme
(ibid.; ne luna aut sol conspiciat). Es folgt das tatsächliche Ausgraben der Pflanze, um
die zunächst mit einem Eisen ein Kreis gezogen werde, bevor man sie mit der linken
Hand entnehme und dann in die Höhe halte (ibid.; circumscriptam ferro effodi sinistra
manu et in sublime tolli). Auch die Komposition dieses Heilmittels verbindet mehrere
für magische Handlungen typische Elemente.

Magische Anwendungsvorschriften

In enger Verbindung zu den Sammelvorschriften stehen als zweiter Schritt in der ma‐
gischen Handlung die Vorgaben zur Anwendung der Heilmittel, deren Spektrum von
höchst einfach (z.B. bloßes Verzehren, Auflegen oder Anbinden) bis hin zu äußerst
kompliziert (z.B. magische Heilrezepturen) reicht. Wie bei den Sammelvorschriften
ist es von zentraler Bedeutung, alle Vorgaben exakt zu erfüllen, um eine erfolgreiche
Heilung zu ermöglichen. Die folgende Untersuchung wird zeigen, dass viele Vor‐
schriften, die bereits bei der Sammlung pflanzlicher und tierischer Mittel eine Rolle
spielten, sich mit denen der Anwendung decken. Die Zielsetzung der Anwendungen
ist wie bei der Sammlung stets nützlicher Natur und ihre gesellschaftliche Akzeptanz
ist damit gegeben.

Der erste Punkt sind Vorgaben hinsichtlich des Anwenders. Hier ist beispielswei‐
se der nüchterne Zustand, in dem sich der Handelnde bei der Durchführung befinden
muss, zu nennen, wie das Vorgehen beim Biss tollwütiger Hunde zeigt. Hier sollen
Walnusskerne von einem nüchternen Menschen zerkaut und dann aufgestrichen wer‐
den, die Heilwirkung trete sogleich ein (23, 149; contra rabiosi quoque canis morsum
nuclei a ieiuno homine commanducati inlitique praesenti remedio esse dicuntur.). Zu‐
gleich ist zu beachten, dass der Handelnde nicht immer mit dem Patienten überein‐
stimmen muss, wie die Anwendung der wilden Feige zum Schutz vor Skrofeln beweist.
Ausschlaggebend bei diesem Heilmittel ist, dass ein noch nicht geschlechtsreifer Kna‐

4. Magie bei Plinius

98

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


be von einem abgebrochenen Ast dieser Pflanze mit den Zähnen die frische, saftrei‐
che Rinde abziehe, anschließend müsse das Mark dem Patienten vor Sonnenaufgang
angebunden werden (23, 130; caprifico quoque medicinae unius miraculum additur:
corticem eius intumescentem puer impubis si defracto ramo detrahat dentibus, medul‐
lam ipsam adalligatam ante solis ortum prohibere strumas.)261.

Daneben finden sich genaue Vorgaben zur Anwendungszeit und Anwendungs‐
dauer. Wie die Sammlung sollte auch die magische Anwendung ohne Erregung zu
großer Aufmerksamkeit vonstattengehen, weshalb sich die Nacht oder die Dämme‐
rung anbietet. Hier lässt sich das letztgenannte Beispiel (ibid., 130) nochmals aufgrei‐
fen, da das gewonnene Feigenmark vor Sonnenaufgang angebunden werden müsse
(ibid.; medullam ipsam adalligatam ante solis ortum). Wichtig ist für bestimmte Vor‐
schriften auch die Dauer der Anwendung, die beispielsweise beim Auflegen der
Saatzwiebel nach Hundebissen – entweder frisch in Essig oder getrocknet in Honig
und Wein – genau drei Tage betrage; am dritten Tag sei es nötig, sie zu entfernen (20,
39; et canis morsus virides [i.e. cepae silvestres] ex aceto inlitae aut siccae cum melle et
vino; ita ut post diem tertium solvantur.). Bei den tierischen Epilepsiemitteln würden
die Hasenlungen 30 Tage, das Eselshirn sieben Tage, die Eselshufasche einen Monat
und das mit Essig verdünnte Eselsblut 40 Tage lang angewendet (28, 224 f.; dantur et
leporis sale custoditi pulmones (…) per dies XXX; asini cerebrum (…) per dies VII, un‐
gularum eius cinis (…) toto mense potus (…). (…) alii [praecipiant] sanguinem aceto
dilutum per dies XL bibendum.).

Auch zusätzlich zu erfüllende Punkte wie das Verbot, den Boden zu berühren, die
Verwendung eines Tieres von festgelegter Farbe oder die Nutzung einer bestimmten
Seite decken sich mit den Sammelvorschriften. Das Nichtberühren der Erde findet
sich beispielsweise in einem magischen Epilepsiemittel, für das Ziegentalg, zu glei‐
chen Teilen mit Stiergalle gekocht, in einer Gallenblase so aufbewahrt werden müsse,
dass diese keinerlei Kontakt zum Boden habe (28, 226; sebum earum cum felle taurino
pari pondere decoctum et in folliculo fellis reconditum ita, ne terram attingat). Die ge‐
forderte Farbe des verwendeten Tieres ist stets schwarz. Die Verbindung zur Magie
bietet hier die Unterwelt: Opfertiere für die unterirdischen Götter hatten vollkommen
schwarz zu sein; genau an diese richtet sich auch das magische Handeln262. Folglich
ist die Forderung, ausschließlich schwarze Tiere zu verwenden, nur konsequent. Ein
Beispiel bietet die Rezeptur gegen Haarausfall, die aus der verbrannten Wurzel des
Krautes Hirschzunge sowie dem Fett einer Sau hergestellt wird. Zentral ist neben der
schwarzen Farbe des Tieres, dass es noch niemals geworfen haben dürfe (25, 133; item

261 Die zentrale Bedeutung der noch nicht erreichten Geschlechtsreife des Knaben lässt sich laut Muth
1954, 118 f. (in diesem Zusammenhang in Verbindung zum Harn) wie folgt erklären: „Alle derarti‐
gen Anweisungen gehen wohl auf urtümliche Anschauungen des Keuschheitszaubers zurück. Wahr‐
scheinlich hängt diese Vorstellung letztlich mit der Ansicht des Sympathieglaubens zusammen, daß
das unverdorbene, d.h. ursprüngliche Wesen gleichsam noch in Zusammenhang mit der Natur allen
Seins sei und ihm daher besondere Wirksamkeit zukomme. In späterer Zeit waren diese Vorstell‐
ungen vielfach nicht mehr bewußt. Es wurde daher eine neue Deutung gesucht, die man wohl darin
finden konnte, daß man den Harn eines jungen Menschen für noch unverbraucht und daher beson‐
ders gesund und kräftig ansah (…).“.

262 König/Hopp 1991, 252.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

99

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


lingulaca, circa fontes nascens, cuius radix combusta teritur cum adipe suis nigrae; id
quoque excipitur, ut eius suis, quae numquam peperit). Die Festlegung der Seite lässt
sich an der magischen Vorschrift zur Heilung des grünen Stars mit Hilfe des Gehirns
eines sieben Tage alten Hundes beobachten. Die zusätzlich verwendete Sonde müsse
bei der Behandlung des rechten Auges in die rechte Seite, bei der Behandlung des lin‐
ken in die linke eingeführt werden (29, 117; Glaucomata dicunt Magi cerebro catuli
septem dierum emendari specillo demisso in dexteram partem, si dexter oculus curetur,
in sinistram, si sinister, aut felle recente axionis).

Bei den Sammelvorschriften nicht enthalten sind Trägerstoffe für das Heilmittel,
für die überwiegend Wolle oder (Leinen)stoff, aber auch Wachs verwendet wird. Da‐
bei wird das Heilmittel in den Trägerstoff eingehüllt und dann angewendet, indem es
beispielsweise aufgelegt oder angebunden wird. Es können weitere Vorschriften zum
Trägerstoff wie eine bestimmte Farbe (z.B. naturfarben, schwarz oder rot) oder die
Herkunft von einem Tier festgelegter Beschaffenheit gegeben werden. Die Eibisch‐
wurzel wird beispielsweise vor Sonnenaufgang ausgegraben und dann in naturfarbe‐
ne Wolle gewickelt, für die allerdings die zusätzliche Forderung erfüllt werden muss,
dass sie vom einem Schaf stamme, das ein weibliches Lamm geworfen habe; im An‐
schluss werde das Heilpäckchen auf Skrofeln oder Vereiterungen aufgelegt (20, 29;
radicem eius [i.e. hibisci] ante solis ortum erutam involvunt lana coloris, quem nativum
vocant, praeterea ovis, quae feminam peperit, strumisque (...) adligant.). In einen Stoff‐
lappen, dessen Farbe rot zu sein habe, gehüllt und dann bei Fieber angebunden wird
hingegen nach Angaben der Magier die Blüte der Anemone (21, 166; Magi multum
quidem iis tribuere, quae [i.e. anemona] primum aspiciatur eo anno tolli iubentes dici‐
que colligi eam tertianis et quartanis remedio; postea adligari florem panno russeo et in
umbra adservari, ita, cum opus sit, adalligari.). Der gegen Kopfschmerz gesammelte
Schneckenkopf werde in einen Leinenlappen gewickelt und mit einem Faden an den
Kopf gebunden, die vorgeschriebene Zeit sei bei Vollmond; ebenfalls möglich sei in
diesem Fall der Trägerstoff Wachs, das weiß zu sein habe und in Verbindung mit dem
Schneckenkopf auf die Stirn des Kranken gestrichen werde (29, 114; cocleae matutina
pascentis harundine caput praecisum, maxime luna plena, lineo panno adalligant capi‐
tis doloribus liceo aut cera alba fronti inlinunt.). Schwarz hingegen müsse der Stoff
sein, in den das Kraut sedum gegen Schlaflosigkeit gewickelt werde, bevor man es oh‐
ne Wissen des Patienten unter dessen Kopfkissen schiebe (26, 111; sedum, si involu‐
tum panno nigro ignorantis pulvino subiciatur). Einen Sonderfall stellt das Einhüllen
der pleistolochia in Rindfleisch dar (25, 97). Das in das Fleisch gewickelte Kraut solle
nach der Empfängnis in die Gebärmutter der Schwangeren eingelegt werden, um die
Geburt eines männlichen Kindes zu bewirken (ibid.; in summa tamen gloria est, si
modo a conceptu admota vulvis in carne bubula mares figurat, ut traditur.).

Neben den Trägerstoffen gibt es bestimmte spezifische Bestandteile magischer
Heilmittel, die in verschiedenen Vorschriften immer wieder auftreten und dem Be‐
reich menschlicher Sekrete angehören. Beispiele sind die Muttermilch oder der
menschliche Speichel. Die Muttermilch findet vielfach Anwendung als „Therapeuti‐
kum bei Krankheiten“ (Leven 2005, 635) und wird oft mit dem Heilmittel zusammen
angewendet, beispielsweise mit Zwiebeln gegen Ohrenschmerzen (Nat. Hist. 20, 40;

4. Magie bei Plinius

100

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


item auricularum dolores cum lacte mulierum), mit Habichtskraut (hieracion) gegen
Augenschäden (ibid., 61; sanat omnia oculorum vitia cum lacte mulierum) oder mit
Lattichmilchsaft für die Klarheit der Augen (ibid., 67; hoc lacte utilissimum esse prae‐
cipitur). Dem Speichel werden neben seiner medizinischen Heilwirkung „auf Aber‐
glauben beruhende Kräfte gegen unheilvolle Einflüsse zugeschrieben“ (Leven 2005,
823), weshalb er auch in den magischen Heilmitteln vielfach in Erscheinung tritt263.
Der Glaube an die Kraft des Speichels ist beispielsweise in Nat. Hist. 28, 35 an der
Aussage, man könne Bezauberungen durch Ausspucken zurückwerfen (ibid.; simili
modo et fascinationes repercutimus) sowie an der Annahme, ein Stoß, über den der
Täter Reue empfinde, könne durch Spucken mitten in die Hand, mit der der Stoß aus‐
geführt wurde, zurückgenommen werden (ibid.; 36; si quem paeniteat ictus eminus
comminusve inlati et statim exspuat in mediam manum qua percussit, levatur ilico in
percusso culpa.), ersichtlich. Die Wirksamkeit könne man durch das einfache Experi‐
ment nachweisen (ibid.; experimento facile).

Nachdem nun grundlegende Anwendungsvorschriften geklärt sind, soll ein Blick
auf die Art der Anwendung geworfen werden. Bei manchen Heilmitteln reicht es aus,
sie einfach zeitweise oder stets bei sich zu tragen, damit diese ihre Wirkung entfalten
können. Auf diese Weise zum Einsatz kommen beispielsweise das Kraut Sonnenwen‐
de (22, 60; (…) contra scorpiones praecipue inlita. non feriuntur habentes), die Mistel
(24, 12; [viscum] comitialibus mederi, conceptum feminarum adiuvare, si omnino se‐
cum habeant) oder auch das äußerste Darmende der Hyäne (28, 106; extremam fistu‐
lam intestini contra ducum ac potestatum iniquitates commonstrant et ad successus peti‐
tionum iudiciorumque ac litium eventus, si omnino aliquis secum habeat). In Verbin‐
dung mit dieser Anwendungsart steht die Verwendung als Amulett, da der Patient
dieses ebenfalls stets bei sich tragen muss; da Amulette allerdings einen eigenen Ma‐
gietypus (Schutzmagie) darstellen, werden sie weiter unten im Abschnitt (S. 109-113)
gesondert behandelt.

Andere Mittel müssen hingegen mit dem Patienten direkt in Berührung kommen,
um ihn zu heilen oder zu schützen. Leidet der Kranke beispielsweise an Kopfschmerz,
genügt es, ihn mit dem Rüssel eines lebenden Elefanten zu berühren, noch wirksamer
werde die Behandlung allerdings, wenn der Elefant dabei niese (ibid., 88; proboscidis
tactu capitis dolor levatur, efficacius, si et sternuat.). Der Kontakt zum Patienten ist
auch in der Vorschrift zur Heilung von Lendenschmerzen oder zur Erweichung be‐
stimmter Körperteile zentral: Hier müsse man den abgeschnittenen Bart eines Zie‐
genbockes mit Ziegenkot vermischen, in ein fettgetränktes Leintuch streichen, erhit‐
zen und dieses Beutelchen dem Kranken in die Hand geben; schmerze die rechte Seite,
halte er es in der linken Hand und umgekehrt (ibid., 198; huic [i.e. barbae hircorum]
admiscent fimum caprinum et subdito linteolo uncto cava manu, quantum pati possit,

263 Zur magischen Wirkung des Speichels vgl. auch Muth 1954, 26-64 (Speichel als Zaubermittel unter
Ausschluss des Heilzaubers) und 82-117 (Speichel in Volksmedizin und Heilungswundern).

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

101

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


fervens sustineri iubent ita, ut si laeva pars doleat, haec medicina in dextera manu fiat
aut e contrario)264.

Auf die bloße Berührung folgt das Auflegen, Anbinden oder Aufstreichen des
Heilmittels. Angebunden wird beispielsweise das Glied eines männlichen Fuchses bei
Haarausfall (ibid., 166; si credimus, vulpis masculae genitale circumligatum) oder das
eingesalzene rechte Auge eines Wolfes bei nach einer bestimmten Anzahl von Tagen
wiederkehrendem Fieber (ibid., 228; eas [i.e. febres] quidem, quae certo dierum nume‐
ro redeunt, oculus lupi dexter salsus adalligatusque, si credimus Magis.). Aufgestrichen
in der Sonne wird die verbrannte Wurzel des Hirschzungenkrautes (lingua) in einer
Mischung mit dem Fett einer schwarzen, unfruchtbaren Sau (24, 170; radix eius [i.e.
linguae herbae] conbusta et trita cum adipe suis – adiciunt ut nigra sit et sterilis –
alopecias emendat unguentium in sole.). Ein letzter Punkt bei den Anwendungsarten
ist die innere Verwendung eines Heilmittels, beispielsweise durch Verschlucken. Ein‐
fach zu bewerkstelligen ist das bloße Verschlucken der Blüten der Pflanze Britannica
zum Schutz vor Halsentzündungen, das sofort im Anschluss an die Sammlung vor
dem Hören des Donners erfolgen müsse (25, 21; florem [Britannicae] vibones vocant,
qui collectus, priusquam tonitrum audiatur, et devoratus securos in totum annum a me‐
tu anginae praestat). Das Jungfernkraut hingegen müsse dem Kranken vor dem Ver‐
schlucken mit genau einem cyathus Wasser unter die Zunge gelegt werden (21, 176;
Magi contra tertianas sinistra manu evelli eam iubent (…), dein eius folium aegri lin‐
guae subicere, ut mox in cyatho aquae devoretur.). Der Einsatz der Granatapfelblüte
zum einjährigen Schutz gegen Sehschwäche belegt allerdings, dass die Anwendung
sehr komplex gestaltet werden kann, da der Patient zunächst mit der aufwändig ge‐
ernteten, einzelnen Blüte die Augen leicht berühren und sie sich dann in den Mund
legen solle; das Verschlucken müsse ohne Berührung der Zähne geschehen (23, 110;
si quis unum ex his, solutus vinculo omni cinctus et calciatus atque etiam anuli, decerp‐
serit duobus digitis, pollice et quarto, sinistrae manus atque ita lustratis levi tactu oculis
in os additum devoraverit, ne dente contingat, adfirmatur nullam oculorum inbecillita‐
tem passuris eodem anno.). Natürlich können alle Anwendungsarten mit weiteren
Vorgaben kombiniert werden; ein Beispiel stellt das Antifaltenmittel dar, das aus einer
Mischung von zerstoßener weißer Rebenwurzel und fetter Feige besteht und seine
Wirkung nur dann entfalten könne, wenn sogleich nach der Anwendung zwei Stadien
gelaufen würden (ibid., 26; tunditur ipsa radix cum fico pingui erugatque corpus, si sta‐
tim bina stadia ambulentur). Geschehe dies nicht, fange sie sogleich zu brennen an,
was nur durch Abwaschen mit kaltem Wasser gestoppt werden könne (ibid.; alias
uret, nisi frigida abluatur.).

Auch wenn viele der von Plinius gesammelten Heilmittel kurz und kompakt sind
und mit einem einzigen oder wenigen Bestandteilen auskommen, sind die zahlrei‐

264 Weitere Beispiele sind die Berührung durch einen Kuss: Niesen und Schluckauf heile das Küssen der
Nüstern einer Mauleselin (Nat. Hist. 28, 57; Sternumenta pinna gravedinem emendant et si quis mu‐
lae nares, ut tradunt, osculo attingat, sternumenta et singultum.), ebenso wie den Stockschnupfen (30,
31; Gravedinem invenio finiri, si quis nares mulinas osculetur.).

4. Magie bei Plinius

102

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


chen magischen Rezepturen ein weiterer wichtiger Baustein des Werkes265. Diese ge‐
ben detaillierte Angaben zu den einzelnen Inhaltsstoffen eines Heilmittels und erklä‐
ren genau, wie vorgegangen werden muss, genaue Angaben zur Menge fehlen aber
meist ebenso wie in den Kochrezepten des Apicius266. Um eine Vorstellung von die‐
sen Rezepturen zu bekommen, sollen zwei Beispiele angegeben werden. In 24, 166
überliefert der Autor eine Rezeptur Demokrits, die die Zeugung schöner und guter
Kinder ermöglichen soll und den Namen hermesias trage (ibid.; Hermesias ab eodem
vocatur ad liberos generandos pulchros bonosque). Es handele sich nicht um eine Pflan‐
ze, sondern um eine eigens aus den zerriebenen Kernen der Piniennuss, Honig, Myr‐
rhe, Safran und Palmwein hergestellten Mixtur, der zudem noch theombrotium und
Milch beigemischt würden (ibid.; non herba, sed conpositio e nucleis pineae nucis tritis
cum melle, murra, croco, vino palmeo, postea admixto theombrotio et lacte.). Diesen
Trank empfehle Demokrit, der auch die jeweilige magische Bezeichnung – die Plinius
allerdings nicht angibt – für die erwähnten Pflanzen kenne (ibid.; atque harum om‐
nium magica quoque vocabula ponit.), für die Männer vor der Zeugung, für die Frau‐
en nach der Empfängnis sowie für die Wöchnerinnen, die ihr Kind selbst stillten
(ibid.; bibere generaturos iubet et a conceptu, puerperas partum nutrientes). Das Ergeb‐
nis seien auf jeden Fall stets Kinder von ausgezeichnetem Geist und schöner Gestalt
(ibid.; ita fieri excellentes animi et formae bonis.). Auch wenn die Rezeptur keine expli‐
zit magischen Elemente enthält, weist schon die Nennung des mit Magie assoziierten
Demokrit auf die Zugehörigkeit zu den magischen Rezepturen hin. Ebenfalls von den
Magiern empfohlen wird die Anwendung des Seeigels, um Klarheit des Gesichts zu
erlangen, die im Vergleich zum ersten Beispiel aufgrund der geringeren Anzahl von
Ingredienzien einfacher ist. Nach Vorschrift der Magier sei ein Seeigel mit Schlangen‐
haut und Fröschen zu verbrennen und die so erhaltene Asche in den Trank zu streuen
(32, 72; eundem [i.e. echinum] comburi cum viperinis pellibus ranisque et cinerem
aspergi potionibus iubent Magi, claritatem visus promittentes.)267.

265 Kurz und einfach ist beispielsweise das Heilmittel zur Wiederherstellung der männlichen Fruchtbar‐
keit mit Hilfe des Fruchtsafts vom Hasenembryo oder zur Erhaltung von straffen Brüsten mit neun
Hasenkotkörnern (Nat. Hist. 28, 249; sed conceptus leporis saniem et viro Magi propinant, item virgi‐
ni novem grana fimi, ut stent perpetuo mammae.), der Schutz vor Zahnschmerzen durch zweimaliges
Verspeisen einer Maus (30, 23; sunt inter eos [i.e. Magos] qui murem bis in mense iubeant mandi
doloresque ita cavere.) oder die Behandlung von Skrofeln mittels des Fleisches oder der Asche einer
– am besten zwischen zwei Wagengeleisen getöteten – Schlange (ibid., 37; edisse quoque eos medios
abscisis utrimque extremis partibus adversus strumas prodest vel cinerem bibisse in novo fictili ita cre‐
matorum, efficacius multo inter duas orbitas occisorum.).

266 Ein Beispiel, das genaue Mengenangaben vorschreibt, ist die Mischung aus drei Löffeln Rinder‐
mistasche und einer Hemina Met zur Heilung von Wassersucht (Nat. Hist. 28, 232; Hydropicis auxi‐
liatur (…) cinis coclearium trium in mulsi hemina); der Mist müsse für Frauen von einer Kuh, für
Männer von einem Stier stammen, was die Magier geheim gehalten hätten (ibid.; bovis feminae in
mulieribus, ex altero sexu in viris, quod veluti mysterium occultarunt Magi).

267 Weitere Beispiele bieten Nat. Hist. 28, 106 (Abkochung aus der Asche des linken Hyänensprung‐
beins und Wieselblut, die den Träger nach Einreibung allen verhasst macht); 28, 266 (magisch-reli‐
giöser Schutz der Felder vor Wölfen) oder 29, 67 (Verwendung der Riesenschlange zum Schutz des
Hauses, des Menschen vor nächtlichen Erscheinungen und zur Hilfe bei Rechtshändeln und beim
Zugang zu Machthabern).

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

103

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Abschließend werden nun drei Beispiele vorgestellt, in denen mehrere magische
Anwendungselemente verbunden sind. Um Skrofeln oder geschwollene Drüsen mit
Hilfe des Grases zu heilen, müsse man zunächst neun Gelenke von diesem in frisch
geschorene, schwarze Wolle einwickeln (24, 180; sunt qui genicula novem (…) involvi
lana sucida nigra iubeant ad remedia strumae panorumve.). Magische Elemente sind
der Trägerstoff Wolle sowie die schwarze Farbe. Auch muss der Heilende nicht nur
bei der Sammlung des Grases, sondern auch bei der Anwendung nüchtern sein, sich
also durch Fasten speziell auf die Handlung vorbereiten (ibid.; ieiunum esse debere qui
colligat; ita ire in domum absentis). Auch der Ort der magischen Handlung ist hier
festgelegt, da die gesamte Anwendung im Haus des Kranken stattzufinden hat, der
Heilende müsse dieses allerdings betreten, solange der Patient abwesend ist und auf
diesen warten (ibid.; ita ire in domum absentis, cui medeatur). Wenn dieser komme,
sei magisches Sprechen vonnöten (vgl. S. 105-109), bevor das Heilmittel angebunden
werden dürfe (ibid.; supervenienti ter dicere, ieiuno ieiunum medicamentum dare, at‐
que ita adalligare). Die Zeitdauer der Anwendung betrage genau drei Tage (ibid.; tri‐
duoque id facere).

Eines der magischen Heilmittel für Epilepsie arbeitet ebenfalls mit der schwarzen
Farbe des verwendeten Tieres, der genauen Anwendungsdauer und dem Handlungs‐
ort, gibt aber zusätzlich die Anwendungszeit an. Das Herz eines männlichen schwar‐
zen Esels müsse mit Brot verspeist werden, die passende Zeit sei der erste oder zweite
Tag des Mondes, der geeignete Ort unter freiem Himmel (28, 225; sunt, qui e mare
nigroque cor edendum cum pane sub diu prima aut secunda luna praecipiant)268.

Den Fokus auf den Handelnden richtet die Vorschrift zur Zerteilung von Skrofeln
und Mumps. Dieser dürfe bei seinem Tun keinesfalls gesehen werden, was in magi‐
schen Vorgaben bekannterweise häufig gefordert wird. Er müsse den Feigenbaum
niederbiegen, mit aufwärts gerichtetem Mund einen Knoten abbeißen und sich die‐
sen im Anschluss in einem Lederbeutel an einem Faden um den Hals hängen (23,
125; produnt etiam, si quis inclinata arbore supino ore aliquem nodum eius morsu ab‐
stulerit nullo vidente atque cum aluta inligatum licio e collo suspenderit, strumas et pa‐
rotidas discuti.).

Die Untersuchung der verschiedenen Elemente magischer Anwendungsvorschrif‐
ten hat gezeigt, dass es sich stets um für den Leser der Naturalis Historia nützliche,
ungefährliche Inhalte handelt, die einzelne dieser Vorschriften enthalten oder mehre‐
re miteinander vereinen. Dass Plinius an ihre Wirksamkeit glaubt oder sie zumindest
nicht in Abrede stellt, zeigt sich an der Vorschrift, mit Hilfe derer Zauberei vernichtet
werden kann, wenn man den besprochenen Vipernkopf an einem Stock in den
Dampf hält oder die Asche der verbrannten Viper aufstreicht (29, 69; Viperae caput
(…) sine fine prodest, item si quis ipsam eam in vapore baculo sustineat – aiunt enim
recanere –, item si quis exustae eiusdem cinerem inlinat.). Im Folgenden wird das be‐

268 Ein weiteres magisches Epilepsiemittel findet sich beispielsweise in Nat. Hist. 30, 91; für Epilepsie
bei Kindern sowie andere Kinderkrankheiten empfehlen die Magier u.a. Ziegengehirn, das durch
einen goldenen Ring getrieben wurde (28, 259).

4. Magie bei Plinius

104

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


reits mehrfach zur Sprache gekommene magische Sprechen im Rahmen der pliniani‐
schen Heilmagie besprochen.

Magisches Sprechen

Ein wichtiger Aspekt von Magie im Allgemeinen ist das magische Wort, das in den
medizinischen Büchern der Naturalis Historia die Anwendungsvorschriften beglei‐
tet269. Es beinhaltet entweder den Grund und/oder die Zielperson der magischen An‐
wendung oder einen Zauberspruch, dessen Wortlaut fehlerfrei wiedergegeben werden
muss, um den Erfolg der Aktivität nicht in Gefahr zu bringen. Daneben kann es mit
weiteren magischen Elementen wie magischen Zahlen kombiniert werden. Durchfüh‐
render des magischen Sprechens ist nur selten der Patient selbst, meist wird dies von
einer zweiten Person übernommen, die den Kranken unterstützt. Im Folgenden wer‐
den Beispiele für alle Arten des magischen Sprechens in den untersuchten Büchern
vorgestellt und ihre Besonderheiten herausgearbeitet.

Der Zweck der magischen Heilanwendung wird in die magische Handlung einge‐
bettet und meist ein Mal begleitend gesprochen. So wird in Nat. Hist. 20, 151 bei der
Anwendung der Minze (mentha) angegeben, sie solle neun Tage lang ohne sie auszu‐
reißen vom Patienten im Garten verzehrt werden, wobei er sagen müsse, die Behand‐
lung diene der Heilung der Milz (ibid.; aiunt et lieni mederi eam in horto gustatam ita,
ne vellatur, si is, qui mordeat, dicat se lieni mederi, per dies VIIII). Ebenso solle man
beim Sammeln der Anemone (anemona) diejenige wählen, die man im Jahr als erste
erblicke und dabei sprechen, man sammle sie für das Drei- und Viertagefieber, bevor
man sie weiterverarbeiten könne (21, 166; Magi multum quidem iis tribuere, quae pri‐
mum aspiciatur eo anno tolli iubentes dicique colligi eam tertianis et quartanis remedio;
(…)). Nur gegen das Dreitagefieber wirksam sei das Jungfernkraut (parthenion), das
laut den Magiern mit der linken Hand ausgerissen werden müsse; gleichzeitig solle
man – ohne sich umzudrehen – den Grund für das Sammeln nennen, danach könne
es dem Kranken in der Dosis eines Blattes mit einem Cyathus Wasser verabreicht
werden (ibid., 176; Magi contra tertianas sinistra manu evelli eam iubent dicique, cuius
causa vellatur, nec respicere, dein eius folium aegri linguae subicere, ut mox in cyatho
aquae devoretur.). Der Seidelbast (chamelaea) entfalte seine Wirksamkeit ebenfalls
nur, wenn man parallel zum Anbinden der Pflanze sage, er wirke gegen weiße Flecken
in den Augen (24, 133; aiunt, si quis ante solis ortum eam capiat dicatque ad albugines
oculorum se capere, adalligata discuti id vitium); die zweite Art des Krautes thlaspi
helfe, wenn man beim Einsammeln seine Wirksamkeit gegen Unterleibsbeschwerden,
alle Eiteransammlungen und Wunden direkt artikuliere (27, 140; praecipitur, ut qui
colligat dicat, sumere se contra inguina et contra omnes collectiones et contra vulnera).
Auch bei der magischen Heilung von Milzschmerzen mit frischer Schafsmilz, die
über der schmerzenden menschlichen Milz ausgebreitet wird, müsse die Zielsetzung

269 Der Frage nach religiösem Sprechen und Schweigen im Werk des Älteren Plinius geht Köves-Zulauf
1972 nach. Er teilt die religiöse Rede in der Naturalis Historia in die Kategorien Beschwörung, Ab‐
wehr und die deutende Funktion des Wortes ein. In der letzten Kategorie untersucht er u.a. auch
magische Worte (155-166).

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

105

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


der Handlung vom Heilenden genannt werden (30, 51; Pecudis lien recens magicis
praeceptis super dolentem lienem extenditur dicente eo, qui medeatur, lieni se remedium
facere.). Die Besonderheit bei dieser Anwendung besteht allerdings darin, dass einma‐
liges magisches Sprechen nicht ausreicht, denn nach dem ersten Durchgang müsse
die Schafsmilz im Wandstuck des Schlafzimmers des Sprechers eingeschlossen, mit
einem Ring versiegelt und im Anschluss dreimal neunmal derselbe Spruch gesagt
werden (ibid.; post hoc iubent in pariete dormitorii eius tectorio includi et obsignari
anulo terque novies eadem dici). Magisches Sprechen wird hier mit der magischen
Zahl Drei und ihrem Vielfachen Neun kombiniert und klar als magisch markiert
(ibid.; magicis praeceptis)270.

Eine Kombination aus Angabe des Zwecks der Handlung und ihrer Zielperson
bietet 21, 143. Mit der rötlichen Iris könnten Skrofeln, Drüsenschwellungen und auch
Leistengeschwülste geheilt werden (ibid.; strumas haec vel panos vel inguina discutit.),
man müsse sie aber mit der linken Hand ausreißen und beim Einsammeln sagen, für
wen und für welche der drei Krankheiten man sie verwende (ibid.; praecipitur, ut si‐
nistra manu ad hos usus eruatur colligentesque dicant, cuius hominis vitiique causa exi‐
mant.). Auch bei der Ernte der Wurzel der Quitte (cotoneum) werden beide Angaben
gemacht, die Vorschrift vereinigt jedoch eine Vielzahl an magischen Elementen. Zu‐
erst müsse ein Kreis um die Pflanze gezogen werden, danach folge das Ausreißen mit
der linken Hand, das von der Angabe des Grundes und der Zielperson der Handlung
begleitet werde (23, 103; radix eorum circumscripta terra manu sinistra capitur ita, ut
qui id faciet dicat, quare capiat et cuius causa. sic adalligata strumis medetur.). Danach
erst könne die Wurzel zur Behandlung von Skrofeln angebunden werden.

Nur die Zielperson der magischen Handlung wird in 22, 38 genannt, bei der die
Wurzel der Herbstnessel (autumnalis urtica) gegen Drei- und Viertagefieber zum Ein‐
satz kommt. Reißt man sie aus, müssten die Kranken benannt und angegeben werden,
für wen und für wessen Sohn man die Pflanze ausreiße (ibid.; Quidam e nostris tem‐
pore discrevere genera, et autumnalis urticae radicem adalligatam in tertianis ita, ut ae‐
gri nuncupentur, cum eruatur ea radix, dicatarque [sic] cui et quorum filio eximatur,
liberare morbo tradiderunt.). Auch bei der falschen Ochsenzunge (pseudoanchusa),
die der Heilung des Dreitagefiebers diene, sei dies laut der Aussage der Magier nötig
(ibid., 50; folium eius sinistra decerpi iubent Magi et, cuius causa sumatur, dici tertia‐
nisque febribus adalligari.), ebenso wie bei der Anwendung der Ochsenzunge (buglos‐
sum), deren Stängelmark gegen Fieber eingesetzt werde; Bedingung sei aber, dass
man bei der Markentnahme sage, für wen dies geschehe, bevor man dem Patienten
sieben Blätter der Pflanze vor dem Fieberanfall anbinde (26, 116; buglosso inarescente
si quis medullam e caule eximat dicatque, ad quem liberandum febri id faciat, et alliget
ei septem folia ante accessionem, aiunt febri liberari). Eine äußerst komplexe magische
Anwendungsvorschrift, in die die Angabe der Zielperson integriert ist, stellt die An‐
wendung des Grases (gramen) bei Skrofeln oder geschwollenen Drüsen dar. Die Per‐
son, die das magische Sprechen übernimmt und die Pflanze sammelt, müsse für die
Durchführung nüchtern sein und sich in Abwesenheit des Patienten in dessen Haus

270 Zu den magischen Zahlen vgl. S. 119-125.

4. Magie bei Plinius

106

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


begeben. Beim Kommen des Kranken müsse er drei Mal sagen, dass er als Nüchterner
das Gras einem Nüchternen verabreiche, es dem Patienten anbinden und drei Tage
lang so verfahren (24, 180 f.; iubeant ad remedia strumae panorumve. ieiunum esse de‐
bere qui colligat; ita ire in domum absentis, cui medeatur, supervenientique ter dicere,
ieiuno ieiunum medicamentum dare, atque ita adalligare triduoque id facere.). Neben
dem magischen Wort findet sich hier Zahlenmagie und die Vorschrift, der Durchfüh‐
rende habe nüchtern zu sein.

Eine Herbeiführung der Wirkung einer Anwendung durch die magischen Worte
findet in 28, 215 statt. Die Heilvorschrift der Magier gegen Harnzwang beinhaltet,
dass der Patient die Asche des Geschlechtsglieds des Ebers in süßem Wein trinken
und dann auf das Lager eines Hundes urinieren solle. Um die Inkontinenz zu been‐
den, müsse er dabei sagen, er wolle nicht wie ein Hund seinen Harn auf das eigene
Lager lassen wollen (ibid.; Magi verrini genitalis cinere poto ex vino dulci demonstrant
urinam facere in canis cubili ac verba adicere, ne ipse urinam faciat ut canis in suo cubi‐
li.). Der Harn spielt in diesem Fall eine zentrale Rolle, da er in der Antike ebenso wie
Speichel, Muttermilch oder Menstruationsblut als magischer Stoff, genauer als „Le‐
benswasser“ (Muth 1954, 25) galt und vielfach Anwendung fand271.

Eine Verbindung mit dem Bannzauber geht das magische Wort in Nat. Hist. 28,
42 ein. Um die Geburt zu beschleunigen, solle der Kindsvater seinen Gürtel abneh‐
men und ihn seiner Frau umlegen. Dabei solle er sprechen, er habe sie gebunden und
werde sie nun wieder lösen (ibid.; partus accelerat hic mos: ex quo quaeque conceperit,
si cinctu suo soluto feminam cinxerit, dein solverit adiecta precatione, et cinxisse eun‐
dem et soluturum, atque abierit.); gemeint ist wohl die Schwangerschaft, in die die
Frau gewissermaßen gebannt wurde und deren Beendigung durch die Geburt mittels
des magischen Spruches rascher herbeigeführt werden soll.

Mit magischem Sprechen am häufigsten assoziiert wird allerdings der Zauber‐
spruch, der stets korrekt wiedergegeben werden muss272. Auch in der Naturalis Histo‐
ria spielen Zaubersprüche in einigen Heilvorschriften eine Rolle. In ibid., 29 erklärt
Plinius, dass manche carmina, beispielsweise gegen bestimmte Krankheiten und Ver‐
brennungen, aber auch gegen Hagelschauer, durchaus wirksam seien und sich be‐
währt hätten (ibid.; Carmina quidem exstant contra grandines contraque morborum
genera contraque ambusta, quaedam etiam experta.). Charakteristisch für magische
Worte ist oft, dass sie nicht immer klar verständlich sind; Grund hierfür ist der Ge‐
heimlehrencharakter von Magie, der sicherstellt, dass nicht in die Kunst Eingeweihte
die Praktiken nicht nachvollziehen können273. Anspruchsvoll ist das Vorgehen bei der
Heilung von Skrofeln mit einem Umschlag aus der weinbesprengten Wurzel des ver‐
bascum, die in ein Blatt gewickelt und in Asche so erwärmt wird, dass man sie warm
auflegen kann (26, 93; verbascum cum sua radice tusum, vino aspersum folioque invo‐

271 Zum antiken Einsatz des Harns als Zaubermittel bzw. in Volksmedizin und bei Heilungswundern
vgl. Muth 1954, 64-70 und 117-129.

272 Mit dem magischen Sprechen bzw. Zaubersprüchen im Allgemeinen und ihrer Form sowie ihrer
Bedeutung beschäftigt sich Versnel in Mirecki/Meyer 2002, 105-158. Zu den möglichen Quellen für
Plinius’ carmina vgl. Gaillard-Seux 2014, 201-223.

273 Vgl. Versnel in Mirecki/Meyer 2002, 117.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

107

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


lutum et ita in cinere calefactum, ut inponatur calidum.). Das Auflegen werde nun von
einer nüchternen, nackten Jungfrau durchgeführt, der Patient müsse ebenfalls nüch‐
tern sein. Beim Auflegen sei es wichtig, dass die Jungfrau den Kranken mit dem
Handrücken berühre und dabei an Apollo gerichtet mit umgewendeter Hand dreimal
Folgendes sage: „Apollo versagt, dass das Übel wachsen kann, dem eine nackte Jung‐
frau es auslöscht.“ (ibid.; Negat Apollo pestem posse crescere, cui nuda virgo restin‐
guat.). Das magische Sprechen wird mit dreimaligem Ausspucken seitens der virgo
und des Kranken abgeschlossen (ibid.; atque ita retrorsa manu ter dicat totiensque de‐
spuant ambo.). Die magische Vorschrift stellt also eine Kombination aus verschie‐
densten magischen Elementen dar. Zum Teil unverständlich ist hingegen der Zauber‐
spruch, der die Anwendung des Stillkrautes (reseda) gegen Eiteransammlungen und
Entzündungen begleitet:

Circa Ariminum nota est herba, quam resedam vocant. Discutit collectiones inflammatio‐
nesque omnes. qui curant ea, addunt haec verba:
„Reseda, morbos reseda;
scisne, scisne, quis hic pullus egerit radices?
nec caput nec pedes habeat.“
haec ter dicunt totiensque despuunt. (27, 131)274

Wird die Bitte um Beruhigung der Krankheit noch gut verständlich ausgedrückt, so
ist die folgende Aussage zu dem jungen Tier, das weder Kopf noch Füße haben soll,
nicht klar. Zum magischen Vorgehen gehören aber die dreimalige Wiederholung des
Spruches sowie der Abschluss durch dreifaches Ausspucken.

Nicht immer dient die Heilung nur dem Menschen, wie der Einsatz der lappa ca‐
naria in 24, 176 zeigt. Ihr Einsatz als Heilmittel gegen Krebsgeschwüre sei nicht nur
beim Menschen, sondern auch bei Schweinen wirksam, das Vorgehen ist allerdings
unterschiedlich. Für die Heilung der Schweine müsse sie ohne Eisen ausgegraben und
den Tieren im Trank oder auch mit Milch und Wein gegeben werden (ibid.; medetur
et subus, effossa sine ferro, addita in colluvium poturis vel ex lacte ac vino.). Einige Au‐
toren berichteten, man müsse beim Ausgraben an Minerva die Worte „Das ist das
Kraut argemon, das Minerva als Heilmittel für Schweine gefunden hat, die davon ge‐
kostet haben.“ richten (ibid.; quidam adiciunt effodientem dicere oportere: haec est her‐
ba argemon, quam Minerva repperit subus remedium, quae de illa gustaverint.). Ist der
Zauberspruch der vorhergehenden Vorschrift noch gut verständlich, ändert sich dies
in 27, 100. Hier wird das auf Steinen nahe Flüssen wachsende Moos mit menschli‐
chem Speichel mit Hilfe eines zweiten Steines zerrieben, mit dem wiederum räudige
Stellen berührt werden könnten. Dabei müsse der Spruch „Fliehet, ihr Kanthariden,
der reißende Wolf stellt dem Blut nach“ (ibid.; φεύγετε κανθαρίδες, λύκος ἄριος αἷμα
διώκει.) gesprochen werden. Was damit gemeint ist, bleibt völlig im Dunkeln275.

274 In der Gegend von Ariminum (Rimini) ist ein Kraut bekannt, das sie reseda nennen. Es beseitigt
Eiteransammlungen und alle Entzündungen. Diejenigen, die damit heilen, fügen folgende Worte
hinzu: „Reseda, stille die Krankheiten; weißt du, weißt du, welches Junge hier Wurzeln getrieben
hat? Es soll weder Kopf noch Füße haben.“ Dies sagen sie dreimal und spucken ebenso oft aus.

275 König/Winkler 1983, 314 schlägt folgenden Deutungsversuch vor: „Der Sinn, wie auch schon von
Harduin gedeutet, ist ungefähr folgender: wie die Kanthariden das Getreide annagen, so greift die

4. Magie bei Plinius

108

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Daneben kann die Wirksamkeit eines Mittels auch durch magisches Schweigen
ausgelöst werden, wie es bei der Anwendung des garum in 31, 97 der Fall ist. Die
Flüssigkeit wird dabei über frische Brandwunden gegossen, ausschlaggebend für den
Erfolg der Handlung ist jedoch, dass man das Wort garum nicht ausspricht (ibid.; et
garo ambusta recentia sanantur, si quis infundat ac non nominet garum.)276. Damit soll
der Bereich des magischen Sprechens abgeschlossen werden. Der nächste Magietypus,
der im folgenden Abschnitt genauer bearbeitet wird, befasst sich mit der Schutzmagie
in Form der Amulette.

Schutzmagie: Amulette

Amulette waren in der Antike in der gesamten Gesellschaft sehr beliebt und wurden
sowohl von Erwachsenen als auch von Kindern verwendet. Sie wurden als „Vermittler
übernatürlicher Kräfte“ (Leven 2005, 39) verstanden und dienten dem Zweck, Übel
von einem Menschen abzuhalten, „Krankheiten abzuwenden und die Gesundheit zu
erhalten“ (ibid.). Dabei nahmen sie verschiedene Formen an; eingesetzt wurden „Göt‐
terbilder, Münzen, Abbildungen von Geschlechtsteilen, Tiere, Pflanzen, Edelsteine
und Blut, auf Zettel geschriebene Gebete und Zaubersprüche, in christlicher Zeit [zu‐
dem] das Kreuz, Reliquienteile und Bibelzitate“ (ibid.)277. Amulette zählen somit zur
Schutzmagie und finden auch in der Naturalis Historia Erwähnung. Getragen wurde
das Amulett dicht am Körper. Wie die Beispiele zeigen werden, schloss man den
schützenden Stoff oft in eine Armspange (bracchiale oder armilla) ein, er konnte aber
auch einfach ohne Behältnis bei sich getragen werden. Die in den medizinischen Bü‐
chern beschriebenen Amulette werden von Plinius des Öfteren als amuletum bezeich‐
net, teils wird dieser Begriff allerdings gar nicht gebraucht und es ist nur an der Be‐
schreibung der Materialien oder der Nennung der Wirksamkeit kenntlich, dass es
sich um ein solches handelt278. Auch hinsichtlich der Zusammensetzung der Amulet‐
te gibt es eine große Bandbreite: Teils bestehen sie aus einem einzelnen pflanzlichen
oder tierischen Stoff, teils müssen mehrere Elemente miteinander kombiniert und auf
eine spezielle Art verarbeitet werden; hier wird deutlich, dass das Amulett der magi‐
schen Praxis entstammt, denn es finden sich oft magische Elemente wie beispielsweise

Räude die Haut an. Das genannte Heilmittel, auf der magischen Medizin fußend, vertreibt sie und
verhält sich dann wie der reißende Wolf, der dem Blut nachstellt.“

276 Plinius geht der Frage, ob religiös-rituelle und magische Worte etwas vermögen, zu Beginn von Nat.
Hist. 28, 4-29 nach. Hierzu vgl. Bäumer 1984, 84-99, der herausarbeitet, dass Plinius an die Macht
des Wortes glaubt. Das religiöse oder magische Sprechen spielt daneben auch in anderen Zusam‐
menhängen eine Rolle, wie z.B. bei dem magischen augurium mit Hilfe einer Zecke, das der Klä‐
rung der weiteren Lebenserwartung eines Kranken dient (30, 83).

277 Daneben gibt es die antike Handlung des in sinum spuere; hier spuckte man sich in den „Brust‐
bausch des Gewandes“ (Muth 1954, 42), um jeglichen Schaden fernzuhalten. Der Speichel hatte da‐
bei „geradezu die Kraft eines Amulettes“ (ibid.). Muth 1954, 42-47 führt eine Vielzahl antiker Bei‐
spiele für diese Handlung an.

278 Der TLL 1, s.v. amuletum führt die neunmalige Verwendung des Begriffs in der Naturalis Historia
auf, davon siebenmal in den medizinischen Büchern und zweimal in Nat. Hist. 37, das den Minera‐
lien gewidmet ist; teils wird auch bei diesen ihre medizinische Anwendung aufgeführt.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

109

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


streng einzuhaltende Vorgaben, die Verwendung bestimmter Farben oder Materialien
oder regelrecht unverständliche, weil geheime Vorschriften.

Wenden wir uns zunächst den sehr einfachen Amuletten zu, für die nur eine
Pflanze oder ein tierischer Stoff Anwendung findet. Von der wilden Rebe uva taminia
berichtet Plinius nur, dass sie als Amulett eingesetzt werde (23, 20; utuntur ea pro
amuleto), ebenso vom Blut des Basilisken (basiliscus), der ein Amulett gegen Giftmi‐
scherei darstelle (29, 66; veneficiorum amuleta). Auch das kyklaminon, das bei den
Römern Erdschwamm (tuber terrae) genannt wird, halte den Schaden durch schlim‐
me Zaubermittel ab und solle zu diesem Zweck in allen Häusern angepflanzt werden;
deshalb werde es auch als „Amulett“ bezeichnet (25, 115; a nostris tuber terrae voca‐
tur, in omnibus serenda domibus, si verum est, ubi sata sit, nihil nocere mala medica‐
menta; amuletum vocant.). Ein weiterer Schutz gegen Bezauberungen sei die Stirnhaut
der Hyäne (28, 101; frontis corium fascinationibus resistere), ebenso wie Exkremente
oder Knochen, die dieses Tier bei seiner Tötung ausstoße (ibid., 105; excrementa sive
ossa reddita, cum interematur, contra magicas insidias pollere). Ein einfaches Mittel,
das ein Ungeborenes gegen alle Gefahren einer Fehlgeburt schütze, sei der Adlerstein,
den man im Nest des Adlers finde (30, 130; Lapis aetites in aquilae repertus nido cu‐
stodit partus contra omnes abortuum insidias.).

Ebenfalls einfach sind Stoffe, für deren Wirkung als Amulett der bloße Körper‐
kontakt bzw. das Tragen am Körper ausschlaggebend ist. Auf diese Weise schützt die
artemisia gegen schädigende Mittel (29, 130; Artemisiam quoque secum habentibus
negant nocere mala medicamenta), aber auch der Schnabel eines Marsspechtes gegen
Bienen, Wespen, Hornissen und Blutegel (ibid., 92; pici quoque Martii rostrum secum
habentes non feriuntur ab iis [i.e. apibus et vespis crabronibusque et sanguisugis].).
Einen Schutz gegen Hunde stellt das Beisichtragen eines Hundeherzens dar (ibid., 99;
cor caninum habentem fugiunt canes); gegen den Angriff von Schlangen, wilden Tie‐
ren, Räubern und den Zorn der Könige schütze wirksam ein Geierherz (ibid., 77; item
cor eius alitis [i.e. vulturis] habentes tutos esse ab impetu non solum serpentium, sed
etiam ferarum latronumque et regum ira.). Ein persönliches Beispiel des Autors für die
Wirksamkeit von Amuletten ist ein spanischer Adeliger, der eine an einem Faden auf‐
gehängte Portulakwurzel zu jeder Zeit außer im Bade um den Hals trage, um sich er‐
folgreich vor einer unerträglichen Erkrankung des Zäpfchens, von der er einst befal‐
len war, zu schützen (20, 215; Hispaniae princeps, quem scio propter inpetibiles uvae
morbos radicem eius filo suspensam e collo gerere praeterquam in balineis, ita liberatum
incommodo omni.).

Der Kontakt an einer bestimmten Körperstelle hingegen ist in 28, 100 und 29, 99
zentral. An beiden Stellen wird der Stoff im Schuh getragen: In 28, 100 schütze die
Hyänenzunge, wenn sie unter den Fuß gelegt wird, gegen das Angebelltwerden durch
Hunde (ibid.; eos vero, qui linguam in calciamento sub pede habeant, non latrari a cani‐
bus); in 29, 99 muss hingegen die Zunge eines Hundes unter dem großen Zeh positio‐
niert werden, um denselben Effekt zu erzielen (ibid.; non latrant vero lingua canina in
calciamento subdita pollici (…) habentes.). Körperkontakt wird auch hergestellt, wenn
Stoffe angebunden werden, wie beim Beifuß (artemisia) und dem elelisphacus, die pa‐
rallel gegen Müdigkeit von Wanderern verwendet würden (26, 150; Artemisiam et ele‐

4. Magie bei Plinius

110

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


lisphacum alligatas qui habeat viator negatur lassitudinem sentire.). Auch die kleinen
Zweige der Koralle, die von den indischen Wahrsagern und Zeichendeutern als Ge‐
fahren abwehrende Pflanze eingestuft werde (32, 23; harispices [sic] eorum vatesque
inprimis religiosum id gestamen amoliendis periculis arbitrantur.), würden Kindern an‐
gebunden, um sie zu schützen (32, 24; surculi infantiae adalligati tutelam habere cre‐
duntur).

An die einfachen Amulette zum Schutz des Menschen lassen sich die schützen‐
den Mittel für Tiere anknüpfen. In 28, 265 wird beispielsweise angegeben, dass Hüh‐
ner, die die getrocknete Leber eines Fuchses gefressen hätten, von diesem Tier nicht
angegriffen würden; Hähnen könne man zu diesem Zweck ein Häutchen vom Fuchs
um den Hals legen (ibid.; gallinaceos non attingi a vulpibus, qui iocur animalis eius ari‐
dum ederint, vel si pellicula ex eo collo induta galli inierint). Im ersten Fall wird die
Schutzwirkung durch Verzehr der Fuchsleber, im zweiten durch Kontakt mit dem
Fuchshäutchen erzielt.

Die Stoffe, die als Amulett in einer Armspange aufbewahrt werden, können so‐
wohl einfach als auch komplex sein. In ein Armband eingeschlossen wird das antir‐
rhinum nach den Vorschriften der Magier, um vor der Verletzung durch böse Zauber‐
mittel sicher zu sein; es besitze dieselbe Wirkung allerdings auch, wenn man sich nur
damit einreibe, der direkte Kontakt mit dem Körper ist also in beiden Fällen wichtig
(25, 129; et hoc perunctos (…) nec ullo malo medicamento laedi posse aut si quis in
bracchiali habeat, arbitrantur Magi.). Ebenfalls einfach ist die Vorschrift, die Zunge ei‐
nes Fuchses in einem Armband zum Schutz vor Triefäugigkeit bei sich zu haben (28,
172; nam vulpinam linguam habentes in armilla lippituros negant.); auch der getrock‐
nete männliche Seehase sei ein Amulett gegen die abtreibende Wirkung des weibli‐
chen Tieres (32, 8; remedio est mas ob id induratus sale, ut in bracchialibus habeant.);
er werde extra in Salz gehärtet, um ihn in Armbändern aufbewahren zu können. Ein
weiteres einfaches Amulett, das zum Schutz von Kindern verwendet wird, besteht aus
den großen, gezähnten Hörnern der Käfer, die angebunden werden (30, 137; scara‐
baeorum cornua grandia denticulata adalligata iis [i.e. liberis] amuleti naturam obti‐
nent.).

Komplexer ist die magische Vorschrift, den ersten ausgefallenen Zahn eines Kna‐
ben, der noch nicht den Boden berührt hat, in ein Armband einzuschließen und be‐
ständig bei sich zu tragen; er verhindere dann Schmerzen an den Geschlechtsorganen
der Frau (28, 41; pueri qui primus ceciderit dens, ut terram non attingat, inclusus in
armillam et adsidue in bracchio habitus muliebrum locorum dolores prohibet.). Noch
anspruchsvoller ist die Vorschrift der Hebammen Lais und Salpe, die Menstruations‐
blut, in der Wolle eines schwarzen Widders in einem silbernen Armband eingeschlos‐
sen, gegen die Bisse tollwütiger Hunde und gegen das Drei- und Viertagefieber
empfehlen (28, 82; Lais et Salpe canum rabiosorum morsus et tertianas quartanasque
febres menstruo in lana arietis nigri argenteo bracchiali incluso); nach Diotimus aus
Theben reiche ein kleines Stück eines mit Menstruationsblut befleckten Gewandes
oder sogar nur ein Faden davon in einem Armband aus (ibid.; Diotimus Thebanus vel
omnino vestis ita infectae portiuncula ac vel licio bracchiali inserto.). Plinius führt so‐
gar ein historisches Beispiel an, in dem ein Amulett eine Rolle spielt: In der Familie

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

111

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Asprenas sei einer der beiden Brüder von der Darmkolik befreit worden, indem er
eine Haubenlerche verspeiste und deren Herz in einen goldenen Armreif einschloss
(30, 63; consularis Asprenatum domus est, in qua alter e fratribus colo liberatus est ave
[i.e. galerita] hic in cibo sumpta et corde eius armilla aurea incluso).

Im letzten Schritt sollen äußerst aufwendige Amulette, die viele magische Ele‐
mente in sich verbinden, untersucht werden. Die Herstellung eines Amuletts zum
Schutz vor einer Augenentzündung thematisiert Plinius in 28, 29 anhand eines Bei‐
spiels aus der neueren römischen Geschichte:

M. Servilius Nonianus, princeps civitatis, non pridem in metu lippitudinis, priusquam ipse
eam nominaret aliusve ei praediceret, duabus litteris Graecis PA chartam inscriptam cir‐
cumligatam lino subnectebat collo, Mucianus ter consul eadem observatione viventem
muscam in linteolo albo, his remediis carere ipsos lippitudine praedicantes279.

M. Servilius Nonianus, der führende Mann im Staat, habe sich hierzu – ohne dass er
selbst oder jemand anderes vor ihm den Namen der Krankheit ausgesprochen habe –
ein mit den griechischen Buchstaben P und A beschriebenes und mit einem Leinen‐
faden umwickeltes Papier um den Hals gehängt, der dreimalige Konsul Mucianus sei
ebenso vorgegangen, nur habe er eine lebende Fliege in einen kleinen, weißen Lein‐
wandlappen gehüllt. Danach hätten beide gesagt, sie blieben von der besagten Krank‐
heit verschont (ibid.; his remediis carere ipsos lippitudine praedicantes). Wie die Dar‐
stellung zeigt, ist die Herstellung des Amuletts nicht ganz einfach: Es ist magisches
Schweigen vonnöten, um den Zauber nicht zu zerstören, ebenso wie auch geheime
Zeichen in Form der griechischen Buchstaben, deren Bedeutung nicht geklärt wird,
oder der Einsatz einer Fliege sowie der von weißem Leinenstoff erforderlich sind.

Komplex ist auch die Zusammensetzung des Amuletts zum Schutz eines ungebo‐
renen Kindes in ibid., 98, für das neben dem weißen Brustfleisch einer Hyäne genau
sieben Haare und das Geschlechtsteil eines Hirsches sowie ein Gazellenfell, in das alle
Zutaten einzubinden sind, benötigt werden (ibid.; mulieri candida a pectore hyaenae
caro et pili septem et genitale cervi, si inlingentur dorcadis pelle collo suspensa, continere
partus promittuntur); die in der Vorschrift vorkommende Zahl 7 galt in der römi‐
schen Gesellschaft als glückbringend und spielte auch in der Medizin eine wichtige
Rolle280.

Mit dem Schutz eines gesamten Hauses betraut ist ein Amulett, das aus dem Ge‐
schlechtsteil der Hyäne in Kombination mit einem Wirbel des Rückgrats desselben
Tieres besteht; am Wirbel müsse aber zusätzlich noch die daran haftende Haut hän‐
gen (ibid., 99; quin immo totius domus concordiam eodem genitali et articulo spinae
cum adhaerente corio adservatis constare.). Auch die Zusammenstellung dieses Amu‐

279 M. Servilius Nonianus, der erste Mann des Staates, band sich vor nicht sehr langer Zeit aus Furcht
vor einer Augenentzündung, bevor er selbst die [Krankheitsbezeichnung] aussprach oder ein ande‐
rer sie ihm vorsagte, ein Papier, das mit den zwei griechischen Buchstaben P A beschrieben und mit
einem Leinenfaden umwickelt war, um den Hals, der dreimalige Konsul Mucianus [tat dies] unter
Beachtung derselben [Vorsichtsmaßnahme] mit einer lebendigen Fliege in einem weißen Leinen‐
tüchlein; beide erklärten, dass sie selbst durch diese Mittel von einer Augenentzündung verschont
blieben.

280 Endres 1951, 164 und 172.

4. Magie bei Plinius

112

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


letts dürfte nicht ganz einfach sein, da viele verschiedene Körperteile der Hyäne, die
erst einmal beschafft werden muss, in verschiedenen Formen benötigt werden. Ein
weiteres Amulett, das den Schutz des Hauses sicherstellen soll, besteht in der Fleder‐
maus: Diese müsse in lebendem Zustand dreimal um das Haus getragen und dann
über dem Fenster mit dem Kopf nach unten angenagelt werden; ebenso könne sie als
Schutzmittel für Schafställe eingesetzt werden, dazu müsse sie dreimal um den jewei‐
ligen Stall getragen und dann mit den Füßen an die obere Türschwelle gehängt wer‐
den (29, 83; generis prope videri possint quae tradunt et de vespertilione, si ter circumla‐
tus domui vivus super fenestram inverso capite adfigatur, amuletum esse, privatimque
ovilibus circumlatum totiens et pedibus suspensum super limen.). Auch wenn sich diese
Vorschrift wenig kompliziert anhört, so muss doch das Tier beschafft und dann noch
lebend angenagelt werden, was nicht ganz leicht werden dürfte. Auch aus dem Hund
kann ein Amulett zum Schutz des gesamten Hauses hergestellt werden, mit dem Pli‐
nius seinen Abschnitt zu den Heilmitteln gegen Krankheiten, die den gesamten Kör‐
per befallen, eröffnet (30, 82; Nunc praevertemur ad ea, quae totis corporibus metuen‐
da sunt.). Es kommt die Galle eines schwarzen, männlichen Hundes zum Einsatz, mit
der man das Gebäude räuchern oder reinigen solle (ibid.; Fel canis nigri masculi amu‐
letum esse dicunt Magi domus totius suffitae eo purificataeve contra omnia mala medi‐
camenta), dieselbe Wirkung erziele das Blut des Hundes, wenn man mit ihm die
Wände des Hauses besprenge und sein Geschlechtsorgan unter der Türschwelle ver‐
grabe (ibid.; item sanguinem canis respersis parietibus genitaleque eius sub limine
ianuae defossum). Eine letzte Amulettvorschrift, die besprochen werden soll, ist die
Anwendung des Seesterns zum Fernhalten aller mala medicamenta (32, 44) bzw. zum
Entkräften derselben, falls sie bereits in ein Haus Eingang gefunden hätten. Dazu
müsse der Seestern mit Fuchsblut bestrichen und an den Türsturz oder mit einem
ehernen Nagel an die Tür selbst geheftet werden (ibid.; mala medicamenta inferri ne‐
gant posse aut certe nocere stella marina volpino sanguine inlita et adfixa limini supe‐
riori aut clavo aereo ianuae.)281.

Die Darstellung der einzelnen Amulettausprägungen hat nicht nur gezeigt, dass
diese ein fester Teil der Schutzmagie waren, sondern auch, dass sie in einer Vielzahl
von Formen auftraten. Magische Elemente sind dabei integraler Bestandteil der Amu‐
lette. Die von Plinius überlieferten Amulettvorschriften dienen stets dem Wohl des
Menschen, da sie ihn vor bestimmten Krankheiten oder vor Schaden im Allgemeinen,
auch magischer Art, schützen sollen; damit reihen auch sie sich in den Anspruch,
dass die in die Naturalis Historia aufgenommenen Inhalte dem Leser Schutz und Nut‐
zen bringen sollen, nahtlos ein.

Kontaktmagie

Bei der Kontaktmagie löst die Nähe zwischen Heilmittel und Patient die Heilung aus.
Dieser Kontakt kann verschiedene Formen annehmen, denn das Mittel kann direkt

281 Weitere apotropäische Vorschriften zum Schutz des Hauses enthalten Nat. Hist. 24, 116; 25, 84
und 29, 67; Schutz vor den Praktiken der Magier bietet 28, 104.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

113

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


aufgelegt, als Umschlag verwendet, eingerieben, angebunden oder aufgestrichen wer‐
den, teils reicht aber sogar der bloße Sichtkontakt zum Patienten aus. Manche pflanz‐
lichen oder tierischen Stoffe werden auch verzehrt, um ihre Wirkung zu entfalten. Da
die Kontaktmagie in allen medizinischen Büchern des plinianischen Werkes von Be‐
deutung ist, werden aus dieser Fülle von möglichen Beispielen bewusst einzelne Vor‐
schriften herausgegriffen und exemplarisch untersucht. Es werden im Folgenden die
explizit als magisch definierten Kontaktmittel zur Heilung von Viertagefieber (Nat.
Hist. 30, 98-104) in Auswahl vorgestellt, um dem Leser einen Eindruck von der Funk‐
tionsweise dieser Facette von Magie zu geben. Die Wahl fiel auf diese Stelle des Wer‐
kes, da nur hier die magischen Heilmittel als direkter und einziger Ersatz für die ärzt‐
liche Heilkunde bei der Behandlung dieser Krankheit dienen (ibid., 98; In quartanis
medicina clinice propemodum nihil pollet. quam ob rem plura eorum remedia ponemus
primumque ea, quae adalligari iubent).

Die angebundenen Fiebermittel, denen wir uns zuerst zuwenden, machen deut‐
lich, dass viele der Vorschriften Elemente enthalten, die bei der magischen Sammlung
und Anwendung bereits untersucht wurden. Vorgaben hinsichtlich Anwendungsort
und -zeit gibt es bei diesen Fiebermitteln zwar nicht, doch werden Vorschriften hin‐
sichtlich der zu verwendenden Hand oder Seite, der Farbe bestimmter Hilfsmittel, des
Trägerstoffes, der Anwendungsdauer oder des Einsatzes magischen Sprechens getrof‐
fen. Mit der linken Hand gefangen und angebunden wird eine einzeln umherfliegen‐
de Wespe (ibid.; pseudosphecem vocant vespam, quae singularis volitat; hanc sinistra
manu adprehensam subnectunt) ebenso wie ein Käfer, der sich durch seine zurückge‐
bogenen Hörnchen auszeichnet (ibid., 100; sed et alios [i.e. scarabaeos] adalligant Ma‐
gi: cui sunt cornicula reflexa, sinistra manu collectum). Auch mit der linken Hand ent‐
nommen werden muss das Herz einer lebenden Schlange (ibid.; cor anguium sinistra
manu exemptum viventibus). Die rechte Seite ist bei Anwendung der lebenden Ei‐
dechse ausschlaggebend, denn nur das ausgebohrte Auge der genannten Seite wirkt
gegen das Fieber (ibid.; lacertae vivae dextrum oculum effossum). Rot zu sein hat der
Faden, mit dem der Leinenstoff zugebunden wird, in dem der Staub, in dem sich ein
Habicht gewälzt hat, eingehüllt ist (ibid., 98; ponemus primumque ea, quae adalligari
iubent: pulverem, in quo se accipiter volutaverit, lino rutilo in linteolo); auch der Stoff,
in dem sich das Schnäuzchen und die Ohrenspitzen einer Maus befinden, die man
nach dem operativen Eingriff wieder laufen lässt, muss diese Farbe besitzen (ibid., 99;
muris rostellum auriculasque summas russeo panno ipsumque dimittunt). Als Trä‐
gerstoffe fungieren neben dem genannten Leinenstoff für den Habichtstaub und der
Wolle für Vielfüßler (ibid., 101; multipedam lana involutam) auch Fell, in das vier mit
einem Schilfrohr abgeschnittene Schneckenköpfe eingewickelt werden (ibid.; limacem
in pellicula vel quattuor limacum capita praecisa harundine). Die Anwendungsdauer
ist im Fiebermittel festgelegt, für das vier Gelenke vom Schwanz des Skorpions samt
Stachel in einem schwarzen Lappen an den linken Arm des Patienten gebunden wer‐
den. Drei Tage lang dürfe der Kranke weder den, der ihm das Heilmittel angebunden
hat, noch den freigelassenen Skorpion, von dem die Gelenke und der Stachel stam‐
men, zu Gesicht bekommen. Tritt der dritte Fieberanfall ein, müsse das Mittel sofort
entfernt und versteckt werden (ibid., 100; scorpionis caudae quattuor articulos cum

4. Magie bei Plinius

114

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


aculeo panno nigro ita, ut nec scorpionem dimissum nec eum, qui adalligaverit, videat
aeger triduo, post tertium circuitum id condat.). Von magischen Worten begleitet wird
hingegen die Heilvorschrift, in der eine Raupe in einen Leinenlappen gewickelt und
dann dreimal mit einem Faden umgeben wird. Nach jeder Umwickelung wird genau
ein Knoten in den Faden geknüpft und parallel dazu laut artikuliert, weshalb der Hei‐
lende diese Handlung ausführt (ibid., 101; urucam in linteolo ter lino circumdant toti‐
dem nodis ad singulos dicente, quare faciat, qui medebitur). Daneben gibt es weitere
Vorschriften, wie beispielsweise das Einschließen des Heilmittels in ein Kästchen, das
unter den Kopf des Kranken gelegt wird oder die Anwendung von Tieren, die man im
Jahr zuerst erblickt hat. Ersteres ist beim Gecko der Fall, der nach der Genesung des
Patienten sofort freigelassen wird (ibid., 102; stelionem inclusum capsulis subiciunt ca‐
piti et sub decessu febris emittunt.), letzteres bei der Wespe (ibid., 98; alii vero [subnec‐
tunt] quam [i.e. vespam] quis eo anno viderit primam). Wie der Überblick über die
einzelnen Elemente zeigt, erstreckt sich wie bei der Anwendung die Komplexität der
einzelnen Vorschriften von sehr einfach – Beispiel wäre die einzeln angebundene
Wespe – bis hin zu äußerst anspruchsvoll und facettenreich, wie das Heilmittel, in
dem der Skorpionschwanz zentral ist, belegt.

Gegen das Dreitagefieber auf die Schläfen und die Stirn aufgelegt wird ein Pflas‐
ter, in dem das Gewebe der Wolfsspinne, Harz und Wachs verarbeitet wird (ibid., 104;
Et in tertianis fiat potestas experiendi, quoniam miserias copia spei delectat, anne
aranei, quem lycon vocant, tela cum ipso in spleniolo resinae ceraeque inposita utrisque
temporibus et fronti prosit) oder die an ein Rohr gebundene Spinne selbst (ibid.; aut
ipse calamo adalligatus). Bei langwierigen Krankheiten aufgestrichen wird das Nest
einer Krähe (ibid., 103; cornicis (…) nidum inlinere in longis morbis utilissimum pu‐
tant [Magi]). Verzehrt wird beispielsweise das Herz eines mergus marinus, das unbe‐
dingt ohne Einsatz eines eisernen Werkzeuges – auch dieses Element ist von der
Sammlung bzw. Anwendung bekannt – entnommen werden muss (ibid., 102; devora‐
ri autem iubent cor mergi marini sine ferro exemptum). Wie bei den bereits behandel‐
ten Facetten von Magie wird auch bei der exemplarischen Analyse der magischen
Kontaktmittel deutlich, dass es sich ausschließlich um nützliche, auf die Heilung des
Patienten ausgerichtete Inhalte handelt.

Krankheits-/Eigenschaftsübertragung

Eine weitere Möglichkeit, ein Leiden zu heilen, bietet die Krankheits- oder Eigen‐
schaftsübertragung. Hierbei dient die magisch-medizinische Behandlung des Patien‐
ten dazu, seine Krankheit auf eine Pflanze oder ein Tier zu übertragen bzw. ihm be‐
stimmte Eigenschaften eines Tieres zu übermitteln. Die angestrebte Folge ist jeweils
die Heilung des Kranken, teils geht das Tier dabei zugrunde282. Die einzelnen Vor‐

282 Die Vorstellung, dass die Lebenskraft (spiritus) von einem Lebewesen auf ein anderes übergehen
könne oder die Lebenskräfte in der Lage seien, sich miteinander zu vermischen, findet sich bei der
Behandlung der Schwämme (Nat. Hist. 31, 124; (…) nec usquam diutius durare spiritum medici ad‐
firmant. sic et prodesse corporibus, quia nostro suum misceant, (…)). Zur magischen Krankheitsüber‐
tragung in unserer Zeit vgl. Hand 1980, 17-42 und 93-106.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

115

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


schriften enthalten eine Kombination aus einer Vielzahl von magischen Elementen
wie Angaben zu Zeit und Vorgehen, wie die Beispiele zeigen werden. Eine Übertra‐
gung auf den Menschen hält Plinius für möglich, aber zugleich für ein enormes Ver‐
brechen (noxia), wie Nat. Hist. 28, 86 belegt. An dieser Stelle geht der Autor auf eine
magische Mischung aus menschlichen Fuß- und Fingernägeln und Wachs ein, die vor
Sonnenaufgang an die Tür eines fremden Hauses geheftet werden muss, um vor Ein-,
Drei- und Viertagefieber geschützt zu sein (ibid.; e promissis eorum [i.e. Magorum], ex
homine siquidem resigmina unguium e pedibus manibusque cera permixta ita, ut dica‐
tur tertianae, quartanae vel cotidianae febri remedium quaeri, ante solis ortum alienae
ianuae adfigi iubent ad remedia in his morbis: quanta vanitate, si falsum est, quanta
vero noxia, si transferunt morbos!). Da er sich der Unwirksamkeit dieses Mittels nicht
ganz sicher ist, warnt er den Leser davor. Die Einstufung des Vorgehens als Verbre‐
chen stellt allerdings deutlich klar, dass es nicht das Ziel des Plinius ist, solche Inhalte
anzuführen. Die Übertragung einer Krankheit, die einen anderen Menschen schädigt,
ist ein Verbrechen und kann damit nicht Teil der Naturalis Historia sein; die Übertra‐
gung auf Pflanzen oder Tiere zum Nutzen des Menschen hingegen ist akzeptabel und
wird damit aufgenommen.

Für die Übertragung von Leiden auf Pflanzen lassen sich mehrere Stellen finden.
Um Warzen wirksam zu vertreiben, wird in 22, 149 ein Verfahren mit Kichererbsen
empfohlen. Dabei solle man zur Zeit des Neumondes jede Warze mit je einer Kicher‐
erbse berühren, die Erbsen nach der Prozedur in ein leinenes Tuch binden und dieses
dann hinter sich werfen; wichtig sei, dass man dabei fest an das Verschwinden der
Krankheit denke (ibid.; verrucarum in omni genere prima luna singulis granis singulas
tangunt, eaque grana in linteolo deligata post se abiciunt, ita fugari vitium arbitrantes.).
Typisch magisch an dieser Vorschrift sind die Durchführung bei Neumond, also des
Nachts, sowie die festen Zahlenangaben; für jede Warze darf exakt nur eine Kicher‐
erbse zum Einsatz kommen. Insgesamt handelt es sich um eine komplexe Vorgehens‐
weise, um die Warzen loszuwerden; dass dieses Mittel auf derselben Stufe steht wie
andere Heilmittel, zeigt die Einbettung der Stelle in die medizinische Behandlung der
Kichererbse, auf das magische Rezept folgt sofort eine Angabe zu ihrem medizini‐
schen Einsatz durch die römischen Zeitgenossen (ibid., 150; nostri praecipiunt).

Mit dem Kreuzkraut (erigeron oder senecio) könne man nach Angaben der Quel‐
len des Plinius Zahnschmerzen vorbeugen. Dazu ist allerdings eine magische Hand‐
lung nötig: Es müsse um das Kraut mit einem Eisen ein Kreis gezogen werden, da‐
nach werde es ausgegraben. Im Anschluss müsse man den zu schützenden Zahn da‐
mit berühren, dreimal hintereinander ausspucken und die Pflanze wieder an dieselbe
Stelle setzen, an der man sie ausgegraben habe; wichtig sei dabei, dass das Kreuzkraut
nicht eingehe (25, 167; hanc [i.e. erigeron] si ferro circumscriptam effodiat aliquis tan‐
gatque ea dentem et alternis ter despuat ac reponat in eundem locum ita, ut vivat herba,
aiunt dentem eum postea non doliturum.). Auch in dieser Vorschrift verbinden sich
mehrere magische Elemente miteinander: einerseits das Ziehen des Kreises um die
Pflanze, der Einsatz von Eisen sowie das dreimalige Ausspucken vor dem Wiederein‐
setzen. Die Krankheit, die theoretisch entstehen könnte, wird hier also vorsorglich auf
das Kraut übertragen und in ihm gebannt.

4. Magie bei Plinius

116

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Eine ähnliche Anwendung, allerdings gegen Skrofeln, findet das breitblättrige Ei‐
senkraut (sideritis latifolia) in 26, 24. Dieses müsse zuerst mit einem Nagel mit der
linken Hand aufgegraben werden, danach könne man es auf die betreffende Körper‐
stelle aufbinden (ibid.; sideritis latifolia clavo sinistra manu circumfossa adalligatur).
Nach der Heilung sei es aber nötig, dass die Pflanze von den ehemaligen Patienten gut
aufbewahrt werde, da sich bei erneutem Einsetzen die Krankheit erneuere (ibid.;
custodienda sanatis, ne rursus sata taedium herbariorum scelere, ut in quibusdam dixi‐
mus, rebellet). Neben den magischen Ausgrabevorschriften, bei denen Eisen in Form
eines Nagels sowie die linke Hand vorkommen, stellt auch die Aufbewahrung des Ei‐
senkrautes die Übertragung und Fixierung der Krankheit in ihm sicher. Wie im vor‐
hergehenden Beispiel wird die Gefahr der möglichen Erneuerung der Krankheit bei
Nichtbeachten der magischen Vorschriften deutlich.

Eine Übertragung der Krankheit findet auch in 22, 135 statt; hier werden Furun‐
kel mittels Gerstenkörnern gebannt, dann allerdings ins Feuer geworfen, wodurch die
Krankheit nach ihrer Übertragung wie die sie in sich tragenden Gerstenkörner glei‐
chermaßen völlig ausgelöscht wird. Das Vorgehen vor der Verbrennung enthält wie‐
der magische Elemente: Einerseits kommen genau neun Körner zum Einsatz, von de‐
nen jedes einzelne dreimal um den Furunkel gestrichen werden muss, es wird also die
magische Zahl 3 oder ein Vielfaches von ihr verwendet. Andererseits muss dies mit
der linken Hand geschehen, wenn man das Gelingen der Heilung nicht in Gefahr
bringen möchte (ibid.; novem granis furunculum si quis circumducat, singulis ter manu
sinistra, et omnia in ignem abiciat, confestim sanari aiunt.). Ebenfalls mit dem Element
Feuer arbeitet die Vorschrift zur Behandlung von Skrofeln mit der Wurzel des Affodill
(ibid., 71). Hier müsse ein Teil der Wurzel auf die Skrofeln aufgelegt, der andere aber
im Rauch aufgehängt und am vierten Tag danach wieder weggenommen werden, wo‐
durch die Skrofeln so wie die Wurzel ausgetrocknet würden (ibid.; quidam aiunt, si
inposita radice pars eius in fumo suspendatur quartoque die solvatur, una cum radice
arescere strumam.). Auch die Epilepsie lasse sich durch Übertragung des Leidens mit
Hilfe eines eisernen Nagels überwinden. Dieser müsse genau an der Stelle, an der ein
Epileptiker mit dem Kopf zuerst aufgeschlagen sei, eingeschlagen werden, wodurch
die Krankheit an dieser Stelle festgehalten werde; der Kranke sei geheilt (28, 63; cla‐
vum ferreum defigere in quo loco primum caput fixerit corruens morbo comitiali abso‐
lutorium eius mali dicitur.).

Auch bei der Übertragung von Krankheiten auf Tiere (oder nur auf eines ihrer
Organe) wird die magische Komponente der Angaben sehr deutlich. Ist die Übertra‐
gung eines Skorpionstiches auf einen Esel in ibid., 155 noch relativ einfach zu be‐
werkstelligen, indem man dem Tier einfach ins Ohr sagt, man sei von einem Skorpi‐
on gestochen worden – die Heilung folgt natürlich auf dem Fuß (ibid.; quin etiam, si
quis asino in aurem percussum a scorpione se dicat, transire malum protinus tradunt) –,
so ist die Übertragung einer Milzerkrankung auf eine Kälbermilz in ibid., 201 schon
komplizierter. Hierzu sei eine geheimnisvolle Handlung nötig (ibid.; quoniam hoc
quoque religiose pertineat): Man müsse eine Kälbermilz für den ausgeschriebenen
Preis erstehen, ohne zu feilschen, sie dann der Länge nach zerteilen, an beide Seiten
der Tunika heften, sie beim Anziehen auf die Füße fallen lassen und dann im Schat‐

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

117

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ten trocknen (ibid.; eadem ex causa emi lienem vituli, quanti indicatus sit, iubent Magi
nulla pretii cunctatione, quoniam hoc quoque religiose pertineat, divisumque et induen‐
tem pati decidere ad pedes, dein collectum arefacere in umbra.). Damit sei die Übertra‐
gung der Krankheit abgeschlossen, die Milz des Patienten beruhige sich und das Lei‐
den verschwinde (ibid.; cum hoc fiat, simul residere lienem aegri vitiatum liberarique
eum morbo dicitur.). Bei der Übertragung der Milzerkrankung finden sich zwar keine
gängigen magischen Elemente wie eine bestimmte Uhrzeit oder ausgewählte Zahlen,
doch allein die Komplexität sowie der unnatürliche Inhalt der Rezeptur weist auf ihre
Verbindung zur Magie hin.

Eine Krankheitsübertragung, die mit dem Tod des betreffenden Tieres endet, fin‐
det sich beim Bauchgrimmen, der Gelbsucht und Knochenbrüchen bei Kindern. Ers‐
teres lasse sich ohne großen Aufwand auf eine Ente übertragen, wenn man sie sich
nur auf den Bauch lege (30, 61; quod praeterea traditur in torminibus, mirum est, ana‐
te adposita ventri transire morbum anatemque emori.); die Gelbsucht verschwinde,
wenn man die nach ihrer Farbe benannte Goldamsel nur ansehe (ibid., 94; avis icterus
vocatur a dolore; quae si spectetur, sanari id malum tradunt et avem mori.). Bei Kno‐
chenbrüchen von Kindern sei eine grüne Eidechse vonnöten, die das betroffene Kind
im Schlaf beißen müsse, bevor man sie an ein Rohr binde und im Rauch aufhänge.
Mit dem Verenden des Tieres erfolge die Heilung von der Krankheit (ibid., 135; (…)
emendatur, ramex infantium lacertae viridis admotae dormientibus morsu. postea ha‐
rundini inligata suspenditur in fumo traduntque pariter cum expirante ea sanari infan‐
tem.). Zur Heilung von Krankheiten der Eingeweide ist ein junger Hund vonnöten.
Dieser werde, bevor er sehen könne, genau drei Tage auf den Magen und die Brust
des Kranken gelegt und müsse Milch aus dessen Mund saugen; dadurch gehe die Ein‐
geweidekrankheit auf ihn über und er verende. Um die Ursachen der Krankheit zu
ergründen, könne man den Welpen aufschneiden, da sie sich an seinen Eingeweiden
genau ablesen ließen; danach müsse man ihn jedoch schnellstmöglich vergraben
(ibid., 64; Sunt occulti interaneorum morbi, de quibus mirum proditur. Si catuli,
priusquam videant, adplicentur triduo stomacho maxime ac pectori et ex ore aegri suc‐
tum lactis accipiant, transire vim morbi, postremo exanimari dissectisque palam fieri
aegri causas; mox et humari debere eos obrutos terra.). Ebenfalls tödlich endet die
Übertragung des Wurmbefalls, allerdings von Zugtieren, auf eine Ringeltaube. Dazu
müsse die Ringeltaube dreimal um die Geschlechtsteile der Tiere herumgetragen wer‐
den; nach ihrer Freilassung verende die Taube, das Vieh sei aber vom Wurmbefall be‐
freit (ibid., 144; verminatio [finitur] ter circumlato mediis palumbe. mirum dictu, pa‐
lumbis emissus moritur iumentumque liberatur confestim.). Bei allen erwähnten
Krankheitsübertragungen, die mit dem Tod des Tieres enden, auf das das Leiden
transferiert wird, ist direkter oder indirekter Kontakt zu diesem betreffenden Lebewe‐
sen nötig, sei es durch Auflegen auf den Körper bzw. Biss des Patienten oder den
Sichtkontakt; diese Verbindung ist nötig, damit sich die magische Wirkung vollziehen
kann.

Ebenfalls auf direktem Kontakt basieren die folgenden drei Beispiele für Krank‐
heitsübertragung, bei denen das Tier aber am Leben bleibt. Die Übertragung von
Husten auf einen Frosch erfordere, dass man dem Tier ins Maul spucke und es sofort

4. Magie bei Plinius

118

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


wieder laufen lasse (32, 92; in huius [i.e. ranae parvae] os si quis expuat ipsamque di‐
mittat, tussi liberari narratur.). Bei der Heilung eines Milzleidens lege man eine See‐
zunge, einen Zitterrochen oder einen Butt auf und schicke ihn lebend ins Meer zu‐
rück (ibid., 102; Lieni medetur solea piscis inpositus, item torpedo, item rhombus; vivus
dein remittitur in mare.). Einen Sonnenstich bei Kindern heile ein umgekehrt ange‐
bundener Frosch, zuvor müsse der Kopf allerdings mit einem Schwamm befeuchtet
werden. Dadurch dass sich die Krankheit auf das Tier übertrage, sei es am Ende des
Anbindens ganz ausgetrocknet (ibid., 138; siriasim infantium spongea frigida cerebro
umefacto rana inversa adalligata efficacissime sanat. aridam inveniri adfirmant.).

Neben den genannten Vorschriften zur Krankheitsübertragung ist es daneben
möglich, eine besondere Eigenschaft eines Tieres auf einen Menschen zu transferie‐
ren, die ihm von großem Nutzen sein kann. Ein Beispiel bilden die Ziegen, die auf‐
grund der Tatsache, dass sie bestimmte Kräuter fräßen, keine Triefaugen bekämen.
Um dem Menschen diesen Vorteil zu sichern, solle man ihren mit Wachs umhüllten
Kot bei Neumond verschlucken (ibid.; capras negant lippire, quoniam quasdam herbas
edint, (…); ob id fimum earum cera circumdatum nova luna devorari iubent.). An die‐
ser Rezeptur typisch magisch ist nicht nur die Zeit, zu der das Mittel verzehrt werden
soll, sondern auch der Kot als heilender Stoff; dieser gehört der sogenannten Dreck‐
apotheke an und findet sich des Öfteren in magisch-abergläubischen Vorschriften283.
Ebenfalls zur Bekämpfung von Augenkrankheiten dient die Galle des Adlers (29,
123). Dieser scharfsichtige Vogel prüfe seine Jungen, ob sie in die Sonne sehen könn‐
ten; seine Galle solle bei dunklen Flecken in den Augen, Verdunklung der Augen und
bei grauem Star eingerieben werden (ibid.; Aquilae quam diximus pullos ad contuen‐
dum solem experiri, felle mixto cum melle Attico inunguntur nubeculae et caligationes
suffusionesque oculorum.). Die gute Sehfähigkeit soll sich folglich auf das menschliche
Auge übertragen und dessen Erkrankungen heilen.

Zahlenmagie

Einen weiteren wichtigen Aspekt von Heilmagie bieten die magischen Zahlen. In den
Vorschriften des Plinius finden sich neben konkreten Zahlen wie der 3 und ihren
Vielfachen, der 4 und 7 vielfach Aussagen über die Heilwirkung von geraden und un‐
geraden Zahlen. Dabei besitzt jede Zahl, die in einer magischen Rezeptur Verwen‐
dung findet, eine eigene Bedeutung.

Beginnen wir mit der Zahl Drei, die als heilig galt und die „Wirkung der Gottheit
in der Welt“ (Endres 1951, 97) symbolisierte284. Sie spielt in der Naturalis Historia die
wichtigste Rolle unter den magischen Zahlen285. Dass diese bis in Plinius’ Zeit Be‐
standteil von Schutzzaubern war, bestätigt das in Nat. Hist. 28, 21 angeführte Beispiel
des Caesar, der nach einem gefährlichen Unfall mit seinem Wagen stets einen dreimal

283 Vgl. Muth 1954, 70-72 (Kot als Zaubermittel unter Ausschluss des Heilzaubers) bzw. 129-143 (Kot
in Volksmedizin und Heilwunder) und Leven 2005, s.v. Dreckapotheke.

284 Zur Bedeutung der Zahl Drei vgl. Endres 1951, 97-120.
285 Natürlich ist sie auch in anderen magischen Handlungen fester Bestandteil, beispielsweise in der

Ciris 369ff. Hier wird die Zahlenmagie u.a. mit dem Ausspucken verbunden.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

119

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


wiederholten Zauberspruch (ibid.; carmine ter repetitum) sprach, nachdem er sich ge‐
setzt hatte, um Sicherheit für die Reise zu erreichen; dies täten auch die meisten Zeit‐
genossen des Plinius noch (ibid.; Caesarem dictatorem post unum ancipitem vehiculi
casum ferunt semper, ut primum consedisset, id quod plerosque nunc facere scimus, car‐
mine ter repetito securitatem itinerum aucupari solitum.). So finden wir sie in der Na‐
turalis Historia bereits bei den Ausgrabevorschriften: Die Schwertlilie (iris) muss Pli‐
nius zufolge genau drei Monate vor dem geplanten Ausgraben als Sühnemittel für die
Erde mit Wassermet umgossen werden (21, 42; effossuri tribus ante mensibus mulsa
aqua circumfusa hoc veluti placamento terrae blandiuntur); nach dieser Zeitspanne
folgt das Ziehen eines dreifachen Kreises um das Kraut mit einem Dolch sowie das
sofortige Emporheben gen Himmel nach dem Herausnehmen aus der Erde (ibid.; cir‐
cumscriptam mucrone gladii orbe triplici cum legerunt, protinus in caelum adtollunt.).
Daneben spielt die Drei im bereits besprochenen Zauberspruch, der die Anwendung
des Krautes reseda bei Eiteransammlungen und Entzündungen begleitet, eine wichti‐
ge Rolle (27, 131)286. Wirksam wird das magische Vorgehen durch dreimaliges Wie‐
derholen des Spruches sowie dreimaliges Ausspucken im Anschluss (ibid.; haec ter di‐
cunt totiensque despuunt.). Die dreifache Wiederholung des die Heilung begleitenden
magischen Spruches sowie dreifaches Ausspucken findet sich auch in 26, 93 bei der
Anwendung eines das Kraut verbascum beinhaltenden Umschlags gegen Drüsenbeu‐
len (atque ita retrorsa manu ter dicat totiensque despuant ambo.)287. Dass das dreima‐
lige Ausspucken für die Wirksamkeit eines angewendeten magischen Heilmittels ge‐
sellschaftlich fest verankert war, belegt Plinius’ Aussage in 28, 36; hier bestätigt er,
dass dieses Vorgehen die Wirkung des Mittels unterstütze (ibid.; terna despuere preca‐
tione in omni medicina mos est atque ita effectus adiuvare). Auch diente das Ausspu‐
cken als Schutzmittel vor allem Bösen (ibid., 38; inter amuleta est), wie das Vorgehen
bei der Ankunft eines Fremden oder beim Betrachten eines schlafenden Kindes be‐
legt; hier spucke die Amme dreimal aus (ibid., 39; nos haec credamus rite fieri, extra‐
nei interventu aut, si dormiens spectetur infans, a nutrice terna adspui nos quamquam
illos religione?).

In einfacheren Heilvorschriften spielt die Drei ebenfalls eine wichtige Rolle: Ge‐
gen Husten sollen drei Tage lang genau drei Lorbeerblätter gekaut werden (23, 152;
quin et commanducata atque devorata [i.e. folia lauri] per triduum terna liberant tussi),
eine durch Geschwüre hervorgerufene Leistenschwellung heilen drei Pferdehaare, die
mit exakt drei Knoten in das Geschwür hineingebunden werden (28, 218; inguina et
ex ulcerum causa intumescunt. remedio sunt equi saetae tres totidem nodis alligatae in‐
tra ulcus.). Auch das Kraut lappa canaria, das mit Wegerich und Tausendblatt in Wein

286 Vgl. S. 108 f.
287 Ein weiteres Beispiel für dreimaliges rechtsseitiges Ausspucken nach der Einreibung gegen Ge‐

schwülste, Entzündungen und Eiterherde bietet das Kraut rodarum, dessen Wirksamkeit noch ge‐
steigert werde, wenn genau drei Personen aus drei verschiedenen Völkern es auf der rechten Seite
einrieben (Nat. Hist. 24, 172; qui perunctus est, despuit ad suam dexteram terna. efficacius remedium
esse aiunt, si tres trium nationum homines perungant dextrorsus.). Die Zahl Drei findet sich daneben
beispielsweise in 30, 108 bei den tierischen Heilmitteln gegen Furunkel oder in 30, 64 bei der medi‐
zinischen Anwendung von Welpen gegen Eingeweidekrankheiten.

4. Magie bei Plinius

120

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


zerrieben wird, soll Krebsgeschwüre heilen, sofern es nach drei Tagen wieder wegge‐
nommen wird (24, 176; Nam quae canaria appellatur lappa, cum plantagine et milifo‐
lio trita ex vino carcinomata sanat, ternis diebus soluta.). Auch lässt sich durch drei‐
maliges Kochen in Wasser die Wirksamkeit von Linsenkörnern für ihre Anwendung
gegen starken Durchfall und Ruhr steigern (22, 144; in choleris quoque et dysinteria
efficacior est in tribus aquis cocta). Berührt man dreimal die Augen mit Wasser, mit
dem man sich zuvor die Füße gewaschen hat, verhindere man dadurch Augenkrank‐
heiten und Triefäugigkeit (28, 44; oculorum vitia fieri negant nec lippire eos, qui, cum
pedes lavent, aqua inde ter oculos tangant.). Von Plinius als unglaubwürdig eingestuft
wird die Information des Demokrit zur Pflanze trachinia, die angeblich innerhalb von
genau drei Tagen die Milz verzehre (27, 141; credo falsum et promissum Democriti
portentosum esse, adalligatam triduo absumere lienes.).

Explizit magisch sind die Mittel, die gegen Fieber auf Empfehlung der Magier an‐
gebunden werden (30, 100; sed et alios adalligant Magi: (…)) und die ebenfalls die
Zahl Drei enthalten. Beispielsweise werden das mit der linken Hand einer lebenden
Schlange entnommene Herz sowie vier Gelenke samt Stachel vom Schwanz eines
Skorpions in ein schwarzes Tuch gebunden, der Kranke darf aber drei Tage lang we‐
der den freigelassenen Skorpion noch die Person, die das Heilmittel angebunden hat,
sehen; nach dem dritten Fieberanfall muss das Mittel versteckt werden (ibid.; cor an‐
guium sinistra manu exemptum viventibus, scorpionis caudae quattuor articulos cum
aculeo panno nigro ita, ut nec scorpionem dimissum nec eum, qui adalligaverit, videat
aeger triduo, post tertium circuitum id condat.). Werden diese genauen Angaben nicht
beachtet, erfolgt keine Heilung des Fiebers. Ebenso soll eine in einen Leinwandlappen
gehüllte Raupe dreimal mit einem Faden umgeben werden, wobei dreimal ein Knoten
geknüpft und begleitend vom Heilenden gesagt wird, warum er als Heilender dies tue
(ibid., 101; urucam in linteolo ter lino circumdant totidem nodis ad singulos dicente,
quare faciat, qui medebitur).

Neben Vorschriften, die mit der Zahl Drei arbeiten, spielen häufig ihre Vielfachen
wie die 9, 12 oder 30 eine Rolle. Die Neun ist bei der Verwendung der Eidechse gegen
Augenkrankheiten ausschlaggebend, denn es müssen eine grüne Eidechse und die so‐
genannten Cinädiensteinchen in ein Tongefäß geschlossen und neun der Steine mar‐
kiert werden; um die Steinchen als Heilmittel für Augenleiden zu aktivieren, müsse
man nun jeden Tag eines aus dem Gefäß nehmen und am neunten Tag die Eidechse
laufen lassen, die Steine aber aufbewahren (29, 129; Lacertas quoque pluribus modis
ad oculorum remedia adsumunt. alii viridem includunt novo fictili et lapillos, qui vo‐
cantur cinaedia (…) novem signis signant et singulos detrahunt per dies; nono emittunt
lacertam, lapillos servant ad oculorum dolores.). Die Zahl 12 findet sich in der War‐
nung vor der Pflanze nymphaea, die nach zwölftägigem Genuß als Getränk die Fähig‐
keit zum Beischlaf sowie zur Zeugung lahmlege (25, 75; ideoque eos, qui biberint eam
XII diebus, coitu genituraque privari.). Die 30 steht beispielsweise in Verbindung mit
dem von Demokrit empfohlenen Nachtwächterkraut nyctegreton, das von den Magi‐
ern und Partherkönigen beim Ablegen von Gelübden Anwendung finde, nach seiner
Ernte zur Tagundnachtgleiche im Frühjahr genau dreißig Tage lang bei Mondschein
getrocknet werden, um seine Wirksamkeit zu erhalten (21, 62; narrat erui post aequi‐

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

121

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


noctium vernum radicitus siccarique ad lunam XXX diebus, ita lucere noctibus; Magos
Parthorumque reges hac herba uti ad vota suscipienda.). Das Verspeisen von exakt
dreißig Linsenkörnern helfe gegen Magenschwäche (22, 144; propter dissolutionem
stomachi XXX grana lentis devorantur.).

Des Weiteren überliefert Plinius Vorschriften, die gleichzeitig sowohl die Zahl
Drei als auch ein Vielfaches von ihr enthalten. Die weiße Rebe (vitis alba) muss bei‐
spielsweise dreißig Tage lang in der Dosis von drei oboli getrunken werden, um die
Milz abschwellen zu lassen (23, 25; splenem ternis obolis pota XXX diebus consumit.).
Die Drei und die Neun hingegen finden sich in der Heilmittelempfehlung zum Gras
(gramen), von dem neun Gelenke gegen Skrofeln oder geschwollene Drüsen in frisch
geschorene schwarze Wolle einzuwickeln seien (24, 180; sunt qui genicula novem vel
unius vel e duabus tribusve herbis ad hunc articulorum numerum involvi lana sucida
nigra iubeant ad remedia strumae panorumve.). Die Vorschrift wird durch dreimaliges
magisches Sprechen begleitet, die Anbindung des Stoffes erfolgt für drei ganze Tage
(ibid., 181; supervenientique ter dicere, ieiuno ieiunum medicamentum dare, atque ita
adalligare triduoque id facere.).

Die Zahl Vier gilt als „Symbolzahl des Materiellen“ (Endres 1951, 123), die sym‐
bolisch für die „Welt der Erscheinungen“ steht (ibid., 124)288. In der Naturalis Historia
tritt sie beispielsweise bei der magisch-medizinischen Wirkung des Krautes „Zeu‐
gungsstark“ (crataegonos) in der Kombination von 4 mal 10 – die Zehn ist nach py‐
thagoräischer Tradition die Zahl der Vollkommenheit – auf289. Werde diese Pflanze in
der Menge von drei oboli in drei cyathi Wasser von einer Frau und einem Mann vor
einer Mahlzeit exakt 40 Tage vor der Empfängnis eingenommen, so werde die zu‐
künftige Nachkommenschaft männlich (Nat. Hist. 27, 62; quod si bibant ex vino ante
cenam tribus obolis in cyathis aquae totidem mulier ac vir ante conceptum diebus XL,
virilis sexus partum futurum aiunt.). Eine weitere Art der Pflanze werde „Mädchener‐
zeuger“ (thelygonos) genannt und bewirke, dass Frauen nach dem Genuß der Blüte im
Trank innerhalb von 40 Tagen empfingen (ibid., 63; et alia est crataegonos, quae
thelygonos vocatur (…). sunt, qui florem crataegoni bibentes mulierum intra XL diem
concipere tradant.). Daneben findet sich die 16 als Quadratzahl der 4 in 32, 135 in
einer Vorschrift für ein Enthaarungsmittel. Dafür werde das Hirn des Zitterrochens
verwendet, es müsse aber exakt am 16. Tag des Mondes mit Alaun aufgestrichen wer‐
den (ibid.; Psilotrum est (…) torpedinis cerebrum cum alumine inlitum XVI luna.).

In vielen Fiebermitteln sind die Zahlen Drei oder Vier von zentraler Bedeutung,
da exakt drei oder vier Einheiten eines bestimmten Stoffes angewendet werden müs‐
sen, um das Drei- oder Viertagefieber zu heilen. Diese Vorschrift muss bei der An‐
wendung des der Form einer Hundezunge ähnelnden Krautes cynoglossos beachtet
werden, bei dem ausschlaggebend sei, ob es drei oder vier Samenbüschel hervorbrin‐

288 Zur Bedeutung der Zahl Vier vgl. Endres 1951, 123-133.
289 Endres 1951, 199; zur Bedeutung der Zahl Zehn vgl. Endres 1951, 199-202. Ein magisches Beispiel,

in dem die Zehn in der Naturalis Historia vorkommt, ist Nat. Hist. 32, 55; hier dienen zehn mit einer
Handvoll Basilienkraut festgebundene Flusskrebse dazu, alle sich an einem Ort befindlichen Skor‐
pione zusammenzutreiben (ibid.; decem vero cancris cum ocimi manipulo adligatis omnes, qui ibi
sint, scorpiones ad eum locum coituros Magi dicunt).

4. Magie bei Plinius

122

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ge; dessen Wurzel müsse dann in Wasser getrunken werden (25, 81; Iungitur et cyno‐
glossos caninam linguam imitata, topiariis operibus gratissima. aiunt quae tres thyrsos
seminis emittat, eius radicem potam ex aqua ad tertianas prodesse, quae quattuor, ad
quartanas.). Auch die Wurzel des Wegerichs (plantago) diene in der Menge von drei
Wurzeln in drei cyathi Wasser bzw. vier Wurzeln in vier cyathi Wasser als effektives
Fiebermittel (26, 115; quidam ternas radices in tribus cyathis aquae dedere. eadem in
quartanis quaterna fecerunt.), ebenso wie das Fingerkraut, von dem drei oder vier
Blätter – bei längeren Fieberanfällen der Dauer entsprechend mehr – zu geben seien
(ibid., 116; quinquefolii folia quidam terna tertianis dedere, quaterna quartanis, plura
ceteris). Doch magische Zahlen sind nicht nur für den Menschen wirksam, auch für
Tiere werden sie angewandt. Plinius überliefert ein Fiebermittel für Zugtiere, bei dem
das Eisenkraut in Wein seine Wirkung entfaltet; wichtig ist dabei, dass die Pflanze ge‐
gen das Dreitagefieber über dem dritten, beim Viertagefieber über dem vierten Pflan‐
zenknoten abgeschnitten werde (ibid., 117; Verbenaca quidem et iumentorum febribus
in vino medetur, sed in tertianis a tertio geniculo incisa, quartanis a quarto.). Nicht zu
vergessen ist allerdings, dass die Zahlenangaben nicht immer strikt eingehalten wer‐
den müssen, es können beispielsweise auch drei Einheiten eines Stoffes gegen das
Viertagefieber zum Einsatz kommen; dies ist in 28, 96 der Fall, da hier dreimal Hyä‐
nenleber vor einem Anfall eben dieses Fiebers gegessen werden soll (febribus quarta‐
nis iocur degustatum ter ante accessiones).

Neben den Zahlen Drei und Vier lassen sich auch die Zahlen 1, 2 und 7 in den
magischen Heilmittelangaben verorten, die jeweils ihre eigene symbolische Bedeu‐
tung besitzen. Die Zahl Eins steht für „Einheit“ und „Einzigkeit“ (Endres 1951, 71),
pythagoräisch gesehen ist sie das „Symbo[l] der Gottheit“ (ibid., 76)290. Beispiele für
ihre Verwendung in Plinius’ Werk bieten Nat. Hist. 22, 149 und 28, 41. Ersteres be‐
inhaltet ein Heilmittel gegen Warzen, bei dem zur Zeit des Neumondes jede Warze
mit genau einer Kichererbse (cicer) berührt, danach in ihrer Gesamtheit in ein Lein‐
tuch gebunden und dann durch den Patienten hinter sich geworfen werden müsse;
damit sei das Leiden geheilt (22, 149; verrucarum in omni genere prima luna singulis
granis singulas tangunt, eaque grana in linteolo deligata post se abiciunt, ita fugari vi‐
tium arbitrantes.). Letzteres stellt ein Amulett zum Schutz vor Schmerzen an den
weiblichen Geschlechtsorganen dar, dessen Hauptbestandteil der erste Zahn ist, der
einem Knaben ausgefallen ist; dieser dürfe allerdings die Erde nicht berührt haben
und solle dann in einen Armreif eingeschlossen und dauerhaft am Arm getragen wer‐
den (28, 41; pueri qui primus ceciderit dens, ut terram non attingat, inclusus in armil‐
lam et adsidue in bracchio habitus muliebrum locorum dolores prohibet.). Eine Kombi‐
nation aus den magischen Zahlen 1, 3 und 9 findet sich in 22, 135 bei der Vorschrift
zur Heilung von Furunkeln: Neun Gerstenkörner müssten um einen Furunkel gestri‐
chen werden, jedes einzeln genau dreimal mit der linken Hand; um die Erkrankung
endgültig zu beenden, müssten die neun Körner anschließend verbrannt werden
(ibid.; novem granis furunculum si quis circumducat, singulis ter manu sinistra, et om‐
nia in ignem abiciat, confestim sanari aiunt.).

290 Zur Bedeutung der Zahl Eins vgl. Endres 1951, 71-80.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

123

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Im Gegensatz zur Eins wird die Zwei als Zahl des Gegensatzes, der „Polarität der
Erscheinungen“ (Endres 1951, 92) eingestuft291. Plinius überliefert mehrere Heilmit‐
tel, in denen diese Zahl für das Gelingen der Vorschrift ausschlaggebend ist: Zur Vor‐
beugung von Fieber in der Nacht binde man genau zwei Wanzen mit Wolle, die man
Hirten weggenommen hat, an den linken Arm; gegen Fieber am Tage tausche man
die Wolle gegen ein rotes Tuch aus (Nat. Hist. 29, 64; quin et adalligatos laevo bracchio
binos lana subrepta pastoribus resistere nocturnis febribus prodiderunt, diurnis in russeo
panno.). Das Anbinden von zwei Würmchen, die im Kopf der „Giftspinne“ zu finden
sind, bewirke laut Caecilius einen einjährigen Empfängnisstop; die Würmchen müss‐
ten allerdings in Kombination mit einer Hirschhaut vor Sonnenaufgang angebunden
werden (29, 85; tertium genus est eodem phalangi nomine araneus lanuginosus, gran‐
dissimo capite, quo dissecto inveniri intus dicuntur vermiculi duo adalligatique mulieri‐
bus pelle cervina ante solis ortum praestare, ne concipiant, ut Caecilius in commentariis
reliquit.). Eine Mischung aus der Wurzel der weißen Rebe mit fetter Feige wirke als
Antifaltenmittel, wenn der/die Anwender/in sofort nach dem Auftragen exakt zwei
Stadien laufe; geschehe dies nicht, beginne das Mittel zu brennen, wenn es nicht so‐
fort mit kaltem Wasser abgewaschen werde (23, 26; tunditur ipsa radix cum fico pingui
erugatque corpus, si statim bina stadia ambulentur. alias uret, nisi frigida abluatur.).
Die Zahl 20 als Kombination aus 2 und 10 erscheint beispielsweise bei der Anwen‐
dung von genau 20 Tausendfüßlern in einer hemina Wassermet gegen Halserkran‐
kungen; dieses Gemisch müsse mit einem Strohhalm eingesaugt werden, da die Tiere
bei der Berührung mit den Zähnen ihre Heilwirkung verlören (30, 35; alii XX tritas in
aquae mulsae hemina dari per harundinem, quoniam dentis tactis nihil prosint.)292.

Die letzte Zahl, die in diesem Rahmen beleuchtet werden soll, ist die Sieben. Sie
erhielt ihre Bedeutung durch ihren Zusammenhang mit dem Mond und spielte in der
antiken Astrologie und Medizin eine große Rolle293. Plinius erwähnt die Zahl bei‐
spielsweise in 26, 116 bei der Anwendung der „Ochsenzunge“ gegen Fieber. Vertrock‐
ne diese, solle man das Mark aus dem Stengel nehmen und dabei sagen, für wen man
dies tue; binde man dem Kranken genau sieben Blätter vor dem Fieberanfall an, ver‐
schwinde es (ibid.; buglosso inarescente, si quis medullam e caule eximat dicatque, ad
quam liberandum febri id faciat, et alliget ei septem folia ante accessionem, aiunt febri
liberari). Ein weiteres Beispiel bildet die Hyäne, für die Plinius eine Vielzahl magi‐
scher Heilmittel angibt. Sie werde leichter gefangen, wenn der Jäger sieben Knoten in
seinen Gürtel und in die Peitsche, mit der er das Pferd antreibe, knüpfe (28, 93; faci‐
lius autem capi, si cinctus suos venator flagellumque inperitans equo septenis alligaverit
nodis.).

291 Zur Bedeutung der Zahl Zwei vgl. Endres 1951, 83-94.
292 Daneben gibt es auch andere Kombinationen. Ein Beispiel ist die Zahl 21, die aus 1, 2 und 10 be‐

steht und in Nat. Hist. 30, 92 in einem magischen Rezept gegen Epilepsie vorkommt; es müssten
genau 21 rote, von einem Toten stammende Fliegen in einen Trank gegeben werden, schwächeren
Personen weniger (ibid.; fuere et qui muscas viginti unam rufas, et quidem a mortuo, in potu darent,
infirmioribus pauciores.).

293 Endres 1951, 161, 162 und 164. Zur Zahl Sieben insgesamt vgl. Endres 1951, 161-177.

4. Magie bei Plinius

124

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Des Weiteren richtet sich die in manchen magischen Behandlungen vorhandene
Zahl nach der mit der Krankheit des Patienten verbundenen Zahl. So könne man
Skrofeln heilen, indem man dieselbe Anzahl an Erdwürmern anbinde, wie Skrofeln
vorhanden sind; die Skrofeln würden dann mit den Erdwürmen austrocknen (30, 39;
alii vermes terrenos totidem, quot sint strumae, adalligant, pariterque cum iis
arescunt.). Auch bei Zahnerkrankungen solle man aus der Kinnlade eines toten Pfer‐
des exakt den Zahn entnehmen, der beim Patienten Schmerzen verursache und mit
ihm stochern (28, 181; hoc scariphari dolorem aut exempto dente mortui equi maxillis
ad numerum eius, qui doleat, demonstrant.). Ebenso entscheidet bei der Vergiftung
mit dem Seehasen (lepus marinus) die Zahl der Tage, die das Tier gelebt hat, über die
restliche Lebenszeit des Opfers, denn es sterbe laut Licinius Macer nach exakt dieser
Zeitspanne (32, 9; cetero moriuntur totidem in diebus, quot vixerit lepus, incertique
temporis veneficium id esse auctor est Licinius Macer.).

Neben den exakten Zahlenangaben ist es bei manchen Heilvorschriften mehr von
Bedeutung, ob die zu verwendende Zahl gerade oder ungerade ist294. Dass dies Aus‐
wirkungen hat, belegt Plinius mit der Entdeckung des Pythagoras, dass die ungerade
Vokalanzahl im Namen eines Menschen Hinken, Blindheit und Ähnliches auf der
rechten Körperseite des Betroffenen hervorrufe, die gerade Vokalanzahl denselben Ef‐
fekt auf der linken Körperseite habe (28, 33; E Pythagorae inventis non temere fallere,
inpositivorum nominum inparem vocalium numerum clauditates oculive orbitatem ac
similes casus dextris adsignare partibus, parem laevis.). Doch ist die Auswirkung nicht
immer negativ, die ungeraden Zahlen werden als „gute Elemente“ (Endres 1951, 84)
eingestuft: Der Autor empfiehlt daher einen Kranz aus einer ungeraden Anzahl von
Stechwindenblättern (milax) gegen Kopfschmerzen (Nat. Hist. 24, 82; coronam ex ea
factam inpari foliorum numero aiunt capitis doloribus mederi.) ebenso wie eine unge‐
rade Anzahl von morgendlichen Kaltwasserspülungen zur Vorbeugung von Zahn‐
schmerzen (28, 56; frigida matutinis inpari numero ad cavendos dentium dolores).
Dass ungerade Zahlen deutlich wirksamer als gerade seien, werde an der Beobach‐
tung der Tage bei Fieberanfällen offenbar (ibid., 23; cur inpares numeros ad omnia ve‐
hementiores credimus, idque in febribus dierum observatione intellegitur?), ebenso wie
an der Vorschrift, Furunkel seien mit Fliegen, die in ungerader Anzahl mit dem Gold‐
finger zerrieben worden seien, zu heilen (30, 108; muscae inpari numero infricatae di‐
gito medico).

Sozial nicht akzeptierte Magie: Liebeszauber

Die Untersuchung der verschiedenen Facetten der sozial akzeptierten Heilmagie in
der Naturalis Historia hat gezeigt, dass für deren Auswahl die zentrale Zielsetzung des
Autors, der Nutzen für den Menschen, ausschlaggebend ist. Auch wenn Plinius regel‐
mäßig die Glaubwürdigkeit und damit die auctoritas der von ihm genannten magi‐
schen Inhalte in Frage stellt und Widersprüche in den Aussagen der Magier klar auf‐
deckt – beispielsweise bei der Behandlung von Fieber in Nat. Hist. 30, 95 (bubonis

294 Vgl. hierzu Endres 1951, 83 f.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

125

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


quidem oculorum cinerem inter ea, quibus prodigiose vitam ludificantur, acceperim,
praecipueque febrium medicina placitis eorum renuntiat.) –, lässt sich doch nicht leug‐
nen, dass er der magischen Heilkunde zugeneigt ist, solange sie keine Gefahr darstellt
und dem Nutzen und Wohlergehen des Menschen dient. Daneben räumt er auch ge‐
wissen Zaubersprüchen, beispielsweise gegen Hagelschauer, bestimmte Krankheiten
und Verbrennungen, Wirksamkeit ein, da sie sich bewährt hätten (28, 29; carmina
quidem exstant contra grandines contraque morborum genera contraque ambusta). Es
lässt sich an diesem Punkt festhalten, dass Plinius die Inhalte seiner Magiekapitel be‐
wusst auswählt und damit das Bild, das er seinem Leserkreis von Magie vermittelt, an
seiner Zielsetzung ausgerichtet ist.

Bereits in ibid., 65 sowie 30, 97 macht er deutlich, dass nicht alles, was in seiner
Zeit in der Realität zum Bereich der Magie gehört, deswegen auch Teil seines Werkes
ist. Eingeschlossen wird das, was moralisch nicht bedenklich ist (28, 65; verum ex his,
quae referre fas sit: (…)) und somit mit seinen Vorstellungen von idealen Werten und
guten Sitten übereinstimmt, aber auch das, was sozial anerkannt und sicherlich wirk‐
sam ist und damit eine gewisse auctoritas besitzt (30, 97; ex istis confessa aut certe ve‐
risimilia ponemus)295. In manchen Fällen ist sich Plinius nicht ganz sicher, ob die an‐
gegebenen magischen Vorschriften und Rezepturen etwas bewirken; handelt es sich
aber um ein Mittel mit möglicher schädlicher Wirkung, wird es zur Warnung für den
Leser angegeben, wie in 28, 86 bei der Krankheitsübertragung des Ein-, Drei- und
Viertagefiebers auf einen Mitmenschen. Daneben dient die Angabe negativer Aspekte
von Magie der Korrektur von sittlichen Fehlhaltungen, wie 29, 68 belegt. Hier behan‐
delt der Autor Heilmittel gegen Schlangen und führt darunter natürlich auch magi‐
sche an. Einige davon werden als Magorum mendacia (ibid.) gebrandmarkt und Plini‐
us legt offen, dass der Zweck der Angabe dieser Inhalte die Verbesserung der Sitten
sei, da die Lügen der Magier Gift für diese darstellten (ibid.; quae coarguisse non mi‐
nus referet quam contra serpentes remedia demonstrasse, quoniam et haec morum vene‐
ficia sunt.). Die tatsächlich rein auf die Schädigung eines Mitmenschen ausgelegte
Magie kommt in Plinius’ Enzyklopädie nicht vor. Der folgende Abschnitt beleuchtet
nun den Liebeszauber, der als Teil der schädlichen, sozial nicht akzeptierten Magie‐
praxis ausgeschlossen wird.

In der Naturalis Historia spielen aus Pflanzen und Tieren gewonnene Aphrodisia‐
ka und ihre Gegenmittel eine prominente Rolle. Sie werden in großer Zahl angegeben
und sollen den Geschlechtstrieb entweder anfachen oder hemmen, manche Stoffe
vermögen sogar beides296. Seltener kommt der Liebeszauber zur Sprache, der Plinius

295 Ein weiteres Beispiel, dass moralisch bedenkliche Inhalte eingeschränkt und somit zensiert werden,
bietet Nat. Hist. 28, 77. Zunächst bemerkt Plinius, dass es bei den Aussagen zur Wirkung des Mens‐
truationsblutes kein Maß und Ziel gebe (ibid.; Post haec nullus est modus). Angegeben wird im An‐
schluss nur moralisch Unbedenkliches, das Plinius überliefern könne, da er sich dafür nicht schä‐
men müsse (ibid.; e quibus dixisse non pudeat).

296 Pflanzliche Aphrodisiaka finden sich beispielsweise in Nat. Hist. 22, 159; 24, 87; 24, 140; 26, 94-99,
solche aus Tieren in 28, 88; 28, 99; 28, 107; 28, 119; 29, 76; 32, 34 und 32, 139. Den Geschlechtstrieb
hemmende Mittel aus Pflanzen werden in 24, 58; 24, 62; 26, 94 angegeben, solche aus den Tieren in
28, 120-122; 28, 256; 30, 141 und 32, 139. Mittel, die beides gleichermaßen bewirken, sind in 32,
51 f. und 32, 139 zu finden.

4. Magie bei Plinius

126

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


aber durchaus bekannt ist. Grund für die spärliche Erwähnung ist, dass er diesen in
den Bereich der schädigenden Magie rechnet, wie der Kontext in 28, 19 klarmacht.
Nach Plinius’ Erklärung, jeder fürchte sich davor, Opfer einer Defixion zu werden
(ibid.; defigi quidem diris deprecationibus nemo non metuit.), leitet er zu Schutzmaß‐
nahmen und -formeln über und geht auf die Nachahmung solcher Formeln als Lie‐
beszauber (incantamentorum amatoria imitatio) bei Theokrit, Catull und Vergil ein
(ibid.):

huc pertinet ovorum, quae exsorbuerit quisque, calices coclearumque protinus frangi aut
isdem coclearibus perforari. hinc Theocriti apud Graecos, Catulli apud nos proximeque
Vergilii incantamentorum amatoria imitatio297.

Die Verbindung zur sozial nicht akzeptierten Magie zeigt sich des Weiteren in einer
speziellen Form des Liebeszaubers, dem Liebestrank (amatorium). In 25, 25 hält Pli‐
nius fest, dass er keine Mittel angeben wolle, die den Geist zerstörten oder abtreiben‐
de Wirkung hätten; in diese Reihe zählt er auch die Liebestränke, die er zu übergehen
gedenke, auch wenn sie etwas weniger schlimm als die erstgenannten Mittel seien.
Beispiel für die schädliche, teils sogar tödliche Wirkung dieser Zubereitungen sei der
äußerst berühmte Feldherr Lucullus, der durch einen solchen Trank den Tod gefun‐
den habe (ibid.; ego nec abortiva dico ac ne amatoria quidem, memor Lucullum impe‐
ratorem clarissimum amatorio perisse, nec alia magica portenta). Plinius schließt also
den als zur schädigenden Magie gehörig eingestuften Liebestrank klar als Inhalt für
sein Werk aus.

Dieses Ausschlusskriterium kommt auch bei der Beschreibung der Heilpflanzen
zum tragen, da der Autor bewusst bestimmte Kräuter wie das thessalische – und da‐
mit notwendigerweise mit Magie assoziierte – Zwangskraut (catanance), den Maul‐
korb (cemos) und die Pflanze phyteuma außen vor lässt. Sie fänden lediglich für ama‐
toria Verwendung, was sie völlig supervacuum und damit für Plinius’ Zwecke bedeu‐
tungslos mache; unterstrichen wird dies in Beispiel 2 durch die deutlich artikulierte
Meinung des Autors (supervacuum habeo):

Catanancen Thessalam herbam, qualis sit, describi a nobis supervacuum est, cum sit usus
eius ad amatoria tantum. (…) eadem ex causa et cemos silebitur nobis. (27, 57)298

  
Phyteuma quale sit, describere supervacuum habeo, cum sit usus eius tantum ad amatoria.
(ibid., 125)299

Da der Liebestrank also durchaus eine Gefahr für die Gesellschaft darstellt, in der er
wie in Kapitel 1 (S. 4) bereits erwähnt auch in der Realität der Frühen Kaiserzeit weite

297 Hierher gehört, dass die Schalen der Eier, die jemand ausgeschlürft hat, und die Schneckenhäuser
unverzüglich zerbrochen oder mit denselben Löffeln durchbohrt werden. Daher bei den Griechen
durch Theokrit, bei uns durch Catull und zuletzt durch Vergil die Nachahmung [dieser] Zauber‐
sprüche als Liebeszauber.

298 Es ist überflüssig, dass die Beschaffenheit des Zwangskrautes, einer thessalischen Pflanze, von uns
beschrieben wird, da sie nur für Liebestränke von Nutzen ist. (…) Aus demselben Grund wird der
Maulkorb von uns mit Schweigen übergangen.

299 Ich halte es für überflüssig, die Beschaffenheit der phyteuma zu beschreiben, da sie nur für Lie‐
bestränke von Nutzen ist.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

127

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Anwendung fand, ist die Aufnahme eines Gegenmittels – pikanterweise nach Demo‐
krit –, der Chamäleonleber, angebracht (28, 117; praetera iocinere amatoria dissol‐
vi)300.

Neben dem Liebestrank finden weitere Liebesmittel Erwähnung, von denen man
annehmen könnte, dass sie ebenso abgelehnt und ausgeschlossen werden, was aber
nicht der Fall ist. Bei der Durchsicht der Beispiele wird klar werden, weshalb dies so
ist. In ibid., 101 wird die Wirkung der Haare, die sich an der Schnauze der Hyäne –
ein von den Magiern äußerst geschätztes Tier (ibid., 92; Hyaenam Magi ex omnibus
animalibus in maxima admiratione posuerunt) – befinden, als Liebesmittel erwähnt.
Sie müssten an die Lippen der jeweiligen Frau gebracht werden, um ihre Wirkung zu
entfalten (ibid., 101; pilos rostri admotos mulierum labris amatorium esse). Das Mast‐
darmende desselben Tieres habe ebenfalls die Macht, eine Frau für sich zu gewinnen,
dafür müsse man es an den linken Arm binden; auf die gewählte Frau wirke das Kör‐
perteil der Hyäne so rasch als Liebesmittel, dass sie dem Mann sogleich folge, nach‐
dem er sie nur angeblickt habe (ibid., 106; eiusdem cavernam sinistro lacerto alligatam,
si quis mulierem prospiciat, amatorium esse tam praesens, ut ilico sequatur). Möchte
man verlorene Liebe zurückholen, auch wenn sie sich bereits in Hass verwandelt hat,
mache dies das Kraut anacampseros möglich (24, 167; Adiecit his (…) anacampseroten
celeber arte grammatica paulo ante, cuius omnino tactu redirent amores vel cum odio
depositi.). Laut Orpheus und Archelaus hätten sogar aus dem Körper gezogene Pfeile,
wenn sie den Boden nicht berührt hätten und schlafenden Männern oder Frauen un‐
tergelegt würden, die Wirkung eines Liebesmittels (28, 34; sic et sagittas corpori educ‐
tas, si terram non attigerint, subiectas cubantibus amatorium esse Orpheus et Archelaus
scribunt, (…)). Allen diesen Liebesmitteln gemeinsam ist ihre Wirkung, die nicht auf
Schädigung eines Dritten ausgerichtet ist. Ziel ist stets, Liebe wieder herzustellen,
nicht sie zu zerstören, weshalb ihre Aufnahme nach Plinius’ Auffassung gerechtfertigt
ist301.

Lügen und Unglaubwürdigkeit der Magier

Da in den medizinischen Büchern eine Vielzahl von magischen Inhalten als unglaub‐
würdig oder sogar betrügerisch und lügenhaft gebrandmarkt, aber dennoch in aller

4.2.3

300 In Nat. Hist. 25, 160 wird das Kraut aeizoon als geeignet für Liebestränke erwähnt. Es wird aber kei‐
ne Rezeptur für einen Liebestrank angegeben, sondern lediglich die synonym verwendete Bezeich‐
nung für das Kraut, stergethron, erklärt. Im restlichen Abschnitt wird das Thema Liebestrank nicht
mehr aufgenommen.

301 In Nat. Hist. 29, 73 wird der schädigende Einsatz des Geckos als malum medicamentum zwischen
Konkurrentinnen in der Liebe beschrieben, die ihn einsetzten, um die Schönheit ihrer jeweiligen Ri‐
valin mittels Hervorrufen von als unschön geltenden Sommersprossen zu beeinträchtigen. Dies ist
allerdings keine Angabe, die dazu dient, Schaden zu stiften, sondern sie wird vielmehr gemacht, um
die Aufnahme von Heilmitteln für durch den Gecko ausgelöste Krankheiten bzw. Schädigungen zu
erklären (ibid.; fit enim e stelionibus malum medicamentum; nam cum inmortuus est vino, faciem eo‐
rum, qui biberint, lentigine obducit. ob hoc in unguento necant eum insidiantes paelicum formae. re‐
medium est ovi luteum et mel ac nitrum.).

4. Magie bei Plinius

128

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Ausführlichkeit aufgeführt wird, sollen im Folgenden unter Einbezug von ausgewähl‐
ten Beispielen Überlegungen zum Zweck dieser formelhaft wiederkehrenden Abwer‐
tung angestellt werden. Zunächst ist zu bemerken, dass die Bezeichnung der Inhalte
als lügenhaft sehr häufig auftritt, verwendet werden hier zumeist die Begriffe vanitas
(‚Schein, Lügenhaftigkeit‘), commentum (‚Erfindung, Lüge‘), mendacium (‚Lüge, Täu‐
schung‘) sowie das Verb mentiri (‚lügen, erdichten‘). Daneben erfolgt der Hinweis auf
die Betrügereien der Magier (fraus) und die Unglaubwürdigkeit ihrer Aussagen.

Die Bezeichnung magischer Inhalte als vanitas lässt sich beispielsweise in den fol‐
genden Aussagen feststellen: Die selten aufzufindende geschlechtsorganförmige Wur‐
zel des Stachelkrautes erynge wirke durch bloße Berührung auf Männer aphrodisie‐
rend (Nat. Hist. 22, 20; radicem eius alterutrius sexus similitudinem referre, raro inven‐
to, sed si viris contigerit mas, amabiles fieri; (…) multa circa hoc non Magorum solum
vanitate), was von Plinius als unnatürlich (ibid.; portentosum est, quod de ea traditur)
eingestuft wird. Daneben sei die Berühmtheit des Arztes Asklepiades u.a. auf die An‐
wendung magischer Kräuter zurückzuführen (26, 18; Super omnia adiuvere eum [i.e.
Asclepiadam] magicae vanitates in tantum evectae, ut abrogare herbis fidem cunctis
possent), deren fantastische Wirkung nach Meinung des Autors schlichtweg nur dem
Reich des Unglaublichen angehören kann (ibid., 18-20). Auch die Versprechungen
der Magier, dass durch Einreiben mit Löwenfett dem Anwender raschere Gunst bei
Völkern und Königen zuteil würde, sei eine reine Erfindung; besonders skeptisch
kommentiert Plinius die Anweisung der Magier, das zwischen den Augenbrauen des
Löwen sitzende Fett zu verwenden, da an dieser Stelle keines vorhanden sei, wodurch
ihr Betrug offenbar werde (28, 89; Magorum vanitas perunctis adipe eo faciliorem gra‐
tiam apud populos regesve promittit, praecipue tamen eo pingui, quod sit inter superci‐
lia, ubi esse nullum potest.). Der Empfehlung, zum selben Zweck den rechten Zahn
oder das Unterlippenhaar des Tieres zu verwenden, sei ebenfalls kein Glauben zu
schenken (ibid., 90; similia dentis, maxime a dextera parte, villique e rostro inferiore
promissa sunt.). Des Weiteren strafe die Magier ihre Vorschrift, die von ihnen sehr ge‐
schätzte Hyäne beim Durchgang des Mondes durch das Zeichen der Zwillinge zu fan‐
gen und fast jedes ihrer Haare aufzubewahren, Lügen, da die Aussage – wie für viele
magische Anweisungen tatsächlich belegt – völlig rätselhaft und damit für den Un‐
eingeweihten nutzlos sei (ibid., 94; mox, ut est sollers ambagibus vanitas Magorum, ca‐
pi iubent geminorum signum transeunte luna singulosque prope pilos servari). Auch
dem Amulett aus einem von der rechten oberen Seite der Schnauze stammenden
Hyänenzahn, der an den Arm gebunden werden müsse, sei kein Glauben zu schen‐
ken; angeblich könne dadurch verhindert werden, dass der Wurf eines Speerschleude‐
rers fehlgehe, was Plinius aber für nicht glaubwürdig erachtet (ibid., 100; tantumque
est vanitatis, ut, si ad bracchium alligetur superior e dextra parte rostri dens, iaculan‐
tium ictus deerraturos negent.). Ebenso in das Reich der Lügen verweist der Autor die
Aussagen der Magier zum Uhu, dessen Herz bewirke, dass eine schlafende Frau all
ihre Geheimnisse ausplaudere bzw. das in den Kampf mitgenommen die Tapferkeit
des Trägers vergrößere; auch die Anwendung des Uhueis als Heilmittel für das Haar
quittiert Plinius mit der entrüsteten Frage, wer denn diesen überaus scheuen und sel‐
tenen Vogel, geschweige denn sein Ei, überhaupt schon einmal gesehen habe und

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

129

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


wem es denn dann überhaupt möglich gewesen sei, Versuche damit anzustellen (29,
81 f.; nec omittam in hac quoque alite exemplum magicae vanitatis, quippe praeter reli‐
qua portentosa mendacia cor eius inpositum mammae mulieris dormientis sinistrae tra‐
dunt efficere, ut omnia secreta pronuntiet; praeterea in pugnam ferentes id fortiores fieri.
eiusdem ovo ad capillum remedia demonstrant. Quis enim, quaeso, ovum bubonis um‐
quam visere potuit, cum ipsam avem vidisse prodigium sit? Quis utique experiri et prae‐
cipue in capillo? Sanguine quidem pulli bubonis etiam crispari capillum promittunt.).
Das Misstrauen, das den Vorschriften zum Uhu entgegengebracht wird, wird auch bei
der Verwendung der Fledermaus als Amulett (ibid., 83; cuius generis prope videri pos‐
sint quae tradunt et de vespertilione) sowie bei der bevorzugten magischen Verwen‐
dung des Maulwurfs, der doch von der Natur aufgrund seiner Blindheit und seines
Lebensraums unter der Erde derart benachteiligt worden sei, deutlich (30, 19; Peculia‐
re vanitatis sit argumentum, quod animalium cunctorum talpas maxime mirantur tot
modis a rerum natura damnatas, caecitate perpetua, tenebris etiamnum aliis defossas
sepultisque similes.).

Klar als commenta bezeichnet werden die Vorschriften der Magier in 28, 47-49,
die der Heilung diverser Krankheiten dienen (ibid.; 47; Magorum haec commenta sunt)
ebenso wie ihre Empfehlungen zur Beseitigung von Lendenschmerzen in ibid., 198 f.
(ibid., 198; adferunt et Magi sua commenta). Auffällig ist bei beiden Passagen, dass die
Heilvorschriften zwar als Lügen bezeichnet werden, sich aber inhaltlich nicht von an‐
deren magischen Heilmitteln unterscheiden, denen eine entsprechende Abwertung
fehlt. Offene Kritik übt Plinius an der von ihm als mendacia eingestuften magischen
Rezeptur (compositio), die den Anwender unbesiegbar machen soll; hierzu würden
der Schwanz und der Kopf einer Riesenschlange, das Stirnhaar und das Mark eines
Löwen, der Schaum eines siegreichen Pferdes sowie die Kralle eines Hundes in
Hirschhaut gehüllt und dann abwechselnd mit den Sehnen eines Hirsches und einer
Gazelle angebunden (29, 68; sed super omnia est compositio, qua invictos faciunt Ma‐
gorum mendacia: cauda draconis et capite, pilis leonis e fronte et medulla eiusdem, equi
victoris spuma, canis ungue adalligatis cervino corio nervisque cervi alternatis et dorca‐
dis.). Bei diesem Mittel gibt der Autor auch seinen Beweggrund zur Aufnahme in das
Werk an: Da diese Lügen Gift für die Sitten seien, müsse man sie unbedingt aufde‐
cken (ibid.; quae coarguisse non minus referet quam contra serpentes remedia demon‐
strasse, quoniam et haec morum veneficia sunt.). Als Beispiel für die Lügen – hier
durch das Verb mentiri ausgedrückt – , die durch die alten Magier verbreitet worden
seien, führt Plinius den Grammatiker Apion und seine Aussagen zur Pflanze cynoce‐
phalia an (30, 18; quaerat aliquis, quae sint mentiti veteres Magi, cum adulescentibus
nobis visus Apion grammaticae artis prodiderit cynocephalian herbam, quae in Aegypto
vocaretur osiritis, divinam et contra omnia veneficia, sed si tota erueretur, statim eum,
qui eruisset, mori).

Die Betrügereien der Magier würden laut Plinius am Schlangenei urinum deut‐
lich, da es an einem bestimmten Tag des Mondes zu beschaffen sei; dies kommentiert
der Autor jedoch nur mit der verächtlichen Aussage, dass es wohl nicht in der Ent‐
scheidung des Menschen läge, dass die Entstehung des Schlangeneis durch Zusam‐
menballung mehrerer Schlangen mit einer bestimmten Mondzeit übereinstimme. Al‐

4. Magie bei Plinius

130

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


lein diese Aussage lege offen, dass es sich bei dieser magischen Vorgabe nur um Be‐
trug handeln könne (29, 53; atque, ut est Magorum sollertia occultandis fraudibus sa‐
gax, certa luna capiendum censent, tamquam congruere operationem eam serpentium
humani sit arbitrii.). Das Tragen des Schlangeneis sei für einen römischen Ritter aus
dem Lande der Vokontier sogar tödlich gewesen, der der Aussage der Druiden, es sei
für die Erringung des Sieges bei Streitigkeiten und für den Zutritt bei Königen wirk‐
sam, Glauben geschenkt habe. Als er dieses Ei bei einem Rechtsstreit auf der Brust
trug, sei er allein aus diesem Grund auf den Befehl des Kaisers Claudius getötet wor‐
den (ibid., 54; Druidis ad victorias litium ac regum aditus mire laudatur, tantae vanita‐
tis, ut habentem id in lite in sinu equitem R. [i.e. Romanum] e Vocontiis a divo Claudio
principe interemptum non ob aliud sciam.).

Offene Zweifel artikuliert Plinius beispielsweise gegenüber der Heilvorschrift ge‐
gen nach einer bestimmten Zahl von Tagen wiederkehrendem Fieber, bei der das ein‐
gesalzene rechte Auge eines Wolfes angebunden werde; Voraussetzung sei der Glaube
an die Aussagen der Magier (28, 228; eas [febres] quidem, quae certo dierum numero
redeunt, [arcet] oculus lupi dexter salsus adalligatusque, si credimus Magis.). Auch
einer weiteren Rezeptur gegen das Viertagefieber, für die Katzenexkremente und die
Zehe eines Uhus zu verwenden seien, steht der Autor skeptisch gegenüber und stellt
die Frage, wer sich derartige Heilmittel ausdenke (ibid., 229; quartanis Magi excre‐
menta felis cum digito bubonis adalligari iubent et, ne recidant, non removeri septeno
circumitu. Quis hoc, quaeso, invenire potuit? Quae est ista mixtura? Cur digitus potissi‐
mum bubonis electus est?). Daneben wertet er manche Angaben der Magier als puren
Unsinn (insanire), wie die zum Eisenkraut, durch das dem Anwender alle Wünsche
erfüllt, Fieber vertrieben, Freundschaften erworben und jede erdenkliche Krankheit
geheilt werde (25, 106; Magi utique circa hanc [i.e. verbenacam] insaniunt: hac
perunctos inpetrare quae velint, febres abigere, amicitias conciliare nullique non morbo
mederi.). Andere Aussagen sind für ihn reine monstra, wie die Angabe des Demokrit,
dass eine Äskulapnatter den Anwender die Sprache der Vögel verstehen lasse (29, 72;
Democritus quidem monstra quaedam ex his [i.e. anguibus Aesculapiis] confingit, ut
possint avium sermones intellegi.).

Wie die dargelegten Beispiele zeigen, ist es Plinius ein großes Anliegen, die Lügen
und Betrügereien der Magier aufzudecken. Dass diese zentrale Zielsetzung für sein
gesamtes Werk gültig ist, formuliert er auch zusammenfassend im Eröffnungssatz sei‐
ner Magiegeschichte (30,1; Magicas vanitates saepius quidem antecedente operis parte,
ubicumque causae locusque poscebant, coarguimus detegemusque etiamnum.). Betrach‐
tet man die ausgewählten Beispiele inhaltlich, so fällt auf, dass sie überwiegend keine
Heilvorschriften enthalten, sondern dem Anwender dazu dienen, sich einen Vorteil in
einer Situation zu verschaffen, bestimmte eigene Fähigkeiten zu verstärken oder die
Geheimnisse einer anderen Person zu erfahren; die magischen Rezepturen, an denen
Kritik geübt wird, enthalten ebenfalls Inhalte, die dem gesunden Menschenverstand
deutlich widersprechen. Obwohl all diese Inhalte bei Anwendung keinerlei Schaden
hervorrufen würden, so sind sie doch wenig nützlich. Sie ergänzen jedoch Informa‐
tionen zum jeweiligen pflanzlichen bzw. tierischen Heilmittel und vervollständigen
die Darstellung. Die Hervorhebung der jeweiligen Stelle als lügenhaft, unglaubwürdig

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

131

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


oder zumindest stark zweifelhaft erlaubt es Plinius, die Aufnahme dieser Inhalte, die
nicht in Gänze seinen Auswahlkriterien entsprechen, zu rechtfertigen. Zudem ist auf‐
fällig, dass auch stets der Urheber des Inhalts – die Magi oder mit Magie assoziierte
Personen(gruppen) – genannt ist; dies macht es dem Autor möglich, sich von den In‐
halten zu distanzieren – er ist für diese nicht verantwortlich und somit seitens poten‐
tieller Kritiker auch nicht belangbar. Die Einstufung eines magischen Inhalts als vani‐
tas, commentum, mendacium oder als höchst zweifelhaft dient Plinius folglich als Ins‐
trument, seine magischen Inhalte weiter zu klassifizieren ohne seine Auswahlkriterien
zu verletzen; indirekt erfüllt er durch dieses Vorgehen auch wieder das Kriterium der
Nützlichkeit, da er den Leser des Werks auf nutzlose Inhalte hinweist und ihn damit
für die qualitativen Abstufungen der magischen Inhalte sensibilisiert. Letztendlich hat
der Nutzer ein gelenkt positives Bild von Magie vor Augen, dessen magische Elemen‐
te hinsichtlich ihrer Qualität und ihres Nutzens weiter abgestuft sind.

Magie und Angst

Angesichts der Vielzahl von realen magischen Praktiken in der Frühen Kaiserzeit, die
auf Schädigung einer anderen Person ausgerichtet waren – man denke an den Binde‐
zauber, Liebeszauber oder die Defixionen – und der Tatsache, dass den Menschen be‐
wusst war, dass sie leicht selbst Opfer von magischem Tun werden konnten, lohnt es
sich, einen Blick darauf zu werfen, ob sich diese Angst vor magischer Schädigung
auch in der Naturalis Historia fassen lässt302. Überraschenderweise ist diese nur in
Buch 28 im Rahmen der Erörterung der Frage, ob Worte und Zauberformeln eine tat‐
sächliche Wirkung besitzen (28, 10; maximae quaestionis et semper incertae est, pol‐
leantne aliquid verba et incantamenta carminum), greifbar. Plinius überlässt es zwar
jedem Leser selbst, ob er an die Wirksamkeit des gesprochenen Wortes glaubt (ibid.,
29; quapropter de his, ut cuique libitum fuerit, opinetur.), doch in seinen Ausführun‐
gen lässt er anhand verschiedenster historischer und zeitgenössischer Beispiele durch‐
blicken, dass viele Römer diese Frage, die eng mit der römischen Kultur und Traditi‐
on verknüpft ist, durchaus bejahen würden303. Die Macht des gesprochenen Wortes
spielt einerseits in der römischen Religion eine bedeutende Rolle, wie dies an den Ge‐
betsformeln der Staatsbeamten (ibid., 11) oder dem Bann von entlaufenen, sich aber
noch im Stadtgebiet Roms befindlichen Sklaven durch die Vestalinnen (ibid., 13)
deutlich wird. Plinius verweist auch auf die Vorfahren, die nachweisbar beständig an
die Kraft des Wortes geglaubt hätten (ibid.; Prisci quidem nostri perpetuo talia credide‐
re). Andererseits wird aber auch erkennbar, dass das gesprochene Wort eine magische
Seite besitzt304: Der Autor erwähnt den Schutzzauber (carmen), der beispielsweise
von Caesar für eine sichere Reise gebraucht worden sei (ibid., 21) und die Heilzauber

4.2.4

302 Die genannten magischen Praktiken werden auf S. 38-51 behandelt.
303 Er weist zudem darauf hin, dass auch jedes Individuum Gewalt über Wunderzeichen besitze und

dass v.a. die Auslegung derselben ausschlaggebend sei (Nat. Hist. 28, 17).
304 Das magische Sprechen im Rahmen der medizinischen Magie wurde bereits auf S. 105-109 behan‐

delt.

4. Magie bei Plinius

132

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


(carmina auxiliaria), die von Cato für verrenkte Glieder und von Varro gegen Fuß‐
gicht (ibid.) überliefert würden. Ebenso wird auf Verwünschungen (ipsae dirae) ver‐
wiesen, die oft Schaden gebracht hätten (ibid., 11).

Genau die Erwähnung der Verwünschungen ermöglicht uns nun die Verbindung
zur Angst vor magischem Tun. In ibid., 19 spricht Plinius diese direkt an, als er sagt,
dass jeder Mensch sich davor ängstige, durch Verderben bringende magische Worte
(diris deprecationibus) gebannt (defigi) zu werden (ibid.; defigi quidem diris depreca‐
tionibus nemo non metuit.). Das passivisch gebrauchte Verb defigi sowie die diris de‐
precationibus lassen darauf schließen, dass hier vom Bannzauber bzw. den Defixionen
die Rede ist. Die Furcht vor der Belegung mit Verwünschungen ist für den antiken
Menschen folglich sehr real und führt zu weiteren magischen Aktivitäten, um sich zu
schützen; als Beispiel führt der Autor die Beschwörungsformeln zum Schutz vor
Bränden an, die direkt auf die Wände geschrieben würden (ibid., 20; etiam parietes
incendiorum deprecationibus conscribuntur.), oder die Gebete an die griechische Göt‐
tin Nemesis auf dem Kapitol, um Verzauberungen (effascinationibus) abzuwehren
(ibid., 22; cur effascinationibus adoratione peculiari occurrimus, alii Graecam Nemesin
invocantes, cuius ob id Romae simulacrum in Capitolio est, quamvis Latinum nomen
non sit?). Auch die Angst vor Schaden in Form von mala medicamenta und veneficia
ist greifbar, weshalb Amulette oder anderweitige apotropäische Substanzen oder Ma‐
terialien zum Einsatz kommen. Als Beispiele dienen hier das Wolfsfett, das laut Ma‐
surius bereits bei den Vorfahren in Ansehen gestanden und von neuvermählten Frau‐
en als Schutzmittel auf die Türpfosten gestrichen worden sei (ibid., 147; Masurius pal‐
mam lupino adipi dedisse antiquos tradit. Ideo novas nuptas illo perunguere postes soli‐
tas, ne quid mali medicamenti inferretur.) und die alte Schnauze eines Wolfs bzw. sein
Nackenfell; die Schnauze müsse an die Tür eines Landhauses, das Nackenfell als
Amulett an den Kleiderärmel geheftet werden, um Zauber abzuwenden (ibid., 157;
Veneficiis rostrum lupi resistere inveteratum aiunt ob idque villarum portis praefigunt.
hoc idem praestare et pellis e cervice solida manica existimatur).

Die Stellen geben einen Hinweis darauf, dass Plinius die weite Verbreitung negati‐
ver magischer Praktiken durchaus bewusst war und dass er auch von der Angst vor
diesen wusste. Die Formulierung defigi quidem diris deprecationibus nemo non metuit
(ibid., 19), d.h. dass die Angst vor Verzauberung wirklich jedes einzelne Mitglied der
römischen Gesellschaft betrifft, nimmt ihn nicht aus, auch er verspürt möglicherwei‐
se Angst vor auf Schädigung anderer ausgerichteter Magie. Dementsprechend spricht
er diese Realität auch kurz an, geht allerdings nicht weiter auf sie ein. Grund hierfür
dürfte sein, dass für ihn und sein Werk diese sozial nicht akzeptierte Seite von Magie
keine Rolle spielt, ja, keine Rolle spielen darf, da sie in keinerlei Weise dem menschli‐
chen Nutzen dient. Sein Schwerpunkt sind Heilmittel, keine verbrecherischen Taten
(ibid., 8; nos auxilia dicemus, non piacula). Indem er auf die Angst vor Magie nicht
weiter eingeht, sondern vielmehr Gegenmittel gegen bösartige magische Praktiken
anbietet, setzt er einen bewussten Kontrapunkt zur Realität.

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

133

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Magie – Ersatz für Wissenschaft

Auch wenn die Aussagen der Magier von Plinius häufig als unglaubwürdig oder lü‐
genhaft gebrandmarkt werden, nutzt er sie doch, um seine Darstellung der Heilmittel
aus Pflanzen, Tier und Mensch zu vervollständigen. Oft ist unklar, welchen Stellen‐
wert er ihnen eigentlich beimisst und ob sie mit den von ihm als wissenschaftlich ein‐
gestuften Mitteln auf der gleichen Stufe stehen. In Buch 30 der Naturalis Historia gibt
es allerdings eine Stelle, an der deutlich wird, dass der Autor der Heilmagie definitiv
eine hohen Stellenwert beimisst; er stellt sie in Nat. Hist. 30, 98-105 sogar über die
ärztliche Heilkunde, da diese beim Viertagefieber nahezu nichts auszurichten vermö‐
ge (ibid., 98)305:

In quartanis medicina clinice propemodum nihil pollet. quam ob rem plura eorum [i.e.
magorum] remedia ponemus primumque ea, quae adalligari iubent: (…).306

Er gibt zuerst die Vorschriften der Magier an, bei denen bestimmte Tiere ganz oder
nur zum Teil angebunden werden (ibid., 98-102). Dass es sich um eindeutig magische
Mittel handelt, belegen die Sammel- bzw. Fangvorschriften zu einzelnen Tieren (ibid.,
98; 100), die Verwendung ausgewählter Farben wie beispielsweise Rot (ibid., 99) so‐
wie magischer Zahlen wie der Drei (ibid., 100 f.), aber auch die Angaben zum magi‐
schen Sprechen (ibid., 101). Es folgen tierische Heilmittel, die eine festgelegte Zube‐
reitung erfordern und die vom Patienten verspeist werden müssen (ibid., 102-105).
Magie wird in diesem Kontext nicht wie an den anderen Stellen der Naturalis Historia
nur parallel zur als wissenschaftlich erachteten Medizin eingesetzt, sie fungiert als
Wissenschaftsersatz. Dies ist durchaus bedeutend, da Plinius keineswegs gezwungen
war, diese magischen Mittel anzugeben, er hätte sie in Ermangelung wissenschaftli‐
cher Angaben auch einfach weglassen können. Dass er sie aber aufnimmt und sogar
als Ersatz für wissenschaftliche Inhalte nutzt, weist darauf hin, dass er sie als sinnvoll
und nutzbringend für seine Leserschaft einstuft. Dies wiederum beweist, dass er seine
magischen Inhalte bewusst dem Nutzaspekt entsprechend auswählt und damit, entge‐
gen der Magierealität der Frühen Kaiserzeit, das Bild von Magie positiv formt.

Plinius’ Sprache – Distanz und Nähe zum Gegenstand

Zum Abschluss der Analyse der magischen Inhalte in der Naturalis Historia soll ein
kurzer Blick auf die in den magischen Passagen verwendete Sprache geworfen und
untersucht werden, ob sie sich von den nicht-magischen Stellen unterscheidet307. Wie
bereits herausgearbeitet wurde, bemüht sich der Ältere Plinius um eine objektive Dar‐
stellung seines Stoffes, auch wenn er immer wieder seine persönliche Meinung ein‐

4.2.5

4.2.6

305 Die genannte Passage liegt passim der Analyse der magisch-medizinischen Kontaktmagie in Kapitel
4.2.2 (S. 114-116) zugrunde.

306 Beim Viertagefieber vermag die Heilkunde am Krankenbett nahezu nichts. Aus diesem Grund wer‐
den wir mehrere Mittel von diesen anführen und zuerst diejenigen, die sie anbinden lassen: (…).

307 Zur Sprache des Plinius im Allgemeinen vgl. Kroll in RE XXI,1, 436-439 und Cova 1986.

4. Magie bei Plinius

134

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


fließen lässt. Dies geschieht beispielsweise, wenn er Überlegungen zum Stoff anstellt,
wie dies bezüglich der Frage nach der Wirksamkeit von Worten und Zauberformeln
der Fall ist (Nat. Hist. 28, 20; neque est facile dictu, externa verba atque ineffabilia
abrogent fidem validius an Latina inopinata et, quae inridicula videri cogit animus sem‐
per aliquid inmensum exspectans ac dignum deo movendo, immo vero quod numini im‐
peret.) oder wenn er die Wirksamkeit eines Heilmittels mehr oder weniger nach‐
drücklich bekräftigt. Hierfür ist beispielsweise die Heilwirkung des menschlichen
Speichels (ibid., 37; credamus ergo et lichenas leprasque ieiunae inlitu adsiduo arceri)
oder die Bekräftigung der Empfehlung des Demokrit, auf zu häufigen Beischlaf zu
verzichten, anzuführen (ibid., 58; et, Hercules, raritas eius [i.e. Veneris] utilior.). Auch
bei Vorschriften, die seiner Meinung nach unsinnig oder nicht vertretbar sind, meldet
er sich zu Wort und weist den Leser klar darauf hin. Dies tut er beispielsweise bei den
widersprüchlichen Aussagen der Hebammen Lais und Elephantis zur abtreibenden
Wirkung von in Menstruationsblut abgelöschter Kohle aus der Wurzel des Kohls, der
Myrte oder der Tamariske; er lenkt den Blick des Nutzers direkt auf die Unbrauchbar‐
keit der Informationen, warnt ihn und erklärt ohne Umschweife, dass es besser sei,
ihnen keinerlei Glauben zu schenken (ibid., 81; quae Lais et Elephantis inter se contra‐
ria prodidere de abortivo carbone e radice brassicae vel myrti vel tamaricis in eo sangui‐
ne [i.e. mulieris] exstincto, (…) melius est non credere.). Daneben artikuliert er auch
deutlich seine Verwunderung (ibid., 153; quod equidem miror) hinsichtlich gewisser
Heilmittel, deren Verwendung oder bloße Existenz er nicht nachvollziehen kann, wie
bei der Ziege, da diese niemals fieberfrei sein solle. Wie könne man dann aus ihr Tau‐
sende von Heilmitteln nennen (ibid.; milia praeterea remediorum ex eo animali [i.e.
capra] demonstrantur, sicut apparebit, quod equidem miror, cum febri negetur carere.)?
Könnte dem Leser unklar sein, wovon der Autor genau spricht, wird dies sofort klar‐
gestellt (ibid., 232; Hydropicis auxiliatur urina e vesica apri paulatim data in potu, effi‐
cacius, quae inaruerit cum vesica sua, fimi taurini maxime, sed et bubuli, – de armenti‐
vis loquor –, quod bolbiton vocant). In all diesen Fällen tritt Plinius als Autor in Er‐
scheinung und es wird die Nähe zu seinem Stoff deutlich.

In seinem Bemühen um Objektivität tritt die persönliche Nähe hingegen naturge‐
mäß zurück. Im Zentrum stehen die fachlichen Inhalte und ihre Herkunft, was auch
sprachlich klar feststellbar ist. Plinius arbeitet mit verschiedenen Mitteln, um dem Le‐
ser zu vermitteln, dass sein Werk ein Kompendium des naturwissenschaftlichen Wis‐
sens seiner Zeit ist und sich aus einer Vielzahl von Quellen speist. Dazu gibt er – wie
bei Lais und Elephantis (ibid., 81) – die Quellenautoren für den jeweiligen Inhalt ent‐
weder namentlich an oder verweist global auf römische und/oder griechische Schrift‐
steller, denen die entsprechende Information entnommen ist. Formelhaft kehrt hier‐
bei die Formulierung invenio bzw. reperio wieder (ibid., 151; invenio apud auctores
Graecos; ibid., 188; invenio apud auctores). Daneben verwendet er die indirekte Rede,
Passivkonstruktionen, die 3. Person Singular bzw. Plural oder weicht auf allgemeine
Formulierungen mit beispielsweise alii, aliqui, multi oder quidam aus, um klarzuma‐
chen, dass nicht er der Urheber aller Werksinhalte ist, sondern diese für die römische

4.2  Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

135

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Allgemeinheit lediglich zusammenstellt308. Durch diese Technik gelingt es ihm, Dis‐
tanz zwischen sich und den Inhalten zu schaffen, was wiederum zur Folge hat, dass er
auch für keinen seiner Inhalte direkt verantwortlich und belangbar ist; er wertet nur
seine Quellen aus.

Wenden wir uns nun der Frage zu, ob sich dieses Vorgehen in den magischen
Passagen verändert und sich beispielsweise gehäuft die persönliche, positiv oder ne‐
gativ gefärbte Meinung des Autors finden lässt. Dazu werden zwei Passagen, die eine
Vielzahl magischer Heilmittel gegen verschiedenste Krankheiten (Beispiel 1; ibid.,
47-49) bzw. gegen Lendenschmerzen (Beispiel 2; ibid., 198 f.) beinhalten, sprachlich
näher beleuchtet.

Die erste Stelle beginnt mit der Feststellung, dass es sich bei den folgenden Heil‐
mitteln um reine Erfindungen der Magier handle (ibid., 47; Magorum haec commenta
sunt). Man könnte nun annehmen, dass sich Plinius persönlich zu Wort meldet, um
die Magier weiter zu verunglimpfen, doch die Passage entwickelt sich sprachlich ganz
anders. Es fehlen weitere Autorenkommentare, die erste Vorschrift, bei der ein
Schleifstein einem Vergifteten ohne sein Wissen unter das Kopfkissen gelegt wird, da‐
mit dieser sage, welches Gift ihm eingegeben worden sei, wird mit ut und einer Pas‐
sivkonstruktion an den Einleitungssatz angebunden (ibid.; ut cotem, qua ferramenta
saepe exacuta sint, subiectam ignari cervicalibus de veneficio deficientis evocare indi‐
cium, ut ipse dicat, quid sibi datum sit et ubi et quo tempore, auctorem tamen non no‐
minare.). Das nächste Mittel stellt eher eine allgemein bekannte Aussage dar, da jeder
wisse, dass ein vom Blitz Getroffener, auf die Seite seiner Wunde gedreht, sogleich re‐
de. Sprachlich wird diese Information in der 3. Person Singular mit constat konstru‐
iert, auch hier hält der Autor die Distanz (ibid.; fulmine utique percussum (…) loqui
protinus constat.). Für das folgende magische Mittel gegen Krankheiten der Leiste ver‐
wendet der Autor die 3. Person Plural des Deponens mederi (ibid., 48; inguinibus me‐
dentur), ebenso bei der Vorschrift, um das Schmerzen von Wunden, die man sich
durch das Eintreten eines Nagels o.Ä. zugezogen hat, zu vermeiden; hier wird das
Verb iubere verwendet (ibid.; licio et clavum aliudve, quod quis calcaverit, alligatum ip‐
sos iubent gerere, ne sit dolori vulnus.). Die 3. Person Singular wird auch bei den fol‐
genden beiden Heilmitteln gegen Warzen (ibid.; verrucas abolent) und Verhärtungen
am Körper (ibid., 49; aiunt) beibehalten. Das letztgenannte Verb leitet die indirekte
Rede ein, die in der restlichen Passage Anwendung findet.

Auch die zweite Passage beginnt nach drei nicht-magischen Mitteln gegen Len‐
denschmerzen mit Empfehlungen der Magier, die als Lügen eingestuft werden (ibid.,
198; adferunt et Magi sua commenta). In indirekter Rede schließt sich zunächst an,
wie man die Wut von Böcken mäßigen und verhindern könne, dass sie in eine fremde
Herde liefen (ibid.; primum omnium rabiem hircorum, si mulceatur barba, mitigari;
eadem praecisa non abire eos in alienum gregem.). Dann folgen zwei Vorschriften ge‐
gen Lendenschmerzen, für die jeweils die auf die Magi bezogene 3. Person Plural ver‐
wendet wird (ibid.; huic admiscent fimum caprinum (…); fimumque (…) acus aereae

308 Vgl. S. 18 der vorliegenden Arbeit. Zahlreiche weitere Belege finden sich in allen medizinischen Bü‐
chern der Naturalis Historia.

4. Magie bei Plinius

136

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


punctu tolli iubent.). Für die Dauer des Heilverfahrens schwenkt der Autor auf die 3.
Person Singular sowie das Passiv um (ibid., 199; modus est curationis, donec vapor ad
lumbos pervenisse sentiatur), bevor er für die restlichen Heilmittel gegen Lenden‐
schmerzen, Ischias und Bauchschmerzen wieder zur 3. Person Plural, jeweils auf die
Magier bezogen, zurückkehrt (ibid.; inlinunt – suadent – inponunt – devorari iubent –
temptari negant).

Wie die Analyse beider Stellen gezeigt hat, artikuliert Plinius zwar jeweils zu Be‐
ginn nachdrücklich sein Misstrauen gegenüber den im Folgenden aufgeführten Heil‐
mitteln, doch danach unterscheiden sich die magischen Heilmittel sprachlich nicht
von nicht-magischen Passagen in der Naturalis Historia. Sie werden wie diese detail‐
liert beschrieben und ins Werk aufgenommen und stehen somit auf gleicher Ebene.
Es gibt keinerlei Hinweis darauf, dass die nicht-magischen Inhalte im Vergleich zu
den magischen höher gestellt wären.

Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

Die Analyse der Inhalte der Magiekapitel und ihres Kontextes im Werk des Älteren
Plinius zeigt uns als Leser, dass die Wissensinhalte vom Autor nicht nur gezielt nach
festen Kriterien ausgewählt, sondern auch auf das übergeordnete Ziel der utilitas ab‐
gestimmt systematisch nach Plinius’ Vorstellung von Wissensordnung zum monu‐
mentalen opus des gesammelten naturkundlichen Wissens der Flavierzeit zusammen‐
gestellt wurden. Doch worin besteht nun eigentlich der typisch plinianische Ansatz
von Wissensordnung?

Diese Frage führt uns zunächst zum Begriff der Enzyklopädie, der bis jetzt zu‐
rückgestellt wurde, da die Zugehörigkeit der Naturalis Historia zu dieser Gattung in
der Forschung bereits vielfach kontrovers diskutiert wurde309. Unbestritten ist jedoch,
dass die Mehrheit der neueren Forschungsarbeiten zur Enzyklopädie im Mittelalter
und der Frühen Neuzeit Plinius’ Werk nicht nur als Wissenssammlung erwähnen,
sondern es als (frühesten) Beitrag zu dieser Gattung einstufen und/oder selbstver‐
ständlich als „Enzyklopädie“ bezeichnen310. So stellt Meier in Eybl 1995, 25 deutlich
heraus, dass der Ältere Plinius, der in Nat. Hist. praef. 14 selbst die Einzigartigkeit sei‐
nes Unterfangens betont, im Gegensatz zu seinen Vorgängern Varro, Cato und Celsus
„als erster den Punkt für ein integratives Enzyklopädiekonzept gesucht“ und diesen
seinen „neuen Ansatz zu einer echten Systembildung [transzendiert]“ habe. Auch

4.3

309 Vgl. S. 67, Fußnote 210.
310 Eybl 1995; Meier 2002, 25-41, 451-494 und 511-532; Schneider 2006. Gegen die Naturalis Historia

als Enzyklopädie Borst 1994, 37. Zur Enzyklopädie und zum Enzyklopädiebegriff im Mittelalter
bzw. zur Wissensliteratur im Mittelalter und der Frühen Neuzeit vgl. Gandillac 1966; Wolf 1987;
Brunner/Wolf 1993; Luff 1999; Le Goff 2004, 175-177, Würgler 2013, 55 f. Zur Entwicklung von Bil‐
dung und Wissenschaft vom 15. bis zum 17. Jahrhundert vgl. Hammerstein 2003. Mein Dank gilt
Herrn Bardo M. Gauly für das Zurverfügungstellen seines noch nicht veröffentlichten Aufsatzes
„Plinius’ Zoologie und die römische Naturgeschichte“ (2013, 1-18).

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

137

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Weijers in Schneider 2006, 33 reiht die Naturalis Historia in ihrem Beitrag zu Frühen
Ordnungen des Wissens unter die Rubrik „Wissensmaschinen vor 1500“ ein:

Enzyklopädische Werke gab es lange vor dem Buchdruck: Mittelalterliche Handschriften
fast jeder großen Bibliothek weisen entsprechende Werke auf. Die ältesten dieser Texte
stammen aus der späteren Antike, etwa die umfassende Naturgeschichte von Plinius aus
dem ersten nachchristlichen Jahrhundert (…).

Vergleicht man die von Schneider 2006, 16 f. vorgeschlagene Definition der Enzyklo‐
pädie als Gattung der Frühen Neuzeit, so lassen sich die Parallelen zu Plinius’ Kon‐
zept von Wissensordnung nicht übersehen. Die frühneuzeitliche Enzyklopädie erfüllt
Schneiders Ansicht nach drei Hauptgesichtspunkte: Sie ordnet ein Wissensgebiet bzw.
bietet darin eine Orientierung (ibid., 16), speichert Wissen (ibid., 17) und ermöglicht
dem Leser des Werks den Zugriff auf die für ihn disponierten Wissensinhalte (ibid.).
Die Naturalis Historia erfüllt alle drei Aspekte auf eine sehr eigene Art und Weise. Sie
ordnet einerseits den Stand des naturwissenschaftlichen Wissens der Flavierzeit, auch
wenn „eine Fülle von literarischen Traditionen, Erzählungen, Bedeutungen und Bil‐
dern [die] Beschreibung und Taxonomie der natürlichen Gegenstände überlagern“
(Gauly 2013, 2) und bietet eine für Plinius’ Zeit einzigartige Orientierungsmöglich‐
keit in diesem Gebiet, da sie das genau zu diesem Zeitpunkt vorhandene Wissen spei‐
chert. Andererseits ermöglicht sie dem Leser/Nutzer des Werks den Zugang zu die‐
sem Wissen, da der Autor sowohl Inhaltsangaben als auch Autorenlisten zur rasche‐
ren Auffindung des gesuchten Inhalts als Hilfsmittel anbietet.

Zugegebenermaßen folgt die Naturalis Historia einem eigenwilligen Konzept, das
mit der Konzeption und dem Hilfsmittelapparat der frühneuzeitlichen Enzyklopädie
nicht zu vergleichen ist. Jedes Werk enzyklopädischer Prägung entsteht jedoch immer
vor dem sozialen und kulturellen Hintergrund seiner Zeit und muss vor eben diesem
betrachtet werden. So unterscheiden sich im Fall der Naturalis Historia die Bildungs‐
welt der Flavierzeit, die Bereiche des Wissens und ihre Abgrenzung sowie die Be‐
schaffung von Wissen im weitesten Sinn grundlegend von den Ansätzen, die für die
Enzyklopädie des Mittelalters und der Frühen Neuzeit gelten. Ein Punkt ist jedoch al‐
len enzyklopädischen Unternehmungen gemein: Sie sind „Instrumente der Wissens‐
vermittlung“ (Schneider 2006, 17) und streben eine „Totalität, eine Gesamtordnung
des Wißbaren“ (Meier 2002, 519) in Verbindung mit der Zielsetzung der „Utilitarität“
(ibid.) an. Die „Absicht der Sammlung“ (Schneider 2006, 12) und der Ordnung von
Wissen zeigen auch die Titel dieser Werke an, wie bei Plinius der Begriff der historia,
„der in seiner alten Bedeutung das geordnete Wissen“ (ibid.) bezeichnet311. Plinius’
Arbeit hat den Anspruch, den Wissensstand in den Naturwissenschaften zum Zeit‐
punkt der flavischen Herrschaft in aller Vollständigkeit zum Nutzen aller Leser in
einem umfassenden Werk festzuhalten und stimmt damit mit den Zielsetzungen der
frühneuzeitlichen Gattung Enzyklopädie unbestreitbar überein312. Die Einordnung

311 Zu den Titeln, die sich bei Enzyklopädien der Frühen Neuzeit finden lassen, vgl. Schneider 2006,
12-15.

312 Vgl. auch Meier in Eybl 1995, 27.

4. Magie bei Plinius

138

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


des Werks als früher Vertreter der Gattung Enzyklopädie ist somit sicher gerechtfer‐
tigt.

Der nächste Schritt bei der Eingrenzung des plinianischen Ansatzes von Wissens‐
ordnung, den uns die vorangehende Analyse der Magiekapitel ermöglicht, ist die
Charakterisierung der Arbeitstechniken des Autors. Wie aus der Feinanalyse ersicht‐
lich, besteht der Kern der Arbeit des Älteren Plinius in der Kompilation von Vorgän‐
gerwerken im naturwissenschaftlichen Bereich und ist somit einem vormodernen
Verständnis von Wissenschaft verhaftet313. Die Menge der vom Autor für seine Arbeit
als Wissensbasis durchgearbeiteten Werke ist dabei enorm, wie Plinius selbst in Nat.
Hist. praef. 17 betont: Er habe für die 36 Bände der Naturalis Historia nach der Lektü‐
re von etwa 2.000 Bänden 20.000 der Behandlung werte Inhalte zusammengeführt
und durch neue, seinen Vorgängern unbekannte Erkenntnisse erweitert314.

Aufschluss über die Arbeitstechniken des Älteren Plinius geben uns zweierlei
Quellen: Einerseits erlauben es uns die Aussagen des Autors in seinem Werk selbst,
Schlüsse zu ziehen, andererseits berichtet uns sein Neffe Plinius der Jüngere (63-ca.
113 n. Chr.) in drei Briefen (ep. 3,5; 5, 8; 6, 16) über die Arbeitsweise seines Onkels
und dessen Haltung zu Wissen, seiner Sammlung und Ordnung315. Der wichtigste,
grundlegendste Aspekt ist, dass Plinius der Ältere Wissen und den Umgang damit
hauptsächlich mit dem geschriebenen Wort assoziiert. Sein Neffe stellt in ep. 3,5 dar,
dass sein Onkel, der als homo occupatus (3, 5, 7) seine Zeit akribisch zwischen offi‐
cium für das Kaiserhaus und studium aufteilte, sich sommers wie winters in jeder frei‐
en Minute seines Lebens ein Buch vorlesen ließ, zu dem ein weiterer Bediensteter so‐
gleich Notizen und Exzerpte anfertigte316; Zeitverschwendung – auch bei Plinius dem
Jüngeren – wurde nicht geduldet. (ibid., 10-13):

Aestate, si quid otii, iacebat in sole, liber legebatur, adnotabat excerpebatque. nihil enim
legit, quod non excerperet; dicere etiam solebat nullum esse librum tam malum, ut non
aliqua parte prodesset. (…) mox quasi alio die studebat in cenae tempus, super hanc liber
legebatur, adnotabatur, et quidem cursim. memini quendam ex amicis, cum lector quae‐
dam perperam pronuntiasset, revocasse et repeti coegisse; huic avunculum meum dixisse:

313 Vgl. Russo 2005, 270.
314 X̅X̅  rerum dignarum cura – quoniam, ut ait Domitius Piso, thesauros oportet esse, non libros – lectione

voluminum circiter I̅I̅  , quorum pauca admodum studiosi attingunt propter secretum materiae, ex ex‐
quisitis auctoribus centum inclusimus XXXVI voluminibus, adiectis rebus plurimis, quas aut ignorave‐
rant priores aut postea invenerat vita. (Ich habe zwanzigtausend behandelnswerte Gegenstände –
weil ja, wie Domitius Piso sagt, [das Werk eher] Schatzkammern als Bücher heißen sollte – nach der
Lektüre von ungefähr 2.000 Bänden, von denen sich die Gelehrten wegen der Abgelegenheit des
Stoffes nur mit äußerst wenigen beschäftigen, aus hundert ausgewählten Autoren in 36 Bänden zu‐
sammengefasst, wobei [ich] sehr viele Dinge hinzugefügt habe, die meine Vorgänger entweder nicht
gekannt hatten oder die das Leben [erst] später erfunden hatte.) Buch 1 ist in der Buchzahlangabe
des Autors nicht miteingerechnet.

315 Vgl. auch Naas 2002, 108-112. Zur Verbindung des Plinius des Jüngeren zu seinem Onkel und des‐
sen monumentalem Werk vgl. Gibson in Gibson/Morello 2011, 187-205. Zur Arbeitsweise des Au‐
tors vgl. des Weiteren French/Greenaway 1986; Healy 1999, v.a. 71-78, 100-105 sowie 113 f.; Russo
2005, 18-32.

316 Plinius der Ältere war der Meinung, kein Buch sei so schlecht, dass man keinen Nutzen daraus zie‐
hen könne (ep. 3, 5, 10; dicere etiam solebat nullum esse librum tam malum, ut non aliqua parte
prodesset).

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

139

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


„intellexeras nempe?“; cum ille adnuisset: „cur ergo revocabas? decem amplius versus hac
tua interpellatione perdidimus.“ tanta erat parsimonia temporis317.

Die unermüdliche Beschäftigung mit Wissensinhalten und die Furcht, Zeit für un‐
wichtige Dinge zu verschwenden, ging sogar so weit, dass Plinius der Ältere seinen
Schreiber im Winter mit Handschuhen zum Schutz der Hände ausstattete, alltägliche
Beschäftigungen wie das Abschaben mit der strigilis und das Trocknen nach dem Ba‐
de von Vorlesungen begleiten ließ und bei seinen Aufenthalten in Rom stets die Sänf‐
te benutzte, um seine gesamte freie Zeit voll dem Studium widmen zu können. Seine
Auffassung war, dass die gesamte verfügbare Zeit eines Menschen für studia aufge‐
wendet werden müsse, anderenfalls sei sie verloren (ibid., 14-16):

Haec inter medios labores urbisque fremitum; in secessu balinei tempus studiis eximeba‐
tur; cum dico balinei, de interioribus loquor; nam, dum destringitur tergiturque, audiebat
aliquid aut dictabat. in itinere quasi solutus ceteris curis huic uni vacabat; ad latus notarius
cum libro et pugillaribus, cuius manus hieme manicis muniebantur, ut ne caeli quidem
asperitas ullum studii tempus eriperet; qua ex causa Romae quoque sella vehebatur. repeto
me correptum ab eo, cur ambularem: „poteras“ inquit „has horas non perdere;“ nam peri‐
re omne tempus arbitrabatur, quod studiis non impenderetur318.

Die dargestellte kontinuierliche Beschäftigung mit Literatur und dem darin enthalte‐
nen Wissen sowie das beständige damit verbundene Studium lässt auf einen sehr ge‐
nau und gewissenhaft arbeitenden Charakter schließen319, wie es Plinius der Jüngere
auch bestätigt. Er bezeichnet seinen Onkel als domesticum (…) exemplum (ibid. 5, 8,
5), dessen Scharfsinnigkeit, unglaublicher Fleiß sowie Wachsamkeit (ibid. 3, 5, 8; sed
erat acre ingenium, incredibile studium, summa vigilantia) er sich nur zum Vorbild
nehmen könne.

Neben die Assoziation von Wissen mit Schriftquellen tritt für den Älteren Plinius
als weiterer, wenn auch weniger wichtiger Aspekt seiner Kompilationsarbeit die ge‐
nuine Neugier des Forschers und Sammlers an seinen naturwissenschaftlichen Ge‐

317 Im Sommer, wenn er etwas freie Zeit hatte, lag er in der Sonne, ließ sich ein Buch vorlesen und
machte sich Aufzeichnungen und Exzerpte. Er las nämlich nichts ohne es zu exzerpieren; er pflegte
auch zu sagen, dass kein Buch so schlecht sei, dass es nicht irgendwie nützlich sei. (…) Bald studier‐
te er wie wenn ein neuer Tag angefangen hätte bis zur Hauptmahlzeit, während der ein Buch vorge‐
lesen wurde und Notizen gemacht wurden, und zwar schnell. Ich erinnere mich, dass irgendeiner
von seinen Freunden, als der Vorleser etwas falsch vorgetragen hatte, diesen unterbrochen und ge‐
zwungen hatte, es zu wiederholen; diesem sagte mein Onkel: „Du hattest es doch verstanden?“; als
dieser nickte, [fuhr er fort]: „Warum hast du ihn also unterbrochen? Wir haben wegen deiner Unter‐
brechung mehr als zehn Zeilen verloren.“ So groß war seine Sparsamkeit bezüglich der Zeit.

318 Dies [tat er] mitten in den Mühen und dem Trubel der Stadt; bei seinem Aufenthalt auf dem Lande
war die Badezeit von den Studien ausgenommen; wenn ich sage „Badezeit“, spreche ich vom Bad
selbst; denn während er abgerieben und abgetrocknet wurde, hörte er etwas oder diktierte. Auf Rei‐
sen nahm er sich – sozusagen frei von den übrigen Sorgen – Zeit für allein diese Tätigkeit; an seiner
Seite [war] ein Stenograph mit Buch und Schreibtafeln, dessen Hände im Winter von Handschuhen
geschützt wurden, damit ihm nicht einmal rauhes Wetter irgendeinen Augenblick des Studiums ent‐
reiße; aus diesem Grund nutzte er auch in Rom eine Sänfte. Ich erinnere mich wieder, wie er mich
zur Rede stellte, weshalb ich zu Fuß ginge. Er sagte: „Du hättest diese Stunden nicht zu verlieren
brauchen;“ denn er glaubte, dass alle Zeit verloren sei, die nicht für Studien aufgewandt wurde.

319 Vgl. zum unermüdlichen Studium auch ep. 6, 16, 5 (usus ille sole, mox frigida, gustaverat iacens stu‐
debatque; (…)).

4. Magie bei Plinius

140

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


genständen. In ibid. 6, 16 beschreibt Plinius der Jüngere den Vesuvausbruch und
schildert, wie sein Onkel voller Neugier und Forscherdrang aufgrund des Vulkanaus‐
bruchs ein Boot bereitmachen lässt; nachdem er eine schriftliche Bitte der Rectina er‐
halten hat, die auf Rettung aus der Gefahr hofft, macht er es zwar als Flottenpräfekt
von Misenum zu seiner Hauptaufgabe, den sich in Gefahr befindlichen Menschen an
der Küste des Golfs von Neapel Hilfe zu bringen, er verliert jedoch seinen ersten Be‐
weggrund, sein Interesse am Naturphänomen, nicht aus den Augen, denn er diktiert
während der Überfahrt zu den Vesuvstädten alle seine Beobachtungen und lässt sie
schriftlich fixieren:

Magnum propiusque noscendum, ut eruditissimo viro, visum. Iubet Liburnicam aptari;
mihi, si venire una vellem, facit copiam; respondi studere me malle, et forte ipse, quod
scriberem, dederat. Egrediebatur domo; accipit codicillos Rectinae Casci imminenti peri‐
culo exterritae (…); ut se tanto discrimini eriperet, orabat. vertit ille consilium et, quod
studioso animo incohaverat, obit maximo. (…) laturus auxilium. properat illuc, unde alii
fugiunt, rectumque cursum, recta gubernacula in periculum tenet adeo solutus metu, ut
omnis illius mali motus, omnis figuras, ut deprenderat oculis, dictaret enotaretque (ibid.,
7-10)320.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Plinius der Jüngere seinen Onkel als Na‐
turforscher darstellt, der sein Wissen aus schriftlichen Quellen bezieht und es für sich
durch Erstellung eines Notizen- und Exzerptekatalogs handhab- und weiterverarbeit‐
bar macht321. Neben seiner Gewissenhaftigkeit im Sammeln und folglichem Bewah‐
ren von Wissensinhalten ist sein ehrliches Interesse an den Inhalten, mit denen er
sich beschäftigt, sichtbar; dieses gibt einen Hinweis auf ein aktives Bemühen darum,
das von ihm kompilierte Buchwissen mit neuen Erkenntnissen – hier mit dem Mittel
der Observation und genauen Beschreibung des Gesehenen – zu erweitern322.

320 [Die Sache] schien ihm, einem äußerst gebildeten Mann, bedeutend und wert, näher beobachtet zu
werden. Er befahl, ein Boot bereit zu machen; mir stellte er es zur Wahl, ob ich mit ihm kommen
wollte; ich antwortete, ich wolle lieber studieren und zufällig hatte er selbst mir das [Thema] gege‐
ben, worüber ich schreiben sollte. Er ging aus dem Haus; [dabei] erhielt er einen Brief von Rectina,
der Frau des Cascus, die sich aufgrund der drohenden Gefahr ängstigte; (…) sie bat darum, dass er
sie aus einer so gefährlichen Lage befreie. Jener änderte seinen Plan und das, was er aus Wissbegier
begonnen hatte, ging er äußerst mutig an. (…) um Hilfe zu bringen. Er eilte dorthin, von wo andere
flohen und er hielt mit festem Kurs direkt auf die Gefahr zu, so sehr frei von Furcht, dass er alle
Stufen dieses Übels, alle Formen, wie er sie mit den Augen wahrgenommen hatte, diktierte und auf‐
zeichnen ließ.

321 Plinius der Jüngere erbte 160 von seinem Onkel erstellte, beiseitig eng beschriebene electorum com‐
mentarii (ep. 3, 5, 17; Hac intentione tot ista volumina peregit electorumque commentarios centum se‐
xaginta mihi reliquit, opisthographos quidem et minutissimis scriptos; qua ratione multiplicatur hic nu‐
merus.); diese Aufzeichnungen waren wohl durchaus qualitätvoll, sonst hätte Plinius der Ältere
während seiner Verwaltungstätigkeit in Spanien nicht von Larcius Licinius das Angebot erhalten,
ihm seine (damals an Umfang noch geringere) Exzerptesammlung für 400.000 Sesterzen abzukau‐
fen (ibid.; referebat ipse potuisse se, cum procuraret in Hispania, vendere hos commentarios Larcio Li‐
cinio quadringentis milibus nummum, et tunc aliquanto pauciores erant.). Zur Diskussion der Natur
der Exzerpte und Notizen sowie ihre mögliche Verwertung in Plinius’ Arbeitsprozess vgl. Naas
2002, 112-136.

322 Plinius ist bewusst, dass Wissenschaft auch persönliche Aktivität des Wissenschaftlers verlangt. Eine
Form des persönlichen Aktiv-Werdens ist die Autopsie, d.h. das Verifizieren von Wissensinhalten
dadurch, dass man die betreffenden Inhalte selbst in Augenschein nimmt. Angezeigt wird dies in

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

141

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Ein selbstverständlicher Aspekt bei der Zusammenstellung des Wissens aus sei‐
nen zahlreichen Quellen ist für Plinius die Angabe der Herkunft der verwendeten
Wissensinhalte. Bereits in seiner Widmung an Titus erklärt er ohne Umschweife, dass
es für ihn ein selbstverständliches Zeichen von Anstand und Ehrlichkeit sei, seine
Quellen anzugeben (Nat. Hist. praef. 21):

Plinius’ Werk meist durch die Verben videre oder demonstrare; so berichtet er beispielsweise für den
Bereich der Heilpflanzen, dass er die drei verschiedenen Varianten des Krautes dracontion (Nat.
Hist. 24, 150; Id autem, quod Graeci dracontion vocant, triplici effigie demonstratum mihi est: (…)),
die er im genannten Abschnitt durch genaue Beschreibung klar voneinander abgrenzt, ebenso wie
die dritte der drei Arten der Pflanze kyklaminon (25, 116; Mihi et tertia cyclaminos demonstrata est
cognomine chamaecissos) persönlich gesehen habe. Ebenfalls persönlich in Augenschein genommen
habe er die als Zauberkraut geltende Pflanze moly, von der ihm ein auf die Kräuterkunde speziali‐
sierter Arzt ein Exemplar aus Kampanien geliefert hätte (ibid., 27; inveni e peritis herbarum medicis
qui et in Italia nasci eam diceret adferretque e Campania mihi aliquot diebus, effossam inter difficulta‐
tes saxeas, radicis XXX pedes longae). Weicht Plinius’ Autopsiebefund von seinen schriftlichen Quel‐
len ab, so gibt er dies offen an, wie beim Steinsamen (lithospermum); obwohl seine Quellen die
Wachstumsform des Krautes als am Boden kriechend beschrieben hätten, sei es ihm nur möglich
gewesen, eine getrocknete Pflanzenprobe zu sehen (27, 99; iacere atque humi serpere auctores tra‐
dunt; ego volsam, non haerentem vidi.). Im Bereich der medizinischen Verwendung von Tieren führt
der Autor auch das Schlangenei der Druiden (29, 53; vidi equidem id ovum mali orbiculati modici
magnitudine, crusta cartilaginis velut acetabulis bracchiorum polypi crebris insigne.) oder den auf der
Insel Aenaria gefangenen Hyänenfisch (32, 154; et hyaenam piscem vidi in Aenaria insula captum.)
an. Da er ebenfalls Zeuge der Auswirkung von übermäßigem Genuss des Wassers warmer Heilquel‐
len wurde, nutzt er diese Erkenntnis sogleich, um seine Leser davor zu warnen (31, 60; similis error
quam plurimo potu gloriantium, vidique iam turgidos bibendo in tantum, ut anuli integerentur cute,
cum reddi non posset hausta multitudo aquae.). Dass die Autopsie, das contemplari, für Plinius einen
zentralen Stellenwert einnimmt, lässt sich auch an 25, 9 ersehen, als er von seinen Besuchen beim
Botaniker Antonius Castor, einem Freigelassenen, der Roms ersten Arzneipflanzengarten angelegt
hatte, berichtet (nec est difficilis cognitio: nobis certe, exceptis admodum paucis, contigit reliquas con‐
templari scientia Antoni Castoris, cui summa auctoritas erat in ea arte nostro aevo, visendo hortulo
eius, in quo plurimas alebat centesimum annum aetatis excedens), da er bei diesem die Möglichkeit
hat, alle dort kultivierten Pflanzen in Augenschein zu nehmen und sie sich zudem noch von einem
Experten erklären zu lassen; ähnlich verhält es sich beim Besehen der Pflanze dracunculus auf dem
Feld eines Gastfreundes des Plinius (25, 18; in eadem provincia [i.e. Lacetania, Hispania] cognovi in
agro hospitis nuper ibi repertum dracunculum appellatum). Eine weitere Form aktiver wissenschaftli‐
cher Betätigung ist die genannte Beobachtung (observatio). Plinius stützt sich beispielsweise in 25,
15 auf die auf diese Weise erlangte Erkenntnis, dass sich Wunden und Krankheiten verschlimmer‐
ten, wenn zum Erkrankten Personen hinzukämen, die zuvor zu Fuß gereist seien (Observatum certe
est, inflammari vulnera ac morbos superventu eorum, qui pedibus iter confecerint.); ebenso sei an Fi‐
schern beobachtet worden, dass die Kombination aus Salz und Sonne gegen Gicht wirksam sei (31,
102; (…) totis corporibus nihil esse utilius sale et sole dixit. Utique cornea videmus corpora piscato‐
rum, sed hoc praecipuum dicatur in podagris.). Ebenfalls dem persönlichen Aktiv-Werden zuzurech‐
nen sind Expeditionen, um neue Erkenntnisse zu gewinnen, wie in 25, 3 beschrieben wird. Hier
geht der Autor auf die Vorfahren (25, 1; prisc[i]) ein, die Berggipfel erstiegen sowie Wüsten und
auch Erdklüfte durchforsteten und so Wissen zur Wirkung von Pflanzen (Wurzeln, Fasern) gene‐
rierten (ibid., 3; culmina quoque montium invia et solitudines abditas omnesque terrae fibras scrutati
invenere, quid quaeque radix polleret, ad quos usus herbarum fila pertinerent, etiam quadripedum pa‐
bulo intacta ad salutis usus vertentes.). Ziel solcher Unternehmungen kann auch die Suche nach neu‐
en Heilpflanzen sein, wie 26, 11 zeigt (ire per solitudines et quaerere herbas alias aliis diebus anni).

4. Magie bei Plinius

142

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


argumentum huius stomachi mei habebis quod in his voluminibus auctorum nomina
praetexui. est enim benignum, ut arbitror, et plenum ingenui pudoris fateri per quos pro‐
feceris, non ut plerique ex iis, quos attigi, fecerunt323.

Tue man dies nicht, weise dies auf einen niederträchtigen Geist und eine unselige Ge‐
sinnung bei der betreffenden Person hin, denn das Unterlassen der Quellenangabe sei
einem Diebstahl gleichzusetzen und umso schlimmer, wenn man aus dem gestohle‐
nen Inhalt noch dazu Gewinn schlage (ibid., 23):

Obnoxii profecto animi et infelicis ingenii est deprehendi in furto malle quam mutuum
reddere, cum praesertim sors fiat ex usura324.

Der Quellenbeleg erfolgt neben der Nennung der verwendeten Hauptquellen zu Be‐
ginn eines jeden Buches (römische und externe Autoren) in Form von Angaben zu
weiteren Gewährsmännern und auch -frauen, zum Teil mit Angabe des Werks, im
Text selbst.

Wie bisher dargelegt wurde, sieht Plinius die Kompilation von Wissen, also die
Lektüre und das Exzerpieren schriftlicher Quellen mit dem Zweck, Wissensinhalte zu
sammeln, zu inventarisieren und somit zu bewahren, als Kernpunkt seiner Tätigkeit
als Naturforscher an325. Wissenschaftliche Theorien, die Entwicklung von neuem
Wissen in deren Rahmen oder wissenschaftliche Forschungstätigkeit mit kritischer
Quellenauswertung spielen bei ihm keine Rolle, obgleich dieses Wissen um wissen‐
schaftliche Theorien in der griechischen Antike durchaus existierte, wie Russo darge‐
legt hat. Entstehungs- und Blütezeit der Wissenschaften war die Epoche des Hellenis‐
mus, v.a. das 3. Jhd v. Chr.326. Russo zufolge

brachte [dieses Zeitalter] erstmals eine Entstehung von Wissenschaften nach unserem
Verständnis: Keine Ansammlung von Fakten oder philosophischen Spekulationen, son‐
dern den organisierten Versuch, die Natur darzustellen und diese Darstellungen oder in
gewisser, noch auszuführender Weise diese wissenschaftlichen Theorien zur Lösung prak‐
tischer Probleme und zu einem besseren Verständnis der Natur heranzuziehen327.

Die hellenistischen Wissenschaften arbeiteten mit wissenschaftlichen Theorien, in‐
nerhalb derer es festgelegte wissenschaftliche Begriffe gab, auf die sich die Aussagen
der jeweiligen Theorie bezogen; mit Hilfe der theoretischen Aussagen und den Folge‐
rungen daraus konnten unendlich viele Fragestellungen bzw. Probleme gelöst werden.
Um die Theorie auf die reale Welt anzuwenden und ihre Gültigkeit zu erproben, wa‐
ren Korrespondenzregeln zwischen Theorie und konkreten Objekten notwendig; die

323 Einen Beweis dieser meiner Haltung wirst du darin haben, dass ich die Namen meiner Gewährs‐
männer diesen Bänden vorangestellt habe. Es ist nämlich nur richtig, wie ich glaube, und ein Zei‐
chen ehrlichen Anstands, zu bekennen, durch wen man Fortschritte gemacht hat [und es] nicht [zu
machen], wie es die meisten von denen, mit denen ich mich beschäftigt habe, gemacht haben.

324 Es ist in der Tat Zeichen eines niederträchtigen Geistes und eines unseligen Charakters, sich lieber
bei einem Diebstahl erwischen zu lassen als ein Darlehen zurückzugeben, besonders [dann], wenn
aus dem Nutzen Kapital geschlagen wird.

325 Ziel seiner Arbeit ist es, die offen zu Tage liegenden Gegenstände der Natur aufzuzeigen, nicht zwei‐
felhaften Sachverhalten nachzuforschen (Nat. Hist. 11, 8; nobis propositum est naturas rerum mani‐
festas indicare, non causas indagare dubias.).

326 Russo 2005, 12 f.; 26-36 (Entstehung der hellenistischen Wissenschaften).
327 Russo 2005, 1.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

143

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


grundlegende verwendete Methode zur Gültigkeitsprüfung der Theorie war die expe‐
rimentelle Methode328.

Am Beginn stand stets die Entwicklung einer wissenschaftlichen Theorie, Aus‐
gangspunkt hierfür waren die Wahrnehmungen (Phainomena)329. Es wurden be‐
stimmte Annahmen getroffen, die „weder offensichtlich noch verifizierbar“ (Russo
2005, 200) waren und deren Richtigkeit die entwickelte Theorie beweisen sollte. Im
Anschluss wurden bestimmte Postulate bzw. Hypothesen festgesetzt, mit denen die
Voraussetzungen für die dafür verwendeten wissenschaftlichen Methoden „explizit
und unzweideutig festgelegt“ (ibid., 198) wurden; hinzu traten neu geschaffene meist
nominalistische Definitionen, wissenschaftliche Termini und theoretische Konzep‐
te330. Typisch für die Arbeit mit wissenschaftlichen Theorien war die Verwendung des
wissenschaftlichen Beweises; dieser ist laut Russo

die Folgerung bestimmter Aussagen aus anderen, in einer Abfolge logischer Schritte, die
diese Folgerungen, im Prinzip, unwiderlegbar machen. Wer die Voraussetzungen akzep‐
tiert, kann die Folgerungen nicht anfechten, es sei denn, er fände einen Fehler in der logi‐
schen Folge331.

Neben den Beweisen verwendete die hellenistische Wissenschaft die experimentelle
Methode. Deren einfachste Variante war „die systematische Sammlung von empiri‐
schen Daten, die durch direktes Eingreifen des Forschers erhalten wurden“ (Russo
2005, 222); daneben fanden sich aber – sehr viel komplexer – in der hellenistischen
Astronomie, Medizin und Biologie als Hauptmerkmal der experimentellen Methode
auch „die Durchführung quantitativer Messungen“ (ibid.) sowie die „Beobachtung
unter künstlichen Bedingungen“ (ibid., 223) in der hellenistischen Pneumatik332.

Vergleicht man die dargelegten Grundzüge der hellenistischen Wissenschaften
mit dem plinianischen Ansatz von Wissensordnung, so wird klar, dass das Ziel beider
Herangehensweisen zwar der Versuch der organisierten Darstellung der Natur ist, sie
sich aber grundlegend voneinander unterscheiden. Plinius fehlt das Verständnis für
wissenschaftliche Theorien, wie sie in den hellenistischen Wissenschaften Verwen‐
dung fanden. Er stellt Fakten dar, betreibt aber keine eigene Forschung im Sinne der
Entwicklung einer wissenschaftlichen Theorie. Auch zieht er eine Vielzahl von Quel‐
len heran, wertet diese aber nicht kritisch aus. Damit ergibt sich der grundlegende
Gegensatz zur hellenistischen Wissenschaft: Wo diese forscht und Wissen im Rahmen
wissenschaftlicher Theorien entwickelt und verifiziert, bleibt Plinius beim bloßen
Sammeln von Wissensinhalten stehen. Er ist somit ein Beispiel für eine „vorwissen‐

328 Russo 2005, 20 f.
329 Russo 2005, 202 f.
330 Russo 2005, 204-211. Zum Aspekt, dass nur die Griechen unabhängige wissenschaftliche Begriffe

entwickelten, alle anderen Sprachen hingegen diese Begriffe lediglich aus dem Griechischen ent‐
lehnten, vgl. v.a Russo 2005, 204; zur Methode der Erfindung eines wissenschaftlichen Begriffs per
Definition und zum Unterschied zwischen platonischer und nominalistischer Definition vgl. v.a.
Russo 2005, 204-206.

331 Russo 2005, 195. Zu den Ursprüngen des wissenschaftlichen Beweises vgl. Russo 2005, 195-198.
332 Zum Unterschied zwischen der hellenistischen und unserer modernen experimentellen Methode

vgl. Russo 2005, 224.

4. Magie bei Plinius

144

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


schaftliche“ Gesellschaft (ibid., 270), die von den wissenschaftlichen Leistungen der
Griechen in Bann geschlagen ist, „ihrer Argumentation [aber] nicht folgen [kann]“
(ibid.).

Dennoch muss hervorgehoben werden, dass Plinius vielfach hellenistische Quel‐
len, im medizinischen Bereich beispielsweise führende Mediziner wie Herophilus,
Erasistratus oder Andreas, den Schüler des Herophilus, für sein Werk heranzieht und
auch versucht, deren Arbeiten und Ergebnisse zu verstehen und gewinnbringend für
die Naturalis Historia zu nutzen333. Auch finden sich bei ihm Anklänge an die experi‐
mentelle Methode, wenn auch auf ihrer allereinfachsten Stufe, indem Versuche auf
der Basis von Versuch und Irrtum angestellt werden334. Es ist ihm somit klar, dass
Wissenschaft mehr als Sammeln von Inhalten sein muss, dass auch das Experiment
dazugehört335; ihm fehlt jedoch jegliche Basis zum Verständnis des wissenschaftli‐
chen Systems des Hellenismus. Dies ist aber nicht verwunderlich, da mit der römi‐

333 Vgl. Russo 2005, 270 f. Andreas wird in Nat. Hist. 20, 200; 22, 102 und 32, 87 erwähnt.
334 Die Methode des Experiments erwähnt Plinius vor allem an einer Stelle, dem Abschnitt der von den

Griechen kytinos genannten Granatapfelblüte (23, 110-113), mehrfach als wissenschaftliches Ar‐
beitswerkzeug. Einerseits war diese Blüte das Objekt von Experimenten, aus denen viele Forscher
mehrere wundersame Beobachtungen ableiten konnten (ibid., 110; Primus pomi huius partus florere
incipientis cytinus vocatur a Graecis, mirae observationis multorum experimento.) Auffällig ist an die‐
ser ersten Stelle jedoch, dass die gemachten Beobachtungen eine kuriose Mischung aus medizini‐
schen und magisch anmutenden Erkenntnissen darstellen und folglich nicht rein objektiv sind. Die
beiden weiteren Stellen, an denen das Experiment Erwähnung findet, gehen auf das Auffinden der
Wirksamkeit der Granatapfelblüte bei Skorpionstichen (ibid., 112; hos quoque ergo experti invenere
scorpionibus adversari.) und in getrockneter Form gegen schwere Ruhrerkrankungen (ibid., 113; sic‐
cavere etiam, ut sic quoque experirentur, inveneruntque tusorum farina dysintericos a morte revocari.)
ein. Ebenfalls Ziel von Experimenten waren die Kerne der roten Granatapfelfrüchte, die dem Magen
zuträglich seien (ibid.; quin et nucleos ipsos acinorum experiri non piguit. tosti tusique stomachum
iuvant cibo aut potionibus.). Am Beispiel der Granatapfelblüte wird sehr deutlich, dass das Arbeits‐
werkzeug Experiment nicht systematisch als gewinnbringende Methode innerhalb einer wissen‐
schaftlichen Theorie eingesetzt wird; es handelt sich vielmehr um das Ausprobieren der Bestandteile
einer bestimmten Pflanze, um dann etwaige Ergebnisse beobachten zu können, die dann in das be‐
stehende Wissenskorpus eingegliedert werden. Zudem ist zu beobachten, dass die Methode Experi‐
ment mit den Griechen in Verbindung gebracht wird; sie experimentieren nicht nur mit der ge‐
nannten Granatapfelblüte, sondern schließen teils auch Stoffe oder – wie in 28, 159 mit den Auer‐
ochsen und Bisons erwähnt – Tiere aus ihnen aus (nec uros aut bisontes habuerunt Graeci in experi‐
mentis, quamquam bove fero refertis Indiae silvis; (…)).

335 Dass die Auseinandersetzung mit der Natur auch zu neuen Erkenntnissen führt, scheint Plinius
ebenfalls bis zu einem gewissen Punkt bewusst gewesen zu sein. So führt er an mehreren Stellen
Entdeckungen oder Erfindungen an, die in neuerer Zeit gemacht wurden: Beispielsweise sei ein mil‐
des Abführmittel mit der weißen Nieswurz dadurch erfunden worden, dass man sie in Rettiche ge‐
steckt habe und die Heilkraft von ersterer auf den Rettich übergegangen sei (Nat. Hist. 25, 59; nuper
invenere dissectis raphanis inserere helleborum rursusque conprimere raphanos, ut transeat vis, atque
lenimento dare. reddi post quattuor fere horas incipit); auch die Nützlichkeit der Einnahme einer spe‐
ziellen Zubereitung einer ungeraden Zahl von besonders afrikanischen Schnecken bei Magener‐
krankungen sei eine neuere Entdeckung (30, 44; (…) medetur, praecipue vero coclearum cibus stoma‐
cho. In aqua eas subfervefieri intacto corpore earum oportet, mox in pruna torreri nihilo addito atque
ita e vino garoque sumi, praecipue Africanas. nuper hoc conpertum plurimis prodesse; id quoque obser‐
vant, ut numero inpari sumantur.) Lysimachus habe eine Pflanze gefunden, die sofort nach ihm be‐
nannt worden sei (25, 72; Invenit et Lysimachus quae ab eo nomen retinet, celebrata Erasistrato.), der
Arzt Servilius Democrates habe eine Pflanze entdeckt, die er hiberis nannte (ibid., 87; Invenit nuper
et Servilius Democrates e primis medentium quam appellavit Hiberida (…)) und von den Marsern sei

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

145

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


schen Eroberung des griechischen Sprachraums und der damit einhergehenden Zer‐
störung hellenistischer Zentren bereits im 2. Jhd. v. Chr. ein enormer Einbruch in der
wissenschaftlichen Tätigkeit zu verzeichnen war; zwar fand eine kurze Wiederauf‐
nahme der wissenschaftlichen Aktivität in der Frühen Kaiserzeit (1./2. Jhd. n. Chr.)
statt, was zum erneuten Aufleben hellenistischen Wissens führte, der Unterschied
zum 3. Jhd. v. Chr. war allerdings, dass die hellenistische wissenschaftliche Methode
aufgegeben wurde und keine neuen wissenschaftlichen Theorien entwickelt wur‐
den336. Plinius kann folglich weder die Arbeiten noch die Erkenntnisse hellenistischer
Gelehrter voll ausschöpfen, da ihm weder wissenschaftliche Theorien und Modelle
noch die exakte Methodik derselben so bekannt sind, dass er sie tatsächlich versteht
und anwenden könnte.

Nun soll anhand der für die hellenistische Medizin äußerst bedeutsamen Ärzte
Herophilus von Chalkedon (1. Hälfte des 3. Jhd. v. Chr.) und seines Zeitgenossen Era‐
sistratus von Keos (um 250 v. Chr.) noch gezeigt werden, wie Plinius ihre Erkenntnis‐
se für sein eigenes Werk nutzt und ob es Hinweise darauf gibt, dass ihm der immense
Unterschied zwischen seinem Ansatz von Wissensordnung und dem dieser hellenisti‐
schen Forscher bewusst war337. Zunächst muss kurz umrissen werden, worin die Leis‐
tungen der Genannten bestehen, deren Werke allesamt nicht oder nur stark fragmen‐
tarisch überliefert sind: Herophilus wirkte in Alexandria und beschäftigte sich mit
Physiologie und Anatomie; er stellte u.a. Forschungen zur Pulsmessung, zur Leber,
zum Verdauungssystem, zum Auge sowie zum Nervensystem und zur Funktion des
Gehirns an und stellte bei der Therapie die Vorbeugung und bei der Behandlung von
Krankheiten Diäten und einfache Heilmittel in den Mittelpunkt; viele bis heute ver‐
wendete Termini und Konzepte wurden von ihm erfunden338. Erasistratus, der wohl
in Antiochea wirkte, stand Herophilus hinsichtlich der Forschungsbereiche sehr nahe
und führte wie dieser Vivisektionen durch339. Beide Forscher lieferten also, soweit es
für uns heute erkenntlich ist, bahnbrechende Erkenntnisse für die Wissenschaft der
Medizin.

das Kraut consiligo, das Linderung für die Schwindsüchtigen bringen soll, gefunden worden, dessen
Heilwirkung den Römern nicht unbekannt geblieben sei (ibid., 86; Nostra aetas meminit herbam in
Marsis repertam.). Auffällig ist bei allen Beispielen aber wiederum, dass es sich nicht um grundle‐
gende Erkenntnisse wie die Entdeckung neuer wissenschaftlicher Theorien handelt, anhand derer
sich Wissen entwickeln ließe, sondern dass die jeweilige Entdeckung nur einen kleinen Wissenszu‐
gewinn im bestehenden Wissensrahmen erbringt. Plinius selbst bemerkt zudem, dass es einen Wan‐
del hinsichtlich der Bedeutung von neuen Erkenntnissen gegeben habe, denn sei die Entdeckung
einer neuen Pflanze in der Vergangenheit, d.h. zur Zeit der Vorfahren, noch bedeutend gewesen, so
werde sie zu seiner Zeit teils als lächerlich erachtet; der Grund hierfür liege seiner Meinung nach im
Wohlstand, der das Zeichen eines allgemeinen Sittenverfalls sei (ibid., 23; tanta res videbatur herbam
invenire, vitam iuvare, nunc fortassis aliquis curam hanc nostram frivolam quoque existimaturis; adeo
deliciis sordent etiam quae ad salutem pertinent.).

336 Russo 2005, 14 f. und 265 f.; zur Situation in Rom vgl. auch Healy 1999, 76 f.; Naas 2002, 399-408
und Russo 2005, 269-275. Weitere Überlegungen zur Entwicklung und zum Verfall der antiken Na‐
turwissenschaften stellt Gigon 1966, 23-45 an.

337 Zur medizinischen Ausbildung in hellenistischer Zeit vgl. den kurzen Überblick bei Marrou ²1977,
192 f.

338 Russo 2005, 163-171. Vgl. auch French/Greenaway 1986, 40 f.
339 Russo 2005, 178.

4. Magie bei Plinius

146

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Plinius zieht beide für sein Werk als Quellen heran. Zunächst führt er in den Au‐
torenlisten der Bücher 20 bis 27 nur Erasistratus als Quellenautor unter der Rubrik
medici auf. Beide Autoren erwähnt er in seiner Geschichte der Heilkunde zu Beginn
von Buch 29. Zu Erasistratus berichtet er, dass dieser nach der erfolgreichen Heilung
des Königs Antiochus von dessen Sohn Ptolemaius 100 Talente als Belohnung erhal‐
ten habe, was Plinius zum Anlass nimmt, auch die Belohnungen für erfolgreiche me‐
dizinische Leistungen von Ärzten in den Fokus zu rücken (Nat. Hist. 29, 5; Horum
placita Chrysippus ingentii garrulitate mutavit, plurimumque et ex Chrysippo discipulus
eius Erasistratus, Aristotelis filia genitus. hic Antiocho rege sanato centum talentis dona‐
tus est a rege Ptolemaeo filio eius, ut incipiamus et praemia artis ostendere.). Erasistra‐
tus’ medizinischer Erfolg und seine Behandlung des Königs deuten auf einen gut aus‐
gebildeten, erfahrenen Arzt hin, der gesellschaftliches Ansehen genießt; von seinen
Leistungen für die Medizin erwähnt Plinius aber nichts. Herophilus’ Erkenntnisse bei
der Pulsmessung stellt er hingegen in den Vordergrund und er gibt auch an, dass He‐
rophilus einer eigenen Schule angehörte, für die wissenschaftliche Bildung eine not‐
wendige Voraussetzung gewesen sei (ibid., 6; dissederuntque hae scholae, et omnes eas
damnavit Herophilus in musicos pedes venarum pulsu discripto per aetatum gradus. de‐
serta deinde et haec secta est, quoniam necesse erat in ea litteras scire; (…)).

Die Zusammenstellung der Einzelstellen ergibt, dass Plinius beide Autoren nur
als Quellen für seine Bücher zu den Heilpflanzen verwendet. In 20, 85 gibt er die Mei‐
nung der Schule des Erasistratus zum hohen Nutzen des Kohls für Magen und Seh‐
nen an; Erasistratus ist also ebenso wie Herophilus Oberhaupt einer Schule (Erasistra‐
ti schola clamat nihil esse utilius stomacho nervisque; ideo paralyticis et tremulis dari
iubet et sanguinem excreantibus.). In ibid., 200 steht Erasistratus’ Verbot der Anwen‐
dung des Mohns aufgrund seiner todbringenden Wirkung und seiner Schädigung für
die Augen im Vordergrund (Diagoras et Erasistratus in totum damnavere ut mortife‐
rum, infundi vetantes praeterea, quoniam visui noceret.). In ibid., 102 wird Erasistra‐
tus’ Empfehlung, Pech zu medizinischen Zubereitungen mit Zwiebeln gegen Ge‐
schwüre im Gesicht, Kopfgrind und Hundebisse hinzuzufügen (Ceterum bulbi ex ace‐
to et sulpure ulceribus in facie medentur, per se vero triti nervorum contractioni et ex
vino porrigini, cum melle canum morsibus. Erasistrato placet cum pice.), angeführt, in
22, 80 die Einteilung des Kerbels unter die wilden Krautarten (Scandix quoque in olere
silvestri a Graecis ponitur, ut Ophion et Erasistratus tradunt.). Es folgt die Anwendung
der Gänsedistel gegen Blasensteine und Mundgeruch in ibid., 88 (Erasistratus calculos
per urinam pelli eo monstrat et oris graveolentiam commanducato corrigi.) sowie eine
Zubereitung aus fünf Beeren des chrysocarpus-Efeus, Rosenöl und Granatapfelschale
zum Einträufeln ins Ohr gegen Zahnschmerzen in 24, 77 (Erasistratus eiusdem acinos
quinque tritos in rosaceo oleo calfactosque in cortice punici instillavit dentium dolori a
contraria aure.). Nach Angabe der hohen Meinung des Erasistratus zur Pflanze lysi‐
machus in 25, 72 (Invenit et Lysimachus quae ab eo nomen retinet, celebrata Erasistrato.)
findet die Bedeutung des Arztes bei der schriftlichen Überlieferung von Heilpflanzen‐
wissen Erwähnung; Plinius stellt ihn mit Hippokrates, Diokles aus Karystos, Praxago‐
ras und Chrysippus – allesamt Größen im Bereich der Heilpflanzenkunde – in eine
Reihe und stuft ihn damit gleichzeitig als qualitätvollen, verlässlichen Gewährsmann

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

147

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ein (26, 10; Haec apud priscos erant, quae memoramus remedia, medicinam ipsa quo‐
dammodo rerum natura faciente, et diu fuere. Hippocratis certe, qui primus medendi
praecepta clarissime condidit, referta herbarum mentione invenimus volumina, nec mi‐
nus Diocli Carysti, qui secundus aetate famaque exstitit, item Praxagorae et Chrysippi
ac deinde Erasistrati Cei; (…)).

Herophilus wird etwas seltener als Erasistratus angeführt: Die erste Erwähnung in
den Heilpflanzenbüchern erfolgt in 25, 15 im Rahmen der Frage nach der Kraft von
Heilpflanzen. Plinius stellt hier Herophilus’ Meinung, Heilpflanzen könnten alles be‐
wirken, aber bei vielen seien alle ihre Kräfte noch gar nicht bekannt, dar (inde et ple‐
rosque ita video existimare, nihil non herbarum vi effici posse, sed plurimarum vires esse
incognitas, quorum in numero fuit Herophilus clarus medicina, a quo ferunt dictum,
quasdam fortassis etiam calcatas prodesse.). Seiner Aussage verleiht Plinius dadurch
Gewicht, dass er Herophilus’ hohe Bedeutung in medizinischen Kreisen – er ist clarus
medicina – angibt. Ebenso weist ibid., 58 auf die Bekanntheit und Bedeutung des Arz‐
tes hin, denn hier führt Plinius ihn als starken Befürworter des Einsatzes der Nies‐
wurz für die Entleerung des menschlichen Körpers in nicht zu geringen Dosen an;
zuvor war die Dosis aus Vorsicht, den Körper nicht zu stark zu entleeren, von den rö‐
mischen Vorfahren (ibid., 57; sed antiquorum vitium erat quod propter hos metus par‐
cius dabant) zurückgeschraubt worden (sequentes [i.e. medici] et quaternas dedere cla‐
ro Herophili praeconio, qui helleborum fortissimi ducis similitudini aequabat; concitatis
enim intus omnibus ipsum in primis exire.). Es folgen zwei weitere Stellen, an denen
Herophilus erwähnt und seine medizinische Leistung beleuchtet wird: In 26, 11 be‐
richtet Plinius, dass dessen Schule das Verfahren in der Heilpflanzenkunde noch ge‐
nauer betrieb und zu großem Ruhm brachte; da die Grundlagen der Schule jedoch im
Unterricht gelegt worden seien, habe es an praktischer Erfahrung gefehlt und es folgte
der Niedergang (Herophilo quidem, quamquam subtilioris sectae conditori, ante omnes
celebratam rationem, eam paulatim, usu efficacissimo rerum omnium magistro, peculia‐
riter utique medicinae, ad verba garrulitatemque descendentem. sedere namque in scho‐
lis auditioni operatos gratius erat quam ire per solitudines et quaerere herbas alias aliis
diebus anni.). In ibid., 14 folgt im Rahmen des Abschnitts zu Asklepiades der Hin‐
weis, Herophilus habe an den Ursachen von Krankheiten geforscht (quoniam causas
morborum scrutari prius Herophilus instituerat).

Fasst man die Inhalte der Einzelstellen zusammen, so ergibt sich, dass Plinius so‐
wohl Erasistratus’ als auch Herophilus’ Erkenntnisse lediglich im Bereich der Heil‐
pflanzen und ihrer medizinischen Anwendung heranzieht. Da er aber die Bedeutung
der beiden Ärzte für die Medizin konkret angibt, ihre Rolle als Oberhäupter zweier
Forschungsrichtungen nicht übergeht und auch klar wird, dass beide neben der For‐
schung im Heilpflanzenbereich weitere wichtige Ergebnisse, wie bei Herophilus die
Forschung zum Puls, vorweisen können, ist anzunehmen, dass Plinius tiefere Kennt‐
nis zu diesen Autoren besessen hat. Niederschlag in der Naturalis Historia fanden al‐
lerdings nur wenige konkrete Belege zur Pflanzenheilkunde. Der Grund hierfür
könnte wie bei Russo umrissen im fehlenden Verständnis für die Ergebnisse der wei‐
teren, äußerst komplexen Forschungsschwerpunkte der beiden Ärzte seitens Plinius
liegen, für deren Verständnis in der Frühen Kaiserzeit die Wissensbasis schlichtweg

4. Magie bei Plinius

148

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


fehlte340; ein Hinweis darauf könnte auch die sehr unscharfe Formulierung der Ergeb‐
nisse der Pulsforschung des Herophilus sein. Wir wissen, dass diese Erkenntnisse
bahnbrechend waren, Plinius reißt sie aber nur kurz an und es wird nicht ganz klar,
was er in 29, 6 mit der Einteilung des Pulses in musikalische Takte je nach Alter ei‐
gentlich meint (dissederuntque hae scholae, et omnes eas damnavit Herophilus in musi‐
cos pedes venarum pulsu discripto per aetatum gradus.), was damit zusammenhängen
könnte, dass er die Zusammenhänge nicht ganz erfasst. Für den Autor stellt dies aber
für den Inhalt seiner medizinischen Bücher insgesamt kein Problem dar, da er Heil‐
kunde bzw. Medizin vor allem mit traditioneller römischer Heilkunde assoziiert, wie
sie die Vorfahren praktizierten; hier ist der Einsatz von Heilpflanzen zentral, wissen‐
schaftliche bahnbrechende Forschungsergebnisse griechischer Natur spielen nur eine
untergeordnete Rolle341. Dennoch lässt sich abschließend festhalten, dass ihm zumin‐
dest bis zu einem gewissen Grad bewusst gewesen sein muss, dass ein Unterschied
zwischen dem Wissenschaftsverständnis des Hellenismus und dem Stand der Wissen‐
schaft in seiner Zeit bestand, denn sonst hätte er die Beobachtung, dass die Erkennt‐
nisse der Schule des Herophilus in leeres Geschwätz abgesunken seien und damit ein
Niedergang stattgefunden habe, nicht treffen können (26, 11; Herophilo quidem,
quamquam subtilioris sectae conditori, ante omnes celebratam rationem, eam paulatim,
usu efficacissimo rerum omnium magistro, peculiariter utique medicinae, ad verba gar‐
rulitatemque descendentem. sedere namque in scholis auditioni operatos gratius erat
quam ire per solitudines et quaerere herbas alias aliis diebus anni.). Ob ihm aber auch
bewusst war, worin dieser Unterschied genau bestand, lässt sich nicht konkret feststel‐
len; die Auswahl der Inhalte lässt allerdings darauf schließen, dass ihm vor allem der
qualitative Unterschied nicht offensichtlich war, da für ihn selbstverständlich die me‐
dizinischen Erkenntnisse der Römer Vorrang vor denen der Griechen haben.

Der abschließende, dritte Schritt bei der Eingrenzung des plinianischen Ansatzes
von Wissensordnung umfasst die Ableitung der grundlegenden inhaltlichen Auswahl-
und Ausschlussprinzipien des Autors aus den in der Analyse der Magiekapitel erar‐
beiteten Ergebnissen und die weitere Untermauerung derselben anhand weiterer Stel‐
len aus der Naturalis Historia.

Wie aus der Feinanalyse ersichtlich, gliedert Plinius seine Magieinhalte in sozial
akzeptierte und sozial nicht akzeptierte auf. Die aufgenommenen sozial akzeptierten
magischen Wissenseinheiten, die in ihren einzelnen Facetten in Abschnitt 4.2.2 de‐
tailliert analysiert wurden, folgen primär der vom Autor verfolgten Zielsetzung der
utilitas, denn sie sollen dem Nutzer der Naturalis Historia praktischen Nutzen brin‐
gen und ihn in einer Krankheitssituation von seinem Leiden heilen oder dieses zu‐
mindest lindern. Es finden sich unter ihnen keinerlei auf Schädigung des Anwenders
ausgerichtete Rezepturen, Mittelpunkt ist stets der Nutzen für den Patienten. Als
zweitwichtigster Aspekt folgt der der Vollständigkeit, denn der Autor versucht, einen
möglichst vollständigen Überblick über die pflanzlichen, tierischen und menschli‐
chen Heilmittelrezepturen zu kompilieren. Dass diese Heilmittelzusammenstellung

340 Russo 2005, 269-277.
341 Künzl 2002, 25 f.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

149

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


dabei systematisch nach verschiedenen festen Ordnungsprinzipien vonstatten geht,
hat die Untersuchung derselben in Abschnitt 4.1 gezeigt. Neben diesen beiden grund‐
legenden Säulen der Inhaltsauswahl für die Naturalis Historia spielt auch die Her‐
kunft der Wissensinhalte für ihre Auswahl bzw. ihren Ausschluss eine entscheidende
Rolle. Nicht nur trifft der Autor mit der bewussten Quellenauswahl die erste Ent‐
scheidung über die inhaltlichen Grundlagen für sein Werk, er legt damit auch bereits
den Rahmen für die weitere Auswahl der Einzelinhalte fest. Die Beleuchtung der ver‐
wendeten magischen Quellen (Abschnitt 4.2.1) macht deutlich, dass diese allesamt
ein hohes Maß an Autorität (auctoritas) besitzen, das ihren Einbezug in den Kreis der
Autoren, die die Wissensbasis für Plinius’ monumentales Werk bilden, rechtfertigt.
Daneben ist auch die inhaltliche Beheimatung der Rezepturen, die Welt der Natur, so‐
wie ihre Qualität als miraculum nicht zu vergessen. Die Natur bildet die Grundlage
für das gesamte Werk, sie ist Hauptthema und liefert den Hintergrund zu allen Inhal‐
ten der 37 Bücher. Aus ihr speisen sich alle magischen und auch nicht-magischen
Heilrezepturen, doch ist bei den magischen Rezepten ihre Besonderheit nicht zu ver‐
leugnen. Sie entstammen einem Bereich der Natur, der besonderes Augenmerk erfor‐
dert.

Neben den genannten Hauptauswahlkriterien, die sich aus der Feinanalyse ablei‐
ten lassen, liefert uns die Untersuchung des Liebeszaubers Ergebnisse zu den leiten‐
den Aussschlusskriterien der Naturalis Historia. Der Liebeszauber ist dem Bereich der
in der römischen Gesellschaft sozial nicht akzeptierten Magiepraktiken zuzurechnen,
da er hauptsächlich auf die Schädigung eines Individuums aus ist. Damit ist das erste
grundlegende Ausschlusskriterium gegeben. An dieses schließt sich die moralische
Komponente dieser Magieart – und das zweite Ausschlusskriterium – an, denn sie ist
nicht nur nicht sozial inakzeptabel, also unerhört, sondern ihre Konsequenzen kön‐
nen, wie dargestellt, auch schrecklich – wie im Fall der Anwendung von Liebesträn‐
ken tödlich – sein. Im folgenden Abschnitt wird nun abschließend tiefer auf die ein‐
zelnen Auswahl- und Ausschlusskriterien eingegangen und es wird mit Hilfe der Ein‐
bindung weiterer Stellen aus der Naturalis Historia gezeigt, dass sie als Leitlinien für
das gesamte Werk gelten können. Wo nötig, werden sie um weitere Erkenntnisse er‐
weitert.

Auctoritas

Das erste Auswahlkriterium ist eng mit der römischen Form der Wissenstradierung
verknüpft: Es handelt sich um die auctoritas, also die Aufnahme von Inhalten auf‐
grund des Ansehens und des daraus folgenden Einflusses der jeweiligen Quelle. Zu‐
nächst muss allerdings bemerkt werden, dass Plinius allen seinen namentlich erwähn‐
ten Quellen, griechischen wie römischen, ein gewisses Maß an auctoritas zuerkennt,
da er sie ja bewusst als zuverlässige Werksgrundlage auswählt. Die Wichtigkeit der
Zuverlässigkeit (fides) und damit auch der auctoritas seiner Quellen spricht er in Nat.
Hist. 28, 2 direkt an (fides tantum auctores appellet, quamquam et ipsi consensu prope
iudicii ista eligere laboravimus potiusque curae rerum quam copiae institimus.).

4. Magie bei Plinius

150

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Werden die Gewährsmänner namentlich erwähnt, schwingt oft ein subtiler Hin‐
weis auf ihre auctoritas im Hintergrund mit, auch wenn sie nicht eigens erwähnt
wird. Beispielsweise wird der Nutzen der Bohne für die Stimme auf Varro (22, 141;
voci eam [i. e. fabam] prodesse auctor est M. Varro.) oder die Giftwirkung des Mostsaf‐
tes nach dem Bade auf nüchternen Magen auf Fabianus (23, 62; Fabianus auctor est
venenum esse, si quis ieiunus a balineis id bibat.) zurückgeführt; es wird jeweils, wie an
zahlreichen anderen Stellen der Naturalis Historia auch342, die Formulierung auctor
est gebraucht. Ein weiterer Hinweis auf die auctoritas und damit auch die Zuverlässig‐
keit der Quelle ist das Einbringen positiver Fachurteile hinsichtlich medizinischer
Stoffe seitens des Gewährsmannes. Solche werfen ein positives Licht auf den jeweili‐
gen Autor, da sie indirekt dessen großes Fachwissen in den Mittelpunkt stellen, das
ein zentraler Aspekt für auctoritas ist. Nur wenn die Quelle qualitativ hochwertig und
verlässlich ist, kann sie die für Plinius’ Werk nötige auctoritas besitzen. Beispiele hier‐
für finden sich in Catos Lob des krausen und glatten Kohls in 20, 80 (Cato crispam
[i.e. brassicam] maxime probat, dein levem grandibus foliis, caule magno.), Ciceros Be‐
wunderung für die hufhärtende Wirkung der reatinischen Sümpfe im Rahmen der
Behandlung von Heilquellen in 31, 12 (Cicero in admirandis posuit Reatinis tantum
paludibus ungulas iumentorum indurari.), Asklepiades’ Preis der Kamille in 22, 53
(Anthemis magnis laudibus celebratur ab Asclepiade.) oder im offenen Lob des Hippo‐
krates für das Kraut boupleuron als Speise in ibid., 77 (laudatum in cibis ab Hippocrate)
sowie die medizinische Anwendung der Pflanze linozostis bei Frauenleiden in 25, 40,
die leider keinem Arzt bekannt sei (Hippocrates miris laudibus in mulierem usum
praedicavit has, at hunc modum medicorum nemo novit.). Auch der Hinweis, dass Pli‐
nius einer bestimmten Quelle zu einem bestimmten Thema folgt (Cato zum Öl‐
schaum – 23, 73; De amurca poteramus videri satis dixisse Catonem secuti, sed redden‐
da medicinae quoque est.) oder dass ein Thema von einem bestimmten Gewährsmann
besonders genau bearbeitet wurde (Theophrastus zum Natron – 31, 106; nec quem‐
quam Theophrasto diligentius tradidisse.) lässt auf die auctoritas der Quelle schließen.

Daneben wird das Gewicht bestimmter Autoren als auctoritas für feste Bereiche
direkt als Prädikat angegeben. So ist Antonius Castor die führende auctoritas für die
Botanik zu Plinius’ Zeit und es ist er, an den Plinius sich wendet, wenn er Pflanzen in
Augenschein nehmen möchte oder Fragen zum Fachgebiet hat (25, 9; nobis certe, (…)
contigit reliquas contemplari scientia Antoni Castoris, cui summa auctoritas erat in ea
arte nostro aevo, visendo hortulo eius, (…)). Als Experten zu den Austern führt Plinius
in 32, 62 Mucianus an, dessen Einstufung der Austern er direkt zitiert (sed dicemus
aliena lingua quaeque peritissima huius censurae in nostro aevo fuit. sunt ergo Muciani
verba, quae subiciam: (…))343.

342 Beispielsweise auch in Nat. Hist. 28, 14; 29, 12; 29, 60; 29, 69; 30, 33; 30, 74; 31, 11; 31, 131. Zur
Wichtigkeit von Varro und auch Cato als Autoritäten vgl. Howe 1985, 564 f.

343 Teils werden Inhalte nur aufgrund der auctoritas – nicht unbedingt für einen speziellen Bereich –
einer Quelle angegeben, wie beispielsweise in Nat. Hist. 30, 125. Hier wird die Aufbewahrung von
zur Augenheilung verwendeter Rebhühnergalle in einer Silberbüchse durch die Autorität des Hip‐
pokrates empfohlen (ex Hippocratis putant auctoritate adici, quod in argentea pyxide id servari iu‐
bent.).

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

151

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Nun lassen sich in den medizinischen Büchern der Naturalis Historia mehrere
Stellen finden, an denen die auctoritas einer Quelle als Kriterium herangezogen wird,
das entscheidet, ob der Wissensinhalt Teil des Werkes wird oder nicht. Meist handelt
es sich dabei um Inhalte, die Plinius’ Nutzaspekt zuwider laufen, wie im Falle giftiger
Stoffe. Diese bringen medizinisch angewandt lediglich Schaden und würden daher
ausgesondert werden, im Falle der hochgiftigen Brillenschlange in 29, 65 sorgt jedoch
Varros auctoritas dafür, dass sie Eingang in die Naturalis Historia findet. Plinius selbst
erklärt, er nehme Heilmittel aus der Brillenschlange nur auf, da Varro im seinem 83.
Lebensjahr mitgeteilt habe, das Trinken des eigenen Harns sei ein wirksames Heilmit‐
tel gegen den Biß dieses Tieres (cunctarer in proferendo ex iis remedio, ni M. Varro
LXXXIII vitae anno prodidisset aspidum ictus efficacissime sanari hausta a percussis ip‐
sorum urina.). Ein weiterer Punkt ist die Aufnahme von Stoffen, die aus Gründen des
Ehrgefühls oder der Glaubwürdigkeit eigentlich nicht aufgeführt werden dürften. In
28, 67 wird die Anwendung von Männerharn bei Juckreiz am ganzen Körper durch
die nobilitas der Hebammen abgesichert (obstetricum nobilitas non alio suco efficacius
curari pronuntiavit corporum pruritus (…)); die Angabe der Heilmittel aus der ekeler‐
regenden Wanze sei nach Plinius’ Aussagen lediglich auf die nachdrückliche Empfeh‐
lung des Tieres durch seine auctores zurückzuführen (Quaedam pudenda dictu tanta
auctorum adseveratione commendantur, ut praeterire fas non sit, siquidem illa concor‐
dia rerum aut repugnantia medicinae gignuntur, veluti cimicum, animalis foedissimi et
dictu quoque fastidiendi, natura contra serpentium morsus et praecipue aspidum valere
dicitur, (…)). Die Einschätzung des Theophrastus als zuverlässiger Autor (auctor alio‐
qui gravis) sorgt dafür, dass Plinius, auch wenn er seine Zweifel offen artikuliert, in
26, 99 ein namentlich nicht weiter spezifiziertes Kraut mit stark aphrodisierender
Wirkung – siebzigmaliger Geschlechtsverkehr sei damit kein Problem – angibt (pro‐
digiosa sunt, quae circa hos tradit Theophrastus, auctor alioqui gravis, septuageno coitu
durasse libidinem contactu herbae, cuius nomen genusque non posuit.). Auch der Ein‐
bezug von Tieren, die nicht bekannt sind oder nicht mehr existieren, lässt sich in 30,
103 oder ibid., 146 auf die auctoritas von Plinius’ Gewährsmännern zurückführen. Im
ersten Beispiel nimmt Plinius das vom Philosophen Chrysippus überlieferte phryga‐
nion als Mittel gegen das Viertagefieber auf, obgleich dieser das Tier weder beschrie‐
ben habe noch Plinius etwas darüber herausfinden konnte. Grund für die Aufnahme
ist, dass Chrysippus’ Aussage als gravis auctor nicht übergangen werden kann; außer‐
dem bietet die Angabe des Inhalts eine mögliche Basis für weitere Nachforschungen
interessierter Leser (Chrysippus philosophus tradidit phryganion adalligatum remedio
esse quartanis. Quod esset animal, neque ille descripsit nec nos invenimus qui novisset;
demonstrandum tamen fuit a tam gravi auctore dictum, si cuius cura efficacior esset in‐
quirendi.). In ibid., 146 gibt Plinius seine Gewährsmänner zwar nicht namentlich an,
sondern verweist auf sie lediglich mit iidem auctores, doch rechtfertigen ihre Angaben
die Aufnahme des Tieres sirugulus, von dem weder Vorkommen noch Beschaffenheit,
sondern lediglich Heilmittel bekannt sind (iidem auctores sirugulum nec quale esset
animal ne ubi nasceretur tradiderunt. fuisse quidem non dubito, cum et medicinae ex eo

4. Magie bei Plinius

152

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


sint demonstratae.). Würde Plinius seinen Quellen keine auctoritas zuschreiben, wür‐
de er diesen Wissensinhalt nicht aufnehmen344.

Zusammenfassend lässt sich anhand der analysierten Beispiele zur auctoritas be‐
stätigen, dass diese stets im Werkshintergrund erkennbar ist und als eindeutiges Aus‐
wahlkriterium für Plinius’ magische und nicht-magische Inhalte fungiert. Da sie sich
aber stets auf historische und zeitgenössische Quellen bezieht, ist sie eng mit der spe‐
zifisch römischen Art der Wissenstradierung des tradere bzw. prodere verbunden.
Dieses Weitergeben und Bewahren von Wissensinhalten zwischen den Generationen
im Laufe der Zeit lässt sich nun wieder mit den von Plinius im Rahmen seines Werks
sehr häufig erwähnten Vorfahren in Verbindung bringen. Die prisci, antiqui oder ma‐
iores verkörpern die auctoritas schlechthin, sie bilden mit ihren als vorbildlich darge‐
stellten Werten und ihrem als ideal eingestuften Verhalten den Spiegel zu Plinius’ ei‐
gener Zeit. Der Autor entwirft an ihnen ein Idealbild an Werten und Verhaltenswei‐
sen für seine Zeitgenossen, das sich auch in seinen Wissensinhalten widerspiegelt.

Einerseits artikuliert Plinius seine Bewunderung für die wissenschaftlichen Leis‐
tungen der Vorfahren und ihr beständiges Bemühen um neue Erkenntnisse, die sei‐
ner Zeit als Vorbild dienen sollen. Sie verkörpern Sorgfalt und Umsicht bei der Erlan‐
gung neuer Erkenntnisse (23, 112; Non est satis mirari curam diligentiamve priscorum,
qui omnia scrutati nihil intemptatum reliquerunt.; 27, 1; Crescit profecto apud me certe
tractatu ipso admiratio antiquitatis, quantoque maior copia herbarum dicenda restat,
tanto magis adorare priscorum in inveniendo curam, in tradendo benignitatem subit.;
ibid., 4; Sed antiquorum curam diligentiamque quis possit venerari?; ibid., 5 f.; immo
vero etiam ferarum remedia antiqui prodiderunt demonstrando, quomodo venenata
quoque ipsa sanarentur.). Außerdem waren sie stets darauf bedacht, ihr Wissen wei‐
terzugeben, um ihren Nachfahren zu nützen, ein Aspekt, dem Plinius wie bereits er‐
wähnt zentrale Bedeutung einräumt, vor allem, da das Wissen der Alten in seiner Zeit
dem Untergang preisgegeben sei (25, 1 f.; nihil ergo intemptatum inexpertumque illis
fuit, nihil deinde occultatum quodque non prodesse posteris vellent. (…) tantum ab ex‐
cogitandis novis ac iuvanda vita mores absunt, summumque opus ingeniorum diu iam
hoc fuit, ut intra unumquemque recte facta veterum perirent.). Dieser Entwicklung ver‐
sucht Plinius entgegenzuwirken und so ist es nicht verwunderlich, dass er bei Heil‐
mitteln und ihren Zubereitungen mehrfach auf die auctoritas der Vorfahren zurück‐
greift: Neben der genauen Beschreibung eines Rezeptes der Vorfahren zur Zuberei‐
tung von Maulbeersaft und seiner medizinischen Anwendung (23, 139) nimmt der
Autor die Anwendung der Nieswurz (25, 53) sowie des Wermuts (27, 48 f.) auf. Die
Nutzung des Fetts sowie seine Konservierung (28, 142) kommt ebenso zur Sprache
wie die bevorzugte Verwendung des Wolfsfetts bei den prisci (ibid.), die Entstehung
von hochwertigem Natronschaum (31, 112), die grundlegende Bedeutung des Salzes,

344 Ergänzend zum Auswahlkriterium der auctoritas ist zu bemerken, dass auch bestimmte Pflanzen
oder Tiere auctoritas besitzen, die sie empfehlen (z.B. Nat. Hist. 21, 88 – Zichorie; 22, 5 – unbeachte‐
te, da unauffällige Pflanzen; 29, 138 – magische auctoritas der Grille laut Nigidius Figulus).

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

153

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


auch bei den Vorfahren (ibid., 88 f.), sowie ihre Anwendung verschiedener Salzarten
für medizinische Zwecke (ibid., 86)345.

Daneben greift Plinius das Wertesystem der Vorfahren auf. Im Rahmen des Be‐
richts des Cassius Hemina, der den Beschluss König Numas zum Gebrauch von Seefi‐
schen zum Inhalt hat, wird die Sparsamkeit (parsimonia) und Bescheidenheit der
Vorfahren kenntlich (32, 20). Letztere kommt auch in Kombination mit Rechtschaf‐
fenheit in 29, 16 zur Sprache; es wird deutlich, dass – im Gegensatz zur Medizin der
Griechen – das Ziel der Heilkunst der Vorfahren die Heilung und nicht die finanzielle
Bereicherung des Arztes war. Aus der Rettung des Lebens durfte kein Geschäft ge‐
macht werden. Ebenso wies die Medizin der prisci, wie die altrömische Gesellschaft
im Allgemeinen, keinerlei oder nur wenig Luxus auf. Die Einfuhr ausländischer Wa‐
ren zu horrenden Preisen hätten die Vorfahren nach Plinius’ Ansicht streng verurteilt,
ebenso wie die Zubereitung von teuren Medikamenten mit unzähligen Zutaten wie
dem Theriak; besser seien einfache, nützliche Medikamente (ibid., 24). Die religiöse
Lebensausrichtung der antiqui lässt sich an der Erwähnung der religiösen Bedeutung
verschiedener Stoffe wie dem Schweineschmalz (28, 136) oder von Hunden (29, 57 f.)
klar erkennen, unter anderem, da diese religiösen Bräuche teils bis in Plinius’ Zeit
spürbar seien.

Es wird also insgesamt erkennbar, dass die auctoritas nicht nur ein Auswahlkrite‐
rium für Plinius’ Inhalte ist, sondern zusätzlich auch als auctoritas priscorum dazu
dient, dem plinianischen Leser einen Spiegel vorzuhalten und ihm den in puncto
Werte und Verhaltensweisen von der römischen Tradition geprägten richtigen Weg
zu weisen346.

Naturbewunderung und miraculum

Das zweite Auswahlkriterium ist wie erwähnt die Qualität eines Wissensinhalts als
miraculum, wobei es sich um die Charakterisierung eines Inhaltes als wunderbar im
Sinne von außergewöhnlich handelt347. Diese miracula oder mirabilia sind in der ge‐
samten Naturalis Historia sehr präsent, in den medizinischen Büchern kommen sie
vor allem in Verbindung mit medizinischen Stoffen vor. Die enge Verbindung der mi‐
racula mit der Natur lässt es ratsam erscheinen, zunächst einen Blick auf Plinius’ Na‐
turbewunderung zu werfen und dann auf die Funktion der miracula als Auswahlkri‐
terium einzugehen.

Für den Autor ist die Natur die Mutter und Schöpferin aller Dinge (Nat. Hist. 22,
117; parens illa ac divina rerum artifex) sowie die Herrin allen Seins (21, 78; illa domi‐

345 Kritik an den Vorfahren ist in den medizinischen Büchern fast nicht vorhanden. In Nat. Hist. 25, 57
kritisiert Plinius die zu geringe Dosierung der Nieswurz bei der medizinischen Anwendung durch
die antiqui, er mildert seinen Vorwurf jedoch sofort wieder ab, indem er ihre Vorsicht bei der Ver‐
wendung des Mittels in den Fokus rückt. Dass die Vorfahren auch sehr praktisch orientiert waren
belegt ihre Nutzung des Fetts als Schmiere für die Wagenachsen (28, 141) oder auch die sehr weise
Aussage, dass jedes Übel auch einen gewissen Nutzen besitze (27, 8 f.).

346 Zur Tradition als Faktor für die Aufnahme von Inhalten sowie Wissen, das aus der Überlieferung
von Wissen entsteht, vgl. Healy 1999, 111.

347 Vgl. Healy 1999, 63 f.; Naas 2002, 246.

4. Magie bei Plinius

154

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


na rerum omnium). Ihre Macht ist unermesslich, wie die Erscheinungen des Windes,
der Stürme und Wirbel beweisen (32, 1; et ipsum sua sponte occurrit inmensum poten‐
tiae occultae documentum, ut prorsus neque aliud ultra quaeri debeat nec par ac simile
possit inveniri, ipse se vincente natura, et quidem numerosis modis. quid enim violentius
mari ventisve et turbidinis ac procellis?), und kann nicht angezweifelt werden (ibid., 6;
quocumque modo ista se habent, quis ab hoc tenendi navigia exemplo de ulla potentia
naturae vique et effectu in remediis sponte nascentium rerum dubitet?)348. In ihrer Vor‐
sehung (22, 16; providentiam naturae) und Freigebigkeit (27, 1; munificentia) hat sie
nicht nur alles geschaffen, sondern sie hat planvoll für den Menschen gesorgt, was die
Vielzahl der existierenden Heilmittel beweist, die verschiedensten Nutzen bringen349.
Die Natur übt sozusagen selbst die Heilkunde aus (26, 10; medicinam ipsa quodam‐
modo rerum natura faciente) und auch die Tiere wurden in diesem Plan natürlich
nicht vergessen (22, 30; quippe quaedam animalium remediis nascuntur locupleti divi‐
nitate ad generanda praesidia, ut non sit mirari satis ingenium eius disponentis auxilia
in genera, in causas, in tempora, ut aliis prosit alius horis diesque nullus prope sine
praesidiis reperiatur.). Medizinische Hilfe lässt sich überall in der Natur finden, sogar
an den entlegendsten und unwirtlichsten Orten. Überall sind die nach den Regeln der
Sympathie (concordia) und Antipathie (discordia) in Verbindung stehenden Stoffe aus
Pflanzen und Tieren auffindbar, wie Plinius in folgenden beiden Passagen erklärt:

Ne silvae quidem horridiorque naturae facies medicinis carent, sacra illa parente rerum
omnium nusquam non remedia disponente homini, ut medicina fieret etiam solitudo ipsa,
sed ad singula illius discordiae atque concordiae miraculis occursantibus. (24, 1)350

  
[N]atura, omnium rerum parens, nullum animal ad hoc tantum, ut pasceretur aut alia sa‐
tiaret, nasci voluit artesque salutares inseruit et visceribus, quippe cum surdis etiam rebus
insereret; tum vero illa animae auxilia praestantissima ex alia anima esse voluit, contem‐
platione ante cuncta mirabili. (27, 146)351

Nichts ist also von der Natur ohne gewichtige Ursachen geschaffen worden (29, 64;
adeo nihil parens illa rerum omnium sine ingentibus causis genuit.). Alle Heilmittel, die
sie in Vollkommenheit hervorbringt (22, 117; naturae quidem opera absoluta atque

348 Die bemerkenswerte Macht der Natur wird auch in Nat. Hist. 31, 1 anhand der Gewässer ((…) po‐
tentia maiore, si verum fateri volumus, quippe hoc elementum ceteris omnibus imperat.) und in 32, 26
am Beispiel der Land- und Wassertiere zur Sprache gebracht (spectabilis naturae potentia, in iis quo‐
que, quibus et in terris victus est, (…)).

349 In Nat. Hist. 31, 4 erwähnt Plinius beispielsweise, dass Heilquellen von selbst für den Menschen her‐
vorbrechen (auxilia morborum profitentes et e cunctis animalibus hominum tantum causa erumpentes
augent numerum deorum). Die Freigebigkeit der Natur wird auch in 27, 1 f. preisend erwähnt.

350 Nicht einmal die Wälder und die wildere Beschaffenheit ihrer Natur entbehren der Heilmittel, weil
ja jene heilige Mutter aller Dinge überall Heilmittel für den Menschen verteilt, so dass sogar jene
Einöde selbst zur Arznei geeignet wäre, wobei aber an den einzelnen Punkten Wunder jener Anti‐
pathie und Sympathie begegnen.

351 Die Natur, die Mutter aller Dinge, wollte, dass kein Tier nur zu diesem [Zweck], dass es sich ernähre
oder andere sättige, geboren werde und sie fügte auch den Eingeweiden heilsame Kräfte bei, da sie
[diese] ja sogar leblosen Dingen beifügte; dann aber wollte sie, dass jene vorzüglichsten Hilfsmittel
für das Leben aus einem anderen Leben stammten, wobei die Betrachtung vor allen Dingen bewun‐
dernswert ist.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

155

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


perfecta gignuntur), sind als ihr Geschenk an den Menschen zu sehen, den sie niemals
im Stich lässt: Die Nahrungsmittel des Menschen weisen teils gleichzeitig heilende
Wirkung auf; Beispiel ist hier der Brombeerstrauch mit seinen Früchten (24, 117; Nec
rubos ad maleficia tantum genuit natura, ideoque et mora his, hoc est vel hominibus ci‐
bos, dedit. vim habent siccandi, adstringendi, gingivis, tonsillis, (…)). Die pflanzlichen
Heilmittel wurden von der Natur eigens zu medizinischen Zwecken geschaffen (25, 1;
Ipsa quae nunc dicetur herbarum claritas, medicinae tantum gignente eas Tellure, in ad‐
mirationem curae priscorum diligentiaeque animum agit.). So wird beispielsweise in
22, 101 der Lasersaft als eine der vortrefflichsten Gaben der Natur gepriesen (Laser e
silphio profluens quo diximus modo inter eximia naturae dona numeratum plurimis
compositionibus inseritur; (…)) und auch in Pflanzen wie den Stachelgewächsen, de‐
nen allgemein wenig Zutrauen entgegengebracht wird, sind Heilstoffe verborgen, die
der Mensch nur zu entdecken braucht (ibid., 15; sperni cum rerum natura, quam certe
non defuisse nobis docebimus et invisis quoque herbis inseruisse remedia). Dass die Na‐
tur mit ihrer providentia in allen Lebenslagen Hilfe zu bringen weiß, zeigt die Distel,
deren aphrodisierende Wirkung zur Zeit ihrer Blüte am stärksten und somit am wir‐
kungsvollsten ist (ibid., 86; venerem stimulare in vino Hesiodo et Alcaeo testibus, qui
florente ea cicadas acerrimi cantus esse et mulieres libidinis avidissimas virosque in coi‐
tum pigerrimos scripsere, velut providentia naturae hoc adiumento tunc valentissimo.).
Insgesamt ist also, wie in 24, 85 beim Rohr angesprochen (Harundinis genera XXVIII
demonstravimus, non aliter evidentiore illa naturae vi, quam continuis his voluminibus
tractamus, (…)), die Kraft der Natur aus den Pflanzen und ihrer Wirkung ersichtlich.
Zu guter Letzt sind es die Tiere selbst, denen die Natur heilende Wirkung verliehen
hat, wie Plinius in 27, 146 klar darlegt. Doch Vorsicht ist geboten: Obwohl sich die
natura stets um den Menschen sorgt, lenkt sie auch die menschlichen Sitten. So fragt
sich Plinius bei der Behandlung des Honigs, ob dessen giftige Variante existiere, um
das Menschengeschlecht vorsichtiger und weniger gierig zu machen (21, 78; quid sibi
voluisse naturam his arbitremur insidiis, ut ab iisdem apibus nec omnibus annis fierent
aut non totis favis? (...) quid sibi voluit nisi aut cautiorem minusque avidum faceret ho‐
minem?); dieser Honig wäre sozusagen ein bewusst von der Natur eingesetztes Kor‐
rekturmittel für schlechte Sitten, die sich eingeschlichen haben352.

An diesem Punkt sei ein kurzer Verweis auf Plinius’ philosophische Ausrichtung
an stoischen Vorstellungen angebracht, die bereits ausführlich von Beagon untersucht
wurde353. Die Natur wird als Gottheit (vgl. Nat. Hist. 22, 117) angesehen, die in ihrer
Vorsehung (providentia; vgl. 22, 16) alles planvoll geschaffen hat. In ihrer rationalen

352 Dass seine Zeit nur der Habsucht und nicht der Wissenschaft zugewandt sei beklagt Plinius in Nat.
Hist. 2, 118. Mit seinem Werk versuche er, einen Kontrapunkt zum Trend seiner Zeit zu setzen
(ibid.; (…) sed lucri, non scientiae gratia. nec reputat caeca mens et tantum avaritiae intenta id ipsum
scientia posse tutius fieri. quapropter scrupulosius, quam instituto fortassis conveniat operi, tractabo
ventos (…).).

353 In diesem Zusammenhang sei deshalb auf die Untersuchung der Gedankenwelt des Älteren Plinius
und der zugrunde liegenden philosophischen Vorstellungen bei Beagon 1992 verwiesen. Zum stoi‐
schen Gedankengut bei Plinius vgl. daneben auch Citroni-Marchetti 1991, 21-29 und French 1994,
196-206. Die Gottesvorstellung des Plinius in der Naturalis Historia untersucht Dumont in Pigeaud/
Orozius 1987, 219-237.

4. Magie bei Plinius

156

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Naturordnung nimmt der Mensch eine zentrale Stellung ein; auf diesen ist, sozusagen
als „Krone der Schöpfung“, alles ausgerichtet. Diese Vorstellungen liegen, wie Beagon
1992, 27 feststellt, deutlich erkennbar der Naturalis Historia zugrunde:

The Stoic cosmos was not only divine but also rational and intelligent. Stoic doctrine was
also, by Pliny’s day, becoming increasingly preoccupied with human issues (…). Against
such a background, Pliny is often able to create an intimate and vivid picture of the rela‐
tionship between man and nature.

Teil dieser für Mensch und Tier so zuverlässig sorgenden Natur sind nun die miracula,
die, wie Plinius selbst in 31, 21 betont, in seinem Werk in großer Zahl (abunde) ver‐
treten sind (Quod si quis fide carere ex his [i.e. fontibus] aliqua arbitratu, discat in nul‐
la parte naturae maiora esse miracula, quamquam inter initia operis abunde multa ret‐
tulimus.)354. Sprachlich werden diese als miracula, mira oder mirabilia bezeichnet
oder mit den Adjektiven mirus/mirabilis, den Adverbien mire (sanat, prodest/prosunt,
medetur, utilis), mirifice und mirabiliter oder dem Verb mirari verbunden355. Eine Un‐
tersuchung der Stellen in Buch 20 bis 32, die einen dieser Ausdrücke beinhalten, der
die Außergewöhnlichkeit verschiedener Aspekte der behandelten Pflanzen und Tiere
hervorhebt, bestätigt, dass Plinius den miracula große Bedeutung beimisst. Folgende
Übersicht zeigt auf, welche Formulierungen in welchen Büchern wie oft gebraucht
werden:

1. miraculum: 21, 79; 22, 57; 22, 62; 22, 87; 23, 135; 24,
89; 24, 151; 25, 19; 28, 30; 30, 85; 31, 55

2. mirum: 20, 224; 23, 137; 24, 174; 28, 67; 28, 263;
29, 80; 31, 108; 32, 8; 32, 11; 32, 51

3. mirabile: 26, 9; 31, 56
4. mirus: 20, 203; 21, 26; 21, 47; 21, 49; 21, 73; 21,

78; 21, 93; 21, 96; 21, 103; 21, 104; 21,
116; 24, 6; 24, 17; 24, 90; 25, 39; 25, 58;
25, 145; 29, 4; 31, 54; 31, 67; 31, 110; 32,
18; 32, 133

5. mirabilis: 22, 120; 22, 127; 24, 67 f.; 26, 4; 26, 95; 27,
5; 28, 93; 29, 66; 29, 78; 29, 106; 31, 2 f.;
31, 73

354 Plinius erklärt zwar in Nat. Hist. praef. 12, dass in seinem Werk keine casus mirabiles zu finden sei‐
en; wie Naas 2002, 247 f. aber gezeigt hat, dürften die in der Widmung genannten wundersamen
Ereignisse nicht mit den miracula der Natur übereinstimmen. Es könnte sich bei ihnen mehr um
„événements fictifs“ bzw. „récits d’aventures“ als um „‚merveilles‘ de la nature“ handeln (Naas 2002,
248), die der Zielsetzung des Plinius folglich nicht entsprechen. Auf die in der Naturalis Historia als
Quellen verwendeten Autoren von mirabilia geht Beagon 1992, 8 f. ein; in die Zeit des Hellenismus
zu datieren sind Callimachus und sein Schüler Philostephanus von Kyrene, es folgen in der römi‐
schen Zeit Isigonus von Nikäa und Alexander Polyhistor. Römische Schriftsteller, die mit der Abfas‐
sung von mirabilia in Verbindung gebracht werden, sind Mucianus, C. Epidius, Turranius Gracilis,
Pompeius Trogus, Cornelius Valerianus und Trebius Niger. Zu den Autoren vgl. auch Naas 2002,
245. Grundlegend zu den mirabilia bei Plinius vgl. Beagon 1992, 8 f.; Healy 1999, 63-70; Naas 2002,
237-292 und Naas in Gibson/Morello 2011, 57-70.

355 Vgl. auch Naas 2002, 244-247.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

157

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


6. mire: 21, 47; 21, 30; 22, 23; 22, 29; 22, 64; 22,
68; 23, 75; 23, 115; 23, 116; 23, 133; 24,
26; 24, 146; 24, 169; 25, 37; 25, 92; 25,
142; 26, 35; 26, 91; 28, 165; 28, 210; 28,
217; 28, 227; 28, 251; 29, 37; 29, 40; 29,
139; 30, 24; 30, 74; 30, 112; 30, 117; 30,
118; 32, 53; 32, 64; 32, 87

7. mirifice: 24, 169; 27, 14; 29, 58; 29, 124; 31, 97; 32,
88; 32, 112; 32, 134

8. mirabiliter: 29, 131
9. mirari: 21, 71; 22, 63; 23, 70 f.; 26, 123; 28, 33; 28,

40; 28, 153; 29, 56; 29, 103; 30, 115; 31, 91

Die Zusammenstellung macht klar, dass Plinius an vielen Stellen der medizinischen
Bücher aufgrund seiner Vorliebe für das Außergewöhnliche (Healy 1999, 64; curiosity
for the unusual) Wissensinhalte, die auf die wundersame Qualität der Natur Bezug
nehmen, aufnimmt356. Worin bestehen diese nun genau? Naas fasst ihren Inhalt tref‐
fend zusammen (Naas in Gibson/Morello 2011, 59)357:

Mirabilia are very frequent in the Naturalis Historia. They consist on one hand in strange
and marvellous phenomena in nature, and on the other hand in extraordinary human
creations.

Auch wenn ähnlich wie beim Auswahlkriterium der auctoritas beim Großteil der auf‐
geführten Stellen nicht explizit erklärt wird, dass der jeweilige Inhalt aufgrund seiner
Qualität als miraculum ausgewählt wurde, lässt sich anhand einiger Punkte klar her‐
ausarbeiten, dass die miracula tatsächlich als Kriterium der Stoffauswahl fungieren.
Diesen Aspekt hat auch Naas bereits formuliert, denn für sie stellt das Wunderbare in
Plinius’ Werk ebenfalls „un critère de selection de données et un élément de composi‐
tion de l’encyclopédie“ (Naas 2002, 166) dar358. Am besten lässt sich die Auswahl‐
funktion in Nat. Hist. 24, 89 bei der Behandlung des Ebenholzbaumes nachweisen.
Dieser wird nur aufgrund seiner Qualiät als miraculum aufgenommen (ibid.; non
omittetur tamen propter miraculum), da eigentlich bei der Arzneimittellehre Heilmit‐
tel aus fremden Ländern keine Berücksichtigung finden (ibid.; Ne in Aegypto quidem
nascitur hebenus, ut docuimus, nec tractamus in medicina alienos orbes, non omittetur
tamen propter miraculum.). Da er allerdings außergewöhnlich ist, findet er seinen
Platz bei den wild wachsenden Pflanzen. Ein weiteres gutes Beispiel ist der Einbezug
einer sonderbaren Eigenschaft von Hühnerbeinen in 29, 80, die schmelzendes Gold
in sich aufsaugen und es somit vernichten können. Plinius nimmt diese Besonderheit
auf, obwohl sie nicht in den medizinischen Bereich fällt, nach seinen Worten darf die‐

356 Mögliche allgemeine Gründe wie den Zeitgeschmack, die Entwicklung auf dem Feld der Wissen‐
schaft sowie die Bedürfnisse der römischen Oberschicht und persönliche Gründe des Plinius be‐
leuchtet Naas in Gibson/Morello 2011, 60 f.

357 Vgl. auch Naas 2002, 245.
358 Die Funktion der mirabilia als Auswahl- und Klassifikationskriterium wird auch in Naas 2002,

277-280 untersucht. Köves-Zulauf bezeichnet die mirabilia naturae als eine „plinianische Grundka‐
tegorie“ (Köves-Zulauf 1978 in ANRW II, 16, 1, 196).

4. Magie bei Plinius

158

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ses miraculum aber nicht übergangen werden (ibid.; non praeteribo miraculum, quam‐
quam ad medicinam non pertinens: si auro liquescenti gallinarum membra misceantur,
consumunt id in se; ita hoc venenum auri est.).

Daneben weist an weiteren Stellen die Verbindung der außergewöhnlich-wunder‐
baren Aspekte der Natur mit den Verben tradere, prodere oder memorare auf das
Überliefern von Wissensinhalten hin (z.B. zur Ernährung der Bienen – 21, 73; Mirum
est dignumque memoratu de alimentis quod conperi; 24, 174; mirum traditur; 28, 67;
mirum proditur; Pferde – 28, 263; Mira praeterea traduntur in iisdem animalibus:
(…)). Plinius hat die miracula also – wie alle seine Inhalte – bewusst ausgewählt und
nach Prüfung in sein Werk aufgenommen; sie sind folglich der Weitergabe an die
Nachwelt wert und sind bedeutender Teil seiner umfassenden Wissenssammlung.
Dass er all diese Wissensinhalte im Text klar erkennbar mit dem Prädikat des miracu‐
lum versieht, kann als zusätzlicher Beleg dafür dienen, dass es sich bei den miracula
tatsächlich um ein vom Autor bewusst eingesetztes Auswahlkriterium handelt.

Vollständigkeit

Dass Plinius der inhaltlichen Vollständigkeit seines Werkes, das als umfassendes
Kompendium das gesamte zeitgenössische Wissen über die natura rerum schriftlich
fixieren soll, zentrale Bedeutung beimisst, wird bereits in Nat. Hist. praef. 14 deutlich
erkennbar359. Die Naturalis Historia soll alle Wissensinhalte, die die Griechen mit
ἐγκυκλίος παιδεία bezeichnen, umfassen (iam omnia attingenda, quae Graeci τῆς
ἐγκυκλίου παιδείας vocant, et tamen ignota aut incerta ingeniis facta)360. Plinius ist
sich allerdings bewusst, dass gerade der Anspruch der Vollständigkeit niemals ganz
erreicht werden kann, da es immer Inhalte geben wird, die nicht im Werk enthalten
sind (ibid., 18; nec dubitamus multa esse quae et nos praeterierint.)361. Allein das Vor‐
haben, die gesamte (bekannte römische) Welt in einem einzigen Werk zusammenzu‐
fassen – das Thema ist es ja, die rerum natura, hoc est vita (ibid., 13) darzustellen –,
zwingt den Autor jedoch zu einer bewussten inhaltlichen Auswahl362. Diese hat er
nach eigenen Angaben (ibid., 17) aus etwa 2.000 (lectione voluminum circiter I̅I̅  ) von
100 ausgewählten Autoren verfassten Werken (ex exquisitis auctoribus) getroffen, das
Ergebnis sind nach Plinius’ Zählung 20.000 der Behandlung werte Gegenstände (X̅X̅ 
rerum dignarum cura). Doch obwohl die Inhalte der Naturalis Historia das Ergebnis
einer bewussten Auswahl seitens des Autors sind, durchzieht das Konzept der Voll‐
ständigkeit das Werk wie ein roter Faden. Schon allein der Aufbau weist darauf hin,
denn Plinius fasst alle zur Natur gehörigen Komponenten darin zusammen und ord‐
net sie ganz bewusst vom Kosmos bis zur Untersuchung des Erdinneren an363. Damit
wird allerdings auch klar, dass die Welt in ihrer Ausprägung in der Naturalis Historia

359 Vgl. auch Carey 2003, 17. Zum Aspekt der Vollständigkeit insgesamt vgl. Naas 2002, 81-84 und Ca‐
rey 2003, 17-40.

360 Zum Begriff vgl. S. 68 f. der vorliegenden Arbeit.
361 Vgl. auch Naas 2002, 81.
362 Vgl. auch Carey 2003, 21.
363 Vgl. auch Carey 2003, 18.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

159

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ein bewusstes Konstrukt ist; Plinius zeigt uns eine Repräsentation der Natur nach sei‐
nen individuellen Vorstellungen, von der der Leser den Eindruck haben soll, dass sie
vollständig ist. Jedem Inhalt weist er seinen individuellen Platz zu und schafft da‐
durch einerseits den Eindruck einer geordneten Natur, andererseits suggeriert er sei‐
nem Gegenüber, dass die Naturalis Historia die Abbildung der realen Welt ist, auch
wenn dies streng genommen nicht der Fall ist364.

Innerhalb des Werkes lässt sich nun deutlich erkennen, dass Plinius die inhaltli‐
che Vollständigkeit als Auswahlkriterium nutzt365. Typisch für den Einbezug von
Wissensinhalten sind Formulierungen mit dem Verb omittere, wie ne quod omittamus
(20, 235) oder nihil omissum est (28, 265), denn Auslassungen von für ihn wichtigen
Inhalten in der Darstellung möchte der Autor gerade vermeiden. Daneben wird sein
Bestreben nach vollständiger inhaltlicher Behandlung an weiteren Stellen deutlich,
von denen hier nur einige wenige exemplarisch angeführt werden sollen, um Plinius’
Auswahlverfahren zu verdeutlichen. Ist ein Wissensinhalt nicht tiefgründig genug er‐
fasst worden, wie bei den Austern (32, 59-65), wird er sorgfältig vervollständigt. Der
Abschnitt zu den Austern (ostrea) wird dann auch mit den Worten, es sei allem An‐
schein nach noch nicht genug über sie gesprochen worden, eingeleitet (ibid., 59; Et
ostrea adversantur isdem [i.e. venenis], nec podest [sic] videri satis dictum esse de iis,
cum palma mensarum diu iam tribuatur illis.). Es folgt die genaue Behandlung ihres
Aussehens, ihres Körpers sowie ihres Vorkommens; ab ibid., 64 wird ihr medizini‐
scher Nutzen in den Fokus gerückt. Somit sind alle zur Auster relevanten Informatio‐
nen ins Werk aufgenommen.

Des Weiteren wird das Streben nach Vollständigkeit generell in der Auflistung
von Inhalten ersichtlich. Ein schönes Beispiel ist der Katalog der Wassertiere in 32,
144-151, der den Anspruch erhebt, alle Arten der im Wasser lebenden Tierarten voll‐
ständig wiederzugeben. Dies wird bereits in ibid., 142 kenntlich, da Plinius nicht nur
die genaue Anzahl aller Arten – insgesamt 144 – kennt, sondern sie zudem alle na‐
mentlich aufführen kann (ibid.; Peractis aquatilium dotibus non alienum videtur indi‐
care per tot maria, (…) animalia centum quadraginta quattuor omnino generum esse
eaque nominatim complecti). Damit erweckt er den Eindruck, dass jedem, der sich mit
dieser Liste beschäftige, danach automatisch alle existierenden Wassertiere bekannt
seien, da diese als certa gälten (ibid., 143). Unterstrichen wird die Wichtigkeit der
vollständigen Angabe der Wassertiere noch dadurch, dass der Autor bemerkt, dass
diese für die Landtiere und Vögel gar nicht möglich sei, da die Tiere Indiens, Äthiopi‐
ens oder Skythiens in ihrer Gesamtheit der Menschheit nicht bekannt seien (ibid.,
142.; quod in terrestribus volucribusque fieri non quit. neque enim omnis Indiae Aethio‐
piaeque aut Scythiae desertorumve novimus feras aut volucres).

364 Carey 2003, 28 f.
365 Vgl. auch Naas 2002, 81 f. Dass Plinius Vollständigkeit tatsächlich als Auswahlkriterium nutzt, zeigt

auch Nat. Hist. 22, 4. Hier wird das Gebiet der Färberei aus der Darstellung ausgeschlossen, da es
niemals Teil der freien Künste gewesen sei (ibid.; nec tinguendi tamen rationem omisissemus, si um‐
quam ea liberalium artium fuisset.). Es wird zwar erwähnt und seine Existenz gerät daher nicht in
Vergessenheit, nähere Ausführungen verbieten sich allerdings aufgrund der bewussten Stoffwahl.

4. Magie bei Plinius

160

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Dem Streben nach Vollständigkeit ist auch die Erwähnung von medizinisch nutz‐
losen Stoffen wie dem Kraut sillybum in 22, 85 oder sogar giftigen Mitteln wie der
Pflanze bouprestis (ibid., 78) oder gewissen Pilzen (ibid., 98 f.) geschuldet366. Obwohl
sie alle nur kurz angesprochen, aber nicht weiter ausgeführt werden, werden sie doch
erwähnt; bei den Pilzen werden neben ihrem durchaus vorhandenen medizinischen
Nutzen zusätzlich Gegenmittel bei Vergiftung angesprochen. Allein ihre Aufnahme in
die Naturalis Historia belegt, dass ohne sie die Darstellung der Natur nicht vollständig
wäre. Daneben bezieht Plinius auch Stoffe oder Tiere mit ein, deren Vorkommen sehr
begrenzt ist; hier wäre beispielsweise der lediglich im Nilbereich existierende Raben‐
fisch (32, 56) zu nennen. Der Autor betont bei diesem Wissensinhalt, er gehöre in das
Werk, da er seine Angaben für alle Länder mache (ibid.; Coracini pisces Nilo quidem
peculiares sunt, sed nos haec omnibus terris demonstramus.), was ebenfalls auf das
Streben nach inhaltlicher Vollständigkeit hinweist, denn er könnte derartige Inhalte
mit der Begründung, sie seien nicht für alle Leser von Nutzen, durchaus auch aus‐
schließen. Auch das dichte Netz an Querverweisen367, das das Werk durchzieht, er‐
weckt den Eindruck, dass alles vollständig und systematisch abgehandelt wird. Dane‐
ben muss auch erwähnt werden, dass bestimmte Inhalte nur aufgenommen werden,
da sie überliefert sind, wie die magischen Heilmittel gegen Kinderkrankheiten (30,
137; Vix est serio conplecti quaedam, non omittenda tamen, quia sunt prodita). Hier
dient Vollständigkeit nicht mehr unbedingt dem Nutzen, sondern ist Selbstzweck.

Nachdem nun die Bedeutung der Vollständigkeit als inhaltliches Auswahlkriteri‐
um weiter beleuchtet und untermauert wurde, soll nun abschließend Carey zu Wort
kommen, die die Funktion dieses Auswahlkriteriums in der Naturalis Historia tref‐
fend zusammengefasst hat (Carey 2003, 30):

Pliny persistently emphasizes the completeness of his work, whether in drawing the
reader’s attention to his inclusion of a particular piece of information, or in describing
something as innumerable only to go on to catalogue it. The appearance of totality is cru‐
cial for the development of the themes and concerns which Pliny pursues in the Natural
History. In seeming to detail the contents of the world in their entirety, while at the same
time structuring his work according to a system apparently devised by Nature herself, Pli‐
ny can suggest that his own representation of the world exactly replicates the world as it
exists outside of his text.

Nutzen

Als Hauptkriterium der Stoffauswahl in der Naturalis Historia soll nun als vierte Säule
die utilitas – auch als usus bezeichnet – untersucht werden, die gleichzeitig die Haupt‐
zielsetzung des Werks darstellt, wie bereits besprochen wurde368. Nutzen zu bringen

366 Die Untersuchung der inhaltlichen Ausschlusskriterien im Anschluss an die Auswahlkriterien wird
zeigen, dass die genannten Inhalte nur daher lediglich kurz erwähnt werden, da der fehlende inhalt‐
liche Nutzen oder auch die schädigende Wirkung eines Stoffes eigentlich ein Ausschlusskriterium
dieser Mittel bilden.

367 In Nat. Hist. 30 beispielsweise in 30, 19; 30, 30; 30, 39; 30, 40; 30, 46; 30, 54; 30, 56; 30, 59; 30, 66; 30,
73; 30, 81; 30, 86; 30, 90; 30, 123. Vgl. dazu auch Carey 2003, 26.

368 Vgl. Abschnitt 4.1.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

161

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ist Plinius’ zentrales Anliegen, dessen Wichtigkeit sich aus Nat. Hist. 2, 18 er‐
schließt369: Als Mensch einem anderen Hilfe zu bringen, d.h. ihm zu nutzen, sei gött‐
lich und darüber hinaus der Weg zu ewigem Ruhm (ibid.; deus est mortali iuvare mor‐
talem, et haec ad aeternam gloriam via.). Dass der Autor folglich seine Inhaltsauswahl
am Nutzen ausrichtet, lässt sich an einer Vielzahl von Beispielen aus allen medizini‐
schen Büchern belegen370. Zunächst muss die Aufmerksamkeit jedoch auf die Wörter
und Formulierungen gerichtet werden, welche Plinius für diesen Aspekt wählt. Als
Untersuchungsbeispiel dient Buch 30.

Im Bereich der Verben verwendet der Autor überwiegend prodesse, aber auch iu‐
vare, curare, mederi und sanare haben im Wechsel ihren festen Platz; im Bereich der
Adjektive nimmt utilis, gefolgt von efficax, eine wichtige Stellung ein. Daneben wird
der besondere Nutzen eines Mittels durch die Betonung seiner schnellen Wirkung
(30, 79; praesentaneum est) oder seines allgemeinen Ansehens in der Anwendung
(ibid., 88; magnifice laudatur) deutlich. Die folgende Übersicht fasst die Verwendung
der einzelnen Formen in Buch 30 auf einen Blick zusammen:

1. prodesse: 30, 23; 30, 24; 30, 26; 30, 37; 30, 39; 30, 44; 30, 54;
30, 56; 30, 63; 30, 65; 30, 68; 30, 71; 30, 74; 30, 90;
30, 95; 30, 110; 30, 116; 30, 117; 30, 126

2. iuvare: 30, 62
3. curare: 30, 78
4. sanare: 30, 116
5. mederi: 30, 119
6. utilis: 30, 77
7. efficax: 30, 23

Wie aus der Übersicht erkennbar unterstreicht der Autor im gesamten Buch 30 die
Bedeutung des Nutzens seiner ausgewählten Heilmittel; dies trifft in dieser Weise für
jedes der medizinischen Bücher zu. Er trifft jedoch zusätzlich eine Differenzierung,
indem er Abstufungen im Grad der Nützlichkeit der Mittel angibt. Sind manche Stof‐
fe nur utilis oder efficax, so zeichnen sich andere im Vergleich zu diesen als utilior/
utilius bzw. efficacior/efficacius oder sogar als utilissimus, a, um bzw. efficacissimus, a,
um/efficacissime aus. In Buch 30 ist dies bei folgenden Stellen der Fall:

1. utilior/utilius: 30, 45
2. utilissimus, a, um: 30, 30; 30, 56; 30, 60; 30, 86; 30, 114; 30, 135

369 Vgl. auch Beagon 1992, 56. Dass auch das Überliefern von Wissen großen Nutzen in sich birgt, wird
in Nat. Hist. 29, 4 erkennbar; an dieser Stelle geht Plinius auf den Arzt Hippokrates von Kos ein, der
schriftlich festgehalten habe, wie die Patienten, die durch den Gott Asklepius Heilung erfahren hät‐
ten, geheilt worden seien. Zweck dieser Abschriften sei es gewesen, zukünftigen Kranken Nutzen zu
bringen; Hippokrates sei somit als Begründer der Heilkunde anzusehen (ibid.; is [i.e. Hippocrates],
cum fuisset mos, liberatos morbis scribere in templo eius dei quid auxiliatum esset, ut postea similitudo
proficeret, exscripsisse ea traditur atque, ut Varro apud nos credit, templo cremato iis instituisse medi‐
cinam hanc, quae clinice vocatur.).

370 Ein Beispiel bietet Nat. Hist. 30, 25. Hier stellt Plinius fest, dass es ein äußerst großes Verdienst sei‐
nerseits sei, die für das menschliche Leben nützlichen Pflanzen in seinem Werk angegeben zu haben
(ibid.; satis operae fuerit abundeque praestatum vitae salutares dixisse ac postea inventas).

4. Magie bei Plinius

162

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


3. efficacior/efficacius: 30, 33; 30, 37; 30, 119
4. efficacissimus, a, um, efficacis‐
sime:

30, 33; 30, 34; 30, 45; 30, 62; 30, 69

Doch nicht alle Stoffe sind ausschließlich nützlich und so bringt Plinius auch Hinwei‐
se auf schädliche Wirkungen an, wie in 30, 45 bei den Waldschnecken, die für den
Magen nicht nützlich seien (ibid.; nec silvestres [i.e. cocleae] stomacho utiles). Auch
gibt er praktische Hinweise, um die fehlerhafte Anwendung eines Mittels zu verhin‐
dern und somit den Nutzen eines Stoffes zu erhalten, wie beispielsweise bei der Ver‐
wendung von Tausendfüßlern gegen Halsentzündungen. Zwanzig dieser Tiere wür‐
den in einer hemina Wassermet zerrieben und müssten dann mit Hilfe eines Trink‐
halms verzehrt werden, da die Heilkraft verloren ginge, falls sie die Zähne berührten
(ibid.; milipedam inlini anginis efficacissimum putant; alii XX tritas in aquae mulsae
hemina dari per harundinem, quoniam dentibus tactis nihil prosint.).

Da nun die Bedeutung der Nützlichkeit in der Naturalis Historia nochmals her‐
vorgehoben wurde, wenden wir uns zwei ausgewählten Stellen zu, an denen deutlich
wird, dass die utilitas tatsächlich als inhaltliches Auswahlkriterium fungiert. Es muss
vorausgeschickt werden, dass dieses Kriterium sehr viel breiter als die übrigen ange‐
legt ist, da es zugleich mit der Hauptzielsetzung übereinstimmt; allein die Vielzahl der
Stellen, an denen die utilitas in verschiedensten Formulierungen immer wieder ins
Gedächtnis des Lesers gerufen wird, dient als Beleg, dass die Einzelstellen nach die‐
sem Kriterium gewählt wurden.

Die bewusste Entscheidung des Autors für die Auswahl nutzbringender Wissens‐
inhalte wird allerdings bei der Behandlung des Weines in 23, 31 f. besonders deutlich.
Nachdem Plinius mittels Rückverweis daran erinnert hat, dass die verschiedenen
Weinarten, ihre Eigenschaften und Unterschiede bereits besprochen wurden (ibid.,
31; Vini genera differentiasque perquam multas exposuimus et fere cuiusque proprieta‐
tes.), weist er darauf hin, dass es äußerst schwierig sei, zu entscheiden, ob der Weinge‐
nuss mehr nütze oder schade (ibid.; neque est ulla pars difficilior tractatu aut numero‐
sior, quippe cum sit arduum dictu, pluribus prosit an noceat.). Er entscheidet sich klar
dafür, im Folgenden lediglich die Heilwirkung des Weines zu behandeln (ibid.; etenim
de natura ad remedia tantum pertinente nunc loquimur.) und aus seinen Quellen mit
römischer Ernsthaftigkeit und aus Liebe zu den freien Künsten als Verkünder des
menschlichen Wohls eine sorgfältige Auswahl unter den zur Verfügung stehenden In‐
halten zu treffen (ibid., 32; nos ista Romana gravitate artiumque liberalium adpetentia
non ut medici, sed ut indices salutis humanae diligenter distinguemus.). Seine Entschei‐
dung unterstreicht klar, dass sein Fokus auf dem Nutzinhalt liegt.

Auch in 25, 151 entscheidet das Kriterium des Nutzens über den Einbezug des
hochgiftigen Schierlings, der dann von Paragraph 151 bis 154 genau behandelt wird.
Plinius gibt ehrlich an, dass es sich bei der Pflanze um ein Gift handelt und dass sie als
Strafe des athenischen Staates verhasst sei (ibid.; Cicuta quoque venenum est, publica
Atheniensium poena invisa, (…)). Kurz und bündig erklärt er jedoch sofort im An‐
schluss, dass der Schierling aufgrund seiner hohen Nutzwirkung keinesfalls übergan‐
gen werden dürfe (ibid.; (…) ad multa tamen usus non omittenda.).

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

163

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Ebenfalls dem Nutzen geschuldet ist die Anordnung der ausgewählten Wissensin‐
halte zu den Wassertieren nach Krankheiten ab 32, 43. Diese soll hier erwähnt wer‐
den, auch wenn sie nur indirekt ein Beispiel für die Auswahlfunktion der utilitas dar‐
stellt. Plinius gibt in ibid., 42 an, dass die Einteilung der Wassertiere den Krankheiten
nach für das Leben schlichtweg nützlicher sei, auch wenn sie nicht unbedingt als an‐
genehm bezeichnet werden könne (Hinc deinde in morbos digeremus aquatilia, non
quia ignoremus gratiorem esse universitatem animalium maiorisque miraculi, sed hoc
utilius est vitae, contributa habere remedia, (…)). Für jeden Nutzer des Werkes ist ein
anderer Inhalt nützlich. Die inhaltliche Anordnung auf Nützlichkeit zu gründen,
weist indirekt auch darauf hin, dass die Inhalte ebenfalls nutzbringend sein müssen,
sonst wären sie nicht Teil des Abschnitts. Die angeführten Beispiele sollen soweit ge‐
nügen, da eindeutig untermauert ist, dass utilitas bzw. usus vom Autor als Auswahl‐
kriterium verwendet wird371.

Ausschlusskriterien – Fehlendes oder nicht mehr vorhandenes Anwendungsgebiet

Nach den Auswahlgrundlagen sollen nun die Kriterien zur Sprache kommen, mit de‐
nen der Autor bestimmte Inhalte bewusst aus seinem Werk ausklammert. Wie bei
den Ergebnissen der Magiekapitelanalyse bereits festgehalten, handelt es sich bei den
ausgeschlossenen Wissenseinheiten um Inhalte, die Plinius’ moralischen Vor‐
stellungen oder seinem Nutz- bzw. Vollständigkeitsaspekt zuwider laufen und damit
aus seiner Sicht seinem Werk folglich wenig angemessen sind372.

Der erste Punkt in der Reihe der Ausschlusskriterien, der erweiternd zu unseren
bereits genannten Ergebnissen hinzutritt und aufgrund seiner Kürze vor dem Kriteri‐
um der Nichtvertretbarkeit bzw. der bewussten Schädigung behandelt werden soll,
bezieht sich auf fehlende oder nicht mehr vorhandene Anwendungsgebiete. Hier ist
die Verletzung des Nutzaspekts jeweils der Ausschlussgrund für den Inhalt. Obwohl
Plinius seine Quellen sorgfältig bearbeitet, fehlen für manche Stoffe schlichtweg die
Informationen. Gibt es keine Informationen über die betreffende Pflanze, wird dieser
Wissensinhalt ausgeschlossen, da er keinerlei praktischen Nutzen im Rahmen der
Zielsetzung des Plinius besitzt. Dies trifft auf die Erdmandel in Nat. Hist. 21, 175 zu.
Plinius erwähnt lediglich ihren Namen und dass sie in Ägypten als Speise verzehrt
werde (ibid.; Anthalii, quod Aegyptii edunt), dann bricht er den Punkt mit den Worten
nullum alium reperi usum ab. Ebenfalls nicht mehr vorhanden ist das Anwendungsge‐
biet künstlich zubereiteter Weinarten, da diese nach Wissensstand des Autors nicht
mehr hergestellt werden; da sie nicht mehr verfügbar seien und sie auch keinen Nut‐

371 Zum Zusammenhang zwischen utilitas und Moralismus in der Naturalis Historia vgl. Citroni-Mar‐
chetti 1980, 124-148.

372 Neben den im folgenden Abschnitt untersuchten Ausschlusskriterien werden Wissensinhalte auch
aus anderen Gründen beiseite gelassen. Ein Beispiel bietet die Prahlerei der Ärzte in Nat. Hist. 23,
52. Plinius übt scharfe Kritik an ihnen, da sie angaben, Wein aus Steckrüben oder auch Wacholder
könne gegen Ermattung angewendet werden; dies ist für den Autor nichts als Angeberei, weshalb er
Informationen ähnlicher Art, die er in seinen Quellen gefunden hatte, bewusst ausschließt (ibid.; et
alias modum excesserat medicorum in his ostentatio, veluti e napis vinum utile esse ab armorum equi‐
tandive lassitudine praecipientium atque, ut reliqua omittamus, etiam e iunipiro.).

4. Magie bei Plinius

164

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


zen mehr bringen können, muss auch ihre Verwendung nicht besprochen werden.
Viel sinnvoller sei es in diesem Fall, auf die einzelnen Bestandteile dieser ehemals
existierenden Weine und deren Nutzen näher einzugehen (23, 52; Vini genera, quae
fingi docuimus, nec fieri iam arbitror et supervacuum eorum usum, cum ipsis rebus, ex
quibus finguntur, doceamus uti.).

Ebenfalls ausgeschlossen werden Stoffe, die in der Medizin keinen Nutzen haben.
Fehlt die nützliche Anwendung, erfüllt das Heilmittel keinen sinnvollen Zweck und
trägt nicht zur medizinischen Hilfe für den Menschen bei, wie es in 22, 85 für das
Kraut sillybum der Fall ist (ibid.; in medicina nullum usum habet.); dieses ist jedoch
nicht einmal als Speise in den Ländern, in denen es vorkommt, von Nutzen, da seine
Zubereitung sich äußerst schwierig gestaltet (ibid.; Sillybum, chamaeleonti albo simi‐
lem, aeque spinosam, ne in Cilicia quidem aut Syria aut Phoenice, ubi nascitur, coquere
tanti est; ita operosa eius culina traditur.). Pflanzen oder Tiere ohne jeglichen medizi‐
nischen Nutzaspekt aufzunehmen steht im Widerspruch zu Plinius’ Werkszweck, so‐
mit sind derlei Inhalte überflüssig. Der letzte Punkt, der erwähnt werden muss, sind
Tiere, die als ausgestorben gelten oder tatsächlich ausgestorben sind. Plinius ent‐
schließt sich in 28, 151 die aus dem hirschähnlichen Tier ophion zu gewinnenden
Heilmittel komplett auszuschließen, da dieses auf Sardinien vorkommende Lebewe‐
sen seiner Meinung nach ausgestorben sei (ibid.; invenio apud auctores Graecos, ani‐
mal cervo minus et pilo demum simile, quod ophion vocaretur, Sardiniam tantum ferre
solitam. Hoc interisse arbitror et ideo medicinas ex eo omitto.). Ist das Tier gar nicht
mehr vorhanden, macht auch die Angabe von aus ihm gewonnenen Heilmitteln kei‐
nen Sinn, da es dem Menschen nicht mehr von Nutzen sein kann.

Nicht vertretbare Inhalte: Scheu, Schreckliches und Unerhörtes

Das zweite Ausschlusskriterium steht wie festgestellt in Verbindung mit den morali‐
schen Vorstellungen des Älteren Plinius. In Buch 28 der Naturalis Historia wird er‐
kennbar, dass er Inhalte, die nicht vertretbar sind, da sie das (geistige) Schamgefühl
(pudor) eines Römers verletzen können, zwar in aller Kürze anspricht, aber bewusst
nicht vertieft373. Alle Stellen weisen eine zu pudor in Verbindung stehende Wortwahl
auf; es wird in jedem Fall eindeutig geklärt, dass das Schamgefühl den Ausschluss des
Inhalts bedingt.

Im Rahmen der Besprechung von Wunderzeichen führt der Autor eine Vielzahl
von Beispielen für ostenta (28, 17; ostentorum vires) aus dem römischen Bereich an,
den letzten Punkt bildet die Erwähnung von Zaubersprüchen (ibid., 29; carmina) ge‐
gen Hagel, bestimmte Arten von Krankheiten sowie Verbrennungen, von denen sich
manche sogar bewährt hätten (ibid.; carmina quidem exstant contra grandines contra‐
que morborum genera contraque ambusta, quaedam etiam experta; (…)). Dann aber
bricht Plinius die Fortführung weiterer magischer Beispiele bewusst ab; Grund ist
nach seinen Angaben sein Schamgefühl, hier mit verecundia ausgedrückt, das ihm

373 Zum Begriff des pudor vgl. den Artikel von Radke in RE XXIII, 2, 1947; zum Gegensatz des körper‐
lichen Schamgefühls (pudicitia) vgl. den Artikel von Radke in RE XXIII, 2, 1942-1945.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

165

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


wegen der großen Unterschiedlichkeit der Ansichten zu den ostenta im Wege stehe
und ihn somit hindere, weitere Inhalte anzuführen (ibid.; sed prodendo obstat ingens
verecundia in tanta animorum varietate.). Der Abschnitt schließt mit dem Hinweis,
jeder müsse sich hinsichtlich der Wunderzeichen eine eigene Meinung bilden (ibid.;
Quapropter de his, ut cuique libitum fuerit, opinetur.), für Plinius ist das Thema been‐
det.

Das zweite Beispiel, in dem der pudor die Entscheidung über die Nichterwähnung
fällt, ist die Zerstückelung von Fehlgeburten oder die sträfliche Verwendung des
Menstruationsblutes der Frau (ibid., 70). Die Schrecklichkeit beider Taten oder auch
ähnlicher Praktiken, deren Quelle Hebammen oder sogar Dirnen sind, kann nur das
Schweigen des Plinius (ibid.; ut sileamus) zur Folge haben (ibid.; Quae ex mulierum
corporibus traduntur, ad portentorum miracula accedunt, ut sileamus divisos membra‐
tim in scelera abortus, mensum piacula quaeque alia non obstetrices modo, verum
etiam ipsae meretrices prodidere; (…)). Solche Verbrechen, hier piacula, sind nicht Teil
der nutzbringenden Naturalis Historia und werden rasch übergangen.

Nur sieben Paragraphen später (ibid., 77) kommt das Menstruationsblut ein wei‐
teres Mal in Verbindung mit pudor zur Sprache. Plinius erklärt, dass aus den menses
schreckliche und unerhörte Dinge geweissagt würden (ibid.; ex ipsis vero mensibus,
(…) dira et infanda vaticinantur), weshalb er ganz bewusst nur die Inhalte ausgewählt
habe, deren Überlieferung er sich nicht zu schämen brauche (ibid.; e quibus dixisse
non pudeat). Es folgen tatsächlich nur Informationen zum Monatsfluß, die moralisch
ohne weitere Probleme vertretbar sind (ibid., 77-87). Um den Abschnitt zum Mens‐
truationsblut deutlich erkennbar abzuschließen, wiederholt Plinius in ibid., 87 noch‐
mals, er habe nur die Inhalte dazu angegeben, die nicht gegen das sittlich Erlaubte
(ibid.; Haec sunt, quae rettulisse fas sit) und das Ehrenhafte (ibid.; ac pleraque ex his
non nisi honore dicto) verstießen. Da die übrigen von ihm eruierten Informationen
zum Thema gänzlich dem Bereich des Abscheulichen und Unerhörten angehörten,
verlasse er nun das Thema Mensch, um sich den Heilmitteln aus den Tieren zuzu‐
wenden (ibid.; reliqua intestabilia, infanda, ut festinet oratio ab homine fugere. In cete‐
ris claritates animalium aut operum sequemur.).

Ein letztes Beispiel, das die Funktion nicht vertretbarer Inhalte als Ausschlusskri‐
terium weiter untermauert, lässt sich in ibid., 116 im Rahmen der Behandlung des
Chamäleons finden. Nachdem Plinius in ibid., 114 f. eine Vielzahl an magischen Re‐
zepturen aus genanntem Tier aufgezählt hat, als deren Gewährsmann er Demokrit
nennt, kommt er in ibid., 116 auf die Verwendung der Schultern des Tieres zu spre‐
chen. Die Kraft der rechten Schulter erstrecke sich auf das Besiegen von Gegnern und
Feinden (ibid.; armum dextrum ad vicendos adversarios vel hostes praevalere), die ge‐
naue Angabe der Anwendungsbereiche der linken Schulter sei jedoch unmöglich. Er
erwähnt nur knapp, dass sie für das Entstehenlassen und die Weitergabe gewünschter
Träume eine gewisse Rolle spiele und sichert sich sofort im Anschluss gegen mögliche
negative Folgen der Anwendung, die einem Leser aus anderer Quelle durchaus be‐
kannt sein könnten, dadurch ab, dass der rechte Fuß des Chamäleons alle Praktiken
wieder aufhebe (ibid.; sinistrum umerum quibus monstris consecret, qualiter somnia,
quae velis ac quibus velis mittantur, pudet referre: omnia ea dextro pede resolvi, (…)).

4. Magie bei Plinius

166

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Obgleich Plinius nicht genau angibt, worin die Anwendung der linken Hyänenschul‐
ter genau besteht, wird deutlich, dass es sich auf jeden Fall um eine magische Praktik
handeln muss, die der Autor nicht gutheißt, da sie dem Gefühl des pudor entgegen‐
steht; daher erfolgt ihr Ausschluss.

Die genannten Beispiele machen deutlich, dass Plinius nicht vertretbare Inhalte
aus dem Bereich des Schrecklichen und Unerhörten bewusst ausklammert und dieser
daher tatsächlich ein Ausschlusskriterium darstellt. In 29, 61 kommt der pudor eben‐
falls zur Sprache, hier steht dieses Kriterium allerdings in Konkurrenz zur auctoritas
gewisser Schriftsteller. Plinius befindet sich in einem Zwiespalt – welches Kriterium
soll über Ein- oder Ausschluss der folgenden Inhalte entscheiden? Er löst sein Dilem‐
ma recht geschickt, indem er erklärt, es sei ihm durchaus bewusst, dass er die folgen‐
den Punkte aus pudor-Gründen eigentlich ausschließen sollte, die auctoritas der von
ihm verwendeten Schriftsteller aber nicht übergehen dürfe, da sie die zur Diskussion
stehenden Inhalte mit großem Nachdruck empfählen. Überginge er sie, würde er das
gebotene fas verletzen, was unmöglich sei (ibid.; Quaedam pudenda dictu tanta aucto‐
rum adseveratione commendantur, ut praeterire fas non sit,(…)). Somit gibt er in die‐
sem Fall der auctoritas gegenüber dem pudor den Vorzug und nimmt die Inhalte auf,
was zeigt, dass die Anwendung der einzelnen Ein- und Ausschlusskriterien äußerst
überlegt vonstatten geht.

Schaden – Medizinisch (schädliche Stoffe und Gifte) und moralisch (Luxus)

Untersucht man die medizinischen Bücher der Naturalis Historia auf schädigende In‐
halte für den Menschen, so wird man rasch fündig. Es werden zwei Schadensarten
deutlich unterschieden, medizinischer Schaden durch schädliche Stoffe und Gifte so‐
wie moralischer Schaden durch Luxus (luxuria), deren Funktion als inhaltliches Aus‐
schlusskriterium für das Werk im Folgenden weiter untermauert werden soll. Wen‐
den wir uns zunächst dem Schaden durch schädigende Stoffe und Gifte zu.

Buch 25 der Naturalis Historia behandelt in fünf Paragraphen eine Reihe pflanzli‐
cher Heilmittel gegen Gifte (25, 127-131) und widmet sich auch in aller Ausführlich‐
keit dem hochgiftigen Schierling (ibid., 151-154), allerdings nicht ohne eindrückliche
Warnung an den Leser. In Buch 28, 158-162 werden verschiedene tierische als Anti‐
dot verwendete Stoffe in Form eines Exkurses in den Text eingelegt. Buch 29 behan‐
delt in den Abschnitten 61 bis 97 die Thematik Gifte und Gegengifte, wohingegen in
Buch 32, 43-66 ausschließlich Heilmittel aus den Wassertieren gegen Vergiftungen
angeführt werden. Alle genannten Stellen konzentrieren sich auf Mittel, die Vergif‐
tungen heilen könn(t)en, sie folgen also sämtlich dem Kriterium der utilitas. Die völ‐
lige Abwesenheit von schädigenden Stoffen oder Rezepturen lässt nun vermuten, dass
Plinius diese Inhalte bewusst außen vor gelassen hat. Diese Annahme lässt sich an‐
hand folgender Stellen bestätigen.

Dass schädliche Stoffe und Gifte bewusst als Ausschlusskriterium eingesetzt wer‐
den können, wird an einigen Stellen der pflanzlichen Heilmittel bereits angedeutet. In
20, 112 geht der Autor näher auf den Eppich ein, den er als Pflanze darstellt, die ge‐
schätzt wird (ibid.; Apio gratia in volgo est.). Dieses positive Urteil gilt jedoch nicht

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

167

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


gleichermaßen für die männliche und weibliche Variante, sondern bezieht sich ledig‐
lich auf die männliche Pflanze. Diese wird im Gegensatz zur weiblichen als unschädli‐
cher eingestuft (ibid., 114; innocentiorem tamen esse marem), deren schädigende Wir‐
kung bedrohlich im Hintergrund mitschwingt. Nur der männlichen Variante ist es zu
verdanken, dass die Pflanze nicht zu den verbotenen Gewächsen zählt (ibid.; eaque
causa est, ne inter nefastos frutex damnetur.); Informationen nützlicher Art werden
dennoch zu beiden Arten gegeben, Schädigendes findet sich nicht darunter. In ibid.,
116 wird der Autor in seinem Urteil schon deutlicher, er gibt an, dass die Melisse, die
auf Sardinien vorkommt, allgemein als giftig verurteilt wird. Diese Pflanze – von Hy‐
ginus als apiastrum bezeichnet – wird zwar in die Naturalis Historia aus Vollständig‐
keitsgründen aufgenommen (ibid., 116; contexenda enim sunt omnia ex eodem nomi‐
ne apud Graecos pendentia.), aber es folgt keine genauere Ausführung. In ibid., 165
erfolgt eine direkte Warnung vor der medizinischen Verwendung der überseeischen
Kaper. Diese solle in der Medizin überhaupt keine Anwendung finden, wenn über‐
haupt käme die italische Variante der Pflanze in Frage, da diese weniger schädlich sei
(ibid.; De cappari satis diximus inter peregrinos frutices. non utendum transmarino, in‐
nocentius est Italicum.). Auch der Räucherung mit dem Huf eines Esels in 28, 251, die
zur Beförderung der Niederkunft eingesetzt wird, ist Plinius abgeneigt, da sie die le‐
bendige Leibesfrucht tötet (ibid.; ungulae asininae suffitio partum maturat, ut vel
abortus evocetur, nec aliter adhibetur, quoniam viventem partum necat.). Auch vor der
tödlichen Wirkung des Krautes „Ziegentod“ (21, 74; aegolethron) auf Großvieh im
Allgemeinen, besonders aber auf Ziegen, warnt Plinius eindrücklich (ibid.; herba est
ab exitio et iumentorum quidem, sed praecipue caprarum appellata aegolethron. huius
flore concipiunt noxium virus aequoso vere marcescentis. ita fit, ut non omnibus annis
sentiatur malum.).

Hat Plinius bei den besprochenen Stellen lediglich auf die schädliche Wirkung
hingewiesen und vor ihr deutlich gewarnt, so rät er seinem Leser in 22, 106 von zwei
gefährlichen medizinischen Anwendungsgebieten des Lasersaftes sogar eindringlich
ab und wendet sich damit offen gegen die Überlieferung der ihm als Quelle dienen‐
den Fachschriftsteller. Einerseits hält er es für unverantwortbar, ihn in schmerzende
hohle Zähne zu füllen und diese danach mit Wachs zu verschließen, da es ein Beispiel
eines Mannes gäbe, der sich in Folge einer derartigen Behandlung aus der Höhe her‐
abgestürzt habe (ibid.; non censuerim, quod auctores suadent, cavernis dentium in do‐
lore inditum cera includi, magno experimento hominis, qui se ea de causa praecipitavit
ex alto.). Andererseits sei es aus seiner Sicht auch gefährlich, sich mit diesem Stoff,
der nachgewiesenermaßen Tiere in Raserei versetze (ibid.; quippe tauros inflammat
naribus inlitis, serpentes avidissimas vini admixtum rumpit; (…)), einzureiben, auch
wenn Vorschriften existierten, die dies in einer Mischung mit attischem Honig emp‐
fählen (ibid.; ideo nec inungui suaserim, cum Attico licet melle praecipiant.). Klar er‐
kennbar ist das Bemühen des Autors, vor der schädigenden Wirkung des Lasersaftes
zu warnen, auch wenn er die Anwendungsgebiete genau angibt.

Neben diesen Stellen, die den aus der Anwendung verschiedener Pflanzen entste‐
henden gesundheitlichen Schaden warnend aufzeigen, die Stoffe aber trotzdem auf‐
nehmen, lässt sich an anderen Punkten eindeutig erkennen, dass schädliche Stoffe

4. Magie bei Plinius

168

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


und Gifte bewusst ausgeschlossen werden. Vor allem in Hinblick auf die Gifte sei hier
nochmals an die in Abschnitt 3.2 bereits erwähnte Lex Cornelia de sicariis et veneficis
erinnert, im Rahmen derer Giftanwendung (magischer oder nicht-magischer Art)
strafrechtlich verfolgt werden konnte, was ein möglicher Grund für den Ausschluss
dieser Inhalte aus der Naturalis Historia sein könnte. So wird in 23, 52 die genaue Be‐
handlung des Palmweins übergangen, da er schädlich für den Kopf sei und nur den
Leib erweiche, obwohl er bei Blutauswurf nicht ganz unnützlich sei (ibid.; in reliquis
omittatur et palmeum, capiti noxium ventrique tantum molliendo et sanguinem ex‐
creantibus non inutile.). In 25, 154 werden alle Vorschriften, in denen der Schierling
zu trinken gegeben wird, komplett ausgelassen (remedia, in quibus bibenda [i.e. cicuta]
censetur, non equidem praeceperim.). Ebenso werden alle schädlichen Angaben (28,
114; venefica) zum Chamäleon – sozusagen als Vorsichtsmaßnahme – unterlassen,
obwohl Plinius sie klar als falsch erachtet (ibid.; reliqua ad veneficia pertinentia, quae
dicit, quamquam falsa existimantes, omittemus). Auch der Stoff „Pferdegeil“ (28, 180;
hippomanes) verdient aufgrund seiner eindeutig schädigenden Wirkung keine ge‐
nauere Beachtung (ibid.; est autem hoc non hippomanes, quod alioqui noxium omitto,
sed in equorum genibus ac super ungulas.), obgleich im Folgeabschnitt zum Verständ‐
nis dessen Entstehung und Natur kurz erklärt wird (ibid., 181). Das Kraut „Ochsen‐
bläher“ (22, 78; buprestis) stellt ein Gift für Ochsen dar, das die Tiere zerbersten lässt,
weshalb es ebenfalls nicht weiter ausgeführt wird (ibid.; et ipsum nomen indicio est
boum certe venenum esse, quos dissilire degustata fatentur. quapropter nec de hac plura
dicemus.).

Die untersuchten Stellen bestätigen, dass schädigende Stoffe und Gifte keinen
Platz im Werk des Plinius haben. Zwar gibt es eine deutliche Abstufung zwischen der
Angabe von schädlichen Stoffen zur Warnung und dem kompletten Ausschluss der‐
selben, es lässt sich aber eindeutig nachweisen, dass das genannte Kriterium tatsäch‐
lich dem bewussten Ausschluss von Wissensinhalten dient. Lassen wir abschließend
Plinius selbst zu Wort kommen, der uns unsere Annahme ein weiteres Mal bestätigt
und belegt, dass schädigende Mittel, die beispielsweise den Geist zerrütten oder die
Abtreibung von Kindern bewirken, ebenso wie auf Schaden ausgerichtete magische
Mittel, in der Naturalis Historia unerwünscht sind; was das Werk beinhalten soll, sind
Pflanzen, die dem menschlichen Leben zum Nutzen dienen (25, 25):

sed quae fuit venia monstrandi qua mentes solverentur, partus eliderentur, multaque simi‐
lia? ego nec abortiva dico ac ne amatoria quidem, (…) nec alia magica portenta, nisi ubi
cavenda sunt aut coarguenda, in primis fide eorum damnata. Satis operae fuerit abunde‐
que praestatum vitae salutares dixisse ac postea inventas374.

374 Aber welche Entschuldigung gab es dafür, zu zeigen, wodurch der Geist zerrüttet wird, Leibesfrüch‐
te abgetrieben werden und viele ähnliche Dinge mehr? Ich spreche nicht von Abtreibungsmitteln
und auch nicht einmal von Liebestränken, (…) und nicht von anderen magischen Wunderzeichen,
außer dort, wo vor ihnen gewarnt werden muss oder sie widerlegt werden müssen, da vor allem das
Vertrauen auf diese verurteilt wird. Es wird genug der Mühe getan und übergenug geleistet worden
sein, wenn ich die für das [menschliche] Leben heilsamen [Pflanzen] und die später gefundenen an‐
gegeben habe.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

169

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Nachdem gezeigt wurde, dass schädliche Stoffe und Gifte als Ausschlusskriterium die‐
nen, soll ein kurzer Nachtrag angefügt werden, der aufzeigt, wie Plinius an einer Stelle
verfährt, an der das untersuchte Ausschlusskriterium in Konkurrenz zum Stoffaus‐
wahlkriterium der auctoritas steht. Es handelt sich um die Brillenschlange (29, 65),
deren Biss laut Plinius am wenigsten heilbar sei und die Gebissenen durch Lähmung
und Schlaf töte (ibid.; Aspides percussos topore et somno necant, omnium serpentium
minime sanabiles.); allein der Kontakt zwischen Gift und Blut oder einer frischen
Wunde führe zum sofortigen Tod des Opfers (ibid.; sed venenum earum, si sanguinem
attigit aut recens vulnus, statim interemit; (…)). Ein solch giftiges Tier dürfte nach Pli‐
nius’ Prinzipien keinen Eingang in sein Werk finden. Als Rechtfertigung für die Auf‐
nahme gibt er im sofortigen Anschluss an, dieses Schlangengift sei im Trank un‐
schädlich (ibid.; de cetero potum quantalibet copia non nocet, non enim est tabifica vis;
(…)). Noch viel wichtiger als Begründung ist allerdings die Autorität des M. Terentius
Varro, der in seinem 83. Lebensjahr als wirksames Gegengift für den Biss der Brillen‐
schlange angegeben habe, die Gebissenen müssten ihren eigenen Harn trinken. Plini‐
us stellt klar, dass er ohne die auctoritas seines Gewährsmannes große Hemmungen
hätte, ein Heilmittel aus der Brillenschlange anzugeben (ibid.; cunctarer in proferendo
ex iis remedio, ni M. Varro LXXXIII vitae anno prodidisset aspidum ictus efficacissime
sanari hausta a percussis ipsorum urina.). Die auctoritas des Varro, verbunden mit
dem Aspekt, dass er ein nutzbringendes Heilmittel für den Biss der Brillenschlange
anzugeben weiß, setzt das Ausschlusskriterium des Schadens außer Kraft.

Wie schädliche Stoffe und Gifte den Menschen in seiner Gesundheit schädigen
und damit kein Teil der Naturalis Historia mit ihrer Nutzorientierung sein können, so
bewirkt auch luxuria, die wir nun als zweiten Aspekt der schädlichen Inhalte genauer
betrachten wollen, für die menschliche Moral nichts Gutes375. Paradoxerweise kann
sie aber gerade aufgrund ihrer schädlichen Effekte für den Menschen nicht aus dem
Werk ausgeschlossen werden, da Plinius an ihr den bereits erreichten Grad des Sitten‐
verfalls aufzeigen kann und seine Mitmenschen dadurch zur sittlichen Umkehr bewe‐
gen möchte376. Bevor auf luxuria als Kriterium eingegangen wird, das gerade den
Ausschluss aufgrund von Schaden unmöglich macht, soll zunächst ein Blick darauf
geworfen werden, wie sie sich gesellschaftlich artikuliert und mit welchen weiteren
vitia sie verbunden ist.

Grundlegend steht luxuria nach Ansicht des Älteren Plinius in starkem Wider‐
spruch zur menschlichen Natur und bewirkt einen Verfall der Sitten377. Sie stellt, wie
Carey treffend festhält, „a perversion of reason (ratio) and Nature“ dar und „leads to
corruption“ (Carey 2003, 76). In den medizinischen Büchern wird klar erkennbar,
dass die Verschwendungssucht die römische Gesellschaft vollständig durchdringt. Sie

375 Luxuria wird in Beagon 1992, 75-79 und 190-194; Oliveira 1992, 33-39 und 134-140 (königlicher
Luxus und Luxus als Laster von Herrschenden); Wallace-Hadrill 1990, 80-96; Healy 1999, 29
und 370 f.; Naas 2002, 381 f. und 390-393 (Gebäudeluxus und die Verbindung zwischen luxuria und
mirabilia) und Carey 2003, 75-79 und 91-101 näher beleuchtet und diskutiert.

376 Zu luxuria als notwendigem Aspekt, der die Naturalis Historia erst vollständig macht vgl. Carey
2003, 78 f.

377 Vgl. auch Carey 2003, 77 f. und 91.

4. Magie bei Plinius

170

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


tritt nicht nur bei den geflochtenen Kränzen (Nat. Hist. 21, 11) auf, für die einerseits
Blätter aus Indien oder von noch weiter entfernten Orten beschafft werden (ibid.; eo‐
que luxuria processit, ut non esset gratio nisi mero folio sutilibus, mox petitis ab India
aut ultra Indos.) oder andererseits nur Nardenblätter oder auch buntes, mit Wohlge‐
rüchen getränktes Seidengewebe – laut Plinius der letzte Schrei beim weiblichen Ge‐
schlecht – verarbeitet wird (ibid.; lautissimum quippe habetur e nardi folio eas dari aut
veste Serica versicolori, unguentis madida. hunc habet novissime exitum luxuria femi‐
narum.). Luxuria zeigt sich auch bei den wohlriechenden und den rotfärbenden Blu‐
men, die in den Bereichen Salben und Kleidung Verwendung finden (ibid., 45 f.).
Hier wird deutlich, dass Verschwendungssucht und Natur miteinander in heftiger
Konkurrenz stehen (ibid., 46; natura atque luxuria depugnant.), wobei erstere den An‐
spruch besitzt, letztere zu übertreffen (ibid., 45; in quibus [i.e. odoratis floribus] un‐
guento vicisse naturam gaudens luxuria vestibus quoque provocavit eos flores, qui colore
commendantur.)378. Des Weiteren weitete sich die Verschwendungssucht auf den Be‐
reich der Lebensmittel aus und ist für Plinius in der unnatürlich großen Sortenvielfalt
von garum und seinem qualitativ minderwertigerem Pendant allex (31, 95; transiit
deinde in luxuriam, creveruntque genera ad infinitum) oder auch an der Schneeküh‐
lung der Austern ersichtlich, wobei die so gegensätzlichen Räume Meer und Berge zu
einer in der Natur nicht vorkommenden Verbindung gezwungen werden (32, 64; ad‐
diditque luxuria frigus obrutis nive, summa montium et maris ima miscens.)379. Auch
die Schildkröten gehören dem Bereich des Luxus an (ibid., 144; luxuriae vero testudi‐
nes).

Im Bereich der Heilmittel macht Plinius in 24, 4 f. besonders deutlich, wodurch
luxuria eigentlich entstand. Die Ausdehnung des römischen Reiches habe seiner An‐
sicht nach dazu geführt, dass die Sitten des römischen Volkes verdorben worden seien
und es durch seine Siege über andere Völker eigentlich selbst besiegt wurde; die
Römer gehorchten nun nicht mehr sich selbst, sondern Fremden:

ita est profecto, magnitudine populus R. [i.e. Romanus] perdidit ritus, vincendoque victi
sumus. paremus externis, et una artium imperatoribus quoque imperaverunt. (24, 5)380

Der sittliche Verfall wird mit den Kulturen des Ostens wie Arabien, Indien oder Me‐
dien, mit denen das römische Reich in Kontakt kommt, in Verbindung gebracht
(ibid.; Arabia atque India vel Media aestimantur), die eine neue, der traditionell römi‐
schen Kräuterheilkunde diametral entgegengesetzte Heilkunde eingeführt hätten381.

378 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 88.
379 Die Unnatürlichkeit von luxuria betont Healy 1999, 370 f.
380 So ist es in der Tat, das römische Volk hat durch seine Größe seine Gebräuche verdorben, und durch

Siegen sind wir besiegt worden. Wir gehorchen Fremden, und durch [diese] eine der Künste haben
sie sogar über unsere Herrscher geherrscht.

381 Die Ausdehnung des Reiches führte auch zur Verbreitung von aus dem Ausland eingeschleppten
Krankheiten in Italien. Als Beispiel wird die Fußgicht (podagra) angeführt, die zur Zeit der Vorfah‐
ren bei den Römern unbekannt war und daher gar keine lateinische Bezeichnung besitzt (Nat. Hist.
26, 100; Podagrae morbus rarior solebat esse non modo patrum avorumque memoria, verum etiam
nostra. peregrinus et ipse, nam si Italiae fuisset antiquitus, Latinum nomen invenisset.). Zum Einfluss
der luxuria auf die römische Medizin vgl. auch Beagon 1992, 193.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

171

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Diese bediene sich unerforschbarer Rezepturen und Mixturen (ibid.; statim composi‐
tiones et mixturae inexplicabiles decantantur.) statt kostenloser bzw. kostengünstiger,
von allen gesellschaftlichen Schichten leicht zu beschaffender Heilmittel. Ein schönes
Beispiel ist der Theriak, ein rein der luxuria zuzuschreibendes medizinisches Produkt;
er bestehe aus 600 Ingredienzien, obwohl die Natur so viele bereithalte, von denen ein
einziges ausreichend seinen Dienst tun würde (29, 24; Theriace vocatur excogitata
conpositio luxuriae. Fit ex rebus sexcentis, cum tot remedia dederit natura, quae singula
sufficerent.) Diese Entwicklung, die die Einfuhr fremder Waren und deren Ankauf um
ausländische Preise beinhalte, sei nicht im Sinne der Vorfahren gewesen (ibid.; invehi
peregrinas merces conciliarique externa pretia displicuisse maioribus crediderim equi‐
dem). In 22, 117 f. wird Plinius’ Sorge um die römische Kultur erneut aufgegriffen;
hier macht der Autor sehr deutlich, dass er Arzneimittel aus Indien, Arabien oder an‐
deren fremden Regionen in seinem Werk nicht zu behandeln gedenkt (ibid., 118; nos
nec Indicarum Arabicarumque mercium aut externi orbis adtingimus medicinas. non
placent remediis tam longe nascentia), medizinische Luxusgüter aus dem fernen Osten
werden also hier direkt als Inhalt ausgeschlossen. Nach Plinius’ Auffassung sei es völ‐
lig unnötig, Arzneien künstlich zusammenzumischen, da die Natur alle ihre Werke
fertig und vollkommen geschaffen habe (ibid., 117; naturae quidem opera absoluta at‐
que perfecta gignuntur). Eine Verbesserung durch den Menschen, noch dazu mit Lu‐
xusgütern, sei eine reine Unverschämtheit (ibid.; scripulatim quidem colligere ac mi‐
scere vires non coniecturae humanae opus, sed inpudentiae est.). Ziel des plinianischen
Werkes sei es, zu zeigen, dass der Mensch auch ohne diese beschämenden Luxusgüter
auskommen könne (ibid., 118; salutem quidem sine istis posse constare, vel ob id pro‐
babimus, ut tanto magis sui delicias pudeat.). Zu den Kulturen des Ostens wird in 29,
26 f. auch Griechenland gerechnet382. Plinius unterstreicht an dieser Stelle, dass die
sicht- und spürbare Verderbnis der römischen Sitten – lues morum – auch der Ein‐
führung der griechischen Medizin geschuldet sei (ibid., 26; illa perdidere imperii mo‐
res; ibid., 27; lues morum, nec aliunde maior quam e medicina) und er zitiert die Worte
des Cato: Es sei genug, die sinnreichen Einfälle der Griechen anzusehen, von einem
gründlichen Studium derselben solle man aber Abstand nehmen (ibid.; vatem prorsus
facit Catonem et oraculum: satis esse ingenia Graecorum inspicere, non perdiscere.).

Luxuria zieht nun weitere vitia wie Gier bzw. Habsucht (aviditas oder avaritia),
Egoismus und eine Verschlechterung der Sitten und Kultur in spezifischen Bereichen
wie den Esssitten nach sich383. Es hat sich ein stark überverfeinerter Tafelluxus her‐
ausgebildet, den Plinius heftig kritisiert, da der größte Teil der Menschen nur für ihn
lebe (26, 43; Plurimum tamen homini negotii alvus exhibet, cuius causa maior pars
mortalium vivit.). Die römische Gesellschaft frönt den deliciae bei Tisch und verwen‐
det zur künstlichen Anregung des Appetits – Arbeit steht nicht mehr im Mittelpunkt
– beispielsweise den Anis (20, 186; adpetentiam ciborum praestat, quando id quoque

382 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 93.
383 Beispiel für den Egoismus und die Geltungssucht von Einzelpersonen ist die Bezeichnung von neu

entdeckten Pflanzen mit dem Entdeckernamen (Nat. Hist. 25, 22; Fuit quidem et hic quondam ambi‐
tus nominibus suis eas adoptandi, ut docebimus fecisse reges.).

4. Magie bei Plinius

172

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


inter artificia deliciae fecere, ex quo labor desiit cibos poscere). Auch der Genuss zwei‐
deutiger Speisen wie der als giftig einzustufenden Sauschwämme lässt sich beobach‐
ten, auch wenn die Folge die Auslöschung von Familien und ganzer Gesellschaften sei
(22, 96; tertium genus suilli, venenis accommodatissimi. Familias nuper interemere et
tota convivia, Annaeum Serenum, praefectum Neronis vigilum, et tribunos centuriones‐
que. Quae voluptas tanta ancipitis cibi?). Äußerst beschämend für einen Römer sei
auch das Beispiel des L. Lucullus, der einen Sklaven beschäftigte, dessen einzige Auf‐
gabe es war, seinen Herrn auch in der Öffentlichkeit an übermäßigem Essen zu hin‐
dern (28, 56; L. Lucullus hanc de se praefecturam servo dederat, ultimoque probro ma‐
nus in cibis triumphali seni deiciebatur vel in Capitolio epulanti; pudenda re servo suo
facilius parere quam sibi.). Dieses exemplum weist auf die Wichtigkeit, die dem Tafel‐
luxus beigemessen wurde, hin und führt drastisch vor Augen, dass das Verhalten ei‐
nes Mannes wie Lucullus durch luxuria gänzlich und entgegen aller Natürlichkeit ent‐
gleiste.

Zudem hat die Ausbreitung der luxuria in den Menschen eine heftige Gier nach
Luxusgütern ausgelöst, wie das Beispiel der nur für Wohlgerüche erzeugten Pflanze
massaris beweist (23, 9; Massaris odoribus tantum gignitur, omniaque ea aviditas hu‐
mani ingeni nobilitavit rapere festinando.). In diesem Klima der Habsucht denkt jeder
nur noch an seinen eigenen Vorteil, Rücksichtnahme auf Mitmenschen existiert nicht.
Dies belegt 31, 42: Die Bewohner der römischen Vorstädte und die Besitzer der Land‐
häuser zweigen aus der Aqua Marcia und der Aqua Virgo das für das Wohl der Allge‐
meinheit bestimmte Wasser aufgrund von Ehrgeiz und Habsucht einfach ab, bevor es
die Hauptstadt erreichen kann (ibid.; cum quantum Virgo tactu praestat, tantum prae‐
stet Marcia haustu, quamquam utriusque iam pridem urbi periit voluptas, ambitione
avaritiaque in villas ac suburbana detorquentibus publicam salutem.). Auch Produkte
wie der Wein werden bewusst verfälscht und die Mitmenschen dadurch betrogen;
statt auf Qualität wird nur noch Wert auf den Namen gelegt (23, 33; eo venere mores,
ut nomina modo cellarum veneant, statim in lacibus vindemiae adulterentur.)384.

In diesem Umfeld ist es nicht verwunderlich, dass auch der Respekt vor den Sit‐
ten und Leistungen der Vorfahren nicht mehr vorhanden ist. Deren wissenschaftliche
Leistungen werden nicht mehr geschätzt und wo früher Wissen weitergegeben wurde,
um Nutzen zu bringen, behalten zu Plinius’ Zeiten Personen von Bildung ihr Wissen
bewusst für sich, um die eigene wissenschaftliche Geltung mit den daraus entstehen‐
den Vorteilen zu erhalten. Es gibt keine neue Forschung mehr und auch das Wissen
der Alten ist dem Untergang geweiht (25, 1 f.):

at nos elaborata iis [i.e. priscis] abscondere ac supprimere cupimus et fraudare vitam
etiam alienis bonis. ita certe recondunt qui pauca aliqua novere, invidentes aliis, et nemi‐
nem docere in auctoritatem scientiae est. tantum ab excogitandis novis ac iuvanda vita

384 Ein weiterer Beleg für die völlig veränderten, degenerierten römischen Sitten ist auch das Alterungs‐
verfahren beim Wein. War bei den Vorfahren noch die Lagerzeit maßgebend, versuchten zu Plinius’
Zeit sogar die ehrwürdigen patresfamilias die Alterung künstlich zu beschleunigen (Nat. Hist. 23, 40;
iam et patresfamilias, aetatem addi, antequam per se cariem traxere. quo certe vocabulo satis consilii
dedere prisci, quoniam et in materiis cariem fumus erodit; (…)).

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

173

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


mores absunt, summumque opus ingeniorum diu iam hoc fuit, ut (…) facta veterum peri‐
rent385.

Obwohl die Römer sonst auf alles Nützliche und Vorzüge mit sich Bringende begierig
seien, fehle jegliche Wertschätzung für die Leistungen der Vorfahren (ibid., 4; Minus
hoc quam par erat nostri celebravere, omnium utilitatium et virtutum rapacissimi) und
sie achteten aufgrund des Wohlstands selbst das, was der Gesundheit nütze, nicht
mehr. Wo früher die Entdeckung eines Krautes als bedeutend eingestuft wurde, so er‐
scheine dies heute möglicherweise eher als lächerlich (ibid., 22; tanta res videbatur
herbam invenire, vitam iuvare, nunc fortassis aliquis curam hanc nostram frivolam quo‐
que existimaturis; adeo deliciis sordent etiam quae ad salutem pertinent.). In 29, 19
fasst Plinius die zentrale Stellung der Verschwendungssucht als Ersatz für den wahren
Wert des Lebens und die Schätze der Natur zusammen:

merito, dum nemini nostrum libet scire, quid saluti suae opus sit. alienis pedibus ambula‐
mus, alienis oculis agnoscimus, aliena memoria salutamus, aliena et vivimus opera, perie‐
runtque rerum naturae pretia et vitae argumenta. nihil aliud pro nostro habemus quam
delicias386.

Wie die Analyse der untersuchten Stellen gezeigt hat, führt Plinius in seinem Werk
einen regelrechten „crusade against luxuria“ (Doody 2010, 123). Dass dieses vitium
die römische Gesellschaft fest im Griff hat und die Ursache einer konstanten Verderb‐
nis der Moral darstellt, ist dem Autor ein Dorn im Auge. Dadurch dass er allerdings
die von der Verschwendungssucht ausgehende Bedrohung deutlich erkennbar auf‐
zeigt, indem er bestimmte Stoffe oder Produkte als Luxusgüter markiert und die ne‐
gativ veränderten Sitten unterstreicht, versucht er seinen Lesern klarzumachen, in
welcher Gefahr sich nicht nur das römische Wertesystem mit seinen spezifischen Sit‐
ten- und Moralvorstellungen, sondern auch die Wissenschaft befindet387. Je mehr die
durch die Ausdehnung des Imperium Romanum erst entstandene luxuria an Einfluss
gewinnt, desto stärker wird auch die avaritia der Menschen und desto weniger Re‐
spekt und Interesse wird wissenschaftlicher Betätigung oder dem Bewahren von Wis‐
sen entgegengebracht388. Der Mensch muss begreifen, dass luxuria etwas Unnatürli‐
ches ist, das ihn dazu bringt „not (…) according to nature“ (Healy 1999, 29) zu le‐

385 Wir aber wünschen das von ihnen Erarbeitete zu verbergen und zu unterdrücken und das Leben
sogar um fremdes Gut zu betrügen. So verbergen sicherlich diejenigen, die einiges wissen, [dieses],
weil sie es anderen missgönnen, und [für sie] gehört es zur wissenschaftlichen Geltung, niemanden
zu lehren. Unsere Sitten sind so weit von der Erfindung neuer Dinge und der Unterstützung des Le‐
bens entfernt, und die höchste Betätigung der Talente war schon lange dies, dass die (…) Taten der
Alten untergingen.

386 Zu Recht [geschieht uns dies], solange es niemand von uns zu wissen beliebt, was zu seinem Wohl‐
ergehen nötig ist. Wir gehen mit fremden Füßen, wir sehen mit fremden Augen, wir grüßen mit
[Hilfe] eines fremden Gedächtnisses, wir leben sogar durch fremde Mühe, und die Schätze der Na‐
turdinge und der Inhalt des Lebens sind verloren gegangen. Nichts anderes halten wir für das Unsri‐
ge als die Vergnügungen.

387 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 87 f.
388 Lao in Gibson/Morello 2011, 41. Die Kritik des römischen Imperialismus aufgrund seiner negativen

Auswirkungen für die Wissenschaft erwähnen auch Beagon 1992, 76 und Naas in Gibson/Morello
2011, 68 f.

4. Magie bei Plinius

174

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ben389; sie führt zu einer „perversion of the powers of the mind“ (Beagon 1992, 76)
und bringt die Römer vom „correct way (…) [of] liv[ing]“ (ibid.) ab. Welche Rolle
spielt in diesem Dilemma nun Plinius’ wissenschaftliches Werk? Wallace-Hadrill fasst
sie in seinem Aufsatz zusammen (Wallace-Hadrill 1990, 86):

The idea of man's luxuria is as central to the purpose of the Natural History as that of Na‐
ture's providence. For the whole work is underpinned by the simple idea that Nature
supplies, unasked and ungrudgingly, everything man needs, but that man, blinded by lu‐
xuria, abuses nature and turns it into the tool of his own destruction; the function of
science is to reveal the proper use of nature and so save mankind.

Die Naturalis Historia sammelt nicht nur das zeitgenössische Wissen zum Thema na‐
tura rerum, sondern lenkt den Blick des Lesers auch zu den Vorfahren und ihren
Leistungen und Werten zurück. Sie sollen der Gesellschaft des 1. Jahrhunderts n. Chr.
als Vorbild dienen, die sich unbedingt auf die alten Werte rückbesinnen und der Wis‐
senschaft wieder den Stellenwert einräumen muss, den sie einmal besaß. Tut sie dies
nicht, wird der Verfall kontinuierlich voranschreiten. Plinius unternimmt mit seinem
Werk den Versuch, dieser Entwicklung Einhalt zu gebieten: Wissen als Gegenmittel
für luxuria und ihre negativen gesellschaftlichen Auswirkungen390. Diese Zweckge‐
bundenheit der Darstellung der luxuria in Plinius’ Werk macht klar, weshalb diese In‐
halte, obgleich sie Schaden zum Inhalt haben, anders als schädliche Stoffe oder Gifte
nicht einfach ausgeschlossen werden können. Sie dienen dem höheren Zweck, der rö‐
mischen Gesellschaft ihre alte ethische Größe zurückzugeben.

Wir haben uns der plinianischen Vorstellung von Wissensordnung in drei Schrit‐
ten genähert, die nun abschließend zusammengeführt werden sollen. Den Rahmen
für Plinius’ Wissen bildet wie im ersten Schritt erläutert das in 37 Bände gegliederte
Werk, dessen Zielsetzung der geordneten Wissenssammlung bereits mit der Wahl des
Begriffs historia im Titel angekündigt wird. Das gewählte Thema ist die natura rerum,
d.h. sämtliches zeitgenössische, zur Verfügung stehende Wissen, das in Verbindung
mit der Natur steht. Zweck des Projekts ist die Ordnung dieses Wissensgebiets, da
nach Plinius’ Auffassung zu seiner Zeit kein anderes Werk existierte, das diese Leis‐
tung zur Verfügung stellte. Neben der Ordnung des Wissensgebiets und der dem Nut‐
zer der Naturalis Historia ermöglichten Orientierung in demselben dient Plinius’ Ar‐
beit der Speicherung des Wissens seiner Zeit im genannten Gebiet, zentral ist für den
Autor jedoch die praktische Anwendbarkeit seiner Wissensinhalte. Sein Hauptanlie‐
gen besteht darin, dass die Leser jederzeit problemlos auf das gesammelte Wissen zu‐
greifen und es praktisch nutzen können. Aus den drei genannten Punkten wird der
enzyklopädische Anspruch des Plinius an sein Werk sichtbar, auch wenn die Naturalis
Historia lediglich als sehr früher/frühester Vertreter der Gattung eingestuft wird und
damit natürlich in keiner Weise den Idealtypus der Enzyklopädie der Frühen Neuzeit
verkörpert. Die Arbeitstechnik, die der Autor für die Ordnung seines Wissens ein‐
setzt, ist wie in Schritt 2 dargelegt hauptsächlich die Kompilation von Wissensinhal‐
ten aus schriftlichen Quellen, die dann nach festen Auswahl-/Ausschlusskriterien

389 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 86 f.
390 Wallace-Hadrill 1990, 36.

4.3  Wissensordnung bei Plinius dem Älteren

175

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


(Schritt 3) sowie Ordnungsprinzipien (vgl. Abschnitt 4.1) in die Grobstruktur des
Werks (vgl. Abschnitt 4.1) eingebettet werden. Die leitenden Prinzipien, denen die In‐
haltsauswahl folgt, sind allen voran die utilitas sowie der Vollständigkeitsanspruch,
ergänzt durch die auctoritas einer Quelle sowie die miraculum-Qualität eines Inhalts.
Im Werk bewusst weggelassen werden Inhalte, die vom Autor moralisch nicht vertret‐
bar sind oder solche, die die Schädigung des Anwenders zum Ziel haben; ergänzend
können natürlich auch solche nicht einbaut werden, über die Informationen in den
Quellen fehlen. Plinius’ Vorstellung von Wissensordnung ist somit sicherlich die einer
vorwissenschaftlichen Gesellschaft, er leistet jedoch einen wichtigen Beitrag zur Be‐
wahrung des Wissensstandes seiner Zeit, der nur dadurch weitergegeben werden und
seine Wirkung vom Mittelalter bis in die Neuzeit entfalten konnte391.

Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

Plinius’ Verhältnis zur julisch-claudischen und flavischen Dynastie

Um die politische Dimension der Naturalis Historia und insbesondere ihrer Magieka‐
pitel voll erfassen zu können, ist es vor der Skizzierung der Restaurations- und Ord‐
nungspolitik unter den Flavierkaisern Vespasian und Titus unabdinglich, das Verhält‐
nis des Älteren Plinius zur julisch-claudischen, besonders aber zur flavischen Dynas‐
tie zu untersuchen. Durch die Rekonstruktion der Beziehung zwischen Plinius und
Vespasian erschließt sich uns die persönliche Seite des Verhältnisses, das den Natur‐
forscher und den ersten Flavierkaiser verband, wodurch wiederum die Basis für das
Verständnis der politischen Dimension des plinianischen Werkes im Vergleich mit
den restaurations- und ordnungspolitischen Leistungen Vespasians gelegt wird.

Aufschluss über das Leben des Älteren Plinius und somit die Möglichkeit, sein
Verhältnis zur julisch-claudischen sowie flavischen Dynastie zu rekonstruieren, geben
uns neben Aussagen und historischen Anhaltspunkten aus der Naturalis Historia
selbst die Briefe 3,5; 5,8 und 6,16 seines Neffen. Erweitern lässt sich das Bild durch die
Vita Plinii des C. Suetonius Tranquillus (ca. 69-nach 130 n. Chr.), zwei Inschriften aus
Xanten und Arados, Erwähnungen des Schriftstellers und Forschers bei M. Fabius
Quintilianus (ca. 35-100 n. Chr.), Aulus Gellius (ca. 125-nach 180 n. Chr.), Hierony‐
mus (ca. 347-420 n. Chr.) und Johannes Laurentius Lydus (490-ca. 565 n. Chr.) sowie
die Lebensbeschreibung eines Anonymus, die in der in Brescia 1496 gedruckten Pli‐
niusausgabe erstmals veröffentlicht wurde392.

Geboren 23 oder 24 n. Chr. als Sohn eines römischen Ritters, verbrachte Plinius
der Ältere seine Kindheit in Novum Comum am Comer See (lacus Larius), bevor er

4.4.

4.4.1

391 Vgl. hierzu Borst 1994.
392 Eine Zusammenstellung der genannten Quellen findet sich in König/Winkler 1973, 222-255. Die im

folgenden Kapitel verwendeten Quellen werden mit Ausnahme von Quintilian und Gellius nach
dieser Zusammenstellung zitiert. Zur Vita Plinii und ihre Zuschreibung an Sueton vgl. Reeve in Gib‐
son/Morello 2011, 207-222.

4. Magie bei Plinius

176

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


zur Erziehung wahrscheinlich nach Rom kam393. Es ist anzunehmen, dass er während
seiner Zeit dort Pomponius Secundus kennenlernte, mit dem er in Freundschaft ver‐
bunden war und dem er später eine Biographie in zwei Büchern widmete (De vita
Pomponi Secundi). Plinius fand also, wie Ziegler betont, „schon in seiner Jugend in
den ersten Familien der Hauptstadt Eingang“ (Ziegler in RE XXI, 1, 273). Plinius der
Jüngere erwähnt in ep. 3, 5, 7 gegenüber Baebius Macer auch die Anwaltstätigkeit sei‐
nes Onkels (ibid.; magis miraberis, si scieris illum aliquamdiu causas actitasse), wobei
nicht bekannt ist, wann diese begann und wie lange sie dauerte.

Wie für einen Angehörigen des römischen Ritterstandes üblich, schlug der Ältere
Plinius die militärische Laufbahn eines Offizieres ein; in diese Zeit fällt auch die Ab‐
fassung seines ersten literarischen Werkes über das Speerwerfen im Reiterdienst in
einem Band (De iaculatione equestri). Fest steht, dass Plinius in Germanien diente, wo
er die zwanzig Bücher Bellorum Germaniae begann; außer Ober- und Niedergermani‐
en lernte er auch Gebiete am Mittel- und Oberrhein kennen. Für die folgenden Jahre
sind keine weiteren militärischen Einsätze oder auch die Übernahme ziviler Ämter
belegt. Während der Herrschaft Neros zog er sich ins Privatleben zurück und widme‐
te sich seiner Tätigkeit als Wissenschaftler und Schriftsteller. In diese Zeit fällt die Ab‐
fassung seiner acht Bücher über zweifelhafte Sprachformen (Dubii sermones); davor
verfasste er nach Aussagen seines Neffen ein Werk zur Ausbildung des Redners in
drei Büchern (Plin. ep. 3, 5, 5; Studiosi). Nach dem Tode Neros 68 n. Chr. und den
Wirren des Vierkaiserjahres 69 n. Chr., aus denen Vespasian als Sieger hervorging,
setzte Plinius seine Karriere unter den Flaviern fort. Er nahm am Krieg gegen Judäa
und der Belagerung Jerusalems (70 n. Chr.) teil; in diesem Feldzug lernte er Vespasi‐
ans Sohn Titus kennen und lebte mit diesem nach eigenen Aussagen in Zeltgenossen‐
schaft (contubernium; vgl. Nat. Hist. praef. 3). Nach Sueton bekleidete Plinius mehrere
procurationes, von denen aber nur die in Spanien völlig gesichert ist (Plin. ep. 3, 5, 17;
cum procuraret in Hispania). Gesichert ist auch, dass er eng mit Vespasian zusam‐
menarbeitete und in hohen Verwaltungsämtern tätig war. Sein letztes Amt war die
Kommandantur über die in Misenum stationierte kaiserliche Flotte. Dort fand er am
24. August 79 n. Chr. den Tod, als er sich zunächst durch sein wissenschaftliches In‐
teresse neugierig gemacht, dann, um den Opfern der Katastrophe Hilfe zu bringen,
direkt zum Zentrum des Ausbruches aufmachte394. Seine letzten beiden Werke waren
eine geschichtliche Darstellung etwa der Zeit zwischen dem Ende der Herrschaft des
Claudius und dem Beginn der Herrschaft Vespasians in 31 Bänden (A fine Aufidii
Bassi)395 sowie die als einzige seiner Arbeiten erhaltenen libri Naturalis Historiae (37
Bücher).

Dass die Karriere des Plinius unter den Flaviern ihren Höhepunkt erreichte und
er besonders von Vespasian und Titus geschätzt wurde, belegen die Aussagen des Jün‐
geren Plinius in ep. 3, 5. Nach der Aufzählung und Beschreibung der Werke seines

393 Die folgende Zusammenfassung der Vita des Älteren Plinius stützt sich auf Zieglers Artikel in RE
XXI, 1, 271-285. Vgl. auch Syme in Pigeaud/Orozius 1987, 539-547; Naas 2002, 86 f.

394 Hinsichtlich der verschiedenen Theorien zur Todesursache des Älteren Plinius vgl. Ziegler in RE
XXI, 1, 284.

395 Gundel in RE XXI, 1, 290.

4.4.  Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

177

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Onkels sowie der Erwähnung von dessen Anwaltstätigkeit kommen dessen Dienste
für das Flavierhaus sowie seine Freundschaft zu den Kaisern Vespasian und Titus zur
Sprache (ibid., 7; medium tempus distentum impeditumque qua officiis maximis qua
amicitia principum egisse). Er arbeitete eng mit Vespasian zusammen und begab sich
stets vor Tagesanbruch zu diesem, um sich dann den ihm aufgetragenen Dienst – den
Plinius der Jüngere leider nicht weiter spezifiziert – zu widmen (ibid., 9; ante lucem
ibat ad Vespasianum imperatorem, nam ille quoque noctibus utebatur, inde ad delega‐
tum sibi officium.), was sein großes Engagement für das flavische Kaiserhaus be‐
zeugt396. Dass diese Wertschätzung keineswegs einseitig war, belegt die erneute Beto‐
nung der Freundschaft des Onkels zum Kaiser (ibid., 18; in amicitia principis fuisse).

Dieses positive Bild des Plinius als eines zuverlässigen, im Dienste des flavischen
Kaiserhauses äußerst engagierten Mannes, der für seine Arbeit sowie sein literarisch-
wissenschaftliches Interesse große Wertschätzung nicht nur seitens der Flavier erfuhr,
wird durch die weiteren Sekundärzeugnisse gestützt. So betont Sueton in seiner Vita
Plinii, dass Plinius die ritterlichen Militärämter erfolgreich bekleidet habe, gefolgt von
den bedeutendsten procurationes in ununterbrochener Folge, bei denen von ihm alles
in größter Korrektheit (summa integritate) ausgeführt worden sei (Suet. De vir. ill.: De
hist. fr. 80 Reifferscheidt; Plinius Secundus Novocomensis equestribus militiis industrie
functus procurationes quoque splendidissimas et continuas summa integritate admini‐
stravit). Auch dessen unermüdliche schriftstellerische Tätigkeit stellt er bewundernd
hervor (ibid.; et tamen liberalibus studiis tantam operam dedit, ut non temere quis plu‐
ra in otio scripserit.).

Beleg für die militärischen Erfolge des Plinius ist die in Xanten (Castra Vetera)
entdeckte Inschrift PLINIO PRAEFEC[TO] (CIL XIII 10062, 22). Sie bezeugt nicht
nur seinen Rang, sondern auch seinen Erfolg, da sie sich auf einer phalera, einer mili‐
tärischen Auszeichnung, befindet. Unterstützt wird sie durch die in Arados, Phöniki‐
en aufgefundene Inschrift, die der Rat und das Volk von Arados dem Plinius widmete
(CIG III 4536)397.

Quintilian erwähnt, dass unter den Zeitgenossen neben Verginius und Tutilius
Plinius ziemlich genau über die Rhetorik gehandelt habe (Inst. orat. III 1, 21; Scripsit
de eadem materia (…) accuratius (…) aetatis nostrae Verginius, Plinius, Tutilius.). Au‐
lus Gellius geht daneben auf die Wertschätzung und das Ansehen des Plinius auf‐
grund seiner Begabung und seiner Würde ein (Noct. Att. IX 4, 13; Libitum tamen est
in loco hoc miraculorum notare id etiam, quod Plinius Secundus, vir in temporibus ae‐
tatis suae ingenii dignitatisque gratia auctoritate magna praeditus, non audisse neque
legisse, sed scire sese atque vidisse (…) scripsit.) und gibt an, dass er für den gelehrtes‐
ten Menschen seiner Zeit gehalten werde (ibid. IX 16, 1; Plinius Secundus existimatus
est esse aetatis suae doctissimus.). Auch bei Hieronymus ist die Erinnerung an Plinius
als ausgezeichneten Redner und Historiker, der eine große Anzahl an Werken verfass‐

396 Dass Vespasian ebenfalls sehr früh aufstand und des Nachts arbeitete, erwähnt auch Sueton Vesp. 21
(Ordinem vitae hunc fere tenuit. in principatu maturius semper ac de nocte vigilabat; dein perlectis
epistulis officiorumque omnium breviariis, amicos admittebat).

397 Zur Diskussion über die Korrektheit der Zuweisung an den Älteren Plinius aufgrund der starken
Ergänzungen durch Mommsen vgl. Ziegler in RE XXI, 1, 277 f. und König/Winkler 1973, 323.

4. Magie bei Plinius

178

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


te (chron. II; Plinius Secundus Novocomensis orator et historicus insignis habetur, cuius
plurima ingenii opera extant.), noch wach398; in Jer. III 75, 2 bezeichnet er ihn neben
den Griechen Aristoteles und Theophrast als führende römische Autorität unter den
Schriftstellern der Naturkunde, die über Tiere, Vögel, Bäume und Pflanzen geschrie‐
ben hätten (ibid.; Aiunt scriptores naturalis historiae, tum bestiarum et volucrum,
quam arborum herbarumque – quorum principes sunt apud Graecos Aristoteles et
Theophrastus, apud nos Plinius Secundus – (…)). Dem nahe steht die Aussage des Jo‐
hannes Laurentius Lydus, der unter den Schriftstellern, die sich mit Naturkunde be‐
fasst haben, ebenfalls Plinius positiv hervorhebt (de mensibus IV 26; οἱ τὴν φυσικὴν
ἱστορίαν συγγράφοντες, κόσμος δὲ αὐτῶν ὁ Ῥωμαῖος Γ. Πλήνιος). Auch die anonyme
Kurzbiographie aus der Bresciaausgabe von 1496 betont sowohl Plinius’ umfassende
wissenschaftliche Betätigung (ibid.; omnibus liberalibus disciplinis operam dedit: unus
omnium mirifice studiosissimus.), seine Tätigkeit für den römischen Staat (ibid.; augur
fuit, officia publica administravit, etiam procurator in Hispania.) als auch die Blüte sei‐
ner Laufbahn unter den Flaviern sowie seine freundschaftliche Beziehung besonders
zu Titus (ibid.; floruit maxime sub Impp. Vespasianis, Tito non mediocriter carus, cui
libros Naturalis Historiae dicavit)399.

Zusammenfassend lässt sich nach Untersuchung der Aussagen des Jüngeren Pli‐
nius sowie der weiteren Zeugnisse, in denen Plinius der Ältere Erwähnung findet,
feststellen, dass der Autor und Schriftsteller seine militärische Karriere unter den ju‐
lisch-claudischen Herrschern begann, sich dann während der Herrschaft Neros aber
ins Private zurückzog. Eine Wiederaufnahme seiner Karriere bot sich ihm durch das
Engagement für die Flavier, unter denen seine Laufbahn ihren Höhepunkt erreichte.
Zum Kaiserhaus pflegte er eine freundschaftliche Beziehung, verbunden mit der all‐
seitigen Anerkennung seiner vielfachen Leistungen, denen der Tod während seines
Rettungseinsatzes beim Vesuvausbruch ein Ende setzte.

Dass Plinius der Ältere sehr geschätzt wurde und mit dem flavischen Herrscher‐
haus aufgrund seiner Dienste für Vespasian eng verbunden war als auch Freundschaft
mit Vespasians Sohn Titus pflegte, lässt sich auch in der praefatio der Naturalis Histo‐
ria fassen400. Diese besitzt die Form einer Epistel, die eben dem zukünftigen Kaiser
Titus gewidmet ist (Nat. Hist. praef.; Plinius Secundus Vespasiano Caesari suo s.). Dass
es sich beim Adressaten nur um Titus handeln kann, wird im Laufe des Briefes deut‐
lich, da er immer wieder in Beziehung zu seinem Vater Vespasian und seinem Bruder
Domitian gesetzt wird (ibid., 1; 3; 5; 20)401.

398 Dieses Zeugnis wird von Ziegler in RE XXI, 1, 271 als „wertlos“ eingeschätzt, da Hieronymus hier
den Älteren mit dem Jüngeren Plinius verwechsle. Eben dies stellt auch Reeve in Gibson/Morello
2011, 209 deutlich heraus (mit Verweis auf weitere Unterstützer dieser Ansicht).

399 Ziegler in RE XXI, 1, 271 f. weist darauf hin, dass Münzer den Nachweis erbracht habe, dass diese
Kurzbiographie nicht antik sei.

400 Vgl. Isager 1991, 18-23; Naas 2002, 87-89; Roche in Zissos 2016, 434-449.
401 So spricht Plinius Titus respektvoll mit iucundissime Imperator (Nat. Hist. praef. 1) an, während für

Vespasian das formalere Attribut maximus (ibid.; sit enim haec tui praefatio verissima, dum maximi
consenescit in patre.) reserviert ist (Isager 1991, 19). Bei der Hervorstellung der durch Titus beklei‐
deten Ämter und erworbenen Verdienste betont Plinius, dass dieser als Befehlshaber der kaiserli‐
chen Leibgarde sowohl seinem Vater als auch dem Ritterstand Ehre erwiesen habe (Nat. Hist. praef.

4.4.  Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

179

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Dass zwischen Titus und Plinius eine besondere Verbindung besteht, wird bereits
am vertraulichen Ton kenntlich, den der Autor für seine Widmung anschlägt402 und
der die gesamte Epistel durchzieht. Plinius weist explizit auf ihre gemeinsame Zeit als
Soldaten hin (ibid., 3; nobis quidem qualis in castrensi contubernio) und der Leser er‐
kennt, dass die beiden Männer immer noch freundschaftlich verbunden sind, auch
wenn Titus als Sohn des amtierenden Kaisers mittlerweile einen sehr viel höheren
gesellschaftlichen Rang bekleidet403. Plinius betont, dass sich für ihn an seiner Bezie‐
hung zu Titus nichts verändert habe (ibid.; nec quicquam in te mutavit fortunae ampli‐
tudo). Die Aufzählung der von Vespasians Sohn bekleideten Ämter (ibid.; triumphalis
et censorius tu sexiesque consul ac tribuniciae potestatis particeps et, quod his nobilius
fecisti, praefectus praetorii eius), seiner zahlreichen Talente (ibid., 4; longius etiam
summoves ingenii fascibus) – wie beispielsweise der Beredsamkeit (ibid., 5; fulgurare in
nullo umquam verius dicta vis eloquentiae, tribunicia potestas facundiae.; ibid., 11; Te
quidem (…) summa eloquentia (…) praeditum) – sowie die Betonung seines Urteils‐
vermögens (ibid., 6; ingenii tui iudicium) und seiner Bildung (ibid., 11; Te quidem (…)
summa eruditione praeditum) macht zudem klar, dass Plinius Titus gegenüber nicht
nur ein treuer Freund, sondern auch ein loyaler, zu dessen Unterstützung stets berei‐
ter Untertan ist404. Diese beiden Seiten der Beziehung machen das Spannungsfeld
zwischen „fiction of familiar and private communication between intimate acquain‐
tances“ und dem Zweck der Widmung als „public address to Vespasian’s heir“ deut‐
lich (Roche in Zissos 2016, 435). Die Wahl des Titus als Adressat ist für Plinius einer‐
seits eine Ehre, andererseits der Garant für den Erfolg seiner Naturalis Historia, da sie
durch die Akzeptanz durch den zukünftigen Kaiser an Autorität gewinnt (Nat. Hist.
praef. 19; quibus de causis atque difficultatibus nihil auso promittere hoc ipsum tu prae‐
stas, quod ad te scribimus.); darauf setzt der Autor seine gesamte Zuversicht (ibid.;
haec fiducia operis, haec est indicatura.).

Auch im übrigen Werk wird Plinius’ gutes Verhältnis zu den Flaviern und seine
Bereitschaft zur Unterstützung dieser Dynastie immer wieder deutlich zum Ausdruck
gebracht. Er preist die unermessliche Herrlichkeit des Friedens, der dem römischen
Reich durch Vespasian geschenkt wurde (27, 3; inmensa Romanae pacis maiestate; 2,
117; nunc vero pace tam festa) und der optimale Ausgangsbedingungen für die Betäti‐
gung im literarischen, künstlerischen oder wissenschaftlichen Bereich, wie sie Plinius
betreibt, bietet. Daneben betont er, dass unter Vespasians Herrschaft ein Fortschritt

3; (…) et, quod his nobilius fecisti, dum illud patri pariter et equestri ordini praestas, praefectus praeto‐
rii eius), auch die Allgewalt von dessen Beredsamkeit rückt der Autor preisend in den Mittelpunkt
(ibid., 5; quanto tu ore patris laudes tonas!). Die gesamte Herrscherfamilie nimmt er in den Blick, als
er Titus mitteilt, er habe sein Werk zur Zeitgeschichte, A fine Aufidii Bassi libri XXXI, bereits abge‐
schlossen, das sich auch dem flavischen Kaiserhaus widme (ibid., 20; Vos quidem omnes, patrem te
fratremque, diximus opere iusto, temporum nostrorum historiam orsi a fine Aufidii), aber erst nach
seinem Tode herausgegeben werden solle (ibid.; iam pridem peracta sancitur et alioqui statutum erat
heredi mandare).

402 Isager 1991, 19.
403 Isager 1991, 19. Das militärische contubernium mit Titus ist wohl für den judäischen Krieg 70 n.

Chr. anzusetzen (Ziegler in RE XXI, 1, 280).
404 Isager 1991, 21.

4. Magie bei Plinius

180

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


der Wissenschaften und Künste zu verzeichnen sei (2, 117; tam gaudente proventu re‐
rum artiumque principe), auch wenn sich seine Zeitgenossen betrüblicherweise über‐
wiegend nicht um neue Forschung, geschweige denn das völlige Durchdringen alter
Erkenntnisse, bemühten (ibid.; omnino nihil addisci nova inquisitione, immo ne vete‐
rum quidem inventa perdisci.). Die Flavier selbst fördern Kunst und Wissenschaft; so
besitzt Titus zahlreiche qualitätvolle Kunstwerke wie die „Würfelspieler“ des Polyklet,
die sich in seinem Atrium befänden und als vollkommen gälten (35, 55; fecit [Polycli‐
tus] (…) duosque pueros item nudos, talis ludentes, qui vocantur astragalizontes et sunt
in Titi imperatoris atrio (hoc opere nullum absolutius plerique iudicant)) oder sie tra‐
gen zur Kenntnis neuer Pflanzen bei, wie sie dies mit der Einführung des Balsam‐
strauches aus Judäa in Rom getan hätten (12, 111; ostendere arbusculam [i.e. balsa‐
mum] hanc urbi Imperatores Vespasiani)405.

Zentral ist für Plinius das Anliegen der Flavier, dem Menschengeschlecht Hilfe zu
bringen. Diese nützliche Hilfe, die der Autor mit dem Verfassen seines eigenen Werks
ebenfalls anstrebt, definiert er nach der Lehre der Stoa als göttliches Kennzeichen, das
für einen Menschen den Weg zum ewigen Ruhm darstelle (2, 18; Deus est mortali iu‐
vare mortalem, et haec ad aeternam gloriam via.). Genau diesen Weg gingen nun nach
dem Vorbild der vornehmen Römer auch Vespasian und seine Söhne; in seiner Aus‐
sage stilisiert Plinius Vespasian zum Retter des nach der neronischen Herrschaft und
den Thronkämpfen 69 n. Chr. kraftlos darniederliegenden römischen Reiches und
zum größten Herrscher aller Zeiten (ibid.; hac proceres iere Romani, hac nunc caelesti
passu cum liberis suis vadit maximus omnis aevi rector Vespasianus Augustus fessis re‐
bus subveniens.). Wie bereits Augustus nach den Bürgerkriegen im 1. Jahrhundert v.
Chr. zielt Vespasian auf eine Erneuerung Roms ab. Neben seiner Bautätigkeit, in der
beispielsweise das mehrfach erwähnte und als eines der schönsten Bauwerke Roms
deklarierte templum Pacis (35, 84; atque ex omnibus [aedificiis], quae rettuli, clarissima
quaeque in urbe iam sunt dicata a Vespasiano principe in templo Pacis aliisque eius ope‐
ribus; 36, 102; mirabilem forumque divi Augusti et templum Pacis Vespasiani Imp.
Aug., pulcherrima operum, quae umquam vidit orbis?) entstand406, wird klar der Ver‐
such der gesellschaftlichen Reform deutlich. Ein Beispiel dafür bespricht Plinius bei
der Diskussion goldener Ringe; unter Claudius hätten bestimmte Personen mit freiem
Zutritt zum Kaiser das Recht erhalten, das Abbild der Herrschers in Gold an ihren
Ringen zu tragen. Dieses Vorrecht habe jedoch eine muntere Verleumdungsaktivität
hervorgerufen. Vespasian habe diese Vorrechte allesamt abgeschafft, da in seinen Au‐
gen jeder Bürger das freie Zugangsrecht zum Kaiser haben müsse (33, 41; fuit et alia
Claudii principatu differentia insolens iis, quibus admissiones liberae ius dedissent ima‐
ginem principis ex auro in anulo gerendi, magna criminum occasione; quae omnia salu‐
taris exortus Vespasiani imperatoris abolevit aequaliter publicando principem. de anulis
aureis usuque eorum hactenus sit dictum.). Das genannte Beispiel macht deutlich, dass

405 Angemerkt sei auch, dass Plinius’ Kenntnis des Standortes diverser Kunstwerke des Titus wieder die
enge Verbindung der beiden Männer betont.

406 Der Tempel des Friedens und/oder seine ihm durch Vespasian gestifteten Weihgeschenke werden
beispielsweise auch in Nat. Hist. 12, 94 (goldgefasste Zimtholzkronen); 36, 27 (Venusstatue) oder 36,
58 (riesiger basanites-Steinblock) beschrieben.

4.4.  Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

181

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Vespasian als neuer Kaiser andere Maßstäbe setzt und ihm die Nähe zum Volk wich‐
tig ist, was ein Zeichen für einen neuen politischen Kurs darstellt.

Dass Plinius in so gutem Verhältnis zu den Flaviern stand und unter ihnen den
Höhepunkt seiner Karriere erreichte, mag nicht nur daran liegen, dass er Vespasian
und Titus als Persönlichkeiten schätzte, sondern dass er auch ihren Vorstellungen von
einem nach dem Vorbild des Augustus reformierten Staat Wertschätzung entgegen‐
brachte. Er war daher bereit, sich im Dienst des Vespasian durch Bekleidung diverser
Ämter für den Staat zu engagieren und dadurch die flavische Dynastie in ihren Zielen
zu unterstützen.

Restaurations- und Ordnungspolitik unter Vespasian und Titus

Nach der Darstellung der persönlichen Beziehung des Älteren Plinius zur flavischen
Dynastie ist nun der zweite, für das Verständnis der politischen Dimension der Natu‐
ralis Historia nötige Baustein die Beleuchtung der Restaurations- und Ordnungspoli‐
tik unter Vespasian und Titus407. Der erste Flavierkaiser fand sich im Jahr 69 n. Chr.
nach dem Sieg über seinen Amtsvorgänger Vitellius – wie Octavian nach der Schlacht
von Actium (31 v. Chr.) – mit der anspruchsvollen Aufgabe konfrontiert, Staat und
Gesellschaft zu konsolidieren und neu zu ordnen408. Dass die Wiederherstellung der
inneren und äußeren Stabilität des römischen Staates für ihn an erster Stelle stand,
überliefert auch Sueton; ergänzt wurde Vespasians Aufgabe durch seinen Plan, den
Staat in einem zweiten Schritt auch angemessen auszustatten (Suet. Vesp. 8; per totum
imperii tempus nihil habuit antiquius quam prope afflictam nutantemque rem p. [i.e.
publicam] stabilire primo, deinde et ornare.).

Bevor Vespasian sein Vorhaben allerdings in die Tat umsetzen konnte, war es not‐
wendig, seine Herrschaft schnellstmöglich zu legitimieren und abzusichern, da er aus
bescheidenen Verhältnissen stammte und auf keine berühmte senatorische Ahnenrei‐
he zurückblicken konnte. Auch hatte er in der Bürgerkriegszeit (68/69 n. Chr.) erlebt,
wie schnell sich der Wille der Soldaten, die ihn zum Kaiser gekürt hatten, ändern
konnte. Ideologisch band er seine Herrschaft an die des ersten princeps an und be‐
mühte sich, als „zweiter Augustus“ (Pfeiffer 2009, 20) wahrgenommen zu werden409.
Er griff sowohl die durch Augustus geschaffene Herrschaftsstruktur der Prinzipatsver‐
fassung als auch dessen Herrschaftsideologie, die „Frieden und Wohlstand im Inne‐
ren, sichere Grenzen [sowie] eine Herrschaft, die aus römischer Sicht als Weltherr‐

4.4.2

407 Grundlegendes zu Vespasian, Titus und/oder ihrer Reformpolitik bieten Nicols 1978; Bengtson
1979, 43-120; Alfonsi 1983, 183-187; Magno 1983, 331-335; Brian 1984; Levick 1999; Weber 2000,
189-197 und 382-386; Malitz in Clauss ²2001, 86-94; Huttner 2004, 176-180; Pfeiffer 2009; Bellen
2010, 66-115; Kramer/Reitz 2010, 311-360 und 485-496; König 2012, 84-98; Eich 2014, 99-107;
Leithoff 2014, 133-219; Zissos 2016, 41-91. Zur Struktur des römischen Reiches in der Kaiserzeit
(bis 260 n. Chr.) vgl. Jacques/Scheid 1998.

408 Zum Bild aller Kaiser von Augustus bis Titus in der Naturalis Historia vgl. Baldwin 1995, 56-78.
409 Zu allen im Folgenden genannten Punkten vgl. als Primärquelle die Vita des Vespasian bei Sueton

(Suet. Vesp.). Zu Vespasians Anknüpfung an Augustus vgl. auch Naas 2002, 70-73.

4. Magie bei Plinius

182

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


schaft erscheinen konnte“ (Schlange-Schöningen 2005, 109) umfasste, auf und setzte
sich damit sehr deutlich von seinen Vorgängern, insbesondere der Willkürherrschaft
Neros, ab410. Den offiziellen Beginn seines Prinzipats setzte Vespasian auf den 1. Juli
69 n. Chr. fest411; politisch-rechtlich legitimiert wurde er durch die Übertragung der
Herrschaftsgewalt durch Senat und Volk412. Dabei erhielt er – anders als der erste
princeps – alle Rechte und Vollmachten, die auch Augustus, Tiberius und Claudius
besessen hatten, als ein Gesamtpaket; erhalten ist der genaue Wortlaut eines Teils die‐
ses Bestallungsgesetzes in der Lex de imperio Vespasiani. In seiner Rolle als durch den
consensus universorum bestätigter Herrscher konnte Vespasian nun beginnen, den
Staat neu zu ordnen und seine Herrschaft damit zu festigen413.

Vespasians Restaurations- und Ordnungsmaßnahmen für den römischen Staat
betreffen – orientiert an Augustus – fünf große Gebiete der Innen- und Außenpolitik:
das Heer, das Reichsgebiet und dessen Verwaltung, den Senat, die Finanzen und die
moralische sowie kulturelle Erneuerung. Die zuerst durchgeführten Reformen betra‐
fen das Heer, dem der Kaiser seine Herrschaft verdankte und das eine seiner wichtigs‐
ten Machtstützen darstellte. Vespasian wusste aus eigener Erfahrung, dass durch die
politische Einflussnahme der Legionen Gefahrensituationen entstehen konnten. Um
solchen Geschehnissen zukünftig vorzubeugen, wurden einerseits Legionen, die sich
im Bürgerkrieg kompromittiert hatten, völlig aufgelöst; dieses Schicksal ereilte die le‐
gio I, die legio IV Macedonica, die XV Primigenia und die XVI Gallica414. Andererseits
wurden bereits bestehende Legionen umstrukturiert und versetzt, neue Legionen
wurden ausgehoben (IV Flavia Felix und XVI Flavia Firma415). Vespasian achtete au‐
ßerdem genau darauf, dass jede Legion ein eigenes Lager bezog, das in sicherer Ent‐
fernung zum nächsten lag und sich nicht mehrere Truppenteile ein Lager teilten416.
Die Rekrutierung der Legionäre erfolgte zu großen Teilen nicht mehr aus dem Kern‐
land Italien, sondern aus den Provinzen. Durch die Neuverteilung der insgesamt 28
restrukturierten Legionen erreichte Vespasian den Schutz der Reichsgrenzen, zentral
war hier vor allem die Sicherung der Rheingrenze417. Ebenfalls eingesetzt wurden die
Legionen zur Erweiterung und Sicherung der Nordgrenze des römischen Reiches in
Britannien und der Grenze im Orient. Hier fasste Vespasian Galatien und Kappado‐

410 Hinsichtlich des Verfassungsbegriffes darf folgende Feststellung von Schlange-Schöningen 2005, 87
nicht vergessen werden: „Eine geschriebene Verfassung, in welcher der gesamte Staatsaufbau defi‐
niert worden wäre, hat es weder in der römischen Republik noch in der Kaiserzeit gegeben. Es han‐
delte sich vielmehr um ein durch Traditionen begründetes Gefüge von mit verschiedenartigen Kom‐
petenzen ausgestatteten Ämtern und Institutionen. Da sich infolge neuer politischer Bedingungen
die Funktion eines Amtes verändern konnte, ohne dass dies durch geschriebene Gesetze hätte auf‐
gehalten werden können, ließ sich auch die Alleinherrschaft Octavians im Rahmen der republikani‐
schen „Verfassung“ organisieren.“ Zum Bild des Augustus in der Nat. Hist. vgl. Binder 1987,
145-156. Zur Distanzierung von Nero vgl. Leithoff 2014, 134-147.

411 Malitz in Clauss ²2001, 92.
412 Vgl. Pfeiffer 2009, 16.
413 Vgl. Pfeiffer 2009, 15-18; Bellen 2010, 79 f.
414 Bengtson 1979, 94.
415 Bengtson 1979, 94.
416 Malitz in Clauss ²2001, 92.
417 Bengtson 1979, 94.

4.4.  Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

183

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


kien zu einer konsularischen Provinz zusammen und stationierte insgesamt sechs Le‐
gionen in Syrien, Kappadokien und Judäa418. Des Weiteren wurde die Zahl der Präto‐
rianergarde, die mit dem Schutz des Kaisers und der Hauptstadt betraut war, auf wohl
9 Kohorten (4500 Mann) reduziert, Kommandeur wurde Titus; dieser sorgte dafür,
dass die Prätorianer ihren Dienst reibungslos verrichteten419.

Der zweite Punkt der Reformen betraf das Reichsgebiet und dessen Verwaltung.
Zu Beginn der Herrschaft Vespasians war das römische Reich in 24 Provinzen unter‐
gliedert, von denen zehn senatorische, durch Prokonsuln konsularischen oder präto‐
rischen Ranges verwaltete und vierzehn kaiserliche, durch einen Legaten (legatus Au‐
gusti pro praetore) verwaltete waren420. Vespasian veranlasste nun mehrere Verände‐
rungen421: Zunächst hob er Neros Entscheidung, Griechenland (Graecia) die Freiheit
zu schenken, wieder auf und stellte das Land unter senatorische Verwaltung. Sardini‐
en (Sardinia) wurde zur kaiserlichen Provinz und im Osten des römischen Reiches
legte der Kaiser wie bereits erwähnt Galatien und Kappadokien zu einer Provinz zu‐
sammen (Galatia et Cappadocia). An der Spitze dieser neuen Provinz stand ein kai‐
serlicher Legat, der zugleich die beiden dort neu stationierten Legionen befehligte. Im
Jahre 74 n. Chr. schuf Vespasian die Provinz Lykien und Pamphylien (Lycia et Pam‐
phylia), Kilikien (Cilicia) wurde wieder eigenständig. Ebenfalls Veränderungen erfuhr
Iudaea, denn hier tauschte der Kaiser den bis dahin stets aus dem Ritterstand stam‐
menden Verwalter gegen einen aus dem Senat aus; dieser hatte parallel die Befehlsge‐
walt über die in Jerusalem stationierte Legion (legio X Fretensis) inne.

Der dritte Schritt der Reformen betraf die Bildung einer neuen Führungs‐
schicht422. Vespasian erweiterte dabei zunächst in zwei Stufen 69/70 und 73/74 n. Chr.
den Senat, wobei die zweite Erweiterung im Rahmen der Übernahme der Zensur
durch Vespasian und Titus 73 n. Chr. nach dem Vorbild des Augustus in der Form
einer lectio senatus durchgeführt wurde423. Nach der Säuberung des Gremiums er‐
folgte die Vergrößerung desselben, wobei Vespasian die gesamte führende Schicht
auswechselte:

[V]espasian [hatte] (…) oppositionelle Elemente entfernt und danach den Senat erheblich
aufgestockt. Das bedeutet, dass es mit der Herrschaft des neuen Kaisers zu einem funda‐
mentalen Austausch der Führungsschicht des Reiches gekommen ist. Da jetzt nicht nur
Römer, sondern auch Männer aus den Provinzen vor allem des Westens424, aber auch aus
dem Osten in den Senat kamen, führte dies zu einem mehr und mehr das Reich repräsen‐
tierenden Gremium und legte damit den Grundstein für eine neue Führungselite425.

Die neuen Mitglieder der Senatsaristokratie stammten somit aus „Familien ähnlicher
Herkunft wie die Flavier“ (Malitz in Clauss ²2001, 92), sie waren „erfolgreiche Provin‐

418 Malitz in Clauss ²2001, 93. Vgl. auch Bengtson 1979, 94 f.
419 Vgl. Malitz in Clauss ²2001, 92; Pfeiffer 2009, 20 f.
420 Bengtson 1979, 110.
421 Zum Folgenden vgl. Bengtson 1979, 110-112.
422 Zum Wandel der römischen Führungsschicht unter Vespasian im Allgemeinen vgl. Birk 1967.
423 Malitz in Clauss ²2001, 92; Pfeiffer 2009, 22 f.
424 Spanien und Gallien (Pfeiffer 2009, 23).
425 Pfeiffer 2009, 23.

4. Magie bei Plinius

184

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


ziale“ (ibid.), die „hervorragendsten Truppenführer“ (Bengtson 1979, 91) aus Vespa‐
sians Militärkreisen oder verdiente Mitglieder des Ritterstandes, für den „die Herr‐
schaft der Flavier [ebenfalls] einen neuen Anfang bezeichnete“ (ibid., 90)426 – in an‐
deren Worten: ein Personenkreis, mit dem Vespasian gut zusammenarbeiten und auf
den er sich verlassen konnte.

Der vierte Punkt des vespasianischen Reformprogramms nahm die maroden
Staatsfinanzen, zerrüttet durch die Herrschaft Neros und den darauffolgenden Bür‐
gerkrieg, in Angriff427. Um den Fiskus wieder zu füllen, waren enorme Summen –
nach Angaben Suetons 40 Milliarden Sesterzen (Suet. Vesp. 16; professus quadringen‐
ties milies opus esse, ut res p[ublica] stare posset) nötig, denn die zu deckenden Ausga‐
ben bestanden nicht nur in „den Zahlungen an die entlassenen Soldaten, [sondern]
vor allem auch in den Kosten für die Verwaltung [und] in der Finanzierung der öf‐
fentlichen Bauten und Spiele“ (Bengtson 1979, 98 f.). Gelöst wurde das riesige Finanz‐
problem durch drei Hauptmaßnahmen: Einerseits wurden neue Steuern in Ägypten
(fiscus Alexandrinus), Judäa (fiscus Iudaicus) und den wohlhabenden griechischen
Städten Kleinasiens (fiscus Asiaticus) sowie für die Latrinenbenutzung bzw. den von
den Färbern genutzten Urin erhoben. Andererseits führte der Kaiser frühere Steuern
wie den Warenzoll in den gallischen Provinzen (quadragesima Galliarum) wieder ein,
der zweieinhalb Prozent betrug und für den Handel mit Italien eingezogen wurde.
Des Weiteren wurden Steuerbefreiungen, die unter den vorhergehenden Kaisern ge‐
währt worden waren, widerrufen; dies betraf beispielsweise Griechenland (Achaia),
aber auch Rhodos, Byzantion, Samos und die reichen Städte Lykiens428.

Der letzte Reformbereich ist ohne die skizzierten staatlichen Restaurationsvorha‐
ben des Kaisers nicht denkbar, da sie die Basis für seine weiteren Reformpläne bilde‐
ten. Vespasians letztes Ziel war sowohl die gesellschaftliche Reform auch die morali‐
sche und kulturelle Erneuerung des Staates429. Auch hier trat er in die großen Fuß‐
stapfen seines Vorbildes. Wie Augustus erhöhte er Senatoren, die das Mindestvermö‐
gen nicht aufbringen konnten, ihr Vermögen; er leistete Städten, die ohne eigenes
Verschulden in Not geraten waren, finanzielle Hilfe und sorgte für die Förderung von
Kunst und Literatur; auch förderte er Grammatiker, Rhetoren und Ärzte, indem er
ihnen Immunität (Steuerfreiheit) garantierte430. Ein letzter Punkt, in dem er an Au‐
gustus’ Herrschaft anknüpfte, war sein umfangreiches Bauprogramm. Wie nach den
Bürgerkriegen im 1. Jhd. v. Chr. war Rom nach dem Vierkaiserjahr stark zerstört und
bedurfte eines Wiederaufbaus und repräsentativer Bauten, um seinen alten Glanz zu‐
rückzuerhalten. Die Agenda umfasste neben einigen kleineren Bauvorhaben wie dem
Wiederaufbau des zerstörten Kapitolstempels drei Großprojekte: den Bau des Frie‐

426 Vgl. auch Bellen 2010, 98-100.
427 Bengtson 1979, 98-100; Malitz in Clauss ²2001, 93; Bellen 2010, 90-92.
428 Pfeiffer 2009, 24 f. Dass Vespasian die Steuerlast aber durchdacht erhöhte, bezeugt die Steuerbefrei‐

ung für Grammatiker, Rhetoren und Ärzte, die daneben auch keine Legionäre oder andere Funktio‐
näre mehr beherbergen mussten (Pfeiffer 2009, 27).

429 Suet. Vesp. 26. Vgl. auch Bengtson 1979, 103-110; Malitz in Clauss ²2001, 93; Pfeiffer 2009, 26; Bel‐
len 2010, 89 f.

430 Bengtson 1979, 106 f.

4.4.  Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

185

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


denstempels (templum Pacis) und des templum Divi Claudii sowie das Amphithea‐
trum Flavium bzw. Kolosseum, die kurz vorgestellt werden sollen431.

„Nach der Beendigung des Bürgerkrieges, der blutigen Niederschlagung des jüdi‐
schen Aufstandes und der Herstellung des Friedens im Osten“ hatte Vespasian 70 n.
Chr. den Entschluss gefasst, „dem Frieden ein Denkmal zu setzen“ (Meneghini 2015,
49)432. Dies tat er mit dem 75 n. Chr. fertiggestellten templum Pacis, das der Friedens‐
göttin Pax geweiht war und eine Reminiszenz an den Friedensaltar des Augustus dar‐
stellt433. Wie Augustus richtete auch Vespasian sein Augenmerk auf das Ende der
Bürgerkriege und stellte dem Volk mit diesem Bau den Wert des Friedens vor Augen,
den er als fähiger Kaiser und Vater des Vaterlandes dem Reich geschenkt hatte434. Der
monumentale Baukomplex – nach Plinius Nat. Hist. 36, 102 eines der schönsten Ge‐
bäude der Welt – beherbergte wahrscheinlich Teile der Verwaltung (Stadtverwaltung,
Katasteramt435); ganz sicher verfügte er „über eine reiche Bibliothek und eine be‐
rühmte Sammlung von Meisterwerken der griechischen Skulptur“ (ibid., 49 f.), die al‐
len römischen Bürgern zum Besuch offen stand. Damit zeigte der Kaiser nicht nur,
dass er Wert auf die Bildung seiner Untertanen legte, sondern er teilte Kunst und Kul‐
tur mit allen, ganz anders als Nero, der seine gesammelten Kunstwerke für sich behal‐
ten hatte. Auch brachte der princeps die wertvollen Beutestücke aus dem Feldzug ge‐
gen Judäa hier unter und stellte damit allen seine Macht und v.a. auch die Größe des
Reiches vor Augen436. Mit der Fertigstellung des Tempels für den vergöttlichten Clau‐
dius auf dem Caelius bot sich Vespasian wieder ein Anknüpfungspunkt an einen in
seinem Bestallungsgesetz in die Reihe der „guten“ Kaiser gezählten Regenten und da‐
mit an die Tradition der julisch-claudischen Dynastie437. Das der Unterhaltung seines
Volkes gewidmete Kolosseum konnte der Kaiser allerdings nicht mehr fertigstellen,
die Beendigung der Bauarbeiten sowie die Einweihung übernahm sein Nachfolger Ti‐
tus438. Sofort nach seiner Rückkehr nach Rom im Jahr 69 n. Chr. begann Vespasian
als kleineres Bauvorhaben nach der Zerstörung des Kapitols den Wiederaufbau des
dortigen Tempels. An die Tempelbauten thematisch anbinden lässt sich der Kaiser‐
kult, der von Augustus eingeführt worden war. In dessen Rahmen ließ sich Vespasian
zusammen mit der Göttin Roma und den julisch-claudischen Herrschern verehren,
was wiederum nicht nur ein weiteres Bekenntnis zum Vorbild des Augustus war, son‐

431 Vgl. Pfeiffer 2009, 27-32.
432 Die neuesten archäologischen Erkenntnisse zum templum Pacis und der Forma Urbis Romae des

Septimius Severus bieten Meneghini/Rea 2014, 241-341 und Meneghini 2015, 49-67. Zur Bedeu‐
tung des Friedenstempels in der Nat. Hist. vgl. Naas 2002, 438-447.

433 Vgl. Naas 2002, 438 f.
434 Zur pax als Teil des Bildprogramms der unter Vespasian geprägten Münzen vgl. Levick 1999, 70 und

Pfeiffer 2009, 19.
435 Vgl. Pfeiffer 2009, 29.
436 Vgl. Pfeiffer 2009, 29. Naas 2002, 445 bezeichnet das Bauwerk als Symbol für den „triomphe perma‐

nent“ der flavischen Dynastie.
437 Vgl. Pfeiffer 2009, 30.
438 Vgl. Pfeiffer 2009, 31.

4. Magie bei Plinius

186

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


dern natürlich insbesondere auch der eigenen Legitimation und Absicherung dien‐
te439.

Die vorhergehende Skizzierung der Restaurations- und Ordnungspolitik hat ge‐
zeigt, dass Vespasian nach dem Ende der Bürgerkriege ein schwieriges Erbe antrat.
Ihm war bewusst, dass er den Staat von Grund auf effektiv reformieren musste, wenn
seine Herrschaft Bestand haben sollte. Somit nahm er umfangreiche Neuordnungen
beim Heer, in der Verwaltung des Reichsgebietes und der Führungsschicht in Angriff,
konsolidierte die Staatsfinanzen und leitete die moralische und kulturelle Reform ein.
Strukturell und ideologisch lässt sich die Anlehnung von Vespasians Herrschaft an
das Vorbild des Augustus erkennen, wodurch er auch die aufgrund seiner bescheide‐
nen Herkunft notwendige Grundlage für die Legitimation seiner Herrschaft schuf.
Insgesamt machte Vespasian deutlich, dass sein Ziel die gesellschaftliche und morali‐
sche Reform des Staates war, deren Ergebnis eine Gesellschaft sein sollte, die den
Wertevorstellungen der augusteischen Zeit verpflichtet war und diese auch realisierte.
In einem Klima des Friedens und Wohlstandes sollte ein neues goldenes Zeitalter an‐
brechen. Dass dieses Vorhaben nur durch die von Vespasian initiierten Reformen er‐
reichbar war, erkannte auch dessen Nachfolger Titus, der in seiner – wenn auch kur‐
zen – Regierung seinem Vater folgte.

Vespasian und Plinius – Parallelen einer Welt- und Gesellschaftsordnung

Vespasians zentrales Anliegen nach Erringung des Sieges über Vitellius war wie im
vorherigen Abschnitt skizziert nicht die Schaffung einer radikal neuen Herrschafts‐
form, sondern die Wiederherstellung des Friedens im römischen Reich sowie die
ideologische Rückbindung seiner Herrschaft an Augustus’ Leistungen, erweitert
durch all das, was Tiberius und Claudius als von der Führungselite und vom Volk als
gut wahrgenommene Nachfolger des ersten princeps geschaffen hatten440. In Konti‐
nuität mit der augusteischen Herrschaftsideologie sollte Rom wieder erstarken, wie
die Aufschrift der unter Vespasian geprägten Münze Roma resurgens belegt, und zu
seiner alten politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Größe zurückfinden441.
Das Klima der wiedererneuerten pax Romana und die Neuordnung des römischen
Staatsgefüges unter Vespasian boten nun dem Älteren Plinius im kulturellen Bereich
ideale Rahmenbedingungen für die Schaffung seiner Naturalis Historia. Mit diesem
Unterfangen leitete Plinius die Neuordnung des Gebiets der Naturkunde ein und
schuf ein Grundlagenwerk desselben, indem er das in früheren Zeiten von den maio‐
res und anderen großen Persönlichkeiten gesammelte Wissen zusammentrug, redi‐
gierte und somit für die Nachwelt bewahrte. Inhalt des Werkes war die Gesamtheit
des relevanten Naturkundewissens der flavischen Zeit, das er mit Hilfe eines Katalogs

4.4.3

439 Schlange-Schöningen 2005, 113. Des Weiteren ist auch zu bemerken, dass der princeps ebenso wie
Augustus am 1. Juli seine Herrschaft antrat und sich vor seinem Regierungsantritt in Ägypten auf‐
hielt (Pfeiffer 2009, 9).

440 Nicols in Zissos 2016, 68.
441 Nicols in Zissos 2016, 68.

4.4.  Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

187

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


von festen Auswahl- und Ausschlusskriterien (vgl. Kapitel 4.3) auswählte. Vergleicht
man nun die von Vespasian bei der Neuordnung des römischen Staates verfolgten Re‐
staurations- und Ordnungsprinzipien, so lassen sich signifikante Parallelen zu Plinius’
Vorgehen erkennen. Plinius lehnte sich mit seinen Prinzipien der utilitas, der Voll‐
ständigkeit, der Abwehr von Schaden und der Fokussierung auf zentrale altrepublika‐
nische Wertevorstellungen eng an Vespasian an, erweiterte aber dessen Kriterienka‐
non um für seine eigenen Zwecke wichtige Aspekte wie den der auctoritas oder des
miraculums; zudem führte er eine Angleichung an sein eigenes Weltbild durch. Er
nutzte somit die von Vespasian bereits beschrittenen Wege der Neuordnung; diesen
Leitlinien seines Handelns hatte Vespasian selbst alle seine Reformbestrebungen un‐
tergeordnet, um beim römischen Volk Akzeptanz für sein Vorgehen zu schaffen.

Wie gestalten sich nun aber die Parallelen zwischen dem Vorgehen des Plinius
und dem des Vespasian? Wichtigster Aspekt ist für Plinius unbestreitbar der der utili‐
tas, die nicht nur das wichtigste Auswahlkriterium, sondern auch das übergeordnete
Ziel seines Werkes darstellt, da die Inhalte der Naturalis Historia jedem einzelnen Be‐
nutzer zum Nutzen gereichen sollen442. Dieser Nutzen erstreckt sich einerseits auf
den Bildungsbereich, da jeder Leser durch die Beschäftigung mit Plinius’ Werk seinen
Wissensschatz im Bereich der Naturkunde entweder neu begründen oder stark ver‐
tiefen kann; andererseits ist der Nutzen des Werks in den medizinischen Büchern
20-32 praktischer Art, da der Benutzer diese zur Heilung seiner selbst oder Dritter
heranziehen kann. Dass auch das Bringen nützlicher Hilfe für das Menschenge‐
schlecht ein zentrales Anliegen des Vespasian (und seiner Söhne) war, betont Plinius
wie bereits erwähnt in Nat. Hist. 2, 18. Neben der Stilisierung des ersten Flavierkaisers
zum Retter des Imperium Romanum nach dem Bürgerkrieg fokussiert der Autor hier
bewusst darauf, dass Hilfe, die man einem anderen Menschen angedeihen lässt, also
in anderen Worten der Nutzen, den man ihm bringt, dem Helfer ewigen Ruhm ein‐
bringe.

Die zweite Parallele lässt sich im Bereich der Vollständigkeit erkennen. Diese
stellt für Plinius das zweitwichtigste Auswahlkriterium dar, da die Naturalis Historia
das seiner Ansicht nach relevante naturkundliche Wissen der Flavierzeit beinhalten
musste443. Die Zusammensetzung der Inhalte der einzelnen Wissensbereiche zum
Gesamtwerk lässt sich als „an epitome of the culture of the first century“ (Beagon
1992, 15) beschreiben, bildet also in Plinius’ Augen den für einen Römer notwendi‐
gen, naturkundlich bedeutsamen Wissenskanon ab. Auch für Vespasian spielt Voll‐
ständigkeit eine zentrale Rolle, da sein Reformwerk alle Teile der römischen Welt –
das Reichsgebiet und dessen Verwaltung, das Militär, die Führungsschicht, die Finan‐
zen sowie Bildung und Kultur – umfasste. Ihm war bewusst, dass ohne die vollständi‐
ge Konsolidierung des Staatsgefüges weder der neugewonnene Frieden haltbar noch
sein Langzeitziel der Machtfestigung erreichbar sein würde. Außerdem war ihm klar,
dass auch dem Volk die Vollständigkeit des Reformprogramms bewusst sein musste,
wollte er dessen volle Unterstützung gewinnen und halten.

442 Vgl. Kapitel 4.2.2 und 4.3.
443 Vgl. Kapitel 4.2.2 und 4.3.

4. Magie bei Plinius

188

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Die dritte Parallele zwischen Plinius und Vespasian besteht in der Thematik des
Schadens. Um den Anwender der Naturalis Historia vor solchem zu schützen,
schließt Plinius beispielsweise alle schädigenden Heilmittel aus den medizinischen
Büchern aus444. Das Ausschlusskriterium des Schadens steht dem Auswahlkriterium
der Nützlichkeit antithetisch gegenüber. Auch Vespasian ist bestrebt, Schaden vom
römischen Reich abzuwenden, der nach dem Bürgerkrieg durch Feinde des römi‐
schen Volkes von außen, v.a. an der Rhein- sowie an der Ostgrenze des Reiches, droh‐
te. Um die Grenzen zu sichern, stellte Vespasian die reformierten Legionsverbände in
neuer Zusammenstellung in den Grenzgebieten auf.

Die vierte Parallele findet sich im Bereich der römischen Wertevorstellungen.
Durch die Kritik der seiner Ansicht nach gesellschaftlich allgegenwärtigen luxuria
zeigt Plinius die Gefährlichkeit derselben für die Moral der Römer auf445. Er weist je‐
doch gleichzeitig durch den Lobpreis der altrepublikanischen Werte (beispielsweise
virtus, pietas, fides oder dignitas) einen Gegenentwurf zum Sittenverfall seiner Zeit
vor und bietet damit dem Leser seines Werks eine Hilfestellung, auf den moralisch
richtigen Weg zurückzukehren. Die Wichtigkeit der Rückbesinnung auf die von Au‐
gustus wieder in den Fokus gerückten Wertevorstellungen klingt auch in den Reform‐
bestrebungen Vespasians an. Sein Ziel ist durch die Kontinuitätsbildung mit dem ers‐
ten princeps ebenfalls, dass das Volk sein sittliches Verhalten überdenken sowie das‐
selbe verbessern möge, doch greift er in seinem Bauprogramm durch seine Tempel‐
bauten (templum Pacis, templum Divi Claudii) den Wert der pietas heraus. Die Bot‐
schaft in beiden Fällen scheint jedoch deutlich: Wünschenswert ist die sittliche Re‐
form der flavischen Gesellschaft unter Rückbezug auf die zu Beginn des Prinzipats
geltenden Wertevorstellungen.

Die Parallelen zeigen klar, dass Plinius und Vespasian auf zwei unterschiedlichen
Ebenen agieren, denn der Kaiser ist auf der politischen, Plinius auf der kulturellen tä‐
tig. Vespasian stabilisiert durch sein Reformprogramm den römischen Staat und bil‐
det einen Rahmen für das Wiederaufblühen von Kunst und Kultur. Er fördert das
Entstehen repräsentativer Bauten und stellt Gelder zur Unterstützung von Autoren
und Lehrpersonal zur Verfügung; was jedoch im kulturellen Gefüge fehlt ist der Be‐
reich der Fachschriftstellerei. Die von Vespasian zur Verfügung gestellten Rahmenbe‐
dingungen nutzt Plinius für sich, denn er erkennt die Leerstelle, die im kulturellen
Bereich für das Gebiet der Naturkunde besteht und füllt diese mit der Schaffung sei‐
ner Naturalis Historia aus. Seine Inhalte sind allesamt nützlich und praktisch anwend‐
bar, sie gehen vollends konform mit den Ansprüchen des neuen Kaisers und folgen
wie gezeigt den Leitlinien von dessen Reformprogramm. Besonders die magischen
Inhalte in den medizinischen Büchern untermauern dies, denn wie die Analyse der
Magieinhalte gezeigt hat, lassen sich aus ihnen die Leitprinzipien der Inhaltsauswahl
und des -ausschlusses ableiten und tiefgehend belegen. Durch die Eingliederung in
die Naturalis Historia wird auch der Bereich der Magie neu geordnet, er verliert seine
gesellschaftlich nicht akzeptierte Facette. Das vorher in seiner Ambivalenz und Ge‐

444 Vgl. Kapitel 4.2.2 und 4.3.
445 Vgl. Kapitel 4.2.2 und 4.3.

4.4.  Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

189

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


fährlichkeit präsente Gebiet der Magie wird auf seine gesellschaftlich akzeptierte
Form, die medizinische Magie, reduziert und damit gewissermaßen domestiziert. Es
wird in Plinius’ Werk mit der Widmung an Titus nicht nur unter die Kontrolle des
zukünftigen Kaisers gestellt, sondern gänzlich in die neugeordnete Welt der Flavier
eingepasst, da Plinius mit seinem opus das nach flavischen Vorstellungen restaurierte
Imperium Romanum in kleinerem Rahmen abbildete446.

Diese Beobachtungen machen deutlich, dass Plinius’ Unterstützung für Vespasian
und Titus nicht nur auf einer persönlichen Ebene (vgl. 4.4.1) anzusiedeln ist, sondern
dass mit Hilfe der Analyse der Magieinhalte gezeigt werden kann, dass die Naturalis
Historia eine klare politische Dimension besitzt und gewisse gedanklich-ideologische
Parallelen zwischen den Flaviern und dem Älteren Plinius bestehen. Die erfolgreiche
Neuordnung des Staates erlaubte es Vespasian, seine Macht dauerhaft zu festigen und
sie durch die Weitergabe an seine beiden Söhne durch die Begründung einer Dynastie
zu erhalten. Plinius nutzte Vespasians Reformen für sich und konnte damit ein Werk
schaffen, in dem er sich die flavische Neuordnung zum Vorbild nahm und damit auch
seinen Konsens mit Vespasians Handeln zum Ausdruck brachte. Ganz nebenbei erar‐
beitete er sich mit seiner Naturalis Historia, die sowohl „repository of information“ als
auch „didactic work necessary for the reformation of Rome“ (Howe 1985, 561) war,
schriftstellerische Unsterblichkeit.

446 Vgl. hierzu die Arbeiten von Naas 2002 und Murphy 2004 sowie die Artikulation dieser Idee bei
French 1994, 207.

4. Magie bei Plinius

190

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Zusammenfassung

Ziel der vorliegenden Arbeit war die Herausarbeitung der gedanklich-ideologischen
Parallelen zwischen den Flaviern, insbesondere Vespasian, und dem Älteren Plinius
auf der Basis der Magiekapitel der Naturalis Historia. Den Ausgangspunkt für das
Vorhaben bildete die in der Magiegeschichte zu Beginn von Buch 30 des pliniani‐
schen Werks greifbare höchst ambivalente, da zwischen Verdammung und (vorsichti‐
ger) Akzeptanz schwankende, Haltung des Autors zur Magie, die einen offenkundi‐
gen Widerspruch darstellt (Kapitel 2). Die These beinhaltete, dass dieser bewussten
kritischen Auseinandersetzung mit dem aus antiker Warte gefährlichen Themenbe‐
reich eine klare Intention zu Grunde liegt und dass sich aus der Analyse der Magieka‐
pitel der Naturgeschichte einerseits Schlüsse zu Plinius’ Wissensdiskurs und seinem
Verständnis von Wissensordnung ziehen lassen, deren Ergebnisse es uns andererseits
wiederum erlauben, genauere Aussagen zur politischen und sozialen Dimension des
plinianischen Werkes zu treffen, indem auf der Basis der Magiekapitel die Parallelen
der Welt- und Gesellschaftsordnung des Kaisers Vespasian und des Forschers Plinius
aufgezeigt werden. Eine zweite zentrale Aussage, die sich der plinianischen Magiege‐
schichte entnehmen lässt, war, dass Plinius Magie als soziales Geschehen versteht; die
Gesellschaft setzt folglich fest, welches Handeln als magisch eingestuft wird und ob es
als gesellschaftlich akzeptabel oder inakzeptabel gilt. Aufgrund dieser Erkenntnis
wurde der religionssoziologische Ansatz von Hubert/Mauss gewählt, dem die der Ar‐
beit zugrunde liegende Magiedefinition folgt (Kapitel 3.1).

Der eigentlichen Analyse der Magiekapitel vorangestellt wurde als Verständnis‐
grundlage die in der griechischen und lateinischen Antike für das Feld der Magie ver‐
wendete Terminologie (Kapitel 3.1); letzterer folgt Plinius zumeist, in vielen Fällen er‐
weitert er sie jedoch um eigene Begriffe. Daneben wurden ausgewählte lateinische
Quellen herangezogen, anhand derer nachgewiesen werden konnte, dass Plinius’ Ein‐
stellung zur Magie kein Einzelphänomen ist, sondern die beiden Seiten magischer
Praktiken – sowohl die sozial nicht akzeptierte als auch die sozial akzeptierte – auch
in einem weiteren Rahmen in der überlieferten lateinischen Literatur greifbar sind
(Kapitel 3.2). Die Rechtstexte, Defixionen sowie die gesellschaftliche Verarbeitung des
Gefahrenphänomens Magie bei Horaz, Lukan und den Liebeselegikern zeigten deut‐
lich, dass Magie von der römischen Gesellschaft einerseits als Risiko aufgefasst wurde,
da sie eine reale Gefahr für Individuen und den römischen Staat darstellte; neben die‐
ser sozial nicht akzeptierten Seite von Magie war jedoch auch ihre sozial akzeptierte
Variante in Form der magischen Medizin (Beispiel Ovid) klar zu erkennen. Eine wei‐
tere bedeutende Beobachtung war, dass Plinius im Vergleich zu den ausgewerteten
zusätzlichen Quellen die sozial nicht akzeptierten Magiearten (Liebeszauber, Nekro‐
mantie) in seinem Werk lediglich knapp benennt und ihr Gefahrenpotential nur kurz

5. 

191

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


anreißt, dann aber nicht weiter auf sie eingeht; ausführlich ausgeführt werden hinge‐
gen die zahlreichen Rezepturen magischer Medizin, also die sozial akzeptierte Magie‐
komponente.

Den Auftakt von Kapitel 4 bildete der für das Verständnis der Magiekapitel nötige
Kontext, im Rahmen dessen die Zielsetzung, Zielgruppe und Arbeitsprinzipien des
Älteren Plinius sowie die Werkskonzeption, die verwendeten Quellen, Inhaltsver‐
zeichnisse, Autorenangaben und die leitenden Ordnungsprinzipien in den Büchern
20 bis 32 der Naturalis Historia erarbeitet wurden (Abschnitt 4.1). In der Feinanalyse
wurden neben den Quellen für Plinius’ Magiekapitel (Abschnitt 4.2.1) die verschiede‐
nen in der Naturgeschichte fassbaren Facetten von Magie, aufgefächert in die beiden
Blöcke der sozial akzeptierten und nicht akzeptierten Magie, systematisch zusam‐
mengestellt und untersucht (Abschnitt 4.2.2). Block 1 beinhaltete dabei neben magi‐
schen Sammel- und Anwendungsvorschriften das magische Sprechen, die Schutzma‐
gie in Form von Amuletten, die Kontaktmagie, die Übertragung von Krankheiten/
Eigenschaften auf Menschen oder Tiere sowie die Zahlenmagie, auf der Seite der sozi‐
al nicht akzeptierten Magiepraktiken wurde der Liebeszauber in den Fokus gerückt.
Ergänzt wurde die Feinanalyse durch die zusätzliche Betrachtung der Themen „Lügen
und Unglaubwürdigkeit der Magier“, „Magie und Angst“ und „Magie – Ersatz für
Wissenschaft“ sowie der Sprache (Abschnitte 4.2.3 bis 4.2.6).

Auf der Grundlage der Ergebnisse dieser Analyse konnten sowohl grundlegende
Erkenntnisse zu Plinius’ Wissensordnung gewonnen als auch die von ihm für sein
Werk aufgestellten Auswahl- und Ausschlusskriterien abgeleitet werden (Ab‐
schnitt 4.3): Den Rahmen für das Wissen des Autors bildet das in 37 Bände geglieder‐
te Werk, dessen Zielsetzung der geordneten Wissenssammlung bereits mit der Wahl
des Begriffs historia im Titel angekündigt wird. Das gewählte Thema ist die natura re‐
rum, d.h. sämtliches zeitgenössische, dem Autor zur Verfügung stehende Wissen, das
in Verbindung mit der Natur steht. Zweck des Projekts ist die Ordnung dieses Wis‐
sensgebiets, da nach Plinius’ Auffassung zu seiner Zeit kein anderes Werk existierte,
das diese Leistung zur Verfügung stellte. Neben der Ordnung des Wissensgebiets und
der dem Nutzer der Naturalis Historia ermöglichten Orientierung in demselben dient
Plinius’ Arbeit der Speicherung des Wissens seiner Zeit im genannten Gebiet, zentral
ist für den Autor jedoch die praktische Anwendbarkeit seiner Wissensinhalte. Sein
Hauptanliegen besteht darin, dass die Leser jederzeit problemlos auf das gesammelte
Wissen zugreifen und es praktisch nutzen können. Aus den drei genannten Punkten
wird der enzyklopädische Anspruch des Plinius an sein Werk sichtbar, auch wenn die
Naturalis Historia lediglich als sehr früher/frühester Vertreter der Gattung eingestuft
wird und damit natürlich in keiner Weise den Idealtypus der Enzyklopädie der Frü‐
hen Neuzeit verkörpert. Die Arbeitstechnik, die der Autor für die Ordnung seines
Wissens einsetzt, ist hauptsächlich die Kompilation von Wissensinhalten aus schriftli‐
chen Quellen, die dann nach festen Auswahl-/Ausschlusskriterien sowie Ordnungs‐
prinzipien in die Grobstruktur des Werks eingebettet werden. Die leitenden Prinzipi‐
en, denen die Inhaltsauswahl folgt, sind allen voran die utilitas sowie der Vollständig‐
keitsanspruch, ergänzt durch die auctoritas einer Quelle sowie die miraculum-Quali‐
tät eines Inhalts. Im Werk bewusst weggelassen werden Inhalte, die in den Augen des

5. Zusammenfassung

192

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Autors moralisch nicht vertretbar sind oder solche, die die Schädigung des Anwen‐
ders zum Ziel haben; ergänzend können natürlich auch solche nicht einbaut werden,
über die Informationen in den Quellen fehlen. Plinius’ Vorstellung von Wissensord‐
nung ist somit sicherlich die einer vorwissenschaftlichen Gesellschaft, er leistet jedoch
einen wichtigen Beitrag zur Bewahrung des Wissensstandes seiner Zeit, der nur da‐
durch weitergegeben werden konnte.

In Abschnitt 4.4, dem Höhepunkt und Abschluss der Arbeit, wurde einerseits das
persönliche Verhältnis des Plinius zur julisch-claudischen, insbesondere aber zur fla‐
vischen Dynastie erarbeitet (Abschnitt 4.4.1); letzteres zeichnete sich durch besondere
Enge zu Vespasian, sogar Freundschaft zu seinem designierten Nachfolger Titus aus.
Auf der Basis der Skizzierung der Restaurations- und Ordnungspolitik unter diesen
beiden Kaisern (Abschnitt 4.4.2) war es möglich, im finalen Abschnitt 4.4.3 herauszu‐
arbeiten, dass Plinius’ Unterstützung für die Flavier nicht auf einer rein persönlichen
Ebene anzusiedeln ist, sondern die Analyse der Magieinhalte uns ein Werkzeug an die
Hand gibt, anhand dessen die politische Dimension der Naturalis Historia aufzeigbar
ist. Es wurde deutlich, dass sich der Ältere Plinius mit seinen Prinzipien der utilitas,
der Vollständigkeit, der Abwehr von Schaden und der Fokussierung auf zentrale altre‐
publikanische Wertevorstellungen eng an die Kriterien von Vespasians Reformkurs
anlehnte, diesen Kriterienkanon aber um für seine Zwecke wichtige Aspekte wie den
der auctoritas oder des miraculums erweiterte und an sein eigenes Weltbild anglich.
Wie in Abschnitt 4.4.3 gezeigt, bestehen also gewisse gedanklich-ideologische Paralle‐
len zwischen dem Vorgehen Vespasians bei der Neuordnung des römischen Staates
nach Beendigung des Bürgerkriegs 68/69 n. Chr. und dem des Plinius bei der Schaf‐
fung seines Werkes im neuen Rahmen der Flavierherrschaft. Für Vespasian bedeutete
die erfolgreiche Neuordnung und Konsolidierung des Staatsgefüges die Sicherung sei‐
ner Macht sowie die Begründung einer neuen Dynastie; Plinius brachte durch die
Neuordnung des Gebiets der Naturkunde in der Naturalis Historia nach dem Vorbild
der politischen Reformen des Vespasian einerseits seinen Konsens mit dem Handeln
dieses Kaisers zum Ausdruck, andererseits sorgte er mit seinem Werk dafür, dass er
dauerhaft im Gedächtnis der Nachwelt verblieb.

5. Zusammenfassung

193

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Bibliographie

Als Grundlage für die Textarbeit mit der Naturalis Historia wurde die Tusculumaus‐
gabe von König verwendet, v.a. folgende Bände:

König, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Liber I.
Nördlingen/Tübingen: Heimeran-Verlag, 1973.

König, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Liber
II. Düsseldorf/Zürich: Artemis & Winkler, ²1997 (1974).

König, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Liber
XX. München: Heimeran-Verlag, 1979.

König, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Libri
XXI/XXII. München und Zürich: Artemis-Verlag, 1985.

König, Roderich und Joachim Hopp. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Liber
XXIII. München: Artemis & Winkler, 1993.

König, Roderich und Joachim Hopp. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Liber
XXIV. München: Artemis & Winkler, 1993.

König, Roderich, Joachim Hopp und Wolfgang Glöckner. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri
XXXVII – Liber XXV. München: Artemis & Winkler, 1996.

König, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Libri
XXVI/XXVII. München/Zürich: Artemis-Verlag, 1983.

König, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Liber
XXVIII. München und Zürich: Artemis-Verlag, 1988.

König, Roderich und Joachim Hopp. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII – Libri
XXIX/XXX. München: Artemis & Winkler, 1991.

König, Roderich, Joachim Hopp und Wolfgang Glöckner. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri
XXXVII – Liber XXXI. Zürich: Artemis & Winkler, 1994.

König, Roderich, Joachim Hopp und Wolfgang Glöckner. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri
XXXVII – Liber XXXII. Zürich: Artemis & Winkler, 1995.

Albrecht, Michael von. Geschichte der römischen Literatur von Andronicus bis Boethius. Bd. I.
München: DTV, 1994. pp. 588-650.

Albrecht, Michael von. Geschichte der römischen Literatur von Andronicus bis Boethius. Bd. II.
München: DTV, 1994. pp. 1190-1209.

Albrecht, Michael von. Vergil – Eine Einführung (Bucolica, Georgica, Aeneis). Heidelberg: Univer‐
sitätsverlag Winter, 2006.

Alfonsi, Luigi. „Tito Flavio Imperatore in Plinio il Vecchio“. In: Atti del Congresso Internazionale di
Studi Flaviani (Rieti, Settembre 1981). Bd. 2. Rieti: Centro di Studi Varroniani Editore, 1983. pp.
183- 187.

Alfonso-Goldfarb, Ana, Silvia Waisse und Márcia H. M. Ferraz. „From Shelves to Cyberspace: Orga‐
nization of Knowledge and the Complex Identity of History“. In: Isis 104/3. The University of
Chicago Press, 2013. pp. 551-560.

195

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Alton, E.H. (et al. eds.). Ovidius – Fasti. Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teub‐
neriana. München/Leipzig: K. G. Saur, 2005.

Aly, Wolfgang, Hans Gundel, Rudolf Hanslik, Wilhelm Kroll und Konrat Ziegler. „Plinius der Älte‐
re“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. XXI, 1 (Plautius-Po‐
lemokrates). München: Druckenmüller-Verlag, 1951. pp. 271-439.

Ando, Clifford. „A Religion for the Empire“. In: A. J. Boyle und W. J. Dominik (eds.). Flavian Rome
– Culture, Image, Text. Leiden/Boston: Brill, 2003. pp. 323-344.

Ankarloo, Bengt und Stuart Clark. Witchcraft and Magic in Europe. Ancient Greece and Rome.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999.

Audollent, Auguste. Defixionum Tabellae. Frankfurt/Main: Minerva GmbH, 1967 (Nachdruck der
Erstausgabe von 1904).

Ax, Wolfgang. „Timons Gang in die Unterwelt“. In: Jochen Bleicken et al.(eds.). Hermes 119. Stutt‐
gart: Franz Steiner Verlag, 1991. pp. 177-193.

Ax, Wolfram (ed.). Lateinische Lehrer Europas – Fünfzehn Portraits von Varro bis Erasmus von
Rotterdam. Köln/Weimar/Wien: Böhlau Verlag, 2005. pp. 45-65.

Bäumer, Änne. „Die Macht des Wortes in Religion und Magie (Plinius, Naturalis Historia 28, 4-29)“.
In: Hermes 112/1. Franz Steiner Verlag, 1984. pp. 84-99.

Baldwin, Barry. „Roman Emperors in the Elder Pliny“. In: W. J. Dominik (ed.). Scholia 4. South Af‐
rica, 1995. pp. 56-78.

Beagon, Mary. Roman Nature – The Thought of Pliny the Elder. Oxford: Clarendon Press, 1992.
Beagon, Mary. The Elder Pliny on the Human Animal – Natural History Book 7. Oxford: Clarendon

Press, 2005.
Bellen, Heinz. Die Kaiserzeit von Augustus bis Diocletian. Darmstadt: WBG, 2010.
Bengtson, Hermann. Die Flavier – Vespasian, Titus, Domitian. München: C. H. Beck, 1979.
Beth, Karl. Religion und Magie. Leipzig/Berlin: Teubner, 1927.
Bichler, Reinhold und Robert Rollinger. Herodot. Hildesheim: Georg Olms Verlag, 2011.
Bidez, Joseph und Franz Valery Marie Cumont. Les mages hellénisés: Zoroastre, Ostanès et Hystas‐

pe d’après la tradition grecque. Bd. 1 und 2. Paris: Belles Lettres, 1973.
Binder, Gerhard. „Auguste d’après les informations de la NH“. In: Helmantica 38. Salamanca: Kad‐

mos, 1987. pp. 145-156.
Birk, Giselher. Der Wandel der römischen Führungsschicht unter Vespasian. Stuttgart: Gustav Bier‐

brauer KG, 1967.
Bleicken, Jochen. Lex publica: Gesetz und Recht in der römischen Republik. Berlin: de Gruyter,

1975.
Blum, Rudolf. Kallimachos – The Alexandrian Library and the Origins of Bibliography. Madison:

The University of Wisconsin Press, 1991.
Borst, Arno. Das Buch der Naturgeschichte – Plinius und seine Leser im Zeitalter des Pergaments.

Heidelberg: C. Winter, 1994. pp. 1-94.
Bouché-Leclerq, Auguste. L’astrologie grecque. Aalen: Scientia-Verlag, 1979 (Reprint von 1899).
Brian, Jones W. The Emperor Titus. London/Sydney: Croom Helm und New York: St. Martin’s Press,

1984.
Briscoe, John (ed.). Valeri Maximi Facta et Dicta Memorabilia Vol. I – Libri I-VI. Stuttgart und

Leipzig: Teubner, 1998.
Brockmann, Christian (ed.). Antike Medizin im Schnittpunkt von Geistes- und Naturwissenschaf‐

ten: Internationale Fachtagung aus Anlass des 100jährigen Bestehens des Akademievorhabens
„Corpus Medicorum Graecorum/Latinorum“. Berlin: de Gruyter, 2009.

Brodersen, Kai und Amina Kropp. Fluchtafeln – Neue Funde und neue Deutungen zum antiken
Schadenzauber. Frankfurt am Main: Verlag Antike, 2004.

Bibliographie

196

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Brunner, Horst und Norbert Wolf (eds.). Wissensliteratur im Mittelalter und in der frühen Neuzeit:
Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache. Wiesbaden: Reichert, 1993.

Brust, Manfred. Die indischen und iranischen Lehnwörter im Griechischen. Innsbruck: Amulett 98,
2005. pp. 385-393.

Callies, Horst. Rom von der klassischen Republik bis zum Beginn der Völkerwanderung. Stuttgart:
Klett-Cotta, 1981.

Cancik, Hubert. Die Religion des Imperium Romanum: Koine und Konfrontationen. Tübingen:
Mohr Siebeck, 2009.

Carey, Sorcha. Pliny’s Catalogue of Culture – Art and Empire in the Natural History. Oxford: Oxford
University Press, 2003.

Cary, Ernest. Dio’s Roman History. Books XLVI-L. The Loeb Classical Library. London/Cambridge,
Mass.: Harvard University Press, 1969.

Cary, Ernest. Dio’s Roman History. Books LI-LV. The Loeb Classical Library. London/Cambridge,
Mass.: Harvard University Press, 1968.

Cholmeley, R. J. (ed.). The Idylls of Theocritus. Freeport, New York: Books for Libraries Press, ²1971.
Citroni-Marchetti, Sandra. „Iuvare mortalem – L’ideale programmatico della N.H. di Plinio nei rap‐

porti con il moralismo stoico-diatribico“. In: Atene e Roma 27, 1980. pp. 124-148.
Citroni-Marchetti, Sandra. Plinio il Vecchio e la tradizione del moralismo romano. Pisa: Giardini,

1991.
Citroni-Marchetti, Sandra. La scienza della natura per un intellettuale romano – Studi su Plinio il

Vecchio. Pisa/Roma: Fabrizio Serra editore, 2011.
Clausen, Wendell. A Commentary on Virgil – Eclogues. Oxford: Clarendon Press, 1994.
Clauss, Manfred (ed.). Die römischen Kaiser – 55 historische Portraits von Caesar bis Iustinian.

München: C. H. Beck, ²2001.
Cohn, Leopold. „Apion“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. I,

2 (Alexandros-Apollokrates). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1894. pp. 2803-2806.
Coleiro, Edward. An Introduction to Vergil’s Bucolics with a Critical Edition of the Text. Amster‐

dam: B. R. Grüner Publishing Co., 1979.
Collins, Derek. „Theoris of Lemnos and the Criminalization of Magic in Fourth-Century Athens.“

In: The Classical Quarterly. Bd. 51/2, 2001. pp. 477-493.
Collins, Derek. Magic in the Ancient Greek World. Malden/Oxford/Carlton: Blackwell, 2008.
Collins, Derek. „The Magic of Homeric Verses“. In: Classical Philology 103/3. The University of Chi‐

cago Press, 2008. pp. 211-236.
Collison, Robert. Encyclopaedias – Their History Throughout the Ages. New York und London:

Hafner Publishing Company, ²1966.
Connerton, Paul. How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. Reprint

1991.
Conte, Gian Biagio. Genres and Readers. Baltimore/London: The Johns Hopkins University Press,

1994. pp. 67-104.
Corrigan, Kirsty. Virgo to Virago – Medea in the Silver Age. Newcastle upon Tyne: Cambridge

Scholars Publishing, 2013. pp. 1-97.
Corte, Francesco della. „Enciclopedisti Latini“. In: Opuscula VI. Pubblicazioni dell’Istituto di Filolo‐

gia Classica e Medievale 50. Genua: Casa Editrice Tilgher, 1978. pp. 13-107.
Corte, Francesco della. Le Bucoliche di Virgilio. Genua: Mondadori, ³1985.
Cova, Pier Vincenzo, Roberto Gazich, Gian Enrico Manzoni und Graziano Melzani. Studi sulla lin‐

gua di Plinio il Vecchio. Mailand: Vita e Pensiero, 1986.
Cramer, Frederick H. Astrology in Roman Law and Politics. Philadelphia: American Philosophical

Soc., 1954.

Bibliographie

197

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Cucchiarelli, Andrea und Alfonso Traina. Publio Virgilio Marone – Le Bucoliche. Rom: Carocci edi‐
tore, 2012.

Davidowicz, Klaus S. Die Kabbala: Eine Einführung in die Welt der jüdischen Mystik und Magie.
Wien: Böhlau, 2009.

Davidson, James N. „Don’t Try This at Home: Pliny’s Salpe, Salpe’s Paignia and Magic“. In: The Clas‐
sical Quarterly 45, 1995. pp. 590-592.

Davis, Gregson (ed.). A Companion to Horace. Oxford: Blackwell Publishing Ltd., 2010. pp. 7-104.
De Angeli, Stefano. Templum Divi Vespasiani. Rom: De Luca Edizioni d’Arte. 1992.
Deichgräber, Karl. „Pelops“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.

XIX, 1 (Pech-Petronius). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1937. pp. 391 f.
Des Places, Édouard. Porphyre – Vie de Pythagore/Lettre à Marcella. Paris: Société d’Édition “Les

Belles Lettres”, 1982.
Detlefsen, Detlef. Untersuchungen über die Zusammensetzung der Naturgeschichte des Plinius.

Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 1899.
Dickie, Matthew W. „Who Practised Love-Magic in Classical Antiquity and in the Late Roman

World?“. In: The Classical Quarterly. Bd. 50/2, 2000. pp. 563-583.
Dickie, Matthew W. Magic and Magicians in the Graeco-Roman World. London/New York: Rout‐

ledge, 2001.
Diesner, Hans-Joachim. „Lexikographie und Enzyklopädie in der Antike“. In: Hans-Joachim Dies‐

ner und Günter Gurst (eds.). Lexika gestern und heute. Leipzig: VEB Bibliographisches Institut,
1976. pp. 11-60.

Diesner, Hans-Joachim und Günter Gurst (Hrsg.). Lexika gestern und heute. Leipzig: VEB Biblio‐
graphisches Institut, 1976.

Dillinger, Johannes. Hexen und Magie. Eine historische Einführung. New York/Frankfurt: Campus
Verlag, 2007.

Dittenberger, Wilhelm (ed.). Inscriptiones Graecae III, 2 – Inscriptiones Atticae Aetatis Romanae.
Berlin: Walter de Gruyter, 1978 (Nachdruck der Erstausgabe von 1882).

Dodds, Eric R. The Greeks and the Irrational. Berkeley: University of California Press, 1951 (11.
Auflage).

Doherty, Lillian Eileen (ed.). Homer’s “Odyssey”. Oxford: Oxford University Press, 2009.
Dohrmann, Henning. Anerkennung und Bekämpfung von Menschenopfern im römischen Straf‐

recht der Kaiserzeit. Frankfurt am Main: Lang, 1995.
Doody, Aude. „Finding Facts in Pliny’s Encyclopedia: The Summarium of the Natural History“. In:

Ramus 30. Cambridge, 2001. pp. 1-22.
Doody, Aude. Pliny’s Encyclopedia. – The Reception of the Natural History. Cambridge: Cambridge

University Press, 2010.
Dornseiff, Franz. Das Alphabet in Mystik und Magie. Leipzig/Berlin: Teubner, 1925.
Dräger, Paul. Apollonios von Rhodos – Die Fahrt der Argonauten. Griechisch – Deutsch. Stuttgart:

Reclam, 2002.
Dubois, Laurent. Inscriptions Grecques Dialectales de Sicile. Rom: École française de Rome, 1989.
Du Breuil, Paul. Zarathoustra et la transfiguration du monde. Paris: Payot, 1978.
Dumont, Jean-Paul. „L’idée de Dieu chez Pline (HN 2, 1-5, 1-27)“. In: Jackie Pigeaud und Josephus

Orozius. Pline l’Ancien – Temoin de son Temps. Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 219-237.
Durkheim, Émile. Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp Ver‐

lag, 2007.
Effe, Bernd. „Die Destruktion der Tradition: Theokrits mythologische Gedichte“. In: Bernd Effe.

Theokrit und die griechische Bukolik. Darmstadt: WBG, 1986. pp. 56-88.

Bibliographie

198

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Effe, Bernd (ed.). Theokrit – Gedichte. Griechisch – Deutsch. Düsseldorf/Zürich: Artemis und
Winkler, 1999.

Eich, Armin. Die römische Kaiserzeit – Die Legionen und das Imperium. München: C. H. Beck,
2014.

Endres, Franz Carl. Mystik und Magie der Zahlen. Zürich: Rascher Verlag, 1951.
Ernout, A. „La magie chez Pline l’Ancien“. In: Marcel Renard und Robert Schilling. Hommages à

Jean Bayet. Brüssel, 1964. pp. 190-195.
Eybl, Franz M. Enzyklopädien der frühen Neuzeit: Beiträge zu ihrer Erforschung. Tübingen: Nie‐

meyer, 1995.
Fauth, Wolfgang. Hekate Polymorphos – Wesensverianten einer antiken Gottheit. Altsprachliche

Forschungsergebnisse 4. Hamburg: Verlag Dr. Kovač, 2006.
Feix, Josef (ed.). Herodot – Historien. Griechisch – Deutsch. Bd. I/II. München: Heimeran Verlag,

1980.
Ferraro, Vittorio. „Il numero delle fonti, dei volumi e dei fatti della Naturalis Historia di Plinio“. In:

Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Classe di Lettere e Filosofia (ASNSP) 5. Pisa,
1975. pp. 519-533.

Fink, Gerhard. Publius Vergilius Maro – Aeneis. Lateinisch – Deutsch. Sammlung Tusculum. Düs‐
seldorf/Zürich: Artemis und Winkler, 2005.

Fitzpatrick, A. P. Die Druiden – Magie und Wissenschaft, Mysterien und Monumente. Rastatt:
Moewig, 1998.

Flashar, Hellmut. Antike Medizin. Darmstadt: WBG, 1971.
Fögen, Thorsten. Wissen, Kommunikation und Selbstdarstellung. Zetemata 134. München: C. H.

Beck, 2009.
Fögen, Thorsten. „Plinius der Ältere zwischen Tradition und Innovation: Zur ,Ideologieʻ der Natu‐

ralis Historia“. In: Norbert Kramer und Christiane Reitz. Tradition und Erneuerung – Mediale
Strategien in der Zeit der Flavier. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2010. pp. 41-61.

Fornaro, Sotera und Klaus Sallmann. „Enzyklopädie“. In: Hubert Cancik, Helmuth Schneider, Man‐
fred Landfester. Der Neue Pauly. Brill Online, 2016. (http://referenceworks.brillonline.com.newp
aulyonline.han.ku.de/entries/der- neuepauly/enzyklopadie-e330930; zuletzt eingesehen am
24. Mai 2016)

Foucault, Michel. Die Ordnung der Dinge – Eine Archäologie der Humanwissenschaften. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp, ³1971 (Erstausgabe 1966).

Fowler, Robert L. „Encyclopaedias: Definitions and Theoretical Problems“. In: Peter Binkley (ed.).
Pre-modern Encyclopaedic Texts. Leiden/New York/Köln: Brill, 1997. pp. 3-29.

Frankfurter, David. „Dynamics of Ritual and Expertise in Antiquity and Beyond: Towards a New
Taxonomy of “Magiciansˮ“. In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and Ritual in the Ancient
World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 159-178.

Frazer, James George. Der goldene Zweig – Eine Studie über Magie und Religion. Darmstadt: Kie‐
penheuer und Witsch, ²1968.

French, Roger und Frank Greenaway (eds.). Science in the Early Roman Empire: Pliny the Elder, his
Sources and Influence. London/Sydney: Croom Helm, 1986.

French, Roger. Ancient Natural History – Histories of Nature. London/New York: Routledge, 1994.
pp. 196-255.

Frenschkowski, Marco. „Magie“. In: Reallexikon für Antike und Christentum. Bd. 23 (Lexikon II –
Manes). Stuttgart: Anton Hiersemann, 2010. pp. 857-957.

Frenschkowski, Marco. Magie im antiken Christentum – Eine Studie zur Alten Kirche und ihrem
Umfeld. Stuttgart: Anton Hiersemann, 2016.

Bibliographie

199

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Fritz, Kurt von. „Pythagoras“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. XXIV (Pyramos-Quosenus). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1963. pp. 171-209.

Fuchs, Harald. „Enkyklios Paideia“. In: Reallexikon für Antike und Christentum Bd. V (Endelechi‐
us-Erfinder). Stuttgart: Anton Hiersemann, 1962. pp. 365-398.

Fuhrmann, Manfred. Das systematische Lehrbuch – Ein Beitrag zur Geschichte der Wissenschaften
in der Antike. Göttingen: Vandenhoeck & Rupprecht, 1960. pp. 69-188.

Gager, John G. Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient World. New York/Oxford: Oxford
University Press, 1992.

Gaillard-Seux, Patricia. „Magical Formulas in Pliny’s Natural History: Origins, Sources, Parallels.“.
In: Brigitte Maire (ed.). “Greek” and “Roman” in Latin Medical Texts: Studies in Cultural Change
and Exchange in Ancient Medicine. Leiden: Brill, 2014.

Gandillac, Maurice de. La pensée encyclopédique au moyen age. Neuchatel: Éd. de la Baconnière,
1966.

Geller, J. M. „Tablets and Magic Bowls“. In: Shaul Shaked (ed.). Officina Magica – Essays on the
Practice of Magic in Antiquity. Leiden/Boston: Brill, 2009. pp. 53-72.

Gemelli-Marciano, M. Laura. Die Vorsokratiker – Parmenides, Zenon, Empedokles. Griechisch-La‐
teinisch-Deutsch. Düsseldorf: Artemis und Winkler, 2009.

Gheiby, Bijan. Zarathustras Feuer: Eine Kulturgeschichte des Zoroastrismus. Darmstadt: von
Zabern, 2014.

Giannini, Alexander. „Studi sulla paradossografia greca (2)“. In: ACME. Bd. 17. Mailand: LED, Ed.
Univ. di Lettere, Economia Diritto, 1964. pp. 99-140.

Gibson, Roy. „Elder and Better: The Naturalis Historia and the Letters of the Younger Pliny“. In: Roy
K. Gibson und Ruth Morello. Pliny the Elder: Themes and Contexts. Leiden: Brill, 2011. pp.
187-205.

Gibson, Roy und Ruth Morello. Pliny the Elder: Themes and Contexts. Leiden: Brill, 2011.
Gigon, Olof. „Plinius und der Zerfall der antiken Naturwissenschaft“. In: Arctos 4, 1966. pp. 23-45.
Graf, Fritz. Gottesnähe und Schadenzauber. Die Magie in der griechisch-römischen Antike. Mün‐

chen: C. H. Beck, 1996.
Graf, Fritz. „Theories of Magic in Antiquity“. In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and Ritual

in the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 93-104.
Grafton, Anthony und Moshe Idel (eds.). Der Magus – Seine Ursprünge und seine Geschichte in

verschiedenen Kulturen. Berlin: Akademie Verlag, 2001.
Grafton, Anthony (ed.). „Magic“. In: Anthony Grafton (ed.). The Classical Tradition. Cambridge,

Massachusetts und London: The Belknap Press of Harvard University Press, 2010.
Grant, Michael. Greek and Latin Authors 800 B.C. – A.D. 1000. New York: The H. W. Wilson Com‐

pany, 1980.
Grensemann, Hermann. Die hippokratische Schrift „Über die heilige Krankheit“. Berlin: Walter de

Gruyter & Co., 1968.
Grmek, Mirko D. „Les circonstances de la mort de Pline: commentaire médical d’un lettre destinée

aux historiens“. In: Jackie Pigeaud und Josephus Orozius. Pline l’Ancien – Temoin de son Temps.
Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 25-43.

Gudger, E. W. „Pliny’s Historia naturalis. The Most Popular Natural History Ever Published“. In: Isis
6/3, 1924. pp. 269-281.

Günther, Hans-Christian (ed.). Brill’s Companion to Horace. Boston/Leiden: Brill, 2013. pp.
169-210.

Gundel, Wilhelm. „Thrasyllos“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. VI A, 1 (Thesauros-Timomachos). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1936. pp. 581-584.

Bibliographie

200

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Guyonvarc'h, Christian-J. Magie, médecine et divination chez les Celtes. Paris: Éd. Payot & Rivages,
1997.

Hammer, Dean. Roman Political Thought: From Cicero to Augustine. Cambridge: Cambridge Uni‐
versity Press, 2014.

Hammerstein, Notker. Bildung und Wissenschaft vom 15. bis zum 17. Jahrhundert. München: Ol‐
denbourg, 2003.

Hand, Wayland D. Magical Medicine – The Folkloric Component of Medicine in the Folk Belief,
Custom, and Ritual of the Peoples of Europe and America. Berkeley/Los Angeles/London: Uni‐
versity of California Press, 1980. pp. 17-42; 93-106.

Harder, M. A. (et al., eds.). Theocritus – Proceedings of the Groningen Workshops on Hellenistic
Poetry. Groningen: Egbert Forsten, 1996. pp. 21-53.

Harrison, Stephen (Hrsg.). A Companion to Latin Literature. Oxford: Blackwell Publishing Ltd.,
2007. pp. 174-200.

Hauthal, Ferdinand (ed.). Acronis et Porphyrionis commentarii in Q. Horatium Flaccum. Amster‐
dam: Schippers, 1966.

Healy, John F. Pliny the Elder on Science and Technology. Oxford: Oxford University Press, 1999.
Helm, Rudolf. „Q. Valerius Soranus“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissen‐

schaft. Bd. VIII A, 1 (Valerius-Vergilius). München: Druckenmüller-Verlag, 1928. pp. 225 f.
Helm, R. (ed.). Apuleius – Vol. I Metamorphoseon Libri XI. Bibliotheca Scriptorum Graecorum et

Romanorum Teubneriana 1055. Berlin: Walter de Gruyter, 2008.
Herter, Hans. „Telchinen“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.

V A, 1 (Thaurisci-Thapsis). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1934. pp. 197-224.
Hicks, R. D. Diogenes Laertius – Lives of Eminent Philosophers.Vol. II. Cambridge, Mass.: Harvard

University Press, 1952.
Hills, Philip. Horace. London: Bristol Classical Press, 2005. pp. 23-32.
Hinz, Walther. Zarathustra. Stuttgart: Kohlhammer, 1961.
Hinz, Walther. „Zoroastres“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.

Bd. X A (Zenobia-Zythos). München: Druckenmüller-Verlag, 1972. pp. 774-784.
Hole, Christina (ed.). The Encyclopedia of Superstitions. Oxford: Helicon Publishing, 1995 (Nach‐

druck der Ausgabe von 1980).
Holzberg, Niklas. Die römische Liebeselegie. Darmstadt: WBG, 2011 (5. Auflage).
Honsell, Heinrich. Römisches Recht. Berlin: Springer, 2015 (8. Auflage).
Hommel, Hildebrecht. „Bemerkungen zu Theokrits Pharmakeutriai (1956)“. In: Bernd Effe. Theo‐

krit und die griechische Bukolik. Darmstadt: WBG, 1986. pp. 89-104.
Hopfner, Theodor. „Mageía“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.

Bd. XIV, 1 (Lysimachos-Mantike). München: Druckenmüller-Verlag, 1928. pp. 301-393.
Howe, Nicholas Phillies. „In Defense of the Encyclopedic Mode: in Pliny’s Preface to the Natural

History“. In: Latomus 44, 1985. pp. 561-576.
Hübner, Wolfgang. Die Begriffe „Astrologie“ und „Astronomie“ in der Antike: Wortgeschichte und

Wissenschaftssystematik mit einer Hypothese zum Terminus „Quadrivium“. Stuttgart: Steiner-
Verlag Wiesbaden, 1989.

Hussey, Robert (ed.). Socrates Scholasticus – Ecclesiastica Historia I/II. Hildesheim/New York: Ge‐
org Olms Verlag, 1992.

Huttner, Ulrich. Recusatio Imperii – Ein politisches Ritual zwischen Ethik und Taktik. Hildesheim/
Zürich/New York: Georg Olms Verlag, 2004.

Iles Johnston, Sarah. „Sacrifice in the Greek Magical Papyri“. In: Paul Mirecki und Marvin Meyer.
Magic and Ritual in the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 344-358.

Ingallina, S. Sergio. Orazio e la Magia. Palermo: Palumbo, 1974.

Bibliographie

201

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Isager, Jacob. Pliny on Art and Society – The Elder Pliny’s Chapters on the History of Art. Odense:
Odense University Press, 1991.

Jacques, François und John Scheid. Rom und das Reich in der Hohen Kaiserzeit – Bd. I: Die Struk‐
tur des Reiches. Stuttgart/Leipzig: Teubner, 1998.

James, Yannik St., Jay M. Handelman und Shirley F. Taylor. „Magical Thinking and Consumer
Coping“. In: Journal of Consumer Research 38/4. The University of Chicago Press, 2011. pp.
632-649.

Janson, Tore. Latin Prose Prefaces – Studies in Literary Conventions. Studia Latina Stockholmiensia
13. Stockholm: Ivar Haeggströms Tryckerei, 1964. pp. 83-112.

Johnston, Sarah Iles und Peter T. Struck. Mantike: Studies in Ancient Divination. Leiden: Brill, 2005.
Jordan, David R., Hugo Montgomery und Einar Thomassen. The World of Ancient Magic. Papers

from the first International Samson Eitrem Seminar at the Norwegian Institute at Athens, 4-8
May 1997. Bergen: John Grieg AS, 1999.

Kenney, E. J. P. Ovidii Nasonis Amores, Medicamina Faciei Femineae, Ars Amatoria, Remedia
Amoris. Oxford: Oxford University Press. 1995.

Kern, Otto. „Daktyloi“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. IV,
2 (Corniscae-Demodoros). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1901. pp. 2018-2020.

Kippenberg, Hans G. „Émile Durkheim“. In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft.
München: C. H. Beck, ³2010. pp. 103-119.

Klotz, Alfred. „Die Arbeitsweise des Älteren Plinius und die Indices Auctorum“. In: Hermes 42/2.
Franz Steiner Verlag, 1907. pp. 323-329.

König, Ingemar. Die römische Kaiserzeit. Stuttgart: Reclam, ²2012. pp. 84-98.
Köves-Zulauf, Thomas. Reden und Schweigen: Römische Religion bei Plinius Maior. München:

Fink, 1972.
Köves-Zulauf, Thomas. „Die Vorrede der plinianischen „Naturgeschichte“. In: Wiener Studien 86.

Wien/Köln/Graz: Hermann Böhlau, 1973. pp. 134-184.
Köves-Zulauf, Thomas. „Plinius der Ältere und die römische Religion“. In: Wolfgang Haase (ed.).

ANRW II, 16, 1. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1978. pp. 187-288.
Koller, Hermann. „ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ ΠΑΙΔΕΙΑ“. In: Horst-Theodor Johann. Erziehung und Bildung in

der heidnischen und christlichen Antike. Darmstadt: WBG, 1976. pp. 3-21.
Korenjak, Martin. Die Ericthoszene in Lukans Pharsalia. Studien zur klassischen Philologie Bd. 101.

Frankfurt a. M.: Lang, 1996.
Korpela, Jukka. Das Medizinalpersonal im antiken Rom: eine sozialgeschichtliche Untersuchung.

Helsinki, 1987.
Kramer, Norbert und Christiane Reitz (Hrsg.). Tradition und Erneuerung: mediale Strategien in der

Zeit der Flavier. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2010.
Kroll, Wilhelm. „P. Nigidius Figulus“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissen‐

schaft. Bd. XVII, 1 (Nereiden-Numantia). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1936. pp. 200-212.
Krug, Antje. Heilkunst und Heilkult: Medizin in der Antike. München: Beck, 1985.
Kudlien, Fridolf. „Xenokrates“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.

Bd. IX A, 2 (Vulcanius-Zenius). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1967. pp. 1529-1531.
Kudlien, Fridolf. Die Stellung des Arztes in der römischen Gesellschaft: Freigeborene Römer, Einge‐

bürgerte, Peregrine, Sklaven, Freigelassene als Ärzte. Stuttgart: Steiner, 1986.
Künzl, Ernst. Medizin in der Antike – Aus einer Welt ohne Narkose und Aspirin. Stuttgart: Konrad

Theiss Verlag, 2002.
Lausdei, Claudio. „La NH di Plinio. Problemi esegetici e linguistici“. In: Helmantica 38. Salamanca:

Kadmos, 1987. pp. 255-271.
Le Goff, Jacques. Die Geburt Europas im Mittelalter. München: Beck, 2004.

Bibliographie

202

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Lehmann, Arthur C., James Myers und Pamela A. Moro. Magic, Witchcraft, and Religion – An An‐
thropological Study of the Supernatural. New York: McGraw-Hill, 2005 (6. Auflage).

Leist, Gerhard Alexander. „Auctoritas“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswis‐
senschaft. Bd. II, 2 (Artemisia-Barbaroi). München: Druckenmüller-Verlag, 1970. pp. 2274-2277.

Leithoff, Johanna. Macht der Vergangenheit – Zur Erringung, Verstetigung und Ausgestaltung des
Principats unter Vespasian, Titus und Domitian. Göttingen: V & R unipress, 2014.

Lembach, Kurt. Die Pflanzen bei Theokrit. Heidelberg: Carl Winter Universitätsverlag, 1970. pp.
57-63.

Leven, Karl-Heinz (ed.). Antike Medizin – Ein Lexikon. München: C.H. Beck, 2005.
Lévi-Strauss, Claude. Strukturale Anthropologie. Bd. 1. Frankfurt a. Main: Suhrkamp, 1967. pp.

183-203.
Levick, Barbara. Vespasian. London/New York: Routledge, 1999.
Linke, Bernhard. Antike Religion. München: Oldenbourg, 2014.
Lloyd, G. E. R. „Aspects of the Interrelations of Medicine, Magic and Philosophy“. In: Apeiron: A

Journal for Ancient Philosophy and Science 9/1. De Gruyter, 1975. pp. 1-16.
Lloyd, G. E. R. Magic, Reason and Experience. Studies in the Origin and Development of Greek

Science. Cambridge: Cambridge University Press, 1979.
Lloyd, G. E. R. Science, Folklore and Ideology. Studies in the Life Sciences in Ancient Greece. Cam‐

bridge: Cambridge University Press, 1983. pp. 135-149, 201-217.
Luck, Georg. Magie und andere Geheimlehren der Antike. Stuttgart: Alfred Kröner Verlag, 1990.
Lucrezi, Francesco. Aspetti Giuridici del Principato di Vespasiano. Neapel: Jovene Editore, 1995.
Luff, Robert. Wissensvermittlung im europäischen Mittelalter: “Imago-mundi”-Werke und ihre Pro‐

loge. Tübingen: Niemeyer, 1999.
Lyme, R. O. A. M. Ciris – A Poem Attributed to Vergil. Cambridge: Cambridge University Press,

1978.
MacMullen, Ramsay. Enemies of the Roman Order – Treason, Unrest, and Alienation in the Empire.

Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1966.
Magno, Pietro. „La Dedica della Naturalis Historia di Plinio il Vecchio a Tito“. In: Atti del Congresso

Internazionale di Studi Flaviani (Rieti, Settembre 1981). Bd. 2. Rieti: Centro di Studi Varroniani
Editore, 1983. pp. 331- 335.

Malinowski, Bronislaw K. Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften. Frankfurt a.
Main: S. Fischer Verlag, 1973.

Mankin, David (ed.). Horace – Epodes. Cambridge: Cambridge University Press, 1995.
Manning, C. E. „Canidia in the Epodes of Horace“. In: Mnemosyne, Fourth Series. Vol. 23, Fasc. 4,

1970. pp. 393-401.
Marett, Robert Ranulph. Glaube, Hoffnung und Liebe in der primitiven Religion. Stuttgart: Ferdi‐

nand Enke Verlage, 1936.
Marrou, Henri Irénée. A History of Education in Antiquity. London: Sheed and Ward, ²1977 (Erst‐

ausgabe 1956).
Marshall, P. K. A. Gellii Noctes Atticae. Tomus I, Libri 1-X. Oxford: Oxford University Press, 1968.
Martin, Michael. Magie et magiciens dans le monde gréco-romain. Paris: Editions Errance, 2005.
Martini, Maria Cristina. Piante medicamentose e rituali magico-religiosi in Plinio. Rom: Bulzoni

Editore, 1977.
Mastrocinque, Attilio. From Jewish Magic to Gnosticism. Tübingen: Mohr Siebeck, 2005.
Mauss, Marcel. Soziologie und Anthropologie – Theorie der Magie/Soziale Morphologie. Bd. I.

München: Carl Hanser Verlag, 1978. pp. 7-179.

Bibliographie

203

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Meier, Christel. „Organisation of Knowledge and Encyclopaedic ordo: Functions and Purposes of a
Universal Literary Genre“. In: Peter Binkley (ed.). Pre-modern Encyclopaedic Texts. Leiden/New
York/Köln: Brill, 1997. pp. 103-126.

Meier, Christel (ed.). Die Enzyklopädie im Wandel vom Hochmittelalter bis zur frühen Neuzeit: Ak‐
ten des Kolloquiums des Projekts D im Sonderforschungsbereich 231 (29.11.-1.12.1996). Mün‐
chen: Fink, 2002.

Meiggs, Russell und D. Lewis (eds.). A Selection of Greek Historical Inscriptions to the End of the
Fifth Century BC. Oxford: Clarendon Press, 1969. pp. 62-66.

Meister, Richard. „Die Entstehung der höheren Allgemeinbildung in der Antike“. In: Horst-Theodor
Johann. Erziehung und Bildung in der heidnischen und christlichen Antike. Darmstadt: WBG,
1976. pp. 22-30.

Meneghini, Roberto und Rossella Rea (eds.). La Biblioteca Infinita. I Luoghi del Sapere nel Mondo
Antico. Mailand: Mondadori, 2014.

Meneghini, Roberto. Die Kaiserforen Roms. Sonderheft Antike Welt. Darmstadt: WBG, 2015.
Mette, Hans-Joachim. „ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ ΠΑΙΔΕΙΑ“. In: Horst-Theodor Johann. Erziehung und Bil‐

dung in der heidnischen und christlichen Antike. Darmstadt: WBG, 1976. pp. 31-41.
Mirecki, Paul und Marvin Meyer (eds.). Magic and Ritual in the Ancient World. Leiden: Brill, 2002.
Mommsen, Theodor und Joachim Marquardt. Römisches Staatsrecht 1. Leipzig: Hirzel, ²1876.
Mommsen, Theodor (ed.). Monumenta Germaniae Historica. Chronica Minora Saec. IV, V, VI, VII.

Berlin: Weidmann, 1892. pp. 143-148.
Monteil, Pierre. Théocrite – Idylles (II, V, VII, XI, XV). Paris: Presses Universitaires de France, 1968.

pp. 49-75.
Morrison, James. „The Function and Context of Homeric Prayers“. In: Jochen Bleicken et al. (eds.).

Hermes 119. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1991. pp. 145-157.
Münzer, Friedrich. „Trebius Niger“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissen‐

schaft. Bd. VI A, 2 (Timon-Tribus). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1937. p. 2272.
Münzer, Friedrich. Beiträge zur Quellenkritik der Naturgeschichte des Plinius. Hildesheim: Weid‐

mann, 1988, Nachdruck der Augabe Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 1897.
Mürmel, Heinz. „Marcel Mauss“. In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft. München:

C. H. Beck, ³2010. pp. 211-221.
Murphy, Trevor. „Pliny’s Naturalis Historia: The Prodigal Text“. In: A. J. Boyle und W. J. Dominik

(eds.). Flavian Rome – Culture, Image, Text. Leiden/Boston: Brill, 2003. pp. 301-322.
Murphy, Trevor. Pliny the Elder’s Natural History – The Empire in the Encyclopedia. Oxford: Ox‐

ford University Press, 2009 (Reprint von 2004).
Muth, Robert. Träger der Lebenskraft – Ausscheidungen des Organismus im Volksglauben der An‐

tike. Wien: Rudolf M. Rohrer Verlag, 1954.
Mynors, R. A. B. C. Valerii Catulli Carmina. Oxford: Oxford University Press, 1958.
Mynors, R. A. B. P. Vergili Maronis Opera. Oxford: Oxford University Press, 1969.
Naas, Valérie. Le projet encyclopédique de Pline l’Ancien. Rom: École française de Rome, 2002.
Naveh, Joseph und Shaul Shaked. Amulets and Magic Bowls – Aramaic Incantations of Late Anti‐

quity. Jerusalem: The Magnes Press – The Hebrew University, 1987.
Nickel, Rainer. Lexikon der antiken Literatur. Düsseldorf: Patmos, 2006.
Nicols, John. Vespasian and the Partes Flavianae. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag GmbH, 1978.
Nicols, John. „The Emperor Vespasian“. In: Andrew Zissos (ed.). A Companion to the Flavian Age of

Imperial Rome. Chichester: John Wiley & Sons, 2016. pp. 60-75.
North, John. „Encyclopaedias and the Art of Knowing Everything“. In: Peter Binkley (ed.). Pre-mo‐

dern Encyclopaedic Texts. Leiden/New York/Köln: Brill, 1997. pp. 183-198.

Bibliographie

204

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Ogden, Daniel. Greek and Roman Necromancy. Princeton: Princeton University Press, 2001.
Ogden, Daniel. Magic, Witchcraft, and Ghosts in the Greek and Roman Worlds. New York: Oxford

University Press, 2009.
Oliveira, Francisco de. Les Idées Politiques et Morales de Pline l’Ancien. Coimbra: Instituto Nacional

de Investigação Científica, 1992.
O’Neill, Kerill. „Symbolism and Sympathetic Magic in Propertius 4.5“. In: The Classical Journal. Bd.

94/1, 1998. pp. 49-80.
Otto, Bernd-Christian. Magie – Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der Antike bis

zur Neuzeit. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2011. pp. 1-272; 382-412.
Papanghelis, Theodore D. und Antonios Rengakos (eds.). A Companion to Apollonius Rhodios.

Leiden/Boston/Köln: Brill, 2001.
Paule, Maxwell Teitel. Canidia, Rome’s First Witch. London: Bloomsbury Academic, 2017.
Petropoulos J. C. B. „The Erotic Magical Papyri“. In: Proceedings of the XXVIII International Con‐

gress of Papyrology, Vol. 2. Athens: Greek Papyrological Society, 1988. pp. 219-220.
Pfeiffer, Stefan. Die Zeit der Flavier. Vespasian – Titus – Domitian. Darmstadt: WBG, 2009.
Pharr, Clyde. „The Interdiction of Magic in Roman Law“. In: Transactions and Proceedings of the

American Philological Association 63. The Johns Hopkins University Press, 1932. pp. 269-295.
Phillips, Oliver. „The Witches’ Thessaly“. In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and Ritual in

the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 378-286.
Pleket, H.W. und R.S. Stroud (eds.). Supplementum Epigraphicum Graecum 26 (1976-1977). Al‐

phen an den Rijn: Sijthoff & Noordhoff, 1979.
Posch, Sebastian. Beobachtung zur Theokritnachwirkung bei Vergil. Innsbruck und München: Uni‐

versitätsverlag Wagner, 1969.
Preisendanz, Karl. „Osthanes“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.

Bd. XVIII, 2 (Orph. Dichtung-Palatini). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1942. pp. 1610-1642.
Preisendanz, Karl. „Fluchtafel (Defixion)“. In: Reallexikon für Antike und Christentum 8. Stuttgart:

Anton Hiersemann, 1972. pp. 1-29.
Pulverness, Alan und Susanne Schroeder-Thürauf. Shakespeare – Macbeth. Berlin: Cornelsen, 2005.
Radke, Gerhard. „Pudicitia“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.

Bd. XXIII, 2 (Psamate-Pyramiden). München: Druckenmüller-Verlag, 1972. pp. 1942-1945.
Radke, Gerhard. „Pudor“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.

XXIII, 2 (Psamate-Pyramiden). München: Druckenmüller-Verlag, 1972. pp. 1947.
Reeve, Michael. „The Vita Plinii“. In: Roy K. Gibson und Ruth Morello. Pliny the Elder: Themes and

Contexts. Leiden: Brill, 2011. pp. 207-222.
Reinhardt, Thomas. Claude Lévi-Strauss zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag, 2008.
Renehan, Robert. „The Staunching of Odysseus’ Blood: The Healing Power of Magic“. In: The Ame‐

rican Journal of Philology 113/1. The Johns Hopkins University Press, 1992. pp. 1-4.
Richter, Andrée. Virgile – La Huitième Bucolique. Paris: Société d’Édition Les Belles Lettres, 1967.
Riesebrodt, Martin. „Robert Ranulph Marett“. In: Axel Michaels: Klassiker der Religionswissen‐

schaft. München: C. H. Beck, ³2010. pp. 170-184.
Riess, Ernst. „Pliny and Magic“. In: The American Journal of Philology 17/1. The John Hopkins Uni‐

versity Press, 1896. pp. 77-83.
Ripat, Pauline. „Expelling Misconceptions: Astrologers At Rome“. In: Classical Philology 106/2. The

University of Chicago Press, 2011. pp. 115-154.
Roche, Paul. „Latin Prose Literature: Author and Authority in the Prefaces of Pliny and Quintilian“.

In: Andrew Zissos (ed.). A Companion to the Flavian Age of Imperial Rome. Chichester: John
Wiley & Sons, 2016. pp. 434-449.

Bibliographie

205

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Rodgers, R. H. L. Iuni Moderati Columellae Res rustica. Oxford: Oxford University Press, 2010.
Rösch, Erich. Publius Ovidius Naso – Metamorphosen Lateinisch - Deutsch. Sammlung Tusculum.

München/Zürich: Artemis und Winkler, 1992.
Rolfe, John C. (ed.). Ammianus Marcellinus. The Loeb Classical Library. London/Cambridge, Mass.:

Harvard University Press, 1971.
Rottländer, Rolf (ed.). Plinius der Ältere – Über Glas und Metalle. St. Katharinen: Scripta Merca‐

turae Verlag, 2000. pp. 320-324.
Rouveret, Agnès. „Toute la mémoire du monde: La notion de collection dans la NH de Pline“. In:

Helmantica 38. Salamanca: Kadmos, 1987. pp. 113-133.
Rowlands, Michael. „The role of memory in the transmission of culture“. In: World Archeology. Bd.

25, Nr. 2. London: Routledge, 1993. pp. 141-151.
Rubincam, Catherine. „The Organisation of Material on Graeco-Roman World Histories“. In: Peter

Binkley (ed.). Pre-modern Encyclopaedic Texts. Leiden/New York/Köln: Brill, 1997. pp. 127-136.
Rüpke, Jörg (ed.). A Companion to Roman Religion. Chichester: Wiley-Blackwell, 2011.
Rufener, Rüdiger und Thomas A. Szlezák. Platon – Politeia. Griechisch – Deutsch. Düsseldorf/

Zürich: Artemis und Winkler, 2000.
Rufener, Rudolf und Thomas A. Szlezák. Platon – Symposion. Griechisch – Deutsch. Düsseldorf/

Zürich: Artemis und Winkler, 2002.
Rupé, Hans. Homer – Ilias. Griechisch – Deutsch. München: Ernst Heimeran Verlag, 1961.
Russo, Lucio. Die vergessene Revolution oder die Wiedergeburt des antiken Wissens. Berlin: Sprin‐

ger, 2005.
Sallmann, Klaus. „Plinius der Ältere 1938-1970“. In: Lustrum. Jahrgang 75, Bd. 18. Göttingen: Van‐

denhoeck & Ruprecht, 1977. pp. 5-299.
Schaer, Roland (ed.). Tous les savoirs du monde – Encyclopédies et bibliothèques, de Sumer au XXIe

siècle. Paris: Bibliothèque nationale de France/Flammarion, 1996.
Schilling, Robert. „La place de Pline l’Ancien dans la littérature technique“. In: Revue de Philologie.

Bd. 52, 1978. pp. 272-283.
Schlange-Schöningen, Heinrich. Augustus. Darmstadt: WBG, 2005.
Schmidt, Ernst A. Bukolische Leidenschaft oder Über antike Hirtenpoesie. Frankfurt a. Main: Ver‐

lag Peter Lang, 1987. pp. 13-28.
Schmidt, Ernst A. Notwehrdichtung – Moderne Jambik von Chénier bis Borchardt (mit einer Skizze

zur antiken Jambik). München: Wilhelm Fink Verlag, 1990. pp. 103-175.
Schmieder, Karl Christoph. Schmieders Gesamtausgabe der Geschichte der Alchemie: Personen,

Lehren, Verfahren, Quellen, Schriften. Leipzig: Bohmeier, 2009.
Schmitz, Rudolf. Geschichte der Pharmazie. Eschborn: Govi-Verlag, 1998. pp. 157-204.
Schneider, Ulrich Johannes. Seine Welt wissen: Enzyklopädien in der Frühen Neuzeit. Darmstadt:

WBG, 2006.
Schrempp, Oskar. Prophezeiung und Rückschau in Lucans „Bellum Civile“. Winterthur: Verlag

Hans Schellenberg, 1964. pp. 1-30.
Schumacher, Joseph. Antike Medizin: Die naturphilosophischen Grundlagen der Medizin in der

griechischen Antike. Berlin : de Gruyter, 1963.
Schweizer, Hans. Aberglaube und Zauberei bei Theokrit. Basel: Hans Boehm – Schweiz. Verlags-

Druckerei, 1937.
Sconocchia, Sergio. Scribonii Largi Compositiones. Leipzig: Teubner, 1983.
Sconocchia, Sergio. „La structure de la NH dans la tradition scientifique et encyclopédique romai‐

ne“. In: Helmantica 38. Salamanca: Kadmos, 1987. pp. 307-316.

Bibliographie

206

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Segal, Charles. „Circean Temptations: Homer, Vergil, Ovid“. In: Transactions and Proceedings of the
American Philological Association 99. The Johns Hopkins University Press, 1968. pp. 419-442.

Serbat, Guy. „Pline l’Ancien – Etat présent des études sur sa vie, son œvre et son influence“. In: Hil‐
degard Temporini und Wolfgang Haase. ANRW II, 32, 4. Berlin/New York: Walter de Gruyter,
1986. pp. 2069-2200.

Shaked, Shaul (ed.). Officina Magica – Essays on the Practice of Magic in Antiquity. Leiden/Boston:
Brill, 2005.

Sinclair, Patrick. „Rhetoric of Writing and Reading in the Preface to Pliny’s Naturalis Historia“. In: A.
J. Boyle und W. J. Dominik (eds.). Flavian Rome – Culture, Image, Text. Leiden/Boston: Brill,
2003. pp. 277-299.

Stannard, Jerry. „Herbal medicine and herbal magic in Pliny’s time“. In: Jackie Pigeaud und Josephus
Orozius. Pline l’Ancien – Temoin de son Temps. Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 95-106.

Stanzel, Karl-Heinz. Liebende Hirten – Theokrits Bukolik und die alexandrinische Poesie. Stuttgart:
Teubner, 1995. pp. 1-14; 207-228.

Stausberg, Michael. Die Religion Zarathushtras: Geschichte, Gegenwart, Rituale 1-3. Stuttgart:
Kohlhammer, 2002 (Bd. 1/2) und 2004 (Bd. 3).

Stausberg, Michael. Zarathustra und seine Religion. München: C. H. Beck, 2005.
Stausberg, Michael und Vevaina Yuhan Sohrab-Dinshaw (eds.). The Wiley Blackwell Companion to

Zoroastrianism. Hoboken: John Wiley & Sons Inc., 2015.
Stolz, Fritz. „Bronislaw Kaspar Malinowski“. In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft.

München: C. H. Beck, ³2010. pp. 246-263.
Syme, Ronald. „Carrière et amis consulaires de Pline“. In: Jackie Pigeaud und Josephus Orozius. Pli‐

ne l’Ancien – Temoin de son Temps. Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 539-547.
Takács, Sarlota A. The Construction of Authority in Ancient Rome and Byzantium. New York:

Cambridge University Press, 2009.
Tarrant, R. J. P. Ovidi Nasonis Metamorphoses. Oxford: Clarendon Press, 2004.
Thorndike, Lynn. A History of Magic and Experimental Science – During the First Thirteen Centu‐

ries of Our Era. Vol. I. New York: Columbia University Press, 1923.
Thorndike, Lynn. „L’Encyclopédie and the History of Science“. In: Isis 6/3. The University of Chica‐

go Press, 1924. pp. 361-386.
Tomlin, R.S.O. Tabellae Sulis – Roman Inscribed Tablets of Tin and Lead from the Sacred Spring at

Bath. Part 4 (The curse tablets) of Barry Cunliffe (Ed.), The Temple of Sulis Minerva at Bath, II:
Finds from the Sacred Spring. Oxford: Oxford University Committee for Archaeology, 1988.

Torrey, Charles. „The Magic of Lotapes“. In: J. Philip Hyatt et al. (eds.). Journal of Biblical Literature.
Vol. 68. New York: Johnson Reprint Corporation, ²1962. pp. 325-327.

Tupet, Anne-Marie. La magie dans la poésie latine I – Des origines à la fin du règne d’Auguste. Paris:
Les Belles Lettres, 1976. pp. 284-329.

Urbanovsky, Claudia. Der Garten der Druiden: Das geheime Kräuterwissen der keltischen Heiler.
Berlin: Allegria, 2008.

Van der Eijk, Ph. J. „Airs, Waters and Places and On the Sacred Disease: Two different religiosities?“.
In: Jochen Bleicken et al. (eds.). Hermes 119. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1991. pp. 168-176.

Veltri, Giuseppe. „The Rabbis and Pliny the Elder: Jewish and Greco-Roman Attitudes toward Magic
and Empirical Knowledge“. In: Poetics Today 19/1, Hellenism and Hebraism Reconsidered: The
Poetics of Cultural Influence and Exchange I. Duke University Press, 1998. pp. 63-89.

Versnel, H. S. „The Poetics of the Magical Charm“. In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and
Ritual in the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 105-158.

Veyne, Paul. Die griechisch-römische Religion: Kult, Frömmigkeit und Moral. Stuttgart: Reclam,
2008.

Bibliographie

207

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349


Wallace-Hadrill, Andrew. „Pliny the Elder and Man’s Unnatural History“. In: Greece & Rome 37,
Nr. 1. Cambridge University Press, 1990. pp. 80-96.

Wallinger, Elisabeth. Hekates Töchter: Hexen in der römischen Antike. Wien: Wiener Frauenverlag,
1994.

Watson, Lindsay C. A Commentary on Horace’s Epodes. New York: Oxford University Press, 2003.
Weber, Gregor. Kaiser, Träume und Visionen in Prinzipat und Spätantike. Stuttgart: Franz Steiner

Verlag, 2000.
Weiher, Anton. Homer – Odyssee. Griechisch – Deutsch. München: Ernst Heimeran Verlag, 1955.
Wellmann, Eduard. „Demokritos“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissen‐

schaft. Bd. V, 1 (Demogenes-Donatianus). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1903. pp. 135-140.
Wellmann, Max. „Anaxilaos aus Larissa“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertums‐

wissenschaft. Bd. I, 2 (Alexandros-Apollokrates). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1894. p. 2084.
Werner, Oskar. Aischylos – Tragödien und Fragmente. Griechisch – Deutsch. Tübingen: Heimeran

Verlag, 1980.
Willige, Wilhelm und Karl Bayer. Sophokles – Tragödien und Fragmente. München: Ernst Heime‐

ran Verlag, 1966.
Winterbottom, M. M. Fabi Quintiliani Institutionis Oratoriae Libri Duodecim. Tomus I, Libri I-VI.

Oxford: Oxford University Press, 1970.
Wißmann, Hans. „James George Frazer“. In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft.

München: C. H. Beck, ³2010. pp. 77-89.
Wolf, Norbert. Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im Mittelalter: Perspekti‐

ven ihrer Erforschung. Wiesbaden: Reichert, 1987.
Würgler, Andreas. Medien in der Frühen Neuzeit. München: Oldenbourg, 2013.
Zeeb-Lanz, Andrea. „Von Schamanen und Ahnengöttern – Magie in prähistorischer Zeit.“ In: Anti‐

ke Welt 04/2013, pp. 9-14.
Ziegler, Konrat. „Orpheus“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.

XVIII, 1 (Olympia-Orpheus). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1939. pp. 1200-1316.
Ziegler, Konrat. „Paradoxographoi“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissen‐

schaft. Bd. XVIII, 3 (Palatinus-Paranatellonta). München: Druckenmüller-Verlag, 1965. pp.
1137-1166.

Ziegler, Konrat. „Xenokrates“. In: Paulys Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. IX A, 2 (Vulcanius-Zenius). Stuttgart: Druckenmüller-Verlag, 1967. p. 1529.

Zissos, Andrew (ed.). A Companion to the Flavian Age of Imperial Rome. Chichester: John Wiley &
Sons, 2016.

Bibliographie

208

https://doi.org/10.5771/9783828869349 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869349

	Vorwort
	1. Einleitung
	2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20
	3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff
	3.1 Definition und Terminologie
	3.2 Quellen

	4. Magie bei Plinius
	4.1 Der Kontext der Magiekapitel
	Die Zielsetzung, Zielgruppe und grundlegenden Arbeitsprinzipien des Autors
	Gesamtkonzeption des Werks: Themenbereiche und Anordnung
	Die Quellen
	Die Inhaltsverzeichnisse und Autorenangaben
	Allgemeine Ordnungsprinzipien: Buch 20-32

	4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia
	4.2.1 Quellen für magische Rezepte
	4.2.2 Auswahl- und Ausschlusskriterien für magische Inhalte
	Sozial akzeptierte Heilmagie - Magische Sammelvorschriften
	Magische Anwendungsvorschriften
	Magisches Sprechen
	Schutzmagie: Amulette
	Kontaktmagie
	Krankheits-/Eigenschaftsübertragung
	Zahlenmagie
	Sozial nicht akzeptierte Magie: Liebeszauber

	4.2.3 Lügen und Unglaubwürdigkeit der Magier
	4.2.4 Magie und Angst
	4.2.5 Magie – Ersatz für Wissenschaft
	4.2.6 Plinius’ Sprache – Distanz und Nähe zum Gegenstand

	4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Älteren
	Auctoritas
	Naturbewunderung und miraculum
	Vollständigkeit
	Nutzen
	Ausschlusskriterien – Fehlendes oder nicht mehr vorhandenes Anwendungsgebiet
	Nicht vertretbare Inhalte: Scheu, Schreckliches und Unerhörtes
	Schaden – Medizinisch (schädliche Stoffe und Gifte) und moralisch (Luxus)

	4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel
	4.4.1 Plinius’ Verhältnis zur julisch-claudischen und flavischen Dynastie
	4.4.2 Restaurations- und Ordnungspolitik unter Vespasian und Titus
	4.4.3 Vespasian und Plinius – Parallelen einer Welt- und Gesellschaftsordnung


	5. Zusammenfassung
	Bibliographie

