Judith Lichtblau

Plinius’ Naturgeschichte der Magie

. Die Ambivalenz magischer Praktiken :
- in der Naturalis Historia AT



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Wissenschaftliche Beitrage
aus dem Tectum Verlag

Reihe Literaturwissenschaft



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09.
p

Erlaubnis tersagt,

mit, fir oder In KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783828869349

Wissenschaftliche Beitrage
aus dem Tectum Verlag

Reihe Literaturwissenschaft
Band 45

Judith Lichtblau

Plinius’ Naturgeschichte der Magie

Die Ambivalenz magischer Praktiken
in der Naturalis Historia

Tectum Verlag

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Die Arbeit entstand als Dissertation an der Katholischen Universitat Eichstétt-Ingolstadt.

Judith Lichtblau

Plinius’ Naturgeschichte der Magie

Die Ambivalenz magischer Praktiken in der Naturalis Historia
Wissenschaftliche Beitrige aus dem Tectum Verlag,

Reihe: Literaturwissenschd; Bd. 45

© Tectum Verlag - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaf,Baden-Baden 2017

ePDF: 978-3-8288-6934-9

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4089-8 im
Tectum Verlag erschienen.)

ISSN: 1867-772X

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung einer Fotogra ie des Freskos
mit Bacchus und dem Vesuv, 1. Jh., aus dem Lararium der Casa del Centenario, Pompeji,
heute im Archdologischen Nationalmuseum Neapel | © Carole Raddato

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliograe; detaillierte bibliograsche Angaben
sind im Internet tiber http://dnb.ddb.de abribar.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09.
I ‘mit, fir oder In

Erlaubnis tersagt,



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Vorwort

Wenn auch die Forschung der letzten Jahrzehnte eine Fiille neuer Erkenntnisse so-
wohl zur Naturalis Historia des Alteren Plinius als auch zur Magie erbracht hat, so ist
der Versuch, die gedanklich-ideologischen Parallelen zwischen den Flaviern und Pli-
nius anhand der Beschiftigung mit den magischen Inhalten der Naturalis Historia
herauszuarbeiten bis jetzt noch nicht unternommen worden. Diesem neuen Zugang
widmet sich die vorliegende Arbeit, die urspriinglich aus der Beschiftigung mit den
medizinischen Biichern des plinianischen Werkes, erweitert durch ein genuines Inter-
esse am Feld der antiken Magie und der Epoche der Flavier, entstanden ist. Als Dis-
sertation wurde sie im September 2016 an der Katholischen Universitéit Eichstatt-In-
golstadt eingereicht und im Januar 2017 angenommen. Die Ubersetzungen der Origi-
nalstellen stammen bis auf wenige Ausnahmen von mir.

Meinen Dank aussprechen mdchte ich einer Reihe von Personen, die mich auf
dem Weg der Erstellung der Arbeit begleitet und stets ermutigt haben: Herrn Prof. Dr.
Bardo M. Gauly, der immer ein offenes Ohr fiir meine Anliegen hatte, fiir die gute
Betreuung der Arbeit, ebenso Herrn Prof. Dr. Gernot M. Miiller fiir die Ubernahme
der Zweitbetreuung. Daneben meiner Familie und insbesondere meinem Mann Jo-
hann fiir ihre unermiidliche Unterstiitzung und die vielen konstruktiven Gespriche.

Ingolstadt, im Juli 2017 Judith Lichtblau

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Inhaltsverzeichnis

1o BINleitung.........ooii 1
2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30,1-20................c...ccooenrennnnn. 9
3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff.............................. 21
3.1 Definition und Terminologie .............ueiiieiiieii e 21

3.2 QUEIIEN ..o e 30

4. MagiebeiPlinius................ooooiiiiii 61
4.1 Der Kontext der Magiekapitel............ccouuuueiiiiiineiiiiine e 61

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia. ..............ccooveiiiiiiniiiiniine, 85
421 Quellen fir magische ReZEPte .......cevvuneiiiiiieeeii e, 85

4.2.2  Auswahl- und Ausschlusskriterien fiir magische Inhalte ................ccoocoiveiininnnn, 91

4.2.3  Liigen und Unglaubwiirdigkeit der Magier...........cocovveiiiieiiiieeiiieecieeeiieeenn, 128

424 Magie UNAANGSE ...eevieiee e 132

4.2.5 Magie — Ersatz fiir Wissenschaft............coovviieeiiiiiniiii e, 134

4.2.6  Plinius’ Sprache — Distanz und Nahe zum Gegenstand ................cccoveiiieeinnennnn. 134

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren ...............cccooovivieiiiieiiieeeie e, 137

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel......................coee. 176
4.4.1  Plinius’ Verhaltnis zur julisch-claudischen und flavischen Dynastie.......................... 176

4.4.2  Restaurations- und Ordnungspolitik unter Vespasian und Titus ...............coeevvnnnnn. 182

4.4.3  Vespasian und Plinius — Parallelen einer Welt- und Gesellschaftsordnung .................. 187

5. ZuSamMmMEeNTasSUNQ ............ccoouiiiiiiiiiiieiiii et 191
Bibliographie..............coooiiiiiii 195

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

Vil


https://doi.org/10.5771/9783828869349

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

First Witch: Thrice the brinded cat hath mewed.
Second Witch: Thrice and once the hedge-pig whined.
Third Witch: Harpier cries *’Tis time, ’tis time.’

First Witch: Round about the cauldron go;

In the poisoned entrails throw.

(W. Shakespeare, Macbeth 1V, 1, 1-6)

Die drei Hexen, die Macbeth mit ihren Prophezeiungen zum Mord an Kénig Duncan
treiben und ihn am Schluss selbst zu Fall bringen, die magische Zahl Drei, mit Zaube-
rei assoziierte Tiere, magische Zeiten und ein aus vergifteten Eingeweiden gebrauter
Zaubertrank - die einleitenden Verse zu Akt IV des beriihmten Dramas von William
Shakespeare beschreiben klar erkennbar einen Schadenzauber, in dem die Kombina-
tion einer Vielzahl magischer Elemente die bosartige Tatigkeit der Hexen ermoglicht.
Shakespeare greift dabei auf magische Vorstellungen zuriick, deren Anfinge weit zu-
riickliegen und auch fiir die griechisch-romische Antike nachgewiesen werden kon-
nen.

Unsere Kenntnis von Magie von der griechischen Archaik bis zur frithen romi-
schen Kaiserzeit stiitzt sich vor allem auf historische und literarische Quellen, die -
abhingig von der Uberlieferung - fiir die verschiedenen Epochen in ihrer Zahl variie-
ren und hinsichtlich der Rekonstruktion der Magiegeschichte der einzelnen Zeitab-
schnitte einen unterschiedlichen Stellenwert einnehmen. Sie ermdglichen es uns je-
doch, durch den Einblick in die antike Magiepraxis (historische Quellen) und die ge-
sellschaftliche Reflexion tiber Magie (literarische Quellen) die Einstellung der einzel-
nen Epochen zum Themengebiet niher einzugrenzen und Riickschliisse auf dessen
praktische Umsetzung zu ziehen.

Fir die Zeit der griechischen Archaik tritt uns Magie in den Epen Homers in
Form von magischen Gegenstinden, Wortmagie und magischer Medizin entgegen
und wird iiberwiegend von Goéttern, aber auch Menschen praktiziert. Daneben be-
gegnen uns mit iibermenschlich-magischen Fahigkeiten begabte mythische oder his-
torische Personen (Orpheus, Pythagoras, Empedokles aus Akragas), die die moderne
Forschung als Schamanen bezeichnet!; mit Anbruch des klassischen Zeitalters verlie-
ren diese aber ihre Bedeutung und verschwinden. Vor dem Hintergrund des enormen
politischen und gesellschaftlichen Umbruchs im 5. Jahrhundert v. Chr. bildet sich in
der griechischen Klassik Magie als ein von Religion und Wissenschaft getrennter, ei-

1 Vgl. Dodds 1951; Ogden 2009, 9.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

gener Bereich heraus?. Grund hierfiir ist einerseits die kritische Reflexion von Religi-
on, andererseits der durch Hippokrates angestoflene Entwicklungsbeginn einer wis-
senschaflichen Medizin; beide Prozesse sorgen dafiir, dass Magie als etwas Nicht-
Griechisches, Fremdes empfunden wird, wie der Einzug der griechischen Termini
payog und payeia, die iranischen Ursprungs sind, belegt3. Diese Entwicklung tut der
regen Anwendung von Magie jedoch keinen Abbruch, da uns aus der griechischen
Klassik eine Vielzahl von historischen und literarischen Quellen uberliefert ist. Zu
den archdologischen Zeugnissen dieser Zeit zahlen neben den im Schadenzauber ver-
wendeten Defixionen und Zauberpiippchen auch Amulette, die die Praxis des Schutz-
zaubers belegen+. Im Bereich der schriftlichen Quellen ist zuvorderst der Geschichts-
schreiber Herodot (ca. 490/480-425 v. Chr.) anzufithren, der in seinen Historien erst-
mals auf die Herkunft der Magier eingeht und ihre Aufgaben und weitreichenden be-
sonderen Fahigkeiten, die von der Beeinflussung der Elemente bis hin zur Schau der
Zukunft mittels Traumdeutung reichen, beschreibts. Ganz deutlich hebt er die An-
dersartigkeit dieser Personengruppe im Vergleich zu anderen Menschen hervor. Die
unterschiedlichen Zauberarten finden einen Widerhall in der griechischen Tragddie,
es werden der Liebeszauber, Schadenzauber und die Nekromantie thematisiert.
Ebenfalls tiberliefert ist trotz der spirlichen Quellenlage fiir diesen Bereich - im Ge-
gensatz zu anderen griechischen Stadtstaaten ist aus Athen selbst keine eigene Gesetz-
gebung gegen Zauberei iiberliefert” — ein von Demosthenes in seiner Rede gegen
Aristogeiton (79-80) erwihnter Gerichtsprozess, der gegen die Hexe Theoris von
Lemnos gefiihrt wurde. Ergebnis war die Hinrichtung der Angeklagten und ihrer An-
gehorigen aufgrund von doéPeta (Gottlosigkeit)®.

Die Ausweitung der griechischen Einflusssphdre im Hellenismus (3.-1. Jhd. v.
Chr.) bedingt auch die - in der Antike bis zum 1. Jhd. n. Chr. umfangreichste - An-
reicherung des Feldes der Magie mit neuen, fremdartigen Vorstellungen, Praktiken
und bisher unbekannten, mit Magie befassten Personen; einen groflen Einfluss {iben
dabei der Nahe Osten und Agypten aus®. Neben den bereits fiir die Zeit der Klassik
existenten Zeugnissen zur Magie lassen sich in dieser Epoche Neuentwicklungen be-
obachten, die in der Folgezeit auf die romische Vorstellung von Magie einwirken. Ar-
chéologisch belegt sind neben den Defixionen'® Amulette aus verschiedenen Materia-

Graf 1996, 31-36; Ankarloo 1999, 176.

Martin 20035, 66.

Luck 1990, 65-67.

Zu den Schriftquellen der Archaik und griechischen Klassik (darunter auch Hippokrates und Plato)
und der in diesem Zusammenhang verwendeten Magieterminologie vgl. auch Otto 2011, 149-178.
Zur Herkunft der Magier vgl. Herodot, Hist. I, 101; zu ihren Aufgaben und Fihigkeiten vgl. ibid., 107,
1201, ibid.,, VIL, 19 und 37, 133 f,, 191; zur Andersartigkeit vgl. ibid., 140.

6 Vgl. zum Liebeszauber Euripides’ Hippolytos (476-481, 507-518) und Andromache (29-35, 155-160,
205-207, 355-360), zum Schadenzauber Sophokles’ Rhizotomoi (TrGF F534-6) und zur Nekromantie
Aeschylus’ Perser (598-906) sowie Psychagogoi (TrGF F273, F273 a, F275).

Luck 1990, 58.

Vgl. Collins 2001, 485-493.

Dickie 2001, 98.

10 Beispielsweise aus dem Heiligtum der Demeter auf Knidos, 1. Jhd. v. Chr. (vgl. Dickie 2001, 104-106).
Vgl. auch Luck 1990, 66.

[C N NI

O oo N

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

lien (Stein, Metall), Zauber, Zaubersammlungen'! und fiir magische Beschworungen
verwendete Ostraka'?. Im Bereich der Schriftquellen ldsst sich eine wichtige Neuent-
wicklung nachvollziehen, da erstmals schriftliche Zeugnisse zur Magie (Fachwerke
sowie poetische Zeugnisse'3) abgefasst werden. Im Bereich der Fachliteratur spielt
Agypten mit Alexandria und seiner umfangreichen Bibliothek eine grofle Rolle. Hier
wird der Bereich der Magie ebenso wie die weiteren okkulten Wissenschaften der Al-
chemie, Ddmonologie oder auch Astrologie in ein gewisses System gebracht und erst-
mals schriftlich fixiert'4. Auch das Prinzip der Sympathie und Antipathie wird formu-
liert und in schriftlicher Form niedergelegt. Eine weitere Anreicherung erfahren die
magischen Vorstellungen und Kenntnisse durch die jidische Kultur, da in Alexandria
viele Juden anséssig waren, deren Religion ein eigenes Zauberwesen ausgebildet hatte
und in den Augen von Auflenstehenden magische Elemente beinhalten mochte.
Ebenso wie dgyptisch-orientalisches Magiewissen wurden diese Elemente teilweise in
das griechische magische Wissen itbernommen?s. Zur Fachliteratur zéhlen daneben
auch die schriftlichen Sammlungen magischen Wissens, die das hohe Interesse an
Magie und die verfeinerte Ausformung der Magiepraxis im Hellenismus bezeugen®.
Der Kontakt mit dem griechischen Kulturkreis fithrt in der romischen Republik
dazu, dass die romische Gesellschaft, allen voran wohl die gebildete romische Ober-
schicht, das Magiekonzept des Hellenismus kennenlernt und mit den bereits existen-
ten romischen Vorstellungen von Magie verbindet'7. Welche Formen die Ausiibung
von Magie in der romischen Frithzeit und in der frithen und mittleren Republik an-
nahm, lasst sich aufgrund der mangelhaften schriftlichen und archéologischen Quel-
lenlage nicht genau beschreiben. Aus den aus der Zeit der Republik iiberlieferten lite-
rarischen Texten ldsst sich jedoch ableiten, dass es eine Vielzahl von Personen gab, die
ihre Dienste in verschiedenen Bereichen gegen Bezahlung anboten's. Neben der

11 Dickie 2001, 96-99.

12 Luck 1990, 65. Die Ostraka lassen sich vom 4. Jhd. v. Chr. bis in die byzantinische Zeit nachweisen.

13 Das 2. Idyll des Theokrit (Pappaxedtpiat) gibt uns Aufschluss tiber die wichtige Frage, welche gesell-
schaftliche Schicht mit der Praxis von Magie assoziiert wurde.

14 Luck 1990, 51; 60.

15 Luck 1990, 52. Zum Einfluss der Kabbala vgl. ibid., 55f. Zentrale Figuren, die im Rahmen der jidi-
schen Religion mit der Ausiibung von Magie in Verbindung gebracht wurden, waren Moses und Jesus
(vgl. Luck 1990, 53); auch Plinius erwéhnt in seiner Geschichte der Magie Ersteren als Magier (Nat.
hist. 30,11).

16 Dickie 2001, 98. Die magischen Wissenssammlungen wurden durch an der Thematik stark interes-
sierte Personen von Bildung abgefasst, die eventuell mit diesem Wissen experimentierten, aber nicht
notwendigerweise praktizierende Magier waren. Der wohl bekannteste Vertreter ist der Agypter Bo-
lus von Mendes (1. Hilfte des 2. Jhd. v. Chr.), der in der griechischen Sprache und Kultur bewandert
war und daher méglicherweise dem Priesterstand angehérte (vgl. Dickie 2001, 117-123). Er sammel-
te Wissen tiber die Eigenschaften von Naturmitteln, sein Fokus lag also auf dem Bereich der magi-
schen Medizin (medicina magica).

17 Eine detaillierte Untersuchung findet sich bei Dickie 2001, 124-141.

18 Dickie 2001, 133; 162-164. Manner wie Frauen deuteten Traume (coniector/coniectrix), sahen die Zu-
kunft voraus (hariolus/hariola) oder hatten sich auf die Eingeweideschau (haruspicina), die Vogel-
schau (augurium), das Deuten des Himmels oder auf die nur wenig Ansehen genieflenden Bereiche
der Anwendung von Zauberspriichen bzw. des Werfens von Losen (sortilegium) spezialisiert. Auch
gab es privat durchgefiihrte Einfithrungen in die Mysterien. Die genannten Dienstleister besaflen
nicht immer einen festen Wohnsitz, sondern zogen umher (vgl. Cato, De agr. cult. 5).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

Schau in die Zukunft waren die Rémer mit dem Bindezauber vertraut, wie er in der
griechischen Magie angewandt wurde, um Gegner vor Gericht aufler Gefecht zu set-
zen, indem man ihren Gedachtnisinhalt hinsichtlich des Prozesses mit Hilfe des Zau-
bers blockierte (vgl. Cic. Brut. 217). Aus Cic. In Vat. 14 lasst sich iiberdies aus den
Vorwiirfen Ciceros gegen den Angeklagten Vatinius folgern, dass die Nekromantie
und die magische Verwendung von Eingeweiden der romischen Gesellschaft bekannt
gewesen sein miissen'®. Ebenfalls thematisiert werden der Liebeszauber (vgl. Horaz,
Epode 5) und die Verwendung von Liebestranken (amatoria; vgl. Plinius, Nat. Hist.
25, 25). Die fiir die griechische Klassik so zahlreich belegten Defixionen sind fiir die
Zeit der romischen Republik nicht nachweisbar, das erste Zeugnis dieser Art stammt
aus der Zeit des Augustus?°. Der Schutz vor Zauberei in Form von Amuletten jedoch
ist auch fiir die Republik dokumentiert (vgl. den Schutz von Kindern durch die bulla).
Dass in der Frithen Kaiserzeit die Magie in ebenso grofler Bliite stand wie in der aus-
gehenden romischen Republik, belegt ein Blick auf die tiberlieferten Quellen (Defi-
xionen, Rechtstexte), die sich dem Thema in grofler Ausfiihrlichkeit widmen, eine Er-
weiterung des Magiespektrums ldsst sich jedoch nicht konstatieren. Im Bereich der
Dichtung erfolgt eine ausfithrliche Reflexion des Themas neben Vergil, Lukan und
Catull auch bei den Elegikern, im antiken Roman spielt es bei Petron eine wichtige
Rolle.

Eine weitere wichtige Quelle fiir die Magie der Frithen Kaiserzeit bildet die Natu-
ralis Historia des Alteren Plinius, dessen der Medizin gewidmete Biicher 20 bis 32
eine Fundgrube an magischen Heilmitteln und Kommentaren zur antiken Magie dar-
stellen. Obgleich der Anteil dieser magischen Inhalte v.a. fiir die Biicher 28 bis 30 du-
Berst hoch ist und seit der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert nahezu kein wissen-
schaftliches Werk zu Plinius dem Alteren ohne den Hinweis auf diese auskommt, hat
bis jetzt noch keine systematische Auseinandersetzung mit den Magiekapiteln oder
eine geordnete Analyse derselben hinsichtlich der verschiedenen erkennbaren Facet-
ten von Magie und ihrer Auspragung bei Plinius stattgefunden. Auch wurde bis jetzt
nicht der Versuch unternommen, die gedanklich-ideologischen Parallelen zwischen
den Flaviern und Plinius anhand der Beschiftigung mit den genannten magischen
Inhalten der Naturalis Historia herauszuarbeiten. Meiner Meinung nach ist dieser
letztgenannte Zugang jedoch von grofler Bedeutung, da sich aus der Analyse der pli-
nianischen Magiekapitel einerseits Schliisse zu Plinius’ Wissensdiskurs und seinem
Verstindnis von Wissensordnung ziehen lassen; diese ermdglichen es uns anderer-
seits wiederum, genauere Aussagen zur politischen und sozialen Dimension der Na-
turgeschichte zu treffen, da auf der Basis der Analyseergebnisse der Magiekapitel die

19 Cic. In Vat. 14: et quoniam omnium rerum magnarum ab dis immortalibus principia ducuntur, volo ut
mihi respondeas tu, qui te Pythagoreum soles dicere et hominis doctissimi nomen tuis immanibus et bar-
baris moribus praetendere, quae te tanta pravitas mentis tenuerit, qui tantus furor ut, cum inaudita ac
nefaria sacra susceperis, cum inferorum animas elicere, cum puerorum extis deos manis mactare soleas,
auspicia quibus haec urbs condita est, quibus omnis res publica atque imperium tenetur, contempseris,
initioque tribunatus tui senatui denuntiaris tuis actionibus augurum responsa atque eius conlegi adro-
gantiam impedimento non futura?

20 Dickie 2001, 128f.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

Parallelen der Welt- und Gesellschaftsordnung des Kaisers Vespasian und des For-
schers Plinius aufgezeigt werden kénnen und Plinius’ Einsatz fiir die Flavier von der
personlichen auf die gedanklich-ideologische Ebene gehoben werden kann. Eben die-
sem Forschungsvorhaben widmet sich die vorliegende Arbeit.

Wie nicht anders zu erwarten, ist die Forschung zum Themengebiet der Magie im
Allgemeinen sowie auch zu Plinius dem Alteren zum jetzigen Stand duflerst umfang-
reich?. Nicht zu vergessen ist hierbei jedoch, dass die Beschiftigung mit diesem Au-
tor erst in der 1. Halfte des 20. Jahrhunderts wieder an Aufschwung gewann. Zuvor
herrschte ein iberwiegend negativ geprigtes Pliniusbild vor, obwohl der Autor in
Mittelalter und Renaissance die zentrale Autoritét fiir naturwissenschaftliches Wissen
gewesen war und seine von ihm verwendeten Quellen weitestgehend ersetzt hatte.
Diese seine Stellung begann allerdings im 17. und 18. Jahrhundert mit der Herausbil-
dung der modernen Naturwissenschaften zu brockeln und wurde von harscher Kritik
an Arbeitsweise, Inhalt und auch Sprache des Autors abgelost?2. Erst im genannten
Zeitraum erwachte erneut das Interesse an Plinius und das Bild von ihm wandelte
sich langsam hin zum Positiven, da man begann, ihn als Schriftsteller wahrzuneh-
men, und ihm seinen Platz in der lateinischen Literatur zugestand. Seit dieser Rehabi-
litierung hat sich eine Vielzahl von Wissenschaftlern mit dem Alteren Plinius be-
schiftigt. Es erschienen neue Forschungen zu seiner Biographie, seiner Karriere unter
den julisch-claudischen und flavischen Kaisern und seinem Tod im Rahmen des Ve-
suvausbruchs 79 n. Chr., wobei neben Sekundérzeugnissen und Inschriften auch die
Naturalis Historia als Quelle herangezogen wurde. Eine Rehabilitierug erfuhr dane-
ben auch Plinius’ Leistung als Schriftsteller insgesamt, da seine subjektive Leistung als
Autor in den Vordergrund trat. Man versuchte im Rahmen der Forschung zu den ver-
lorenen Werken, ihn als Historiker und Sprachforscher einzuordnen. Auch die Art
und Weise, wie man an Plinius herantrat, anderte sich: Wurde der Autor in der 1.
Hilfte des 20. Jahrhunderts noch ausschliefilich unter spezifischen Gesichtspunkten
erforscht, so bemiihte man sich bis Ende des genannten Jahrhunderts immer mehr,
ihn ganzheitlich in den Blick zu nehmen (vgl. Forschungsschwerpunkte zur Naturalis
Historia im Folgenden). Die Forschungsberichte von Sallmann 1977 und Serbat 1986
geben hierbei einen wichtigen Uberblick iiber die geleisteten Arbeiten bis 1986.

Fiir unsere Fragestellung am wichtigsten ist die wissenschaftliche Beschiftigung
mit der Naturalis Historia, der seit ihrer Entstehung kontinuierlich ein einflussreiches
Fortleben beschert war, obgleich u.a. die Definition des Werks sowie seine eigentiim-
liche Struktur bis zum 20. Jahrhundert immer starker problematisiert wurden. Diese
und weitere Frage- und Problemstellungen wurden seit der 1. Halfte des 20. Jahrhun-
derts in Angrift genommen und die Naturalis Historia hat wie die gesamte Auseinan-
dersetzung mit ihrem Schépfer eine ganzheitliche Untersuchung erfahren: Es wurden
einerseits die bereits bestehenden kritischen Ausgaben von Mayhoff, Jan und Detlef-
sen um die lateinisch-englische der Loeb Classical Library, die lateinisch-franzésische
der Edition les Belles Lettres, die lateinisch-deutsche der Tusculum-Biicherei sowie

21 Vgl. die Forschungsberichte von Sallmann 1977 und Serbat 1986.
22 Naas 2002, 4.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

die lateinisch-italienische der Edition Giardini erweitert, andererseits richtete sich der
Fokus auf Plinius’ Grammatik, Stilistik und Sprache sowie die Struktur des Werkes
und eben seine Gattungseinordnung (vgl. die Diskussion um die Frage der Einord-
nung als Enzyklopédie). Inhaltlich erfolgte eine tiefgehende Beschiftigung mit den
Einzelbinden, obgleich es nicht fiir alle gesonderte Kommentare gibt. Ebenfalls im
Zentrum des Interesses stand Plinius’ Nachleben und seine Stellung als naturwissen-
schaftliche Autoritit in Mittelalter und Neuzeit, v.a. im medizinischen Bereich (vgl.
Medicina Plinii). Fiir die vorliegende Arbeit sehr wichtig ist eine Vielzahl von For-
schungsarbeiten, die die allgemeinen Tendenzen der wissenschaftlichen Auseinander-
setzung mit Plinius widerspiegeln. Auf der einen Seite stehen die Arbeiten, die eine
Aufarbeitung des wissenschaftlichen Hintergrunds der Naturalis Historia, u.a. die hel-
lenistischen Wissenschaften und ihre Arbeitsweise sowie den Stand der Wissenschaf-
ten in der Frithen Kaiserzeit, bieten (beispielsweise French/Greenaway 1986, Healy
1999, Russo 2005); andererseits gewinnbringend sind diejenigen, die sich mit der po-
litischen, gesellschaftlichen oder moralischen Gedankenwelt und der philosophischen
Haltung des Alteren Plinius (z.B. Citroni-Marchetti 1991, Beagon 1992, Oliveira
1992) sowie dem zeitgeschichtlichen Hintergrund seines Lebens (beispielsweise Kra-
mer/Reitz 2010, Gibson/Morello 2011 oder Zissos 2016) auseinandersetzen. Ebenfalls
nicht zu vergessen sind die Arbeiten zu Plinius’ Verstindnis von Kunst und Gesell-
schaft (z.B. Isager 1991) und die Deutungsversuche der Aussage der Naturalis Historia,
so etwa in den Untersuchungen des ideologischen Aspekts des Werkes (beispielsweise
bei Naas 2002, Carey 2003 und Murphy 2009).

Auch fiir das fiir die Arbeit zentrale Thema der Magie steht v.a. seit der starken
Belebung des Magiediskurses in den klassischen Altertumswissenschaften in den letz-
ten Jahrzehnten eine Fiille an Forschungsarbeiten zur Verfiigung?s. Mit neuen
Schwerpunktsetzungen im und Zugéngen zum Themengebiet erschienen zahlreiche
Monographien (z.B. Graf 1996, Dickie 2001, Grafton 2001, Martin 2005, Collins
2008, Otto 2011), die sich u.a. mit der Figur des magus, der Magiepraxis in grie-
chisch-romischer Zeit, der Magieterminologie oder der Geschichte der Magiediskur-
ses und seiner Rezeption auseinandersetzen. Auch gibt es mehrere Aufsatzsammlun-
gen, die sich speziellen Aspekten von Magie widmen (beispielsweise Jordan 1999, Mi-
recki/Meyer 2002, Shaked 2005) sowie Textsammlungen (z.B. Luck 1990, Gager 1992,
Ogden 2009). Herrschte zunichst die Rezeption evolutionistischer Modelle im Ma-
giediskurs vor, so versucht die neuere Forschung eine ,,stirker[e] Orientierung an der
historischen Semantik des Magiebegriffs“ und somit ,ein wie auch immer gefasstes
modernes Verstandnis von Magie auszuklammern® (Otto 2011, 146)%4.

Das Thema Magie bei Plinius wurde im Rahmen der Forschung zur Magie eben-
falls behandelt, jedoch nicht in der wiinschenswerten Tiefe, da in vielen wissenschaft-
lichen Beitragen die Magi lediglich en passant als Bestandteil der Naturalis Historia
erwihnt werden oder die Tatsache, dass Plinius’ Werk Magisches enthalt, blof} festge-
stellt wird; das Thema wird allerdings zumeist nicht tiefgriindiger behandelt. Eine sys-

23 Otto 2011, 144-149.
24 Auf das evolutionistische Modell bei Frazer wird auf S. 21 f. ndher eingegangen.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

tematische Untersuchung der Magiekapitel und die Interpretation derselben im Kon-
text des Gesamtwerks fehlen leider. Neben inhaltlichen Zusammenfassungen der ma-
gischen Inhalte in den medizinischen Biichern der Naturkunde (frithestes und aus-
fithrlichstes Dokument ist hier Thorndike 1923) ist jedoch bereits die Auseinander-
setzung mit folgenden kleineren Facetten des Themas erfolgt: Untersucht wurde der
plinianische Magiebegrift (z.B. Otto 2011), das magische Sprechen im Rahmen des
religiésen Sprechens (beispielsweise bei Koves-Zulauf 1972) bzw. die Macht des ge-
sprochenen Wortes in Religion und Magie (z.B. Baumer 1984) oder auch das Thema
der magischen Medizin (z.B. bei Stannard 1987).

Um die gedanklich-ideologischen Parallelen zwischen den Flaviern und Plinius
auf Basis der Analyse der Magieinhalte der Naturalis Historia herausarbeiten zu kon-
nen, orientiert sich die Arbeit an folgendem Programm: Im 2. Kapitel erfolgt als erster
Schritt eine genaue Abgrenzung der Haltung des Alteren Plinius zum Bereich der Ma-
gie auf der Grundlage der plinianischen Magiegeschichte am Anfang von Nat. Hist.
Buch 30. Zunichst werden hierfiir der Inhalt und die von Plinius fiir den Bereich der
Magie verwendete Begrifflichkeit analysiert, um dann seine Haltung zur Magie und
die aus seinen Aussagen extrahierbare Definition von Magie zu erarbeiten. Die Hal-
tung des Autors bildet als zentrale Erkenntnis den Ausgangspunkt fiir die Fragestel-
lung der Arbeit. Alle Ergebnisse dieses Abschnitts fungieren als Basis fiir das weitere
Vorgehen, doch miissen vor der eigentlichen Arbeit mit den Magiekapiteln in Kapitel
3 theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff angestellt werden,
um die Wissensgrundlage fiir die folgenden Teile der Arbeit zu legen. In diesem Ab-
schnitt wird zunéchst die fiir die Arbeit verwendete Definition von Magie aufgestellt,
die dem von Hubert/Mauss vertretenen religionssoziologischen Ansatz folgt, da auch
bei Plinius Magie als soziales Geschehen verstanden wird und deutlich wird, dass die
Gesellschaft festsetzt, welches Handeln als magisch eingestuft wird und ob es als ge-
sellschaftlich akzeptabel oder inakzeptabel gilt. An die Arbeitsdefinition schlief3t sich
als Verstandnisgrundlage die in der griechischen und lateinischen Antike fiir das Feld
der Magie verwendete Terminologie an; in diese wird die in Kapitel 2 erarbeitete pli-
nianische Begrifflichkeit eingebettet. Um festzustellen, ob es sich bei Plinius’ Haltung
zur Magie um ein Einzelphdnomen handelt oder sich seine Einstellung dem Themen-
gebiet gegentiber auch in anderen Schriftquellen finden ldsst, schlief3t sich zum Ab-
schluss von Kapitel 3 eine Untersuchung ausgewihlter lateinischer Quellen an. In Ka-
pitel 4 erfolgt die Feinanalyse der Magiekapitel in der Naturalis Historia, in der deren
Kontext und die Quellen fiir magische Rezepte beleuchtet und die genaue Analyse der
verschiedenen in der Naturalis Historia greifbaren Facetten von Magie und ihrer in-
haltlichen Auspriagung durchgefiihrt wird; aufgrund dieser konnen (in 4.3) die von
Plinius aufgestellten Auswahl- und Ausschlusskriterien abgeleitet werden. Erginzt
wird die Analyse durch die Betrachtung der Themen ,,Liigen und Unglaubwiirdigkeit
der Magier®, ,,Magie und Angst“ und ,Magie — Ersatz fiir Wissenschaft“ sowie der
Sprache. Abschnitt 4.3 bietet das Fazit aus der Analyse der Magiekapitel und stellt
grundlegende Erkenntnisse zur Arbeitsweise des Autors und zu seiner Wissensord-
nung heraus. Den Hohepunkt und Abschluss der Arbeit bildet Kapitel 4.4. In diesem
wird nach der Darstellung von Plinius’ personlichem Verhiltnis zur julisch-claudi-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

1. Einleitung

schen, vor allem aber zur flavischen Dynastie die Restaurations- und Ordnungspoli-
tik unter Vespasian und Titus sowie ihre ideologische Riickbindung an Augustus ein-
gehend beleuchtet. Im finalen Abschnitt 4.4.3 gelingt es auf der breiten Basis der in
Kapitel 4.1 bis 4.4.2 erarbeiteten Ergebnisse, die Parallelen zwischen Vespasians Vor-
gehen bei der Neuordnung des romischen Staates nach Beendigung des Biirgerkriegs
68/69 n. Chr. und dem des Plinius bei der Schaffung seines Werkes im neuen Rahmen
der Flavierherrschaft aufzuzeigen und damit die gedanklich-ideologischen Parallelen
zwischen den Flaviern und Plinius auf der Basis der Magiekapitel der Naturalis Histo-
ria zu belegen. Kapitel 5 bietet eine kurze Zusammenfassung der Ergebnisse der Ar-
beit.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius -
Nat. Hist. 30, 1-20

Das den Heilmitteln aus den Tieren gewidmete Buch 30 der Naturalis Historia be-
ginnt mit einer Darstellung der Entstehung, Geschichte und Ausbreitung der antiken
Magie. Aus dieser in der lateinischen Literatur einzigartigen Magiegeschichte lésst
sich mit Hilfe der Analyse des Inhalts sowie der fiir das Themenfeld Magie verwende-
ten Begrifflichkeit sowohl die Haltung des Alteren Plinius zur Magie als auch seine
Definition des Magiebegriffs herausarbeiten. Zunachst soll allerdings der Inhalt zu-
sammenfassend dargestellt werden?s.

Plinius eroffnet seine Geschichte der Magie nach dem Hinweis auf die weltweite
Verbreitung und das hohe Alter derselben (Nat. Hist. 30, 1; in toto orbe terrarum plu-
rimisque saeculis valuit) mit der Beobachtung, dass sich die duflerst grofle auctoritas
(ibid.) der Magie darauf griindet, dass sie drei wichtige, den Menschen stark beein-
flussende Kiinste in sich vereinigt und sie somit ersetzt habe: die Medizin, die Religi-
on und die Astrologie?®. Grundlage fiir ihre Entstehung war die Medizin, aus der sie
sich entwickelt, sie dann jedoch iiberlagert und sich unter dem Schein der Wohltitig-
keit als hohere und heiligere Medizin eingeschlichen habe (ibid., 2; specie salutari in-
repsisse velut altiorem sanctioremque medicinam). Im zweiten Schritt erfolgte die Bei-
fiigung der Krifte einer Religion (ibid.; addidisse vires religionis), danach die Verbin-
dung mit der Astrologie (ibid.; miscuisse artes mathematicas). Das Ergebnis dieser
Entwicklung sei gewesen, dass die Magie die menschlichen Sinne mit Hilfe jhrer drei-
fachen Fessel fest an sich gebunden und dadurch gewaltigen Einfluss auf das Men-
schengeschlecht errungen habe, der in Plinius’ Zeit ungebrochen sei (ibid.; possessis
hominum sensibus triplici vinculo in tantum fastigii adolevit, ut hodieque etiam in ma-
gna parte gentium praevaleat).

Nach der Darlegung der drei Grundkomponenten der Magie beginnt Plinius mit
der eigentlichen Geschichte. Entstanden sei die magische Kunst in Persien, als Griin-
der gibt er Zoroaster an (ibid., 3; orta in Perside a Zoroastre, ut inter auctores conve-
nit)?7. Da allerdings Unklarheit tiber die Person des Zoroaster besteht (ibid.; sed unus

25 Zur plinianischen Magiegeschichte vgl. auch Graf 1996, 48-54, Otto 2011, 225-235 und Frenschkow-
ski 2016, 71-76; Otto stellt Uberlegungen zum Magiebegriff des Plinius in Abgrenzung zu dessen Re-
ligionsbegrift an.

26 Zur antiken Medizin vgl. Schumacher 1963; Flashar 1971; Krug 1985; Kudlien 1986; Korpela 1987;
Schmitz 1998; Kiinzl 2002; Leven 2005 und Brockmann 2009. Zur griechisch-rémischen Religion vgl.
ANRW I, 16, 1; Veyne 2008; Cancik 2009; Riipke 2011 sowie Linke 2014. Zum griechisch-rémischen
Verstidndnis von Astrologie vgl. Cramer 1954; Bouché-Leclerq 1979; Hiibner 1989 und Ripat 2011.

27 Zur Person des altiranischen Glaubensstifters Zoroastres/Zoroaster bzw. Zarathustra vgl. den Artikel
von Hinz in RE X A, 774-784 sowie Hinz 1961; Bidet 1973; Du Breuil 1978; Stausberg 2002
und 2004; Stausberg 2005; Gheiby 2014; Stausberg 2015.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

10

hic fuerit an postea et alius, non satis constat), werden drei griechische Gewdhrsmén-
ner angefiihrt, die Weiteres zu ihm zu berichten wissen. Eudoxus setzt dessen Lebens-
zeit 6000 Jahre vor Platons Tod an, was von Aristoteles bestétigt wird (ibid., 3). Her-
mippus berichtet, Zoroaster habe 5000 Jahre vor dem Trojanischen Krieg gelebt, sein
Lehrer sei Agonakes gewesen; auflerdem habe Zoroaster 2 Millionen Verse verfasst,
die Hermippus laut Plinius mittels Inhaltsangaben, die den von Zoroaster verfassten
Banden vorangestellt wurden, erldutert habe (ibid., 4). Auch wenn es sich nur um we-
nige Gewdhrsménner handelt, wird klar, dass es sich bei der Magie um eine sehr alte
Kunst handelt, die bis in Plinius’ Zeit lebendig ist. Dass die Erinnerung an den Ma-
giebegriinder immer noch wach ist, sei umso verwunderlicher, so Plinius, da sowohl
alle Schriftzeugnisse verloren gegangen seien und es auch keine prestigetrachtige oder
ununterbrochene Schultradition gegeben habe (ibid., 4; mirum (...) durasse memoriam
artemque tam longo aevo, non commentariis intercidentibus, praeterea nec claris nec
continuis successionibus custoditam). Doch nicht nur Zoroaster als Griinder sei be-
kannt, auch die Erinnerung an einzelne Magier aus den Volkern der Meder, Babyloni-
er und Assyrer sei noch im kollektiven Gedéchtnis verankert, auch wenn ihre Werke
verloren seien (ibid., 5). Zum Abschluss dieser Reihe historischer Magier bzw. magi-
scher Zeugnisse fithrt Plinius Homer an?®. Obgleich sich in dessen Ilias keinerlei Be-
leg fiir Magie finden lasse, sei sie in der Odyssee sehr stark vertreten, wie man an Pro-
teus, den Sirenen, Circe und dem Hervorrufen der Unterirdischen ersehen konne
(ibid., 6; in bello Troiano tantum de arte ea silentium fuisse Homero tantumque operis
ex eadem in Ulixis erroribus, adeo ut vel totum opus non aliunde constet).

Nach der Darstellung der Anfinge der magischen Kunst geht Plinius im Folgen-
den (ibid., 6-8) auf ihre Ausbreitung ein. Nachdem sie Thelmessos (ibid., 6) erreicht
hatte, verbreitete sie sich in Thessalien (ibid.), um dann durch Osthanes, der den Per-
serkonig Xerxes wihrend des Krieges gegen die Griechen begleitete, nach Griechen-
land zu gelangen (ibid., 8)2. Dieser Osthanes, von dem die ersten noch vorhandenen
schriftlichen Zeugnisse zur Magie zu Plinius’ Zeiten stammen (ibid.), 1oste unter den
griechischen Volkern, so Plinius, nicht nur eine heftige Begierde, sondern einen regel-
rechten Wahnsinn nach der Magie aus (ibid.; quod certum est, hic maxime Osthanes
ad rabiem, non aviditatem modo scientiae eius, Graecorum populos egit)3°.

Es folgen nun das Ziel der Magieausiibung sowie berithmte Vertreter der magi-
schen Kunst. Aus seinen Untersuchungen, so Plinius, ergebe sich als Ziel der Aus-
iibung von Magie schon seit alter Zeit und fast immer das Erringen von hdchstem
Glanz und Ruhm im Felde der Gelehrsamkeit (ibid.; animadverto summam litterarum
claritatem gloriamque ex ea scientia antiquitus et paene semper petitam). Unter den be-
rithmten Gelehrten hétten Pythagoras, Empedokles, Democritus und Platon Seerei-

28 Zum Thema Magie bei Homer vgl. Segal 1968, 419-442; Renehan 1992, 1-4; Collins 2008, 211-236
sowie Austin in Doherty 2009, 91-110.

29 Einen Erkldrungsversuch, weshalb gerade Thessalien stark mit Magie in Verbindung gebracht wurde,
unternimmt Phillips in Mirecki/Meyer 2002, 378-386. Zu den thessalischen Hexen vgl. auch Wallin-
ger 1994, 215-231.

30 Zur Person des Osthanes und seiner Verbindung zur Magie vgl. den Artikel von Preisendanz in RE
XXVIIIL, 2, 1610-1642 sowie Schmieder 2009, 43 f. und 61.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

sen unternommen, um die Kunst der Magie zu erlernen; nach ihrer Riickkehr sei die
Lehre zwar von ihnen gerithmt, aber geheim gehalten worden (ibid., 9; hanc reversi
praedicavere, hanc in arcanis habuere). Vor allem Demokrit sei fir die weitere Ver-
breitung der Magie verantwortlich gewesen (ibid., 10; hunc enim maxime adfixisse
animis eam dulcedinem constat), da er nicht nur die Werke des Apollobeches aus
Koptos sowie des Dardanus von Phonikien iiber die Magie erldutert, sondern auch
seine eigenen Schriften zum Thema herausgegeben habe (ibid., 9; Democritus Apollo-
bechem Coptitem et Dardanum e Phoenice inlustravit). Weitere Vertreter dieser Kunst
seien jiidische Magier, zu denen Plinius neben anderen auch Moses zdhlt (ibid., 11; est
et alia magices factio a Mose et Janne et Iotape ac Iudaeis pendens), sowie eine Kypri-
sche Magiergruppe (ibid.; tanto recentior est Cypria)3'. Zur Zeit Alexanders des Gro-
en habe es daneben einen zweiten Osthanes gegeben, der den Feldherren auf seinen
Feldziigen begleitete (ibid., 11).

Nach diesem Einschub wendet sich Plinius der Ausbreitung der Magie im rémi-
schen Reich und den Anstrengungen der Romer, diese Kunst einzuddmmen, zu. Die
ersten Spuren von Magie seien bei den italischen Volkern im Zwolf-Tafel-Gesetz zu
finden (ibid., 12; vestigia eius in XII tabulis nostris), gefolgt vom Menschenopferverbot
des Jahres 97 v. Chr. durch den Senat, durch das die bis zu diesem Zeitpunkt durchge-
fithrten sacra prodigiosa (ibid.) unterbunden worden seien. Bis zu Plinius’ Zeit sei die
Magie allerdings in Gallien lebendig (ibid., 13; Gallias utique possedit, et quidem ad
nostram memoriam), obwohl es unter Kaiser Tiberius zu einer Unterdriickung der
Druiden und dieser Art von Wahrsagern und Arzten kam (ibid.; Tiberii Caesaris prin-
cipatus sustulit Druidas eorum et hoc genus vatum medicorumque). Dasselbe Bild der
begeisterten, aktiven Magieausiibung biete sich, so Plinius, in Britannien (ibid.; Bri-
tannia hodieque eam adtonita celebrat tantis caerimoniis)3*. Die grofle Leistung der
Romer fiir die Menschheit bestehe nun darin, dass sie die ungeheuerlichen, magi-
schen Riten aufgehoben hitten, bei denen die Totung eines Menschen als duflerst
fromm, das Verspeisen eines Menschen aber auch als duflerst heilsam galt (ibid.; qui
sustulere monstra, in quibus hominem occidere religiosissimum erat, mandi vero etiam
saluberrimum).

Es fehlen nach der Darstellung der Entwicklung der Magie und ihrer wichtigen
Vertreter, ihrer Ausbreitung und ihres Zwecks noch die Arten der Magieausiibung.
Der Gewahrsmann fiir diesen Punkt ist Osthanes, laut dem man das Gottliche (ibid.,
14; divina) auf verschiedene Arten in Erfahrung bringen konne: Neben dem Wasser
sei dies aus Kugeln, der Luft, den Sternen, Lampen, Becken, Axten und zahlreichen
anderen Dingen moglich (ibid., 14; et aqua et sphaeris et aere et stellis et lucernis ac
pelvibus securibusque et multis aliis modis divina promittit). Man konne sich jedoch
auch des Gespriches mit Schatten und Unterirdischen (ibid.; praeterea umbrarum in-
ferorumgque colloquia) bedienen.

31 Zur Magie im Judentum der Antike vgl. Veltri 1998, 63-89; Mastrocinque 2005; Davidowicz 2009,
21-29 sowie Frenschkowski 2016, 144-146 und 151-201. Zur Magie im antiken Christentum vgl.
Frenschkowski 2016.

32 Zur Magie im keltischen Raum vgl. Dohrmann 1995, 83-87 und 109-149 (Menschenopfer); Guyon-
varc'h 1997; Fitzpatrick 1998 und Urbanovsky 2008.

11

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

12

Den Abschluss der plinianischen Magiegeschichte bildet die Auseinandersetzung
mit der Beziehung Neros zur Kunst der Magier (ibid., 14-17). Wie sich dieser Kaiser
tiir das Kitharaspiel und den tragischen Gesang begeisterte, so zihlte auch die Magie
zu seinen groflen Leidenschaften (ibid., 14; non citharae tragicique cantus libido illi
maior fuit), weshalb er sie ganz entschieden forderte (ibid.; nemo umquam ulli artium
validius favit). Plinius berichtet, dass Nero mit Hilfe dieser Kunst gerne die Befehlsge-
walt tiber die Gotter errungen hitte, doch erreichte er dieses Ziel nicht (ibid.; pri-
mumque imperare dis concupivit nec quicquam generosius voluit). Er habe es auch
nicht geschaftt, die Kunst an sich zu erlernen, obgleich er alle bei der Ausiibung von
Magie zu beachtenden Vorschriften und Regeln problemlos einhalten konnte; so hatte
er keine korperlichen Einschrankungen (ibid., 16; nihil membris defuit) und auch die
Wahl giinstiger Tage oder die Verwendung schwarzer Opfertiere waren kein Hinder-
nis (ibid.; dies eligere certos liberum erat, pecudes vero, quibus non nisi ater colos esset,
facile). Eingefithrt wurde er in die Magie durch Experten, den magus Tiridates (ibid.)
und dessen Kollegen, die Nero sogar in ihre Mahlzeiten einweihten. Dass es dem Kai-
ser trotz Aufbietung seiner Macht und Geldmittel nicht gelang, die magische Kunst zu
erlernen, wertet Plinius als Beweis fiir ihre Nichtigkeit und Falschheit (ibid., 14; quae
omnia aetate nostra princeps Nero vana falsaque comperit). Diesen Gedanken fithrt er
in den drei folgenden Abschnitten (ibid., 18-20) fort, indem er einerseits das Beispiel
des Grammatikers und alten Magiers Apion anfiihrt, der nicht nur Ungeheuerliches -
offenkundig Liigen (ibid., 18; quae sint mentiti veteres Magi) — iiber die Pflanze kyno-
kephalos zu berichten wusste, sondern auch die Fahigkeit besessen habe, Schatten aus
der Unterwelt hervorzurufen und sich mit ihnen zu unterhalten (ibid.). Andererseits
beleuchtet Plinius die magische Verwendungsweise von einzelnen Teilen des Maul-
wurfes als Amulett oder den Eingeweiden des Tieres, auch dies seiner Ansicht nach
Belege fiir das leere Gerede der Magier (ibid., 19 f.).

Nach Plinius’ eigener Angabe (Nat. Hist. 1, 17) hat er fiir die Abfassung seiner Natu-
ralis Historia etwa 2.000 Blicher exzerpiert, unter denen sich wohl auch zahlreiche
Werke verschiedener Autoren unterschiedlicher Provenienz und Zeiten befanden, de-
ren Bearbeitung ihm half, seinen Abriss der Geschichte der Magie zu verfassen. Ob-
wohl er immer wieder seine personliche Meinung oder die Wertung eines Faktums
bzw. Sachverhalts einflieflen ldsst, bemiiht er sich insgesamt um eine objektive Dar-
stellung seines Themas. Daher erméglicht es uns die inhaltliche Analyse der Magiege-
schichte einzugrenzen, was die Frithe Kaiserzeit nach Auffassung des Alteren Plinius
unter dem Begriff der Magie verstand.

Plinius bezeichnet die Magie in seiner Darstellung iiberwiegend als ars (ibid., 30,
1; 4; 5; 8; 10; 13; 14; 15; 17), doch auch die Bezeichnungen scientia (ibid., 8), disciplina
(ibid., 9) und magice (ibid., 8; 10) finden Verwendung. Sie wird als sehr alte (ibid., 4;
tam longo aevo), aus dem fernen Persien stammende und damit der romischen Zivili-
sation zundchst fremde Kunst verstanden (ibid., 3; orta in Perside a Zoroastre), fiir die
einerseits die theoretische Kenntnis der Regeln und Vorschriften des Fachgebietes,
andererseits die Beherrschung samtlicher Fertigkeiten zu ihrer praktischen Ausfiih-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-

20

rung vonndten ist. Der Begriff scientia setzt ein eben solches Wissen voraus, auf dem
die Moglichkeit der praktischen Durchfithrung des theoretischen Wissens beruht. Die
Magie als Kunstfertigkeit bzw. Wissenschaft ist erlernbar, wie das Beispiel des Pytha-
goras, Empedokles, Democritus oder Plato zeigt (ibid., 9; ad hanc discendam naviga-
vere), und um die Lehre Uberliefern zu konnen, wurde sie im Laufe ihrer Entwick-
lungsgeschichte schriftlich fixiert, wovon die genannten Autoren bzw. Dokumente
Zeugnis ablegen (ibid., 8; primus, quod exstet, ut equidem invenio, commentatus est de
ea Osthanes; 9; Democritus; 12; vestigia eius in XII tabulis nostris (...) Cn. Cornelio Len-
tulo P. Licinio Crasso cos. senatusconsultum factum est, ne homo immolaretur). Teil der
Uberlieferung sind nicht nur neue Werke, sondern auch Texterlduterungen zu alteren
Schriften (ibid., 9; Democritus Apollobechem Coptitem et Dardanum e Phoenice inlu-
stravit). Eine lebendige Schrifttradition lief3e auf die Existenz einer Schule mit festge-
fiigter Abfolge von Schuloberhduptern und eigener Tradition schlieflen; dies ist im
Bereich der Magie allerdings nicht der Fall, der Magier ist keinem {ibergeordneten
Schulgebiude unterstellt (ibid., 4; mirum (...) durasse memoriam artemque tam longo
aevo, non commentariis intercidentibus, praeterea nec claris nec continuis successionibus
custoditam). Neben dem solitir agierenden Magier existieren verschiedene Gruppie-
rungen (ibid., 11; alia magices factio a Mose (...) pendens (...). tanto recentior est
Cypria.).

Das Ziel der Ausiibung von Magie ist es, einerseits Glanz und Ruhm im Feld der
Wissenschaften zu erreichen (ibid., 8; summam litterarum claritatem gloriamque), an-
dererseits die Sphire des menschlich Erreichbaren zu verlassen und Befehlsgewalt
iber die Gotter zu erlangen (ibid., 14; imperare dis). Durchfithrungsform magischer
Handlungen sind Zeremonien (ibid., 13; caerimoniis) und Opferhandlungen mit be-
stimmten Riten, wenngleich sie aus der Sicht des Romers als barbarisch und wild gel-
ten missen (ibid., 15; sacra, barbari licet ferique ritus). Wichtig ist die korrekte Aus-
fithrung der magischen Aktivitaten, es gibt folglich gewisse festgelegte Vorschriften
und Regeln, an die sich der praktizierende Magier zu halten hat. So existieren Festle-
gungen wie die Wahl bestimmter als giinstig einzustufender Tage oder die Farbe des
Opfertieres, das schwarz zu sein hat (ibid., 16; dies eligere certos (...), pecudes vero, qui-
bus non nisi ater colos esset). Auch darf der Magier keine korperlichen Defekte wie
beispielsweise Sommersprossen aufweisen (ibid.; lentiginem habentibus non obsequi
numina aut cerni). Auf die gesamte Lebensfithrung eines magus zielen Vorschriften
wie das Verbot, die Natur durch das Spucken ins Meer zu beleidigen oder durch die
Verrichtung anderweitiger menschlicher Notdurft zu entehren, ab (ibid., 17; expuere
in maria aliisque mortalium necessitatibus violare naturam eam fas non putant). Eine
zentrale Rolle spielt die Miindlichkeit, d.h. das gesprochene Wort, das manchem Un-
eingeweihten ratselhaft erscheinen mag; als Beispiel fithrt Plinius die vermeintlich un-
verstindlichen Auflerungen der Thessalierinnen an, die den Mond vom Himmel zie-
hen kénnen (ibid., 7; ambages feminarum detrahentium lunam).

Hilfsmittel zur Erfahrung des Géttlichen sind einerseits Elemente wie Wasser und
Luft, andererseits Dinge wie Kugeln, Sterne, Lampen, Becken oder Axte. Auch das
Hervorrufen von Schatten und Unterirdischen zu Gesprichszwecken, in anderen
Worten die Nekromantie, zdhlen in den Bereich der Magie (ibid., 14; et aqua et sphae-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

13


https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

14

ris et aere et stellis et lucernis ac pelvibus securibusque et multis aliis modis divina pro-
mittit, praeterea umbrarum inferorumque colloquia)33. Beschiftigungsfelder der Magie
sind sowohl die Heilkunde (ibid., 2; 8; medicina) als auch die Astrologie, mit Hilfe de-
rer man die eigene Zukunft in Erfahrung bringen kann (ibid., 2; artes mathematicas).
Angewendet werden Pflanzen und Tiere oder bestimmte Teile derselben in verschie-
denen Formen; stark vertreten ist das Amulett (ibid., 18-20). Insgesamt ist zu beach-
ten, dass es sich bei der Magie um eine Kunst handelt, die geheim gehalten wird und
nur Eingeweihten zuganglich ist und von diesen weitertradiert wird (ibid., 9; hanc in
arcanis habuere). Aufgrund dieser Geheimhaltung wird der Kunst ein gewisses gesell-
schaftliches Misstrauen entgegengebracht; Plinius stellt die Magie in die Nédhe der
Giftmischerkunst (ibid., 17; in his veneficas artes pollere).

Abschlieflend lésst sich nun aus Plinius’ Magiegeschichte eine Definition antiker
Magie extrahieren: Nach seinem Verstandnis bezeichnet Magie ein auf theoretischem
Wissen basierendes, erlernbares System von Handlungen und Vorstellungen, das Ein-
zelpersonen oder kleinere Personengruppen in der Praxis anwenden, um ihre eigene
Lebenswelt mit einer Sphire in Verbindung zu setzen, die die Grenzen des als natiir-
lich Geltenden tiberschreitet. Zudem ist der antiken Vorstellung nach Magie eine
Kunst, die als weiteres Ausiibungsziel das Erringen von Glanz und Ruhm im Feld der
Gelehrsamkeit hat. Die Magie untersteht keiner staatlich anerkannten und geforder-
ten, iibergeordneten Institution; es gibt, wie es Plinius ausdriickt, keine Schultradition.
Auch ein allgemein verpflichtendes, umfassendes Regelwerk existiert nicht, doch
muss sich der Magier an gewisse Regeln und Anweisungen halten, damit sein magi-
sches Handeln gelingt. In Hinblick auf die Tradierung von Magie ist festzuhalten, dass
sie eine Geheimlehre ist, die folglich im Verborgenen miindlich und/oder schriftlich
weitergegeben wird. Aufgrund dieses Handelns im Verborgenen ist die Magie Ziel ge-
sellschaftlichen Misstrauens; der Staat erkennt sie nicht an und duldet sie hochstens,
verfolgt sie aber meist strafrechtlich. Es existieren verschiedene Formen magischen
Handelns (Zeremonien, Opferhandlungen, Riten) sowie unterschiedliche Magiearten
(Magie unter Verwendung spezieller Gegenstinde, Nekromantie), zum Einsatz kom-
men diverse Stoffe bzw. Materialien (Teile von Tieren oder Pflanzen, Amulette).

Die letzte zu beantwortende Frage, die sich dem Leser der Magiegeschichte bei der
Lektiire stellt, ist, welche Haltung Plinius der Magie gegeniiber eigentlich einnimmt.
Unbestritten ist, dass bei ihm eine positiv-neutrale mit einer dufert negativ gefirbten
Sicht auf magisches Handeln im Allgemeinen eng verbunden ist. Eine eindeutige Ant-
wort auf die Frage ist unmoglich — dafiir brauchten wir den Autor selbst, der uns Re-
de und Antwort steht. Was jedoch durchaus im Bereich des Méglichen liegt, ist eine
genaue Analyse der fiir den Bereich der Magie verwendeten Begrifflichkeit und eine
Beleuchtung der méglichen Griinde fiir die Wahl der miteinander scheinbar unver-
einbaren Standpunkte, die unser Autor bei seiner Bewertung von Magie einnimmt.

33 Weiterfithrende Literatur zur Nekromantie bieten Ogden 2001; Faraone in Johnston 2005, 255-282
sowie Ogden 2009, 179-209.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

Gleich der Beginn der Magiegeschichte lenkt die Meinung des Lesers geschickt
auf die Gefahren, die von magia ausgehen, denn Plinius erdffnet seinen historischen
Abriss mit den beiden Worten [m]agicas vanitates (ibid., 1). Die Magie ist eine in-
haltsleere Kunst, deren Aufdeckung sich der Autor bei der Abfassung seines Werkes
zur Aufgabe gemacht hat (ibid.; Magicas vanitates, saepius quidem antecendente operis
parte, ubicumque causae locusque poscebant, coarguimus detegemusque etiamnum).
Dieses Motiv der vanitas kehrt auch in Abschnitt 20 wieder; daneben verwendet Pli-
nius die Begriffe vanus (ibid., 14; vana) und inanis (ibid., 17; inanem). Die betonte
Stellung der Bewertung der Magie als vanitas ganz an den Anfang von Buch 30 setzt
fir die gesamte Magiegeschichte bereits ein deutliches Zeichen — Magie ist eine in-
haltsleere Hiilse, sie ist wirkungslos (ibid.; inritam), man darf ihr keinen Glauben
schenken. Ausgehend von dieser ersten Warnung an den Leser bringt Plinius weitere
Griinde vor, sich vor magischem Handeln in Acht zu nehmen.

Schon im folgenden Satz folgt der néchste Schlag gegen die Magie: sie ist die be-
triigerischste aller Kiinste (ibid., 1; fraudulentissima artium). Das Motiv der Falschheit
und des Betrugs verwendet Plinius weitere zwei Male in seiner Geschichtsdarstellung,
und er verleiht ihm dadurch Gewicht, dass er es in die Neropassage (ibid., 14-17) mit
einflicht. Obwohl er ein absoluter Gegner Neros ist (ibid., 15), gesteht er diesem Kai-
ser zu, dass er die Falschheit der Magie durchschaut und die Kunst aus eben diesem
Grund aufgegeben habe (ibid., 14; quae omnia aetate nostra princeps Nero vana falsa-
que comperit; ibid., 15; inmensum, indubitatum exemplum est falsae artis, quam dereli-
quit Nero). Ein Zugestindnis dieser Art bleibt dem Leser im Gedéachtnis. Magie als
falsche Kunst arbeitet also mit der Kunst des schonen Scheins, mit glaubwiirdiger
Verstellung und dem Vorspiegeln von Tatsachen (ibid., 17; habentem tamen quasdam
veritatis umbras). Daher ist es verstdndlich, dass die Magie unter dem Schein der
Wohltdtigkeit die echte Medizin unterwandert; um mit Plinius’ Worten zu sprechen,
kriecht sie sozusagen in das System der traditionellen Medizin hinein und ersetzt es,
wertet es damit ab und erweckt den Findruck, eine sehr viel bessere Heilkunde zu
sein (ibid., 2; specie salutari inrepsisse velut altiorem sanctioremque medicinam). Mit
Hilfe ihrer Verstellungskiinste schafft es die Magie auch, das Menschengeschlecht in
geistiges Dunkel zu hiillen (ibid.; maxime etiam nunc caligat humanum genus), wes-
halb die Menschen ihre wahre Identitdt nicht erkennen, sie praktizieren und sich auf
ihre Wirksamkeit in bestimmten Situationen verlassen. Fiir die Verdeckung ihrer
wahren Identitdt sehr hilfreich ist ihre Stfle (ibid., 10; hunc enim maxime adfixisse
animis eam dulcedinem constat), also wohl ihr Reiz und ihre Annehmlichkeit. Dass
Verstellung und Trug nétig sind, bedeutet aber folglich auch, dass magia im Grunde
genommen unwirksam ist (vgl. Motiv der vanitas) und die Menschen einem Irrglau-
ben anhidngen (ibid., 7; superstitionem). Um den Schein ihrer Wirksamkeit aufrecht
zu erhalten, muss sich die Magie nun in Ausfliichte retten (ibid., 16; Sunt quaedam
Magis perfugia, veluti lentiginem habentibus non obsequi numina aut cerni), die sie al-
lerdings der Glaubwiirdigkeit halber mit der Bezeichnung ,Regeln zur erfolgreichen
Magieausiibung“ verbramt.

Das dritte gewichtige Motiv, das Plinius in seiner Darstellung gegen die Magie
vorbringt, ist ihre Unnatiirlichkeit. Wie eine Krankheit hat sie sich tiber die Welt aus-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

15


https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

16

gebreitet und sie infiziert (ibid., 8; obiter infecto, quacumque commeaverat, mundo)
und wie eine Krankheit mit dem Normalzustand eines Menschen unvereinbar ist, ist

auch die Magie unvereinbar mit dem Normalzustand der (romischen) Gesellschaft.
Sie ist eine ars portentosa (ibid.; Osthanes (...) semina artis portentosae sparsit). Ware

sie eine der Menschheit zutrigliche Kunst, wiirde sie sowohl fides als auch fas besit-
zen; dass ihr jegliche Glaubwiirdigkeit und Berechtigung zum sittlich Guten fehlen,
ist als weiterer Beleg dafiir zu werten, dass sie nicht in die als gesellschaftlich normal

bzw. natiirlich empfundene Ordnung passt (ibid., 10; fides istis fasque omne deest) und

sie damit als ehrlos und abscheulich zu charakterisieren ist (ibid., 17; intestabilem).
Zeichen ihrer Unnatiirlichkeit ist dariiber hinaus, dass sie im Menschen die Begierde

weckt, seinen eigenen Normalzustand iiberschreiten zu wollen; dadurch treibt sie den

Menschen aber auch in tiefe Lasterhaftigkeit, sie kehrt seine Negativseite heraus

(ibid., 14; fortuna rerum humanarum summa gestiente in profundis animi vitiis). Bei-
spiel fir diese Gier nach mehr ist fiir Plinius Nero, der den lasterhaften Wunsch, den

Gottern Befehle zu erteilen, in die Tat umzusetzen wiinschte (ibid.; primumaque impe-
rare dis concupivit nec quicquam generosius voluit). Zudem treibt sie den Menschen zu

ungeheuerlichen Opferhandlungen wie dem Menschenopfer oder dem Verspeisen

von Menschen, was ebenfalls in den Bereich des Unnatiirlichen fallt (ibid., 12; senatu-
sconsultum factum est, ne homo immolaretur, palamque fit, in tempus illud sacra prodi-
giosa celebrata; ibid., 13; monstra, in quibus hominem occidere religiosissimum erat,
mandi vero etiam saluberrimum). Nimmt man alle hier erwdhnten monstra (ibid., 13)
in den Blick, charakterisiert Plinius’ Darstellung die Magie als eine Kunst, von der

grofle Gefahr fiir das Individuum, noch viel mehr aber fiir das Wohl und die Sicher-
heit des Staates ausgehen kann. Sie stellt ein periculum fiir das romische Volk dar und

hat das Potential, den gesellschaftlichen Normalzustand dauerhaft zu beschédigen,
und auch wenn die Romer zumindest die Menschenopfer bereits abgeschafft haben

(ibid.; quantum Romanis debeatur, qui sustulere monstra), ist es nach Einschitzung

des Alteren Plinius durchaus legitim, die Magie den veneficas artes zuzurechnen

(ibid., 17). Hier ergibt sich ein Anklang an die strafrechtliche Verfolgung von plétzli-
chen, unnatiirlichen Todesfillen ohne sichtliche gewaltsame Einwirkung unter der

Lex Cornelia de sicariis et veneficis3+. Die Nachricht ist klar: Wer Magie praktiziert, be-
gibt sich nicht nur an den Rand der Gesellschaft (ibid., 9; exiliis), sondern in Gefahr

fir Leib und Leben.

Wie die drei beschriebenen Hauptmotive der vanitas, der falsitas und des pericu-
lum populi Romani aufzeigen, handelt es sich bei Magie um eine Kunst, vor der die
Menschheit gewarnt werden muss. Man konnte folglich annehmen, dass der Altere
Plinius seine Magiegeschichte bewusst als Pladoyer gegen Magie konzipiert hat und
eine rundweg stark ablehnende Haltung gegeniiber Magie einnimmt, die er in seinem
Werk konsequent vertritt. Dem ist jedoch nicht so, denn inmitten der besprochenen
Motive ist in der Magiegeschichte auf einer zweiten Ebene durchaus eine positiv-neu-
trale Einschdtzung von Magie auszumachen, die es Plinius erlaubt, Magie und ihre

34 Vgl.S.32f. der vorliegenden Arbeit.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

Praktiken entweder wertungsfrei in die Naturalis Historia mit aufzunehmen oder sie
sogar positiv hervorzuheben.

Zunichst ist hier die Bezeichnung von magia als ars (ibid., 4; 5; 10; 13; 14; 17),
scientia (ibid., 8) oder disciplina (ibid., 9) von Bedeutung. Magie wird an allen ge-
nannten Stellen ohne Negativbewertung als ars charakterisiert und als solche griindet
sie sich wie alle anderen in der Antike existenten Kiinste auf eine breite Basis von
fachspezifischem Wissen, Regeln und Vorschriften, die sich derjenige, der eine Titig-
keit im gewdhlten Fachgebiet anstrebt, griindlich aneignen muss. Ebenfalls inkludiert
ist die Beherrschung sdmtlicher, zur praktischen Umsetzung der Fachgebietsinhalte
notiger Fertigkeiten3s. Auch der Begriff scientia setzt ein eben solches Wissen voraus,
auf dem die Moglichkeit der praktischen Durchfiihrung des theoretischen Wissens
beruht. Ist das Fachgebiet als ars konstituiert, kann es in Folge als disciplina an Schii-
ler weitergegeben werden.

Neben den genannten Stellen verwendet Plinius den Begriff der ars bereits in
ibid., 1 (fraudulentissima artium), doch hier verbindet er — wie weitere zwei Male in
ibid., 8 (semina artis portentosae) und 15 (exemplum est falsae artis) — das Nomen mit
einem Adjektiv, das den Negativcharakter von Magie hervorheben soll, auch die ent-
sprechenden Passagen selbst dienen diesem Zweck. Doch auch wenn der Autor den
betriigerischen Aspekt von magia in 30,1 betont, ist es nicht zu leugnen, dass er ihr
bereits im Folgesatz, dem dritten des Abschnitts, mit dem ersten Wort die grofite nur
vorstellbare auctoritas (ibid.; auctoritatem ei maximam fuisse nemo miretur), im Sinne
von Einfluss bzw. Wiirde, respektvoll zuerkennt3®. Dieses einflussreiche Ansehen, das
die Magie geniefit, ist nicht nur auf ihr hohes Alter und ihren weltweit spiirbaren Ein-
fluss (ibid., 1; plurimum in toto terrarum orbe plurimisque saeculis valuit) - beides
Charakteristika, die der Autor bereits im zweiten Satz des ersten Abschnittes in be-
tonter Stellung am Satzende positioniert — zuriickzufiihren; laut Plinius ist auch ihre
Fahigkeit, die drei den menschlichen Geist beherrschenden Kiinste der Medizin, Reli-
gion und Astrologie in sich vereint und sie so ersetzt zu haben, Grund dafiir (ibid.;
quandoquidem sola artium tres alias imperiosissimas humanae mentis complexa in
unam se redegit). Auch die Tatsache, dass Magie die Macht besitzt, ganze Volker in
ihren Bann zu schlagen und selbst Koénigen zu befehlen (ibid., 2; ut hodieque etiam in
magna parte gentium praevaleat et in Oriente regum regibus imperet) und ihre Anhén-
gerschaft unter Berithmtheiten wie Pythagoras, Empedokles, Democritus und Plato
besitzt (ibid., 9; certe Pythagoras, Empedocles, Democritus, Plato ad hanc discendam
navigavere), nimmt Plinius ohne negative Wertung in seine Magiegeschichte auf.
Ebenfalls neutral berichtet er iber die Formen magischen Handelns wie die Zeremo-
nien3” (ibid., 13; caerimoniis) und er halt fest, dass es in der Magie wie in der Religion
ein fas gebe, an dem sich das Handeln der Magier ausrichte, auch wenn er in ibid., 10

35 TLL Bd. 2, s.v. ars; Georges 2013, Bd. 1, s.v. ars; Georges 2013, Bd. 2, s.v. scientia.

36 Zum Begrift der auctoritas vgl. den Artikel von Leist in RE II, 2, 2274-2277 sowie Der Neue Pauly 2,
266 f. sowie Mommsen 1876, 268 f.; Bleicken 1975, 294-323; Hammer 2014, 51 und Honsell 2015.

37 Plinius erwédhnt auch in der Neropassage die magischen Opferhandlungen und ihre dazugehérigen
Riten; letztere bezeichnet er als barbarisch und wild, doch betrachtet man den Zusammenhang ge-
nauer, wird dieses Negativurteil abgemildert. Plinius erkldrt ndmlich, dass im Vergleich zu Neros Un-

17

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

18

der Magie genau diesen Wert abgesprochen hatte; in seinem Beispiel des Magiers Ti-
ridates handelt es sich um die Vorschriften, die Natur nicht durch menschliche Aus-
scheidungen oder das Meer durch Speichel zu beschmutzen (ibid., 17; navigare nolue-
rat, quoniam expuere in maria aliisque mortalium necessitatibus violare naturam eam
fas non putant).

Abschlielend ldsst sich zur Untersuchung der positiv-neutralen Bewertung von
Magie in der Magiegeschichte feststellen, dass Plinius sie scheinbar mit dem Feld des
Wissens assoziiert. Die verwendete Begrifflichkeit (ars, scientia, disciplina, auctoritas)
deutet darauf hin. Magie als ars bzw. scientia mit gewaltiger auctoritas hat als Basis
theoretisches Wissen, das in die Praxis umgesetzt wird. Wissen ist fiir Plinius, der es
sich ja mit der Abfassung seiner Naturalis Historia zur Aufgabe gemacht hat, das ge-
samte (relevante) naturkundliche Wissen seiner Zeit in einem Werk zu sammeln und
zu systematisieren, ein zentraler Punkt seines Lebens (ibid. 1, 17-19). Wenn er also als
Ziel von Magieausiibung das Erringen von Glanz und Ruhm im Feld der Wissen-
schaften nennt, ist dies - wenn auch inmitten von viel Kritik versteckt — ein grofies
Lob fir diese Kunst (ibid. 30, 8; quamquam animadverto summam litterarum clarita-
tem gloriamque ex ea scientia antiquitus et paene semper petitam). Dieses Lob wird zu-
satzlich noch durch zwei Elemente verstarkt: Einerseits betont Plinius bewusst, dass
Arbeitsgrundlage die scientia Magie ist, andererseits leitet der Autor sein Lob mit
einem Verb in der 1. Person Singular, animadverto, ein. Dies ist ungewohnlich, da er
bei seiner Darstellung auf Objektivitit und personliche Distanz bedacht ist, die er bei-
spielsweise durch unpersénliche Konstruktionen (ibid., 9; mirandum est; ibid., 10; ple-
numque miraculi et hoc), die Verwendung von Passivformen (ibid., 5; quotus enim
quisque hominum (...) cognitos habet, qui soli nominantur) oder Indefinitpronomina
(z.B. ibid., 6; nec postea quisquam dixit, quonam modo venisset Telmessum, religiosissi-
mam urbem) und die Berufung auf seine Quellen (z.B. ibid., 3; inter auctores convenit)
erreicht38. Die Feststellung in der 1. Person Singular, dass seine Nachforschungen
zum Zweck der Magieausiibung auf das genannte Ergebnis gestoflen sind, ist daher
auffillig. Die positive Bewertung von Magie als wissensbasierte ars spiegelt sich auch
in der Einbindung des Urteils des Eudoxus zur Magie wider, fiir den sie unter allen
Gruppierungen, die sich mit Wissen und Weisheit befassen, die berithmteste und
nitzlichste ist (ibid., 3; Eudoxus, qui inter sapientiae sectas clarissimam utilissimamque
eam intellegere voluit). Indem Plinius von ihm ausgewihltes Wissen seiner Zeit
schriftlich fixiert, ermoglicht er, dass auch nachfolgende Generationen aus ihm Nut-
zen ziehen; er schafft die Grundlage fiir memoria, ein Begriff, der dreimal in der Ma-

taten die magischen Opferhandlungen mit ihren Riten als weniger schlimm einzustufen seien (Nat.
Hist. 30, 15; nulla profecto sacra, barbari licet ferique ritus, non mitiora quam cogitationes eius fuissent.
Saevius sic nos replevit umbris.).

38 Plinius verwendet die 1. Person Singular oder Plural in der Magiegeschichte daneben noch in Nat.
Hist. 30, 1 (coarguimus detegemusque); 7 (miror equidem Achillis populis famam eius in tantum adhae-
sisse); 8 (Orphea putarem e propinquo eam primum pertulisse ad vicina; primus, quod exstet, ut equi-
dem invenio); 10 (plenumque miraculi et hoc, pariter utrasque artes effloruisse, medicinam dico magi-
cenque); 12 (quae priore volumine exposui); 13 (sed quid ego haec commemorem in arte). An diesen
Stellen driickt er allerdings teils sein Verwundern {iber seine Forschungsergebnisse aus, weist auf be-
reits Bearbeitetes hin oder nutzt die 1. Person Singular als Einschub.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-

20

giegeschichte auftaucht und die Langlebigkeit von Magie von ihren Anfingen bis in
Plinius’ Zeit aufgreift (ibid., 4; durasse memoriam artemque tam longo aevo; ibid., 9;
Quae recepta ab ullis hominum atque transisse per memoriam; ibid., 13; et quidem ad
nostram memoriam). Solange die memoria an die Magie durch das schriftlich festge-
haltene Wissen wach ist, werden Menschen den Wissensschatz nutzen kénnen.

Stellt man abschlieflend Plinius’ diametral entgegengesetzte Standpunkte zur Ma-
gie gegeniiber, so stellt man fest, dass der Autor sich fiir keinen deutlich entscheidet.
Er wendet sich weder offen gegen die Magie, noch ergreift er deutlich Partei fiir sie.
Seine Ablehnung koexistiert scheinbar problemlos mit seiner positiv-neutralen Hal-
tung, und wenn auch zahlenmiflig die Negativcharakterisierungen tiberwiegen, ist
der positiv-neutrale Ton, den Plinius anschlégt, in seiner gesamten Darstellung spiir-
bar. Ausschlaggebend fiir diesen Eindruck ist die Art und Weise, wie der Autor die
Negativseiten der Magie aufzeigt. Wie bereits besprochen, ldsst sich seine Kritik in
drei Hauptmotive zusammenfassen: (1) Magie als inhaltsleere und daher unwirksa-
me, nichtige Kunst, (2) Magie als bloler Betrug/blof3e Tauschung und (3) Magie als
unnatiirliche, gesellschaftlich unvereinbare Kunst. In die einzelnen Elemente seiner
Magiegeschichte baut Plinius Magiekritik aus diesen drei Bereichen ein, wobei die
dem Leser im Kopf bleibende Hauptkritik zumeist in Form von Nomina und/oder
Adjektiven (z.B. ibid., 1; fraudulentissima artium; ibid., 8; semina artis portentosae;
ibid., 12; sacra prodigiosa; ibid., 17; intestabilem, inritam, inanem esse) angebracht
wird. Diese Kritik wird im Rahmen der der Objektivitét, personlichen Distanz und
Glaubwiirdigkeit verpflichteten Darstellungsweise des Alteren Plinius nicht persén-
lich und sie durchbricht niemals die genannten Darstellungskriterien. Die kritische
Haltung des Autors richtet sich auch nur scheinbar gegen Magie im Allgemeinen;
zwar gibt es im Rahmen der genannten Kritikmotive zahlreiche angesprochene Nega-
tivpunkte, sehr heftig wird seine Kritik allerdings, wenn es um die Gefahrdung von
Personen durch die Kunst geht - man denke nur an die magischen Menschenopfer
(ibid., 12) oder Kaiser Nero als gefidhrlicher Magieanwirter (ibid., 14-17). Wird magia
zur gesellschaftlichen Gefahr oder wird ihr betriigerischer, unwirksamer Charakter
offenbar — dann muss die Gesellschaft diese Gefahren erkennen, davor muss sie aller-
dings iiber sie informiert und davor gewarnt sein. Und genau dies leistet Plinius mit
seiner Magiekritik.

Hier ergibt sich jedoch ein Problem, das eine Briicke zur positiv-neutralen Hal-
tung des Autors schldgt. Da Plinius, obwohl sich sein Magiebegriff mit Hilfe seiner
Magiegeschichte eingrenzen lésst, sich selbst nicht ganz sicher ist, welche Inhalte der
Magie exakt zuzurechnen sind - ob beispielsweise die Sirenen oder Proteus in der ho-
merischen Odyssee hinzuzéhlen, ist ihm unklar (ibid., 6; adeo ut vel totum opus non
aliunde constet, siquidem Protea et Sirenum cantus apud eum non aliter intellegi volunt,
Circe utique et inferum evocatione hoc solum agi) — und er aulerdem beziiglich der
tatsdchlichen Wirksamkeit von magischem Handeln im Unklaren ist, nimmt er Ma-
gieinhalte in sein Werk auf. Dies tut er, wie gezeigt, entweder, indem er sie wertungs-
frei einbaut, oder seltener, indem er sie positiv hervorhebt. Entscheidend ist hier aber
die positive Komponente des Wissens, die Magie als ars bzw. scientia beinhaltet. Als
Wissenssammler gehort auch Magie in sein Werk, doch nicht alles wird aufgenom-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

19


https://doi.org/10.5771/9783828869349

2. Die Magiegeschichte des Alteren Plinius — Nat. Hist. 30, 1-20

men. Typisch fiir die Art der Aufnahme magischen Wissens ist ibid., 19 f,, in dem Pli-
nius den Maulwurf und seine Verwendung in der Magie thematisiert. Der Autor si-
chert sich durch die Verunglimpfung der Magier mittels vanitas-Motiv zu Beginn des
Abschnittes ab (ibid., 19; Peculiare vanitatis sit argumentum), um dann samtliche, von
den Magiern vertretene Vorziige dieses Tieres aufzufiithren. So verspreche das Ver-
schlucken des frischen, noch schlagenden Maulwurtherzens die Sehergabe und Erfolg
bei Unternehmungen (ibid.; si quis cor eius recens palpitansque devoret, divinationes et
rerum efficiendarum eventus promittant), der einem lebendigen Maulwurf ausgerisse-
ne Zahn heile als Amulett angebunden Zahnschmerzen (ibid., 20; dente talpae vivae
exempto sanari dentium dolores adalligato adfirmant). Hochst hilfreich seien Maul-
wiirfe als Heilmittel gegen Spitzmausbisse (ibid.; nec quicquam probabilius invenietur
quam muris aranei morsibus adversari eas). Alle iibrigen magischen Ansichten zum
Maulwurf werde Plinius nach eigener Aussage an geeigneter Stelle anfiihren (ibid., 20;
cetera ex eo animali placita eorum suis reddemus locis).

Abschlieflend betrachtet ist die wichtigste Erkenntnis in Hinblick auf Plinius’
Haltung zur Magie, dass diese hochst ambivalent ist und zwischen Verdammung und
(vorsichtig positiver) Akzeptanz schwankt. Aus diesem offenkundigen Widerspruch
ergibt sich nun die Fragestellung der Arbeit. Die vorangehende Analyse der pliniani-
schen Magiegeschichte lasst darauf schlieflen, dass Plinius den Themenkomplex Ma-
gie nicht aus rein individuellem Interesse in seine Naturalis Historia aufnahm, son-
dern dieser bewussten kritischen Auseinandersetzung mit dem aus antiker Warte ge-
fahrlichen Themenbereich eine klare Intention zu Grunde liegt. Nach meinem Dafiir-
halten lassen sich aus der Analyse der Magiekapitel der Naturkunde einerseits Schliis-
se zu Plinius’ Wissensdiskurs und seinem Verstindnis von Wissensordnung ziehen;
diese Ergebnisse erlauben es uns andererseits, genauere Aussagen zur politischen und
sozialen Dimension des plinianischen Werkes zu treffen, indem auf der Basis der Ma-
giekapitel die Parallelen der Welt- und Gesellschaftsordnung des Kaisers Vespasian
und des Forschers Plinius aufgezeigt werden. Bevor in Kapitel 4 nach der eingehen-
den Analyse der Magieinhalte diesen beiden Fragestellungen nachgegangen wird, sol-
len zundchst im folgenden dritten Kapitel theoretische und historische Vorbetrach-
tungen zum Magiebegriff angestellt werden.

20

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum
Magiebegriff

3.1 Definition und Terminologie

Das Thema Magie iibt schon seit Urzeiten eine starke Faszination auf die Menschheit
aus. Dass Magie bereits in préahistorischer Zeit eine Rolle spielte, beweisen beispiels-
weise die Hohlenmalereien der jiingeren Altsteinzeit (ca. 38 000-15 ooo v. Chr.) im
Stiden Frankreichs39. Die Darstellung des Vogelmenschen in der Hohle von Lascaux
(Dep. Dordogne) oder des sog. Zauberers in der Hohle ,Les Trois Freres“ (Dep.
Ariege, Region Midi-Pyrénées) scheinen beide laut heutigem Forschungsstand einen
Magier darzustellen+°. Neben diesen geben in der Epoche der Bandkeramiker, der
frithesten Ackerbauern in Mitteleuropa (ca. 5600-4950 v. Chr.), menschliche Tonfi-
glirchen, die wohl Haus- oder Ahnengétter mit magischen Kriften verkérpern sol-
len#}, einen Hinweis auf das Vorhandensein magischer Vorstellungen und Praktiken.
Auch fiir die Zeit der griechischen Klassik, des Hellenismus, der romischen Republik
sowie fiir die frithe romische Kaiserzeit ldsst sich die Existenz von Magie vor allem
anhand von schriftlichen Quellen und archéologischen Funden nachweisen, wie in
Kapitel 1 anhand der Skizzierung der Entwicklung der Magiegeschichte verdeutlicht
wurde. Zunichst soll nun die Entwicklung der Forschung zu Magie als kulturwissen-
schaftlichem Gegenstand in groben Ziigen nachgezeichnet und im Anschluss daran
eine Definition von Magie versucht werden, die sich notwendigerweise auf die An-
wendbarkeit auf die griechisch-romische Antike vom 5. Jhd. v. Chr. bis zum 1. Jhd. n.
Chr. beschrankt und méglichst offen ist, um den Grofiteil der fiir uns in dieser Zeit-
spanne fassbaren antiken Phanomene von Magie abdecken zu konnen4>.

Die Frage, wie sich das Konzept Magie historisch entwickelte, wie es definiert
werden kann und welchen Zweck es gesellschaftlich erfiillt, ist in der Magieforschung
seit dem 19. Jahrhundert kontrovers diskutiert worden43. Am Ende des 19. Jahrhun-
derts bzw. am Beginn des 20. Jahrhunderts herrschten zunéchst evolutionistische Mo-
delle vor, die Magie als eine primitivere Vorstufe zur Religion und/oder der Wissen-

39 Zeeb-Lanz 2013, 9-14.

40 Zeeb-Lanz 2013, 9-11.

41 Zeeb-Lanz 2013, 11 1.

42 Vgl. den Artikel von Frenschkowski in RAC 23, 857-957, s.v. Magie; den Artikel von Hopfner in RE
XXIV, 1, 301-393, s.v. Mageia; Graf 1996, 24-57; Dickie 2001, 1-17; Dillinger 2007, 13-24; Luck 1990,
1-11.

43 Vgl. auch Collins 2008, 1-26; Grafton 2010, s.v. Magie.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

21


https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

22

schaft ansahen#4. Der berithmteste Vertreter dieses Ansatzes ist Sir James George Fra-
zer (1854-1941), der in seinem Werk The Golden Bough die , geistige Entwicklung der
Menschheit“4s im Bereich der griechischen und romischen Religionsgeschichte nach-
zuvollziehen versuchte4®. Seinen Erkenntnissen zufolge lasse sich die Evolution des
menschlichen Geistes in einem (heute als tiberholt geltenden) Stufenmodell darstellen,
das besagte, dass sich die Menschheit auf ihrer niedrigsten Entwicklungsstufe mit
Magie befasst habe, dann sei die Religion gefolgt, auf der hochsten Entwicklungsstufe
allerdings habe sich die Wissenschaft mit der Erkenntnis der wahren Naturgesetz-
mafligkeiten entwickelt47; die Naturwissenschaft konne neben der Religion existieren,
neben der Magie jedoch nicht. Ubt ein Mensch praktische Magie aus, versucht er da-
durch, unmittelbare Kontrolle iiber seine Umwelt zu erlangen und sie zu beeinflussen;
seine Zielsetzung kann hierbei positiv (positive Magie/Zauberei) oder negativ (nega-
tive Magie/Tabu) sein#%. Bei der Ausiibung von Religion wendet er sich an ein hohe-
res, gottliches Wesen, das ihn vor den negativen Einfliissen seiner Umwelt schiitzen
soll. Frazer nahm auflerdem an, dass Magie — wie die Naturwissenschaft — versuche,
»gesetzmiflige Abldufe in der Natur auszunutzen ¥, wobei sie sich auf die (seiner
Meinung nach falschen) Gesetzmifigkeiten der Ahnlichkeit sowie der Berithrung
bzw. direkten Ubertragung stiitzes°.

Einen im Vergleich zu Frazer vollig neuen, da kulturtheoretischen, Ansatz schuf
Bronislaw K. Malinowski (1884-1942), ein Vertreter des Funktionalismus>!. Er be-
schrieb ,,Magie als zweckrationales (Unterschied zur Religion), dennoch auf Sakrales
bezogenes (Unterschied zur Wissenschaft) Subsystem des Gesamtsystems Kultur®
(Frenschkowski 2016, 16). Wahrend seiner Forschungsarbeit untersuchte Malinowski
nach der Methode der teilnehmenden Beobachtung 1915/1916 sowie 1917/1918 Ma-
gie, Religion und Wissenschaft bei Naturvolkern auf den Trobriand-Inseln und hielt
in seinem Werk Magie, Wissenschaft und Religion fest, dass kein Volk ohne den sakra-
len Bereich der Magie und der Religion als auch den profanen Bereich der Wissen-
schaft bzw. einer wissenschaftlichen Einstellung existieres2. Ebenso wie Frazer kam er
zu dem Schluss, dass die Magie als Pseudo-Wissenschaft einzustufen sei, die keinerlei
Vereinbarkeit mit den anderen beiden Bereichen aufweise3. Jeder der drei Bereiche
habe folglich ein eigenes Betitigungsfeld: Die Magie als praktische Kunst ermogliche

44 Vgl. auch Luck 1990, 5-7; Frenschkowski 2016, 10-32. Weiterfiihrende Literatur zu den einzelnen im
Folgenden vorgestellten Ansitzen von James G. Frazer, Bronislaw K. Malinowski, Robert R. Marett,
Claude Lévi-Strauss sowie David Emile Durkheim und Marcel Mauss findet sich in der Bibliogra-
phie.

45 Frazer 1968, 17 (Vorwort). Frazer nutzte die vergleichende Methode dazu, die griechisch-romische
Religionsgeschichte mit den durch die ethnologische Forschung gewonnenen Daten seiner Zeit zu
verbinden (WifSmann 2010, 82).

46 Zu Frazer vgl. auch Otto 2011, 45-60 und 69-76.

47 Dillinger 2007, 14 f.; Frazer 1968, 236 f.

48 Frazer 1968, 29.

49 Dillinger 2007, 14.

50 Frazer 1968, 15-65. Vgl. auch Wiffimann 2010, 82-85.

51 Malinowski 1973, XIV (Vorwort); Frenschkowski 2016, 16.

52 Malinowski 1973, 3. Vgl. auch Stolz 2010, 250 f. und Otto 2011, 78-83.

53 Malinowski 1973, 70.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.1 Definition und Terminologie

es dem Menschen, durch spezifische praktische Handlungen bestimmte Ziele zu er-
reichen; der Magier miisse jedoch festgelegte Prinzipien bei der Ausfithrung beachten,
um die Wirksamkeit der Beschworung und des darauffolgenden Ritus nicht zu beein-
trachtigen bzw. zunichte zu machens4. Die kulturelle Funktion von Magie besteht fiir
Malinowski darin, dass sie es dem Menschen erméglicht, ,,gefahrliche Situationen in
jeder wichtigen Beschiftigung und kritischen Lage zu tiberwindenss. Im Gegensatz
zur Magie sei Religion nicht praktisch ausgerichtet, sondern kiimmere sich um
»menschliche Kernerfahrungen wie Orientierungslosigkeit und Sterblichkeits¢, wih-
rend der Mensch mit Hilfe der auf Naturbeobachtung, Verstand und Logik basieren-
den Wissenschaft die Krifte der Natur zu gebrauchen lernts”. Malinowskis Modell er-
laubte es ihm, mehr nach der Funktion von Magie im System der Gesamtgesellschaft
zu fragen.

Als Vertreter des Ubergangs zwischen dem evolutionistischen Modell und dem
Funktionalismus ist Robert Ranulph Marett (1866-1943), einer der in den Jahren zwi-
schen der Jahrhundertwende zum 20. Jahrhundert und dem Ersten Weltkrieg ein-
flussreichsten britischen Religionsethnologen, einzustufen. Im Gegensatz zu Mali-
nowskis Ansatz entwickelte er die Vorstellung, dass Religion und Magie zwar unter-
scheidbar seien, aber einen gemeinsamen Komplex bildetens®. Beide versuchten,
»ubermenschliche, ehrfurchtgebietende Méchte, die im Begriff mana addquat Aus-
druck finden, zu beeinflussen oder zu manipulieren“s®. Der Unterschied zwischen
beiden Feldern bestiinde allerdings in der unterschiedlichen Bewertung der Praktiken
durch die Gesellschaftsmitglieder: die im Rahmen von Religion durchgefithrten wiir-
den als legitim und gesellschaftlich forderlich, die magischen hingegen als gesell-
schaftsschadigend eingestufte°.

Auch Claude Lévi-Strauss (1908-2009), ein Vertreter des Strukturalismus, der in
den 1930er Jahren ethnologische Feldstudien in Brasilien durchfiihrte, postulierte,
dass Magie und Religion miteinander in Beziehung stiinden und nicht trennbar seien.
Hinsichtlich der Magie stellt er fest, dass gewisse magische Praktiken durchaus wirk-
sam seien, doch dies setze den Glauben an Magie voraus®. Dieser Glaube entfaltet
sich innerhalb dreier Pole, wie Lévi-Strauss 1967, 184 selbst beschreibt:

[Festzuhalten ist] zundchst der Glaube des Zauberers an die Wirksamkeit seiner Techni-
ken; dann der des Kranken, den jener pflegt, oder des Opfers, das er verfolgt, an die Macht
des Zauberers selbst; schliefllich das Vertrauen und die Forderungen der 6ffentlichen Mei-
nung, die stindig eine Art Gravitationsfeld bilden, in dem die Beziehungen zwischen dem
Zauberer und denen, die er verzaubert, liegen und sich definieren lassen.

54 Malinowski 1973, 68-72.

55 Malinowski 1973, 73 f.

56 Dillinger 2007, 15.

57 Malinowski 1973, 70f; 73.

58 Riesebrodt 2010, 177-179; Dillinger 2007, 15. Vgl. auch Otto 2011, 83 f. Otto hebt den von Marett
gepragten Begriff magico-religious hervor, der die Idee bezeichnet, dass Religion und Magie unter-
scheidbar sind, aber einen Komplex bilden (Otto 2011, 84).

59 Riesebrodt 2010, 178.

60 Riesebrodt 2010, 181.

61 Lévi-Strauss 1967, 184.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

23


https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

Zentral in dem beschriebenen Beziehungsdreieck ist folglich nicht so sehr der Kran-
ke/das Opfer, zu dessen Heilung/Vernichtung der magische Akt durchgefiihrt wird,
sondern vielmehr der Zauberer, der durch seine ,intime Erfahrung“s? seine Magie
wirksam werden lassen kann sowie die Offentlichkeit, d.h. die Gruppe, die dem magi-
schen Akt beiwohnt und einen kollektiven Konsensus zum Ausdruck bringt, der die
Magie legitimiert und tragt®3. Verliert ein Zauberer die Zustimmung der Offentlich-
keit, kann er auch nicht mehr magisch téitig werden, da ihm die Legitimation fehlté4.
Magie bietet dem Menschen laut Lévi-Strauss also ein Bezugssystem, das Erklarungen
fir unerklérlich scheinende Zusammenhange im menschlichen Weltbild liefert®s.

Eine funktionalistische Betrachtung von Religion unternahm David Emile Durk-
heim (1858-1917) in seinem 1912 erschienenen Werk Die elementaren Formen des re-
ligiosen Lebens. Bei seiner Untersuchung des Wesens der Religion kam er zu dem
Schluss, dass das Kollektiv eine bedeutende Rolle spiele®. Religion ist fiir ihn eine
»eminent soziale Angelegenheit®, denn sie stiftet gesellschaftliche Identitdt und schafft
gesellschaftlichen Zusammenhalt®”. In enger Verbindung zu ihr sieht Durkheim die
Magie, da sie ebenso im genannten sozialen Rahmen praktiziert wird®s:

Auch Magie besteht aus Uberzeugungen und Riten. Sie hat, wie die Religion, ihre Mythen

und ihre Dogmen; sie sind nur unentwickelter, weil sie technische und nutzbringende Zie-
le verfolgt und die Magie dabei ihre Zeit nicht mit reinen Spekulationen verliert. Auch sie

hat ihre Zeremonien, ihre Opfer, ihre Siithne, ihre Gebete, ihre Gesinge und ihre Ténze.
Die Wesen, die der Magier anruft, die er in Bewegung setzt, sind nicht nur gleicher Natur

wie die Krifte und die Wesen, an die sich die Religion wendet, es sind sehr oft genau die

gleichen.

Magie und Religion weisen also laut Durkheim grofie Parallelen auf, doch sie sind
nicht miteinander vereinbar oder gar deckungsgleich. Die Magie ist im Gegensatz zur
Religion nicht nur mehr auf das praktische Erreichen von gesteckten Zielen fokussiert,
es besteht auch eine generelle , Feindschaft® zwischen den beiden Feldern®. Der Reli-
gion als offentlicher Angelegenheit steht die Magie ,,als private[r] egoistische[r] Miss-
brauch tbernatiirlicher Macht“ gegeniiber’°. Zentral ist jedoch ihre Verbindung un-
tereinander: Anders als die meisten bereits vorgestellten Magietheorien hélt Durk-
heim an der Anschauung fest, dass die Magie ,,aus der Religion geboren® wurde, da
sie voller religiéser Elemente sei”*.

Fiir die Zielsetzung der vorliegenden Arbeit ist es am gewinnbringendsten, dem
Ansatz von Emile Durkheims Neffen Marcel Mauss (1872-1950) und Henri Hubert
(1872-1927) zu folgen, den beide Wissenschaftler erstmals 1902/1903 in ihrem Bei-

62 Lévi-Strauss 1967, 197.

63 Lévi-Strauss 1967, 197.

64 Lévi-Strauss 1967, 198.

65 Lévi-Strauss 1967, 200.

66 Zu Durkheim vgl. auch Otto 2011, 60-76.
67 Durkheim 2007, 25.

68 Durkheim 2007, 69.

69 Durkheim 2007, 70.

70 Kippenberg 2010, 111.

71 Durkheim 2007, 532.

24

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.1 Definition und Terminologie

trag Entwurf einer allgemeinen Theorie der Magie entwickelten und der eine breite,
flexible Definition von Magie ermoglicht?2. Hubert und Mauss wandten sich gegen
Frazers Magietheorie und postulierten, dass die Bedeutung der konzeptionell als ge-
trennt zu betrachtenden Bereiche Magie und Religion sozial bedingt sei; es sei gesell-
schaftlich festgesetzt, welche Elemente als religios und welche als magisch anzusehen
seien’3. Magie miisse immer im Rahmen der ,Bedingungen, unter denen sie vollzo-
gen wird und die ihren Platz in der Gesamtheit der sozialen Gewohnheiten [einer
Gesellschaft] markieren74, definiert werden, sie ist also als soziales Geschehen aufzu-
fassen. Laut Hubert und Mauss umfasst Magie die drei Komponenten Handelnde,
Handlungen und Vorstellungen7s:

Magier nennen wir das Individuum, das magische Handlungen vollzieht, selbst dann,
wenn es dies nicht professionell tut; magische Vorstellungen nennen wir die Ideen und
Uberzeugungen, die den magischen Handlungen korrespondieren; die Handlungen, auf
die bezogen wir die anderen Elemente der Magie definieren, nennen wir magische Riten.
Diese Handlungen miissen von nun an unbedingt von sozialen Praktiken unterschieden
werden, mit welchen sie vermischt werden konnten.

Der Unterschied zwischen Religion und Magie ist nun, dass magische Riten nicht im
Rahmen eines ,organisierten Kultes, sondern privat, heimlich, geheimnisvoll“ vollzo-
gen werden; Magie tendiert folglich zum Bereich des gesellschaftlich Verbotenen7s.
Trotz oder vielleicht gerade wegen dieser Tendenz wird dem Magier von der Gesell-
schaft eine bedeutende Stellung zugewiesen; doch nicht nur Manner sind Magier,
auch Frauen (v.a. zu gewissen Zeiten wie der Menstruation, Schwangerschaft oder
Heiratsfahigkeit) und Kinder (v.a. als Gehilfen) spielen fiir magische Riten eine wich-
tige Rolle7”. Ebenfalls von den Ethnologen untersucht wurden die spezifischen magi-
schen Rahmenbedingungen wie Zeit, Ort, zu verwendende Stoffe und Instrumente
sowie einzuhaltende Vorbereitungsanweisungen und zu ergreifende Vorsichtsmaf3-
nahmen, die sowohl fiir manuelle als auch orale Riten Giiltigkeit besitzen”®. Laut Hu-
bert und Mauss stellt jeder magische Ritus die Ubersetzung einer bestimmten Idee in
die Praxis dar; Ziel dieser praktischen Umsetzung ist es stets, ein gewisses Ergebnis zu
erzielen, Magie ist also die ,,Kunst der Veranderung“79. Die Verdnderungen sind aller-
dings nicht willkiirlich, sondern folgen drei Hauptgesetzen: dem Gesetz der Kontigui-
tat, der Ahnlichkeit und des Kontrastes®. Aus den dargelegten Grundziigen der
Theorie von Hubert und Mauss wird ersichtlich, dass Magie kein statisches, klar zu
definierendes Phanomen darstellt; vielmehr unterliegt es dem gesellschaftlichen sowie
zeitlichen Wandel, denn jede Anderung der gesellschaftlichen Bedingungen zieht eine
verdnderte Wertung sozialer Elemente nach sich.

72 Dillinger 2007, 16 f.

73 Mauss 1978, 45-47, 172-176; Miirmel 2010, 215 f.

74 Mauss 1978, 58.

75 Mauss 1978, 52-54.

76 Mauss 1978, 58.

77 Mauss 1978, 59-62.

78 Mauss 1978, 80. Zu den manuellen Riten vgl. ibid., 84-87, zu den oralen Riten ibid., 87-93.
79 Mauss 1978, 94; 120; 124.

80 Mauss 1978, 97. Fiir eine genaue Erlduterung der drei Gesetze vgl. ibid., 97-119.

25

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

26

Der Vergleich des Modells von Hubert/Mauss mit der in Kapitel 2 aus der plinia-
nischen Magiegeschichte extrahierten Definition von Magie fiir die Frithe Kaiserzeit
zeigt deutliche Parallelen auf. Auch bei Plinius wird magisches Handeln als soziales
Geschehen verstanden und auch bei ihm wird klar, dass gesellschaftlich festgesetzt ist,
welches Handeln als Magie eingestuft wird und ob es als gesellschaftlich akzeptabel
oder als gefihrlich und folglich inakzeptabel gilt. Aufgrund dieser Passung wird der
von Hubert und Mauss vertretene religionssoziologische Ansatz als Grundlage fiir die
Magiedefinition gewiéhlt, die der Fragestellung der Arbeit zugrunde liegen soll.

In Anlehnung an die Magietheorie von Hubert und Mauss ldsst sich nun folgende
Definition von Magie in Abgrenzung zu Religion und Wissenschaft aufstellen: Magie
bezeichnet ein System von Vorstellungen und Handlungen, mit dessen Hilfe Einzel-
personen oder (zumeist kleinere) Personengruppen einer Gesellschaft ihre eigene Le-
benswelt mit einer Sphdre in Verbindung setzen, die die Grenzen des als natiirlich
Geltenden {iiberschreitet. Anders als die Religion untersteht die Magie weder einer
staatlich anerkannten und geforderten, iibergeordneten Institution noch folgt sie
einem allgemein festgelegten, verpflichtenden umfassenden Regelwerk oder einem
Verhaltenskodex dieser Art. Es ist aber festzuhalten, dass gewisse Regeln und prakti-
sche Anweisungen zur Magieausiibung existieren, deren Einhaltung {iber das Gelin-
gen der magischen Handlung entscheidet3!. Da die Magie ihr Wissen nicht in einem
institutionalisierten Rahmen von Generation zu Generation weitergibt, sondern viel-
mehr im Verborgenen in Form von miindlicher Tradierung oder Geheimlehren, wird
das Misstrauen, das ihr von der Gesellschaft grundlegend entgegengebracht wird,
noch verstarkt. Vom Staat ist Magie nicht anerkannt und wird hochstens geduldet,
meist aber ist sie Ziel strafrechtlicher Verfolgung. Das Ziel von Magieausiibung be-
steht darin, ein bestimmtes, auflerhalb der menschlichen Reichweite liegendes Ziel
durch Ausnutzen gewisser Gesetzméfligkeiten (z.B. Kontakt oder Sympathie) zu er-
reichen, indem iibernatiirliche Miachte dienstbar gemacht werden.

Im nichsten Schritt wird die im Griechischen und Lateinischen verwendete Termino-
logie fiir den Magier und die Magierin, die Ausitbung von Magie und die Zauberfor-
mel beleuchtet und in Verbindung mit der von Plinius verwendeten Begrifflichkeit
gesetzt. Um Missverstindnisse terminologischer Art auszuschliefien, soll an dieser
Stelle darauf hingewiesen werden, dass in der gesamten Arbeit die Termini Magier,
Zauberer und Hexer sowie Magierin, Zauberin und Hexe ebenso wie Zauberei und
Hexerei synonym verwendet werden.

Der Begrift des Zauberers selbst geht auf iranische Urspriinge zuriick, das altper-
sische Wort ,magu(8)“ ist etymologisch allerdings unklar®2. Es konnte entweder auf
indogermanisch ,,magh“ (,fahig sein‘, konnen; vgl. dt. Macht) oder keltisch ,, magu“
(lediger Mann‘) zuriickgefithrt werden. Urspriinglich war dies die Bezeichnung fiir
einen Anhinger eines medischen Stammes®3. Herodot berichtet uns, dass ein péyog

81 Vgl. die Zauberpapyri des 4. Jhd. n. Chr; diese untersucht beispielsweise Otto 2011, 382-412.

82 Vgl. Frenschkowski in RAC 23, 858 £,, s.v. Magie.
83 Endres 1951, 29.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.1 Definition und Terminologie

einer speziellen Priesterkaste in Persien angehore, die eng mit dem Konigtum in Ver-
bindung stehe bzw. die Gesamtheit der persischen Priester bezeichne. Diese hatten
den Ruf, gewaltige Zauberkrifte zu besitzen. Als ihre Tétigkeitsfelder nennt Herodot
das Deuten von Traumen und Vorzeichen, der Vollzug von Opfern — beispielsweise
fiir Flussgotter — sowie die Rezitation von Theogonien®4. Der Begrift scheint aber be-
reits bei den Persern teils negativ konnotiert gewesen zu sein wie die Inschrift von
Dareius I. zeigt, in der der ,falsche Smerdis“ als payog abgeurteilt wird®s. Die irani-
sche Bezeichnung wird als payog ins Griechische entlehnt, die Kunst des payog ist
folglich payeio®. Das Lateinische tibernimmt wiederum magus und magia aus dem
Griechischen.

Neben den genannten Begriffen kennen sowohl das Griechische als auch das La-
teinische eine Vielzahl von Begriffen fiir den Zauberer/die Hexe, fiir Zauberei und
Zaubermittel, von deren wichtigsten Etymologie und Bedeutung ebenfalls kurz darge-
legt werden sollen®”. Der mannliche Zauberer kann im Griechischen neben pdyoq als
énwdog (,Beschworer), gappakets (Giftmischer, Zauberer®), yong (,Zauberer, Gauk-
ler®) oder ayvptng (,Bettler, Gaukler, Betriiger‘) bezeichnet werden. Seine weiblichen
Pendants heiflen demzufolge @appaxic (,Giftmischerin, Zauberin’) bzw. die dichte-
risch gebrauchte Bezeichnung @apuaxevtpia (,Zauberin’). Die die jeweilige Zauber-
kunst und Zauberaktivititen bezeichnenden Nomina und Verben lauten gapuaxeia
(,Giftmischerei, Zauberei‘) und @appaxebvewv (;etw. gegen jmd. als Besdnftigungs- oder
Zaubermittel anwenden, jmd. bezaubern, vergiften’) sowie yonteia (,Zauberei‘) und
yontevewv (,bezaubern, blenden, tduschen’; Verbum intensivum: ékyonteverv). Das
Konzept Magie ldsst sich fiir uns erstmals im Griechenland des 5. Jhd. v. Chr. fassen
und obgleich es scheint, dass die griechischen Begriffe zu dieser Zeit ohne Bedeu-
tungsunterschied fiir den Zauberer/die Hexe und seine/ihre Aktivititen in Verwen-
dung waren, miissen die Begriffe urspriinglich doch unterschiedliche Bedeutungen
besessen haben.

In der von einem £mwd0dg ausgeiibten Kunst spielten anscheinend magische Worte
bzw. Gesiange (gr. émaoldny oder énwdn - ,Beschwichtigungslied, Zauberspruch, Be-
sprechung‘) eine duflerst wichtige Rolle, die die Heilung von Krankheiten oder zu-
mindest ihre Linderung bewirken sollten®®. Der énwd0g selbst sah sich wohl nicht als
Magier, sondern als Spezialist fiir die Anwendung der genannten Gesidnge. Ein
pappakevg bzw. eine @apuakic/@appakevtpla beschiftigte sich - wie die Verbindung
zu @dappakov (,Zaubermittel, schadliches Gift; Heilmittel’) nahelegt — urspriinglich
mit der Herstellung nutzbringender, aber auch schidigender Mittel verschiedener

84 Vgl. Hdt. 1, 107 f. (Traumdeutung); 1, 120 (Traum- und Vorzeichendeutung); 1, 132 (Opfervollzug);
7, 19 (Traumdeutung); 7, 37 (Vorzeichendeutung); 7, 43 (Vollzug von Trankopfern); 7, 113 (Vollzug
von Opfer fiir Flussgott). Xanthos, ein etwas élterer Zeitgenosse Herodots, berichtet bereits davon,
dass die Magier sexuell mit ihren Miittern und Tochtern verkehren; er erwihnt ebenfalls eine Bezie-
hung zwischen den Magiern und Zarathustra (vgl. Brust 2005, 386).

85 Graf 1996, 24.

86 Brust 2005, 385-393.

87 Einen Uberblick iiber die Begriffe und ihre Deutung bieten Graf 1996, 24-84; Dickie 2001, 12-17 und
Luck 1990, 4f.

88 Dickie 2001, 14.

27

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

28

Art30. Was der Begriff gpdppakov bezeichnete, soll weiter unten geklart werden. Wel-
che Funktion im Gegensatz zu den bereits genannten Begriffen ein yong erfiillte, ist in
der Forschung vielfach diskutiert worden®°. Klar ist auf jeden Fall, dass sich die Be-
zeichnung auf yoog (Wehklage, Klaggesang, Totenklage; Beschworung*) sowie yodv
(;wehklagen, jammern, beklagen’) zuriickfithren ldsst und ein yong folglich in einer
gewissen Verbindung zum Tod, der Totenklage und auch der Geleitung der Seele des
Verstorbenen ins Jenseits stehen muss. Der Zusammenhang zwischen der grundle-
genden Bedeutung und dem Bereich Magie ist allerdings nicht genau erklérbar, wie
Graf und auch Dickie gezeigt haben. Ersterer halt fest, dass ein yong urspriinglich
eine Verbindung zum Schamanismus aufwies, ab dem 5. Jhd. v. Chr. aber , Ekstase,
Totenklage, rituelle Heilung und Divination“* verbindet und damit — obwohl er eine
Randfigur der antiken griechischen Gesellschaft darstellt - fiir sie dennoch gewisse
Dienstleistungen erftllto>. Hinsichtlich des sprachlichen Gebrauchs scheint im Ver-
gleich der einzelnen Termini der des yong die negativste Konnotation aufzuweisen. In
seine Néhe ldsst sich die Bezeichnung aybptng riicken, die — wie Graf anhand Platons
Politeia (364b) nachweist — einen umherziehenden Bettelpriester bezeichnet, der als
Spezialist in religiosen Angelegenheiten Initiationen in die Mysterien und auch magi-
sche Riten durchfiithren kann9. Ebenso wie der yong geniefit auch der Letztgenannte
wenig gesellschaftliches Ansehen.

Abschlielend soll der Blick noch auf die griechischen Begriffe fiir Zaubermittel
gelenkt werden. Der Terminus ¢gdppakov, der das Zaubermittel im Allgemeinen be-
zeichnet, war in archaischer griechischer Zeit nicht auf diese Bedeutung einge-
schrankt, konnte sie jedoch annehmen, wie beispielsweise die Verwandlung der Ge-
fahrten des Odysseus durch Circe beweist. Die Zauberin verabreicht den Mannern
auf ihrer vom zivilisierten Griechenland weit entfernt liegenden Insel Aiaia ein Zau-
bermittel (@appoaka; Hom. Od. X, 236), durch das alle in Schweine verwandelt wer-
den (ibid., 234-240). Neben der Bedeutung Zaubermittel konnte der Begriff aber auch
Gift oder das genaue Gegenteil - Arzneimittel - bezeichnen. Dies belegt ibid. XIX,
455-462, als die S6hne des Autolycus durch das Sprechen einer Beschworung den
Blutfluss des verwundeten Schenkels des Odysseus stillen. Neben dem @dapuaxov
stellte die Bezauberung durch eine énwdn (vgl. Begriff énwddg), also durch Gesang,
ein wirksames und wichtiges Zaubermittel dar. Um ihm Wirksamkeit zu verleihen ist
in der Magie ein Ritual stets durch das gesprochene oder gesungene Wort begleitet,
wie Kéves-Zulauf nachgewiesen hato4.

Verlasst man das Griechische und wendet sich dem Lateinischen zu, so findet sich
neben den griechischen Lehnwortern magus (,Zauberer‘) und magia (,Zauberei) eine
ebenso grofie Bandbreite an Begriffen. Bevor auf diese eingegangen wird, sollen die
Urspriinge der Verwendung von magus/magia knapp beleuchtet werden. Die Begriffe

89 Dickie 2001, 14; Luck 1990, 4; Graf 1996, 30.

90 Graf 1996, 25, 27, 29 f.; Dickie 2001, 13-15.

91 Graf 1996, 30.

92 Zum Schamanismus vgl. S. 1 der vorliegenden Arbeit.
93 Graf 1996, 25 f.

94 Vgl. Koves-Zulauf 1972.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.1 Definition und Terminologie

werden im romischen Kontext zum ersten Mal im 1. Jhd. v. Chr. von M. Tullius Cice-
ro (106-43 v. Chr.) und C. Valerius Catullus (ca. 84-54 v. Chr.) verwendet. Cicero er-
wihnt die magi in seinem Werk De divinatione. Sie werden fest mit den Persern und
dem dortigen Kénigtum in Verbindung gebracht und sind ein Geschlecht von Weisen
und Gelehrten, das neben dem Deuten von Traumen auch die Konige in seiner Kunst
unterweist (De div. 2, 90). Auch bei Catull (c. 90) wird ein magus als persischer Pries-
ter im Zusammenhang mit dem Erlernen der Opferschau (c. 90, 2; Persicum aruspi-
cium) erwahnt, der Fokus liegt hier allerdings weniger auf dem Thema Magie als auf
dem antiken Glauben, dass ein magus durch eine fiir einen Romer hochst skandaldse
und vollig undenkbare inzestudse Beziehung zwischen Mutter und Sohn gezeugt
wiirde (ibid., 3 f.; nam magus ex matre et gnato gignatur oportet,/ si vera est Persarum
impia religio). Es wird also in beiden Stellen das Thema Magie nicht erwéhnt, erst bei
Vergil und Horaz wird dieses in den Vordergrund treten9s.

Der die Zauberei (magia) ausiibende Zauberer wird neben magus auch als venefi-
cus oder sagus bezeichnet, wihrend fiir Zauberinnen oder Hexen die Termini venefi-
ca, cantatrix und saga existieren. Das Tétigkeitsfeld einer cantatrix umfasste wohl wie
Dickie es beschreibt ,,inton[ing] incantations and perform[ing] a few simple rituals in
conjunction with their incantations“9®. Ob sie weiteren charakteristischen Aktivititen
nachging, ist aufgrund der diirftigen Quellenlage nicht zu eruieren. Im Gegensatz zur
cantatrix beschiftigte sich eine saga bzw. ein sagus mit einer Bandbreite von magi-
schen Titigkeiten, die von ,,nullifying the effects of a bad dream to summoning up
the ghosts“7 reichten. Gebunden an diese Art der Zauberin war offenbar die Annah-
me, dass deren Aufgaben nur von einer alten Frau erfiillt werden konnten. Die T4-
tigkeit eines veneficus bzw. einer venefica hingegen ldsst sich nur in Zusammenhang
mit dem Zaubermittel, dem veneficium, erklaren. Veneficium kann die Bedeutung
,Gift“ annehmen, die Verfolgung von veneficium durch das sullanische Gesetz Lex
Cornelia de sicariis et veneficis aus dem Jahr 81 v. Chr. legt aber offen, dass darunter
nicht nur Giftmord zu verstehen war, sondern jeglicher plétzliche, unerklarliche To-
desfall - beispielsweise auch durch Schadenzauber®s. Im Gegensatz dazu stand die
Herbeifithrung des Todes durch sichtbare Mittel, eben die sica (,Dolch’) — Tater war
der sicarius (,Meuchelmorder®). Venefica oder veneficus operieren folglich mit Stoffen,
die einen plétzlichen, unerklarlichen Todesfall herbeifiihren.

Der griechischen énwdrn entsprechen im Lateinischen verschiedene Begriffe: car-
men, cantio, incantatio oder auch incantamentum*©°. Die zugehdrigen Verben lauten
cantare (,singen’) und incantare (,gegen jemand singen’). Der fiir den Zauberspruch
sehr hdufig gebrauchte Terminus carmen ist neutral und kann durch carmen malum
(Lied mit negativer Zielsetzung) oder carmen auxiliare (nutzbringendes Lied; vgl.
Nat. hist. 28, 21) negativ oder positiv spezifiziert werden.

95 Zur Magie bei Horaz vgl. S. 46-49 und S. 54-56 der vorliegenden Arbeit.
96 Dickie 2001, 15.
97 Dickie 2001, 15.
98 Dickie 2001, 15.
99 Graf 1996, 47.
100 Luck 1990, 4f.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

29


https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

Plinius verwendet in der Naturalis Historia nicht alle aufgefithrten Begriffe: Der
Zauberer bzw. die Magier als Gruppe werden als magus bzw. magi bezeichnet, Zaube-
rei als magia. Haufig in Verbindung mit Magie erfolgt der Hinweis auf die Giftmi-
scherkunst (veneficium; veneficus, a, um); fiir den Zauberspruch verwendet Plinius
des Ofteren den Begriff carmen. Die Analyse der in der plinianischen Magiegeschich-
te verwendeten Begriffe in Kapitel 2 hat jedoch gezeigt, dass Plinius daneben eine
Vielzahl von Ausdriicken fiir Magie und magisches Handeln verwendet, die in der
»Kklassischen griechischen/lateinischen Magieterminologie nicht vorkommen, was
auch in der Detailuntersuchung der Magieinhalte in Abschnitt 4.2.2 weiter deutlich
werden wird.

3.2 Quellen

Die Analyse der plinianischen Magiegeschichte (Kapitel 2) hat das Ergebnis erbracht,
dass die Haltung des Autors zu Magie hochst ambivalent ist und zwischen Verdam-
mung und (vorsichtig positiver) Akzeptanz schwankt. Plinius der Altere vertritt mit
dieser Einstellung allerdings keinesfalls eine Auflenseiterposition; dass Magie in der
romischen Gesellschaft als Phanomen wahrgenommen wurde, das sowohl eine sozial
inakzeptable als auch sozial akzeptable Seite besaf3, geben auch weitere Quellen zu er-
kennen. Als sozial inakzeptabel eingestuft wurde jegliche Form von Magie, die eine
Gefahr fiir das romische Individuum darstellte oder die staatliche Autoritdt zu unter-
minieren versuchte oder tatsdchlich unterminierte. Sozial akzeptabel hingegen waren
Magieformen, die das Individuum schiitzten oder wie im Bereich der magischen Me-
dizin heilen wollten. Der folgende Abschnitt dient dazu, durch das Heranziehen ver-
schiedener lateinischer Quellen den Beleg zu erbringen, dass Plinius’ Haltung gegen-
tiber Magie tatsdchlich kein Einzelphdnomen war, sondern seinen Widerhall in der
romischen Gesellschaft fand; auflerdem soll ein Augenmerk darauf gelegt werden, bis
zu welchem Grad sich seine Haltung mit der in den untersuchten Quellen zur De-
ckung bringen lasst.

Plinius fokussiert zu Beginn seiner Magiegeschichte auf die Gefahrenseite der Magie
und vermittelt dadurch den Eindruck, dass fiir ihn dieser Aspekt grofieres Gewicht
als die sozial akzeptierte Komponente besitzt. Beschiftigt man sich mit Magie im ro-
mischen Kontext, fallen tatsachlich die vielen Verbote und praktischen Schutzmaf3-
nahmen in diesem Bereich auf. Dass der Romer das Bediirfnis verspiirte, sich sowohl
juristisch als auch durch individuelle, private Schutzzauber gegen Magie abzusichern,
ldsst auf eine aktive Magiepraxis in der romischen Gesellschaft schlieflen, deren Ziel
die Schiddigung eines Individuums oder des Staates war°*.

101 Neben schidigender Magie existierten carmina et venena, die eingesetzt wurden, um Dinge positiv
zu beeinflussen. Beispielsweise fithrt Cato in De agricultura, 160 ein magisches Heilritual fiir ausge-
renkte Gliedmaflen auf, das bei Plinius als carmen auxiliare (Nat. Hist. 28, 21) erwahnt wird. Somit

30

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

Der fiir unsere Zwecke wichtige erste Quellenkomplex sind die Rechtstexte, die
sich mit der juristischen Verfolgung von Magie befassen. Im rémischen Kulturkreis
stoflen wir schon sehr frith auf Rechtsquellen, in denen Magie fassbar wird°2. Im Fol-
genden wird zuerst auf die Gesetze eingegangen, mit deren Hilfe gegen Magiedelikte
vorgegangen werden konnte, danach werden die polizeilichen Mafinahmen (Auswei-
sungen und Buchverbrennungen) genauer beleuchtet'©3. Ein konsequentes rechtliches
Vorgehen gegen Magie im Allgemeinen existiert erst ab dem 4. Jhd. n. Chr. (Kaisere-
dikte gegen Magier und Wahrsager, Codex Theodosianus'°+ und Corpus Iuris Civilis
9,18195),

Der erste konkrete Hinweis auf magische Aktivitaten lasst sich im 5. Jhd. v. Chr.
im Zwolftafelgesetz (Lex duodecim tabularum) fassen*°®. Die Romer nahmen von An-
fang an eine strenge Position gegeniiber Zauberei ein, die hart bestraft wurde — davon
legt die uns erhaltene romische Gesetzgebung des Zwolftafelgesetzes Zeugnis ab. Dort
heifdt es in Tabula VIII - wie Plinius in seiner Naturkunde zitiert - QUI FRUGES EX-
CANTASSIT und QUI MALUM CARMEN INCANTASSIT (Nat. Hist. 28, 17£.)'7. In
beiden Fillen wird durch excantare (heraussingen‘) und incantare (,singen gegen je-
mand*) eine magische Handlung, eine Beschworung, vollzogen; im ersten Fall zau-
bert der Handelnde fremde Ernte auf sein eigenes Feld, im zweiten Fall wird ein boses,
schiadigendes Lied angestimmt. In beiden Beispielen sind iibernatiirliche Krifte im
Spiel. Zu beachten ist jedoch, dass das Zwolftafelgesetz nicht gegen Zauberei als De-
likt vorgeht, sondern im genannten Fall (fructus excantare) der Verstofl gegen das Ei-
gentumsrecht bestraft wird; es geht hier um die Schadigung einer Privatperson durch
das Delikt des Ernteraubs. Plinius tiberliefert in seiner Naturalis Historia (ibid. 18,
41-43) einen - genauer gesagt, den in diesem Rahmen einzigen - Prozess, der in der

bestimmte die jeweilige Intention des Ausfithrenden, ob das angewandte Ritual oder Mittel positive
oder negative Wirkung haben sollte und somit legal oder illegal war.

102 Bei einem Vergleich zwischen Griechenland und Rom im Bereich der mit Magie befassten Rechts-
texte tritt sofort ein grundlegender Unterschied zutage. In den Bereich der Gesetzgebung in Grie-
chenland fallen lediglich zwei Quellen, die sich nicht mit Magie im Allgemeinen, sondern mit scha-
digender Magie befassen. Die Dirae Teiorum (ca. 470 v. Chr.) stellen eine Auflistung von Fliichen
dar, deren Wortlaut an schriftlich niedergelegte Gesetze erinnert; der erste Punkt stellt klar, dass die
Anwendung von schidigenden Substanzen sowie Worten (gappaka dnAntiipia; Meiggs und Lewis
1969, 63) gegen den teischen Staat oder einen seiner Biirger mit der Todesstrafe fiirr den Tdter und
seine gesamte Familie belegt wird. Bei der zweiten Quelle handelt es sich um Gesetze fiir einen Pri-
vatkult in der Stadt Philadelphia in Lydien, die sowohl gottlose Worte und Spriiche als auch Liebes-
zauber hinsichtlich der Kultausiibung verbieten (Ogden 2009, 276 f.). Neben diesen Texten sind kei-
ne mit Magie befassten Rechtstexte tiberliefert, auch fiir Athen schweigen die Quellen.

103 Vgl Luck 1990, 58-60, Ankarloo 1999, 166f. und 253-266, Martin 2005, 95-106, Dickie 2001,
142-161 und MacMullen 1966, 95-162. Einen Blick auf das rechtliche Vorgehen gegen Magie nicht
nur bei den Rémern, sondern auch im antiken Agypten, Babylon und Griechenland wirft Pharr
1932, 269-295.

104 Auf Befehl Kaiser Theodosius’ II. (401-450 n. Chr.) erstellte Sammlung aller gesetzlichen Erlasse, die
aktualisiert und am 15.2.438 n. Chr. als sog. Codex Theodosianus veréftentlicht wurden.

105 Auf Befehl Kaiser Justinians I. (527-565n. Chr.) entstandene Sammlung des gesamten rémischen
Rechts.

106 Vgl. Graf 1996, 41-43 und 58-61.

107 Tabula VIII, 1a: qui malum carmen incantassit; 8 a: qui fruges excantassit; zusatzlich auch 8 b: neve
alienam segetem pellexeris.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

31


https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

32

1. Halfte des 2. JThd. v. Chr. stattfand und bei dem der Freigelassene C. Furius Chresi-
mus von seinen recht begiiterten Nachbarn des Ernteraubs durch Zauberei angeklagt
wurde. Sie erkldrten, es konne nicht mit rechten Dingen zugehen, dass Chresimus auf
seinem im Vergleich zu ihren Besitzungen kleinen Gehoft einen weitaus grof3eren Er-
trag erwirtschafte; die einzig plausible Erklarung sei die Zuhilfenahme von Zauberei.
Am Tag der Gerichtsverhandlung erschien der Angeklagte vor dem kurulischen Adil
Spurius Albinus, um sich zu verteidigen. Er kam jedoch nicht allein, sondern brachte
seine gesamten landwirtschaftlichen Gerite, sein gut gepflegtes Vieh sowie seine Skla-
ven mit, die gut gekleidet und wohl genédhrt und daher zu harter Arbeit fihig waren.
Er erkldrte, dies seien seine Beweismittel, dass der hohe Ertrag nur auf harter Arbeit
und Fleif! basiere, die arbeitsamen Nichte und den vielen Schweifd konne er leider
nicht mitbringen und herzeigen. Nachdem die Biirger seine Beweismittel in Augen-
schein genommen hatten, erkannten sie die Nichtigkeit der Anklage und Chresimus
wurde freigesprochen.

Der zweite fiir die konsequente Bestrafung schadigender magischer Aktivititen
wichtige Rechtstext — fiir die folgenden Jahrhunderte die Grundlage des Vorgehens
gegen Magie in Rom - ist die im Jahre 81 v. Chr. vom Diktator Sulla (138-78 v. Chr.)
zur Abstimmung gebrachte Lex Cornelia de sicariis et veneficis. Dieses Gesetz ,,Uber
Meuchelmérder und Giftmischer bestrafte einerseits die vorsitzliche Tétung von
Mitbiirgern durch sichtbare Waffeneinwirkung, die sica (,Dolch‘); andererseits ging
sie gegen die weniger nachvollziehbare Tétung durch venenum (,Gift‘) vor'°3. Venefi-
cium stand fiir ,jede Aktion, die einen plétzlichen und unerwarteten Tod zur Folge
hat, sei es durch Gift, sei es durch andere heimliche Mittel“1%9, es bezog also auch
Zauberei mit ein.

Wir besitzen zwei Quellen, die das sullanische Gesetz kommentieren, die Digestae
des Justinian (reg. 527-565n. Chr.) sowie die Sententiae des Paulus (geb. um 160 n.
Chr.)*°. Justinians Digestae (48,8,3; etwa 530n. Chr.) fithren auf, dass nach dem s.
Kapitel der Lex Cornelia de sicariis et veneficis Personen, die ein venenum (ibid., pr.) in
der Absicht, einen Menschen zu téten, hergestellt, verkauft oder autbewahrt haben
(ibid.; qui venenum necandi hominis causa fecerit vel vendiderit vel habuerit, plectitur)
ebenso wie Personen, die offentlich mala medicamenta (48,8,3,1) verkauft oder zu To-
tungszwecken aufbewahrt haben, unter dem Gesetz bestraft werden sollen. Ebenfalls
unter Strafe gestellt werden Salbenhédndler, die jemandem gefahrliche, weil giftige,
Stoffe wie beispielsweise Schierling, Salamander, Fingerhut, Alraunwurzel oder Spani-
sche Fliege verabreicht haben (48,8,3,3; pigmentarii, si cui temere cicutam salaman-
dram aconitum pituocampas aut bubrostim mandragoram et id, quod lustramenti causa
dederit cantharidas, poena teneantur huius legis). Die Strafe fiir die Verabreichung ei-
nes empfangnisférdernden Mittels mit Todesfolge der Anwenderin ist die Exilierung
der Tiéterin (48,8,3,2; relegari iussa est ea, quae non quidem malo animo, sed malo ex-
emplo medicamentum ad conceptionem dedit), da sie malo exemplo gehandelt habe.

108 Vgl. Graf 1996, 45-47.
109 Graf 1996, 46.
110 Ein weiterer Hinweis findet sich bei Cicero, Pro Cluentio 148.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

Durch die Lex Cornelia geahndete Delikte wurden in der Zeit des Justinian mit der

Verhdngung der Todesstrafe verfolgt, aufSer die duflerst hohe gesellschaftliche Stellung

des Tiéters/der Taterin verhinderte dies. Grundlegend wurden gesellschaftlich héhere

Schichten jedoch mit der Konfiszierung des Vermogens und der anschlieSenden De-
portation auf eine Insel bestraft. Die gesellschaftlich niederen Schichten wurden hin-
gegen entweder gekreuzigt oder den Tieren vorgeworfen''*. Die Sententiae des Paulus

(5,23,14-19'12) geben des Weiteren dariiber Aufschluss, dass unter der Lex Cornelia

die Verabreichung eines Liebestranks oder eines Abortivums durch einen Angehori-
gen der niederen Schichten mit Arbeit in den Minen, durch einen Angehorigen der

hoheren Schichten mit der Exilierung auf eine Insel und der Konfiszierung eines Teils

des Vermogens geahndet wurde. Starb durch die Anwendung der Substanzen der An-
wender/die Anwenderin, wurde die Todesstrafe verhidngt. Die Anwendung von Zau-
berei wurde mit Kreuzigung oder der Totung durch wilde Tiere bestraft, wahre Magi-
er sollten lebendig verbrannt werden. Der Besitz von Zauberbiichern und das blofle

Wissen in diesem Bereich waren strafbar.

Neben dem dargelegten gesetzlichen Vorgehen gegen Magie wurden zusitzliche
polizeiliche Mafinahmen ergriffen und Magier, Zauberer und Astrologen regelmifiig
aus Rom und/oder Italien vertrieben oder verbannt, um die Gefdhrdung der 6ffentli-
chen Ordnung oder des Staatswesens zu unterbinden®!3. Die einzelnen Quellen zei-
gen, dass neben Magie auch die Ausiibung privater Mysterienkulte als Gefahr angese-
hen wurde und bereits im 2. Jhd. v. Chr. die Bereiche der Divination und Astrologie
in enger Beziehung zur Magie standen, weshalb auch Wahrsager und Sterndeuter von
den Ausweisungen betroffen waren. Im Folgenden soll ein Uberblick iiber die polizei-
lichen Aktionen gegeben werden.

Das erste Zeugnis fithrt uns ins Jahr 215 v. Chr. in die Zeit des 2. Punischen Krie-
ges (218-201 v. Chr.). Wihrend der Kampfe zwischen Rom und Karthago wurde be-
obachtet, dass die Frauen offentlich auf dem Forum und dem Kapitol, also an zwei fiir
den romischen Staat zentralen Orten, Opfer darbrachten und Gebete sprachen. Sie ta-
ten dies jedoch nicht nach traditioneller romischer Sitte (Livius, Ab urb. cond. 20, 1;
patrio more), sondern hielten sich an einen fremden Kult, der ihnen von Magier-
Priestern und Wahrsagern vermittelt worden war und der den Geist der Menschen
irrigerweise gefangen genommen hatte (ibid.; sacrificuli ac vates ceperant hominum
mentes). Die Unterbindung dieser Aktivititen war den Adilen und triumviri capitales
nicht gelungen, was ihnen heftige Kritik seitens des Senats einbrachte, der sodann
dem damaligen praetor urbanus M. Aemilius die Aufgabe tibertrug, dafiir zu sorgen,
die Austibung der fremden Kulte unverziiglich zu beenden (ibid.; ut eis religionibus
populum liberaret). Der Senatsbeschluss beinhaltete, dass alle mit Wahrsagerei und
mit in besagtem Fremdkult verwendeten Gebeten und Opfern befassten Biicher und
Schriftstiicke vor dem 1. April abzuliefern seien (ibid.; edixit ut quicumque libros vati-

111 Dig. 48,8,3,5: Legis Corneliae de sicariis et veneficis poena insulae deportatio est et omnium bonorum
ademptio. Sed solent hodie capite puniri, nisi honestiore loco positi fuerint, ut poenam legis sustineant:
humiliores enim solent vel bestiis subici, altiores vero deportantur in insulam.

112 Zitiert nach Ogden 2009, 279 f.

113 Vgl Dickie 2001, 253. Zur Vertreibung der Astrologen vgl. Ripat 2011, 115-154.

33

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

34

cinos precationesve aut artem sacrificandi conscriptam haberet eos libros omnes litteras-
que ad se ante kalendas Apriles deferret) und das Darbringen von Opfern nach dem
neuen, fremden Ritus sowohl an 6ffentlichem oder heiligem Ort zu unterbleiben habe
(ibid.; neu quis in publico sacrove loco novo aut externo ritu sacrificaret). Die Romer
waren also sehr bemiiht, fremde, mit Magie assoziierte Kulte entweder ganzlich vom
Staatswesen fernzuhalten oder, wie das néchste Beispiel zeigt, zumindest so streng zu
tiberwachen, dass von ihnen keine Gefahr ausgehen konnte.

Fast acht Jahrzehnte nach dem Erlass dieses Senatsbeschlusses erfolgte im Jahr
139 v. Chr. unter dem Konsulat des M. Pompilius Laenas und des L. Calpurnius die
erste Ausweisung der Chaldder aus Rom und Italien innerhalb einer zehntégigen Frist
(Valerius Maximus, Facta et dicta memorabilia 1,3,3). Der Begrift ,Chaldder” bedeutet
so viel wie ,Zauberer®. Urspriinglich waren die Chaldder eine Stammesgruppe im ba-
bylonischen Kulturkreis, die die Magie immer mit dem fremden Nahen Osten und
Agypten assoziierenden Griechen - und in Folge auch die Rémer - mit Magie im All-
gemeinen, mit Astrologie und Astronomie im Besonderen in Verbindung brachten14.
Da die Chaldéer als Spezialisten fiir Sterndeutung galten, zihlte folglich auch die Di-
vination zu ihren Schwerpunkten. Der Pritor Cn. Cornelius Hispalus befand die Aus-
weisung fiir unvermeidbar, da die Chaldder mit ihren Liigen und ligenhaften Stern-
deutungen Menschen in ihren Bann schlugen (ibid.). Neben den Chalddern wurden
auch die Juden dazu gezwungen, das Land zu verlassen, da sie mit ihrem Kult um Ju-
piter Sabazius die Moral der Romer verdorben hitten (ibid.). Die Betroffenen erhiel-
ten eine Frist von zehn Tagen, um dem Befehl nachzukommen. Die Quelle zeigt an,
dass der romische Staatsapparat haufig Fremdkulte bzw. -religionen mit gefihrlichen,
magischen Praktiken in Verbindung brachte, die man durch die Ausweisung be-
stimmter Bevolkerungsgruppen zu unterbinden suchte.

Die néchste Vertreibung der Astrologen und Zauberer erfolgte gut ein Jahrhun-
dert spéter im Jahr 33 v. Chr. unter M. Agrippa (Cassius Dio 49, 43). Cassius Dio be-
richtet auch, dass Agrippa Augustus (reg. 27 v. Chr. - 14 n. Chr.) davor warnte,
Fremdelemente in die rémische Kultausiibung aufzunehmen. Durch die fremden
Briauche wiirde die Entstehung von Umstiirzen begiinstigt, vor allem Zauberer und
Philosophen mit ihren Liigen wiirden dem Staat schweren Schaden zufiigen (Cassius
Dio 52, 36).

In die Regierungszeit von Kaiser Augustus fillt nun auch eine ganze Reihe von
Mafinahmen. Im Jahr 31 v. Chr., nur zwei Jahre nach der Chald4ervertreibung des M.
Agrippa, lie8 Augustus im Rahmen seines Amtes als Pontifex Maximus, das er nach
dem Tod seines Vorgingers Lepidus ibernommen hatte, iiber 2000 mit der Weissa-
gung befasste griechische und lateinische Schriftstiicke verbrennen (Sueton, Aug.
31%15). Die einzige Ausnahme bildeten die Sibyllinischen Biicher, aus denen er jedoch
zuvor ebenfalls eine Auswahl getroffen hatte. Er begrub die Reste der Biicher in zwei

114 Ogden 2009, 33.

115 Postquam vero pontificatum maximum, quem numquam vivo Lepido auferre sustinuerat, mortuo de-
mum suscepit, quidquid fatidicorum librorum Graeci Latinique generis nullis vel parum idoneis aucto-
ribus vulgo ferebatur, supra duo milia contracta undique cremavit ac solos retinuit Sibyllinos, hos quo-
que dilectu habito; condiditque duobus forulis auratis sub Palatini Apollinis basi.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

vergoldeten Biicherschranken unter dem Postament des Palatinischen Apollo. Dass
Augustus die Biicher quasi in einem symbolischen Akt verbrennen lief3, weist auf die
Wichtigkeit derselben fiir die Magie hin. Zu unterstreichen ist allerdings, dass dies im
untersuchten Zeitraum, d.h. bis zum Tod des Alteren Plinius, der einzige Hinweis auf
eine Biicherverbrennung ist*®. Nach der Beseitigung dieser als unpassend eingestuf-
ten Werke erfolgte 28 v. Chr. die Ausweisung des Pythagorders und Magus Anaxilaus
von Larissa aus Rom und ganz Italien'7. Die letzte Mafinahme aus der Regierungs-
zeit des ersten Kaisers betraf die Wahrsagung. Im Jahr 11 n. Chr. wurde es untersagt,
dass Wahrsager Einzelpersonen Vorhersagen tiber die Zukunft erteilten, ebenso wie
es — auch wenn mehrere Personen anwesend waren — verboten wurde, Vorhersagen
iiber den Todeszeitpunkt eines Menschen zu treffen. Hitten Personen, die selbst nach
dem Thron gierten, den Todeszeitpunkt des princeps oder eines seiner Familienmit-
glieder mit Hilfe von Wahrsagungen in Erfahrung gebracht, hitte dies eine grofle Ge-
fahr fiir den Monarchen, seine Familie und letztendlich die Sicherheit des Staates be-
deutet.

Unter Augustus’ Nachfolger Tiberius (reg. 14-37n. Chr.) wurde die die Wahrsa-
gung betreffende Regelung erneuert. Sueton weist in seiner Lebensbeschreibung des
zweiten Kaisers darauf hin, dass dieser nicht nur verhasst und abscheulich war, son-
dern auch in bestdndiger Furcht lebte (Tib. 6318). Tiberius verbot Wahrsagungen im
Geheimen ohne Zeugen (ibid.; Haruspices secreto ac sine testibus consuli vetuit). Er
versuchte auch, nahe Rom gelegene Orakelstétten zu zerstoren, liel aber durch die
Lose aus Praeneste in Furcht versetzt davon ab (ibid.; Vicina vero urbi oracula etiam
dis[s]icere conatus est, sed maiestate Praenestinarum sortium territus destitit, cum obsi-
gnatas devectasque Romam non repperisset in arca nisi relata rursus ad templum.).

Zwei Jahre nach Tiberius’ Regierungsantritt (16 n. Chr.) wurde Libo Drusus aus
der Familie der Scribonii aufgrund von Praktizierung von Magie gegen den Kaiser
vor Gericht gestellt und verurteilt (Tacitus, Ann. II, 27-32). An den Prozess schloss
sich die Ausweisung von Astrologen und Magiern per Senatsbeschluss an (ibid., 32;
de mathematicis magisque Italia pellendis senatus consulta). Zwei Mitglieder dieser
Gruppe wurden getétet: L. Pituanius wurde vom Tarpejischen Felsen gestiirzt (ibid.;
saxo deiectus est) und P. Marcius wurde auf Befehl der Konsuln auferhalb der porta
Esquilina auf traditionelle Weise hingerichtet, wihrend eine Trompete erklang (ibid.;
in P. Marcium consules extra portam Esquilinam, cum classicum canere iussissent, more
prisco advertere).

Im Prozess selbst wurden dem Angeklagten, der mit dem Senator Firmius Cato
befreundet war, revolutiondre Aktivititen vorgeworfen. Firmius Cato hatte Libo Dru-
sus mit den Wahrsagungen der Chaldéder, den Riten der Zauberer sowie den Traum-

116 Ein weiterer Hinweis auf eine Biicherverbrennung in Ephesus findet sich zur Zeit des Paulus (Ogden
2009, 283).

117 Ogden 2009, 281.

118 Quam inter haec non modo invisus ac detestabilis, sed praetrepidus quoque atque etiam contumeliis
obnoxius vixerit, multa indicia sunt. Haruspices secreto ac sine testibus consuli vetuit. Vicina vero urbi
oracula etiam dis[s]icere conatus est, sed maiestate Praenestinarum sortium territus destitit, cum obsi-
gnatas devectasque Romam non repperisset in arca nisi relata rursus ad templum.

35

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

36

deutern bekannt gemacht (ibid., 27; ad Chaldaeorum promissa, magorum sacra, som-
niorum etiam interpretes impulit) und ihm vor Augen gefiihrt, dass er aufgrund seiner
Verwandtschaftsverhiltnisse zur kaiserlichen Familie gehore. Dadurch, dass er Libo
Drusus in seiner luxuridsen und verschwenderischen Lebensweise - und damit der
Anhdufung von Schulden - bestirkte, verdarb er seinen Charakter immer mehr.
Nachdem Firmius Cato eine Vielzahl von Zeugen der Lebensweise und magischen
Aktivitdten gesammelt hatte, erwirkte er eine Audienz bei Tiberius, der sich alles auf-
merksam anhorte. Als Libo Drusus einen gewissen Iunius darum bat, die Seelen von
Toten aus der Unterwelt heraufzubeschwoéren (ibid., 28; Iunius quidam, temptatus ut
infernas umbras carminibus eliceret), meldete Iunius dies dem Fulcinius Trio, der auf-
grund seines Talents (und seines schlechten Rufs) bei Anklagern sehr bekannt war.
Dieser klagte Libo Drusus bei den Konsuln und dem Senat an. Wihrend des Prozes-
ses, bei dem Tiberius den Vorsitz fiithrte, wurde u.a. als Beweis der Schuld des Ange-
klagten ein Schriftstiick angefiihrt, in dem neben den Namen von Personen der kai-
serlichen Familie oder von Senatoren schreckliche und geheime Notizen gefunden
worden seien, die von Libo Drusus stammten (ibid., 30; libello manu Libonis nomini-
bus Caesarum aut senatorum additas atrocis vel occultas notas). Angesichts der Be-
weislage totete der Angeklagte sich selbst, indem er sich zweimal ins Schwert stiirzte
(ibid., 32; duos ictus in viscera derexit). Im vorliegenden Prozess gelang es den Ankla-
gern, aus den unterschiedlichen magischen Aktivititen des Libo Drusus - es handelte
sich um Nekromantie und geheime Notizen - eine handfeste Anklage zu zimmern.
Diese beinhaltete wohl, dass der Angeklagte versucht hatte, den Kaiser mit magischen
Praktiken zu schadigen oder gar zu téten. Aufgrund seiner ihm durch seinen
»Freund® Firmius Cato vor Augen gefiihrten Verwandtschaft zur kaiserlichen Familie
hitte er dem Staatsoberhaupt folglich gefihrlich werden und einen Umsturz unter-
nehmen kénnen. Daher musste er beseitigt werden. Mit einer dhnlichen Anklage fand
sich im Jahr 25 n. Chr. Claudia Pulchra konfrontiert (ibid. IV, 52), der neben Sittenlo-
sigkeit und Ehebruch die Anwendung von venena und Verfluchungen gegen den Kai-
ser vorgeworfen wurden (ibid.; crimen impudicitiae, adulterum Furnium, veneficia in
principem et devotiones obiectabat). Auch sie wurde hingerichtet. Dasselbe Schicksal
ereilte laut der Chronica Anni CCCLIIII wéahrend der Regierungszeit des Claudius
(reg. 41-54n. Chr.) weitere 45 Méanner und 85 Frauen, die aufgrund von Zauberei
hingerichtet wurden; weitere Verkdufer von venena (Giften oder auch Zaubern) und
Ubeltiter (bezeichnet meist den Zauberer) wurden lediglich verhaftet'’>. Wenn diese
Angaben der Realitit entsprechen, wire unter Claudius eine Vielzahl von Personen,
bezeichnenderweise fast doppelt so viele Frauen wie Manner, wegen Ausiibung von
Zauberei hingerichtet worden. Dies wiirde das in der lateinischen Dichtung dominie-
rende Bild unterstiitzen, dass Magie meist vom weiblichen Geschlecht ausgefiihrt
wurde.

Fiir die Regierungszeit des Gaius Caligula (reg. 37-41 n. Chr.), Claudius’ Vorgin-
ger, sind allerdings keine Ausweisungen oder Prozesse aufgrund von Magie iiberlie-

119 Tiberius Claudius imp. ann. XIII m. VIII d. XXVII. cong. dedit X LXXV. hoc imp. primum venerarii et
malefici comprehensi sunt; homines XLV, mulieres LXXXV ad supplicium ducti sunt.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

fert. Die ndchste Ausweisung, diesmal einer Einzelperson, fillt in das Jahr 52 n. Chr.
Tacitus (Ann. XII, 52) berichtet, dass unter Kaiser Nero (reg. 54-68 n. Chr.) Furius
Scribonianus ins Exil geschickt wurde, da er die Chaldder nach dem Todeszeitpunkt
des Kaisers befragt hatte (ibid.; finem principis per Chaldaeos scrutaretur). An dieses
Urteil schloss sich ein grausamer Senatsbeschluss tiber die Vertreibung der Wahrsager
aus Italien an (ibid.; de mathematicis Italia pellendis factum senatus consultum atrox et
inritum), der jedoch nicht die erhoftte Wirkung zeigte!2°.

Nach Neros Tod kam es zum Kampf um den Kaiserthron, den 68/69 n. Chr. vier
Monarchen innehatten; der letzte, Vespasian (reg. 69-79 n. Chr.), begriindete die fla-
vische Dynastie'?. Die letzte fiir unsere Untersuchung wichtige Information findet
sich im Jahr 69 n. Chr,, als Kaiser Vitellius beschloss, dass alle Astrologen (Sueton, Vit.
14; mathematici) Italien bis zum 1. Oktober verlassen miissten'??, Vitellius war dafiir
bekannt, angeklagte Astrologen ohne Anhérung in einem Prozess hinrichten zu las-
sen (ibid.; inauditum capite puniebat exacerbatus). Nach dem Ausweisungsbeschluss
verfassten die Astrologen sofort ein Schriftstiick, das besagte, dass es ein gliickliches
Ereignis sein werde, dass Vitellius Germanicus vor dem gesetzten Ausweisungstermin
den Tod finde (ibid.; Chaldaeos edicere, bonum factum, ne Vitellius Germanicus intra
eundem Kalendarum diem usquam esset).

AbschliefSend lassen sich fiir unsere Fragestellung folgende wichtige Punkte fest-
halten: Die aufgefithrten Zeugnisse zeigen, dass der romische Staat von frithester Zeit
an magische Praktiken, die auf die Schiadigung eines anderen Individuums oder des
Staates abzielten, als Gefahr einstufte und rechtlich verfolgte, was uns die tiberliefer-
ten Gesetze belegen. Zusitzlich wurden regelméflig Magier und Astrologen aus Rom
und/oder ganz Italien ausgewiesen. Die explizite Nennung der Astrologen und ihren
Wahrsagungen fithrt vor Augen, dass v.a. in der frithen romischen Kaiserzeit die As-
trologie als Teilbereich der Magie galt, der kontrolliert werden musste, da die Erfor-
schung der Zukunft gefdhrlich werden konnte. Die bedeutende Rolle des geschriebe-
nen und in der praktischen Anwendung gesprochenen Wortes fiir die Durchfithrung
magischer Praktiken zeigt die unter Augustus veranlasste Biicherverbrennung auf.
Des Weiteren ldsst sich mutmaflen, dass neben der Bekimpfung von Zauberei auf of-

120 Nero selbst beschaftigte sich mit verschiedenen Arten von Magie. Nachdem er seine Mutter Agrip-
pina im Jahr 59 n. Chr. hatte ermorden lassen, wurde er nach eigenen Aussagen von ihrem Geist
sowie den Peitschenhieben und Fackeln der Furien verfolgt. Um ihren Geist zu besénftigen, lief3 er
ihn durch die Magier aus der Unterwelt hervorrufen (Suet. Nero 34; saepe confessus exagitari se ma-
terna specie verberibusque Furiarum ac taedis ardentibus. Quin et facto per Magos sacro evocare Ma-
nes et exorare temptavit). Auch Plinius erwahnt, dass Nero vom Magier Tiridates aus Armenien un-
terrichtet werden wollte und auch wurde, jedoch nicht fihig war diese Kunst zu erlernen (Nat. Hist.
30, 151.).

121 Eine kompakte, aber gute Einfithrung in die Zeit der Flavier gibt Pfeiffer (2009).

122 Weitere Rechtsquellen fiir das 2. bis 5. Jhd. n. Chr. finden sich bei Ammianus Marcellinus 19, 12, 14
(Gesetz zur Hinrichtung von Zauberern) und bei Sokrates, Ecclesiastica Historia 4, 19 (Hinrichtung
von einer Vielzahl méglicher Thronfolger durch Kaiser Valens nach Anwendung von Nekromantie
zur Ermittlung des Todeszeitpunktes des Kaisers; vgl. auch Ammianus Marcellinus 29, 1).

37

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

38

fiziell rechtlichem Weg wohl auch Privatpersonen oder -gruppen auf inoffizielle Wei-
se gegen (mutmafiliche) Zauberer und Wahrsager vorgingen'23.

Den zweiten fiir unsere Belange zentralen Quellenkomplex bilden die Fluchtafeln
oder Defixionen (lat. defixio; Verb defigere — ,hineinschlagen, befestigen, hinein-
stoflen, hineinbohren’), die ein klarer Beleg fiir den antiken Schadenzauber sind, den
auch der Altere Plinius in Nat. Hist. 28, 19 als standig existente Gefahr fiir die person-
liche Sicherheit eines jeden Individuums erwédhnt. Der von ihm verwendete Begriff
dafiir ist dira deprecatio und er stellt die Angst vor dieser Gefahr in den Mittelpunkt
seiner Argumentation (defigi quidem diris deprecationibus nemo non metuit).

Das Korpus der Defixionen umfasst mittlerweile iiber 1600 Texte'?4, wobei die
frithesten erhaltenen Funde aus dem 5. Jhd. v. Chr. stammen. Die spdtesten Zeugnisse
sind in das 6. Jhd. n. Chr. datierbar und lassen sich allen gesellschaftlichen Schichten
zuordnen, was belegt, dass das Wissen um die Anwendung von und den Schutz vor
Defixionen in der gesamten antiken Gesellschaft prasent war, was Plinius’ Angst vor
ihnen gerechtfertigt erscheinen lasst.

Bei den Fluchtafeln, die im Griechischen als katadeguot (gr. katadeguog — ,Behe-
xung durch Kniipfen eines Zauberknotens, Zauberknoten’) bezeichnet werden, han-
delt es sich nach der Definition von David Jordan um ,inscribed pieces of lead, usual-
ly in the form of small, thin sheets, intended to influence, by supernatural means, the
actions or the welfare of persons or animals against their will”*?5. Die meist aus Blei'2¢
gegossenen Téfelchen wurden nach der Fertigung geglittet, mit Hilfe eines Hammers
zu diinnen Bleiplatten geformt*?” und danach vorzugsweise mit einem Bronzestilus??
(oder einem anderen spitzen Objekt) sowohl von Privatpersonen als auch professio-
nellen Schreibern beschrieben'?S. Abschlieffend wurde das Bleistiick zusammenge-
rollt oder -gefaltet, teils mit einem oder mehreren Nageln durchbohrt!3° und an Or-
ten wie Grébern, Sirgen, Kampf- oder Hinrichtungsstitten vergraben bzw. in Gewds-

123 Eine sehr wichtige Quelle zu den Magieprozessen stellt auch die Apologia sive pro se de magia des
Apuleius von Madaura dar. Da der Prozess allerdings erst im Jahr 158 oder 159 n. Chr. stattgefun-
den hat (Otto 2011, 235) und damit nicht in die in der vorliegenden Arbeit untersuchte Zeitspanne
fallt, wurde die Verteidigungsrede nicht behandelt. Untersucht wird sie aber ausfiihrlich bei Otto
2011, 235-264.

124 Ankarloo 1999, 3. Das Substantiv ist lediglich einmal in einer Glosse bezeugt, hat sich in der For-
schung jedoch als Standardbezeichnung fiir die Fluchtafeln eingebiirgert (Ankarloo 1999, 5).

125 Zitiert nach Brodersen/Kropp 2004, 81. Auch in: D. Jordan. A Survey of Greek Defixiones not inclu-
ded in the special corpora. In: Greek, Roman and Byzantine Studies 26, 1985 a, 151-197.

126 Die Verwendung anderer Metalle wie Zinn oder Kupfer in Verbindung mit Blei belegt die Analyse
der aus der der Goéttin Sulis Minerva heiligen Quelle aus Bath, Grofibritannien stammenden Funde,
vgl. Gager 1992, 3 f,; Ankarloo 1999, 10f. Die Griinde fiir die Verwendung des Materials Blei sowie
fiir die v.a. kaiserzeitliche Empfehlung der Verwendung von Blei aus Wasserrohren diskutieren An-
karloo 1999, 12 f;; Gager 1992, 4.; Martin 2005, 235. Das Metall wurde auch mit dem Gott Merkur
in Verbindung gebracht (RE XIV, 327).

127 Ankarloo 1999, 13.

128 Gager 1992, 4.

129 Gager 1992, 5.

130 Mogliche Griinde fiir das Durchbohren der Tafeln mit einem Nagel/mehreren Nageln nennen Gager
1992, 18; Ankarloo 1999, 14.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

sern (Meer, Flisse, Quellen) versenkt!3!, damit sich seine Wirksamkeit voll entfalten
konnte. Manchmal wurden Fluchtafeln von Pippchen aus Blei, Lehm oder Wachs be-
gleitet. Diese sollten jedoch dem Gegner nicht immer schaden, wie im Liebeszauber
verwendete Puppen belegen, sondern das Objekt der Begierde abbilden. Dennoch ist
nicht von der Hand zu weisen, dass derartige Puppen dhnlich Voodoopuppen auch
zur Schidigung eines Gegners verwendet wurden®32. Ebenfalls in aus der Kaiserzeit
stammenden erotischen Defixionen gefunden wurden Haar bzw. Stoffreste'33, die in
den Bereich der ousia (Dinge, die von der Zielperson der Defixion stammen) zu rech-
nen sein diirften. Man glaubte, dass diese Dinge magische Krifte besdflen und die
Zielperson der Defixion abbildeten. Hinsichtlich der Zielsetzung des jeweiligen Flu-
ches lassen sich verschiedene Arten von Defixionen ausmachen?*34:

Im Bereich der Politik fanden die Prozessdefixionen (defixiones iudicariae), die
uns v.a. aus Attika aus dem 5./4. Jhd. v. Chr. Giberliefert sind, breite Anwendung. Mit
ihrer Hilfe versuchten Angeklagte ihre Anklager, deren Verteidiger und die zustdndi-
gen Richter zu ,binden, d.h. den Prozess durch magische Kréfte zu unterbrechen
oder die Gegner daran zu hindern, eine Verurteilung herbeizufithren. In enger Ver-
bindung hierzu stehen Fliiche, die sich gegen die geistigen und korperlichen Fahigkei-
ten einer Person richten, durch die deren Funktionsfihigkeit eingeschrinkt werden
soll. In Prozessen richtete sich ein solcher Fluch hidufig gegen die Zunge oder den
Geist des Klédgers oder seines Rechtsbeistandes, da die Blockierung dieser Korperteile
den gesamten Prozessverlauf ins Stocken oder sogar zum Erliegen brachte. Neben den
politischen Defixionen existieren die defixiones amatoriae, die eine geliebte Person an
den Verfasser binden oder einen potentiellen Gegner beseitigen sollen!?s, sowie die
hauptsdchlich fiir die romische Kaiserzeit belegten defixiones agonisticae, bei denen
der Wettkampf im Theater oder Zirkus im Mittelpunkt steht'3¢. Mit Hilfe der Téfel-
chen sollten missliebige Gegner negativ beeinflusst oder ganz aus dem Verkehr gezo-
gen werden. Weitere Inhalte der Fluchtafeln sind die Bitte um gerechte Bestrafung

131 Gager 1992, 18. Bevorzugt wurden die Griber von Personen, die gewaltsam zu Tode gekommen
oder in sehr jungen Jahren verstorben waren, da die Vorstellung vorherrschte, dass ihre Seelen keine
Ruhe finden und sich in der Nihe des Grabes aufhielten. Daher konnte man sie fiir die Ausfithrung
von Fliichen heranziehen. Erotische Defixionen konnten auch im Haus des Objekts der Begierde be-
graben werden, fiir Wettkampfdefixionen bot sich der Ort des Wettkampfs, z.B. der Boden einer
Arena, an (vgl. Gager 1992, 18f.). Vgl. auch Ankarloo 1999, 15-18; 23-25.

132 Gager 1992, 14f. In der griechischen Welt wurden derartige Fluchpiippchen bereits im 4. Jhd. v.
Chr. verwendet. Grabungen auf dem Athener Kerameikos férderten vier Bleipiippchen in aus zwei
Bleitafeln gefertigten kleinen Sirgen zutage. Drei der Puppen und alle Bleitafeln tragen den Namen
des jeweiligen Opfers (ibid.). Vgl. auch Ankarloo 1999, 71-79. Einen Uberblick zum Thema mit Bei-
spielen bietet Ogden 2009, 245-260.

133 Gager 1992, 16 f.

134 Martin 2005, 235 f.; Ankarloo 1999, 31-44.

135 Defixionen, die die Trennung zweier Liebender bewirken sollen, sind ab dem 4. Jhd. v. Chr. bezeugt;
Fluchtafeln, die die gegenteilige Wirkung haben sollen, existieren ab dem 2. Jhd. n. Chr. (vgl. Ankar-
loo 1999, 4).

136 Diese Art der Defixionen existiert seit dem 2. Jhd. n. Chr., der Grofiteil der erhaltenen Zeugnisse
stammt aus dem 3./4. Jhd. n. Chr. (vgl. Ankarloo 1999, 4).

39

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

40

durch Personen, denen in ihren eigenen Augen Unrecht (z.B. Diebstahl, Verleumdung)
widerfahren ist.

Die Form der Defixionen hat sich im Laufe der Jahrhunderte stark veriandert und
ist komplexer geworden. In den frithesten Zeugnissen (5./4. Jhd. v. Chr.) wird ledig-
lich die Zielperson genannt, nur wenige Beispiele enthalten die Anrufung bestimmter
Unterweltsgotter, allen voran Hermes oder Persephone?37, und ein Verb, das den Akt
der Bindung des Opfers ausdriickt (bei griechischen Defixionen eine Form des Verbs
katadéw — ,ich binde an/fest, ich fessle®)38. Der Text des Fluches kann von links nach
rechts, von rechts nach links oder sogar boustrophedon (furchenwendig) geschrieben
sein®39. Es ist wahrscheinlich, dass der Akt des Vergrabens von magischen Worten be-
gleitet wurde, weshalb der Inhalt der Tafeln kurz gehalten ist'4°. Ab der Zeit des Hel-
lenismus dndert sich dies, die Fluchtexte werden zunehmend umfangreicher und ab
der romischen Kaiserzeit konnen magische Worte und/oder Laute (v.a. Vokale und
Vokalreihen) einen GrofSteil des Inhalts der Fluchtafeln ausmachen'4'. Zudem sind
die Namen der angerufenen Goétter bzw. Geister oder Damonen sehr komplex und
lassen v.a. im 4./5. Jhd. n. Chr. den Einfluss anderer Kulturen (beispielsweise den
Agyptens) spiiren. Fiir die Kaiserzeit einzigartig ist die Illustration der Fluchtexte mit
Abbildungen von Menschen, Tieren oder Mischwesen'4?. Da die in den Fluchtafeln
verwendete Sprache stark formelhaft ist, hat C. Faraone die Defixionen in drei Typen
eingeteilt, die jedoch auch in gemischter Form in einem einzigen Fluch vorkommen
konnen. So kann einerseits eine Formel beinhaltet sein, die direkt die Bindung des
Opfers veranlasst, andererseits konnen die tibernatiirlichen Machte direkt oder indi-
rekt mit einer Bittformel um Hilfe angerufen werden oder der Ausfithrende kann -
als dritte Moglichkeit — die tibernatiirlichen Machte darum bitten, dass das Opfer per
Analogiezauber eine bestimmte, im Fluch genannte Eigenschaft in sich aufnimmt'43.
Die Defixion endet mit der Nennung des bzw. der jeweiligen Opfer'44, der Verflu-
chende bleibt jedoch in fast allen Zeugnissen — mit Ausnahme der Defixionen, in de-
nen um eine gerechte Bestrafung gebeten wird und in den erotischen Defixionen, bei
denen zwei Personen zusammengefiihrt werden sollen'45 — anonym.

137 Neben den hauptsichlich angerufenen Gottheiten Hermes und Persephone finden sich im griechi-
schen Kontext (geordnet nach ihrer Haufigkeit) Hekate, Kore, Hades, Gaia (v.a. auf Sizilien) und
Demeter. Auch Zeus, Kronos oder die Erinyen fehlen nicht. Im romischen Kontext sind die Defixio-
nen an die Manen, Jupiter, Pluto, Nemesis, Merkur, verschiedene Wassernymphen und Sulis Miner-
va gerichtet (Gager 1992, 12 f.). Vgl. auch Ankarloo 1999, 44-46.

138 Gager 1992, 4£; Ankarloo 1999, 26-29.

139 Gager 1992, 5.

140 Gager 1992, 7.

141 Ein Beispiel bilden die sog. ephesia grammata, die den Triger mit auflergewShnlichen Kraften,
»both defensive and aggressive“ (Gager 1992, 6), ausstatten sollten. Zu ihnen zihlen die Begriffe
askion, kataskion, lix, tetrax, damnameneus und aison/aisia (ibid.). Hinsichtlich weiterer magischer
Worte vgl. Ankarloo 1999, 46-50.

142 Gager 1992, 6 f; 11.

143 Gager 1992, 13.

144 Gager 1992, 14.

145 Ankarloo 1999, 18.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

Stellvertretend fiir die Vielzahl der erhaltenen Defixionen sollen nun fiinf aus der
griechischen Klassik, dem Hellenismus und der Spaten Kaiserzeit stammende Téfel-
chen aus den Bereichen Politik, Liebe, Wettkampf, Handel und gerechte Bestrafung
bzw. Rache angefithrt werden4®. Das erste Beispiel entstammt dem Bereich Wett-
kampf im Theater, wurde in Attica an einem nicht registrierten Ort gefunden, und
lasst sich auf das 4. oder 3. Jhd. v. Chr. datieren'4’. Die einseitig beschriebene Tafel
misst 7 X 4 cm, war urspriinglich gefaltet und umfasst vier Zeilen, von denen Zeile 1
und 4 von links nach rechts, Zeile 2 und 3 von rechts nach links geschrieben sind. Der
Text lautet wie folgt:

To[V]¢ mapa Oela]yével mavtag [Ot-
Saokdhovg kai vrtodida(okdAovg)
kai Sitdaokalo(vg)

kai Vtoditdaok(dhovg).

All the choral directors and assistant choral directors with Theagenes, both
the directors and the assistant choral directors.

Wie aus dem Originaltext ersichtlich ist, beinhaltet der Text kein Verb, das die
Bindung des Opfers ausdriickt, sondern lediglich die im Akkusativ angesprochenen
Zielpersonen. Bei diesen handelt es sich anscheinend um Leiter von Chéren. Obwohl
die Identitéit des genannten Theagenes nicht eruiert werden kann, konnte es sich, wie
Gager vermutet, um ein Zeugnis der Rivalitdt zwischen Chorleitern handeln. Um das
Blatt positiv fiir die eine Seite zu wenden, wurde die Fluchtafel eingesetzt.

Das zweite Beispiel gehort der Gruppe der erotischen Defixionen an, die etwa ein
Viertel aller Funde ausmachen'4%. Der urspriingliche Fundort der aus Attika stam-
menden, 12x 8 cm messenden dicken Bleitafel ist nicht bekannt!4°. Das Zeugnis ist
beidseitig beschrieben, an der linken Seite beschddigt und weist folgenden mit vielen
Abkiirzungen gespickten Text auf:

Seite A:

[Ka]tad® O¢g[o]Swpalv] mpog [t]n-

[v] mapa Pe[ppe]patTnt Kal TPOG

[To(V)¢] &teA[é]o[to(v)c] - &tehng [e]i[n] a[vTh
Ka]t 6Tt dp mpog KaAliov Sta[€yetv] péh-

[Apt kot Tp]og Xapiav 0Tt dv Stakéy[ewv péAAnL
Kai &]pya kai &mn kai épyaciag - .o p

146 Auch in der lateinischen Literatur werden die Defixionen erwihnt, vgl. Ovid, Am. 3, 7, 27-35; Fast.
2, 571-582; Apuleius, Met. 3, 17.

147 Inscriptiones Graecae 111, 3, Appendix: ,Defixionum Tabellae®, Nr. 34. Die Ubersetzung wird nach
Gager 1992, 49 zitiert.

148 Gager 1992, 78.

149 Audollent 1904, 95 f., Nr. 68; die Ubersetzung wird nach Gager 1992, 9o zitiert. Vgl. auch Petropou-
los 1988.

4

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

)

gnn Aoyov Ov ap mo[te] kai Aé[ynt - katad® (?)
Oco]dwpav mpog Xapiav atehij avti(v) e[iv]a

[kai émt] AaBeoBat Xapiav Oeodwpalg] kat to[D m]aft-
di]o(v) Tod Oeodwpag émhabéa[B]oat Xapi[a]v

[kai tAg] koitng TG [1]pog Oe[odw]pa[v.]

I bind Theodora in the presence of the one at Persephone’s side (= Hekate) and in
the presence of those who are unmarried. May she be unmarried and whenever
she is about to chat with Kallias and with Charias - whenever she is about to dis-
cuss deeds and words and business...words, whatever he indeed says. I bind Theo-
dora to remain unmarried to Charias and (I bind) Charias to forget Theodora, and
(I bind) Charias to forget...Theodora and sex (literally: marriage bed) with Theo-
dora.

Seite B:

[Kai wg] 00tog [0 vekpdg] &[t]e[A]nG k[eitat

obtwg] atéheota efi]var Oeodwpal mavt-

[a ka]t &mn kat Epya Ta Tpog Xapiav kail mpog

[to(V)g dJANo(v)g avBpwd[m]o(v)g - katad® [Ole[o]Swp[av
1] pog tov Epufv 10(y) X00vi[ov] kai mpog To(V)g
[ate]AéoTo[(v)g] kal pog v [T]nOVV - [n]dvTa [kai
&rm x]at Epya ta pog Xapiav kat to()g dJANo(v)g
[avB]pdmo(v)g kat [tv] koitny v Tt[p]og Xapiav
[¢m]haBéa[B]ou Xapiav tiig k[oi]tng - [X]ap[iav]
kai.to(D) madio(v) [Ole[od]w[pag émhabéo-

oBau o] m[ep] épali] éxelivog]

y 0

[And just as] this corpse lies useless, [so] may all the words and deeds of Theodora
be useless with regard to Charias and to the other people. I bind Theodora before
Hermes of the underworld and before the unmarried and before Tethys. (I bind)
everything, both (her) words and deeds toward Charias and toward other people,
and (her) sex with Charias. And may Charias forget sex. May Charias forget the
girl, Theodora, the very one whom he loves.

Das Ziel der vorliegenden Fluchtafel ist es, das Liebespaar Charias und Theodora zu
entzweien. Es soll zu keiner Hochzeit zwischen den beiden kommen, vielmehr soll
Charias Theodora und alles, was zwischen ihnen passiert ist, vergessen. Des Weiteren
sollen alle Worte und Taten Theodoras hinsichtlich ihres Geliebten ohne jegliche Wir-
kung und nutzlos bleiben, ebenso wie auch der Leichnam in dem Grab, in dem die
Tafel wohl versteckt wurde, keinen Nutzen mehr hat. Es liegt hier also ein Analogie-
zauber vor, bei dem die Eigenschaften der Leiche auf Theodoras Worte und Taten
iibergehen sollen. Zur erfolgreichen Erreichung des Ziels werden die Unterweltsgott-
heiten Hermes und Hekate sowie die Meeresgottin Tethys angerufen.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

Das dritte Beispiel entstammt dem Bereich der Prozessdefixionen, bei denen mit
Hilfe der Fluchtafel die Zunge des Ankldgers und seines Anwalts und/oder seiner
Zeugen gebunden wurden, um sie aufler Gefecht zu setzen. Das folgende Zeugnis
wurde zusammen mit fiinf anderen auf Sizilien bei Selinunt gefunden's®; A. Brugno-
ne datiert es auf das 6. Jhd. v. Chr., was allerdings nicht gesichert ist. Die Tafel ist etwa
8x 3,7 cm grof3, beidseitig boustrophedon beschrieben und ist in drei Teile zerbro-
chen. Die Schrift ist nur noch schwer lesbar, doch der Text lautet wie folgt:

Seite A (recto):

tav E[0]kAéog YAO(0)oav k-

al Tav ApLoTto@aviog

Kai Tav Avyeiliog ka

t t[av] Ahk[i]epovol[g] k-

al T&v AayeoTpdTo - T6-

v ouvdiqov tov [.J v [] At-

o¢ ka[l T]ov AploTopdve-

o6 [tag yIAo[(o)a]ag - kali t]av
[....]A [.] ovog [yAO(o)oav]

The tongue of Eukles and that of Aristophanis and that of Angeilis and that of Al-
kiphron and that of Hagestratos. Of the advocates, of Eukles and Aristophanis,
their tongues. And the tongue of...

Seite B (verso):
kai tav O[i]vo[9]£0 kai T-
av af...y]A6[(o)o]av

and that of Oinotheos and that of...the tongue.

Wie sich aus dem Text entnehmen lésst, werden im Rahmen eines Prozesses die Zun-
gen von mindestens sieben Personen, darunter auch die Anwilte der Anklage, gebun-
den. Eine Gottheit wird allerdings nicht angerufen, um das erwiinschte Ziel zu errei-
chen.

Das vierte Beispiel fiithrt uns in den Bereich Handel. In einer aus dem 3. oder 2.
Jhd. v. Chr. aus Attika stammenden Fluchtafel mit unbekanntem Fundort steht das
Gewerbe eines gewissen Kerkis im Mittelpunkt*s*. Das einseitig beschriebene Zeugnis
besitzt die Grofie von 12x 9 cm und war urspriinglich gefaltet und mit einem Nagel
durchbohrt. Der Text wendet sich an Hermes und die Geister von frith Verstorbenen:

150 Pleket/Stroud, Supplementum Epigraphicum Graecum 26, 1113; die Ubersetzung wird nach Gager
1992, 138 f. zitiert. Vgl. auch Dubois 1989, Nr. 31; Ogden 2009, 211.

151 Audollent 1904, DT 52; die Ubersetzung wird nach Gager 1992, 164 zitiert. Vgl. auch Ogden 2009,
215f.

43

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

44

Képxig

BAdotog

Nikavdpog

IMképa

Képkv katad® kai Aoyoug kai
gpya ta Képkidog kai v yAdo-
oav mapd Toig NiBéoLg, kai OmdTaA-
v obToL TadTa AvayvdoLy, TOTe
Képridi kai 10 @BévEacBar .
oywva Katad® adTov Kal Tag
noudiokag adTod Kal TRV TEXVN-
v Kal TV AQopurv Kai Thv
épyaciav adtod kai Adyovg Kai
gpya avtod. Epun x00vie [t]adta
ob[tw x]atex[e] k[at]a m-

avta éwg avo[n]toi<g> @otv.

Kerkis
Blastos
Nikandros
Glukera

I bind Kerkis, the words and deeds of Kerkis and also the tongue, with those who
died before marriage; and whenever they read this, then...to/for Kerkis...to talk. I
bind him and his young women and his profession and his capital and his business
and his words and his deeds. Hermes of the underworld, restrain them in every
way until they become senseless.

Die Geister der frith Verstorbenen sollen dafiir sorgen, dass die Worte, Taten und die
Zunge des Kerkis gebunden werden. AufSerdem gilt diese Bindung auch fiir seine jun-
gen Frauen, seinen Beruf, sein Kapital und sein Gewerbe. Abschlieflend wird Hermes
angesprochen, der die mit der Defixion belegten Personen auf jede nur denkbare Art
und Weise bezwingen soll, bis sie das Bewusstsein verlieren. Wie sich der Tafel ent-
nehmen lésst, richtet sich der Fokus auf einen gewissen Kerkis, der wohl im Gewerbe
der Prostitution tatig war; darauf ldsst sich laut Gager aufgrund des verwendeten
Wortschatzes schliefen. Dieses Gewerbe sollte durch den vorliegenden Bindezauber
stark geschadigt werden.

Das letzte Beispiel befasst sich mit der Bitte um gerechte Bestrafung einer Untat
durch gottliche Hilfe. Es stammt aus dem Fund aus dem siidenglischen Bath, wird auf
das 2. Jhd. n. Chr. datiert, hat eine Grofle von 7,5 x 5,8 cm und wurde aus einer Bleile-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

gierung gefertigt's2. Urspriinglich war die beidseitig beschriebene Tafel zweimal gefal-
tet. Sie weist folgende Beschriftung auf:

Seite A:

a[e]n[um me]um qui levavit [e]xc-
onic([tu]s [e]st templo Sulis

dono si mulier si baro si ser-

vus si liber si pure (i.e. puer) si puella

et qui hoc fecerit san-

gu(in)em suum in ipsmu (i.e. ipsum) aen-
mu (i.e. um) fundat

The person who has lifted my bronze vessel is utterly accursed. I give (him) to the
temple of Sulis, whether woman or man, whether slave or free, whether boy or girl,
and let him who has done this spill his own blood into the vessel itself.

Seite B:

dono si mull[ie]r si
ba(ro) si servus si lib-
er si puer si puel-

la eum latr[on]-

em qui rem ipsa-

m involavi[t] d-

eus [i]nvenia[t]

I give, whether woman or man, whether slave or free, whether boy or girl, that
thief who has stolen the property itself (that) the god may find (him).

Der Text gibt Aufschluss dariiber, dass dem Verfasser der Defixion ein Bronzegefif3
gestohlen wurde. Daher tibergibt er den Dieb, dessen Identitdt mit einer in den Tafeln
aus Bath sehr hdufig verwendeten Standardformel umrissen wird, der gerechten Be-
strafung durch die in Bath verehrte Gottin Sulis Minerva; dieser obliegt das Ausfin-
digmachen des Ubeltiters. Die gewiinschte Bestrafung besteht darin, dass der Dieb
Blut in das gestohlene Bronzegefifd spucken soll.

Die aufgefithrten Beispiele zeigen uns die moglichen Formen und Inhalte einer
Defixion auf und fillen Plinius’ Angstvorstellung anschaulich mit Inhalt. Vor allem
die hohe Zahl der auf uns gekommenen Fluchtafeln und die in den einzelnen Exem-
plaren stets klar anvisierte, teils wie im Beispiel aus Bath in drastische Worte gekleide-
te Schidigung der Zielperson machen deutlich, dass die Defixion eine gesellschaftlich
fest etablierte und rege genutzte Art des Schadenzaubers war und Plinius’ artikulierte
Angst vor den Defixionen nicht unbegriindet ist, da das Gefahrenpotential dieser im

152 Lateinischer Text und Ubersetzung zitiert nach Tomlin 1988, 164 (Nr. 44). Vgl. auch Gager 1992,
194 f. und Ogden 2009, 220.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

45


https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

kollektiven Geddchtnis sehr prasenten Magieart fiir einen Rémer klar auf der Hand
lag.

Neben den Rechtstexten und dem archiologischen Befund der Defixionen wird das
Gefahrenpotential von Magie auch in der lateinischen Dichtung in verschiedenen
Schwerpunktsetzungen gesellschaftlich verarbeitet*s3. Zwei Magiearten, denen Plinius
selbst aufgrund ihrer Gefahrlichkeit mit kritischem Misstrauen und Ablehnung be-
gegnet, treten dabei in den Fokus: der Liebeszauber (Nat. Hist. 28, 19) sowie die Ne-
kromantie (ibid. 30, 14; 18). Da die literarischen Texte allerdings allgemein bekanntes
antikes magisches Wissen, Stereotype und zum Thema Magie gehérige Topoi zu
einem literarisch durchformten Bild vereinen, darf nicht vergessen werden, dass sie
keinesfalls die magische Realitdt abbilden; sie sind vielmehr der Spiegel fiir die be-
wusste Reflexion von Magie und stellen die literarische Auseinandersetzung mit dem
Thema mit Referenz zur Realitdt dar.

Das Gefahrenpotential des Liebeszaubers tritt sowohl in der Epodendichtung des
Q. Horatius Flaccus (65-8 v. Chr.) als auch in der romischen Liebeselegie zu Tage, wo-
bei der Liebestrank und die als unrechtmif3ig empfundene Trennung zweier Lieben-
der im Vordergrund stehen. In seiner 5. Epode kleidet Horaz seine Magiekritik in die
Form eines Jambus. Zentral ist die Figur eines Knaben vornehmer Abstammung (Ep.
5, 12 f.; insignibus raptis puer,/ inpube corpus; 7, purpurae decus), dessen flehentliche
Bitte an die Hexe Canidia'54 und ihre drei Gehilfinnen Sagana, Veia und Folia, ihn zu
verschonen, das Gedicht eroffnet. Die vier Hexen haben ihr Opfer entfithrt und sind
damit beschiftigt, einen aufwéindigen Liebestrank aus seinem Knochenmark und sei-
ner getrockneten Leber (ibid.; exsecta medulla (...) et aridum iecur) vorzubereiten, um
Canidias treulosen Liebhaber Varus (ibid., 73) dauerhaft an sie zu binden. Canidia
leitet die Trankherstellung, die anderen drei Zauberinnen verrichten die tibrigen Auf-
gaben, um den Zauber korrekt durchfithren und die benotigten Korperteile des Kna-
ben problemlos einarbeiten zu konnen. Thema der Magiekritik ist somit die Verwen-
dung menschlicher Eingeweide (besonders von Kindern) fiir Liebestrinke im Liebes-
zauber.

Canidia, die als erfahrene Zauberin ihr Haar nicht gekimmt und sauber frisiert,
sondern nur mit kleinen Vipern geschmiickt hat (ibid., 15 f.; brevibus illigata viperis/
crinis et incomptum caput), verbrennt diverse magische Ingredienzien - aus Griabern
gerissene Feigenbdume, die als Todessymbol geltende Zypresse, mit dem Blut eines
Frosches bzw. einer Krote beschmierte Eier, Schleiereulenfedern, Krauter aus den mit
Zauberei assoziierten Landern Iolkos und Hiberia sowie Knochen, die man aus dem
Maul einer hungrigen Hiindin entrissen hat (ibid., 17-2455) - in ihrem magischen
Feuer. Wahrenddessen ist Sagana damit beschiftigt, das Haus, in dem der Zauber

153 Vgl. Ankarloo 1999, 165-168.

154 Zur Figur der Canidia und den verschiedenen Ansitzen, ihre Identitt zu liiften, vgl. Tupet 1976,
294 f; Mankin 1995, 299-301. Paule 2017, 55-94 untersucht Canidia in ihrer Rolle als ,,child-killing
demon" (ibid., 55). Neben Ep. 5 und 17, auf die hier nicht weiter eingegangen wird, sowie Sat. I, 8
wird Canidia in Ep. 3, 6-14, in Serm. I, 1, 48 sowie ibid., 8, 93-95 erwahnt.

155 Iubet (sc. Canidia) sepulcris caprificos erutas,

46

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

durchgefithrt wird, mit Wasser vom Avernersee (ibid., 26; Avernalis aquas), zu be-
sprengen und es somit fiir den magischen Ritus zu reinigen's®. Folia aus Ariminum
(Rimini) zieht mit ihren Beschworungen die Sterne und den Mond vom Himmel her-
ab (ibid., 45 f.). Die einzige der Hexen, die korperlich harte Arbeit verrichtet, ist Veia,
die ein Loch im Boden aushebt, in dem der Knabe bis zum Hals eingegraben werden
soll.

Das Eingraben des Knaben im vorbereiteten Loch ist notwendig, um ihn langsam
verhungern zu lassen; dadurch, dass ihm wihrend dieses Prozesses tiglich zwei- bis
dreimal Speisen in seine Sichtweite gestellt werden (ibid., 34f.), soll sein kontinuier-
lich steigendes Hungergefiihl mittels seiner im Liebestrank verarbeiteten Leber und
seines Knochenmarkes (ibid., 38; amoris (...) poculum) auf Varus tibertragen werden.
Dieser wird folglich unertraglichen Hunger nach Canidia verspiiren. Als der entfiihr-
te Knabe begreift, was mit ihm geschehen wird, wandelt sich sein anfingliches angst-
liches Bitten um Gnade in grenzenlose Wut und er belegt die Hexen mit einem ent-
setzlichen, dem Thyestes wiirdigen Fluch (ibid., 86; misit Thyesteas preces). Er erklart,
dass sie ihn zwar toten und der Bestrafung dieses Verbrechens entgehen, das Schick-
sal damit aber nicht abandern konnten (ibid., 87 f.; venena maga (...) non valent/ con-
vertere humanam vicem). Da er gewissermaflen ihr Opfertier sei, werde es ihnen nie-
mals moglich sein, seinen Fluch aufzuheben und er werde sie als ruheloser Geist
heimsuchen, ihre Gesichter mit krummen Klauen verunstalten (ibid., 92 f.; nocturnus
occurram Furor/ petamque voltus umbra curvis unguibus) und ihnen den Schlaf rau-
ben (ibid., 96; pavore somnos auferam). Weiterhin sagt er ihnen ein schreckliches En-
de durch Steinigung und die Zerstreuung ihrer Leiber durch Wolfe und Vogel nach
ihrem Tod sowie ein ruheloses Dasein ihrer Seelen aufgrund ihrer fehlenden Bestat-
tung (ibid., 99 f.; post insepulta membra different lupi/ et Esquilinae alites) voraus. Mit
dem Wunsch, dass seine Eltern dies alles erleben mochten, beendet der Knabe seinen
Fluch.

Wie erwidhnt scheint Horaz das Thema Magie ganz bewusst in die Form eines
iambus gekleidet zu haben. Fiir sein Epodenbuchs7 nahm er sich die Iambi des Ar-
chilochus, Hipponax von Ephesus und Callimachus zum Vorbild*s8. Wihrend er sich
hinsichtlich der Metren recht genau an Archilochus orientierte, anderte er jedoch die

iubet cupressos funebris

et uncta turpis ova ranae Sanguine
plumamaque nocturnae strigis

herbasque, quas Iolcos atque Hiberia
mittit venenorum femx,

et ossa ab ore rapta ieiunae canis
flammis aduri Colchicis.

156 Sagana ist auch in Serm. 1, 8 Canidias Begleiterin und Gehilfin.

157 Hills 2005, 23. Der von Horaz fiir sein in den 3oer Jahren des 1. Jhd. v. Chr. entstandenes Epoden-
buch verwendete Titel war Iambi, Epodi bzw. Epodon liber wurde erstmals von Porphyrius verwen-
det (Mankin 1995, 12).

158 Hinsichtlich des Metrums vgl. auch Horaz, Epist. 1, 19, 23-25; hinsichtlich der Motivation zum
Dichten und des Selbstverstandnisses als Epodendichter vgl. Epist. 2, 2, 49-52 und Ep. 6, 11-14. Vgl.
auch Giinther 2013, 182-187 und 197; Mankin 1995; Watson 2003, 4-8; 6 f. Zur lambik des Horaz
vgl. auch Schmidt 1990, 103-175.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

47


https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

48

Themenauswahl ab und erweiterte sie beispielsweise um das eigentlich nicht genuin
iambische Thema Magie*s9. Inhalt und Ziel der lambendichtung ist es, mittels unter-
schiedlichen Graden von ,,[v]ituperation and blame® (Watson 2003, 8) Kritik am als
unpassend oder sogar gefihrlich eingestuften Verhalten bestimmter Personen(grup-
pen) zu iiben und dieses Fehlverhalten dadurch zu verdndern*¢°. Die Kritik kann da-
bei verschiedene Formen annehmen?6*:

The poet, speaking more or less in his own person as a member of the group, could attack
someone directly, either another member or an ‘outsider’ (...). Or he could adopt an ‘iden-
tity’ not his own and reveal ‘himself’ to be guilty of some misconduct by in effect ‘saying
the worst things about himself’. Or he could tell a story, a ‘blame narrative’ (...) combining
such ‘self-indictments’ with accounts of reprehensible acts.

Sowohl Mankin als auch Watson haben herausgearbeitet, dass der 5. Epode ,,a nota-
ble substratum of [magical] fact” (Watson 2003, 178) zugrunde liegt. Nicht nur das
Thema des Gedichts verweist auf die reale Angst vor der Entfithrung von Kindern
und ihrer Ermordung durch Magier oder Magierinnen, wie die Inschrift CIL vi,
19747 belegt'¢2. In ihr warnt der Tote, ein Knabe wie in der vorliegenden Epode, alle
Eltern davor, ihre Kinder aus den Augen zu lassen, denn sie kénnten wie er Opfer der
Kunst einer Hexe werden'$3. Um beim Leser ein Erschaudern vor und die Ablehnung
von magischen Praktiken hervorzurufen, nutzt der Dichter die gesamte Palette be-
kannter magischer Fakten: Er schildert nicht nur die Vorbereitung des magischen Ri-
tus, das erschreckende Aussehen und die Gefiihlskilte der Hexen, ihre Tétigkeiten,
die fiir den Trank verwendeten Kriuter, Tiere und ekelerregenden Ingredienzien ge-
nau; er geht auch auf die angerufenen, mit der Unterwelt in Verbindung stehenden
Gotter ein und zieht zuletzt das Register des Fluchs'®4. Magie wird hier ganz nach der
Tradition der Iambendichtung durch die klare Anklage des bedrohlichen, Abschre-
ckung und Ablehnung seitens der Gesellschaft hervorrufenden Tuns der vier Hexen
als Ubel dargestellt, das ein enormes gesellschaftliches Gefahrenpotential in sich
birgt?%s. Dass Magie zu Zeiten des Horaz in den Augen des romischen Staates eine
reale Gefahr darstellte, beweist die Vielzahl der ergriffenen Mafinahmen'%. Die Auf-
forderung des Horaz an seine Leser ist daher deutlich: Ein jeder soll Magie kritisch
reflektieren und nicht praktizieren®¢7.

159 Watson 2003, 13.

160 Vgl. auch Giinther 2013, 198; Mankin 1995, 8 f; Davis 2010, 96 f.

161 Mankin 1995, 8. Vgl. auch Davis 2010, 96-98.

162 Auch Plinius weist in Nat. hist. 28, 19 darauf hin, dass ein jeder Mensch Angst davor habe, das Op-
fer eines Zaubers zu werden.

163 CIL vi, 19747: In quartum surgens comprensus deprimor annum, cum possem matri dulcis et esse pa-
tri. Eripuit me saga manus crudelis ubique cum manet in terris et nocit arte sua. Vos vestros natos
concustodite, parentes ni dolor in toto pectore fixsus [sic] eat.

164 Vgl. auch Ingallina 1974, 109-152; Tupet 1976, 298 f.

165 Tupet 1976, 324; Mankin 1995, 9 und 109; Watson 2003, 180 f,; Hills 2005, 37 £.

166 Vgl. Rechtstexte, S. 30-38.

167 Tupet 1976, 324f; Watson 2003, 181. Neben Ep. 5 ist Magie auch das Thema von Ep. 17. Wie in
Epode 5 wird Canidia als Représentantin des Magischen angegriffen und ihr Handeln blofigelegt,
allerdings dadurch, dass sie vom Dichter vorgefithrt und lacherlich gemacht wird. Im Gegensatz zu
Ep. 5 steht die humorvolle Blofllegung von Magie in Ep. 17 im Mittelpunkt (vgl. Tupet 1976,

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

In der romischen Liebeselegie ist das Thema des Liebeszaubers mit der Figur der lena
verbunden'¢®. Diese tritt zu der Konstellation aus amator und puella neben den Riva-
len um die Gunst und Liebe der jungen Frau und iibernimmt sowohl bei Tibull (I, 5),
Properz (IV, 5) als auch bei Ovid (Am. I, 8) die Rolle eines praeceptor amoris fiir die
puella. Folglich ist sie dem elegischen Ich ein Dorn im Auge, da sie seine Interessen
und Absichten durchkreuzt'®. In den Augen des elegischen Ichs ist das Ziel der
Kupplerin, einen Keil zwischen die Liebenden zu treiben, weshalb es sie in allen drei
Elegien zur Hexe stilisiert, die ihre magischen Féhigkeiten im Bereich der erotischen
Magie einsetzt, um die Trennung des Paares zu erreichen.

In Tibull I, 5 hat sich das elegische Ich von seiner Geliebten Delia getrennt. Es
erkennt, dass seine Fiirsorge fiir die ehemalige Geliebte wihrend einer schweren
Krankheit (I, 5, 9-18) sowie sein Traum von einer gemeinsamen Zukunft auf dem
Lande (ibid., 19-36) nichtig sind, da Delia einen neuen, reichen Liebhaber hat (ibid.,
18). Der amator kommt jedoch nicht von Delia los; sooft er in den Armen einer ande-
ren Frau liegt, ruft Venus ihm seine puella in den Sinn und es verldsst ihn die Liebes-
kraft'7°. Die enttauschte temporire Geliebte ist natiirlich erbost und erklart sich sein
Versagen dadurch, dass er durch einen (Binde-)Zauber verhext sei — Delia verstehe
sich ja auf solch ruchlose Aktivititen (ibid., 41 f; me (...) devotum femina dixit). Fir
das elegische Ich steht hingegen fest, dass allein eine gerissene Kupplerin mit magi-
schen Fihigkeiten (ibid., 59; sagae) dafiir verantwortlich sein kann, die auf seine Ver-
nichtung hinarbeitet (ibid., 48; in exitium callida lena meum). Um sich gegen die lena
und ihr Tun zur Wehr zu setzen, richtet er einen heftigen Fluch gegen sie, in dem er
ihr nicht nur wiinscht, dass sie statt Wein Becher voller Galle freudlos leeren moge
(ibid., 505 tristia cum multo pocula felle bibat), sondern ihr auch eine Zukunft voller
Hunger und Armut beschert sein solle (ibid., 53-56). Nach der Verfluchung appelliert
das elegische Ich an Delia, die Ratschldge der Kupplerin nicht zu befolgen und sich
wieder ihm zuzuwenden (ibid., 59-68); es richtet das Wort aber auch direkt an seinen
Rivalen und erinnert ihn daran, sein Gliick so lange es wihrt zu genieflen, da sich das
Rad des Schicksals stindig in Bewegung befindet und sich sein Gliick bald zerschla-
gen konnte (ibid., 69-76).

Anders als bei Tibull eréfinet das elegische Ich in Properz IV, 5 das Gedicht nicht
mit Erinnerungen an die Geliebte, sondern mit seinem Fluch gegen die lena Acanthis
(gr. dkavOa — ,Stachel, Distel, Dorn’). IThr Grabmal soll von Dornen iiberwuchert wer-
den (IV, 5, 1; Terra tuum spinis obducat, lena, sepulcrum) und ihr Schatten moge ewi-
gen Durst erleiden (ibid., 2; sentiat umbra sitim); am wichtigsten aber ist, dass ihre
Manen keine Ruhe finden sollen (ibid., 3; nec sedeant cineri Manes). Grund fiir die

284-329; Mankin 1995, 272-293; Watson 2003, 182 und 534-584; Ingallina 1976, 153-177). Zur Rol-
le des Humors in Ep. 5 vgl. Watson 2003, 185 und 190.

168 Zur romischen Liebeselegie vgl. Holzberg 2011.

169 O’Neill 1998, 50.

170 Vgl. auch Tibull I, 2 (Fahigkeiten einer Hexe) und Ovid, Am. III, 7 (Impotenz durch Zaubersubstan-
zen oder Zauberpuppen). Die erotische Magie wird auch bei Petron, Sat. 131 thematisiert, hier wird
Encolpius durch den Zauber einer alten Frau von seiner temporaren Impotenz geheilt.

49

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

50

heftige Verfluchung ist, dass Acanthis die Trennung des elegischen Ichs von seiner
puella zu verantworten hat. Nicht nur hatte sie ihre betrdchtlichen magischen Fahig-
keiten (ibid., 5-18) eingesetzt, um die Manneskraft des amator zu schadigen (ibid., 17;
consuluitque striges nostro de sanguine)*7*; auch ihre Ratschldge an die puella, nur rei-
che Liebhaber zum Zuge kommen zu lassen, sind auf fruchtbaren Boden gefallen
(ibid., 21-62). Nachdem sie die puella gegen ihren ehemaligen Geliebten aufgebracht
hat (ibid., 63; his animum nostrae (...) versat Acanthis amicae), erlebt das elegische Ich,
das der Venus eine Ringeltaube als Opfer verspricht (ibid., 65), den plotzlichen Tod
der lena. Die alte, von Runzeln gezeichnete Frau wird von Husten geschiittelt, blutiger
Auswurf kommt zum Vorschein und sie stirbt in ihrer armseligen, schmutzigen Hiitte
(ibid., 66-70) 172,

In Ovid Am. 1, 8 ist die Gegnerin des Verliebten die Kupplerin Dipsas, deren Na-
me bereits auf jhren unermesslichen Durst hindeutet. Das elegische Ich konstatiert,
dass sie die Morgenrdte noch nie niichtern erlebt habe (Am. 1, 8, 3 f.; ex re nomen ha-
bet — nigri non illa parentem/ Memnonis in roseis sobria vidit equis). Mit Hilfe ihrer
magas artes (ibid., 5) — die das elegische Ich genau beschreibt (ibid., 5-18) — versucht
sie Corinna, die Geliebte des amator, dazu zu bringen ihren Liebhaber aufzugeben
(ibid., haec sibi proposuit thalamos temerare pudicos) und sich reicheren Ménnern zu-
zuwenden (ibid., 20-108). Das elegische Ich hat Dipsas’ Ratschldge belauscht; als sein
Schatten den amator verrit, kocht er vor Wut. Obgleich er sich vor titlichen Ubergrif-
fen gegen die hassliche, vom tibermifigen Weinkonsum gezeichnete weifShaarige Alte
kaum zurtickhalten kann, lisst er es bei einer Verfluchung bewenden (ibid., 111 f.):
Dipsas moge obdachlos werden und in bitterer Armut ein langes Leben mit langen
Wintern und ewigem Durst zubringen (ibid., 113 f; di tibi dent nullosque Lares ino-
pemque senectam,/ et longas hiemes perpetuamque sitim).

In allen drei Elegien steht der erotische Zauber der jeweiligen lena im Vorder-
grund, der der Uberzeugung des amator nach fiir die Trennung des Liebespaares ver-
antwortlich ist. Zwar ist durch den Rahmen der rémischen Liebeselegie klar, dass das
elegische Ich die (haltlosen) Anschuldigungen gegen die lena nur vorbringt, um diese
bei seiner puella in Misskredit zu bringen und die Liebenden wieder zu vereinen; dass
Magie aber in diesem Rahmen als Mittel zum Zweck eingesetzt wird ist nur moglich,
wenn eine Magierealitit existiert, die den Lesern vertraut ist und die sie mit dem Ge-
dichtinhalt in Verbindung bringen kénnen. Die enge Verkniipfung dieser Zauberart
mit der Figur der lena spiegelt tatsdchlich eine Facette der antiken Magierealitdt wi-
der, da insbesondere das Milieu der Zuhilter(innen) und Prostituierten in der antiken
Gesellschaft mit magischen Praktiken, im Besonderen mit dem Liebeszauber, in Ver-
bindung gebracht wurde'73. Auch wenn keine der drei lenae aktiv Magie praktiziert
und nur ihre magischen Fahigkeiten zur Sprache kommen, steht doch im Hinter-
grund die potentielle Wirksamkeit solch magischen Tuns. Da der erotische Zauber

171 Auch das magische Liebesmittel hippomanes (Properz IV, 5, 18) hatte Acanthis gegen das elegische
Ich angewendet. Fiir die Verwendung des Mittels bei Liebeszaubern vgl. auch Nat. Hist. 28, 261.

172 Hinsichtlich der metaliterarischen Funktion der Acanthis in Properz IV, 5 vgl. O’Neill 1998, 49-80.

173 Vgl. Dickie 2001, 99-109 und Dickie 2000, 581.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

auf die Trennung des Paares abzielt und diese in den Augen des amator auch bewirkt
hat, stellt dieses magische Handeln eine Gefahr dar, die theoretisch jedes Liebespaar
treffen kann. Hier findet sich der Berithrungspunkt mit Plinius, der ebenfalls die Ge-
fahrlichkeit des Liebeszaubers artikuliert (Nat. Hist. 28, 19), doch seine Kritik nicht
weiter mit Inhalten fallt'74.

Wie vom Liebeszauber geht auch von der Nekromantie eine Gefahr fiir Individuum
und Staat aus. Die Nekromantie findet in der Magiegeschichte in Nat. Hist. 30, 14
und 18 Erwdhnung, Plinius zdhlt sie zu den von Osthanes iiberlieferten Magiearten
(ibid., 14; umbrarum inferorumque colloquia). Dadurch dass die Nekromantie stets in
einem Kontext genannt wird, der magisches Tun als sozial inakzeptabel einstuft, wird
deutlich, dass auch diese Magieart gesellschaftlich nicht akzeptiert werden kann. Wie
beim Liebeszauber wird die Nekromantie dariiber hinaus jedoch nicht weiter ausge-
fihrt, es bleibt beim kurzen Anrifd des Themas. Anders stellt sich die Situation in den
literarischen Quellen dar, die wie bei der Liebeselegie die knappen Auflerungen des
Plinius anschaulich mit Leben fiillen und zugleich eine klare Botschaft senden: Wie
der Liebeszauber ist auch die Nekromantie geféhrlich. Diese Warnung wird bei Lukan
(Bell. civ. 6, 413-830) und Horaz (Serm. I, 8) jedoch auf zwei hochst unterschiedliche
Weisen an den Leser gebracht.

Bei M. Annaeus Lucanus (39-65n. Chr.) verkdrpert Erictho als ,boseste, hafi-
lichste und méchtigste Hexe aller Zeiten® (Korenjak 1996, 23) den Bereich der sozial
inakzeptablen Magie. Am Vorabend der Schlacht von Pharsalus sucht Sextus Pompei-
us diese von Angst getrieben auf, um von ihr Auskunft iiber den Ausgang der bevor-
stehenden Schlacht und die Zukunft seiner Familie zu erhalten (Bell. civ. 6, 590-595).
Obgleich der jiingere Sohn des Pompeius, hinsichtlich seines gottlosen Charakters
seines bedeutenden Vaters nicht wiirdig (ibid., 420; Magno proles indigna parente), die
Zukunft auch auf rechtem Wege - fas — erfragen konnte, indem er sich beispielsweise
an die Pythia oder das Orakel von Dodona wendet oder eine Eingeweide- bzw. Vogel-
schau durchfiihrt (ibid., 425-430), entscheidet sich er, der selbst in schwarzer Magie
bewandert ist (ibid., 430-432; ille supernis detestanda deis saevorum arcana magorum
noverat), bewusst fiir Erictho, ihre Zauberkunst und damit nefas, da magische Prakti-
ken ihm wirksamer als die Hinwendung zu den Géttern erscheinen (ibid., 433 f.).

Wie andere thessalische Hexen besitzt Erictho besondere Fahigkeiten, die sie aus-
zeichnen; diese reichen von der Macht, unangemessene Liebe zu bewirken, den Ele-
menten zu befehlen, das Wetter nach ihrem Willen zu beeinflussen, sich hochgeféihr-
liche Tiere wie Schlangen, Tiger oder Lowen Untertan zu machen bis hin zur Fihig-
keit, die Sterne und den Mond vom Himmel zu holen7s. Sie stellt jedoch alle in den
Schatten, da sie die schwarze Magie nicht nur zu neuer Bliite gefithrt hat (ibid., 509;
inque novos ritus pollutam duxerat artem), sondern ihr, die in verlassenen Gribern
haust (ibid., 511 f;; desertaque busta/ incolit et tumulos) und die mit ihrem leichenblas-

174 Zum Liebeszauber als Gefahr in der Naturalis Historia vgl. auch Abschnitt 4.2.2.
175 Fiir den gesamten Katalog der magischen Fihigkeiten der thessalischen Hexen vgl. Bell. civ. 6,

435-506.

51

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

52

sen Gesicht und den zerzausten Haaren grasslich anzusehen ist (ibid., 517 f.; terribilis
Stygio facies pallore gravatur/ inpexis onerata comis), auch die Gotterwelt vorbehalts-
los gehorcht. Die Gétter gewéhren ihr bereits nach dem ersten Zauber alles, was sie
wiinscht, denn sie flirchten den Folgezauber (ibid., 527 f.; omne nefas superi prima
iam voce precantis/ concedunt carmenque timent audire secundum).

Sextus trifft Erictho auf einer schroffen Klippe sitzend an, als sie gerade einen
Zauber tber das unter ihr liegende Land spinnt, der dafiir sorgen soll, dass die
Schlacht von Pharsalus auch tatsdchlich an der geplanten Stelle stattfinden wird; ihr
Ziel ist es, eine moglichst grofle Anzahl Toter und das Blut der gesamten Welt in ihren
Besitz zu bringen (ibid., 582 f,, fot mortes habitura suas usuraque mundi/ sanguine).
Auch die Sorge, welche Korperteile des Pompeius und des Caesar sie rauben konnte,
treibt sie um (ibid., 587 f.; hic ardor solusque labor, quid corpore Magni/ proiecto rapiat,
quos Caesaris involet artus). Nachdem Sextus ihr sein Anliegen vorgetragen hat, wil-
ligt sie ein, ihm durch die Wiederbelebung eines kiirzlich gefallenen Soldaten seine
und seiner Familie Zukunft schauen zu lassen (ibid., 620-623).

Sogleich macht sich die Hexe unter den Gefallenen auf die Suche nach einem ge-
eigneten Leichnam und schleppt ihn in eine unheimliche Hohle am Fuf eines nahen
Berges, wo sie die Wiederbelebung und darauffolgende Nekromantie durchfithren
will (ibid., 639-641). Sie wihlt einen Toten mit durchbohrter Kehle (ibid., 637 f.; elec-
tum tandem traiecto gutture corpus/ ducit), doch bevor der Ritus beginnen kann, klei-
det sich die Hexe in ein an eine Furie erinnerndes Gewand mit buntem Umbhang, ent-
hillt thr Gesicht und steckt ihr Haar - fiir einen Zauber ungewdhnlich, da das Haar
eigentlich gelost werden miisste - auf, indem sie darin Vipern einflicht (ibid.,
654-656). Nun erst beginnt sie ihren Zauber: Sie 6ftnet den vorher noch unversehrten
Brustkorb der Leiche, gief3t warmes Blut, das seine Lebenskraft an den toten Koérper
iibertragen soll, hinein und wischt die inneren Organe mit Verwesungsfliissigkeit ab
(ibid., 667-669; pectora tum primum ferventi sanguine supplet/ volneribus laxata novis
taboque medullas/ abluit)*7. Um die Seele des Verstorbenen in den Korper zuriickzu-
fithren, gibt sie zudem vielerlei Unheil bringende Substanzen aus der Natur (ibid.,
670 t.; quidquid fetu genuit natura sinistro miscetur) hinein und zwingt die Unterwelts-
gotter mit magischen Worten, die Seele wieder an die Oberwelt zu schicken. Diese ge-
horchen unverziiglich, doch als die neben dem Korper erschienene Seele zogert, so-
fort in den Korper einzutreten, gerat Erictho in solche Wut, dass sie die Unterwelts-
gotter damit bedroht, einerseits ihre wahren Namen - deren Kenntnis war fiir einen
erfolgreichen Zauber vonnéten, denn sie gab dem Zauberer unbegrenzte Macht iiber
die angerufene Gottheit oder den benétigten Damon - und ihre wahre Gestalt preis-
zugeben, andererseits das Sonnenlicht in die Unterwelt scheinen zu lassen (ibid.,
725-749)'77. Angesichts der Drohungen fahrt die Seele ohne weitere Verzogerung in
den sich bereits in der Totenstarre befindlichen Kérper und erweckt ihn auf unheim-

176 Korenjak 1996, 186.

177 Korenjak 1996, 208.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

liche Art und Weise ein zweites Mal zum Leben (ibid., 750-761)78. Erictho fordert

den ihr nun zu Diensten stehenden Toten auf, Sextus die Zukunft zu enthiillen und

verspricht ihm zum Lohn, dass sie seine Seele unempfindlich gegen thessalische Zau-
berkiinste machen und er nach Erledigung seiner Aufgabe in ewigem Frieden ruhen

konnen wird (ibid., 766 £.; talibus exuram Stygio cum carmine silvis,/ ut nullos cantata

magos exaudiat umbra). Der Leichnam gehorcht, schildert aber zunéchst die Zustéin-
de in der Unterwelt, in der wilde Zwietracht (ibid., 780; effera (...) discordia) zwischen

den Totenseelen ausgebrochen ist. Erst im Anschluss geht er auf Sextus’ Frage ein

und macht unmissverstidndlich klar, dass sowohl Pompeius als auch Caesar dem Tode

geweiht sind (ibid., 811; et ducibus tantum de funere pugna est); einzig der Todesort

der beiden Feldherren — ob am Nil oder am Tiber - stehe noch nicht fest (ibid., 810f;;

quem tumulum Nili, quem Thybridis adluat unda,/ quaeritur). Hinsichtlich Sextus’

Schicksal gibt er keine klare Auskunft, sondern verweist ihn an seinen Vater, der ihm

zu gegebener Zeit auf Sizilien alles vorhersagen wird (ibid., 813 f; tibi certior omnia

vates/ ipse canet Siculis genitor Pompeius in arvis). Nach Beendigung der Prophezei-
ung 16st Erictho ihr Versprechen ein und lasst den Soldaten ein zweites Mal sterben;

im Anschluss geleitet sie Sextus zuriick ins Lager seines Vaters (ibid., 820-830).

In der Darstellung der Erictho und ihrem magischen Tun verarbeitet Lukan tief-
gehendes magisches Fachwissen zu einer grausigen, aber nichtsdestotrotz duflerst fas-
zinierenden Nekromantieschilderung!7?, in der Magie ,als Teil [der] gegenwirtigen
politischen und sozialen Realitdt (Korenjak 1996, 34) deutlich hervortritt. In der Sze-
ne bildet Erichto, die ,,Meisterin® (Schrempp 1964, 25) der schwarzen Magie, den
Mittelpunkt, die im Vergleich mit den Fahigkeiten thessalischer Hexen im Allgemei-
nen diese weit tiberfliigelt. Als die Verkorperung von Magie in ihrer Idealform steht
sie tiber der Welt der Gétter und der Menschen und verfolgt vllig unabhéngig ledig-
lich ihre eigenen Ziele und Wiinsche. So stellt sie nur deshalb sicher, dass die Schlacht
wirklich bei Pharsalus stattfinden wird, um ihre Gier nach Toten und Unmengen an
Blut zu befriedigen (Bell. civ. 6, 582f.). Um ihre Ziele zu erreichen, verdndert die
machtige Zauberin den Lauf der Dinge je nach Bedarf und bedient sich dazu sowohl
der Gétter als auch der Menschen, wie die Durchfithrung der Nekromantie zeigt. Die
Gotter kommen ihrem Wunsch, die Seele des toten Soldaten wieder an die Oberwelt
zu senden, nach und die Menschenwelt stellt ihr in Form des Leichnams des Verstor-

178 Die Riickfithrung der Seele des Soldaten in seinen Leichnam gelingt nur, da noch keine Bestattung
erfolgt und die Seele noch nicht im Hades angelangt war. Eine Darstellung der Vorstellung, dass un-
bestattete Seelen umherirren miissen, findet sich in Vergils Aen. 6, 236-418. Als Aeneas nach einem
Opfer an die Unterweltsgotter unter der Fithrung der Sibylle von Cumae in den Hades hinabsteigt,
kommt er zur Styx, an der er beobachtet, dass der Fihrmann Charon nicht alle der am Flussufer
wartenden Schatten in seinen Nachen ldsst, sondern sie teils weit weg scheucht (ibid., 315 f; navita
sed tristis nunc hos nunc accipit illos,/ ast alios longe summotos arcet harena). Auf seine erstaunte Fra-
ge, weshalb er dies tue, antwortet seine Begleiterin, dass diese Schatten nach ihrem Tode nicht be-
stattet worden seien. Da es Charon aber nur erlaubt sei, Seelen bestatteter Toter iiber die Styx und
den Cocytus zu setzen, verjage er die Seelen, die 100 Jahre dazu verdammt seien, am Flussufer zu
verbleiben (ibid. 329 f.; centum errant annos volitantque haec litora circum,/ tum demum admissi sta-
gna exoptata revisunt). Erst danach liefe er sie heran.

179 Korenjak 1996, 31. Hinsichtlich magischer Einzelelemente der Ericthoepisode und ihrer Parallelen
in den Zauberpapyri vgl. Graf 1996, 171-183.

53

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

54

benen das Arbeitsmaterial fiir die Totenbefragung zur Verfiigung. Dass sie tiberhaupt
dazu bereit ist, Sextus’ Wunsch nachzukommen, liegt lediglich daran, dass sie sich
durch die Bekanntheit ihres Rufes geschmeichelt fiihlt (ibid., 604 f,; impia laetatur
vulgato nomine famae/ Thessalis) und ihr Ruhm sich dadurch noch weiter mehren
wird. Wie die Beschreibung der Aktivititen der Erictho und die Nekromantie zeigen,
verfolgt die Zauberin niemals positive Zwecke, sondern stiirzt durch ihr magisches
Tun die Welt der Menschen ins Chaos. Sie setzt die allgemein giiltigen Regeln der
menschlichen Sphare aufer Kraft oder verkehrt sie; allein die Tatsache, dass ein Toter
wiederbelebt wird oder einem Menschen genaue Informationen tiber den Todeszeit-
punkt von Angehdrigen mitgeteilt werden, stellt die in der menschlichen Welt giilti-
gen Konstanten auf den Kopf.

Ericthos magisches Tun ist allerdings nicht die einzige Quelle, die in der Welt der
Menschen Chaos verursacht. Der in der Bevolkerung wiitende Biirgerkrieg bringt die
bestehende Weltordnung ebenfalls ins Wanken. Dass ein Vertreter des Adels wie Sex-
tus Pompeius, dessen Verdorbenheit deutlich hervorgehoben wird (ibid., 420; 589)
ganz selbstverstandlich Hilfe bei schwarzer Magie sucht und sich nicht an Einrichtun-
gen des offiziellen Staatskultes wendet, unterstreicht den Niedergang der alten, auf
Moral und Werte gegriindeten republikanischen Staatsordnung!8°. Sextus als Teilneh-
mer eines Biirgerkrieges, der die gewohnte politische und soziale Ordnung aus den
Angeln hebt, bedient sich mit der Magie eines Systems, das der menschlichen Welt
ebenfalls nur Chaos bringen kann und die gewohnte Ordnung weiter destabilisieren
wird$1,

Anders als Lukan wihlt Horaz in Satire I, 8 fiir seine in weitere magische Hand-
lungen eingebettete Nekromantiebeschreibung die Gattung der Satire und beleuchtet
seinen Stoftf damit aus einer heiter-humorvollen Perspektive'®>. Der Autor siedelt das
Geschehen mitten in Rom in einer auf dem Esquilin neu angelegten Parkanlage an,
die vordem als Bestattungsort fiir Arme und Sklaven genutzt wurde. Als Erzdhler tritt
der Gott Priapus auf, der gezwungen ist, einem nichtlichen Besuch der Hexe Canidia
und ihrer Kollegin Sagana auf dem ehemaligen Friedhof beizuwohnen'®3. Dass die
Hexen, die den Geist der Menschen mit magischen Worten und Giften beeinflussen
(Serm. 1, 8, 19f; carminibus quae versant atque venenis/ humanos animos), den Ort
immer noch aufsuchen, ist Priapus ein Dorn im Auge. Doch sie davon abzuhalten,
nachts Knochen und schédliche Krauter zu sammeln, vermag er nicht (ibid., 20-22;
has nullo perdere possum/ nec prohibere modo,/ (...) quin ossa legant herbasque nocen-
tis).

Nachdem sich die beiden nachtlichen Besucherinnen auf dem Esquilin eingefun-
den haben, beginnen sie sogleich ihr verbrecherisches Treiben, das sie mit Heulen be-
gleiten (ibid., 24 f; Canidiam (...), cum Sagana (...) ululantem). Zunichst wiihlen Ca-

180 Dass Pompeius sich zum Zwecke der Zukunftserforschung der responsa haruspicum sowie der exta
und ostenta bediente, wird bei Cicero erwdhnt (De div. 2, 53).

181 Vgl. Korenjak 1996, 34-37. Hier wird auch die Rolle der stoischen Philosophie in der Ericthoepiso-
de beleuchtet.

182 Zur Satire vgl. Llewelyn in Harrison 2007, 174-188.

183 Zur Figur der Canidia in Serm. I, 8 vgl. auch Paule 2017, 23-53.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

nidia - barfuf3, totenbleich, mit losem Haar und aufgeschiirztem schwarzem Umhang
- und Sagana mit ihren bloflen Fingernageln in der Erde (ibid., 26 f.; scalpere terram/
unguibus) und reiflen ein schwarzes Lamm in Stiicke (ibid., 27; pullam divellere mor-
dicus agnam). Danach graben sie eine Grube und gielen das Blut des Lammes hinein,
um die Totenseelen aus der Unterwelt hervorzulocken und sie iiber die Zukunft be-
fragen zu konnen (ibid., 28 f;; cruor in fossam confusus, ut inde/ manis elicerent animas
responsa daturas). Des Weiteren haben sie zwei Zauberpiippchen aus Wolle und
Wachs dabei (ibid., 30; lanea et effigies erat altera cerea), deren Verwendungszweck al-
lerdings im Unklaren bleibt, und sie rufen die Unterweltsgéttin Hekate sowie ihre Be-
gleiterin Tisiphone an. Nachdem sich selbst der Mond, der angesichts der Aktivititen
der Hexen vor Scham errdtet, hinter den grofien Grabmalern verbirgt (ibid., 35 f.; Lu-
namque rubentem,/ ne foret his testis, post magna latere sepulcra), schreitet Priapus
ein. Um die Hexen zu vertreiben, ldsst er einen lauten Leibwind hoéren (ibid., 46 f;
nam, displosa sonat quantum vesica, pepedi/ diffissa nate ficus). Sein Plan geht auf,
denn Canidia und Sagana erschrecken zutiefst, lassen alle Krauter und Liebeszauber-
zutaten zuriick (ibid., 49f; herbas atque incantata lacertis/ vincula) und fliechen
schnurstracks zuriick in die Stadt ibid., 47; at illae currere in urbem). Auflerst unter-
haltsam wird die Flucht der Hexen fiir Priapus vor allem dadurch, dass Canidia ihr
Gebifl und Sagana ihre hohe Kopfbedeckung'®+ verliert (ibid., 48f.; Canidiae dentis,
altum Saganae caliendrum/ excidere).

Wie die Iambik verfolgt auch die Gattung der Satire den Zweck, als unpassend
eingestuftes menschliches Verhalten zu kritisieren'8s; sie ist ,abusive® und ,attack(s]
human failings on the model of Old Comedy“ (Llewelyn in Harrison 2007, 175). Ho-
raz mochte in Serm. 1, 8 (wie bereits in Ep. 5) seinen Lesern die Gefihrlichkeit magi-
schen Tuns vor Augen fiihren, er prasentiert das magische Geschehen aber bewusst
humorvoll in einem Rahmen*#, der es seiner Ernsthaftigkeit beraubt und die Hexen
der Lacherlichkeit preisgibt'®7. So lasst er Canidia und Sagana zwar als typische Zau-
berinnen mit bloflen Fiiflen, ungegiirteten Gewdndern und mit allerlei Zaubergerit
ausgestattet auftreten, sie ihren Nekromantiezauber vorbereiten und Zauberkrauter
fiir verschiedene Zwecke sammeln; die Bandbreite ihres magischen Wissens und Tuns
wirkt dabei durchaus bedrohlich. Andererseits legt er die Erzéhlung dem in der Gét-
terhierarchie weit unten stehenden und iiblicherweise mit einem iibergrof3en Phallus
dargestellten Fruchtbarkeitsgott Priapus in den Mund, der es auf komisch-obszone
Weise schafft, das Treiben der Hexen zu beenden und sie vom Esquilin zu vertreiben.
Dass beide Frauen wiahrend ihrer Flucht Teile ihres Erscheinungsbildes als einflussrei-
che, erhabene Zauberinnen verlieren (Gebiss bzw. hohe Kopfbedeckung), triagt eben-
falls dazu bei, den Nimbus der Macht der Zauberin zu zerstéren - die Vorstellung von
der gefihrlichen Hexe und ihren magischen Handlungen wird satirisch durchbro-
chen'®8, Doch trotz des humorvollen Rahmens bleibt im Hintergrund die Warnung

184 Hinsichtlich der Bedeutung von caliendrum vgl. Tupet 1976, 290-293.
185 Llewelyn in Harrison 2007, 174f.

186 Tupet 1976, 290.

187 Tupet 1976, 327.

188 Tupet 1976, 327-329.

55

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

56

bestehen: Magie in der in Serm. I, 8 geschilderten Form ist gefahrlich und untermi-
niert die romische Gesellschaft. Deutlich gemacht wird dies an den beiden Hauptak-
teurinnen. Mit der Wahl des ehemaligen Armenfriedhofs als Ort ihres magischen
Tuns distanzieren sie sich zunéchst von der Welt der Lebenden und wenden sich der
der Toten zu, was sie in eine gesellschaftliche Auflenseiterposition bringt. Diese wird
in einem zweiten Schritt noch verstirkt, da sie sich durch ihr animalisches Handeln -
das Herumwiihlen in der Erde mit bloflen Fingern sowie das rohe Zerreiflen des
Lamms - in eine antisoziale Position begeben. Dass sogar der Mond, der alles auf Er-
den beobachtet, sich vor Scham von ihnen abwendet, macht ebenfalls deutlich, dass
das Handeln der Hexen nicht mit den in der rémischen Gesellschaft geltenden Regeln
und Wertevorstellungen zu vereinbaren ist. Es ist klar: Wer wie Canidia und Sagana
handelt, bringt sich in Opposition zu den geltenden gesellschaftlichen Regeln und
wird damit sozial untragbar.

Das zweite Ergebnis der Analyse der plinianischen Magiegeschichte war, dass Plinius
Magie positiv bzw. neutral bewertet und mit dem Feld des Wissens assoziiert. Diese
beiden Aspekte verbinden sich in der Naturalis Historia in den Biichern 20 bis 32 in
der magischen Medizin, deren Rezepturen — wie die Untersuchung der magischen In-
halte in Kapitel 4 erbringen wird - als sozial akzeptabel eingestuft werden. In der la-
teinischen Literatur erfihrt der Heilzauber ebenfalls diese Einschdtzung, wie aus
Ovids Metamorphosen 7, 159-296 kenntlich wird.

In der genannten Episode begegnen wir der neben Circe beriichtigtsten Zauberin
des Mythos, der aus Kolchis stammenden Konigstochter Medea, deren spiteres
Schicksal an Jasons Seite durch ihre magischen Fiahigkeiten bestimmt wird'®. Diese
sind ihrer Umgebung sehr bewusst, da sie sie sowohl fiir positive als auch negative
Zwecke einzusetzen weif3*9°. Wir treffen das Ehepaar in ein Gesprich vertieft an, in
dem Jason von Medea die Ubertragung eines Teiles seiner eigenen Lebenszeit auf sei-
nen alten, gebrechlichen Vater Aeson erbittet. Jason ist sich bewusst, dass seine Frau,
der er alles verdankt (Met. 7, 1641f; o cui debere salutem/confiteor, coniunx), diesen
Wunsch mittels ihrer Zauber (ibid., 167; carmina) erfiilllen kann. Sie lehnt sein Anlie-
gen jedoch ab, da es ihr als Verbrechen (ibid., 172; scelus) erscheint und sie keinen
Frevel an Aeson begehen mochte. Medea macht Jason allerdings einen anderen Vor-
schlag: Sie will mit Hilfe ihrer Zauberkunst (ibid., 176; arte mea) ein weitaus schwie-
rigeres Unterfangen wagen; Aeson soll mittels eines von ihr gebrauten Trankes ver-
jungt und sein Leben so verldngert werden.

In der folgenden Beschreibung der Vorbereitung sowie der Durchfithrung des
Zaubers vereint der Autor alle Flemente, die charakteristisch fiir die antike Zauber-
praxis sind. Medea erscheint dadurch als Zauberin par excellence, die profundes ma-

189 Der Medeastoft wurde im Laufe der Antike mehrfach bearbeitet, das fritheste Zeugnis liegt in Ho-
mers Ilias XI, 738-741 vor (vgl. Odgen 2009, 312 f.; Agamede stellt wahrscheinlich eine Art Frithsta-
dium der Medeafigur dar). Weitere Bearbeitungen des Stoffes finden sich in den Rhizotomoi des So-
phokles oder den Argonautica des Apollonius Rhodius.

190 Hinsichtlich der verschiedenen Darstellungen Medeas bei Ovid vgl. Corrigan 2013, 1-97.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

gisches Wissen in Theorie und Praxis in sich vereint. Sie wartet genau drei Tage ab
und macht sich dann beim Schein des fiir das Vorhaben unabdinglichen Vollmonds
ans Werk (ibid., 197-181). Sie bereitet sich sorgsam vor, so wie es fiir die Durchfiih-
rung eines magischen Rituals notwendig ist, indem sie ihre Schuhe ablegt (ibid., 183;
nuda pedem) und sich in ein ungegiirtetes Gewand kleidet (ibid., 182; vestes induta
recinctas), zudem muss auch ihr Haar lose auf die Schultern fallen (ibid., 183; nudos
umeris infusa capillos) und darf nicht frisiert und hochgesteckt sein. Dann begibt sie
sich zum nahen Fluss, wendet sich dreimal den Sternen zu und benetzt sich dreimal
mit Flusswasser die Haare (ibid., 188-191), bevor sie zur Nacht, den Sternen und zur
dreikdpfigen Unterweltsgottin Hekate, der fiir die Zauberer wichtigsten Gottin, betet
(ibid., 194 f; triceps Hecate, quae (...) adiutrixque venis cantusque artisque magorum).
Die Gottheiten sollen ihr bei der Herstellung des Verjiingungstrankes (ibid., 215£;
nunc opus est sucis, per quos renovata senectus/ in florem redeat, primosque conligat
annos) zur Seite stehen, fiir den spezielle magische Kriauter vonnoéten sind, die sie je-
doch erst in entfernten Landern sammeln muss. Die Goétter erhoren, gezwungen
durch Medeas Zauber, ihre Bitte und senden einen von gefliigelten Schlangen gezoge-
nen Wagen (ibid., 218 f; volucrum tractus cervice draconum/ carrus). Neun Tage und
Néchte fithrt sie ihre Reise an die verschiedensten, weit entlegenen Orte wie das Tem-
petal in Thessalien oder Thrakien, dann kehrt sie zum Brauen des Trankes nach Hau-
se zuriick (ibid., 220-237).

Fiir die Herstellung des Trankes sowie die Durchfiihrung der Verjiingung, die in
ihrer Beschreibung als auch dem verwendeten Vokabular an einen religiésen Ritus er-
innert, ist ebenfalls eine rituelle Vorbereitung notwendig: Medea lebt unter freiem
Himmel und enthalt sich einer jeden Berithrung durch einen Mann (ibid., 239 £.; tan-
tum caelo tegitur refugitque viriles/contactus), bevor sie zwei Altére fiir Hekate und die
Gottin der Jugend aus Rasenstiicken errichtet und in der Néahe zwei Opfergruben aus-
hebt (ibid., 240 f;; statuitque aras e caespite binas/ dexteriore Hecates, ast laeva parte
Iuventae). Uber diesen schlachtet sie mit einem Dolch ein dunkles Opfertier und ver-
mischt sein Blut in der Grube mit jeweils einem Becher Wein und einem Becher war-
mer Milch. Im Anschluss beschwort sie die Gotter der Erde und der Unterwelt, allen
voran Pluto und Proserpina, ihr lebensverldngerndes Vorhaben zu unterstiitzen und
lasst den durch einen Zaubergesang in tiefen Schlaf versenkten Aeson (ibid., 253; in
plenos resolutum carmine somnos) von Dienern herbeitragen, die sich danach rasch
entfernen. Nun beginnt sie, wieder mit gelostem Haar, mit einer Fackel um die Altare
zu gehen, diese Fackel in das Blut-Wein-Milch-Gemisch zu tauchen, um sie anschlie-
flend im Feuer beider Altire zu entziinden. Die Prozedur ist fast auf ihrem Hohe-
punkt angelangt und Medea entsithnt nun Aeson jeweils dreimal mit Feuer, Wasser
und Schwefel (ibid., 261; terque senem flamma, ter aqua, ter sulphure lustrat). Zur glei-
chen Zeit brodelt schon der Trank in einem groflen Kessel, zu dem die Zauberin noch
einige Ingredienzien besonderer Art hinzufiigt: Neben Wurzeln aus dem Tempetal,
Samen, Blumen, aggressiven Pflanzensiften, Steinen und Sand gibt sie u.a. bei Voll-
mond gesammelten Reif, die Fligel mit dem Fleisch eines Uhus, Teile eines Werwolfs
sowie Kopf und Schnabel einer goo Jahre alten Krihe hinzu. Dann: umriihren, fertig!
Bereits an ihrem ,,Kochloffel®, einem abgestorbenen Olbaumzweig (ibid., 277 f,; arenti

57

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff

ramo iampridem mitis olivae/ omnia confudit), zeigt sich die Wirksamkeit der Fliissig-
keit, denn er beginnt sogleich zu griinen und reiche Frucht zu tragen (ibid., 280 £;; fit
viridis primo nec longo tempore frondes/ induit et subito gravidis oneratur olivis). Nun
kommt sie zum Ziel ihrer Bemtihungen: Sie schneidet Aeson die Kehle durch und er-
setzt sein altes Blut durch ihren Trank, der sofortige Wirkung zeigt und Aeson um
rund vierzig Jahre verjlingt (ibid., 289; barba comaeque/ canitie posita nigrum rapuere
colorem).

In der vorliegenden Szene tritt Medea dem Leser als selbstbewusste Zauberin ent-
gegen, die sich offen, ja sogar stolz, zum Kreis der Zauberkundigen zdhlt (ibid., 195 f.)
und ihre magischen Fihigkeiten bewusst einsetzt. Sie weif3, dass sie aufgrund ihrer
profunden Kenntnis magischer Worte sowie der Kleidungsvorschriften, des Zeitrah-
mens, der Opfervorgaben, Ingredienzien und Fundorte derselben sowie des Ritualin-
halts und -ablaufs enorme Macht iiber alle und alles, auch iiber das menschliche Le-
ben und seine Dauer, besitzt. Diese Macht missbraucht sie im Falle des Aeson jedoch
nicht, denn wie ihre Ablehnung der urspriinglichen Bitte Jasons zeigt, will sie kein
Verbrechen begehen. Sie bedenkt ihr Vorgehen vielmehr genau und folgt gewissen
Wertvorstellungen. Diese Darstellung Medeas durch Ovid zeigt den verantwortungs-
vollen Einsatz von Magie zu Heilzwecken. Gegen diese Art von Magie ist nichts ein-
zuwenden, da sie sozial keinen Schaden anrichtet und damit akzeptabel ist. Wie aller-
dings der Fortgang der Erzahlung (ibid., 297-349) zeigt, setzt Medea dieselben Zau-
berkiinste auch ganz bewusst ein, um Rache zu iiben. Unter dem Deckmantel des
Versprechens, Pelias wie zuvor Aeson zu verjlingen, zieht Medea die Tochter des Peli-
as auf ihre Seite und bringt sie dazu, ihren Vater eigenhandig zu zerstiickeln. Anstatt
Pelias im Anschluss daran zu verjiingen, versetzt sie ihm den Todesstreich und flieht.
In dieser Szene wird Medea als Barbarin (ibid., 297) dargestellt, die bewusst Schaden-
zauber praktiziert, der in einen Mord miindet. Diese Art von Magie ist gesellschaft-
lich nicht akzeptiert, sondern macht sie zur Morderin, die zu Aegeus fliehen muss.

Wie bereits Corrigan untersucht hat, stellt Ovid in den Metamorphosen Medeas
Entwicklung von einem unschuldigen, jungen Médchen, das seine magischen Fahig-
keiten zu guten Zwecken einsetzt hin zu einer reifen Frau dar, die unter dem Einfluss
verschiedener Ereignisse in ihrem Leben Magie fiir negative Zwecke missbraucht und
damit bewusst Schaden anrichtet'9. Die forderliche, sozial akzeptierte Magie weicht
im Laufe von Medeas personlicher Entwicklung einer negativen, die zu Zerstérung
fihrt und sie zu einer sozial untragbaren, sogar als verwerflich einzustufenden Figur
macht. Die ausgewihlte Szene ist ein gutes Beispiel fiir diese Entwicklung, denn Me-
dea entscheidet bewusst, wie sie ihre magischen Fidhigkeiten einsetzt: Aus Liebe zu
ihrem Ehemann Jason verhilft sie dem Aeson durch ihren Verjiingungszauber zu neu-
er Lebenskraft, den Pelias ermordet sie hingegen von Rache getrieben mit Hilfe des-
selben Zaubers.

191 Corrigan 2013, 94-97.

58

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

3.2 Quellen

Wie die Untersuchung der Haltung zu Magie in den herangezogenen lateinischen
Quellen zeigt, wird die bereits bei Plinius in Nat. Hist. 30, 1-20 erkennbare ambiva-
lente Haltung zu Magie auch in diesen Zeugnissen eindeutig kenntlich. Magie wird
einerseits als enormes Risiko aufgefasst, da sie eine reale Gefahr fiir Individuen und
den romischen Staat darstellt. Die Furcht vor ihrer unterminierenden Wirkung wird
durch die Verbote und gesetzlichen Regelungen in den Rechtstexten greifbar; dass
diese berechtigt ist, ist wiederum an der géngigen Praxis der Defixionen ersichtlich.
Letztere sind der Beleg fiir die durch die magische Verfluchung angestrebte Schadi-
gung einer anderen Person, durch die sich der Magie Praktizierende in die Rolle eines
gesellschaftlichen Auflenseiters begibt. Die Rechtstexte hingegen zeigen an, dass eine
rechtliche Basis geschaffen wurde, um ein solches antisoziales Verhalten juristisch zu
ahnden und damit langfristig zu unterbinden. Bei der gesellschaftlichen Verarbeitung
des Gefahrenphdnomens Magie wird diese sozial nicht akzeptierte Seite magischer
Praktiken ebenfalls aufgegriffen, wobei die Magiearten des auf Schadigung ausgerich-
teten Liebeszaubers und die Nekromantie in den Fokus riicken. Sowohl in der 5. Epo-
de des Horaz, in den drei besprochenen Liebeselegien als auch in den ausgewéhlten
Nekromantiebeschreibungen ist die Warnung vor der Gefdhrlichkeit der jeweiligen
Magieart die Kernaussage. Wenn auch die Zeugnisse die sozial nicht akzeptierte
Komponente der Magie stark betonen, ist die sozial akzeptierte Variante von Magie
ebenfalls klar zu erkennen. Diese besteht in der Heilmagie bzw. magischen Medizin
und hat die vollkommene Genesung der Zielperson/Zielgruppe zum Ziel. Die Quel-
len spiegeln somit deutlich die beiden Seiten magischer Praktiken — sowohl die sozial
nicht akzeptierte als auch die sozial akzeptierte — wider und decken sich damit mit
der in der Magiegeschichte erkennbaren ambivalenten Haltung des Alteren Plinius.
Der Unterschied zwischen Plinius und den zur Unterstiitzung herangezogenen Quel-
len besteht nun darin, dass Plinius die sozial nicht akzeptierten Magiearten in seinem
Werk lediglich knapp benennt und ihr Gefahrenpotential nur kurz anreifit, dann aber
nicht weiter ausfiihrt; die untersuchten Quellen hingegen fiillen die jeweilige Magie-
art durch ihre anschauliche Darstellungsweise mit Leben und lassen das magische
Geschehen vor den Augen des Lesers lebendig werden. Was Plinius hingegen ausfiihrt,
sind die Rezepturen magischer Medizin, d.h. die sozial akzeptierte Magiekomponente.
Diese wird nun im néchsten Kapitel in den Mittelpunkt der Untersuchung riicken, da
sich auf der Basis der Analyse der Magieinhalte in den medizinischen Biichern der
Naturalis Historia grundlegende Beobachtungen zur fiir den Alteren Plinius charakte-
ristischen Arbeitsweise und zu seinem Verstindnis von Wissensordnung ableiten las-
sen, die wiederum fiir das Verstdndnis der politischen Dimension des plinianischen
Werks von zentraler Bedeutung sind.

59

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius
4.1 Der Kontext der Magiekapitel

Vor der eingehenden Analyse der Magieinhalte der Biicher 20 bis 32 der Naturalis Hi-
storia ist es fiir das tiefere Verstandnis des Werkes unerldsslich, sich zunéchst in gebo-
tener Ausfithrlichkeit mit dem Kontext der Magiekapitel zu beschiftigen. Zu diesem
zéhlen einerseits die Betrachtung von Zielsetzung, Zielgruppe und den Arbeitsprinzi-
pien des Autors als auch andererseits die Untersuchung der Werkskonzeption (The-
menbereiche und Anordnung derselben), der Quellen, Inhaltsverzeichnisse, Autoren-
angaben sowie leitender Ordnungsprinzipien in den Biichern 20 bis 32. Aus der Be-
schiftigung mit den kontextuellen Einzelpunkten sowie der folgenden Feinanalyse
der Magiekapitel lassen sich abschliefSend fiir die Fragestellung der Arbeit grundle-
gende Beobachtungen zu der fiir den Alteren Plinius charakteristischen Arbeitsweise
und zu seinem Verstandnis von Wissensordnung ableiten.

Die Zielsetzung, Zielgruppe und grundlegenden Arbeitsprinzipien des Autors

Plinius der Jiingere bezeichnet das siebenunddreifligbdandige Werk seines Onkels als
opus diffusum, eruditum nec minus varium quam ipsa natura (ep. 3, 5, 6). Damit die
Naturalis Historia — oder die Naturae Historiarum [libri], wie sie der Jiingere Plinius
nennt (ibid.) — aber zu dem ausfiihrlichen, gebildeten und der Natur in ihrem Variati-
onsreichtum gleichenden Werk wurde, das sie ist, befolgte ihr Verfasser mehrere
grundlegende Arbeitsprinzipien. Diese orientieren sich an der Gesamtzielsetzung des
Werks: dem Nutzen fiir die romische Gesellschaft92.

Bereits in der praefatio wird diese Zielsetzung oftenbar, denn Plinius erklart, dass
er sich mit der Verfassung dieses seines Werkes zum Ziel gesetzt habe, seiner Leser-
schaft, und damit also letztlich der gesamten romischen Gesellschaft, niitzliche Hilfe
zu bringen; Beweggriinde wie die eigene Selbstverherrlichung, die ihn bei einem der-
art berithmten Schriftsteller wie Titus Livius (59 v. Chr.-17 n. Chr.) in Erstaunen ver-
setzen, oder anderen gefallen zu wollen trifen auf ihn nicht zu (Nat. Hist. praef. 1,
16)193:

Equidem ita sentio, peculiarem in studiis causam eorum esse, qui difficultatibus victis uti-

litatem iuvandi praetulerint gratiae placendi, idque iam et in aliis operibus ipse feci et pro-

fiteor mirari me T. Livium, auctorem celeberrimum, in historiarum suarum, quas repetit
ab origine urbis, quodam volumine sic orsum: Tam sibi satis gloriae quaesitum, et potuisse

192 Vgl hierzu Naas 2002, 84-86.
193 Zum gesellschaftlichen Nutzen vgl. auch Howe 1985, 564.

61

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

62

se desidere, ni animus inquies pasceretur opere. profecto enim populi gentium victoris et
Romani nominis gloriae, non suae, composuisse illa decuit*94.

Schon das gewihlte Thema des Werks, die Darstellung der Natur der Dinge, ist auf
gesellschaftlichen oder individuellen Nutzen ausgerichtet. Plinius selbst definiert
nédmlich die materia seines Werkes wie folgt: Es werde die Natur der Dinge, d.h. das
reale Leben, erzahlt (ibid., 13; rerum natura, hoc est vita, narratur). Sein Buch soll also
alle fiir das menschliche Leben nutzbringenden Inhalte in Verbindung mit der Natur
behandeln9s. Durch das Werk selbst zieht sich die genannte Zielsetzung wie ein roter
Faden, die Begrifte utilitas, utilis sowie auch das Verb prodesse sind allgegenwartig*9%;
seine Zielsetzung bekriftigt Plinius wiederholt im Werk, wie zu Beginn von Buch 28,
wenn er betont, dass er weniger das fiir das Leben Gefillige als vielmehr das Niitzli-
che zu behandeln gedenke (28, 2; omnemque insumemus operam licet fastidii pericu-
lum urgeat, quando ita decretum est, minorem gratiae quam utilitatium vitae respectum
habere.). Zum Bereich des Nutzens gehort auch die Aufgabe des docere, die der Autor
ibernimmt'97. Nur wenn er den Leser neue Inhalte lehrt — beispielsweise in der Form
von Erklarungen von Pflanzenbezeichnungen oder diversen praktischen Hinweisen —
kann die Naturalis Historia ihren Nutzen entfalten'93.

194 Ich freilich bin dieser Ansicht, dass die Lage derer in ihren Studien besonders ist, die nach Uberwin-
dung der Schwierigkeiten den Nutzen, Hilfe zu bringen der Annehmlichkeit, zu gefallen, vorgezo-
gen haben, und dies habe ich schon sowohl in anderen Werken selbst getan als auch gestehe ich,
dass ich mich wundere, dass Titus Livius, ein duflerst berithmter Schriftsteller, in einem bestimmten
Band seines Geschichtswerkes, das er mit dem Ursprung der Stadt beginnen lésst, so spricht: Er ha-
be sich schon genug Ruhm erworben und kénnte miifig sein, wenn sich nicht sein unruhiger Geist
am Werk weidete. In der Tat hatte es sich namlich geziemt, jenes zum Ruhm des iiber [alle] Volker
siegreichen Volkes und des Romertums, nicht zur eigenen Verherrlichung geschrieben zu haben.

195 Plinius ist allein aufgrund des Umfangs seines Themas gezwungen, eine Auswahl unter den zur Ver-
fiigung stehenden Wissensinhalten zu treffen. Welche Auswahlkriterien er anwendet, wird in Kapi-
tel 4.2.2 untersucht.

196 Utilitas als Auswahlkriterium fiir Plinius’ Wissensinhalte wird auf S. 162-165 behandelt.

197 Beispiele sind Nat. Hist. 21, 57 (Vermehrung attischen Thymians, hier schlie3t sich Plinius in die
Gruppe der Personen, die gelehrt werden, mit ein, wie am Passiv ersichtlich ist; ergo translatum est
ex Attica thymum et vix flore uti docemur, satum); 22, 15 (die Natur verldsst den Menschen nie;
magno quamquam inmensi laboris solatio, sperni cum rerum natura, quam certe non defuisse nobis
docebimus et invisis quoque herbis inseruisse remedia); 23, 7 (Zubereitung des omphakion aus der
sich entwickelnden Traube; Omphacium qua fieret ratione incipientis uvae pubertate, in unguento-
rum loco docuimus.); 23, 52 (Verfalschung von Wein; Vini genera, quae fingi docuimus, nec fieri iam
arbitror et supervacuum eorum usum, cum ipsis rebus, ex quibus finguntur, doceamus uti.); 24, 21
(Einnahmeform des Galbanums; neque umidum neque aridum probatur et quale docuimus.); 24, 32
(Harzentstehung; Resinam e supra dictis arboribus gigni docuimus et genera eius et nationes in ratione
vini ac postea in arboribus.); 31, 123 (Schwdmme; animal esse docuimus, etiam cruore inhaerente.).

198 Beispiele fiir die Erklirung von Pflanzenbezeichnungen sind Nat. Hist. 22, 44 (Rebhithnerkraut/
Jungfernkraut; Namensgebung durch géttliches Eingreifen); 22, 60 (Sonnwendenart ,,Skorpions-
schwanz; Namensgebung durch Aussehen); 22, 66 (Bitterkraut; Namensgebung durch bezeichnen-
de Eigenschaft); 25, 32 (Herakleion; Name nach Entdecker); 26, 22 (Kraut lichen; Name nach Heil-
wirkung gegen Flechten); praktische Hinweise gibt der Autor beispielsweise in 21, 32 (Echtheitsprii-
fung fiir Safran); 21, 185 (romische und griechische Maf3- und Gewichtseinheiten); 24, 10/15 (Haar-
farbemittel); 24, 26 (Haarkrauselungsmittel); 25, 55 (Tierheilmittel gegen Rdude bei Zugtieren); 26,
164 (Enthaarungsmittel fiir Minner); 28, 191 (Ursprung, Herstellung und Zweck von Seife); 31, 67
(Verfahren zur Meerwasserherstellung); 31, 70 (Verfahren zur Herstellung von Stiflwasser zu Lande
und auf dem Meer).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

Damit ein so umfassendes Werk wie das des Plinius aber tatsichlich nutzbrin-
gend ist, muss es handhabbar sein. Ein Instrument hierfiir sind die an die Widmung
an Titus angeschlossenen Inhaltsangaben, die es zwar primir dem Kaiser, aber dann
natiirlich auch allen weiteren Lesern ermdglichen sollen, sich im Werk zurechtzufin-
den und gewiinschte Inhalte rasch zu finden; vor allem der Aspekt der Zeitersparnis
ist fur den stets auf die optimale Ausnutzung seiner Zeit bedachten Plinius zentral,
wie praef. 33 zeigt:

quia occupationibus tuis [i.e. Titi] publico bono parcendum erat, quid singulis continere-

tur libris, huic epistulae subiunxi summaque cura, ne legendos eos haberes, operam dedi.

tu per hoc et aliis praestabis ne perlegant, sed, ut quisque desiderabit aliquid, id tantum
quaerat et sciat quo loco inveniat®9°.

Daneben verhelfen die Autorenlisten am Ende jeder Inhaltsangabe sowie ein dichtes
Netz aus Querverweisen (Vor- und Riickverweise) dem Leser zu einem besseren
Uberblick tiber das Werk.

Nach der Klarung der Zielsetzung wenden wir uns nun der Frage zu, an welche(n)
Adressaten sich die Naturalis Historia eigentlich richtet?°°. Plinius selbst geht in Nat.
Hist. praef. 6 darauf ein, welche Zielgruppe er fiir sein Werk vor Augen hat:

Quid ista legis, Imperator? humili vulgo scripta sunt, agricolarum, opificum turbae, denique
studiorum otiosis*°*.

Die Adressaten der Naturalis Historia sind in diesem Abschnitt, in dem der Autor sich
an Titus wendet, alle genannt: An erster Stelle steht der zukiinftige Kaiser Titus (Impe-
rator), dem sie gewidmet ist; von ihm gesellschaftlich stark abgesetzt folgen das einfa-
che Volk (humili vulgo), zu dem die Bauern und Handwerker zihlen (agricolarum,
opificum turbae), und zuletzt die Personen, die zu beschiftigt fiir studia sind (studio-
rum otiosis)?°2. Fachleute zdhlen nicht zum intendierten Leserkreis (ibid., 7; praeterea
est quaedam publica etiam eruditorum reiectio.).

Doch auch wenn die Bauern und Handwerker explizit als Adressaten genannt
sind, so stellt sich die berechtigte Frage, ob sich das Werk tatsdchlich vorrangig an sie
richtet. Allein aufgrund der Kosten von Biichern und dem mangelhaften Bildungsni-
veau der unteren Schichten gilt es als doch eher unwahrscheinlich, dass sie Plinius’
Werk lasen?°3. Allein die Widmung an den zukiinftigen Kaiser deutet darauf hin, dass
Plinius’ Aussage nicht wortlich zu nehmen ist, da sonst Titus als intendierter erster

199 Da [ich] auf deinen Dienst fiir das Allgemeinwohl Riicksicht nehmen musste, habe ich das, was in
den einzelnen Biichern beinhaltet ist, an diesen Brief angefiigt und ich habe mir mit grofiter Sorgfalt
Miihe gegeben, dass du diese nicht lesen musst. Dadurch wirst du auch den anderen [den Vorteil]
verschaffen, sie nicht ganz lesen zu miissen, sondern ein jeder, der etwas will, kann nur dies suchen
und weif3, wo er es finden kann.

200 Mit dem Adressaten des Werks beschiftigen sich Kéves-Zulauf 1973, 134-184; Isager 1991, 23-25;
Naas 2002, 44-53 und Morello in Gibson/Morello 2011, 147-165.

201 Warum liest du das da, Herrscher? Es ist fiir das niedrige Volk geschrieben, fiir die Menge der Bau-
ern, der Handwerker, schliefSlich fiir Leute, die fiir tiefgriindige Studien keine Zeit haben.

202 Die genaue Bedeutung der einzelnen Begriffe sowie der starke Kontrast zwischen Kaiser und einfa-
chem Volk wird in Naas 2002, 44-53 genau untersucht und diskutiert.

203 Naas 2002, 51-53.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

63


https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

64

Leser auf dieselbe Stufe mit dem Leserkreis des niedrigen Volkes gestellt wiirde, was
eher unvorstellbar ist. Viel wahrscheinlicher ist es, dass das Werk sich an eine Leser-
schaft richtet, die eine gewisse Grundbildung besafl und sich entweder weiterbilden
wollte oder auf der Suche nach bestimmten Informationen war, wie Naas treffend zu-
sammenfasst (Naas 2002, 53):

Le public de 'HN devait se composer de lecteurs désireux de se cultiver, de personnes a la
recherche d’informations précises et peut-étre de connaissances spécialisées, mais qui
avaient déja un niveau déducation suffisant pour pouvoir consulter une encyclopédie.

Auch konnte die Nennung der aufgrund der Unterschiedlichkeit ihres gesellschaftli-
chen Ranges doch eher miteinander unvereinbaren Adressatengruppen aus Nat. Hist.
praef. 6 vielmehr symbolisch aufzufassen sein, wie Citroni-Marchetti feststellt. In
ihren Augen konstruiert der Autor dadurch ein ,,pubblico senza limitazioni“ (Citroni-
Marchetti 1991, 16) fiir sein Werk. Diese Einzelgruppen konnen aus der Naturalis Hi-
storia unterschiedlichen Nutzen ziehen (ibid., 17):

Plinio ampliando al massimo la sfera dei lettori recupera, almeno idealmente, da una parte
il pubblico pitt modesto degli artigiani e dei contadini, a cui lopera puo fornire dati tecnici,
e dallaltra si rivolge ad un pubblico di persone colte che possono interessarsi a scrutare
con l'autore i fenomeni della natura, senza un vantaggio immediato.

Eben diese Beobachtung ist fiir unsere Zwecke wichtig, da es sich bei den beiden
letztgenannten Adressaten, dem einfachen Volk und Personen, die sonst wenig Zeit
fur tiefgreifende Studien finden, um Personenkreise handelt, fiir die ihr ,,highly prac-
tical interest in Pliny’s works (Morello in Gibson/Morello 2011, 161) ausschlagge-
bend sein konnte, um sich mit dem Werk des Autors zu beschiftigen. Der zentrale
Beweggrund fiir diese wére eben der Nutzen gewesen, den ein solches Werk bereit-
hielt und der, wie bereits festgestellt, fiir den Alteren Plinius den zentralen Beweg-
grund zur Abfassung der Naturalis Historia darstellt24.

Nach der Beleuchtung von Zielsetzung und Zielgruppe sollen nun die Arbeits-
prinzipien in den Fokus geriickt werden, denen Plinius folgt. Zuerst ist hier das Prin-
zip der Vollstindigkeit zu nennen, denn der Altere Plinius strebt ein Werk an, das der
Natur eine vollig umfassende Darstellung verschaftt (ibid., 15; omnibus vero naturam
et naturae sua omnia)*°s. Gleichzeitig ist dieses Arbeitsprinzip aber auch ein Aus-
wahlkriterium fiir die gewéhlten Inhalte des Autors, denn Plinius verwirklicht in sei-
ner Naturalis Historia seine eigene Vorstellung von inhaltlicher Vollstandigkeit, wie in
Kapitel 4.3 noch gezeigt werden wird. Erreicht wird diese individuelle Vorstellung von
Vollstindigkeit durch die bewusste Auswahl und Bearbeitung von Quellen sowie das
Einbringen eigener Erfahrung oder Erkenntnis des Autors. Neben der vollstindigen
Behandlung eines Inhalts, beispielsweise der Auster in 32, 59-65 (59-63: Aussehen,
Korper, Qualitit, Vorkommen; 64-65: Heilwirkung), werden Inhalte beispielsweise
auch aufgenommen, da sie bei anderen Autoren nicht tiefgriindig genug behandelt
wurden (ibid., 59; Auster) oder um ein Themengebiet in der Naturalis Historia selbst

204 Vgl Naas 2002, 51.
205 Vgl hierzu Carey 2003, 20-26.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

zu vervollstindigen, auch wenn die betreffende Pflanze keinerlei medizinische Nutz-
wirkung besitzt (22, 85; Kraut sillybum). Plinius ist sich jedoch auch im Klaren da-
riiber, dass es immer Inhalte geben wird, die fehlen; ein Beispiel ist die Unvollstandig-
keit seiner Liste von Landtieren und Végeln in Buch 32. Grund hierfiir ist, dass nicht
alle Teile der Welt bekannt sind und somit sein Tiertiberblick notwendigerweise un-
vollstindig bleiben muss (32, 143). Sprachlich klingt das Prinzip der Vollstindigkeit
konstant in Formulierungen mit dem Verb omittere — wie in 20, 235 (ne quid omitta-
mus) oder 28, 265 (Adeoque nihil omissum est) — an, wodurch der Leser stets an Plini-
us’ zentrales Anliegen erinnert wird, dass inhaltlich nichts fiir ihn Wichtiges auflen
vor bleiben darf.

Das Prinzip der Vollstindigkeit unterstiitzen die Prinzipien der Genauigkeit so-
wie der Ehrlichkeit. Die Wissensinhalte werden genau und gewissenhaft aus den aus-
gewihlten Quellen erarbeitet und sorgfiltig in die Struktur des Gesamtwerks einge-
fiigt; beispielsweise die oberflichliche Beschreibung von Pflanzen bei Krauterkennern
halt Plinius fiir einen Fehler in der Arbeitsweise derselben (27, 67). Werden Inhalte
wie die Beschreibung oder das Anwendungsgebiet eines Krautes nicht sogleich gefun-
den, forscht Plinius nach, bis er zum behandelten Punkt etwas in sein Werk aufneh-
men kann (ibid., 39; Kraut alkibion). Nach eigenen Aussagen stellt er aber nicht ein-
fach alle Aussagen seiner Quellen zusammen, sondern wéhlt — wie im Bereich der tie-
rischen Heilmittel - die Inhalte bewusst aus zuverldssigen Autoren nach ihren Uber-
einstimmungen zum jeweiligen Thema nach dem Prinzip der Genauigkeit aus (28, 2;
Fides tantum auctores appellet, quamquam et ipsi consensu prope iudicii ista eligere la-
boravimus potiusque curae rerum quam copiae institimus.).

Der ehrliche Erwerb und die Verlésslichkeit der Inhalte werden durch die Angabe
der Quellen belegt, teils werden Passagen aus den verwendeten Werken direkt zitiert,
wie beispielsweise Catos Empfehlung, kleine Knaben in Urin zu waschen, um
Schwachheit bei ihnen zu vermeiden (20, 83), seine Anweisungen hinsichtlich der
griechischen Arzte und Medizin an seinen Sohn Marcus (29, 13 f.) oder der Bericht
des Cassius Hemina tiber Konig Numas Beschluss zur Verwendung von Seefischen
(32, 20). Plinius ist sich bewusst, dass er verlassliche Quellen wahlen muss, damit er
sein Ziel des Nutzens tatsdchlich erreichen kann. Ein Beispiel bietet die nobilitas, also
die Beriihmtheit, angesehener Hebammen hinsichtlich der medizinischen Verwen-
dung von Knabenharn (28, 67; obstetricum nobilitas non alio suco efficacius curari pro-
nuntiavit corporum pruritus). Doch bei diesem Stoff wird auch klar, dass wieder Ge-
nauigkeit beim Umgang mit den Quellen gefragt ist, denn es finden sich neben Fach-
wissen oft auch viele dem Aberglauben verhaftete Ansichten, anstatt ratio bestimmt
dann die religio den Inhalt (ibid., 65; Magna et urinae non ratio solum, sed etiam reli-
gio apud auctores invenitur; (...)). Nach der Beleuchtung der Zielsetzung, Zielgruppe
und der drei grundlegenden Arbeitsprinzipien des Autors folgt nun ein kurzer Blick
auf die Gesamtkonzeption des Werks, die gewédhlten Themenbereiche sowie ihre An-
ordnung.

65

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

66

Gesamtkonzeption des Werks: Themenbereiche und Anordnung

Die Naturalis Historia umfasst insgesamt 37 Biicher, deren strukturelle Ordnung auf
das gewihlte Thema, die geordnete Darstellung der Natur, abgestimmt ist. Buch I bil-
det die Widmungsepistel (Nat. Hist. praef. 1 und 2; epistula) an Kaiser Vespasians
Sohn Titus, die in zwei Schwerpunkte zerfillt: das Eulogium auf Titus und einleitende
Grundlagen zur Naturalis Historia wie Umfang, Thema, Adressat, Zweck und Arbeits-
prinzipien®°®. An die Widmung schliefSen sich die Inhaltsangaben der folgenden Bii-
cher II bis XXXVII, die summae aus den Inhalten, den res et historiae et observationes,
sowie die Autorenlisten an. Letztere sind unterteilt in romische und fremde Autoren,
bei den medizinischen Biichern XX bis XXXII treten als Rubrik noch zusitzlich die
medici hinzu; hier wird die Summe der Inhalte dann auch mit medicinae et historiae
et observationes eingeleitet. Die Biicher II bis XXXVII setzen folgende Themen-
schwerpunkte: Buch II behandelt die Kosmologie, die Biicher III-VI die Geographie
der damals bekannten Welt (Buch III/IV: Europa, Buch V: Afrika, Buch VI: Asien). Es
schlief3t sich in Buch VII die Anthropologie an, gefolgt von der Zoologie. Innerhalb
dieses Fachgebietes erfolgt die Bearbeitung der Tiere nach ihrer Grof3e, den Anfang
machen die grofiten Tiere, den Schluss bilden die Insekten (Buch VIII: Landtiere,
Buch IX: Wassertiere, Buch X: Vogel, Buch XI: Insekten). Die Biicher XII bis XIX be-
handeln die Botanik, sie beginnen mit exotischen Baumen (Buch XII/XIII) und arbei-
ten sich tiber fruchttragende Baume (XIV/XV), Badume des Waldes (XVI), Nutzbdu-
me (XVII) und die Feldfriichte (XVIII) bis zu den Pflanzen des Gartens (XIX) vor.
Einen sehr groflen Anteil am Werk nehmen die Biicher zu Medizin und Pharmakolo-
gie (Buch XX-XXXII) ein, die sich ausfiihrlich mit pflanzlichen Heilmitteln und Dro-
gen (Buch XX-XXVII) sowie Heilmitteln aus Tier und Mensch (XXVIII-XXXII) be-
schiftigen. Abgeschlossen wird das Werk mit dem Komplex zur Metallurgie, Minera-
logie und Kunstgeschichte (XXXIII-XXXVII), der sich mit einzelnen Metallen (Gold
und Silber in Buch XXXIII, Kupfer, Eisen und Blei in Buch XXXIV), Farben und Ma-
lerei (Buch XXXYV), Steinen (Buch XXXVI) und Edelsteinen (Buch XXXVII) be-
fasst>°7. Die Anlage des Werkes insgesamt lasst erkennen, dass der Autor vom grofien
Ganzen, dem Kosmos und seinen Erscheinungen, ausgehend mit der Geographie erst
die Erde in den Fokus nimmt, um dann zum Menschen, den Tieren und den Pflanzen
zu kommen; erst zuletzt nimmt er mit der Heilkunde und den Metallen, Mineralien
und der Geschichte der Kunst die menschliche Kultur in den Blick. Er bearbeitet sein
Thema also mit einer Art Zoomtechnik, deren Themengebiete immer feiner und en-
ger abgegrenzt werden. Innerhalb dieser Darstellung der Natur bildet der Mensch, ge-
nauer der Romer, und seine Lebenswelt einen zentralen Bezugspunkt; die Naturdar-
stellung ist also immer auf den Menschen und seine Bediirfnisse abgestimmt2°3.

206 Vgl. Kéves-Zulauf 1973, 134-184 (Struktur und Gedankenfithrung) und Sinclair in Boyle/Dominik
2003, 277-299 (Politik und Rhetorik). Zum Kaiser als Adressat der praefatio eines Werkes vgl. Jan-
son 1964, 100-106.

207 Zu den Buchtiteln, die die Biicher teils tragen, vgl. Naas 2002, 185-187.

208 Die Magie findet ihren Platz in den medizinischen Biichern, v.a. in den Biichern 28-30.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

Plinius hat die Naturalis Historia mit einer festen, tiberdachten Struktur aufge-
baut, innerhalb derer ein jeder Inhalt seinen festen Platz hat, wie er in Nat. Hist. 24, 3
bemerkt (innumera praeterea alia, quae suis locis dicentur adsidue.). An manchen Stel-
len werden Wissensinhalte in grundlegende Informationen und medizinische An-
wendung getrennt, wenn letztere in den ersten Teil nicht hineinpasst. Dies ist bei-
spielsweise bei der Behandlung der Sauermilch in 28, 135 (Oxygala fit et alio modo,
acido lacte addito in recens, quod velint acescere; utilissimum stomacho. Effectus dice-
mus suis locis.) und des Talges, seiner Qualitit und Zubereitung in ibid., 144 (usus di-
cetur suis locis.) sowie des Nutzens von Gefliigel in 29, 51 (De gallinarum autem ovis
tantum locuti sumus, cum et reliquarum alitum restent, magnae utilitatis, sicut suis locis
dicemus.) zu beobachten. Innerhalb der einzelnen Biicher folgt Plinius weiteren Ord-
nungsprinzipien wie der Anordnung der Heilmittel nach Krankheit, der Zuordnung
von Heilmittel und Krankheit(en) oder der Anordnung nach Alphabet, die anhand
des untersuchten Textkorpus, den Biichern 20 bis 32, exemplarisch am Ende dieses
Kapitels genauer beleuchtet werden. Der knappe Inhaltsiiberblick gibt den Eindruck
einer streng durchkomponierten, trockenen Faktensammlung; dies ist fiir einige Teile,
v.a. in den Biichern zur Medizin, durchaus der Fall, doch wird die Aufzdhlung der
Fakten durch das Einstreuen von Anekdoten, wundersamen Erscheinungen (mirabi-
lia), Exkursen und Betrachtungen zu romischer Sitte und Moral in Vergangenheit
und Gegenwart aufgelockert2°o.

In der Forschung wird die Naturalis Historia traditionell in die Gattung der Enzy-
klopadie eingeordnet. Ob diese Zuordnung in Hinblick auf die Gattungsentwicklung
gerechtfertigt ist, wurde in der neueren Forschung bereits kontrovers bei beispielswei-
se Doody, Naas oder Conte diskutiert und soll im Rahmen dieser Arbeit zu Beginn
von Abschnitt 4.3 weiter erldutert werden2t°. Da Plinius aber als erster Schriftsteller
eine auf den Menschen und seine Lebenswelt abgestimmte Gesamtdarstellung der
Natur in lateinischer Sprache unternimmt, kann man mit Recht behaupten, dass sein
Unterfangen - soweit wir dies anhand der iiberlieferten Texte beurteilen konnen -
einzigartig ist, was der Autor in praef. 14 bestétigt (praeterea iter est non trita auctori-
bus via nec qua peregrinari animus expetat. nemo apud nos qui idem temptaverit, nemo
apud Graecos qui unus omnia ea tractaverit.).

Als Vorginger des Werkes zdhlen neben den Libri ad filium des M. Porcius Cato
die Disciplinae des M. Terentius Varro und die wohl in der Regierungszeit des Tiberi-
us entstandenen Artes des Aulus Cornelius Celsus?*t. Wihrend Cato im genannten
Werk die fiir einen jungen Romer in den Bereichen Landwirtschaft, Rhetorik und
Medizin wichtigen Bildungsinhalte didaktisch behandelte?!2, entstand mit Varros Di-

209 Vgl. zur Struktur der Naturalis Historia auch A. Locher in French/Greenaway 1986, 20-29.

210 Doody 2010, 40-91; Naas 2002, 15-40; Conte 1994, 67-104; zur Enzyklopéddie im Allgemeinen vgl.
auch Der Neue Pauly 3, s.v. ,Enzyklopadie“; Thorndike 1924, 361-386; Collison 1966, 22-43; Dies-
ner 1976, 11-60; Corte 1978, 13-107; Schaer 1996; Fowler, Meier, North und Rubincam in Binkley
1997, 3-29, 103-136, 183-199. Zur Welt der Biicher und des Wissens in der romisch-griechischen
Antike vgl. Meneghini/Rea 2014, 41-239.

211 Beagon 1992, 13-15; Healy 1999, 46-48; Carey 2003, 18-20; Murphy 2009, 194-197.

212 V. Albrecht 1994, 317 f.

67

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

68

sciplinae eine Einfithrung in die neun artes liberales: In den Biichern 1 bis 3 steht das
Trivium (Buch 1: Grammatik, Buch 2: Dialektik, Buch 3: Rhetorik) im Zentrum, in
den Biichern 4 bis 7 folgt das Quadrivium (Buch 4: Geometrie, Buch s5: Arithmetik,
Buch 6: Astronomie, Buch 7: Musiklehre), erweitert um Medizin (Buch 8) und Archi-
tektur (Buch 9)213. Auch die Artes des Celsus, von denen nur die acht Biicher tiber die
Medizin (De medicina; Schwerpunkte: Diétetik, Pharmazeutik und Chirurgie) erhal-
ten sind, behandelten die freien Kiinste; wir wissen aus Quintilians Inst. 12, 11, 24,
dass Celsus’ Werk neben der Medizin auch Landwirtschaft, Recht, Rhetorik, Kriegs-
kunst und Philosophie umfasste>4. Die bei Cato, Varro und Celsus im Mittelpunkt
stehenden Themen haben mit Plinius’ Themenwahl nichts gemeinsam, da er sich
nicht an den freien Kiinsten, sondern an der Natur orientiert. Sein Ziel ist — wie be-
reits dargelegt — die umfassende Darstellung derselben in Verbindung mit dem Men-
schen und daher sind fir diese Universaldarstellung die freien Kiinste als Wissenska-
tegorien nicht sinnvoll; Beagon bestitigt diese Beobachtung (Beagon 1992, 13)'5:

By calling his book Historia Naturalis, ‘inquiries into the natural world, Pliny gives it a sin-
gle unifying theme. His readers will be educated for everyday life, by the examination of
all aspects of the world around them (...). For Pliny, useful knowledge is not to be artifici-
ally divided and confined within the bounds of certain artes.

Healy bemerkt zudem, dass auch die praktische Ausrichtung des Werks sowie die in-
tendierte Leserschaft die Ausrichtung an den artes liberales unméglich macht und Pli-
nius die Moglichkeit gibt, ganz neue, auf sein Thema Natur ausgerichtete Themen-
schwerpunkte in den Blick zu nehmen und damit im Vergleich zu Cato, Varro und
Celsus Neuland zu betreten (Healy 1999, 78):

[I]n the Natural History, Pliny rejects the liberal arts as an adequate framework for human
knowledge: these subjects had become specialized and carried a high degree of abstraction.
Although accessible to scholars, they were difficult to grasp for ordinary people with prac-
tical, rather than theoretical needs. (...) Accordingly, he concentrates on topics of more
immediate importance for human life in general. Disciplines such as arithmetic, geometry
and harmonics are discarded in favour of the study of topography — where man lives and
works — and of animals, plants, food crops, minerals, and metals.

Das Ergebnis ist ein Werk mit enzyklopadischer Breite, das auf Plinius’ Wissen-
schaftsverstdndnis aufbaut und das keinen Spezialistenstandard anstrebt, sondern gut
lesbar sein und fiir alle Leser den optimalen Nutzen erbringen soll. Die thematische
Vielfalt des Werks wird nach eigenen Aussagen des Autors (Nat. Hist. praef. 14) da-
durch erzielt, dass er die Themenbereiche der griechischen €¢ykvkAiog moudeia — nach
Marrou *1977, 176 f. ein ideales Bildungsprogramm, das theoretisch neben Mathema-
tikwissenschaften auch Sprache und Literatur einschloss, aber in seiner Zusammen-

213 Fuchsin RACYV, 387-389.

214 Quint. Inst. 24, 12, 11: cum etiam Cornelius Celsus, mediocri vir ingenio, non solum de his omnibus
conscripserit artibus, sed amplius rei militaris et rusticae et medicinae praecepta reliquerit, dignus vel
ipso proposito ut eum scisse omnia illa credamus.

215 Vgl. auch French 1994, 230.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapi

itel

stellung sehr flexibel war — behandelt, doch zusitzlich noch stark dariiber hinausgeht,
sodass eine wahrhaftige Schatzkammer des Wissens entsteht (ibid., 17; thesauros)>'S.

Die Quellen

Der nichste wichtige Punkt sind die von Plinius fiir sein Werk verwendeten Quellen,
auf die er bereits in Nat. Hist. praef. 21 durch den Hinweis auf seine den Inhaltsanga-
ben angefiigten Autorenlisten verweist?>'7. Diese wissenschaftliche Angabe der Quel-
len besitzt auch eine moralische Komponente, denn der Autor wertet es als ein Zei-
chen seiner Ehrenhaftigkeit (pudor), die genutzten Autoren anzufiithren; durch dieses

Verfahren setzt er sich auch bewusst von anderen Schriftstellern ab:

argumentum huius stomachi mei habebis quod in his voluminibus auctorum nomina
praetexui. est enim benignum, ut arbitror, et plenum ingenui pudoris fateri per quos pro-
feceris, non ut plerique ex iis, quos attigi, fecerunt:%,

Wie in der Forschung vielfach bemerkt wurde, lassen sich Plinius’ Quellen in mehrere
Gruppen unterteilen?'9. Einerseits bezieht der Autor sich selbst als Quelle ein, wenn
er sein aus Autopsie gewonnenes Wissen, beispielsweise aus seiner Tétigkeit als Mili-
tdr in Germanien oder als Prokurator in Spanien, anbringt?2°. Der grofite Teil seiner
Wissensinhalte stammt jedoch aus rémischen und v.a. griechischen Schriftquellen,
die in den Autorenlisten und dem eigentlichen Text zu finden sind. Healy gibt einen
zusammenfassenden Uberblick iiber die einzelnen Untergruppen dieser Sekundir-
quellen?21:

[M]ost of the content of the Natural History is derived from secondary sources, and inclu-
des accounts of countries and peoples by geographers, historians, scholars, encyclo-
paedists, writers on special topics, local people, Roman commanders in the field (reports
and commentarii), provincial governors, equites, and other officials. The accuracy varies
according to their criteria.

Nicht genannt sind in dieser Aufzihlung die offiziellen Dokumente, die Plinius fiir
sein Werk nutzte. Anzufiihren sind hier beispielsweise die Annales oder die auguria;
aus den Jahrbiichern entnimmt der Autor beispielsweise das erste Auftreten des
Karbunkels in Italien (Nat. Hist. 26, 5; L. Paullo Q. Marcio censoribus primum in Italia
carbunculum evenisse Annalibus notatum est, (...)) oder der missgliickte Versuch des

216 Zum Begriff der éykvkhog maideia und ihren Themenbereichen vgl. den Artikel von Fuchs in RAC
V, 365-398 sowie Koller in Johann 1976, 3-21; Mette in Johann 1976, 31-41; Marrou 21977, 176-226.
Der griechische Begriff wird von Quint. Inst. 1, 10, 1 als orbis ille doctrinae ausgedriickt.

217 Grundlegende Untersuchungen zu den Quellen des Alteren Plinius liefern im Rahmen der Quellen-
kritik Miinzer 1897 und Detlefsen 1899. Vgl. auch Kroll in RE XXI, 1, 424-428; Gigon 1966, 41 f.
und French 1994, 218-230.

218 Einen Beweis dieser meiner Haltung wirst du darin haben, dass ich die Namen meiner Gewiéhrs-
manner diesen Banden vorangestellt habe. Es ist namlich nur richtig, wie ich glaube, und ein Zei-
chen ehrlichen Anstands, zu bekennen, durch wen man Fortschritte gemacht hat [und es] nicht [zu
machen], wie es die meisten von denen, mit denen ich mich beschaftigt habe, gemacht haben.

219 Vgl insgesamt zur Frage der Quellen Naas 2002, 137-170.

220 Healy 1999, 42; Naas 2002, 158.

221 Healy 1999, 42. Die einzelnen Quellenarten werden in Healy 1999, 42-62 vertieft.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

69


https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

70

etruskischen Wahrsagers Olenus Calenus eine fiir Rom gliickliche Vorhersage auf sein
eigenes Volk zu tbertragen (28, 15; constantissima Annalium adfirmatione transitu-
rum fuisse fatum in Etruriam, ni praemoniti a filio vatis legati respondissent: (...)). Bei
der Behandlung der Wunderzeichen und ihrer (Un)wirksamkeit werden die auguria
(ibid., 27) angesprochen. Zusammenfassend lasst sich feststellen, dass Plinius seine
Wissensinhalte also aus schriftlichen und praktischen Quellen schépft, die er in sei-
nem Werk miteinander kombiniert. Es werden jedoch nicht alle Inhalte namentlich
belegt?22; sehr viele von ihnen werden mit einer Passivkonstruktion (z.B. 20, 67 - tra-
duntur; ibid., 107 - traditur) oder der 3. Person Plural Aktiv (z.B. ibid., 6 — putant)
angegeben oder allgemein mit alii (z.B. ibid., 8; ibid., 28; ibid., 102), aliqui (z.B. ibid.,
8; ibid., 32; ibid., 52), multi (z.B. ibid., 9 f;; ibid., 193) oder quidam (z.B. ibid., 26; ibid.,
44; ibid., 64) verbunden.

Die wissenschaftlichen Quellenuntersuchungen haben zudem gezeigt, dass Plini-
us fiir jeden Themenkomplex und in diesem fiir jedes Buch eigene Hauptquellen ver-
wendet??3. Fiir die medizinischen Biicher zerfallen diese in zwei Komplexe, die
pflanzlichen und menschlich-tierischen Heilmittel>>4. Fur die Pflanzenmedizin in den
Biichern 20 bis 27 nimmt man als griechische Hauptquellen Theophrastus (ca.
372-287 v. Chr.) und medizinisch-pharmazeutische Abhandlungen an225, als rémi-
sche Q. Sextius Niger (1. Jhd. v. Chr.), Iulius Bassus und Celsus??6. Ebenfalls zentral
sind im Bereich der griechischen Gewahrsmanner Xenokrates (augusteische Zeit), im
romischen Cato der Altere, Varro und der Botaniker Antonius Castor>>’. Pedanius
Dioskurides, der angesehener Militdrarzt und Pharmakologe sowie Zeitgenosse des
Plinius war und das Werk De Materia medica verfasste, findet sich allerdings nicht
unter den Quellen der Naturalis Historia??8. Plinius ebenfalls unbekannt sind die
Compositiones medicamentorum des Scribonius Largus (1. Jhd. n. Chr.)?*. Fur die
menschlich-tierischen Heilmittel in Buch 28 bis 32 nimmt man im griechischen Be-
reich als Hauptquellen Xenokrates und Anaxilaus von Larissa (1. Jhd. v. Chr.) an, im
romischen Varro?3°; wie in den Biichern zur Pflanzenheilkunde schopft Plinius auch
in der medizinischen Zoologie aus Theophrastus, Sextius Niger und Celsus, aber auch

222 Vgl auch Healy 1999, 42.

223 Detlefsen 1899, 60-75; Naas 2002, 141.

224 Zu den pharmakologischen Quellen vgl. Scarborough in French/Greenaway 1986, 59-85.

225 Scarborough in French/Greenaway 1986, 60; Naas 2002, 140f. Einen Blick auf die botanischen
Quellen sowie einen Vergleich mit Theophrastus bietet Lloyd 1983, 135-149. Zu Theophrastus vgl.
auch Schmitz 1998, 150-154.

226 Scarborough in French/Greenaway 1986, 59 und 61. Zu Celsus vgl. Schmitz 1998, 169-171.

227 Hanslik in RE XXI, 1, 341-376, s.v. Plinius der Altere. Zu Xenokrates vgl. die Artikel von Kudlien
und Ziegler in RE IX A, 2, 1529-1531. Zu Cato und Varro vgl. Schmitz 1998, 164-167. Catos Vor-
bildfunktion fiir den Alteren Plinius untersucht Fogen in Kramer/Reitz 2010, 41-61.

228 Scarborough in French/Greenaway 1986, 62 und 64ff. Man nimmt an, dass beide Autoren als Quelle
fiir ihre Werke Sextius Niger verwendeten. Zu Dioskurides und seinem Werk vgl. Schmitz 1998,
179-187.

229 Scarborough in French/Greenaway 1986, 62 f. Vgl. Schmitz 1998, 171 f.

230 Zum Naturforscher und Pythagorder Anaxilaus von Larissa, der wie bereits bei den Rechtstexten
(S. 35) erwéhnt unter Augustus der Zauberei verdachtigt und vertrieben wurde, vgl. den Artikel von
Wellmann in RE I, 2, 2084.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

Verrius Flaccus (augusteische Zeit) wird genutzt. In den Biichern 29/30 sind zudem
Cato, Cicero und Apion (Ende 1. Jhd. v. Chr./1. Hilfte 1. Jhd. n. Chr.), in 31/32 Iuba
(ca. 50 v. Chr. - 23 n. Chr.), Trebius Niger, Ovid (Halieutica), Apion, Pelops und
Thrasyllus (um Christi Geburt) zu den Hauptquellen zu rechnen?3!. Dieser grobe
Uberblick soll fiir die Quellenlage als Hintergrundwissen geniigen, da auf die fiir die
vorliegende Untersuchung zentralen magischen Quellen in Kapitel 4.2.1 genau einge-
gangen werden wird.

Die Inhaltsverzeichnisse und Autorenangaben

Um in einem Werk rasch eine bestimmte Stelle zu finden, konsultieren wir heute ganz
selbstverstdndlich den Index am Ende des Buches. In der antiken Schriftrolle gab es
dieses Hilfsmittel wie auch andere, uns fiir das Buchformat geldufige Hilfsmittel wie
die Angabe von Seitenzahlen nicht, doch wie war es dann méglich, sich in einem
Werk wie dem des Plinius zu orientieren? Auskunft gibt der Autor selbst in Nat. Hist.

praef. 33:

quia occupationibus tuis publico bono parcendum erat, quid singulis contineretur libris,
huic epistulae subiunxi summaque cura, ne legendos eos haberes, operam dedi, tu per hoc
et aliis praestabis ne perlegant, sed, ut quisque desiderabit aliquid, id tantum quaerat et
sciat quo loco inveniat. hoc ante me fecit in litteris nostris Valerius Soranus in libris, quos
énomtiSwv inscripsit?32.

Er erklart dem zukiinftigen Kaiser Titus am Ende der Widmungsepistel, dass er mit
Riicksicht auf dessen Einsatz fiir das Allgemeinwohl (ibid.; publico bono) und dessen
daher nur beschriankt zur Verfiigung stehende Zeit zu jedem Buch eine Inhaltsangabe,
ein summarium, erstellt habe, das es ihm erlaube, das Werk zeitsparend zu nutzen
und es nicht in seiner Génze lesen zu miissen. Diese summaria schlossen sich sofort
an die Widmung an (ibid.; subiunxi) und sie dienten dem Zweck, einen gesuchten In-
halt gezielt nachzuschlagen, um ihn im Werk schneller finden zu kénnen (ibid.; id
tantum quaerat et sciat quo loco inveniat). Den Schluss der Instruktionen, wie man die
Inhaltsangaben nutzen solle, bildet der Hinweis, dass diese Annehmlichkeit kein von
Plinius neu erfundenes Verfahren, sondern schon bei Valerius Soranus zu finden
seiz33,

231 Hanslik in RE XXI, 1, 376-392, s.v. Plinius der Altere. Zu Apion vgl. den Artikel von Cohn in RE [,
2, 2803-2806, zu Trebius Niger Miinzer in RE VI A, 2, 2272, zu Pelops Deichgréiber in RE XIX, 1,
391 f,, und zu Thrasyllus Gundel in RE VI A, 1, 581-584.

232 Da [ich] auf deinen Dienst fiir das Allgemeinwohl Riicksicht nehmen musste, habe ich das, was in
den einzelnen Biichern beinhaltet ist, an diesen Brief angefiigt und ich habe mir mit gréfiter Sorgfalt
Miihe gegeben, dass du diese nicht lesen musst. Dadurch wirst du auch den anderen [den Vorteil]
verschaffen, sie nicht ganz lesen zu miissen, sondern jeder, der etwas will, kann nur dies suchen und
weif}, wo er es finden kann. Dies machte in unserer Literatur vor mir Valerius Soranus in den Bii-
chern, die er mit ,,Geheimlehren® betitelte.

233 Zur Person des Sprach- und Altertumsforschers Valerius Soranus (1. Jhd. v. Chr.) vgl. den Artikel
von Helm in RE VIII A, 1, 225 f. sowie Koves-Zulauf 1978, 232. Daneben existieren derartige Indi-
ces auch fiir die Compositiones des Scribonius Largus, De re rustica des L. Iunius Moderatus Colu-
mella (vgl. Naas 2002, 177) sowie die Noctes Atticae des Aulus Gellius und fiir De re rustica (Buch I)
des M. Terentius Varro. In den Text selbst integriert sind zudem ausfiihrlichere Autorenlisten bei

71

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

72

Hinsichtlich ihrer Struktur sind die Summarien dhnlich aufgebaut: Nach der An-
gabe der Buchnummer (Libro x continentur) folgt eine Kurzbeschreibung der Inhalte
nach ihrer Reihenfolge im Text in Form einer Formulierung mit de, eines Nominal-
ausdrucks oder eines kurzen Satzes. Am Ende werden die Inhalte summarisch als
Summa: res et historiae et observationes x angegeben, sie werden also, wie Locher be-
obachtet, in der Unterteilung in ,,undocumented factual information without further
additions” (res), ,,historical reminiscence® (historiae) und Berichte eines ,eye witness®
(observationes) (Locher in French/Greenaway 1986, 22) angegeben?34. Daran schlief3t
sich — wie in Nat. Hist. praef. 21 (argumentum huius stomachi mei habebis quod in his
voluminibus auctorum nomina praetexui) angekiindigt — die Autorenliste an. Diese ist
wiederum unterteilt in romische und fremde Autoren (Ex auctoribus; Externis), wobei
immer zuerst die einheimischen und dann erst die konsultierten auslindischen Quel-
len der Reihenfolge ihres Auftretens im Text nach genannt werden?35. Die beschriebe-
ne Struktur dndert sich lediglich bei den geographischen und medizinischen Bii-
chern; bei den erstgenannten wird die Summenangabe der res et historiae et observa-
tiones durch Stadte und Volker (oppida et gentes), berithmte Flisse (flumina clara),
bertthmte Berge (montes clari), Inseln (insulae) und verschwundene Stddte bzw. Vol-
ker (quae intercidere oppida aut gentes) erweitert; in den medizinischen Biichern wird
die Formulierung res et historiae et observationes mit medicinae et historiae et observa-
tiones ersetzt, da hier medizinische Mittel im Zentrum stehen; die Autorenliste wird
um die Rubrik medici erweitert. Auch bei den aufgefithrten Buchinhalten gibt es in
den medizinischen Summarien eine Verinderung im Gegensatz zu den tibrigen The-
mengebieten, denn es wird fiir jede Pflanze, jedes Tier und jeden aus dem Menschen
gewonnenen Stoff die Gesamtzahl der jeweils herstellbaren Heilmittel als interne
Summe zusitzlich zur Gesamtsumme der behandelten Inhalte angegeben?3°.

Die Summarien und Autorenlisten ermdglichen es uns, den Aufbau der Einzelbii-
cher nachzuvollziehen und einen Uberblick iiber die Hauptquellenautoren des jewei-
ligen Bandes zu erhalten. Wie Doody und Naas aber bereits richtig beobachtet haben,
ist ein rasches Auffinden von bestimmten Inhalten v.a aufgrund der Angabe der In-
halte ihrer Reihenfolge im Text nach ein mithsames Unterfangen und auch abhéngig
von der Detailgenauigkeit der gestellten Frage; allgemeine Fragen lassen sich nach
Durchsicht der Summarien relativ schnell beantworten, spezifischere Fragestellungen
sind teils @iberhaupt nicht mit diesem Hilfsmittel zu 16sen, sondern kénnen einzig
und allein durch die vollstindige Lektiire des Werkes und das Erfassen der Gesamtzu-
sammenhédnge beantwortet werden?37. Das Auffinden von Informationen mit Hilfe

Varro (De re rust. 1, 1, 8-10), Vitruv (De arch. 7, praef. 11-17 und Columella (De re rust. 1, 1, 7-14).
Zum summarium der Naturalis Historia, seiner Form in den frithen Ausgaben des 15. Jhds. bis heu-
te, seinem Seitenlayout, der Parallelitdt von summarium und Text sowie zur Auffindbarkeit von In-
halten im Text mit Hilfe des summariums vgl. Doody 2001, 1-22. Zu den indices bei Plinius und wei-
teren Autoren vgl. Sconocchia 1987, 307-316. Zur Gattung des Lehrbuches vgl. Fuhrmann 1960.

234 Zur Diskussion der Bedeutung von res, historiae und observationes vgl. auch Naas 2002, 179-181.

235 Diese ,Brunn’sches Gesetz“ genannte Regel trifft allerdings nicht immer zu hundert Prozent zu. Zur
Unterteilung vgl. auch Naas 2002, 181-184.

236 Vgl hierzu auch Naas 2002, 191 f.

237 Doody 2010, 112 f;; Naas 2002, 175.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

des Summariums alleine ist folglich kein gangbares Verfahren, die Kenntnis des
Werks mittels Lektiire muss ergdnzend hinzutreten238.

Doch trotz aller Defizite, die die Summarien aufweisen mogen, ist die Bereitstel-
lung derselben ein Hinweis auf die durchdachte Struktur des Werkes. Es ist Plinius
bewusst, dass nicht jeder Leser das Werk in seiner Ganze lesen kann und wird und es
ein Hilfsmittel wie die Summarien geben muss, um das Werk handhabbar zu machen
und bestimmte Inhalte - wenn auch mit einem gewissen Aufwand - herausfiltern zu
koénnen. Zudem geben auch die Querverweise in den Summarien der Biicher 29
und 30 Aufschluss tiber den durchdachten Werksaufbau; sie belegen zudem, dass das
Summarium nicht nur eine Zusammenfassung des jeweiligen Buchinhalts war, son-
dern man damit durchaus thematische Einheiten heraussuchen konnte, die man im
Anschluss im eigentlichen Text nachlas?39. Im Summarium von Buch 29 wird in den
Paragraphen 57-143 fiir die Heilmittel aus nicht gezéhmten oder wilden Tieren fiir
die internen Summen die Anzahl der Heilmittel aus Buch 29 und 30 pro Tier angege-
ben, im Summarium von Buch 30 erfolgt in den Paragraphen 21-149 ein Riickverweis
auf Buch 29 im gleichen Stil:

Buch 29: Remedia ex animalibus quae placida non
sint aut fera
Ariete V et seq. L. VII: XIL
Pecude XXII et seq. L. LV: LXXVIL

Buch 30: Reliquiae medicinae per morbos digestae in
animalibus quorum genera non sunt placi-
da aut fera.

Pecude LV et priore 1. XXII: LXXVII
Ariete VIT et pr. 1. V: XII.

Neben dem Hinweis auf die durchdachte Struktur ermdglichen es uns die Summarien
auch, Riickschliisse auf die Kategorisierung des Inhalts durch den Alteren Plinius zu
ziehen. Locher geht davon aus, dass die einzelnen Inhalte zu einem bestimmten
Punkt im Arbeitsprozess des Autors zahlbar waren und er sie ganz bewusst vor Nie-
derschrift des Textes wahrend seiner Lektiire-, Exzerpierungs- und Kommentierungs-
tatigkeit in die Kategorien einteilte, in denen sie sich heute befinden?4°. Die Summari-
eninhalte sind also kein ,,summary, undifferentiated survey, but to a certain extent
can be found in the text as identifiable editorial categories“ (Locher in French/
Greenaway 1986, 23). Fiir die von Locher angenommene a priori-Kategorisierung
(ibid.) wiirde vielleicht auch der Umstand sprechen, dass die Summen in den Sum-
marien nicht unbedingt mit den tatsdchlich zahlenméflig im Text vorhandenen Heil-
mitteln Ubereinstimmen; es ware auch ein Hinweis darauf, dass die Summarien vor

238 Doody 2010, 128.

239 Naas 2002, 190 f. Zu den Summarien zu Buch 29 und 30 vgl. auch Hanslik in RE XXI, 1, 381f, s.v.
Plinius.

240 Locher in French/Greenaway 1986, 23 und 27. Zur Arbeitsweise des Alteren Plinius mit einem No-
tizzettelsystem vgl. auch Klotz 1907, 323-329 und Rottldnder 2000, 320-324.

73

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

der Textabfassung erstellt wurden?+'. Fiir unser Thema sind die Summarien und Au-
torenlisten insofern von Bedeutung, dass sich aus ihnen die mit Magiern und Magie
befassten Stellen herauslesen lassen und klar wird, dass Magie von Anfang an ein
grundlegender Bestandteil v.a. der medizinischen Biicher war. So werden in Nat. Hist.
24, 156-159 magische Heilmittel angegeben, wihrend der Autor sich in 26, 18-20
und 28, 4-9 gegen die Magier wendet, bevor er in 30, 1-20 die Geschichte der Magie
und von den Magiern geschitzte Tiere bespricht. Deutet man wie Carey die Summa-
rien als Ausdruck umfassender Kontrolle des Autors iiber seinen Inhalt, so lasst sich
folgern, dass Plinius auch die magischen Inhalte in dieses System eingefiigt hat und
sie komplett unter Kontrolle hat; die Kontrolle iiber Magie gelingt jedoch nur, wenn
diese im Vergleich zur magischen Realitdt geméfligte Formen wie die der magischen
Medizin annimmt, wie dies in der Naturalis Historia der Fall ist242.

Allgemeine Ordnungsprinzipien: Buch 20-32

Wie bei der Gesamtkonzeption des Werkes beleuchtet wurde, ist die Naturalis Histo-
ria aus thematischen Blocken aufgebaut, die insgesamt das Thema Natur genau und
umfassend darzustellen versuchen. Innerhalb dieses Aufbaus folgt jedes Einzelbuch
einem eigenen Thema, das es erortert und auf das alle Inhalte abgestimmt sind. Zwi-
schen den Biichern erfolgt meist eine thematische Uberleitung. Der folgende Ab-
schnitt zeigt anhand der medizinischen Biicher die teils immer wiederkehrenden
Ordnungsprinzipien der einzelnen Biicher auf, analysiert den Aufbau eines dieser
Biande sowie kleinerer Abschnitte aus dem Bereich der Heilpflanzen exemplarisch
und beleuchtet die Technik der Uberleitung zwischen den Biichern bzw. innerhalb
der Biicher sowie den Einbau magischer Inhalte.

Mit Buch 20 betreten wir thematisch das grofle Gebiet der Heilpflanzen, von de-
nen zuerst die Heilmittel aus den Gartengewidchsen (Buch 20), gefolgt von der Natur
der Blumen und Kranzgewichse (Buch 21) und der Bedeutung der Pflanzen
(Buch 22) dargestellt werden. Danach schlief3t sich die Untersuchung der Heilmittel
aus den vom Menschen gepflanzten Bdumen (Buch 23), den wildwachsenden Béu-
men (Buch 24) sowie den selbstwachsenden Pflanzen (Buch 25) an, gefolgt von den
iibrigen nach Arten eingeteilten Heilmitteln (Buch 26) und den tibrigen Pflanzenar-
ten (Buch 27). Mit Buch 28 beginnen die Heilmittel aus den Lebewesen, zunichst aus
Mann und Frau, dann folgen die tierischen Heilmittel. Diese werden in Buch 29
und 30 fortgesetzt und in Buch 31 und 32 durch die Heilmittel aus den Wassertieren
erginzt. Die vorhandenen Uberleitungen zwischen den Biichern sind meist sehr
knapp und prizise formuliert und erméglichen einen klar abgegrenzten Ubergang
von einem Band zum néchsten, wie folgende Ubersicht zeigt:

241 Vgl. auch Naas 2002, 192 f.
242 Carey 2003, 31. Zur Uberlieferung der Summarien vgl. Doody 2010, 96-110; zur Bedeutung der
Zahlen in den Summarien vgl. Ferraro 1975, 519-533 und Naas 2002, 193-195.

74

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

Uberleitung Buch 20/21: Ankiindigung des Endes der Behandlung
der Gartengewdchse (20, 264; Et discessuri
ab hortensiis unam conpositionem ex his
clarissimam subteximus adversus venenata
animalia.)

Uberleitung Buch 21/22: Abschluss des Buches durch Angabe der
griechisch-romischen Mafle und Gewich-
te und ihrer Umrechnung (21, 18s; Et
quoniam in mensuris quoque ac ponderi-
bus crebro Graecis nominibus utendum est,
interpretationem eorum semel hoc in loco
ponemus: (...))

Uberleitung Buch 22/23: Uberleitung von den aus den Feldfriich-
ten zubereiteten Getrinken zum Wein
und damit zum Weinstock, der unter dem
Thema ,Heilmittel aus den Baumen in
Buch 23 zuerst behandelt wird (22, 164,
nam quod ad potum ipsum attinet, prae-
stat ad vini transire mentionem atque a vi-
te ordiri medicinas arborum)

Uberleitung Buch 23/24: Uberleitung von den Heilmitteln aus den
kultivierten zu denen aus wildwachsen-
den Baumen (23, 166; Et hactenus habent
se medicinae  urbanarum  arborum;
transeamus ad silvestres.)

Uberleitung Buch 24/25: Uberleitung zu den berithmten, selbst-
wachsenden Kréautern (24, 188; Nunc ipsa
claritas herbarum dicetur.)

Uberleitung Buch 25/26: Zwischen Buch 25 und 26 fehlt eine expli-
zite Uberleitung, diese ist jedoch auf-
grund der Nihe der behandelten Themen
am Ende von Buch 25 (24, 175; Krankhei-
ten des Mundes: Mundgeruch, Krebsge-
schwiir der Nase, blaue Flecken und
Brandmale im Gesicht) und am Anfang
von Buch 26 (26, 1; Krankheiten des
menschlichen Gesichts) zum Verstindnis
nicht unbedingt notig.

Uberleitung Buch 26 /27: Uberleitung zur Behandlung der iibrigen
Krauterarten (26, 164; verum et reliqua
genera herbarum reddamus.)

Uberleitung Buch 27/28: Uberleitung zu den aus den Lebewesen
gewonnenen Heilmitteln (27, 146; quae
contemplatio aufert nos ad ipsorum ani-
malium naturas ingenitasque his vel certio-
res morborum omnium medicinas.)

75

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

76

Uberleitung Buch 28 /29: Uberleitung zu den Heilmitteln aus den
nicht gezdhmten bzw. wilden Tieren (28,
267; Hinc deinde praevertemur ad anima-
lia sui generis, quae aut placida non sunt
aut fera.)

Uberleitung Buch 29 /30: Uberleitung zu den tierischen Heilmitteln
fir die noch nicht behandelten Krank-
heitsarten (29, 143; Ad reliqua morborum
genera medicinam ex isdem animalibus
aut eiusdem generis sequenti dicemus volu-
mine.)

Uberleitung Buch 30 /31: Uberleitung zu den Wassertieren und den
aus ihnen gewonnenen Heilmitteln (30,
149; Nunc ad aquatilia praevertemur.)

Uberleitung Buch 31/32: Uberleitung zu den Meerestieren und den
aus ihnen gewonnenen Heilmitteln (31,
131; Nunc praevertemur ad marina ani-
malia.)

Uberleitung Buch 32/33: Zwischen diesen Biichern fehlt eine expli-
zite Uberleitung. Es werden in Buch 32
die Meerestiere abgeschlossen, in Buch 33
beginnt die Mineralogie.

In den Einzelbdnden folgt Plinius mehreren, teils wiederkehrenden Ordnungsprinzi-
pien243. Da diese auch zusitzlich als Gliederungsmarker fiir den Text fungieren, er-
folgt meist eine Ankiindigung oder klare Einleitung seitens des Autors. Prominent ist
die Abhandlung der pflanzlichen oder tierischen Heilmittel nach Krankheiten; hier
werden verschiedene Krankheiten des Korpers aufgefiihrt, denen dann siamtliche, Pli-
nius bekannte pflanzliche bzw. tierische Heilmittel zugeordnet werden, die Abhilfe
schaffen konnen. Dieses Prinzip wird in den medizinischen Biichern mehrfach vari-
iert. Nach der genannten Grundvariante Krankheit — zugehorige(s) Heilmittel werden
in 25, 99-131 die pflanzlichen Heilmittel gegen Gifttiere wie Schlangen (ibid.,
99-119), Skorpione (ibid., 119-122), die als giftig eingestuften Frosche und Kroten
(ibid., 123-125) und Gifte im Allgemeinen (ibid., 127-132) geordnet; Plinius leitet
diese Anordnung in 25, 99 mit den Worten, er werde die Wirkung und Anwendung
der Pflanzen besprechen und mit dem schlimmsten Ubel, dem Schlangenbiss, begin-
nen, ein (ibid.; Verum et effectus ususque dicendi sunt ordiendumque a malorum om-
nium pessimo est, serpentium ictu.).

Eine zweite Variante ist die zusitzliche Kategorisierung der Krankheiten von
Kopf bis Fufl (a capite ad calcem), beginnend mit dem Kopf; dieses Ordnungsprinzip
liegt in 30, 21-81 den tierischen Heilmitteln zugrunde, die systematisch von Heilmit-
teln gegen Zahnschmerzen und Erkrankungen des Gesichts und Halses bis zu denen
gegen Unterleibsbeschwerden, Blasen- und Geséflerkrankungen reichen. Dieses Prin-
zip wendet Plinius auch bei den Heilmitteln aus den Tieren in 28, 149-260 an, die mit

243 Zur Wissenschaftsgeschichte in Verbindung mit dem Wissensdiskurs einer Zeit vgl. grundlegend
Foucault 1971. Vgl. auch Alfonso-Goldfarb 2013, 551-560.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

Kahlkopfigkeit/Haarausfall beginnen und mit Fuflkrankheiten enden. Ein weiteres
Beispiel fiir das genannte Ordnungsprinzip sind die Wassertiere in 32, 42-111, bei de-
nen nach der ausfiihrlichen Behandlung der Heilmittel gegen Gifte die Krankheiten
ebenfalls von Kahlkopfigkeit bis Fufigicht besprochen werden. Der Behandlung der
Land- und Wassertiere nach Krankheiten folgen dann jeweils einzelne, gesondert be-
handelte Erkrankungen wie Epilepsie, Drei- und Viertagefieber oder Geschwiire (28,
224-262; 32, 112-141). Plinius selbst kiindigt die Verwendung dieses Ordnungsprin-
zips Krankheit - zugehorige(s) Heilmittel sowohl in 28, 149 (Digeremus enim in mala
singula usus primumque contra serpentes) als auch in 32, 42 (Hinc deinde in morbos
digeremus aquatilia (...)) an; in 32, 42 gibt er sogar eine Erklarung fiir die Anordnung
der Wassertiere nach Krankheit. Diese sei dem Nutzaspekt geschuldet, da jeder Nut-
zer des Werks verschiedene Inhalte suche und sie mit Hilfe der genannten Anord-
nung schnell finden kénne (ibid.; hoc utilius est vitae, contributa habere remedia, cum
aliud alii prosit, aliud alibi facilius inveniatur).

Eine dritte und vierte Variante ist die Ordnung der Krankheiten und ihrer zuge-
horigen pflanzlichen bzw. tierischen Heilmittel nach Korpergliedern (26, 21-106)
oder nach den den gesamten Korper befallenden Krankheiten (26, 107-163; 30,
82-145). Den Wechsel dieser beiden Prinzipien von der Ordnung nach Koérperglie-
dern (membratim) zu den Krankheiten des gesamten Korpers zeigt Plinius in 26, 107
(Nunc peractis malis, quae membratim sentiuntur, dicemus de his, quae totis corporibus
grassantur.) an. Ebenso leitet er die vierte Variante in 30, 82 mit der Hinwendung zu
den Krankheiten des gesamten Korpers ein (ibid.; Nunc praevertemur ad ea, quae totis
corporibus metuenda sunt.).

Neben der genannten Vorgehensweise orientiert sich ein nachstes Ordnungsprin-
zip im Gegensatz dazu an den Heilmitteln, denen die damit heilbaren Krankheiten
zugeordnet werden. Dieses Prinzip ldsst sich in 25, 132-175 feststellen, denn hier wer-
den die Heilmittel fiir die einzelnen Krankheiten des Kérpers im Allgemeinen und im
Besonderen aufgefiihrt; die Aufzdhlung erfolgt von Kopf bis Fuf3, beginnend bei den
Heilmitteln fiir den Kopf. Das Vorgehen wird in 25, 132 erkldrt (Verum et generatim
membratimque singulis corporum morbis remedia subtextemus orsi a capite.).

Weitere Ordnungsprinzipien neben den bereits dargelegten sind die Anordnung
nach Alphabet, nach Geschlecht und Korperstoft sowie nach Grofle. Fast das gesamte
Buch 27 wird durch das Prinzip der alphabetischen Anordnung der Heilpflanzen
strukturiert (27, 4-142); diese Anordnung ist ab 27, 11 genau kenntlich, da der Name
der besprochenen Heilpflanze jeweils das erste Wort des Abschnitts bildet (27, 11 -
aethiopis; 27, 13 — ageraton; 27, 14 — aloe). Ebenfalls alphabetisch angeordnet ist der
Katalog der besonders dem Meer angehorigen Wassertiere in 32, 146-151; er ist in
Form einer langen Liste mit weiterfithrenden Informationen zum jeweiligen Wasser-
tier angelegt (32, 146; Peculiares autem maris acipenser, aurata, asellus, acharne,
aphye, alopex, anguilla, araneus, boca, batia, bacchus, batrachus, belonae, quos aculea-
tos vocamus, balanus, corvus, (...)). Die Heilmittel aus dem Menschen werden zu-
néchst nach Geschlecht getrennt aufgefiihrt, es beginnt der Mann. Dann werden sie
sowohl beim Mann (28, 35-69) als auch bei der Frau (28, 70-87) durch einzelne Ele-
mente der Dreckapotheke wie beispielsweise Speichel (ibid., 35-39 und ibid., 76),

77

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

78

Haar (ibid., 41 f. und ibid., 71) oder Blut (ibid., 43) bzw. dem mit Magie und Aber-
glauben verbundenen Menstruationsblut (ibid., 77-87) und Vorschriften, die dem Be-
reich der Magie und des Aberglaubens zuzurechnen sind (ibid., 44-49), geordnet. Die
Uberleitung zwischen den Geschlechtern erfolgt in ibid., 70 (Quae ex mulierum cor-
poribus traduntur, (...)) mit der Hinwendung zu den Heilmitteln aus dem weiblichen
Korper. Die Grofle der Wassertiere ist der Ordnungsaspekt bei den Wassertieren in
32, 144 1. (32, 144; Ut a beluis ordiamur (...)).

Um einen Eindruck vom Aufbau eines Buches zu bekommen, wird nun die
Struktur von Buch 30, das sich neben den Heilmitteln aus den Tieren mit der in Kapi-
tel 2 bereits untersuchten Geschichte der Magie befasst und zahlreiche magische Vor-
schriften enthalt, stellvertretend fiir die medizinischen Biicher beleuchtet. Zunachst
stellt sich der Aufbau, wie aus folgender tabellarischer Ubersicht zu entnehmen ist, so

dar:

1-18 Geschichte der Magie
1-11 Herkunft, Entstehung und Verbreitung von Magie
12-18 Magie bei den Romern; Nero und die Magie

19-20 Magisches Tier: Maulwurf — Beweis der vanitas der Magier

21-26 Heilmittel gegen Zahnschmerzen und weitere Zahnerkrankungen
(auch magischer Art)

27 Erkrankungen im Mundbereich (Mundhohle) - Atem (gut/
schlecht)

28-30 Erkrankungen des Gesichtes

31-35 Erkrankungen des Halses

36-40 Heilmittel gegen Skrofeln

41 Heilmittel gegen Behaarung (Achselhohlen; Verlangsamung des
Bartwuchses des Mannes)

42-46 Erkrankungen der Eingeweide und des Magens

47-50 Leberschmerzen - Atemnot — Ohnmacht - Schwindel - Blutspei-
en — Husten - Eiterbeulen

51-52 Milzschmerzen

53-54 Seitenstechen — Hiftschmerzen

55-57 Ruhr

58-64 Unterleibserkrankungen (Magen, Darm)

65-68 Erkrankungen der Blase

69-75 Erkrankungen des Gesifles

76-81 Krampfadern - Gicht - Schmerzen an Fiiflen und Gelenken — Ge-

lenkverrenkungen - Frostbeulen - Geschwiire an den Fiiflen -
Vereiterungen — wunde Stellen an Fflen - Nagelgeschwiir - Hiih-
neraugen - Warzen

82 Uberleitung zu den Erkrankungen des gesamten Korpers
82-84 Eroffnung: Magische Heilmittel
85 Heilmittel bei Erkiltungen
86 Lihmung - Schwindsucht

87-92 Epilepsie
93-94 Gelbsucht
95-97 Wahnsinn

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

98-104
105
106
107
108
109
110

111
112
113-118
119
120
121
122
123
124-130
131
132-134
135-139
140
141-143
144

145
146
147-149

Jeder Einzelband

Rein magische Heilmittel gegen Vier- und Dreitagefieber
Wassersucht

Wundrose

Karbunkel

Furunkel

Verbrennungen

Nervenknoten — Nervenschmerzen - Zusammenziehen von Seh-
nen

Niednagel

Nasenbluten - Wundbluten

Geschwiire

Gelenkbrich

Narben - Flechten

Flechten — Kratze — Juckreiz

Entfernungen von Geschossen aus Schussverletzungen
Frauenkrankheiten

Heilmittel zur Erleichterung der Niederkunft

Heilmittel fiir die Briiste

Enthaarungsmittel

Kinderkrankheiten

Heilmittel zur Beforderung des Schlafes

Aphrodisiaka

Lausebefall — Verhindern des Alterns von Kise — schmerzhaftes
Harnen - Wurmbefall

Trunksucht

Bemerkenswertes iiber die zum Buch gehorigen Tiere (notabilia)
Mirabilia - Uberleitung zu Buch 31 (Wassertiere)

der Naturalis Historia weist die Grundstruktur von Einleitung,

Hauptteil und Abschluss, teils mit Uberleitung zum Folgeband, auf. Im vorliegenden
Buch 30 bildet die Geschichte der Magie, die in Herkunft, Entstehung und Verbrei-
tung von Magie sowie Magie bei den Rémern unterteilt ist, die Einleitung (30, 1-18).
Als Uberleitung zum eigentlichen Thema, den Heilmitteln aus den Tieren, dient der
Maulwurf, der von den Magiern gerne verwendet wird (ibid., 19-20); nebenbei nutzt
Plinjus das Tier zu einem Seitenhieb auf die gefahrliche vanitas der Magier. Die Hin-
fithrung zu den tierischen Drogen ist somit geschafft, es folgt die systematische Be-
handlung der einzelnen Tiere nach zwei klar erkennbaren Ordnungsprinzipien: Von
ibid., 21-81 werden die Inhalte nach Krankheiten geordnet, denen simtliche Heilmit-
tel zugeordnet sind; von ibid., 82-145 erfolgt die Behandlung nach Krankheiten, die
den gesamten menschlichen Korper befallen. Hier ist das Bemiihen, weitere themati-
sche Einheiten zu schaffen, klar zu erkennen. So werden nach einzelnen schweren
Krankheiten wie Lahmung, Schwindsucht, Epilepsie, Gelbsucht, Wahnsinn, Fieber
und Wassersucht (ibid., 82-105) die Hauterkrankungen (Karbunkel, Furunkel, Wund-
rose) nacheinander in ibid., 106-108 behandelt. Im Anschluss wird mit Hautverbren-
nungen (ibid., 109) zu Erkrankungen, die unter der Haut liegen oder die Haut nicht
rein oberflachlich befallen, iibergeleitet (ibid., 110-122). Den néchsten thematischen
Block bilden Frauenleiden (ibid., 123-131); auch der Abschluss des Buches mit nota-

79

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

bilia und mirabilia (ibid., 146-149) bildet eine Einheit. Der Aufbau von Buch 30 zeigt,
dass alle Inhalte auf das iibergeordnete Thema des Buches abgestimmt und die Inhalte
durch die Ordnungsprinzipien miteinander verklammert sind; die Uberleitungen
zwischen den bewusst geschaffenen Einheiten verstirken den Eindruck der durch-
dachten Komposition.

Um aufzuzeigen, dass sich Plinius auch bei den einzelnen Inhalten um Einheit
und die flieflende Verbindung zwischen den Punkten bemiiht, wird im Folgenden der
typische Aufbau eines inhaltlichen Abschnitts im Bereich der Heilpflanzen anhand
von drei Beispielen dargestellt.

Beispiel 1 ist der Abschnitt zum Kraut erinos (23, 131), dessen Darstellung kurz,
aber umfassend ist. Zuerst erfolgt die Nennung des griechischen Namens, einen eige-
nen lateinischen besitzt die Pflanze nicht. Es folgt der Grund des Einbezugs in das
Werk, die Nahe (gentilitatem) zum zuvor behandelten Inhalt, der wilden Feige (ibid.,
126-130). Daran schliefit sich die genaue Beschreibung des Aussehens des Krautes
(Hohe von etwa einer Spanne, meist 5 Stengel, dem Basilikum &hnlich), seiner Bliite
(weifl) und seines Samens (schwarz und klein) an. Dann wird die medizinische Ver-
wendung der Gesamtpflanze gegen Trinenfluss der Augen mit genauer Rezepturan-
gabe, der Milch des Krautes mit Natron gegen Ohrenschmerzen und der Blatter ge-
gen Gifte aufgefiihrt. Bei der Verwendung der Milch und der Blitter erfolgt keine
weitere Spezifizierung der Anwendung in Form von Mengenangaben.

Beispiel 2 ist der Abschnitt zur Kamille (22, 53 f.), der im Vergleich zum ersten
Beispiel ausfithrlicher gestaltet ist. Er beginnt mit der Nennung des griechischen Na-
mens (anthemis) und dem Hinweis, dass die Pflanze von Asklepiades sehr gelobt wer-
de, was die Aufnahme in die Naturalis Historia rechtfertigt. Es folgen vier weitere
griechische Bezeichnungen (teils mit Erklarung fiir den Namen), die synonym fiir an-
themis verwendet werden konnen (ibid., 53; aliqui leucanthemida vocant, alii leucan-
themum, alii eranthemida, quoniam vere floreat; alii chamaemelon, quoniam odorem
mali habeat; nonnulli melanthion vocant.). Insgesamt gibt es drei Arten, die sich nur
durch ihr Laub unterscheiden. Wie bei Beispiel 1 werden nun Informationen zu Hohe
(nicht tiber eine Spanne) und Blattern (klein und weif3, apfelgelb oder purpurrot) ge-
geben, erweitert werden diese durch Hinweise zu Zeit, Ort und Zweck des Sammelns
(Frithling, auf magerem Boden/nahe bei Fufiwegen, Kranzschmuck). Den letzten
Punkt bildet wieder die medizinische Anwendung durch die Arzte, die bei der Kamil-
le in Form von im Friihling aus ihren zerquetschten Blattern, Bliiten und Wurzeln
hergestellten Kiigelchen erfolgt. Anwendungsgebiet der ganzen Pflanze sind Schlan-
genbisse aller Art sowie die Abtreibung toter Leibesfriichte, in Form eines nicht ndher
beschriebenen Getridnks die Beforderung der Menstruation bzw. Harnabscheidung
und die Entfernung von Blasensteinen. Ebenfalls angewendet wird die Kamille bei
Blahungen, Leberschidden, Gelbsucht und Trinenfisteln; wird sie gekaut, heilt sie nis-
sende Geschwiire. Den Abschluss des Abschnitts bildet der Hinweis des Autors, dass
die rotbliitige Kamille gegen Blasensteine am wirksamsten ist.

Beispiel 3 ist der Abschnitt zur Aloé (27, 14-20), dessen Grundstruktur sich nicht
von der der anderen Beispiele unterscheidet. Der Abschnitt beginnt mit der Nennung
des Pflanzennamens (ibid., 14; Aloe scillae similitudinem habet, (...)) an erster Stelle

80

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

und einem sofortigen Vergleich mit der ihr dhnlichen Meerzwiebel. Es folgen Infor-
mationen zum Aussehen (schrig gestreift), zum Stengel (zart, in der Mitte rétlich,
dem Affodill dhnlich), zur Wurzel (einfach, pfahlférmig), zu Geruch und Geschmack
(starker Geruch, bitterer Geschmack) sowie Herkunft (Indien, Asien). Dann wird der
Fokus auf die medizinische Haupteigenschaft, das Zusammenkleben von Wunden,
gelenkt, ergidnzt durch die Anbauméglichkeiten, den Hinweis auf die sogenannte
Aloétriane sowie die Qualitdtsabstufungen und Verfilschungsmaglichkeiten des Mit-
tels. Den Abschluss bilden die duflerst vielseitigen medizinischen Anwendungsgebie-
te, die von der Abfithrwirkung bis zur Verwendung in Augenheilmitteln reichen und
bei denen teils genaue Anwendungshinweise und Maflangaben gemacht werden?44.
Wie die Untersuchung des Aufbaus der Beispiele zeigt, folgt die Struktur typi-
scher Abschnitte einem festen Muster. Zuerst wird der Pflanzenname mit etwaigen
Synonymen genannt, die die Identifikation erleichtern sollen. Es folgt die moglichst
genaue Wortbeschreibung des Aussehens der Pflanze — Plinius steht der bildlichen
Darstellung von Pflanzen aufgrund der Fehlerhaftigkeit der zahlreichen Farben, der
Nachldssigkeit der Kopisten sowie der Ungenauigkeit der Darstellung kritisch gegen-
tber (25, 8; verum et pictura fallax est coloribus tam numerosis, praesertim in aemula-
tionem naturae, multumque degenerat transcribentium socordia. praeterea parum est
singulas earum aetates pingi, cum quadripertitis varietatibus anni faciem mutent.) —
und ihrer Bestandteile wie Bliiten, Stengel, Blatter oder Wurzel. Je ausfiihrlicher der
Abschnitt gestaltet ist, desto mehr Zusatzinformationen beziiglich Herkunft, Anbau
oder Qualitat sind enthalten. Den letzten Punkt eines Abschnittes bildet immer die
medizinische Anwendung, die Anwendungshinweise, Rezepturen oder Maf}- und
Mengenangaben enthalten kann. Allerdings folgen nicht alle Abschnitte diesem Mus-
ter, es kann auch ein Teil entfallen; dies ist beispielsweise bei der Behandlung der Eier
in 29, 39-51 der Fall. Nach der Namensnennung erfolgt eine sehr genaue Auflistung
aller medizinischen Anwendungsgebiete nach der Unterteilung in Eiweif8 (ibid.,
40-41), Eigelb (ibid., 42-45), Eierschalen (ibid., 46), ganze Eier (ibid., 47) und Nutzen
der Eier als Speise (ibid., 48-51). Auch kann - wahrscheinlich je nach Informations-
dichte zu den einzelnen pflanzlichen und tierischen Stoffen in Plinius’ Quellen - ein
Abschnitt sehr kurz und knapp ausfallen und die Grundstruktur aufler Acht lassen.
Ein Beispiel hierfiir ist der Beitrag zur adarke (20, 241), von der neben ihrem Wachs-
tumsort nur angegeben wird, dass sie in Eigenschaft und Wirkung dem Senf gleiche;
der Text enthilt allerdings noch einen Querverweis, dass die Pflanze bereits bespro-
chen wurde (16, 167). Ebenfalls knapp féllt der Abschnitt 21, 105 aus, der vier Pflan-
zen aufnimmt, die Zaunwinde, das Knorpelkraut, die aphake und die pikris; von der
Zaunwinde werden nur die Blatter beschrieben, von den iibrigen drei Krautern ihre
Bitterkeit. Auch in ibid., 106 und 107 werden mehrere Pflanzen angesprochen, im
erstgenannten Abschnitt die Meerzwiebel und der Safran und Besonderheiten in

244 Weitere sehr ausfithrliche Abschnitte bieten beispielsweise der Mohn und das zugehorige Opium
(Nat. Hist. 20, 198-206) oder der Andorn (ibid., 241-244). Bei den besprochenen Olsorten u.a. aus
der Mandel, dem Lorbeer, der Myrte, Zypresse, Zitrone und der Walnuss ist die Informationsdichte
zur medizinischen Anwendung dieser Ole sehr hoch (ibid., 23, 85-89).

81

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

82

ihrem Wachstum und ihrer Bliite, im zweiten der Schwertel mit den Eigenschaften
und Verwendung seiner Wurzel und das ihm dhnliche Theseion.

Die einzelnen Abschnitte stehen allerdings nicht allein fiir sich im Werk, sondern
Plinius legt Wert auf eine sinnvolle Verbindung zwischen ihnen. Dabei nutzt er ver-
schiedenste Mittel zur Uberleitung, aus denen nun als letzter Punkt eine Auswahl aus
den medizinischen Biichern kurz summarisch zusammengestellt werden soll. In man-
chen Fillen stehen Abschnitte zwar ohne scheinbare Verbindung nebeneinander (z.B.
20, 4315 20, 57f; 24, 5f; 24, 130-133), hier bildet aber die Unterordnung unter das
Thema oder ein bestimmtes Ordnungsprinzip den inhaltlichen roten Faden; die Ab-
schnitte sind folglich immer in die Grundstruktur eingebettet. Ein sehr haufig genutz-
tes Element dieser von Plinius angewandten Uberleitungstechnik ist die Behandlung
einer Pflanze oder eines anderen tierischen Stoffes, an die eine weitere Pflanze oder
ein weiteres Tier mittels verschiedener Charakteristika — wie der Ahnlichkeit oder
auch Unterschiedlichkeit der beiden Inhalte - angebunden wird. So folgt dem Wein
der Weinessig (23, 54), der Behandlung des Olbaums der wilde Olbaum (ibid.,
76-78), dem Granatapfelbaum der wilde Granatapfelbaum (ibid., 106-114), dem Efeu
(kissos) das nahezu gleich klingende, efeudhnliche Kraut kisthos (24, 78-81), der
Rohrpflanze die Papyrusstaude (ibid., 87f.), dem Sumach der aus seinem Samen
stammende rote Sumach (ibid., 92 f.) und dem Krapp der Strauch alyssos, da der Un-
terschied zwischen beiden lediglich in den Blittern und kleinen Zweigen besteht
(ibid., 94f.). Nach dem Sadebaum wird die ihm dhnliche Pflanze selago mit zusatzli-
cher Nennung der Sammelvorschriften genannt (ibid., 102 f.), nach dem omphakion
die oenanthe (23, 8); auf die Pflanze selago lasst der Autor die Pflanze samolus folgen,
da bei beiden die Sammelvorschriften gleich sind (24, 103 £.).

Eine weitere Technik zur Uberleitung sind das Anbringen weiterer inhaltlicher
Fakten zu einer bereits behandelten Pflanze, wie beim Olschaum, der nach der allge-
meinen Behandlung um die medizinische Anwendung erweitert wird (20, 73 f.); wei-
tere Beispiele sind der Styrax, auf den ebenfalls die weitere medizinische Anwendung
folgt (24, 24), das horminum (22, 159) oder das omphakion (23, 7). Diese Erweiterung
um die medizinische Verwendung kann auch mit einem Querverweis auf die bereits
behandelte Pflanze eingeleitet werden, wobei sich der Verweis am Anfang (24, 9
und 11) oder Ende des Abschnitts (ibid., 8) befinden kann. Abschnitte konnen auch
durch die gleiche Wirkung von Pflanzen (20, 37f.) oder die zwar gleiche, aber noch
groflere Wirkung der Folgepflanze (ibid., 47 f; 23, 126) in Beziehung zueinander ge-
setzt werden. Des Weiteren kann als Verbindung das Hervorgehen einer Pflanze aus
der gerade behandelten (22, 56; Lotos - lotometra) oder der Gegensatz in der medizi-
nischen Vertréglichkeit (23, 106-114 und 115; guter Granatapfel — ungesunde Birnen)
dienen. Auch konnen geographische Fakten oder Sprichworter (20, 33) oder die Gel-
tung eines Stoffes bei einer Autoritdt — wie die Kamille bei Asklepiades (22, 53) — die
Uberleitung bilden. Der neue Inhalt kann auch zur Vervollstindigung des im jeweili-
gen Buch behandelten Themas beitragen, wie in ibid., 119 die Feldfriichte, die die
Heilmittel aus den Blumen, Kranzgewdchsen, Gartenpflanzen und essbaren Kriutern
komplettieren. Eine letzte Mdglichkeit der Uberleitung bildet das Hauptcharakteristi-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.1 Der Kontext der Magiekapitel

kum einer Pflanze, wie beispielsweise die abfithrende Wirkung des Rizinusdls (23,
83).

Wie man erkennt, nutzt Plinius eine Fiille von verschiedenen Verbindungen zwi-
schen den Abschnitten, um einen in sich thematisch geschlossenen Einzelband zu er-
halten. Abschlieend stellt sich die Frage, ob die magischen Inhalte hinsichtlich ihres
Einbaus in das Werk von der dargestellten Aufbau- und Verbindungstechnik abwei-
chen. Um dies beantworten zu konnen, muss zunichst gekliart werden, an welchen
Stellen der Naturalis Historia magische Inhalte vermehrt zu finden sind. Grundlegend
spielen Magie und magische Vorschriften und Heilmittel fiir die medizinischen Bii-
cher im Allgemeinen eine bedeutende Rolle. Schwerpunkte bilden allerdings Buch 24,
28 und 30, die lingere zusammenhidngende Passagen zum Thema beinhalten. In
Buch 24 fithrt Plinius bei seiner Zusammenstellung merkwiirdiger Krduter einen ei-
genen Abschnitt zu magischen Krautern an (24, 156-167). Dieser wird mit dem Hin-
weis, dass magische Kréuter in diesem Abschnitt aufgrund ihrer Qualitét als mirabilia
nicht fehlen diirfen, klar eingeleitet (ibid., 156; In promisso herbarum mirabilium oc-
currit aliqua dicere et de magicis. quae enim mirabiliores?); deutlich beendet wird er in
ibid., 167 (et abunde sit hactenus attigisse insignia Magorum in herbis alia de his aptio-
re dicturis loco.), allerdings nicht ohne den Hinweis, dass weitere Berichte der Magier
an geeigneter Stelle folgen werden. In 25, 105-107 kommen die Magier am Ende des
Abschnitts zum Eisenkraut (verbenaca) wieder zur Sprache, diesmal jedoch steht Pli-
nius ihren medizinischen Lehren hinsichtlich des Krautes ablehnend gegentiber (ibid.,
106; sed Magi utique circa hanc insaniunt). Ebenfalls gegen die magicae vanitates (26,
18) nimmt der Autor in ibid., 18-20 Stellung, indem er anhand verschiedener Krauter
die Nutzlosigkeit dieser im magischen Bereich mit hoher Nutzwirkung in Verbindung
gebrachten Pflanzen aufzeigt. Im Anschluss fahrt er fort, den Nutzen der bereits in
Buch 25 behandelten Krduter samt der nétigen Ergédnzungen planvoll darzulegen
(ibid.; igitur demonstratarum priore libro herbarum reliquos effectus reddemus, adie-
centes ut quasque ratio dictabit.). In Buch 27 werden die zwei Kriuter katananke und
phyteuma tibergangen, da sie lediglich in der Magie bzw. bei der Herstellung von Lie-
bestrainken Anwendung finden (27, 57 und 125). Im Bereich der Heilmittel aus dem
Mann speisen sich 28, 44f. und ibid., 47-49 aus Magie und Aberglaube; die letztge-
nannte Stelle wird sogar mit dem Hinweis auf die als negativ einzustufenden Erfin-
dungen der Magier eingeleitet (ibid., 47; Magorum haec commenta sunt (...)). Ebenso
beinhaltet der Abschnitt zum weiblichen Menstruationsblut (ibid., 77-87) rein Magi-
sches, obwohl Plinius bemerkt, er habe nur die vertretbaren Inhalte aufgenommen;
bevor er Unerhortes berichten miisse, sei es besser, das Thema Heilmittel aus dem
Menschen zu verlassen und sich den bekanntesten Eigenschaften der Tiere und ihrer
Wirkungen zuzuwenden (ibid., 87; Haec sunt, quae rettulisse fas sit, ac pleraque ex his
non nisi honore dicto; reliqua intestabilia, infanda, ut festinet oratio ab homine fugere.
in ceteris claritates animalium aut operum sequemur.). Im selben Buch wird in Para-
graph 157 die alte Schnauze eines Wolfs oder auch ein Amulett aus dem vollstindigen
Nackenfell des Tieres als wirksames Mittel gegen Zaubereien angepriesen (Veneficiis
rostrum lupi resistere inveteratum aiunt ob idque villarum portis praefigunt. hoc idem
praestare et pellis e cervice solida manica existimatur (...)), Magie fungiert hier positiv

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

83


https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

84

zum Schutz des Menschen. Im Abschnitt zu den Heilmitteln gegen Lendenschmerzen

(ibid., 198 f.) fithrt Plinius zum grofitenteil rein magische Vorschriften an, obwohl er

diese mit einer Warnung vor den Liigen der Magier einleitet (ibid., 198; adferunt et
Maygi sua commenta: (...)); die Formulierung der Heilmittel unterscheidet sich aller-
dings nicht von der der nicht-magischen Inhalte. Ebenfalls kritisch, aber sehr genau

werden die magischen medizinischen Angaben zur Heilung von Fieberanfillen (ibid.,
2281.) angegeben; Sprache und Stil unterscheiden sich auch hier nicht von dem der

sonst aufgefithrten Mittel. Mit reinem Aberglauben zu diversen Tieren (Pferd, Wolf,
Schwein, Schaf, Rind und Bock) wird ibid., 263 f. bestritten. Eine kritische Haltung,
gepaart mit genauer Angabe der magischen Mittel, ldsst sich auch in Buch 29, 81-83

bei den Heilmitteln aus dem Uhu und der Fledermaus feststellen (ibid., 81; nec omit-
tam in hac quoque alite exemplum magicae vanitatis, (...)). Eher neutral werden hin-
gegen die Heilmittel gegen Zahnschmerzen, unter denen sich sehr viele magischen

Ursprungs befinden, in 30, 21-26 angegeben (ibid., 21; Cetero dentium doloribus, ut

iidem [i.e. Magi] narrant, medetur canum, qui rabie perierunt, capitum cinis). Im sel-
ben Buch wird der Abschnitt, in dem die Krankheiten, die den gesamten Korper be-
fallen kénnen, behandelt werden, mit magischen Mitteln (ibid., 82-84) eréftnet; die

magischen Heilmittel aus dem Hund, der Zecke, dem Maulwurf und der Riesen-
schlange sind somit prominent positioniert und der gesamte Abschnitt enthalt kei-
nerlei Angriff auf die oder abwertende Bemerkung hinsichtlich der Magier (ibid., 82;

Nunc praevertemur ad ea, quae totis corporibus metuenda sunt. Fel canis nigri masculi

amuletum esse dicunt Magi). Auch bei den Heilmitteln gegen das Drei- bzw. Viertage-
fieber (ibid., 98-104) werden mangels Hilfsmittel der wissenschaftlichen Medizin alle

Heilmoglichkeiten der Magier gesammelt (ibid., 98; In quartanis medicina clinice pro-
pemodum nihil pollet. quam ob rem plura eorum [i.e. Magorum| remedia ponemus pri-
mumque ea, quae adalligari iubent: (...)). Teilweise magisch sind die Heilmittel gegen

Kinderkrankheiten (ibid., 137-139), ebenso manche der beschriebenen Aphrodisiaka

(ibid., 141-143).

Die besprochenen magischen Stellen sind, wie ersichtlich, geplanter Teil der
Struktur der medizinischen Biicher. Sie werden wie die iibrigen Inhalte unter die be-
reits aufgezeigten Ordnungsprinzipien eingeordnet, auch die Uberleitungen zwischen
den Abschnitten unterscheiden sich nicht von denen der weiteren Wissensinhalte.
Auch wenn bei vielen der Stellen Plinius’ Vorbehalte gegen die Magier deutlich wer-
den, nimmt er ihre Aussagen trotzdem sehr genau auf; Sprache und Stil weisen kei-
nerlei Unterschied im Vergleich zu den tibrigen Inhalten auf. Die magischen Inhalte
werden folglich wie alle anderen Punkte aufgenommen und eingebaut. Sie sind fester
Bestandteil des Werkes.

Nachdem nun der fiir das Verstindnis der Magiekapitel nétige Kontext mittels
der Untersuchung der Zielsetzung, Zielgruppe und Arbeitsprinzipien des Alteren Pli-
nius sowie der Werkskonzeption, der verwendeten Quellen, Inhaltsverzeichnisse, Au-
torenangaben und der leitenden Ordnungsprinzipien in den Biichern 20 bis 32 der
Naturalis Historia erarbeitet wurde, widmet sich der folgende Abschnitt Plinius’ magi-
schem Wissen in seinem Werk. Aus den in Abschnitt 4.1 in Bezug auf den Kontext
gewonnenen und den in Abschnitt 4.2 durch die griindliche Analyse der Magiekapitel

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

noch zu gewinnenden Erkenntnissen werden im Anschluss fiir die Fragestellung der
Arbeit grundlegende Beobachtungen zur fiir den Alteren Plinius charakteristischen
Arbeitsweise und zu seinem Verstdndnis von Wissensordnung abgeleitet.

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia
4.2.1 Quellen fiir magische Rezepte

Um in Abschnitt 4.4 eine Aussage iiber die politische Dimension der Naturalis Histo-
ria und ihrer Magiekapitel treffen zu konnen, ist neben der in Abschnitt 4.1 geschaffe-
nen Wissensbasis zum inhaltlichen Kontext der magischen Inhalte nun eine einge-
hende Analyse der Magiekapitel vonnéten, um eine eben solche fiir die Charakteristi-
ka der Arbeitsweise des Alteren Plinius und sein Verstindnis von Wissensordnung zu

generieren. Da die Magiekapitel in der Forschung bis zum jetzigen Zeitpunkt aller-
dings keiner tiefgriindigen Untersuchung unterzogen wurden, diese jedoch fiir eine

valide Aussage notig ist, riickt der folgende Abschnitt neben den vom Autor verwen-
deten Quellen fiir magische Rezepte insbesondere die genaue Analyse der verschiede-
nen in Plinius’ Werk fassbaren Facetten von Magie in den Mittelpunkt, aus denen im

Anschluss die inhaltlichen Aufnahme- und Ausschlusskriterien abgeleitet werden

konnen. Weitere ergidnzende Erkenntnisse liefert die Beschéftigung mit dem Vorwurf
der Liigenhaftigkeit und Unglaubwiirdigkeit an die Magier sowie die Untersuchung

der Beziehung zwischen Magie, Wissenschaft und Angst. Einen letzten Punkt bildet

die Untersuchung der Sprache, die der Autor in seinen Magiekapiteln verwendet, auf
ihre Ndhe bzw. Distanz zum Inhalt.

Die Biicher zur Heilkunde, in denen wie bereits in Abschnitt 4.1 angesprochen
das Gros der magischen Inhalte angesiedelt ist, enthalten allesamt zahlreiche Verweise
auf magische Quellenautoren, von denen ein Teil bereits in den Autorenlisten aufge-
fithrt wird. In den Biichern 20 bis 27 sind dies Demokrit (Democrito.), Orpheus (Or-
pheo.) und Pythagoras (Pythagora.), die jeweils in der Rubrik Externis zu finden
sind?45. Buch 22 ist in dieser Reihe der einzige Band, der keine eigene Autorenliste
enthélt und unter Angabe einiger Ergédnzungen lediglich Bezug auf die Quellenauto-
ren des vorhergehenden Bandes 21 nimmt (Ex auctoribus - Iisdem quibus priore libro
et praeter eos Chrysermo, Eratosthene, Alcaeo.). Buch 28 fithrt unter den Externis nur
Demokrit an, Buch 29 und 30 Orpheus und Demokrit>45. In den beiden letztgenann-
ten Biichern findet sich unter der Rubrik der romischen Quellenautoren (Ex auctori-
bus) auch Nigidius Figulus (Nigidio.). Buch 31 beinhaltet wieder Demokrit (Externis —

245 Zu Demokrit aus Abdera und auch seiner Einstufung als Magier vgl. den Artikel von Wellmann in
RE YV, 1, 135-140, zu Orpheus als Zauberer und Seher Ziegler in XVIII, 1, 1261-1263 und zu Pytha-
goras v. Fritz in RE XXIV, 171-209.

246 Die Autorenliste von Nat. Hist. 28 beinhaltet auch einen Orpheus, der aber nicht mit dem sonst ge-
nannten Orpheus ibereinstimmen kann, da er durch sein Werk genau definiert wird (Orpheo qui
iStogui scripsit.).

85

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

86

Democrito.), in der Autorenliste zu Buch 32 ist kein Hinweis auf magische Quellenau-
toren enthalten.

Dass es sich bei den genannten Autoren um Gewahrsménner fiir Magie handelt,
wissen wir durch Plinius selbst, der an mehreren Stellen die betreffenden Personen
mit den magi in Verbindung bringt. In 24, 156 bezeichnet der Autor zu Beginn der
Besprechung sonderbarer Kréuter, zu denen er auch die magischen rechnet, Demo-
krit und Pythagoras als Anhédnger der Magier (ibid.; consectati Magos), die die betret-
fenden Pflanzen als erste gefeiert hatten (ibid.; primi eas in nostro orbe celebravere
Pythagoras atque Democritus). Von Demokrit weifl er aulerdem zu berichten, dass
dieser nach Pythagoras duflerst eifrig die Magier studierte (ibid., 160; Democriti certe
chirocmeta esse constat. at in his ille post Pythagoram Magorum studiosissimus quanto
portentosiora tradit!). Daneben erforschte dieser zwei ihrer Vertreter, Apollobeches
aus Koptos und Dardanus von Phénikien, kommentierte diese und gab eigene Werke
zur Magie heraus (30, 9; Democritus Apollobechem Coptitem et Dardanum e Phoenice
inlustravit voluminibus Dardani in sepulchrum eius petitis, suis vero ex disciplina eo-
rum editis.). Beide Autoren hitten Biicher iiber die Wirkung von Pflanzen verfasst
und sich auf Reisen ausfiihrlich mit den Magiern Persiens, Arabiens, Athiopiens und
Agyptens beschiftigt, woriiber die Menschen der Antike sehr verwundert gewesen
seien; deutlich wird an dieser Stelle die Identifikation der Magie mit den fremdldndi-
schen Kulturen des Ostens (25, 13):

ab eo [i.e. Homero] Pythagoras clarus sapientia primus volumen de effectu earum [i.e.
herbarum] composuit (...); composuit et Democritus, ambo peragratis Persidis, Arabiae,
Aethiopiae, Aegypti Magis, adeoque ad haec attonita antiquitas fuit, ut adfirmaverit etiam
incredibilia dictu*+7.

Plinius berichtet des Weiteren in 30, 9 von Seereisen nicht nur des Pythagoras und
Demokrit, sondern auch des Empedokles und des Plato, die dem Zweck dienten, die
Magie zu erlernen®43. Dies sei auch gelungen, wie ihr Preis der Magie belege, doch
hatten sie die Kunst nach ihrer Riickkehr geheim gehalten, wie es fiir eine Geheimleh-
re typisch ist (certe Pythagoras, Empedocles, Democritus, Plato ad hanc discendam na-
vigavere exiliis verius quam peregrinationibus susceptis, hanc reversi praedicavere, hanc
in arcanis habuere.). In ibid., 7 schliefSlich wird Orpheus mit der Magie in Verbindung
gebracht, von dem Plinius vermutet hatte, er sei fiir die Verbreitung der Magie von
dessen Heimat Thrakien ins angrenzende Thessalien verantwortlich gewesen, was
sich aber als falsche Annahme herausgestellt habe (ibid.; Orphea putarem e propinquo
eam primum pertulisse ad vicina usque superstitionem a medicina provectum, si non
expers sedes eius tota Thrace magices fuisset.). In den Autorenlisten nicht erwéhnt ist
Osthanes, der die Magie in Griechenland verbreitet habe und dessen Schriften zu Pli-
nius’ Zeiten noch vorhanden gewesen seien (ibid., 8):

247 Nach diesem hat Pythagoras, berithmt durch seine Weisheit, als erster ein Buch iiber die Wirkung
dieser geschrieben (...); auch Demokrit hat ein [solches] verfasst, nachdem beide die Magier in Per-
sien, Arabien, Athiopien und Agypten besucht hatten, und das Altertum war dartiber so erstaunt,
dass es auch Dinge bekriftigte, die als unglaublich zu bezeichnen sind.

248 Zu den Forschungsreisen des Thales, Pythagoras, Anaxagoras, Demokrit und Platon vgl. auch Gigon
1966, 37.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

primus, quod exstet, ut equidem invenio, commentatus est de ea [i.e. magia] Osthanes
Xerxem regem Persarum bello, quod is Graeciae intulit, comitatus ac velut semina artis
portentosae sparsit obiter infecto, quacumque commeaverat, mundo?4.

Ebenfalls mit Magie in Verbindung stehen die Konige der Perser, deren Land als Wie-
ge der Magie gilt (ibid., 3; Sine dubio illic orta in Perside) und die gallischen Druiden,
die diese Kunst eifrig praktizieren.

Alle Gewéhrsménner fiir Magie, die in den Autorenlisten genannt werden, wer-
den auch im eigentlichen Text der Biicher 20 bis 32 als Quellen fiir Wissensinhalte
aufgefiihrt. Sie dienen dem Beleg einer Vielzahl von Angaben, die von der medizini-
schen Anwendung von pflanzlichen, tierischen und menschlichen Stoffen, teils mit
genauer Beschreibung der Vorgehensweise, tiber echt magische Vorschriften - bei-
spielsweise, um seine Ziele leichter erreichen zu konnen oder bestimmte Personen zu
beeinflussen - bis hin zu apotropdischen Rezepturen reichen. An vielen Stellen recht-
fertigt sich Plinius fiir die Aufnahme der magischen Mittel und er stellt zu diesem
Zweck ihre vanitas dar; trotzdem nimmt er sie in aller Ausfiihrlichkeit auf. Selten lasst
er einen Abschnitt mit magischen Vorschriften beginnen, meist komplettiert er seine
Angaben mit ihnen und setzt sie an das Ende oder in die Mitte des betreffenden Ab-
schnitts. Halt er Angaben fiir falsch, so gibt er dies deutlich an. Im Folgenden soll ein
kurzer Uberblick gegeben werden, mit welchen Inhalten die Quellenautoren zur Ma-
gie — die Magier im Allgemeinen sowie Demokrit, Pythagoras, Orpheus, Osthanes
und die mit Magie assoziierten Gruppen der Perserkonige und gallischen Druiden im
Besonderen - in den medizinischen Biichern vertreten sind?s°.

Als Quelle fiir magische Inhalte am haufigsten genannt werden die Magier (ma-
gi). Aus ihnen bezieht Plinius magische Heilmittel, magische Vorschriften und Anga-
ben, die nichts mit Medizin zu tun haben sowie apotropiische Mittel. Bei den magi-
schen Heilmitteln spielen die Fiebermittel gegen das Drei- und/oder das Viertagefie-
ber eine grofle Rolle, zu denen die Anemone (21, 166; mit Sammel- und Aufbewah-
rungsvorschriften), das Jungfernkraut (ibid., 176; mit Sammel- und Anwendungsvor-
schriften), die falsche Ochsenzunge (22, 50; mit Anwendungsvorschrift) sowie die
Sonnenwende (ibid., 61; mit Anwendungsvorschrift durch den Patienten selbst) z&h-
len. Auch magische Heilmittel aus dem Mann werden miteinbezogen (28, 47-49), die
aber alle rein positiv-niitzlicher Natur sind. Daneben haben tierische Mittel, deren
Zubereitung und Anwendung meist sehr genau beschrieben wird, ihren Platz; bei-
spielsweise findet der Leser Heilmittel gegen Lendenschmerzen (ibid., 198), Milzer-
krankung (ibid., 201), Inkontinenz (ibid., 215), Epilepsie (ibid., 226), das Viertagefie-
ber bzw. Fiebererkrankungen, die nach einer bestimmten Anzahl von Tagen wieder-
kehren (ibid., 228 f.) - obwohl Plinius hier durchaus die skeptische Frage anmerkt,
wer denn auf all diese Mittel gekommen sei —, Wassersucht (ibid., 232), verlorene

249 Als erster, wie ich freilich finde, verfasste Osthanes, der den Perserkdnig Xerxes in dem Krieg, den
dieser mit Griechenland begann, begleitete, noch vorhandene Schriften dariiber und er streute
gleichsam die Samen dieser unnatiirlichen Kunst aus, wobei er zugleich die Welt iiberall, wohin
auch immer er kam, vergiftete.

250 Der Uberblick enthilt die fiir unsere Zwecke wichtigsten Stellen; er erhebt keinen Anspruch auf
Vollstandigkeit.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

87


https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

88

mannliche Fruchtbarkeit (ibid., 249), Krankheiten bei Kindern (ibid., 259) - auch
hier findet die Epilepsie wieder Erwahnung -, Schlafmittel (ibid., 260) oder den grii-
nen Star (29, 117). Ebenso teilt der Autor Méglichkeiten zur Behandlung von Zahn-
schmerzen (30, 23), Hiiftschmerzen (ibid., 54), Wahnsinn (ibid., 84), Nervenschmer-
zen (ibid., 110), tiberméfligem oder zu geringem Geschlechtstrieb (ibid., 141), Bril-
lenschlangenbissen (32, 43), Unklarheit des Blickes (32, 72) oder des Dreitagefiebers
(ibid., 115f.) mit. Eine vorbeugende Mafinahme zum einjahrigen Schutz vor Schmer-
zen bietet 30, 64.

Die magischen Vorschriften und Anwendungen haben keine direkte Verbindung
zu den Heilmitteln, sie beschéftigen sich einerseits vielmehr damit, wie sich der jewei-
lige Anwender beliebter machen und leichter seine gesteckten Ziele erreichen kénne
(20, 74). Auch die Steigerung der Gunst bei Konigen und Voélkern (28, 89) sowie des
Erfolgs von Bittschriften bei Machthabern und von Gebeten bei den Géttern (29, 66)
zéhlen hierzus'. Andererseits sind Hinweise auf den Zweck der Anwendung be-
stimmter Pflanzen durch die Magier, beispielsweise bei der Ablegung von Geliibden
(21, 62) oder zur Herbeirufung der Gétter (24, 160) Teil dieser Sparte. Doch auch
Charakteristika der Zauberei, beispielsweise ritselhafte Worte (28, 94) oder die be-
sondere Wertschitzung bestimmter Tiere wie der Hydne (ibid., 92; 94), des Salaman-
ders (29, 76) oder der Grille (ibid., 138) kommen zur Sprache. Auch bestimmte Vor-
schriften fiir Handlungen wie das Wasserlassen (28, 69), die Ubertragung von Krank-
heiten (Fieber; ibid., 86) oder das Erfahren der Geheimnisse eines Menschen (29,
81f; Frau) werden angefithrt. Charakteristisch fiir die erwdhnten magischen Vor-
schriften und Anwendungen ist die von Plinius artikulierte Skepsis oder sogar das
handfeste Misstrauen gegeniiber seinen Inhalten. Er betont des Ofteren die Ausfliich-
te der Magier (30, 16), die Unwirksamkeit magischer Mittel (29, 16) oder Unsinnig-
keit, Unwahrscheinlichkeit oder sogar Lugenhaftigkeit der gefundenen Inhalte (22,
20; 32, 49 und 29, 86; 29, 53; 30, 18). Da diese Inhalte aber alle aufgenommen werden,
sind diese Aussagen wohl zu einem grofien Teil auch als Vorsichtsmafinahme des Au-
tors gegeniiber seinem Publikum zu werten. Féllt ein Inhalt aus dem Rahmen, ist es
vorsichtshalber besser, sich beim Leser dafiir zu entschuldigen.

Es schliefit sich die dritte Gruppe der magischen Inhalte, die apotropéischen Mit-
tel, an. Sie werden meist mit dem Hinweis, sie machten die Praktiken der Magier un-
wirksam, angefiihrt (28, 85; ibid., 104). Daneben werden aber auch von den Magiern
selbst empfohlene Amulette (25, 129; 30, 82) und Amulette gegen bestimmte Erkran-
kungen wie beispielsweise die Epilepsie (30, 91) oder das Viertagefieber (ibid., 100)
miteinbezogen.

Bei den Stellen, an denen Demokrit als Gewdhrsmann herangezogen wird, findet
sich eine dhnliche Inhaltsverteilung wie bei den Belegstellen der magi im Allgemei-
nen. An erster Stelle stehen die magischen Heilmittel, gefolgt von magischen Anga-
ben und Vorschriften, die nicht in direkter Verbindung zur Medizin stehen, die apo-
tropéischen Mittel fehlen allerdings. Bei den magischen Heilmitteln wird deutlich,
dass Plinius sein Material nicht einfach kritiklos kopiert hat. Einerseits {ibernimmt er

251 Eine weitere Stelle dieses Inhalts findet sich in Nat. Hist. 25, 106 f.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

zwar die medizinischen Empfehlungen (20, 28; ibid., 149; 21, 62; 28, 117; ibid., 153)
und Warnungen (20, 19; 28, 58), doch verurteilt er manche Angaben auch als falsch
(27, 141); schddliche Mittel wie zum Chamadleon iibergeht er ganz (28, 113 f.). Eben-
falls kritisch sieht er Heilmittel aus Ermordeten, Verbrechern oder Erhangten, die
sein Gewéhrsmann, gefolgt von einer Vielzahl anderer Schriftsteller, angibt (ibid., 7).
Die magischen Angaben und Vorschriften beinhalten beispielsweise ein Mittel gegen
tiberméflige Geschwitzigkeit (ibid., 118) oder ein Verfahren, um alle Geheimnisse ei-
nes Menschen (32, 49; Frau) zu erfahren. Es werden jedoch auch Aussagen tiber
Pflanzen getroffen, die die Magier zum Einreiben verwenden (24, 165) oder aus de-
nen eine Mixtur bereitet wird, die zu klugen und schonen Kindern fiihren soll (ibid.,
166). Doch wie bei den Stellen der magi bringt Plinius auch hier Kritik an. Eben das
Mittel fiir perfekte Kinder wird, in einer anderen Mischung, in 26, 19 kritisiert und
auch die Ungereimtheiten der Aussagen des Demokrit zu den Schlangen finden nicht
die Billigung des Autors.

Auf Pythagoras greift Plinius vor allem im Bereich der Heilmittel zuriick, auch
wenn er daneben magische Angaben und Vorschriften ohne direkte Medizinverbin-
dung sowie apotropdische Mittel aus ihm bezieht. Im Bereich der pflanzlichen Heil-
mittel schliefSt der Autor neben der von Pythagoras stammenden Bezeichnung fiir
den Affodill (21, 109) den von diesem Gewédhrsmann sehr geschétzten Anis (20, 185),
der als Mittel gegen Epilepsie und Krampfe eingesetzt wird (ibid., 192), sowie den
Senf (ibid., 236) mit ein, vor der als schidlich eingestuften Melde warnt er (ibid., 219).
Die von Pythagoras vertretene Einschitzung, dass die Raute den Augen schédlich sei,
widerlegt Plinius als falsch (ibid., 134). Die in 24, 157-159 behandelten Krauter bieten
eine Mischung aus magischen Heilmitteln und wundersamen Eigenschaften dersel-
ben. Bei den magischen Angaben und Vorschriften bezieht Plinius Pythagoras’ Aus-
sagen zur Stechpalme, deren magische Wirkung - auch gegen Bezauberungen - er
lobt (24, 116), und zur ungeraden Anzahl von Vokalen in Namen, die Hinken oder
Blindheit auf der rechten oder linken Seite auslésen sollen (28, 33), mit ein. Kritisch
merkt er unsinnige Aussagen der Magier und Pythagorder zum Stachelgewichs
»~Hundertkopf“ an (22, 20). Als apotropéisches Mittel wird die Meerzwiebel angege-
ben (20, 101).

Den geringsten Anteil unter den drei in den Autorenlisten namentlich genannten
griechischen Gewdhrsmiannern zu magischen Quellen nimmt Orpheus ein, von dem
nur ein Aphrodisiakum (20, 32; Karotte) und ein magisches Liebesmittel (28, 34) an-
gegeben werden. Auch bei Osthanes findet sich kein Heilmittel, es werden nur zwei
Aphrodisiaka, von denen eines den Geschlechtstrieb reizen (28, 261), das andere ihn
zum Erliegen bringen soll (ibid., 256), sowie ein apotropdisches Mittel, das einen
Schutz vor allen Giften darstellt (ibid., 69), aufgenommen. Der mit Magie in Verbin-
dung gebrachte Nigidius Figulus steht als Quelle fiir drei Aussagen Pate. Einerseits be-
zieht Plinius aus ihm die Grille als bedeutendes Tier (29, 138), andererseits die Beob-
achtungen, dass Vipern nach ihrem Biss instinktiv zu ihrem Opfer zuriickkehrten
(ibid., 69) und Hunde den ganzen Tag vor einem Menschen flohen, der einem
Schwein eine Zecke abgenommen habe (30, 84).

89

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

90

Von den Perserkonigen (reges Persarum) bezieht Plinius ein magisches Kraut, das
sie ihren Gesandten mitgiben, damit diese tiberall Uberfluss an allem Nétigen hitten
(26, 181.); dessen Wirksamkeit bezweifelt der Autor allerdings stark. Eine Kombinati-
on aus magischer und heilender Pflanze stellt das theombrotion (24, 162) dar, das von
den Perserkénigen einerseits gegen alle korperlichen Beschwerden, andererseits zum
Schutz vor Unbestandigkeit des Geistes und des Gerechtigkeitssinnes getrunken wer-
de?s2. Auch die gallischen Druiden (Druidae Gallorum) dienen als Quelle fiir ma-
gisch-medizinische, aber auch apotropiische Mittel. Thnen zufolge solle man die
Pflanze selago als Schutz gegen alle Ubel bei sich tragen, ihr Rauch helfe aber auch bei
allen Augenschiden (ibid., 103 f.). Das Schlangenei hingegen solle zur Erringung des
Sieges bei Streitigkeiten und fiir den Zutritt bei Kénigen auflerordentlich niitzlich sein,
obgleich Plinius auch an dieser Aussage aufgrund ihrer Unglaubwiirdigkeit Kritik
auszusetzen hat (29, 54).

Daneben gibt es verschiedene Gewédhrsménner, deren Aussagen mit Magie in
Verbindung stehen. Aus Apollodorus, den Plinius einen Anhinger des Democritus
nennt (24, 167; Apollodorus adsectator eius), bezieht der Autor Aussagen zum magi-
schen Kraut aischynomene, aus Krateuas Informationen zum ebenfalls magischen
Kraut anakampseros, das erloschene Liebe wieder neu entfachen solle (ibid.). Xanthus
und Iuba geben jeweils ein Kraut an, das Tote wieder zum Leben erwecke (25, 14); in
ibid., 26 f. wird das homerische Zauberkraut moly erwahnt. Mit dem ,,Mauseohr"
(myosotis) bezieht Plinius eine magische Anwendung der Agypter — als stliches Volk
ebenfalls mit Magie in Verbindung gebracht — gegen entziindete Augen mit ein (27,
105)253. Die Hebammen Lais und Salpe sowie Diotimus Thebanus dienen als Quellen
fir Amulette gegen die Bisse tollwiitiger Hunde sowie gegen das Drei- bzw. Viertage-
fieber (28, 82f.), von Masurius stammt die Verwendung des Wolfsfetts als apotropéi-
sches Mittel, das an die Tiirpfosten gestrichen bdsen Zauber fernhalten solle (ibid.,
142). Anaxilaus steuert das magische Mittel Pferdegeil bei, vor dessen Schadlichkeit
Plinius warnt (ibid., 181). Caecilius dient als Gewdhrsmann fiir ein Mittel gegen tiber-
mifige Fruchtbarkeit, fiir das die zwei Wiirmchen, die in einer Spinnenart gefunden
werden, Verwendung finden (29, 85); seine Wirkung halte ein Jahr an und Plinius be-
griindet seine Angabe damit, dass es das einzig erlaubte Mittel fiir tiberfruchtbare
Frauen sei. Vom Grammatiklehrer Apion stammen die Angaben zur magischen
Pflanze kynokephalia (30, 18)?54.

Wie der Uberblick iiber die aus den magischen Gewéhrsminnern bezogenen In-
halte zeigt, entstammen diese allesamt den Bereichen der (magischen) Medizin, der

252 Auch die Kénige der Parther verwenden neben den Magiern ein magisches Kraut, nyctegreton, bei
der Ablegung von Geliibden (Nat. Hist. 21, 62).

253 Die Agypter (sowie der Gewihrsmann Apion) finden in Nat. Hist. 30, 99 bei der magischen Be-
handlung von Drei- bzw. Viertagefieber weitere Erwahnung.

254 Informationen zu den Magiern im Allgemeinen bietet die bereits untersuchte Magiegeschichte in
Nat. Hist. 30, 1-20 (Kapitel 2): Zoroaster als Magiebegriinder, Eudoxus und Aristoteles als Gewahrs-
manner zur Lebenszeit des Zoroaster, Agonaces als Lehrer des Zoroaster, Hermippus als Kommen-
tator und Schriftsteller von magischen Werken, Menander als Verfasser des Stiickes Die Thessalierin,
Magie bei Homer sowie Nero als Magieschiiler.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

apotropéischen Mittel sowie den Vorschriften und Angaben magischer Art und ori-
entieren sich am Nutzen fiir den Leserkreis der Naturalis Historia. Da die Realitdt ma-
gischer Praktiken in der Frithen Kaiserzeit nicht ausschliefllich sozial akzeptiert und
nutzorientiert war, wird hier die von Plinius bewusst gesteuerte Auswahl von aus-
schlieSlich gesellschaftlich akzeptablen Magieinhalten deutlich. Damit wird allerdings
auch klar, dass der Autor ein fiir seine Zwecke bewusst positiv verzerrtes Bild von
Magie zeichnet, das so nie existiert hat. Die folgende Untersuchung der verschiede-
nen in der Naturalis Historia fassbaren Facetten von Magie wird diese Beobachtung
weiter untermauern.

4.2.2 Auswahl- und Ausschlusskriterien fiir magische Inhalte

Es folgt nun die systematische Zusammenstellung und Untersuchung der verschiede-
nen in der Naturalis Historia fassbaren Facetten von Magie, die sich in die zwei Blo-
cke der sozial akzeptierten und nicht akzeptierten Magie auffichern lassen. Zum ers-
ten Block zdhlen neben magischen Sammel- und Anwendungsvorschriften das magi-
sche Sprechen, die Schutzmagie in Form von Amuletten, die Kontaktmagie, die Uber-
tragung von Krankheiten/Eigenschaften auf Menschen oder Tiere und die Zahlenma-
gie. Auf der Seite der sozial nicht akzeptierten Magiepraktiken steht der Liebeszauber.
Alle genannten Aspekte werden anhand von Beispielen aus dem ausgewidhlten Text-
korpus genau untersucht, analysiert und néher erklart, abschlieflend werden in Ab-
schnitt 4.3 im Rahmen der Eingrenzung des plinianischen Verstdndnisses von Wis-
sensordnung die herausgearbeiteten Auswahl- und Ausschlusskriterien fiir magische
Inhalte festgehalten?ss.

Sozial akzeptierte Heilmagie - Magische Sammelvorschriften

Vor der Anwendung eines pflanzlichen oder tierischen Stoffes liegt die Sammlung
bzw. anderweitige Beschaffung desselben. Fiir die magischen Inhalte lasst sich ein
breites Spektrum an Sammelvorschriften ausmachen, die fiir das Gelingen der nach-
folgenden magischen Anwendung von grundlegender Bedeutung sind. Werden die
Angaben zu Zeit, Ort und Aussehen bzw. Zustand des Sammelnden sowie zu weiteren
Zusatzvorschriften wie beispielsweise dem Einsatz von Eisenwerkzeug oder anderen
Hilfsmitteln oder auch bestimmten Korperteilen wie der linken Hand nicht eingehal-
ten, scheitert das Unterfangen. Dass es sich um ernstzunehmende Vorschriften han-
delt, belegt die vielfach verwendete Formulierung praecipitur, ut (z.B. Nat. Hist. 27,
140).

Der erste wichtige Aspekt ist die Zeit der Sammlung, die fiir viele magisch anzu-
wendende Pflanzen oder tierische Stoffe genau festgelegt ist. Da das Sammeln als erste

255 Einen kurzen Uberblick iiber Heilkrduter mit einem knappen Seitenblick auf die magische Verwen-
dung derselben zur Zeit des Plinius bietet meines Wissens nur Stannard in Pigeaud/Orozius 1987,
95-106.

91

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

92

magische Handlung der Heilvorschrift im Geheimen und mdéglichst unbemerkt von-
statten gehen soll, findet es nachts oder zu Zeiten, die mit der Nacht in Verbindung
stehen, statt. So muss die Pdonie, die vor den Vortiduschungen der Faune wihrend des
Schlafes schiitzt, in der Nacht ausgegraben werden, da sie zu allen anderen Zeiten
vom Schwarzspecht scharf bewacht wird (25, 29; haec medetur et Faunorum in quiete
ludibriis. praecipiunt eruere noctu, quoniam, si picus Martius videat, tuendo in oculos
impetum faciat.). Noch genauere Angaben machen die Heilanweisungen, bei denen
das Sammeln innerhalb einer festgelegten Mondphase, wie beispielsweise bei zuneh-
mendem Mond, durchgefithrt werden muss; ein Beispiel dafiir ist die Pflanze dracun-
culus, bei der jedoch zusitzlich einzuhalten ist, dass die Sammlung zur Zeit der Gers-
tenreife zu geschehen hat (24, 149; Dracunculus, quem dixi, hordeo maturescente effo-
ditur luna crescente.)*>5. Der Vollmond spielt bei der Anwendung der Meertriische
eine grofle Rolle, da nur zu dieser Zeit in dem Kopf dieses Fisches kleine Steinchen
gefunden wiirden, die dann in einem Leinentiichlein gegen periodisch auftretendes
Fieber angebunden werden konnten (32, 113; item ex asello pisce lapilli, qui plena luna
inveniuntur in capite, alligantur in linteolo.).

Manche Vorschriften geben auch an, das jeweilige Kraut oder Tier solle vor Son-
nenaufgang beschafft werden, da diese Zeit kurz vor dem Ende der fiir magisches
Handeln optimal eingeschdtzten Nacht noch mit dieser in Verbindung steht. Dies ist
beim gegen weifle Flecken in den Augen verwendeten Seidelbast (24, 133; aiunt, si
quis ante solis ortum eam capiat dicatque ad albugines oculorum se capere, adalligata
discuti id vitium) oder den gegen das Dreitagefieber angebundenen Augen des Kreb-
ses zu beobachten, bei denen die Anbindung ebenso wie die Beschaffung vor Aufgang
der Sonne stattzufinden hat (32, 115; Magi oculis eorum [i.e. cancrorum] ante solis or-
tum adalligatis aegro ita, ut caecos dimittant in aquam, tertianas abigi promittunt.).
Der gegen Kopfschmerzen eingesetzte Schneckenkopf muss ebenfalls frithmorgens
beschafft werden, indem er mit Hilfe eines Rohres abgeschnitten wird (29, 114; co-
cleae matutina pascentis harundine caput praecisum), zum Einsatz kommt er hingegen
erst bei Vollmond; er wird in einem Leinwandldppchen mit einem Faden angebunden
oder mit weiflem Wachs auf die Stirn gestrichen (ibid.; (...) maxime luna plena, lineo
panno adalligant capitis doloribus liceo aut cera alba fronti inlinunt.).

Viele Vorschriften hingen zudem mit den Sternen zusammen, da manche Pflan-
zen beim Auf- oder Untergang bestimmter Gestirne oder beim Durchgang des Mon-
des durch festgesetzte Sternbilder gesammelt werden miissen. Das von den Magiern
genutzte (21, 62; Magos (...) hac verba uti ad vota suscipienda.) Nachtwiachterkraut

256 Nur indirekte Aussagen zur Sammlungszeit gibt Nat. Hist. 32, 134. Ein weiblicher Krebs wird hier
gegen Karbunkel und Krebsgeschwiire am Korper der Frau empfohlen; die Aussage, dass er nach
dem Vollmond mit Salzbliite zerrieben und mit Wasser aufgestrichen werden miisse, lasst darauf
schlief3en, dass auch der Sammlungszeitpunkt nach dem Vollmond liegt, da das Tier wohl nicht lan-
ge aufbewahrt werden kann (ibid.; nam carbunculos et carcinomata in muliebri parte praesentissimo
remedio sanari tradunt cancro femina cum salis flore contuso post plenam lunam et ex aqua inlito.).
Ebenfalls zeitlich nicht genau angegeben ist die Beschaffung des Zitterrochengehirns in 32, 135; es
solle als Enthaarungsmittel am 16. Tag des Mondes mit Alaun aufgestrichen werden (ibid.; torpedi-
nis cerebrum cum alumine inlitum XVI luna), da sich aber auch dieser Stoft nicht lange hilt, ist da-
von auszugehen, dass die angegebene Zeit auch fiir die Beschaffung desselben ausschlaggebend ist.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

(nyctegreton) wird nach Demokrit nach der Tag-und-Nacht-Gleiche im Friihling ge-
erntet (ibid.; [Democritus] narrat erui post aequinoctium vernum radicitus). Die Farne
werden bei Untergang des Siebengestirns (27, 79; [filices] effodi debent Vergiliis occi-
dentibus.) ausgegraben, wohingegen der gegen Ausschldge und Schuppen verwendete
Eselsharn zur Zeit des Aufgangs des Hundssterns (28, 186; etiamnum lepras ac furfu-
res (...) urina asini circa Canis ortum) gesammelt werden soll. Wandert der Mond
durch das Sternzeichen der Zwillinge, miisse die von den Magiern sehr geschitzte
Hyéne (ibid., 92; Hyaenam Magi (...) in maxima admiratione posuerunt) gefangen
und fast jedes ihrer Haare aufbewahrt werden (ibid., 94; capi iubent geminorum
signum transeunte luna singulosque prope pilos servari). Steht er jedoch im Zeichen
der Waage, sei die Zeit giinstig, den Zitterrochen zu fangen und drei Tage aufzube-
wahren, da er, wenn er in ein Geburtszimmer getragen werde, eine leichte Nieder-
kunft bewirke (32, 133; mirum est et quod de torpedine invenio, si capiatur, cum luna
in libra sit, triduoque adservetur sub diu, faciles partus facere postea, quotiens infera-
tur.).

Abschlieflend sei erwdhnt, dass manche Vorschriften auch andere Zeitangaben
zur Sammlung des betreffenden Stoffes machen, die weder mit der Nacht noch den
Gestirnen in Verbindung stehen. Ein Beispiel stellt das Britannica-Kraut dar; werden
seine vibones genannten Bliiten gesammelt und verschluckt, bevor man es donnern
hort, sei dies das ganze Jahr liber ein zuverldssiger Schutz vor der Angst, eine Halsent-
ziindung zu bekommen (25, 21; florem vibones vocant, qui collectus, priusquam toni-
trum audiatur, et devoratus securos in totum annum a metu anginae praestat.). Doch
nicht alle Angaben werden von Plinius gebilligt: Obwohl er in 29, 53 die Angabe der
Magier tiberliefert, das Schlangenei urinum miisse zu einem festgesetzten Tag des
Mondes erlangt werden, hilt er diese Vorschrift fiir Unsinn, da sie aufSerhalb der
menschlichen Macht ldge (ibid.; atque, ut est Magorum sollertia occultandis fraudibus
sagax, certa luna [urinum] capiendum censent, tamquam congruere operationem eam
serpentium humani sit arbitrii.). Ebenso weist er das magische Heilverfahren zuriick,
das nach den zwolf Tierkreiszeichen eingeteilt ist und den Lauf der Sonne sowie des
Mondes durch dieselben berticksichtigt (30, 96; namque et in duodecim signa digessere
eam [i.e. medicinam] sole transmeante iterumque luna, quod totum abdicandum pau-
cis e pluribus edocebo). Sein Ziel ist es, nur anerkannte oder zumindest wahrscheinli-
che Mittel aufzufithren (ibid., 97; ex istis confessa aut certe verisimilia ponemus).

Ein fiir magische Handlungen zweiter zentraler Punkt ist die Angabe des Ortes
oder der bewusst geschaffenen Umgebung, an dem bzw. in der die Handlung durch-
gefithrt werden soll. In den magischen Heilvorschriften der Naturalis Historia wird
hierzu meist keine Vorschrift gegeben, da fiir das Sammeln des betreffenden Stoffs
ausschlaggebend ist, wo die Pflanze wichst bzw. wo das Tier gefangen oder auf andere
Weise beschafft werden kann.

Sehr viel wichtiger als der Ort sind die Vorschriften zum Aussehen und Zustand
des Sammelnden, da hierfiir eine gewisse Vorbereitung nétig ist. Hiufig sind Anga-
ben zur Kleidung der die Handlung ausfithrenden Person. Zentral hierbei ist, dass
sich an deren Korper keinerlei Knoten oder Giirtung befinden darf, da das Tun sonst
erfolglos bleibt. Ersichtlich ist dies an der Sammelvorschrift zur ersten Bliitenknospe

93

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

94

des Granatapfelbaumes, die cytinus genannt und zur Bekdmpfung von Sehschwiche
eingesetzt wird. Der Sammelnde muss sich von jeder Umgiirtung, seinen Schuhen
und sogar seinem Ring befreien, bevor er eine einzelne Bliite mit dem Daumen und
dem vierten Finger der linken Hand abpfliicken darf (23, 1105 si quis unum ex his, so-
lutus vinculo omni cinctus et calciatus atque etiam anuli, decerpserit duobus digitis, pol-
lice et quarto, sinistrae manu). Knoten oder Schlingen befinden sich aber nicht nur an
Kleidung und Schuhen, sondern auch in frisiertem Haar, das ebenfalls aufgel6st und
offen getragen werden muss. Als Beispiel dient die Vorschrift fiir menstruierende
Frauen, die mit iiber das Gesaf erhobenen Kleidern um oder durch die Felder gehen
sollen, damit dadurch das Ungeziefer vernichtet wiirde (28, 78; quocumque autem alio
menstruo si nudatae segetem ambiant, urucas et vermiculos scarabaeosque ac noxia alia
decidere; (...) ire ergo per media arva retectis super clunes vestibus.). Eine Erweiterung
dieser Vorschrift besagt, dass sie zusitzlich die Schuhe ablegen und Haar und Giirtel
l6sen missten, um Erfolg zu haben (ibid.; alibi servatur, ut nudis pedibus eant capillo
cinctuque dissoluto.). Neben den Kleidungsvorschriften existieren auch Angaben zum
allgemeinen Zustand des Sammelnden, wie beispielsweise, dass er wiahrend seines
Tuns niichtern sein muss. Dies lasst sich an den Sammelvorschriften zur Graswurzel
belegen, fiir die dies explizit angegeben ist (24, 181; ieiunum esse debere qui colligat).

Viele Heilmittelvorschriften enthalten die untersuchten Angaben zu Zeit, Ort und
Kleidung bzw. Zustand des Sammelnden einzeln oder in Kombination, sehr hédufig
werden diese aber mit zusdtzlichen Anweisungen verbunden, die ebenfalls strikt ein-
zuhalten sind. Eine dieser Zusatzanweisungen, die vor allem bei Pflanzen auftritt, be-
steht darin, vor dem Ausgraben mit oder ohne zusitzliche Hilfsmittel einen (magi-
schen) Kreis um das Heilmittel zu ziehen. Dies ist beispielsweise nétig vor der Ent-
nahme der Quittenwurzel, die im Anschluss mit der linken Hand unter Ansage des
Patienten und des Entnahmegrundes ausgerissen werden miisse (23, 103; radix eorum
circumscripta terra manu sinistra capitur ita, ut qui id faciet dicat, quare capiat et cuius
causa. Sic adalligata strumis medetur.). Auch beim Einsatz des Kreuzkrautes (erigeron)
gegen Zahnschmerzen wird vor der Entnahme ein Kreis um die Pflanze gezogen, al-
lerdings mit einem Eisen (25, 167; Erigeron a nostris vocatur senecio. hanc si ferro cir-
cumscriptam effodiat aliquis). Dieses spielt auch beim Ausgraben der Alraunwurzel
eine Rolle, da fiir diese gleich drei Kreise mit einem Schwert gezogen werden miiss-
ten?s7; in der Vorschrift wird auch angegeben, dass wihrend der Entnahme kein Ge-
genwind wehen diirfe und der Blick des Handelnden nach Westen gerichtet sein miis-
se (ibid., 148; effossuri cavent contrarium ventum et tribus circulis ante gladio circum-
scribunt, postea fodiunt ad occasum spectantes.).

Ebenfalls hiufig ist die Vorschrift, dass eine Pflanze oder ein Tier explizit mit der
linken Hand gesammelt werden muss, wobei dies oft in Kombination mit der Angabe
auftritt, fiir wen und/oder fiir welchen Zweck bzw. welche Krankheit das Heilmittel
bestimmt ist. Nur die linke Hand kommt beim Ausgraben des breitblattrigen Eisen-
krautes mit einem Nagel (26, 24; sideritis latifolia clavo sinistra manu circumfossa
adalligatur) sowie beim Abpfliicken des Sternkrautes (27, 36; sed ad inguinum medici-

257 Zu magischen Zahlen vgl. S. 119-125.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

nam [aster] sinistra manu decerpi iubent et iuxta cinctus alligari) oder beim Ausreiflen

des Krautes polygonum (ibid., 117; in tertianis quidam sinistra manu evulsam adalli-
gant) zum Einsatz. Die linke Hand sowie die Angabe des Patienten finden sich in den

explizit magischen Ausgrabevorschriften zum Jungfernkraut — der Handelnde darf
sich beim magischen Sprechen zusétzlich nicht umdrehen (21, 176; Magi contra ter-
tianas sinistra manu evelli eam iubent dicique, cuius causa vellatur, nec respicere) — und

zur falschen Ochsenzunge (22, 50; folium eius sinistra decerpi iubent Magi et, cuius

causa sumatur, dici tertianisque febribus adalligari.). Alle drei Punkte finden sich in

der Anweisung zur Sammlung der zur Heilung von Skrofeln, Driisenschwellungen

und Leistengeschwiilsten verwendeten wilden Iris (21, 143; sunt, qui silvestrem xyrim

vocant. (...) praecipitur, ut sinistra manu ad hos usus eruatur colligentesque dicant,
cuius hominis vitiique causa eximant.). Dass der Autor an die Wirksamkeit der Anga-
ben tatséchlich glaubt, wird in ibid., 144 deutlich; dort gibt er an, dass manche Kraut-
ersammler, die glauben, zu wenig Lohn erhalten zu haben, aus Rache dafiir den auf-
bewahrten Teil der Pflanze, mit der sie den Patienten geheilt haben, am Ausgrabungs-
ort wieder einsetzen, um die Krankheit erneut ausbrechen zu lassen. Sie heben durch

das erneute Eingraben die Heilung auf und stellen den Krankheitszustand wieder her

(ibid.; scelus herbariorum aperietur in hac mentione: partem eius servant et quarundam

aliarum herbarum, sicuti plantaginis, et si parum mercedis tulisse se arbitrantur rursus-
que opus quaerunt, partem eam quam servavere, eodem loco infodiunt, credo, ut vitia,
quae sanaverint, faciant rebellare.)*s8. Auch manche Tiere miissen mit der linken

Hand gefangen oder gesammelt werden; ersteres ist beim Einsatz der Spinne gegen

Zahnschmerzen (30, 26; sunt qui et araneum animal ipsum sinistra manu captum tri-
tumque in rosaceo et in aurem infusum, cuius a parte doleat, prodesse arbitrentur.) zu

beobachten, letzteres bei der gegen das Viertagefieber angewandten Wespe (ibid., 98;

hanc [vespam] sinistra manu adprehensam subnectunt) und dem zum selben Zweck

eingesetzten Kéfer mit zuriickgebogenen Hérnchen der Fall (ibid., 100; sed et alios

adalligant Magi: cui sunt cornicula reflexa, sinistra manu collectum).

In vielen Fillen wird fiir das Ausgraben der betreffenden Heilpflanze zudem vor-
geschrieben, dass kein Eisenwerkzeug benutzt werden darf. Grund hierfur dirfte die
Vorstellung sein, dass durch die Berithrung mit dem Eisen die Heilwirkung der Pflan-
ze verloren geht. Als Beispiele konnen hier das Kraut, neben dem Hunde ihren Harn
lassen (24, 171; Herba, iuxta quam canes urinam fundunt, evulsa ne ferro attingatur,
luxatis celerrime medetur.), die fiir die Heilung von Krebsgeschwiiren von Schweinen
eingesetzte lappa canaria (ibid., 176; medetur et subus, effossa sine ferro) und das ohne
Verwendung eines eisernen Werkzeugs entnommene Herz eines mergus marinus (30,
102; devorari autem iubent cor mergi marini sine ferro exemptum), das gegen Fieber
Verwendung findet, angefithrt werden. Daneben kann auch die Vorschrift stehen,
dass das genannte Werkzeug benutzt werden muss, wobei auch andere Metalle wie
beispielsweise Gold zum Einsatz kommen koénnen; ein Beispiel findet sich in 20, 29
(auro effodiendam censent).

258 Dieselbe Vorstellung wird in Nat. Hist. 21, 24 deutlich.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

95


https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

96

Oft ldsst sich auch die Vorschrift finden, dass der pflanzliche oder tierische Stoff
vor Anwendung nicht den Boden berithren darf. Geschieht dies, ist seine Wirkung
verloren. Dies erkennt man am Alant (inula), der nur ohne Beriihrung der Erde ein-
gemacht Husten heile (ibid., 38; si eruta est, ut terram non adtingat, condita tussim
emendat.). Auch der Same des Ebers, der aus dem Mutterschwein herausfliele, konne
nur dann seine Wirksamkeit bei Ohrenschmerzen entfalten, wenn er vor Berithrung
des Bodens aufgefangen werde (28, 175; virus verrinum e scrofa exceptum, priusquam
terram attingat, contra dolores). Dieselbe Vorschrift findet man fiir die Knochen, die
in den Exkrementen des Wolfes gefunden und dann gegen Darmkrampf an den Arm
gebunden wiirden (ibid., 211; quae in excrementis lupi diximus inveniri ossa, si terram
non attigerint, colo medentur adalligata bracchio.) und fiir die Knochen, die der Ei-
dechse bei Vollmond aus der Stirn zu entnehmen und dann zum Ritzen des Zahnflei-
sches bei Zahnschmerzen zu verwenden seien (30, 22; dentes scariphant et ossibus la-
certae e fronte luna plena exemptis ita, ne terram adtingant.). Bertihre man mit der
Haut der Nachgeburt von Hunden die Lenden einer Gebédrenden, bewirke dies die
Niederkunft, aber nur, falls diese Haut noch keinerlei Kontakt mit dem Boden gehabt
habe (ibid., 123; evocat membrana e secundis canum, si terram non attigerit, lumbis
parturientium tactis)?s°.

Weitere Sammelvorschriften sollen zusammenfassend besprochen werden, da sie
weniger hédufig auftreten. Da es sich beim magischen Sammeln um eine Tétigkeit
handelt, die moglichst unauffillig durchgefithrt werden soll, ist klar, dass manche
Vorschriften den Hinweis enthalten, dass keiner den Sammelnden dabei sehen darf.
Dies treffe, wie uns der Abschnitt zu den magischen Krautern in Buch 24 mitteilt, fiir
alle aus Bichen oder Fliissen vor Sonnenaufgang gesammelten Pflanzen zu; zusitzlich
diirfe der Kranke nicht wissen, um welche Pflanze es sich handle, denn nur dann
schiitze die Anbindung des Stoffes an den linken Arm gegen das Dreitagefieber (24,
170; Herba quaecumque e rivis aut fluminibus ante solis ortum collecta ita, ut nemo col-
ligentem videat, adalligata laevo bracchio ita, ut aeger quid sit illud ignoret, tertianas
arcere traditur.). Wird der Heilstoff dann tatséchlich eingesammelt, schreiben manche
Angaben den Einsatz eines Hilfswerkzeugs, beispielsweise eines Stoffstiicks, vor. Dies
sei bei Krautern, die auf dem Haupt einer Statue wachsen, geboten, denn sie diirften
nur durch das Kleidertuch berithrt werden. Im Anschluss wiirden sie in einem Stiick
roter Leinwand gegen Kopfschmerzen aufgebunden (ibid.; Herba in capite statuae na-
ta, collecta in vestis alicuius pannum et inligata lino rufo, capitis dolorem confestim se-
dare traditur.). Teils diirfen die Heilmittel wie beim Kraut thlaspi nur mit einer Hand
aufgehoben werden (27, 140; una manu tollat), teils darf die Pflanze wie beim Einsatz

259 Das Verbot, dass der pflanzliche oder tierische Heilstoff den Boden nicht beriihren darf, spielt auch
nach der Stoffsammlung bei der Anwendung eine Rolle, wie Nat. Hist. 30, 125 klar belegt. Hier wer-
den kleine Graswiirmer vorgestellt, die an den Hals gebunden eine vorzeitige Niederkunft verhin-
dern, aber bei der Geburt selbst abgenommen werden miissen, um keine Komplikationen zu verur-
sachen. Es wird explizit darauf hingewiesen, dass man sie nach der Abnahme auf keinen Fall auf den
Boden legen darf, da sie wohl ihre Wirkung auch dort ausiiben wiirden (ibid.; inveniuntur et in gra-
mine vermiculi, qui adalligati collo continent partum; detrahuntur autem sub partu, alias eniti non
patiuntur; cavendum et ne in terra ponantur.).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

der Minze gegen Milzbeschwerden nicht ausgegraben oder gar ausgerissen werden;
sie sei frisch am Standort zu verspeisen (20, 151; aiunt et lieni mederi eam in horto
gustatam ita, ne vellatur, si is, qui mordeat, dicat se lieni mederi, per dies VIIIL.).

Das letztgenannte Beispiel ermdglicht die Verbindung zu einem weiteren wichti-
gen Aspekt, dem magischen Sprechen, das viele der plinianischen Heilvorschriften
begleitet und durch das allein die magische Handlung ihre Wirksamkeit erhilt. Die
Minze miisse neun Tage lang im Garten verspeist werden und der Patient solle dabei
sagen, er wolle die Milz heilen (ibid.). Da es sich beim magischen Sprechen um einen
zentralen Aspekt handelt, wird es weiter unten im Abschnitt (S. 105-109) gesondert
untersucht. Es versteht sich, dass auch das Gegenstiick zum magischen Wort, das ma-
gische Schweigen, bei Plinius eine gewisse Rolle spielt. Ein Beispiel stellt der Gauch-
heil (anagallis) dar, der in vélliger Stille vor Sonnenaufgang auszugraben sei; auch da-
vor diirfe man nicht sprechen. Erst wenn das Ausgraben beendet sei, solle man die
Pflanze begriiffen — man wechselt also zum magischen Sprechen - und ihren Saft aus-
pressen, der dann eine vorziigliche Heilwirkung bei Augenerkrankungen besitze (25,
145; praecipiunt aliqui effossuris ante solis ortum, priusquam quicquam aliud loquan-
tur, salutare eam, sublatam exprimere; ita praecipuas esse vires.).

Zum Abschluss sollen exemplarisch zwei magische Heilvorschriften beleuchtet
werden, die mehrere der untersuchten Sammelvorgaben in sich vereinen und dadurch
duflerst komplex sind?¢°. Das erste Beispiel bildet die dem Sadebaum dhnliche Pflanze
selago, die nach Aussage der Druiden ein Amulett gegen jedes Ubel darstelle und de-
ren Rauch sdmtliche Augenschiden heile (24, 103; hanc citra perniciem omnem ha-
bendam prodidere Druidae Gallorum et contra omnia oculorum vitia fu-
mum eius prodesse.). Bereits die Nennung der mit Magie assoziierten Druiden als
auch die Charakterisierung der Pflanze als apotropéisches Mittel macht die Zugeho-
rigkeit der Vorschrift zum Bereich der Magie deutlich. Ihre Sammlung erfordert, dass
der Handelnde weifle Kleidung und an den sauberen Fiiflen keine Schuhe tragt (ibid.;
candida veste vestito pureque lautis nudis pedibus); durch die zweite Forderung wird
gewdhrleistet, dass sich an seinem Korper keinerlei Knoten befindet, der das Unter-
fangen gefahrden konnte. Die Sammelhandlung muss zusétzlich mit einem aus Brot
und Wein bestehenden Opfer vorbereitet werden (ibid.; sacro facto, priusquam legatur,
pane vinoque), ein Vorgehen, das die enge Verbindung von magischen und religiésen
Handlungen deutlich werden lasst. Die eigentliche Sammlung besteht aus drei magi-
schen Vorschriften: Erstens erfolge sie ohne eisernes Gerit (ibid.; legitur sine ferro),
zweitens durfe die Pflanze nicht direkt, sondern nur durch die Tunika hindurch be-
rithrt werden und drittens miisse die rechte Hand - diebesgleich — verwendet werden,
die sich auf der Seite der linken Hand im Gewand zu befinden habe (ibid.; dextra ma-
nu per tunicam qua sinistra exuitur velut a furante). Ist die Sammlung abgeschlossen,

260 Weitere Beispiele, in denen mindestens zwei der untersuchten Elemente verbunden werden, sind
Nat. Hist. 21, 42 (Zeit, Kreis, Eisenwerkzeug); 23, 137 f. (linke Hand, Verbot der Berithrung der Er-
de, Vollmond); 24, 12 (Neumond, Verbot des Einsatzes von Eisengerit sowie der Beriihrung des Bo-
dens); 24, 28 (Verbot des Einsatzes von Eisengerit sowie der Berithrung des Bodens); 24, 104 (linke
Hand, Nichternheit, Verbot des Umsehens, Einsatz an festgelegtem Ort); 25, 49 f. (Kreis, Einsatz
des Schwertes, Gebet an Gotter, Blick nach Osten, Vorzeichen des Adlers).

97

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

wird die Pflanze in ein Stiick neuen Stoffes gelegt und so ohne Berithrung zum Ein-
satzort transportiert (ibid.; fertur in mappa nova.). Es wird deutlich, dass die gesamte
Sammelvorschrift eine genau aufeinander abgestimmte Kombination aus verschiede-
nen magischen Elementen ist; ihr Zweck ist positiver Natur, da sie der Heilung des
Anwenders dienen soll.

Auch das zweite Beispiel, das Eisenkraut, erfiillt diesen Zweck. Wie beim ersten
Beispiel wird seine Verbindung zur Magie durch seine Anwender klar, denn es werde
einerseits von den Galliern zur Weissagung, andererseits von den Magiern verwendet
(25, 106; utraque sortiuntur Galli et praecinunt responsa, sed Magi utique circa hanc
insaniunt). Auch wenn Plinius die Aussagen letzterer mit dem Verb insanire als Un-
sinn brandmarkt, gibt er die Vorgehensweise bei der Sammlung detailliert an. Wie im
ersten Beispiel wird als Vorbereitung ein Opfer dargebracht, das aus Waben und Ho-
nig bestehen miisse und der Erde sozusagen als Sithneopfer gespendet werde (ibid.,
107; favis ante et melle terrae ad piamentum datis). Zudem kann die Sammlung nicht
zu jedem beliebigen Zeitpunkt stattfinden, sondern sei auf den Frithaufgang des
Hundssterns festgelegt (ibid.; colligi debere circa canis ortum), wobei zusitzlich zu be-
achten sei, dass das Kraut weder die Sonne noch den Mond zu Gesicht bekomme
(ibid.; ne luna aut sol conspiciat). Es folgt das tatsichliche Ausgraben der Pflanze, um
die zunéchst mit einem Eisen ein Kreis gezogen werde, bevor man sie mit der linken
Hand entnehme und dann in die Hohe halte (ibid.; circumscriptam ferro effodi sinistra
manu et in sublime tolli). Auch die Komposition dieses Heilmittels verbindet mehrere
fiir magische Handlungen typische Elemente.

Magische Anwendungsvorschriften

In enger Verbindung zu den Sammelvorschriften stehen als zweiter Schritt in der ma-
gischen Handlung die Vorgaben zur Anwendung der Heilmittel, deren Spektrum von
hochst einfach (z.B. blofies Verzehren, Auflegen oder Anbinden) bis hin zu duflerst
kompliziert (z.B. magische Heilrezepturen) reicht. Wie bei den Sammelvorschriften
ist es von zentraler Bedeutung, alle Vorgaben exakt zu erfiillen, um eine erfolgreiche
Heilung zu ermdoglichen. Die folgende Untersuchung wird zeigen, dass viele Vor-
schriften, die bereits bei der Sammlung pflanzlicher und tierischer Mittel eine Rolle
spielten, sich mit denen der Anwendung decken. Die Zielsetzung der Anwendungen
ist wie bei der Sammlung stets niitzlicher Natur und ihre gesellschaftliche Akzeptanz
ist damit gegeben.

Der erste Punkt sind Vorgaben hinsichtlich des Anwenders. Hier ist beispielswei-
se der niichterne Zustand, in dem sich der Handelnde bei der Durchfithrung befinden
muss, zu nennen, wie das Vorgehen beim Biss tollwiitiger Hunde zeigt. Hier sollen
Walnusskerne von einem niichternen Menschen zerkaut und dann aufgestrichen wer-
den, die Heilwirkung trete sogleich ein (23, 149; contra rabiosi quoque canis morsum
nuclei a ieiuno homine commanducati inlitique praesenti remedio esse dicuntur.). Zu-
gleich ist zu beachten, dass der Handelnde nicht immer mit dem Patienten {iberein-
stimmen muss, wie die Anwendung der wilden Feige zum Schutz vor Skrofeln beweist.
Ausschlaggebend bei diesem Heilmittel ist, dass ein noch nicht geschlechtsreifer Kna-

98

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

be von einem abgebrochenen Ast dieser Pflanze mit den Zéhnen die frische, saftrei-
che Rinde abziehe, anschlielend miisse das Mark dem Patienten vor Sonnenaufgang
angebunden werden (23, 130; caprifico quoque medicinae unius miraculum additur:
corticem eius intumescentem puer impubis si defracto ramo detrahat dentibus, medul-
lam ipsam adalligatam ante solis ortum prohibere strumas.)?¢*.

Daneben finden sich genaue Vorgaben zur Anwendungszeit und Anwendungs-
dauer. Wie die Sammlung sollte auch die magische Anwendung ohne Erregung zu
grofler Aufmerksamkeit vonstattengehen, weshalb sich die Nacht oder die Ddmme-
rung anbietet. Hier ldsst sich das letztgenannte Beispiel (ibid., 130) nochmals aufgrei-
fen, da das gewonnene Feigenmark vor Sonnenaufgang angebunden werden miisse
(ibid.; medullam ipsam adalligatam ante solis ortum). Wichtig ist fiir bestimmte Vor-
schriften auch die Dauer der Anwendung, die beispielsweise beim Auflegen der
Saatzwiebel nach Hundebissen - entweder frisch in Essig oder getrocknet in Honig
und Wein - genau drei Tage betrage; am dritten Tag sei es nétig, sie zu entfernen (20,
39; et canis morsus virides [i.e. cepae silvestres] ex aceto inlitae aut siccae cum melle et
vino; ita ut post diem tertium solvantur.). Bei den tierischen Epilepsiemitteln wiirden
die Hasenlungen 30 Tage, das Eselshirn sieben Tage, die Eselshufasche einen Monat
und das mit Essig verdiinnte Eselsblut 40 Tage lang angewendet (28, 224 f.; dantur et
leporis sale custoditi pulmones (...) per dies XXX; asini cerebrum (...) per dies VII, un-
gularum eius cinis (...) toto mense potus (...). (...) alii [praecipiant] sanguinem aceto
dilutum per dies XL bibendum.).

Auch zusitzlich zu erfiillende Punkte wie das Verbot, den Boden zu beriihren, die
Verwendung eines Tieres von festgelegter Farbe oder die Nutzung einer bestimmten
Seite decken sich mit den Sammelvorschriften. Das Nichtberithren der Erde findet
sich beispielsweise in einem magischen Epilepsiemittel, fiir das Ziegentalg, zu glei-
chen Teilen mit Stiergalle gekocht, in einer Gallenblase so aufbewahrt werden miisse,
dass diese keinerlei Kontakt zum Boden habe (28, 226; sebum earum cum felle taurino
pari pondere decoctum et in folliculo fellis reconditum ita, ne terram attingat). Die ge-
forderte Farbe des verwendeten Tieres ist stets schwarz. Die Verbindung zur Magie
bietet hier die Unterwelt: Opfertiere fiir die unterirdischen Gotter hatten vollkommen
schwarz zu sein; genau an diese richtet sich auch das magische Handeln262. Folglich
ist die Forderung, ausschlieflich schwarze Tiere zu verwenden, nur konsequent. Ein
Beispiel bietet die Rezeptur gegen Haarausfall, die aus der verbrannten Wurzel des
Krautes Hirschzunge sowie dem Fett einer Sau hergestellt wird. Zentral ist neben der
schwarzen Farbe des Tieres, dass es noch niemals geworfen haben diirfe (25, 133; item

261 Die zentrale Bedeutung der noch nicht erreichten Geschlechtsreife des Knaben ldsst sich laut Muth
1954, 118f. (in diesem Zusammenhang in Verbindung zum Harn) wie folgt erkldren: ,, Alle derarti-
gen Anweisungen gehen wohl auf urtiimliche Anschauungen des Keuschheitszaubers zuriick. Wahr-
scheinlich hingt diese Vorstellung letztlich mit der Ansicht des Sympathieglaubens zusammen, daf}
das unverdorbene, d.h. urspriingliche Wesen gleichsam noch in Zusammenhang mit der Natur allen
Seins sei und ihm daher besondere Wirksamkeit zukomme. In spéterer Zeit waren diese Vorstell-
ungen vielfach nicht mehr bewufit. Es wurde daher eine neue Deutung gesucht, die man wohl darin
finden konnte, daff man den Harn eines jungen Menschen fiir noch unverbraucht und daher beson-
ders gesund und kriftig ansah (...).“

262 Koénig/Hopp 1991, 252.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

99


https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

100

lingulaca, circa fontes nascens, cuius radix combusta teritur cum adipe suis nigrae; id
quoque excipitut, ut eius suis, quae numgquam peperit). Die Festlegung der Seite ldsst
sich an der magischen Vorschrift zur Heilung des griinen Stars mit Hilfe des Gehirns
eines sieben Tage alten Hundes beobachten. Die zusitzlich verwendete Sonde miisse
bei der Behandlung des rechten Auges in die rechte Seite, bei der Behandlung des lin-
ken in die linke eingefiithrt werden (29, 117; Glaucomata dicunt Magi cerebro catuli
septem dierum emendari specillo demisso in dexteram partem, si dexter oculus curetur,
in sinistram, si sinister, aut felle recente axionis).

Bei den Sammelvorschriften nicht enthalten sind Trégerstofte fiir das Heilmittel,
fur die iiberwiegend Wolle oder (Leinen)stoff, aber auch Wachs verwendet wird. Da-
bei wird das Heilmittel in den Tréagerstoft eingehiillt und dann angewendet, indem es
beispielsweise aufgelegt oder angebunden wird. Es konnen weitere Vorschriften zum
Trégerstoff wie eine bestimmte Farbe (z.B. naturfarben, schwarz oder rot) oder die
Herkunft von einem Tier festgelegter Beschaffenheit gegeben werden. Die Eibisch-
wurzel wird beispielsweise vor Sonnenaufgang ausgegraben und dann in naturfarbe-
ne Wolle gewickelt, fiir die allerdings die zusdtzliche Forderung erfiillt werden muss,
dass sie vom einem Schaf stamme, das ein weibliches Lamm geworfen habe; im An-
schluss werde das Heilpackchen auf Skrofeln oder Vereiterungen aufgelegt (20, 29;
radicem eius [i.e. hibisci] ante solis ortum erutam involvunt lana coloris, quem nativum
vocant, praeterea ovis, quae feminam peperit, strumisque (...) adligant.). In einen Stoff-
lappen, dessen Farbe rot zu sein habe, gehiillt und dann bei Fieber angebunden wird
hingegen nach Angaben der Magier die Bliite der Anemone (21, 166; Magi multum
quidem iis tribuere, quae [i.e. anemona] primum aspiciatur eo anno tolli iubentes dici-
que colligi eam tertianis et quartanis remedio; postea adligari florem panno russeo et in
umbra adservari, ita, cum opus sit, adalligari.). Der gegen Kopfschmerz gesammelte
Schneckenkopf werde in einen Leinenlappen gewickelt und mit einem Faden an den
Kopf gebunden, die vorgeschriebene Zeit sei bei Vollmond; ebenfalls moglich sei in
diesem Fall der Tragerstoft Wachs, das weifd zu sein habe und in Verbindung mit dem
Schneckenkopf auf die Stirn des Kranken gestrichen werde (29, 114; cocleae matutina
pascentis harundine caput praecisum, maxime luna plena, lineo panno adalligant capi-
tis doloribus liceo aut cera alba fronti inlinunt.). Schwarz hingegen miisse der Stoff
sein, in den das Kraut sedum gegen Schlaflosigkeit gewickelt werde, bevor man es oh-
ne Wissen des Patienten unter dessen Kopfkissen schiebe (26, 111; sedum, si involu-
tum panno nigro ignorantis pulvino subiciatur). Einen Sonderfall stellt das Einhiillen
der pleistolochia in Rindfleisch dar (25, 97). Das in das Fleisch gewickelte Kraut solle
nach der Empfingnis in die Gebarmutter der Schwangeren eingelegt werden, um die
Geburt eines médnnlichen Kindes zu bewirken (ibid.; in summa tamen gloria est, si
modo a conceptu admota vulvis in carne bubula mares figurat, ut traditur.).

Neben den Trigerstoffen gibt es bestimmte spezifische Bestandteile magischer
Heilmittel, die in verschiedenen Vorschriften immer wieder auftreten und dem Be-
reich menschlicher Sekrete angehéren. Beispiele sind die Muttermilch oder der
menschliche Speichel. Die Muttermilch findet vielfach Anwendung als ,,Therapeuti-
kum bei Krankheiten (Leven 2005, 635) und wird oft mit dem Heilmittel zusammen
angewendet, beispielsweise mit Zwiebeln gegen Ohrenschmerzen (Nat. Hist. 20, 40;

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

item auricularum dolores cum lacte mulierum), mit Habichtskraut (hieracion) gegen
Augenschiden (ibid., 61; sanat omnia oculorum vitia cum lacte mulierum) oder mit
Lattichmilchsaft fir die Klarheit der Augen (ibid., 67; hoc lacte utilissimum esse prae-
cipitur). Dem Speichel werden neben seiner medizinischen Heilwirkung ,auf Aber-
glauben beruhende Krifte gegen unheilvolle Einfliisse zugeschrieben® (Leven 2005,
823), weshalb er auch in den magischen Heilmitteln vielfach in Erscheinung tritt?¢3.
Der Glaube an die Kraft des Speichels ist beispielsweise in Nat. Hist. 28, 35 an der
Aussage, man konne Bezauberungen durch Ausspucken zuriickwerfen (ibid.; simili
modo et fascinationes repercutimus) sowie an der Annahme, ein Stof3, iiber den der
Téter Reue empfinde, konne durch Spucken mitten in die Hand, mit der der Stof3 aus-
gefithrt wurde, zuriickgenommen werden (ibid.; 36; si quem paeniteat ictus eminus
comminusve inlati et statim exspuat in mediam manum qua percussit, levatur ilico in
percusso culpa.), ersichtlich. Die Wirksamkeit konne man durch das einfache Experi-
ment nachweisen (ibid.; experimento facile).

Nachdem nun grundlegende Anwendungsvorschriften gekldrt sind, soll ein Blick
auf die Art der Anwendung geworfen werden. Bei manchen Heilmitteln reicht es aus,
sie einfach zeitweise oder stets bei sich zu tragen, damit diese ihre Wirkung entfalten
konnen. Auf diese Weise zum Einsatz kommen beispielsweise das Kraut Sonnenwen-
de (22, 60; (...) contra scorpiones praecipue inlita. non feriuntur habentes), die Mistel
(24, 12; [viscum] comitialibus mederi, conceptum feminarum adiuvare, si omnino se-
cum habeant) oder auch das duflerste Darmende der Hyéne (28, 106; extremam fistu-
lam intestini contra ducum ac potestatum iniquitates commonstrant et ad successus peti-
tionum iudiciorumque ac litium eventus, si omnino aliquis secum habeat). In Verbin-
dung mit dieser Anwendungsart steht die Verwendung als Amulett, da der Patient
dieses ebenfalls stets bei sich tragen muss; da Amulette allerdings einen eigenen Ma-
gietypus (Schutzmagie) darstellen, werden sie weiter unten im Abschnitt (S. 109-113)
gesondert behandelt.

Andere Mittel miissen hingegen mit dem Patienten direkt in Berithrung kommen,
um ihn zu heilen oder zu schiitzen. Leidet der Kranke beispielsweise an Kopfschmerz,
genligt es, ihn mit dem Riissel eines lebenden Elefanten zu beriihren, noch wirksamer
werde die Behandlung allerdings, wenn der Elefant dabei niese (ibid., 88; proboscidis
tactu capitis dolor levatur, efficacius, si et sternuat.). Der Kontakt zum Patienten ist
auch in der Vorschrift zur Heilung von Lendenschmerzen oder zur Erweichung be-
stimmter Korperteile zentral: Hier miisse man den abgeschnittenen Bart eines Zie-
genbockes mit Ziegenkot vermischen, in ein fettgetrinktes Leintuch streichen, erhit-
zen und dieses Beutelchen dem Kranken in die Hand geben; schmerze die rechte Seite,
halte er es in der linken Hand und umgekehrt (ibid., 198; huic [i.e. barbae hircorum]
admiscent fimum caprinum et subdito linteolo uncto cava manu, quantum pati possit,

263 Zur magischen Wirkung des Speichels vgl. auch Muth 1954, 26-64 (Speichel als Zaubermittel unter
Ausschluss des Heilzaubers) und 82-117 (Speichel in Volksmedizin und Heilungswundern).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

102

fervens sustineri iubent ita, ut si laeva pars doleat, haec medicina in dextera manu fiat
aut e contrario)2%4,

Auf die blofle Berithrung folgt das Auflegen, Anbinden oder Aufstreichen des
Heilmittels. Angebunden wird beispielsweise das Glied eines ménnlichen Fuchses bei
Haarausfall (ibid., 166; si credimus, vulpis masculae genitale circumligatum) oder das
eingesalzene rechte Auge eines Wolfes bei nach einer bestimmten Anzahl von Tagen
wiederkehrendem Fieber (ibid., 228; eas [i.e. febres] quidem, quae certo dierum nume-
ro redeunt, oculus lupi dexter salsus adalligatusque, si credimus Magis.). Aufgestrichen
in der Sonne wird die verbrannte Wurzel des Hirschzungenkrautes (lingua) in einer
Mischung mit dem Fett einer schwarzen, unfruchtbaren Sau (24, 170; radix eius [i.e.
linguae herbae] conbusta et trita cum adipe suis — adiciunt ut nigra sit et sterilis -
alopecias emendat unguentium in sole.). Ein letzter Punkt bei den Anwendungsarten
ist die innere Verwendung eines Heilmittels, beispielsweise durch Verschlucken. Ein-
fach zu bewerkstelligen ist das blofle Verschlucken der Bliiten der Pflanze Britannica
zum Schutz vor Halsentziindungen, das sofort im Anschluss an die Sammlung vor
dem Hoéren des Donners erfolgen miisse (25, 21; florem [Britannicae] vibones vocant,
qui collectus, priusquam tonitrum audiatur, et devoratus securos in totum annum a me-
tu anginae praestat). Das Jungfernkraut hingegen miisse dem Kranken vor dem Ver-
schlucken mit genau einem cyathus Wasser unter die Zunge gelegt werden (21, 176;
Maygi contra tertianas sinistra manu evelli eam iubent (...), dein eius folium aegri lin-
guae subicere, ut mox in cyatho aquae devoretur.). Der Einsatz der Granatapfelbliite
zum einjdhrigen Schutz gegen Sehschwiche belegt allerdings, dass die Anwendung
sehr komplex gestaltet werden kann, da der Patient zunichst mit der aufwindig ge-
ernteten, einzelnen Bliite die Augen leicht bertihren und sie sich dann in den Mund
legen solle; das Verschlucken miisse ohne Berithrung der Zahne geschehen (23, 110;
si quis unum ex his, solutus vinculo omni cinctus et calciatus atque etiam anuli, decerp-
serit duobus digitis, pollice et quarto, sinistrae manus atque ita lustratis levi tactu oculis
in os additum devoraverit, ne dente contingat, adfirmatur nullam oculorum inbecillita-
tem passuris eodem anno.). Natiirlich kénnen alle Anwendungsarten mit weiteren
Vorgaben kombiniert werden; ein Beispiel stellt das Antifaltenmittel dar, das aus einer
Mischung von zerstoflener weifler Rebenwurzel und fetter Feige besteht und seine
Wirkung nur dann entfalten kénne, wenn sogleich nach der Anwendung zwei Stadien
gelaufen wiirden (ibid., 26; tunditur ipsa radix cum fico pingui erugatque corpus, si sta-
tim bina stadia ambulentur). Geschehe dies nicht, fange sie sogleich zu brennen an,
was nur durch Abwaschen mit kaltem Wasser gestoppt werden konne (ibid.; alias
uret, nisi frigida abluatur.).

Auch wenn viele der von Plinius gesammelten Heilmittel kurz und kompakt sind
und mit einem einzigen oder wenigen Bestandteilen auskommen, sind die zahlrei-

264 Weitere Beispiele sind die Berithrung durch einen Kuss: Niesen und Schluckauf heile das Kiissen der
Niistern einer Mauleselin (Nat. Hist. 28, 57; Sternumenta pinna gravedinem emendant et si quis mu-
lae nares, ut tradunt, osculo attingat, sternumenta et singultum.), ebenso wie den Stockschnupfen (3o,
31; Gravedinem invenio finiri, si quis nares mulinas osculetur.).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

chen magischen Rezepturen ein weiterer wichtiger Baustein des Werkes2%s. Diese ge-
ben detaillierte Angaben zu den einzelnen Inhaltsstoffen eines Heilmittels und erkld-
ren genau, wie vorgegangen werden muss, genaue Angaben zur Menge fehlen aber
meist ebenso wie in den Kochrezepten des Apicius?®6. Um eine Vorstellung von die-
sen Rezepturen zu bekommen, sollen zwei Beispiele angegeben werden. In 24, 166
tiberliefert der Autor eine Rezeptur Demokrits, die die Zeugung schoner und guter
Kinder ermdglichen soll und den Namen hermesias trage (ibid.; Hermesias ab eodem
vocatur ad liberos generandos pulchros bonosque). Es handele sich nicht um eine Pflan-
ze, sondern um eine eigens aus den zerriebenen Kernen der Piniennuss, Honig, Myr-
rhe, Safran und Palmwein hergestellten Mixtur, der zudem noch theombrotium und
Milch beigemischt wiirden (ibid.; non herba, sed conpositio e nucleis pineae nucis tritis
cum melle, murra, croco, vino palmeo, postea admixto theombrotio et lacte.). Diesen
Trank empfehle Demokrit, der auch die jeweilige magische Bezeichnung - die Plinius
allerdings nicht angibt - fiir die erwdhnten Pflanzen kenne (ibid.; atque harum om-
nium magica quoque vocabula ponit.), fir die Manner vor der Zeugung, fiir die Frau-
en nach der Empfingnis sowie fiir die Wochnerinnen, die ihr Kind selbst stillten
(ibid.; bibere generaturos iubet et a conceptu, puerperas partum nutrientes). Das Ergeb-
nis seien auf jeden Fall stets Kinder von ausgezeichnetem Geist und schoner Gestalt
(ibid.; ita fieri excellentes animi et formae bonis.). Auch wenn die Rezeptur keine expli-
zit magischen Elemente enthilt, weist schon die Nennung des mit Magie assoziierten
Demokrit auf die Zugehorigkeit zu den magischen Rezepturen hin. Ebenfalls von den
Magiern empfohlen wird die Anwendung des Seeigels, um Klarheit des Gesichts zu
erlangen, die im Vergleich zum ersten Beispiel aufgrund der geringeren Anzahl von
Ingredienzien einfacher ist. Nach Vorschrift der Magier sei ein Seeigel mit Schlangen-
haut und Fréschen zu verbrennen und die so erhaltene Asche in den Trank zu streuen
(32, 72; eundem [i.e. echinum] comburi cum viperinis pellibus ranisque et cinerem
aspergi potionibus iubent Magi, claritatem visus promittentes.)**7.

265 Kurz und einfach ist beispielsweise das Heilmittel zur Wiederherstellung der mannlichen Fruchtbar-
keit mit Hilfe des Fruchtsafts vom Hasenembryo oder zur Erhaltung von straffen Briisten mit neun
Hasenkotkornern (Nat. Hist. 28, 249; sed conceptus leporis saniem et viro Magi propinant, item virgi-
ni novem grana fimi, ut stent perpetuo mammae.), der Schutz vor Zahnschmerzen durch zweimaliges
Verspeisen einer Maus (30, 23; sunt inter eos [i.e. Magos] qui murem bis in mense iubeant mandi
doloresque ita cavere.) oder die Behandlung von Skrofeln mittels des Fleisches oder der Asche einer
- am besten zwischen zwei Wagengeleisen getoteten — Schlange (ibid., 37; edisse quoque eos medios
abscisis utrimque extremis partibus adversus strumas prodest vel cinerem bibisse in novo fictili ita cre-
matorum, efficacius multo inter duas orbitas occisorum.).

266 Ein Beispiel, das genaue Mengenangaben vorschreibt, ist die Mischung aus drei Loffeln Rinder-
mistasche und einer Hemina Met zur Heilung von Wassersucht (Nat. Hist. 28, 232; Hydropicis auxi-
liatur (...) cinis coclearium trium in mulsi hemina); der Mist miisse fir Frauen von einer Kuh, fir
Minner von einem Stier stammen, was die Magier geheim gehalten hitten (ibid.; bovis feminae in
mulieribus, ex altero sexu in viris, quod veluti mysterium occultarunt Magi).

267 Weitere Beispiele bieten Nat. Hist. 28, 106 (Abkochung aus der Asche des linken Hydnensprung-
beins und Wieselblut, die den Tréger nach Einreibung allen verhasst macht); 28, 266 (magisch-reli-
gioser Schutz der Felder vor Wolfen) oder 29, 67 (Verwendung der Riesenschlange zum Schutz des
Hauses, des Menschen vor néchtlichen Erscheinungen und zur Hilfe bei Rechtshdandeln und beim
Zugang zu Machthabern).

103

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

104

AbschliefSend werden nun drei Beispiele vorgestellt, in denen mehrere magische
Anwendungselemente verbunden sind. Um Skrofeln oder geschwollene Driisen mit
Hilfe des Grases zu heilen, miisse man zunachst neun Gelenke von diesem in frisch
geschorene, schwarze Wolle einwickeln (24, 180; sunt qui genicula novem (...) involvi
lana sucida nigra iubeant ad remedia strumae panorumve.). Magische Elemente sind
der Tragerstoff Wolle sowie die schwarze Farbe. Auch muss der Heilende nicht nur
bei der Sammlung des Grases, sondern auch bei der Anwendung niichtern sein, sich
also durch Fasten speziell auf die Handlung vorbereiten (ibid.; ieiunum esse debere qui
colligat; ita ire in domum absentis). Auch der Ort der magischen Handlung ist hier
festgelegt, da die gesamte Anwendung im Haus des Kranken stattzufinden hat, der
Heilende miisse dieses allerdings betreten, solange der Patient abwesend ist und auf
diesen warten (ibid.; ita ire in domum absentis, cui medeatur). Wenn dieser komme,
sei magisches Sprechen vonnéten (vgl. S. 105-109), bevor das Heilmittel angebunden
werden diirfe (ibid.; supervenienti ter dicere, ieiuno ieiunum medicamentum dare, at-
que ita adalligare). Die Zeitdauer der Anwendung betrage genau drei Tage (ibid.; tri-
duoque id facere).

Eines der magischen Heilmittel fiir Epilepsie arbeitet ebenfalls mit der schwarzen
Farbe des verwendeten Tieres, der genauen Anwendungsdauer und dem Handlungs-
ort, gibt aber zusitzlich die Anwendungszeit an. Das Herz eines médnnlichen schwar-
zen Esels miisse mit Brot verspeist werden, die passende Zeit sei der erste oder zweite
Tag des Mondes, der geeignete Ort unter freiem Himmel (28, 225; sunt, qui e mare
nigroque cor edendum cum pane sub diu prima aut secunda luna praecipiant)?58.

Den Fokus auf den Handelnden richtet die Vorschrift zur Zerteilung von Skrofeln
und Mumps. Dieser diirfe bei seinem Tun keinesfalls gesehen werden, was in magi-
schen Vorgaben bekannterweise hiufig gefordert wird. Er miisse den Feigenbaum
niederbiegen, mit aufwirts gerichtetem Mund einen Knoten abbeiflen und sich die-
sen im Anschluss in einem Lederbeutel an einem Faden um den Hals hingen (23,
125; produnt etiam, si quis inclinata arbore supino ore aliquem nodum eius morsu ab-
stulerit nullo vidente atque cum aluta inligatum licio e collo suspenderit, strumas et pa-
rotidas discuti.).

Die Untersuchung der verschiedenen Elemente magischer Anwendungsvorschrif-
ten hat gezeigt, dass es sich stets um fiir den Leser der Naturalis Historia niitzliche,
ungefihrliche Inhalte handelt, die einzelne dieser Vorschriften enthalten oder mehre-
re miteinander vereinen. Dass Plinius an ihre Wirksamkeit glaubt oder sie zumindest
nicht in Abrede stellt, zeigt sich an der Vorschrift, mit Hilfe derer Zauberei vernichtet
werden kann, wenn man den besprochenen Vipernkopf an einem Stock in den
Dampf halt oder die Asche der verbrannten Viper aufstreicht (29, 69; Viperae caput
(...) sine fine prodest, item si quis ipsam eam in vapore baculo sustineat — aiunt enim
recanere -, item si quis exustae eiusdem cinerem inlinat.). Im Folgenden wird das be-

268 Ein weiteres magisches Epilepsiemittel findet sich beispielsweise in Nat. Hist. 30, 91; fiir Epilepsie
bei Kindern sowie andere Kinderkrankheiten empfehlen die Magier u.a. Ziegengehirn, das durch
einen goldenen Ring getrieben wurde (28, 259).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

reits mehrfach zur Sprache gekommene magische Sprechen im Rahmen der pliniani-
schen Heilmagie besprochen.

Magisches Sprechen

Ein wichtiger Aspekt von Magie im Allgemeinen ist das magische Wort, das in den
medizinischen Biichern der Naturalis Historia die Anwendungsvorschriften beglei-
tet2%. Es beinhaltet entweder den Grund und/oder die Zielperson der magischen An-
wendung oder einen Zauberspruch, dessen Wortlaut fehlerfrei wiedergegeben werden
muss, um den Erfolg der Aktivitdt nicht in Gefahr zu bringen. Daneben kann es mit
weiteren magischen Elementen wie magischen Zahlen kombiniert werden. Durchfiih-
render des magischen Sprechens ist nur selten der Patient selbst, meist wird dies von
einer zweiten Person iibernommen, die den Kranken unterstiitzt. Im Folgenden wer-
den Beispiele fiir alle Arten des magischen Sprechens in den untersuchten Biichern
vorgestellt und ihre Besonderheiten herausgearbeitet.

Der Zweck der magischen Heilanwendung wird in die magische Handlung einge-
bettet und meist ein Mal begleitend gesprochen. So wird in Nat. Hist. 20, 151 bei der
Anwendung der Minze (mentha) angegeben, sie solle neun Tage lang ohne sie auszu-
reiflen vom Patienten im Garten verzehrt werden, wobei er sagen miisse, die Behand-
lung diene der Heilung der Milz (ibid.; aiunt et lieni mederi eam in horto gustatam ita,
ne vellatur, si is, qui mordeat, dicat se lieni mederi, per dies VIIII). Ebenso solle man
beim Sammeln der Anemone (anemona) diejenige wihlen, die man im Jahr als erste
erblicke und dabei sprechen, man sammle sie fiir das Drei- und Viertagefieber, bevor
man sie weiterverarbeiten kénne (21, 166; Magi multum quidem iis tribuere, quae pri-
mum aspiciatur eo anno tolli iubentes dicique colligi eam tertianis et quartanis remedio;
(...)). Nur gegen das Dreitagefieber wirksam sei das Jungfernkraut (parthenion), das
laut den Magiern mit der linken Hand ausgerissen werden miisse; gleichzeitig solle
man - ohne sich umzudrehen - den Grund fiir das Sammeln nennen, danach kénne
es dem Kranken in der Dosis eines Blattes mit einem Cyathus Wasser verabreicht
werden (ibid., 176; Magi contra tertianas sinistra manu evelli eam iubent dicique, cuius
causa vellatur, nec respicere, dein eius folium aegri linguae subicere, ut mox in cyatho
aquae devoretur.). Der Seidelbast (chamelaea) entfalte seine Wirksamkeit ebenfalls
nur, wenn man parallel zum Anbinden der Pflanze sage, er wirke gegen weifle Flecken
in den Augen (24, 133; aiunt, si quis ante solis ortum eam capiat dicatque ad albugines
oculorum se capere, adalligata discuti id vitium); die zweite Art des Krautes thlaspi
helfe, wenn man beim Einsammeln seine Wirksamkeit gegen Unterleibsbeschwerden,
alle Eiteransammlungen und Wunden direkt artikuliere (27, 140; praecipitur, ut qui
colligat dicat, sumere se contra inguina et contra omnes collectiones et contra vulnera).
Auch bei der magischen Heilung von Milzschmerzen mit frischer Schafsmilz, die
tiber der schmerzenden menschlichen Milz ausgebreitet wird, miisse die Zielsetzung

269 Der Frage nach religiésem Sprechen und Schweigen im Werk des Alteren Plinius geht Kéves-Zulauf
1972 nach. Er teilt die religiose Rede in der Naturalis Historia in die Kategorien Beschworung, Ab-
wehr und die deutende Funktion des Wortes ein. In der letzten Kategorie untersucht er u.a. auch
magische Worte (155-166).

105

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

106

der Handlung vom Heilenden genannt werden (30, 51; Pecudis lien recens magicis
praeceptis super dolentem lienem extenditur dicente eo, qui medeatur, lieni se remedium
facere.). Die Besonderheit bei dieser Anwendung besteht allerdings darin, dass einma-
liges magisches Sprechen nicht ausreicht, denn nach dem ersten Durchgang miisse
die Schafsmilz im Wandstuck des Schlafzimmers des Sprechers eingeschlossen, mit
einem Ring versiegelt und im Anschluss dreimal neunmal derselbe Spruch gesagt
werden (ibid.; post hoc iubent in pariete dormitorii eius tectorio includi et obsignari
anulo terque novies eadem dici). Magisches Sprechen wird hier mit der magischen
Zahl Drei und ihrem Vielfachen Neun kombiniert und klar als magisch markiert
(ibid.; magicis praeceptis)?7°.

Eine Kombination aus Angabe des Zwecks der Handlung und ihrer Zielperson
bietet 21, 143. Mit der rétlichen Iris konnten Skrofeln, Driisenschwellungen und auch
Leistengeschwiilste geheilt werden (ibid.; strumas haec vel panos vel inguina discutit.),
man miisse sie aber mit der linken Hand ausreifien und beim Einsammeln sagen, fiir
wen und fiir welche der drei Krankheiten man sie verwende (ibid.; praecipitur, ut si-
nistra manu ad hos usus eruatur colligentesque dicant, cuius hominis vitiique causa exi-
mant.). Auch bei der Ernte der Wurzel der Quitte (cotoneum) werden beide Angaben
gemacht, die Vorschrift vereinigt jedoch eine Vielzahl an magischen Elementen. Zu-
erst miisse ein Kreis um die Pflanze gezogen werden, danach folge das Ausreifien mit
der linken Hand, das von der Angabe des Grundes und der Zielperson der Handlung
begleitet werde (23, 103; radix eorum circumscripta terra manu sinistra capitur ita, ut
qui id faciet dicat, quare capiat et cuius causa. sic adalligata strumis medetur.). Danach
erst konne die Wurzel zur Behandlung von Skrofeln angebunden werden.

Nur die Zielperson der magischen Handlung wird in 22, 38 genannt, bei der die
Waurzel der Herbstnessel (autumnalis urtica) gegen Drei- und Viertagefieber zum Ein-
satz kommt. Reif3t man sie aus, miissten die Kranken benannt und angegeben werden,
fur wen und fiir wessen Sohn man die Pflanze ausreifle (ibid.; Quidam e nostris tem-
pore discrevere genera, et autumnalis urticae radicem adalligatam in tertianis ita, ut ae-
gri nuncupentur, cum eruatur ea radix, dicatarque [sic] cui et quorum filio eximatur,
liberare morbo tradiderunt.). Auch bei der falschen Ochsenzunge (pseudoanchusa),
die der Heilung des Dreitagefiebers diene, sei dies laut der Aussage der Magier notig
(ibid., 50; folium eius sinistra decerpi iubent Magi et, cuius causa sumatur, dici tertia-
nisque febribus adalligari.), ebenso wie bei der Anwendung der Ochsenzunge (buglos-
sum), deren Stingelmark gegen Fieber eingesetzt werde; Bedingung sei aber, dass
man bei der Markentnahme sage, fiir wen dies geschehe, bevor man dem Patienten
sieben Bldtter der Pflanze vor dem Fieberanfall anbinde (26, 116; buglosso inarescente
si quis medullam e caule eximat dicatque, ad quem liberandum febri id faciat, et alliget
ei septem folia ante accessionem, aiunt febri liberari). Eine duflerst komplexe magische
Anwendungsvorschrift, in die die Angabe der Zielperson integriert ist, stellt die An-
wendung des Grases (gramen) bei Skrofeln oder geschwollenen Driisen dar. Die Per-
son, die das magische Sprechen tibernimmt und die Pflanze sammelt, miisse fiir die
Durchfithrung niichtern sein und sich in Abwesenheit des Patienten in dessen Haus

270 Zu den magischen Zahlen vgl. S. 119-125.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

begeben. Beim Kommen des Kranken miisse er drei Mal sagen, dass er als Niichterner
das Gras einem Niichternen verabreiche, es dem Patienten anbinden und drei Tage
lang so verfahren (24, 180f.; iubeant ad remedia strumae panorumve. ieiunum esse de-
bere qui colligat; ita ire in domum absentis, cui medeatur, supervenientique ter dicere,
ieiuno ieiunum medicamentum dare, atque ita adalligare triduoque id facere.). Neben
dem magischen Wort findet sich hier Zahlenmagie und die Vorschrift, der Durchfiih-
rende habe niichtern zu sein.

Eine Herbeifiihrung der Wirkung einer Anwendung durch die magischen Worte
findet in 28, 215 statt. Die Heilvorschrift der Magier gegen Harnzwang beinhaltet,
dass der Patient die Asche des Geschlechtsglieds des Ebers in siiffem Wein trinken
und dann auf das Lager eines Hundes urinieren solle. Um die Inkontinenz zu been-
den, miisse er dabei sagen, er wolle nicht wie ein Hund seinen Harn auf das eigene
Lager lassen wollen (ibid.; Magi verrini genitalis cinere poto ex vino dulci demonstrant
urinam facere in canis cubili ac verba adicere, ne ipse urinam faciat ut canis in suo cubi-
li.). Der Harn spielt in diesem Fall eine zentrale Rolle, da er in der Antike ebenso wie
Speichel, Muttermilch oder Menstruationsblut als magischer Stoff, genauer als ,,Le-
benswasser (Muth 1954, 25) galt und vielfach Anwendung fand>7*.

Eine Verbindung mit dem Bannzauber geht das magische Wort in Nat. Hist. 28,
42 ein. Um die Geburt zu beschleunigen, solle der Kindsvater seinen Giirtel abneh-
men und ihn seiner Frau umlegen. Dabei solle er sprechen, er habe sie gebunden und
werde sie nun wieder 16sen (ibid.; partus accelerat hic mos: ex quo quaeque conceperit,
si cinctu suo soluto feminam cinxerit, dein solverit adiecta precatione, et cinxisse eun-
dem et soluturum, atque abierit.); gemeint ist wohl die Schwangerschaft, in die die
Frau gewissermafien gebannt wurde und deren Beendigung durch die Geburt mittels
des magischen Spruches rascher herbeigefiihrt werden soll.

Mit magischem Sprechen am héufigsten assoziiert wird allerdings der Zauber-
spruch, der stets korrekt wiedergegeben werden muss®72. Auch in der Naturalis Histo-
ria spielen Zauberspriiche in einigen Heilvorschriften eine Rolle. In ibid., 29 erklart
Plinius, dass manche carmina, beispielsweise gegen bestimmte Krankheiten und Ver-
brennungen, aber auch gegen Hagelschauer, durchaus wirksam seien und sich be-
wahrt hétten (ibid.; Carmina quidem exstant contra grandines contraque morborum
genera contraque ambusta, quaedam etiam experta.). Charakteristisch fiir magische
Worte ist oft, dass sie nicht immer klar verstandlich sind; Grund hierfiir ist der Ge-
heimlehrencharakter von Magie, der sicherstellt, dass nicht in die Kunst Eingeweihte
die Praktiken nicht nachvollziehen kénnen?73. Anspruchsvoll ist das Vorgehen bei der
Heilung von Skrofeln mit einem Umschlag aus der weinbesprengten Wurzel des ver-
bascum, die in ein Blatt gewickelt und in Asche so erwdrmt wird, dass man sie warm
auflegen kann (26, 93; verbascum cum sua radice tusum, vino aspersum folioque invo-

271 Zum antiken Einsatz des Harns als Zaubermittel bzw. in Volksmedizin und bei Heilungswundern
vgl. Muth 1954, 64-70 und 117-129.

272 Mit dem magischen Sprechen bzw. Zauberspriichen im Allgemeinen und ihrer Form sowie ihrer
Bedeutung beschiftigt sich Versnel in Mirecki/Meyer 2002, 105-158. Zu den méglichen Quellen fiir
Plinius’ carmina vgl. Gaillard-Seux 2014, 201-223.

273 Vgl. Versnel in Mirecki/Meyer 2002, 117.

107

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

108

lutum et ita in cinere calefactum, ut inponatur calidum.). Das Auflegen werde nun von
einer niichternen, nackten Jungfrau durchgefiihrt, der Patient miisse ebenfalls niich-
tern sein. Beim Auflegen sei es wichtig, dass die Jungfrau den Kranken mit dem
Handriicken beriihre und dabei an Apollo gerichtet mit umgewendeter Hand dreimal
Folgendes sage: ,,Apollo versagt, dass das Ubel wachsen kann, dem eine nackte Jung-
frau es ausloscht.“ (ibid.; Negat Apollo pestem posse crescere, cui nuda virgo restin-
guat.). Das magische Sprechen wird mit dreimaligem Ausspucken seitens der virgo
und des Kranken abgeschlossen (ibid.; atque ita retrorsa manu ter dicat totiensque de-
spuant ambo.). Die magische Vorschrift stellt also eine Kombination aus verschie-
densten magischen Elementen dar. Zum Teil unverstandlich ist hingegen der Zauber-
spruch, der die Anwendung des Stillkrautes (reseda) gegen Eiteransammlungen und
Entziindungen begleitet:

Circa Ariminum nota est herba, quam resedam vocant. Discutit collectiones inflammatio-
nesque omnes. qui curant ea, addunt haec verba:

»Reseda, morbos reseda;

scisne, scisne, quis hic pullus egerit radices?

nec caput nec pedes habeat.”

haec ter dicunt totiensque despuunt. (27, 131)74

Wird die Bitte um Beruhigung der Krankheit noch gut verstandlich ausgedriickt, so
ist die folgende Aussage zu dem jungen Tier, das weder Kopf noch Fiifle haben soll,
nicht klar. Zum magischen Vorgehen gehoren aber die dreimalige Wiederholung des
Spruches sowie der Abschluss durch dreifaches Ausspucken.

Nicht immer dient die Heilung nur dem Menschen, wie der Einsatz der lappa ca-
naria in 24, 176 zeigt. Ihr Einsatz als Heilmittel gegen Krebsgeschwiire sei nicht nur
beim Menschen, sondern auch bei Schweinen wirksam, das Vorgehen ist allerdings
unterschiedlich. Fiir die Heilung der Schweine miisse sie ohne Eisen ausgegraben und
den Tieren im Trank oder auch mit Milch und Wein gegeben werden (ibid.; medetur
et subus, effossa sine ferro, addita in colluvium poturis vel ex lacte ac vino.). Einige Au-
toren berichteten, man miisse beim Ausgraben an Minerva die Worte ,,Das ist das
Kraut argemon, das Minerva als Heilmittel fiir Schweine gefunden hat, die davon ge-
kostet haben. richten (ibid.; quidam adiciunt effodientem dicere oportere: haec est her-
ba argemon, quam Minerva repperit subus remedium, quae de illa gustaverint.). Ist der
Zauberspruch der vorhergehenden Vorschrift noch gut verstandlich, andert sich dies
in 27, 100. Hier wird das auf Steinen nahe Fliissen wachsende Moos mit menschli-
chem Speichel mit Hilfe eines zweiten Steines zerrieben, mit dem wiederum raudige
Stellen berithrt werden konnten. Dabei miisse der Spruch , Fliehet, ihr Kanthariden,
der reiflende Wolf stellt dem Blut nach® (ibid.; pebyete kavBapideg, Avkog dptog aipa
Owwkel.) gesprochen werden. Was damit gemeint ist, bleibt vollig im Dunkeln?7s.

274 In der Gegend von Ariminum (Rimini) ist ein Kraut bekannt, das sie reseda nennen. Es beseitigt
Eiteransammlungen und alle Entziindungen. Diejenigen, die damit heilen, fiigen folgende Worte
hinzu: ,Reseda, stille die Krankheiten; weif3t du, weifit du, welches Junge hier Wurzeln getrieben
hat? Es soll weder Kopf noch FiifSe haben.“ Dies sagen sie dreimal und spucken ebenso oft aus.

275 Konig/Winkler 1983, 314 schldgt folgenden Deutungsversuch vor: ,Der Sinn, wie auch schon von
Harduin gedeutet, ist ungefihr folgender: wie die Kanthariden das Getreide annagen, so greift die

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius” magisches Wissen in der Naturalis Historia

Daneben kann die Wirksamkeit eines Mittels auch durch magisches Schweigen
ausgelost werden, wie es bei der Anwendung des garum in 31, 97 der Fall ist. Die
Fliissigkeit wird dabei iber frische Brandwunden gegossen, ausschlaggebend fiir den
Erfolg der Handlung ist jedoch, dass man das Wort garum nicht ausspricht (ibid.; et
garo ambusta recentia sanantur, si quis infundat ac non nominet garum.)?7. Damit soll
der Bereich des magischen Sprechens abgeschlossen werden. Der nédchste Magietypus,
der im folgenden Abschnitt genauer bearbeitet wird, befasst sich mit der Schutzmagie
in Form der Amulette.

Schutzmagie: Amulette

Amulette waren in der Antike in der gesamten Gesellschaft sehr beliebt und wurden
sowohl von Erwachsenen als auch von Kindern verwendet. Sie wurden als ,,Vermittler
ibernatiirlicher Krifte“ (Leven 2005, 39) verstanden und dienten dem Zweck, Ubel
von einem Menschen abzuhalten, ,,Krankheiten abzuwenden und die Gesundheit zu
erhalten” (ibid.). Dabei nahmen sie verschiedene Formen an; eingesetzt wurden ,,Got-
terbilder, Miinzen, Abbildungen von Geschlechtsteilen, Tiere, Pflanzen, Edelsteine
und Blut, auf Zettel geschriebene Gebete und Zauberspriiche, in christlicher Zeit [zu-
dem] das Kreuz, Reliquienteile und Bibelzitate® (ibid.)?77. Amulette zdhlen somit zur
Schutzmagie und finden auch in der Naturalis Historia Erwahnung. Getragen wurde
das Amulett dicht am Korper. Wie die Beispiele zeigen werden, schloss man den
schiitzenden Stoft oft in eine Armspange (bracchiale oder armilla) ein, er konnte aber
auch einfach ohne Behiltnis bei sich getragen werden. Die in den medizinischen Bii-
chern beschriebenen Amulette werden von Plinius des Ofteren als amuletum bezeich-
net, teils wird dieser Begriff allerdings gar nicht gebraucht und es ist nur an der Be-
schreibung der Materialien oder der Nennung der Wirksamkeit kenntlich, dass es
sich um ein solches handelt?”8. Auch hinsichtlich der Zusammensetzung der Amulet-
te gibt es eine grofSe Bandbreite: Teils bestehen sie aus einem einzelnen pflanzlichen
oder tierischen Stoft, teils miissen mehrere Elemente miteinander kombiniert und auf
eine spezielle Art verarbeitet werden; hier wird deutlich, dass das Amulett der magi-
schen Praxis entstammt, denn es finden sich oft magische Elemente wie beispielsweise

Réude die Haut an. Das genannte Heilmittel, auf der magischen Medizin fufSend, vertreibt sie und
verhilt sich dann wie der reiffende Wolf, der dem Blut nachstellt.

276 Plinius geht der Frage, ob religios-rituelle und magische Worte etwas vermégen, zu Beginn von Nat.
Hist. 28, 4-29 nach. Hierzu vgl. Biumer 1984, 84-99, der herausarbeitet, dass Plinius an die Macht
des Wortes glaubt. Das religiose oder magische Sprechen spielt daneben auch in anderen Zusam-
menhéngen eine Rolle, wie z.B. bei dem magischen augurium mit Hilfe einer Zecke, das der Kli-
rung der weiteren Lebenserwartung eines Kranken dient (30, 83).

277 Daneben gibt es die antike Handlung des in sinum spuere; hier spuckte man sich in den ,Brust-
bausch des Gewandes“ (Muth 1954, 42), um jeglichen Schaden fernzuhalten. Der Speichel hatte da-
bei ,,geradezu die Kraft eines Amulettes* (ibid.). Muth 1954, 42-47 fithrt eine Vielzahl antiker Bei-
spiele fiir diese Handlung an.

278 Der TLL 1, s.v. amuletum fithrt die neunmalige Verwendung des Begriffs in der Naturalis Historia
auf, davon siebenmal in den medizinischen Biichern und zweimal in Nat. Hist. 37, das den Minera-
lien gewidmet ist; teils wird auch bei diesen ihre medizinische Anwendung aufgefiihrt.

109

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

streng einzuhaltende Vorgaben, die Verwendung bestimmter Farben oder Materialien
oder regelrecht unverstindliche, weil geheime Vorschriften.

Wenden wir uns zunichst den sehr einfachen Amuletten zu, fiir die nur eine
Pflanze oder ein tierischer Stoff Anwendung findet. Von der wilden Rebe uva taminia
berichtet Plinius nur, dass sie als Amulett eingesetzt werde (23, 20; utuntur ea pro
amuleto), ebenso vom Blut des Basilisken (basiliscus), der ein Amulett gegen Giftmi-
scherei darstelle (29, 66; veneficiorum amuleta). Auch das kyklaminon, das bei den
Romern Erdschwamm (tuber terrae) genannt wird, halte den Schaden durch schlim-
me Zaubermittel ab und solle zu diesem Zweck in allen Hausern angepflanzt werden;
deshalb werde es auch als ,,Amulett bezeichnet (25, 115; a nostris tuber terrae voca-
tur, in omnibus serenda domibus, si verum est, ubi sata sit, nihil nocere mala medica-
menta; amuletum vocant.). Ein weiterer Schutz gegen Bezauberungen sei die Stirnhaut
der Hydne (28, 101; frontis corium fascinationibus resistere), ebenso wie Exkremente
oder Knochen, die dieses Tier bei seiner Totung ausstofle (ibid., 105; excrementa sive
ossa reddita, cum interematur, contra magicas insidias pollere). Ein einfaches Mittel,
das ein Ungeborenes gegen alle Gefahren einer Fehlgeburt schiitze, sei der Adlerstein,
den man im Nest des Adlers finde (30, 130; Lapis aetites in aquilae repertus nido cu-
stodit partus contra omnes abortuum insidias.).

Ebenfalls einfach sind Stoffe, fiir deren Wirkung als Amulett der blofle Korper-
kontakt bzw. das Tragen am Korper ausschlaggebend ist. Auf diese Weise schiitzt die
artemisia gegen schadigende Mittel (29, 130; Artemisiam quoque secum habentibus
negant nocere mala medicamenta), aber auch der Schnabel eines Marsspechtes gegen
Bienen, Wespen, Hornissen und Blutegel (ibid., 92; pici quoque Martii rostrum secum
habentes non feriuntur ab iis [i.e. apibus et vespis crabronibusque et sanguisugis].).
Einen Schutz gegen Hunde stellt das Beisichtragen eines Hundeherzens dar (ibid., 99;
cor caninum habentem fugiunt canes); gegen den Angriff von Schlangen, wilden Tie-
ren, Rdubern und den Zorn der Koénige schiitze wirksam ein Geierherz (ibid., 77; item
cor eius alitis [i.e. vulturis] habentes tutos esse ab impetu non solum serpentium, sed
etiam ferarum latronumque et regum ira.). Ein personliches Beispiel des Autors fiir die
Wirksamkeit von Amuletten ist ein spanischer Adeliger, der eine an einem Faden auf-
gehédngte Portulakwurzel zu jeder Zeit aufSer im Bade um den Hals trage, um sich er-
folgreich vor einer unertriglichen Erkrankung des Zipfchens, von der er einst befal-
len war, zu schiitzen (20, 215; Hispaniae princeps, quem scio propter inpetibiles uvae
morbos radicem eius filo suspensam e collo gerere praeterquam in balineis, ita liberatum
incommodo omni.).

Der Kontakt an einer bestimmten Korperstelle hingegen ist in 28, 100 und 29, 99
zentral. An beiden Stellen wird der Stoff im Schuh getragen: In 28, 100 schiitze die
Hyénenzunge, wenn sie unter den Fufl gelegt wird, gegen das Angebelltwerden durch
Hunde (ibid.; eos vero, qui linguam in calciamento sub pede habeant, non latrari a cani-
bus); in 29, 99 muss hingegen die Zunge eines Hundes unter dem groflen Zeh positio-
niert werden, um denselben Effekt zu erzielen (ibid.; non latrant vero lingua canina in
calciamento subdita pollici (...) habentes.). Kérperkontakt wird auch hergestellt, wenn
Stoffe angebunden werden, wie beim Beifuf3 (artemisia) und dem elelisphacus, die pa-
rallel gegen Miidigkeit von Wanderern verwendet wiirden (26, 150; Artemisiam et ele-

110

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

lisphacum alligatas qui habeat viator negatur lassitudinem sentire.). Auch die kleinen
Zweige der Koralle, die von den indischen Wahrsagern und Zeichendeutern als Ge-
fahren abwehrende Pflanze eingestuft werde (32, 23; harispices [sic] eorum vatesque
inprimis religiosum id gestamen amoliendis periculis arbitrantur.), wiirden Kindern an-
gebunden, um sie zu schiitzen (32, 24; surculi infantiae adalligati tutelam habere cre-
duntur).

An die einfachen Amulette zum Schutz des Menschen lassen sich die schiitzen-
den Mittel fiir Tiere ankniipfen. In 28, 265 wird beispielsweise angegeben, dass Hiih-
ner, die die getrocknete Leber eines Fuchses gefressen hitten, von diesem Tier nicht
angegriffen wiirden; Hahnen kénne man zu diesem Zweck ein Héautchen vom Fuchs
um den Hals legen (ibid.; gallinaceos non attingi a vulpibus, qui iocur animalis eius ari-
dum ederint, vel si pellicula ex eo collo induta galli inierint). Im ersten Fall wird die
Schutzwirkung durch Verzehr der Fuchsleber, im zweiten durch Kontakt mit dem
Fuchshéutchen erzielt.

Die Stoffe, die als Amulett in einer Armspange aufbewahrt werden, kénnen so-
wohl einfach als auch komplex sein. In ein Armband eingeschlossen wird das antir-
rhinum nach den Vorschriften der Magier, um vor der Verletzung durch bose Zauber-
mittel sicher zu sein; es besitze dieselbe Wirkung allerdings auch, wenn man sich nur
damit einreibe, der direkte Kontakt mit dem Koérper ist also in beiden Fallen wichtig
(25, 129; et hoc perunctos (...) nec ullo malo medicamento laedi posse aut si quis in
bracchiali habeat, arbitrantur Magi.). Ebenfalls einfach ist die Vorschrift, die Zunge ei-
nes Fuchses in einem Armband zum Schutz vor Triefiugigkeit bei sich zu haben (28,
1725 nam vulpinam linguam habentes in armilla lippituros negant.); auch der getrock-
nete méannliche Seehase sei ein Amulett gegen die abtreibende Wirkung des weibli-
chen Tieres (32, 8; remedio est mas ob id induratus sale, ut in bracchialibus habeant.);
er werde extra in Salz gehdrtet, um ihn in Armbéndern aufbewahren zu kénnen. Ein
weiteres einfaches Amulett, das zum Schutz von Kindern verwendet wird, besteht aus
den grofien, gezdhnten Hornern der Kifer, die angebunden werden (30, 137; scara-
baeorum cornua grandia denticulata adalligata iis [i.e. liberis] amuleti naturam obti-
nent.).

Komplexer ist die magische Vorschrift, den ersten ausgefallenen Zahn eines Kna-
ben, der noch nicht den Boden beriihrt hat, in ein Armband einzuschlieflen und be-
standig bei sich zu tragen; er verhindere dann Schmerzen an den Geschlechtsorganen
der Frau (28, 41; pueri qui primus ceciderit dens, ut terram non attingat, inclusus in
armillam et adsidue in bracchio habitus muliebrum locorum dolores prohibet.). Noch
anspruchsvoller ist die Vorschrift der Hebammen Lais und Salpe, die Menstruations-
blut, in der Wolle eines schwarzen Widders in einem silbernen Armband eingeschlos-
sen, gegen die Bisse tollwiitiger Hunde und gegen das Drei- und Viertagefieber
empfehlen (28, 82; Lais et Salpe canum rabiosorum morsus et tertianas quartanasque
febres menstruo in lana arietis nigri argenteo bracchiali incluso); nach Diotimus aus
Theben reiche ein kleines Stiick eines mit Menstruationsblut befleckten Gewandes
oder sogar nur ein Faden davon in einem Armband aus (ibid.; Diotimus Thebanus vel
omnino vestis ita infectae portiuncula ac vel licio bracchiali inserto.). Plinius fiihrt so-
gar ein historisches Beispiel an, in dem ein Amulett eine Rolle spielt: In der Familie

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

Asprenas sei einer der beiden Briider von der Darmkolik befreit worden, indem er
eine Haubenlerche verspeiste und deren Herz in einen goldenen Armreif einschloss
(30, 63; consularis Asprenatum domus est, in qua alter e fratribus colo liberatus est ave
[i.e. galerita] hic in cibo sumpta et corde eius armilla aurea incluso).

Im letzten Schritt sollen duflerst aufwendige Amulette, die viele magische Ele-
mente in sich verbinden, untersucht werden. Die Herstellung eines Amuletts zum
Schutz vor einer Augenentziindung thematisiert Plinius in 28, 29 anhand eines Bei-
spiels aus der neueren rémischen Geschichte:

M. Servilius Nonianus, princeps civitatis, non pridem in metu lippitudinis, priusquam ipse
eam nominaret aliusve ei praediceret, duabus litteris Graecis PA chartam inscriptam cir-
cumligatam lino subnectebat collo, Mucianus ter consul eadem observatione viventem
muscam in linteolo albo, his remediis carere ipsos lippitudine praedicantes®79.

M. Servilius Nonianus, der fithrende Mann im Staat, habe sich hierzu - ohne dass er
selbst oder jemand anderes vor ihm den Namen der Krankheit ausgesprochen habe -
ein mit den griechischen Buchstaben P und A beschriebenes und mit einem Leinen-
faden umwickeltes Papier um den Hals gehédngt, der dreimalige Konsul Mucianus sei
ebenso vorgegangen, nur habe er eine lebende Fliege in einen kleinen, weiflen Lein-
wandlappen gehiillt. Danach hitten beide gesagt, sie blieben von der besagten Krank-
heit verschont (ibid.; his remediis carere ipsos lippitudine praedicantes). Wie die Dar-
stellung zeigt, ist die Herstellung des Amuletts nicht ganz einfach: Es ist magisches
Schweigen vonnoéten, um den Zauber nicht zu zerstoren, ebenso wie auch geheime
Zeichen in Form der griechischen Buchstaben, deren Bedeutung nicht geklart wird,
oder der Einsatz einer Fliege sowie der von weifiem Leinenstoff erforderlich sind.

Komplex ist auch die Zusammensetzung des Amuletts zum Schutz eines ungebo-
renen Kindes in ibid., 98, fiir das neben dem weif3en Brustfleisch einer Hyédne genau
sieben Haare und das Geschlechtsteil eines Hirsches sowie ein Gazellenfell, in das alle
Zutaten einzubinden sind, benétigt werden (ibid.; mulieri candida a pectore hyaenae
caro et pili septem et genitale cervi, si inlingentur dorcadis pelle collo suspensa, continere
partus promittuntur); die in der Vorschrift vorkommende Zahl 7 galt in der romi-
schen Gesellschaft als gliickbringend und spielte auch in der Medizin eine wichtige
Rolle28°.

Mit dem Schutz eines gesamten Hauses betraut ist ein Amulett, das aus dem Ge-
schlechtsteil der Hydne in Kombination mit einem Wirbel des Riickgrats desselben
Tieres besteht; am Wirbel miisse aber zusdtzlich noch die daran haftende Haut hin-
gen (ibid., 99; quin immo totius domus concordiam eodem genitali et articulo spinae
cum adhaerente corio adservatis constare.). Auch die Zusammenstellung dieses Amu-

279 M. Servilius Nonianus, der erste Mann des Staates, band sich vor nicht sehr langer Zeit aus Furcht
vor einer Augenentziindung, bevor er selbst die [Krankheitsbezeichnung] aussprach oder ein ande-
rer sie ihm vorsagte, ein Papier, das mit den zwei griechischen Buchstaben P A beschrieben und mit
einem Leinenfaden umwickelt war, um den Hals, der dreimalige Konsul Mucianus [tat dies] unter
Beachtung derselben [Vorsichtsmafinahme] mit einer lebendigen Fliege in einem weiflen Leinen-
tiichlein; beide erklirten, dass sie selbst durch diese Mittel von einer Augenentziindung verschont
blieben.

280 Endres 1951, 164 und 172.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

letts diirfte nicht ganz einfach sein, da viele verschiedene Korperteile der Hyéne, die
erst einmal beschafft werden muss, in verschiedenen Formen benétigt werden. Ein
weiteres Amulett, das den Schutz des Hauses sicherstellen soll, besteht in der Fleder-
maus: Diese miisse in lebendem Zustand dreimal um das Haus getragen und dann
tiber dem Fenster mit dem Kopf nach unten angenagelt werden; ebenso konne sie als
Schutzmittel fiir Schafstille eingesetzt werden, dazu miisse sie dreimal um den jewei-
ligen Stall getragen und dann mit den Fiiflen an die obere Tiirschwelle gehdngt wer-
den (29, 83; generis prope videri possint quae tradunt et de vespertilione, si ter circumla-
tus domui vivus super fenestram inverso capite adfigatur, amuletum esse, privatimque
ovilibus circumlatum totiens et pedibus suspensum super limen.). Auch wenn sich diese
Vorschrift wenig kompliziert anhort, so muss doch das Tier beschaftt und dann noch
lebend angenagelt werden, was nicht ganz leicht werden diirfte. Auch aus dem Hund
kann ein Amulett zum Schutz des gesamten Hauses hergestellt werden, mit dem Pli-
nius seinen Abschnitt zu den Heilmitteln gegen Krankheiten, die den gesamten Kor-
per befallen, eréftnet (30, 82; Nunc praevertemur ad ea, quae totis corporibus metuen-
da sunt.). Es kommt die Galle eines schwarzen, mannlichen Hundes zum Einsatz, mit
der man das Gebédude rduchern oder reinigen solle (ibid.; Fel canis nigri masculi amu-
letum esse dicunt Magi domus totius suffitae eo purificataeve contra omnia mala medi-
camenta), dieselbe Wirkung erziele das Blut des Hundes, wenn man mit ihm die
Winde des Hauses besprenge und sein Geschlechtsorgan unter der Tiirschwelle ver-
grabe (ibid.; item sanguinem canis respersis parietibus genitaleque eius sub limine
ianuae defossum). Eine letzte Amulettvorschrift, die besprochen werden soll, ist die
Anwendung des Seesterns zum Fernhalten aller mala medicamenta (32, 44) bzw. zum
Entkriften derselben, falls sie bereits in ein Haus Eingang gefunden hitten. Dazu
miisse der Seestern mit Fuchsblut bestrichen und an den Tiirsturz oder mit einem
ehernen Nagel an die Tiir selbst geheftet werden (ibid.; mala medicamenta inferri ne-
gant posse aut certe nocere stella marina volpino sanguine inlita et adfixa limini supe-
riori aut clavo aereo ianuae.)?8!,

Die Darstellung der einzelnen Amulettauspragungen hat nicht nur gezeigt, dass
diese ein fester Teil der Schutzmagie waren, sondern auch, dass sie in einer Vielzahl
von Formen auftraten. Magische Elemente sind dabei integraler Bestandteil der Amu-
lette. Die von Plinius iiberlieferten Amulettvorschriften dienen stets dem Wohl des
Menschen, da sie ihn vor bestimmten Krankheiten oder vor Schaden im Allgemeinen,
auch magischer Art, schiitzen sollen; damit reihen auch sie sich in den Anspruch,
dass die in die Naturalis Historia aufgenommenen Inhalte dem Leser Schutz und Nut-
zen bringen sollen, nahtlos ein.

Kontaktmagie

Bei der Kontaktmagie 16st die Nahe zwischen Heilmittel und Patient die Heilung aus.
Dieser Kontakt kann verschiedene Formen annehmen, denn das Mittel kann direkt

281 Weitere apotropiische Vorschriften zum Schutz des Hauses enthalten Nat. Hist. 24, 116; 25, 84
und 29, 67; Schutz vor den Praktiken der Magier bietet 28, 104.

113

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

114

aufgelegt, als Umschlag verwendet, eingerieben, angebunden oder aufgestrichen wer-
den, teils reicht aber sogar der blofle Sichtkontakt zum Patienten aus. Manche pflanz-
lichen oder tierischen Stoffe werden auch verzehrt, um ihre Wirkung zu entfalten. Da
die Kontaktmagie in allen medizinischen Biichern des plinianischen Werkes von Be-
deutung ist, werden aus dieser Fiille von moglichen Beispielen bewusst einzelne Vor-
schriften herausgegriffen und exemplarisch untersucht. Es werden im Folgenden die
explizit als magisch definierten Kontaktmittel zur Heilung von Viertagefieber (Nat.
Hist. 30, 98-104) in Auswahl vorgestellt, um dem Leser einen Eindruck von der Funk-
tionsweise dieser Facette von Magie zu geben. Die Wahl fiel auf diese Stelle des Wer-
kes, da nur hier die magischen Heilmittel als direkter und einziger Ersatz fiir die arzt-
liche Heilkunde bei der Behandlung dieser Krankheit dienen (ibid., 98; In quartanis
medicina clinice propemodum nihil pollet. quam ob rem plura eorum remedia ponemus
primumque ea, quae adalligari iubent).

Die angebundenen Fiebermittel, denen wir uns zuerst zuwenden, machen deut-
lich, dass viele der Vorschriften Elemente enthalten, die bei der magischen Sammlung
und Anwendung bereits untersucht wurden. Vorgaben hinsichtlich Anwendungsort
und -zeit gibt es bei diesen Fiebermitteln zwar nicht, doch werden Vorschriften hin-
sichtlich der zu verwendenden Hand oder Seite, der Farbe bestimmter Hilfsmittel, des
Trigerstoffes, der Anwendungsdauer oder des Einsatzes magischen Sprechens getrof-
fen. Mit der linken Hand gefangen und angebunden wird eine einzeln umherfliegen-
de Wespe (ibid.; pseudosphecem vocant vespam, quae singularis volitat; hanc sinistra
manu adprehensam subnectunt) ebenso wie ein Kéfer, der sich durch seine zuriickge-
bogenen Hornchen auszeichnet (ibid., 1005 sed et alios [i.e. scarabaeos] adalligant Ma-
gi: cui sunt cornicula reflexa, sinistra manu collectum). Auch mit der linken Hand ent-
nommen werden muss das Herz einer lebenden Schlange (ibid.; cor anguium sinistra
manu exemptum viventibus). Die rechte Seite ist bei Anwendung der lebenden Ei-
dechse ausschlaggebend, denn nur das ausgebohrte Auge der genannten Seite wirkt
gegen das Fieber (ibid.; lacertae vivae dextrum oculum effossum). Rot zu sein hat der
Faden, mit dem der Leinenstoff zugebunden wird, in dem der Staub, in dem sich ein
Habicht gewalzt hat, eingehdllt ist (ibid., 98; ponemus primumque ea, quae adalligari
iubent: pulverem, in quo se accipiter volutaverit, lino rutilo in linteolo); auch der Stoff,
in dem sich das Schnduzchen und die Ohrenspitzen einer Maus befinden, die man
nach dem operativen Eingrift wieder laufen ldsst, muss diese Farbe besitzen (ibid., 99;
muris rostellum auriculasque summas russeo panno ipsumque dimittunt). Als Tra-
gerstoffe fungieren neben dem genannten Leinenstoff fiir den Habichtstaub und der
Wolle fiir Vielfiifiler (ibid., 101; multipedam lana involutam) auch Fell, in das vier mit
einem Schilfrohr abgeschnittene Schneckenképfe eingewickelt werden (ibid.; limacem
in pellicula vel quattuor limacum capita praecisa harundine). Die Anwendungsdauer
ist im Fiebermittel festgelegt, fiir das vier Gelenke vom Schwanz des Skorpions samt
Stachel in einem schwarzen Lappen an den linken Arm des Patienten gebunden wer-
den. Drei Tage lang diirfe der Kranke weder den, der ihm das Heilmittel angebunden
hat, noch den freigelassenen Skorpion, von dem die Gelenke und der Stachel stam-
men, zu Gesicht bekommen. Tritt der dritte Fieberanfall ein, miisse das Mittel sofort
entfernt und versteckt werden (ibid., 100; scorpionis caudae quattuor articulos cum

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius” magisches Wissen in der Naturalis Historia

aculeo panno nigro ita, ut nec scorpionem dimissum nec eum, qui adalligaverit, videat
aeger triduo, post tertium circuitum id condat.). Von magischen Worten begleitet wird
hingegen die Heilvorschrift, in der eine Raupe in einen Leinenlappen gewickelt und
dann dreimal mit einem Faden umgeben wird. Nach jeder Umwickelung wird genau
ein Knoten in den Faden gekniipft und parallel dazu laut artikuliert, weshalb der Hei-
lende diese Handlung ausfiihrt (ibid., 101; urucam in linteolo ter lino circumdant toti-
dem nodis ad singulos dicente, quare faciat, qui medebitur). Daneben gibt es weitere
Vorschriften, wie beispielsweise das Einschlieflen des Heilmittels in ein Kastchen, das
unter den Kopf des Kranken gelegt wird oder die Anwendung von Tieren, die man im
Jahr zuerst erblickt hat. Ersteres ist beim Gecko der Fall, der nach der Genesung des
Patienten sofort freigelassen wird (ibid., 102; stelionem inclusum capsulis subiciunt ca-
piti et sub decessu febris emittunt.), letzteres bei der Wespe (ibid., 98; alii vero [subnec-
tunt] quam [i.e. vespam] quis eo anno viderit primam). Wie der Uberblick iiber die
einzelnen Elemente zeigt, erstreckt sich wie bei der Anwendung die Komplexitat der
einzelnen Vorschriften von sehr einfach — Beispiel wire die einzeln angebundene
Wespe - bis hin zu duflerst anspruchsvoll und facettenreich, wie das Heilmittel, in
dem der Skorpionschwanz zentral ist, belegt.

Gegen das Dreitagefieber auf die Schlifen und die Stirn aufgelegt wird ein Pflas-
ter, in dem das Gewebe der Wolfsspinne, Harz und Wachs verarbeitet wird (ibid., 104;
Et in tertianis fiat potestas experiendi, quoniam miserias copia spei delectat, anne
aranei, quem lycon vocant, tela cum ipso in spleniolo resinae ceraeque inposita utrisque
temporibus et fronti prosit) oder die an ein Rohr gebundene Spinne selbst (ibid.; aut
ipse calamo adalligatus). Bei langwierigen Krankheiten aufgestrichen wird das Nest
einer Krahe (ibid., 103; cornicis (...) nidum inlinere in longis morbis utilissimum pu-
tant [Magi]). Verzehrt wird beispielsweise das Herz eines mergus marinus, das unbe-
dingt ohne Einsatz eines eisernen Werkzeuges — auch dieses Element ist von der
Sammlung bzw. Anwendung bekannt - entnommen werden muss (ibid., 102; devora-
ri autem iubent cor mergi marini sine ferro exemptum). Wie bei den bereits behandel-
ten Facetten von Magie wird auch bei der exemplarischen Analyse der magischen
Kontaktmittel deutlich, dass es sich ausschliefSlich um niitzliche, auf die Heilung des
Patienten ausgerichtete Inhalte handelt.

Krankheits-/Eigenschaftsiibertragung

Eine weitere Moglichkeit, ein Leiden zu heilen, bietet die Krankheits- oder Eigen-
schaftsiibertragung. Hierbei dient die magisch-medizinische Behandlung des Patien-
ten dazu, seine Krankheit auf eine Pflanze oder ein Tier zu iibertragen bzw. ihm be-
stimmte Eigenschaften eines Tieres zu {ibermitteln. Die angestrebte Folge ist jeweils
die Heilung des Kranken, teils geht das Tier dabei zugrunde?>. Die einzelnen Vor-

282 Die Vorstellung, dass die Lebenskraft (spiritus) von einem Lebewesen auf ein anderes {ibergehen
koénne oder die Lebenskrifte in der Lage seien, sich miteinander zu vermischen, findet sich bei der
Behandlung der Schwdmme (Nat. Hist. 31, 124; (...) nec usquam diutius durare spiritum medici ad-
firmant. sic et prodesse corporibus, quia nostro suum misceant, (...)). Zur magischen Krankheitsiiber-
tragung in unserer Zeit vgl. Hand 1980, 17-42 und 93-106.

115

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

116

schriften enthalten eine Kombination aus einer Vielzahl von magischen Elementen
wie Angaben zu Zeit und Vorgehen, wie die Beispiele zeigen werden. Eine Ubertra-
gung auf den Menschen hilt Plinius fiir moglich, aber zugleich fiir ein enormes Ver-
brechen (noxia), wie Nat. Hist. 28, 86 belegt. An dieser Stelle geht der Autor auf eine
magische Mischung aus menschlichen Fuf3- und Fingernageln und Wachs ein, die vor
Sonnenaufgang an die Tiir eines fremden Hauses geheftet werden muss, um vor Ein-,
Drei- und Viertagefieber geschiitzt zu sein (ibid.; e promissis eorum [i.e. Magorum], ex
homine siquidem resigmina unguium e pedibus manibusque cera permixta ita, ut dica-
tur tertianae, quartanae vel cotidianae febri remedium quaeri, ante solis ortum alienae
ianuae adfigi iubent ad remedia in his morbis: quanta vanitate, si falsum est, quanta
vero noxia, si transferunt morbos!). Da er sich der Unwirksamkeit dieses Mittels nicht
ganz sicher ist, warnt er den Leser davor. Die Einstufung des Vorgehens als Verbre-
chen stellt allerdings deutlich klar, dass es nicht das Ziel des Plinius ist, solche Inhalte
anzufiihren. Die Ubertragung einer Krankheit, die einen anderen Menschen schidigt,
ist ein Verbrechen und kann damit nicht Teil der Naturalis Historia sein; die Ubertra-
gung auf Pflanzen oder Tiere zum Nutzen des Menschen hingegen ist akzeptabel und
wird damit aufgenommen.

Fiir die Ubertragung von Leiden auf Pflanzen lassen sich mehrere Stellen finden.
Um Warzen wirksam zu vertreiben, wird in 22, 149 ein Verfahren mit Kichererbsen
empfohlen. Dabei solle man zur Zeit des Neumondes jede Warze mit je einer Kicher-
erbse beriihren, die Erbsen nach der Prozedur in ein leinenes Tuch binden und dieses
dann hinter sich werfen; wichtig sei, dass man dabei fest an das Verschwinden der
Krankheit denke (ibid.; verrucarum in omni genere prima luna singulis granis singulas
tangunt, eaque grana in linteolo deligata post se abiciunt, ita fugari vitium arbitrantes.).
Typisch magisch an dieser Vorschrift sind die Durchfithrung bei Neumond, also des
Nachts, sowie die festen Zahlenangaben; fiir jede Warze darf exakt nur eine Kicher-
erbse zum Einsatz kommen. Insgesamt handelt es sich um eine komplexe Vorgehens-
weise, um die Warzen loszuwerden; dass dieses Mittel auf derselben Stufe steht wie
andere Heilmittel, zeigt die Einbettung der Stelle in die medizinische Behandlung der
Kichererbse, auf das magische Rezept folgt sofort eine Angabe zu ihrem medizini-
schen Einsatz durch die rémischen Zeitgenossen (ibid., 150; nostri praecipiunt).

Mit dem Kreuzkraut (erigeron oder senecio) konne man nach Angaben der Quel-
len des Plinius Zahnschmerzen vorbeugen. Dazu ist allerdings eine magische Hand-
lung notig: Es miisse um das Kraut mit einem Eisen ein Kreis gezogen werden, da-
nach werde es ausgegraben. Im Anschluss miisse man den zu schiitzenden Zahn da-
mit berithren, dreimal hintereinander ausspucken und die Pflanze wieder an dieselbe
Stelle setzen, an der man sie ausgegraben habe; wichtig sei dabei, dass das Kreuzkraut
nicht eingehe (25, 167; hanc [i.e. erigeron] si ferro circumscriptam effodiat aliquis tan-
gatque ea dentem et alternis ter despuat ac reponat in eundem locum ita, ut vivat herba,
aiunt dentem eum postea non doliturum.). Auch in dieser Vorschrift verbinden sich
mehrere magische Elemente miteinander: einerseits das Ziehen des Kreises um die
Pflanze, der Einsatz von Eisen sowie das dreimalige Ausspucken vor dem Wiederein-
setzen. Die Krankheit, die theoretisch entstehen kénnte, wird hier also vorsorglich auf
das Kraut tibertragen und in ihm gebannt.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

Eine dhnliche Anwendung, allerdings gegen Skrofeln, findet das breitblattrige Ei-
senkraut (sideritis latifolia) in 26, 24. Dieses miisse zuerst mit einem Nagel mit der
linken Hand aufgegraben werden, danach kénne man es auf die betreffende Korper-
stelle aufbinden (ibid.; sideritis latifolia clavo sinistra manu circumfossa adalligatur).
Nach der Heilung sei es aber nétig, dass die Pflanze von den ehemaligen Patienten gut
aufbewahrt werde, da sich bei erneutem Einsetzen die Krankheit erneuere (ibid,;
custodienda sanatis, ne rursus sata taedium herbariorum scelere, ut in quibusdam dixi-
mus, rebellet). Neben den magischen Ausgrabevorschriften, bei denen Eisen in Form
eines Nagels sowie die linke Hand vorkommen, stellt auch die Aufbewahrung des Ei-
senkrautes die Ubertragung und Fixierung der Krankheit in ihm sicher. Wie im vor-
hergehenden Beispiel wird die Gefahr der moglichen Erneuerung der Krankheit bei
Nichtbeachten der magischen Vorschriften deutlich.

Eine Ubertragung der Krankheit findet auch in 22, 135 statt; hier werden Furun-
kel mittels Gerstenkornern gebannt, dann allerdings ins Feuer geworfen, wodurch die
Krankheit nach ihrer Ubertragung wie die sie in sich tragenden Gerstenkorner glei-
chermaflen vollig ausgeloscht wird. Das Vorgehen vor der Verbrennung enthilt wie-
der magische Elemente: Einerseits kommen genau neun Kérner zum Einsatz, von de-
nen jedes einzelne dreimal um den Furunkel gestrichen werden muss, es wird also die
magische Zahl 3 oder ein Vielfaches von ihr verwendet. Andererseits muss dies mit
der linken Hand geschehen, wenn man das Gelingen der Heilung nicht in Gefahr
bringen mochte (ibid.; novem granis furunculum si quis circumducat, singulis ter manu
sinistra, et omnia in ignem abiciat, confestim sanari aiunt.). Ebenfalls mit dem Element
Feuer arbeitet die Vorschrift zur Behandlung von Skrofeln mit der Wurzel des Affodill
(ibid., 71). Hier miisse ein Teil der Wurzel auf die Skrofeln aufgelegt, der andere aber
im Rauch aufgehdngt und am vierten Tag danach wieder weggenommen werden, wo-
durch die Skrofeln so wie die Wurzel ausgetrocknet wiirden (ibid.; quidam aiunt, si
inposita radice pars eius in fumo suspendatur quartoque die solvatur, una cum radice
arescere strumam.). Auch die Epilepsie lasse sich durch Ubertragung des Leidens mit
Hilfe eines eisernen Nagels tiberwinden. Dieser miisse genau an der Stelle, an der ein
Epileptiker mit dem Kopf zuerst aufgeschlagen sei, eingeschlagen werden, wodurch
die Krankheit an dieser Stelle festgehalten werde; der Kranke sei geheilt (28, 63; cla-
vum ferreum defigere in quo loco primum caput fixerit corruens morbo comitiali abso-
lutorium eius mali dicitur.).

Auch bei der Ubertragung von Krankheiten auf Tiere (oder nur auf eines ihrer
Organe) wird die magische Komponente der Angaben sehr deutlich. Ist die Ubertra-
gung eines Skorpionstiches auf einen Esel in ibid., 155 noch relativ einfach zu be-
werkstelligen, indem man dem Tier einfach ins Ohr sagt, man sei von einem Skorpi-
on gestochen worden - die Heilung folgt natiirlich auf dem Fuf3 (ibid.; quin etiam, si
quis asino in aurem percussum a scorpione se dicat, transire malum protinus tradunt) -,
so ist die Ubertragung einer Milzerkrankung auf eine Kilbermilz in ibid., 201 schon
komplizierter. Hierzu sei eine geheimnisvolle Handlung nétig (ibid.; quoniam hoc
quoque religiose pertineat): Man miisse eine Kélbermilz fiir den ausgeschriebenen
Preis erstehen, ohne zu feilschen, sie dann der Linge nach zerteilen, an beide Seiten
der Tunika heften, sie beim Anziehen auf die Fufle fallen lassen und dann im Schat-

117

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

118

ten trocknen (ibid.; eadem ex causa emi lienem vituli, quanti indicatus sit, iubent Magi
nulla pretii cunctatione, quoniam hoc quoque religiose pertineat, divisumque et induen-
tem pati decidere ad pedes, dein collectum arefacere in umbra.). Damit sei die Ubertra-
gung der Krankheit abgeschlossen, die Milz des Patienten beruhige sich und das Lei-
den verschwinde (ibid.; cum hoc fiat, simul residere lienem aegri vitiatum liberarique
eum morbo dicitur.). Bei der Ubertragung der Milzerkrankung finden sich zwar keine
gingigen magischen Elemente wie eine bestimmte Uhrzeit oder ausgewéhlte Zahlen,
doch allein die Komplexitit sowie der unnatiirliche Inhalt der Rezeptur weist auf ihre
Verbindung zur Magie hin.

Eine Krankheitsiibertragung, die mit dem Tod des betreffenden Tieres endet, fin-
det sich beim Bauchgrimmen, der Gelbsucht und Knochenbriichen bei Kindern. Ers-
teres lasse sich ohne grofien Aufwand auf eine Ente iibertragen, wenn man sie sich
nur auf den Bauch lege (30, 61; quod praeterea traditur in torminibus, mirum est, ana-
te adposita ventri transire morbum anatemque emori.); die Gelbsucht verschwinde,
wenn man die nach ihrer Farbe benannte Goldamsel nur ansehe (ibid., 94; avis icterus
vocatur a dolore; quae si spectetut, sanari id malum tradunt et avem mori.). Bei Kno-
chenbriichen von Kindern sei eine griine Eidechse vonnoten, die das betroffene Kind
im Schlaf beiflen miisse, bevor man sie an ein Rohr binde und im Rauch authénge.
Mit dem Verenden des Tieres erfolge die Heilung von der Krankheit (ibid., 135; (...)
emendatur, ramex infantium lacertae viridis admotae dormientibus morsu. postea ha-
rundini inligata suspenditur in fumo traduntque pariter cum expirante ea sanari infan-
tem.). Zur Heilung von Krankheiten der Eingeweide ist ein junger Hund vonnéten.
Dieser werde, bevor er sehen konne, genau drei Tage auf den Magen und die Brust
des Kranken gelegt und miisse Milch aus dessen Mund saugen; dadurch gehe die Ein-
geweidekrankheit auf ihn tiber und er verende. Um die Ursachen der Krankheit zu
ergriinden, konne man den Welpen aufschneiden, da sie sich an seinen Eingeweiden
genau ablesen lieflen; danach miisse man ihn jedoch schnellstmoglich vergraben
(ibid., 64; Sunt occulti interaneorum morbi, de quibus mirum proditur. Si catuli,
priusquam videant, adplicentur triduo stomacho maxime ac pectori et ex ore aegri suc-
tum lactis accipiant, transire vim morbi, postremo exanimari dissectisque palam fieri
aegri causas; mox et humari debere eos obrutos terra.). Ebenfalls todlich endet die
Ubertragung des Wurmbefalls, allerdings von Zugtieren, auf eine Ringeltaube. Dazu
miisse die Ringeltaube dreimal um die Geschlechtsteile der Tiere herumgetragen wer-
den; nach ihrer Freilassung verende die Taube, das Vieh sei aber vom Wurmbefall be-
freit (ibid., 144; verminatio [finitur] ter circumlato mediis palumbe. mirum dictu, pa-
lumbis emissus moritur iumentumque liberatur confestim.). Bei allen erwidhnten
Krankheitsiibertragungen, die mit dem Tod des Tieres enden, auf das das Leiden
transferiert wird, ist direkter oder indirekter Kontakt zu diesem betreffenden Lebewe-
sen notig, sei es durch Auflegen auf den Korper bzw. Biss des Patienten oder den
Sichtkontakt; diese Verbindung ist nétig, damit sich die magische Wirkung vollziehen
kann.

Ebenfalls auf direktem Kontakt basieren die folgenden drei Beispiele fiir Krank-
heitsiibertragung, bei denen das Tier aber am Leben bleibt. Die Ubertragung von
Husten auf einen Frosch erfordere, dass man dem Tier ins Maul spucke und es sofort

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

wieder laufen lasse (32, 92; in huius [i.e. ranae parvae] os si quis expuat ipsamque di-
mittat, tussi liberari narratur.). Bei der Heilung eines Milzleidens lege man eine See-
zunge, einen Zitterrochen oder einen Butt auf und schicke ihn lebend ins Meer zu-
riick (ibid., 102; Lieni medetur solea piscis inpositus, item torpedo, item rhombus; vivus
dein remittitur in mare.). Einen Sonnenstich bei Kindern heile ein umgekehrt ange-
bundener Frosch, zuvor miisse der Kopf allerdings mit einem Schwamm befeuchtet
werden. Dadurch dass sich die Krankheit auf das Tier {ibertrage, sei es am Ende des
Anbindens ganz ausgetrocknet (ibid., 138; siriasim infantium spongea frigida cerebro
umefacto rana inversa adalligata efficacissime sanat. aridam inveniri adfirmant.).

Neben den genannten Vorschriften zur Krankheitsiibertragung ist es daneben
moglich, eine besondere Eigenschaft eines Tieres auf einen Menschen zu transferie-
ren, die ihm von groflem Nutzen sein kann. Ein Beispiel bilden die Ziegen, die auf-
grund der Tatsache, dass sie bestimmte Krduter friflen, keine Triefaugen bekdmen.
Um dem Menschen diesen Vorteil zu sichern, solle man ihren mit Wachs umhiillten
Kot bei Neumond verschlucken (ibid.; capras negant lippire, quoniam quasdam herbas
edint, (...); ob id fimum earum cera circumdatum nova luna devorari iubent.). An die-
ser Rezeptur typisch magisch ist nicht nur die Zeit, zu der das Mittel verzehrt werden
soll, sondern auch der Kot als heilender Stoff; dieser gehort der sogenannten Dreck-
apotheke an und findet sich des Ofteren in magisch-abergldubischen Vorschriften283.
Ebenfalls zur Bekdmpfung von Augenkrankheiten dient die Galle des Adlers (29,
123). Dieser scharfsichtige Vogel priife seine Jungen, ob sie in die Sonne sehen konn-
ten; seine Galle solle bei dunklen Flecken in den Augen, Verdunklung der Augen und
bei grauem Star eingerieben werden (ibid.; Aquilae quam diximus pullos ad contuen-
dum solem experiri, felle mixto cum melle Attico inunguntur nubeculae et caligationes
suffusionesque oculorum.). Die gute Sehfihigkeit soll sich folglich auf das menschliche
Auge tibertragen und dessen Erkrankungen heilen.

Zahlenmagie

Einen weiteren wichtigen Aspekt von Heilmagie bieten die magischen Zahlen. In den
Vorschriften des Plinius finden sich neben konkreten Zahlen wie der 3 und ihren
Vielfachen, der 4 und 7 vielfach Aussagen tiber die Heilwirkung von geraden und un-
geraden Zahlen. Dabei besitzt jede Zahl, die in einer magischen Rezeptur Verwen-
dung findet, eine eigene Bedeutung.

Beginnen wir mit der Zahl Drei, die als heilig galt und die ,Wirkung der Gottheit
in der Welt“ (Endres 1951, 97) symbolisierte?®4. Sie spielt in der Naturalis Historia die
wichtigste Rolle unter den magischen Zahlen?35. Dass diese bis in Plinius’ Zeit Be-
standteil von Schutzzaubern war, bestétigt das in Nat. Hist. 28, 21 angefiihrte Beispiel
des Caesar, der nach einem gefdhrlichen Unfall mit seinem Wagen stets einen dreimal

283 Vgl Muth 1954, 70-72 (Kot als Zaubermittel unter Ausschluss des Heilzaubers) bzw. 129-143 (Kot
in Volksmedizin und Heilwunder) und Leven 2005, s.v. Dreckapotheke.

284 Zur Bedeutung der Zahl Drei vgl. Endres 1951, 97-120.

285 Natiirlich ist sie auch in anderen magischen Handlungen fester Bestandteil, beispielsweise in der
Ciris 369ff. Hier wird die Zahlenmagie u.a. mit dem Ausspucken verbunden.

119

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

120

wiederholten Zauberspruch (ibid.; carmine ter repetitum) sprach, nachdem er sich ge-
setzt hatte, um Sicherheit fiir die Reise zu erreichen; dies titen auch die meisten Zeit-
genossen des Plinius noch (ibid.; Caesarem dictatorem post unum ancipitem vehiculi

casum ferunt semper, ut primum consedisset, id quod plerosque nunc facere scimus, car-
mine ter repetito securitatem itinerum aucupari solitum.). So finden wir sie in der Na-
turalis Historia bereits bei den Ausgrabevorschriften: Die Schwertlilie (iris) muss Pli-
nius zufolge genau drei Monate vor dem geplanten Ausgraben als Sithnemittel fiir die

Erde mit Wassermet umgossen werden (21, 42; effossuri tribus ante mensibus mulsa

aqua circumfusa hoc veluti placamento terrae blandiuntur); nach dieser Zeitspanne

folgt das Ziehen eines dreifachen Kreises um das Kraut mit einem Dolch sowie das

sofortige Emporheben gen Himmel nach dem Herausnehmen aus der Erde (ibid.; cir-
cumscriptam mucrone gladii orbe triplici cum legerunt, protinus in caelum adtollunt.).
Daneben spielt die Drei im bereits besprochenen Zauberspruch, der die Anwendung

des Krautes reseda bei Eiteransammlungen und Entziindungen begleitet, eine wichti-
ge Rolle (27, 131)?8. Wirksam wird das magische Vorgehen durch dreimaliges Wie-
derholen des Spruches sowie dreimaliges Ausspucken im Anschluss (ibid.; haec ter di-
cunt totiensque despuunt.). Die dreifache Wiederholung des die Heilung begleitenden

magischen Spruches sowie dreifaches Ausspucken findet sich auch in 26, 93 bei der

Anwendung eines das Kraut verbascum beinhaltenden Umschlags gegen Driisenbeu-
len (atque ita retrorsa manu ter dicat totiensque despuant ambo.)?¥7. Dass das dreima-
lige Ausspucken fiir die Wirksambkeit eines angewendeten magischen Heilmittels ge-
sellschaftlich fest verankert war, belegt Plinius’ Aussage in 28, 36; hier bestitigt er,
dass dieses Vorgehen die Wirkung des Mittels unterstiitze (ibid.; terna despuere preca-
tione in omni medicina mos est atque ita effectus adiuvare). Auch diente das Ausspu-
cken als Schutzmittel vor allem Bosen (ibid., 38; inter amuleta est), wie das Vorgehen

bei der Ankunft eines Fremden oder beim Betrachten eines schlafenden Kindes be-
legt; hier spucke die Amme dreimal aus (ibid., 39; nos haec credamus rite fieri, extra-
nei interventu aut, si dormiens spectetur infans, a nutrice terna adspui nos quamquam

illos religione?).

In einfacheren Heilvorschriften spielt die Drei ebenfalls eine wichtige Rolle: Ge-
gen Husten sollen drei Tage lang genau drei Lorbeerblitter gekaut werden (23, 152;
quin et commanducata atque devorata [i.e. folia lauri] per triduum terna liberant tussi),
eine durch Geschwiire hervorgerufene Leistenschwellung heilen drei Pferdehaare, die
mit exakt drei Knoten in das Geschwiir hineingebunden werden (28, 218; inguina et
ex ulcerum causa intumescunt. remedio sunt equi saetae tres totidem nodis alligatae in-
tra ulcus.). Auch das Kraut lappa canaria, das mit Wegerich und Tausendblatt in Wein

286 Vgl. S.108f.

287 Ein weiteres Beispiel fiir dreimaliges rechtsseitiges Ausspucken nach der Einreibung gegen Ge-
schwiilste, Entziindungen und Eiterherde bietet das Kraut rodarum, dessen Wirksamkeit noch ge-
steigert werde, wenn genau drei Personen aus drei verschiedenen Volkern es auf der rechten Seite
einrieben (Nat. Hist. 24, 172; qui perunctus est, despuit ad suam dexteram terna. efficacius remedium
esse aiunt, si tres trium nationum homines perungant dextrorsus.). Die Zahl Drei findet sich daneben
beispielsweise in 30, 108 bei den tierischen Heilmitteln gegen Furunkel oder in 30, 64 bei der medi-
zinischen Anwendung von Welpen gegen Eingeweidekrankheiten.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

zerrieben wird, soll Krebsgeschwiire heilen, sofern es nach drei Tagen wieder wegge-
nommen wird (24, 176; Nam quae canaria appellatur lappa, cum plantagine et milifo-
lio trita ex vino carcinomata sanat, ternis diebus soluta.). Auch ldsst sich durch drei-
maliges Kochen in Wasser die Wirksamkeit von Linsenkornern fiir ihre Anwendung
gegen starken Durchfall und Ruhr steigern (22, 144; in choleris quoque et dysinteria
efficacior est in tribus aquis cocta). Beriihrt man dreimal die Augen mit Wasser, mit
dem man sich zuvor die Fiifle gewaschen hat, verhindere man dadurch Augenkrank-
heiten und Triefaugigkeit (28, 44; oculorum vitia fieri negant nec lippire eos, qui, cum
pedes lavent, aqua inde ter oculos tangant.). Von Plinius als unglaubwiirdig eingestuft
wird die Information des Demokrit zur Pflanze trachinia, die angeblich innerhalb von
genau drei Tagen die Milz verzehre (27, 141; credo falsum et promissum Democriti
portentosum esse, adalligatam triduo absumere lienes.).

Explizit magisch sind die Mittel, die gegen Fieber auf Empfehlung der Magier an-
gebunden werden (30, 100; sed et alios adalligant Magi: (...)) und die ebenfalls die
Zahl Drei enthalten. Beispielsweise werden das mit der linken Hand einer lebenden
Schlange entnommene Herz sowie vier Gelenke samt Stachel vom Schwanz eines
Skorpions in ein schwarzes Tuch gebunden, der Kranke darf aber drei Tage lang we-
der den freigelassenen Skorpion noch die Person, die das Heilmittel angebunden hat,
sehen; nach dem dritten Fieberanfall muss das Mittel versteckt werden (ibid.; cor an-
guium sinistra manu exemptum viventibus, scorpionis caudae quattuor articulos cum
aculeo panno nigro ita, ut nec scorpionem dimissum nec eum, qui adalligaverit, videat
aeger triduo, post tertium circuitum id condat.). Werden diese genauen Angaben nicht
beachtet, erfolgt keine Heilung des Fiebers. Ebenso soll eine in einen Leinwandlappen
gehiillte Raupe dreimal mit einem Faden umgeben werden, wobei dreimal ein Knoten
gekniipft und begleitend vom Heilenden gesagt wird, warum er als Heilender dies tue
(ibid., 101; urucam in linteolo ter lino circumdant totidem nodis ad singulos dicente,
quare faciat, qui medebitur).

Neben Vorschriften, die mit der Zahl Drei arbeiten, spielen hiufig ihre Vielfachen
wie die 9, 12 oder 30 eine Rolle. Die Neun ist bei der Verwendung der Eidechse gegen
Augenkrankheiten ausschlaggebend, denn es miissen eine griine Eidechse und die so-
genannten Cinddiensteinchen in ein Tongefdfl geschlossen und neun der Steine mar-
kiert werden; um die Steinchen als Heilmittel fiir Augenleiden zu aktivieren, miisse
man nun jeden Tag eines aus dem Gefaf3 nehmen und am neunten Tag die Eidechse
laufen lassen, die Steine aber aufbewahren (29, 129; Lacertas quoque pluribus modis
ad oculorum remedia adsumunt. alii viridem includunt novo fictili et lapillos, qui vo-
cantur cinaedia (...) novem signis signant et singulos detrahunt per dies; nono emittunt
lacertam, lapillos servant ad oculorum dolores.). Die Zahl 12 findet sich in der War-
nung vor der Pflanze nymphaea, die nach zwolftagigem Genuf3 als Getrink die Fahig-
keit zum Beischlaf sowie zur Zeugung lahmlege (25, 75; ideoque eos, qui biberint eam
XII diebus, coitu genituraque privari.). Die 30 steht beispielsweise in Verbindung mit
dem von Demokrit empfohlenen Nachtwichterkraut nyctegreton, das von den Magi-
ern und Partherkonigen beim Ablegen von Gelilbden Anwendung finde, nach seiner
Ernte zur Tagundnachtgleiche im Frithjahr genau dreiflig Tage lang bei Mondschein
getrocknet werden, um seine Wirksamkeit zu erhalten (21, 62; narrat erui post aequi-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

noctium vernum radicitus siccarique ad lunam XXX diebus, ita lucere noctibus; Magos
Parthorumque reges hac herba uti ad vota suscipienda.). Das Verspeisen von exakt
dreif$ig Linsenkornern helfe gegen Magenschwiche (22, 144; propter dissolutionem
stomachi XXX grana lentis devorantur.).

Des Weiteren iiberliefert Plinius Vorschriften, die gleichzeitig sowohl die Zahl
Drei als auch ein Vielfaches von ihr enthalten. Die weifle Rebe (vitis alba) muss bei-
spielsweise dreiflig Tage lang in der Dosis von drei oboli getrunken werden, um die
Milz abschwellen zu lassen (23, 25; splenem ternis obolis pota XXX diebus consumit.).
Die Drei und die Neun hingegen finden sich in der Heilmittelempfehlung zum Gras
(gramen), von dem neun Gelenke gegen Skrofeln oder geschwollene Driisen in frisch
geschorene schwarze Wolle einzuwickeln seien (24, 180; sunt qui genicula novem vel
unius vel e duabus tribusve herbis ad hunc articulorum numerum involvi lana sucida
nigra iubeant ad remedia strumae panorumve.). Die Vorschrift wird durch dreimaliges
magisches Sprechen begleitet, die Anbindung des Stoffes erfolgt fiir drei ganze Tage
(ibid., 181; supervenientique ter dicere, ieiuno ieiunum medicamentum dare, atque ita
adalligare triduoque id facere.).

Die Zahl Vier gilt als ,,Symbolzahl des Materiellen“ (Endres 1951, 123), die sym-
bolisch fiir die ,Welt der Erscheinungen” steht (ibid., 124)2%. In der Naturalis Historia
tritt sie beispielsweise bei der magisch-medizinischen Wirkung des Krautes ,Zeu-
gungsstark® (crataegonos) in der Kombination von 4 mal 10 - die Zehn ist nach py-
thagoréischer Tradition die Zahl der Vollkommenheit - auf?89. Werde diese Pflanze in
der Menge von drei oboli in drei cyathi Wasser von einer Frau und einem Mann vor
einer Mahlzeit exakt 40 Tage vor der Empfingnis eingenommen, so werde die zu-
kiinftige Nachkommenschaft mannlich (Nat. Hist. 27, 62; quod si bibant ex vino ante
cenam tribus obolis in cyathis aquae totidem mulier ac vir ante conceptum diebus XL,
virilis sexus partum futurum aiunt.). Eine weitere Art der Pflanze werde ,Miadchener-
zeuger” (thelygonos) genannt und bewirke, dass Frauen nach dem Genuf} der Bliite im
Trank innerhalb von 40 Tagen empfingen (ibid., 63; et alia est crataegonos, quae
thelygonos vocatur (...). sunt, qui florem crataegoni bibentes mulierum intra XL diem
concipere tradant.). Daneben findet sich die 16 als Quadratzahl der 4 in 32, 135 in
einer Vorschrift fiir ein Enthaarungsmittel. Dafiir werde das Hirn des Zitterrochens
verwendet, es miisse aber exakt am 16. Tag des Mondes mit Alaun aufgestrichen wer-
den (ibid.; Psilotrum est (...) torpedinis cerebrum cum alumine inlitum XVI luna.).

In vielen Fiebermitteln sind die Zahlen Drei oder Vier von zentraler Bedeutung,
da exakt drei oder vier Einheiten eines bestimmten Stoffes angewendet werden miis-
sen, um das Drei- oder Viertagefieber zu heilen. Diese Vorschrift muss bei der An-
wendung des der Form einer Hundezunge dhnelnden Krautes cynoglossos beachtet
werden, bei dem ausschlaggebend sei, ob es drei oder vier Samenbiischel hervorbrin-

288 Zur Bedeutung der Zahl Vier vgl. Endres 1951, 123-133.

289 Endres 1951, 199; zur Bedeutung der Zahl Zehn vgl. Endres 1951, 199-202. Ein magisches Beispiel,
in dem die Zehn in der Naturalis Historia vorkommt, ist Nat. Hist. 32, 55; hier dienen zehn mit einer
Handvoll Basilienkraut festgebundene Flusskrebse dazu, alle sich an einem Ort befindlichen Skor-
pione zusammenzutreiben (ibid.; decem vero cancris cum ocimi manipulo adligatis omnes, qui ibi
sint, scorpiones ad eum locum coituros Magi dicunt).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

ge; dessen Wurzel miisse dann in Wasser getrunken werden (25, 81; Iungitur et cyno-
glossos caninam linguam imitata, topiariis operibus gratissima. aiunt quae tres thyrsos
seminis emittat, eius radicem potam ex aqua ad tertianas prodesse, quae quattuor, ad
quartanas.). Auch die Wurzel des Wegerichs (plantago) diene in der Menge von drei
Waurzeln in drei cyathi Wasser bzw. vier Wurzeln in vier cyathi Wasser als effektives
Fiebermittel (26, 115; quidam ternas radices in tribus cyathis aquae dedere. eadem in
quartanis quaterna fecerunt.), ebenso wie das Fingerkraut, von dem drei oder vier
Blatter — bei lingeren Fieberanfillen der Dauer entsprechend mehr - zu geben seien
(ibid., 116; quinquefolii folia quidam terna tertianis dedere, quaterna quartanis, plura
ceteris). Doch magische Zahlen sind nicht nur fir den Menschen wirksam, auch fiir
Tiere werden sie angewandt. Plinius iiberliefert ein Fiebermittel fiir Zugtiere, bei dem
das Eisenkraut in Wein seine Wirkung entfaltet; wichtig ist dabei, dass die Pflanze ge-
gen das Dreitagefieber tiber dem dritten, beim Viertagefieber tiber dem vierten Pflan-
zenknoten abgeschnitten werde (ibid., 117; Verbenaca quidem et iumentorum febribus
in vino medetur, sed in tertianis a tertio geniculo incisa, quartanis a quarto.). Nicht zu
vergessen ist allerdings, dass die Zahlenangaben nicht immer strikt eingehalten wer-
den miissen, es konnen beispielsweise auch drei Einheiten eines Stoffes gegen das
Viertagefieber zum Einsatz kommen; dies ist in 28, 96 der Fall, da hier dreimal Hyé-
nenleber vor einem Anfall eben dieses Fiebers gegessen werden soll (febribus quarta-
nis iocur degustatum ter ante accessiones).

Neben den Zahlen Drei und Vier lassen sich auch die Zahlen 1, 2 und 7 in den
magischen Heilmittelangaben verorten, die jeweils ihre eigene symbolische Bedeu-
tung besitzen. Die Zahl Eins steht fiir ,,Einheit“ und ,Einzigkeit* (Endres 1951, 71),
pythagordisch gesehen ist sie das ,,Symboll] der Gottheit® (ibid., 76)>%°. Beispiele fiir
ihre Verwendung in Plinius’ Werk bieten Nat. Hist. 22, 149 und 28, 41. Ersteres be-
inhaltet ein Heilmittel gegen Warzen, bei dem zur Zeit des Neumondes jede Warze
mit genau einer Kichererbse (cicer) beriihrt, danach in ihrer Gesamtheit in ein Lein-
tuch gebunden und dann durch den Patienten hinter sich geworfen werden miisse;
damit sei das Leiden geheilt (22, 149; verrucarum in omni genere prima luna singulis
granis singulas tangunt, eaque grana in linteolo deligata post se abiciunt, ita fugari vi-
tium arbitrantes.). Letzteres stellt ein Amulett zum Schutz vor Schmerzen an den
weiblichen Geschlechtsorganen dar, dessen Hauptbestandteil der erste Zahn ist, der
einem Knaben ausgefallen ist; dieser diirfe allerdings die Erde nicht berithrt haben
und solle dann in einen Armreif eingeschlossen und dauerhaft am Arm getragen wer-
den (28, 41; pueri qui primus ceciderit dens, ut terram non attingat, inclusus in armil-
lam et adsidue in bracchio habitus muliebrum locorum dolores prohibet.). Eine Kombi-
nation aus den magischen Zahlen 1, 3 und 9 findet sich in 22, 135 bei der Vorschrift
zur Heilung von Furunkeln: Neun Gerstenkorner miissten um einen Furunkel gestri-
chen werden, jedes einzeln genau dreimal mit der linken Hand; um die Erkrankung
endgiiltig zu beenden, miissten die neun Korner anschlieflend verbrannt werden
(ibid.; novem granis furunculum si quis circumducat, singulis ter manu sinistra, et om-
nia in ignem abiciat, confestim sanari aiunt.).

290 Zur Bedeutung der Zahl Eins vgl. Endres 1951, 71-80.

123

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

Im Gegensatz zur Eins wird die Zwei als Zahl des Gegensatzes, der ,,Polaritat der
Erscheinungen® (Endres 1951, 92) eingestuft?'. Plinius iiberliefert mehrere Heilmit-
tel, in denen diese Zahl fiir das Gelingen der Vorschrift ausschlaggebend ist: Zur Vor-
beugung von Fieber in der Nacht binde man genau zwei Wanzen mit Wolle, die man
Hirten weggenommen hat, an den linken Arm; gegen Fieber am Tage tausche man
die Wolle gegen ein rotes Tuch aus (Nat. Hist. 29, 64; quin et adalligatos laevo bracchio
binos lana subrepta pastoribus resistere nocturnis febribus prodiderunt, diurnis in russeo
panno.). Das Anbinden von zwei Wiirmchen, die im Kopf der ,Giftspinne“ zu finden
sind, bewirke laut Caecilius einen einjahrigen Empfingnisstop; die Wiirmchen miiss-
ten allerdings in Kombination mit einer Hirschhaut vor Sonnenaufgang angebunden
werden (29, 85; tertium genus est eodem phalangi nomine araneus lanuginosus, gran-
dissimo capite, quo dissecto inveniri intus dicuntur vermiculi duo adalligatique mulieri-
bus pelle cervina ante solis ortum praestare, ne concipiant, ut Caecilius in commentariis
reliquit.). Eine Mischung aus der Wurzel der weiflen Rebe mit fetter Feige wirke als
Antifaltenmittel, wenn der/die Anwender/in sofort nach dem Auftragen exakt zwei
Stadien laufe; geschehe dies nicht, beginne das Mittel zu brennen, wenn es nicht so-
fort mit kaltem Wasser abgewaschen werde (23, 26; tunditur ipsa radix cum fico pingui
erugatque corpus, si statim bina stadia ambulentur. alias uret, nisi frigida abluatur.).
Die Zahl 20 als Kombination aus 2 und 10 erscheint beispielsweise bei der Anwen-
dung von genau 20 Tausendfiifllern in einer hemina Wassermet gegen Halserkran-
kungen; dieses Gemisch miisse mit einem Strohhalm eingesaugt werden, da die Tiere
bei der Berithrung mit den Zahnen ihre Heilwirkung verloren (30, 35; alii XX tritas in
aquae mulsae hemina dari per harundinem, quoniam dentis tactis nihil prosint.)?92.

Die letzte Zahl, die in diesem Rahmen beleuchtet werden soll, ist die Sieben. Sie
erhielt ihre Bedeutung durch ihren Zusammenhang mit dem Mond und spielte in der
antiken Astrologie und Medizin eine grofle Rolle?93. Plinius erwidhnt die Zahl bei-
spielsweise in 26, 116 bei der Anwendung der ,,Ochsenzunge® gegen Fieber. Vertrock-
ne diese, solle man das Mark aus dem Stengel nehmen und dabei sagen, fiir wen man
dies tue; binde man dem Kranken genau sieben Blitter vor dem Fieberanfall an, ver-
schwinde es (ibid.; buglosso inarescente, si quis medullam e caule eximat dicatque, ad
quam liberandum febri id faciat, et alliget ei septem folia ante accessionem, aiunt febri
liberari). Ein weiteres Beispiel bildet die Hyéne, fiir die Plinius eine Vielzahl magi-
scher Heilmittel angibt. Sie werde leichter gefangen, wenn der Jiger sieben Knoten in
seinen Giirtel und in die Peitsche, mit der er das Pferd antreibe, kniipfe (28, 93; faci-
lius autem capi, si cinctus suos venator flagellumque inperitans equo septenis alligaverit
nodis.).

291 Zur Bedeutung der Zahl Zwei vgl. Endres 1951, 83-94.

292 Daneben gibt es auch andere Kombinationen. Ein Beispiel ist die Zahl 21, die aus 1, 2 und 10 be-
steht und in Nat. Hist. 30, 92 in einem magischen Rezept gegen Epilepsie vorkommt; es miissten
genau 21 rote, von einem Toten stammende Fliegen in einen Trank gegeben werden, schwécheren
Personen weniger (ibid.; fuere et qui muscas viginti unam rufas, et quidem a mortuo, in potu darent,
infirmioribus pauciores.).

293 Endres 1951, 161, 162 und 164. Zur Zahl Sieben insgesamt vgl. Endres 1951, 161-177.

124

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

Des Weiteren richtet sich die in manchen magischen Behandlungen vorhandene
Zahl nach der mit der Krankheit des Patienten verbundenen Zahl. So kénne man
Skrofeln heilen, indem man dieselbe Anzahl an Erdwiirmern anbinde, wie Skrofeln
vorhanden sind; die Skrofeln wiirden dann mit den Erdwiirmen austrocknen (30, 39;
alii vermes terrenos totidem, quot sint strumae, adalligant, pariterque cum iis
arescunt.). Auch bei Zahnerkrankungen solle man aus der Kinnlade eines toten Pfer-
des exakt den Zahn entnehmen, der beim Patienten Schmerzen verursache und mit
ihm stochern (28, 181; hoc scariphari dolorem aut exempto dente mortui equi maxillis
ad numerum eius, qui doleat, demonstrant.). Ebenso entscheidet bei der Vergiftung
mit dem Seehasen (lepus marinus) die Zahl der Tage, die das Tier gelebt hat, iiber die
restliche Lebenszeit des Opfers, denn es sterbe laut Licinius Macer nach exakt dieser
Zeitspanne (32, 9; cetero moriuntur totidem in diebus, quot vixerit lepus, incertique
temporis veneficium id esse auctor est Licinius Macer.).

Neben den exakten Zahlenangaben ist es bei manchen Heilvorschriften mehr von
Bedeutung, ob die zu verwendende Zahl gerade oder ungerade ist*94. Dass dies Aus-
wirkungen hat, belegt Plinius mit der Entdeckung des Pythagoras, dass die ungerade
Vokalanzahl im Namen eines Menschen Hinken, Blindheit und Ahnliches auf der
rechten Korperseite des Betroffenen hervorrufe, die gerade Vokalanzahl denselben Ef-
fekt auf der linken Korperseite habe (28, 33; E Pythagorae inventis non temere fallere,
inpositivorum nominum inparem vocalium numerum clauditates oculive orbitatem ac
similes casus dextris adsignare partibus, parem laevis.). Doch ist die Auswirkung nicht
immer negativ, die ungeraden Zahlen werden als ,,gute Elemente® (Endres 1951, 84)
eingestuft: Der Autor empfiehlt daher einen Kranz aus einer ungeraden Anzahl von
Stechwindenbldttern (milax) gegen Kopfschmerzen (Nat. Hist. 24, 82; coronam ex ea
factam inpari foliorum numero aiunt capitis doloribus mederi.) ebenso wie eine unge-
rade Anzahl von morgendlichen Kaltwasserspiilungen zur Vorbeugung von Zahn-
schmerzen (28, 56; frigida matutinis inpari numero ad cavendos dentium dolores).
Dass ungerade Zahlen deutlich wirksamer als gerade seien, werde an der Beobach-
tung der Tage bei Fieberanfillen offenbar (ibid., 23; cur inpares numeros ad omnia ve-
hementiores credimus, idque in febribus dierum observatione intellegitur?), ebenso wie
an der Vorschrift, Furunkel seien mit Fliegen, die in ungerader Anzahl mit dem Gold-
finger zerrieben worden seien, zu heilen (30, 108; muscae inpari numero infricatae di-
gito medico).

Sozial nicht akzeptierte Magie: Liebeszauber

Die Untersuchung der verschiedenen Facetten der sozial akzeptierten Heilmagie in
der Naturalis Historia hat gezeigt, dass fiir deren Auswahl die zentrale Zielsetzung des
Autors, der Nutzen fiir den Menschen, ausschlaggebend ist. Auch wenn Plinius regel-
miflig die Glaubwiirdigkeit und damit die auctoritas der von ihm genannten magi-
schen Inhalte in Frage stellt und Widerspriiche in den Aussagen der Magier klar auf-
deckt — beispielsweise bei der Behandlung von Fieber in Nat. Hist. 30, 95 (bubonis

294 Vgl hierzu Endres 1951, 83 f.

125

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

126

quidem oculorum cinerem inter ea, quibus prodigiose vitam ludificantur, acceperim,
praecipueque febrium medicina placitis eorum renuntiat.) -, lasst sich doch nicht leug-
nen, dass er der magischen Heilkunde zugeneigt ist, solange sie keine Gefahr darstellt
und dem Nutzen und Wohlergehen des Menschen dient. Daneben rdumt er auch ge-
wissen Zauberspriichen, beispielsweise gegen Hagelschauer, bestimmte Krankheiten
und Verbrennungen, Wirksambkeit ein, da sie sich bewahrt hitten (28, 29; carmina
quidem exstant contra grandines contraque morborum genera contraque ambusta). Es
lasst sich an diesem Punkt festhalten, dass Plinius die Inhalte seiner Magiekapitel be-
wusst auswéhlt und damit das Bild, das er seinem Leserkreis von Magie vermittelt, an
seiner Zielsetzung ausgerichtet ist.

Bereits in ibid., 65 sowie 30, 97 macht er deutlich, dass nicht alles, was in seiner
Zeit in der Realitdt zum Bereich der Magie gehort, deswegen auch Teil seines Werkes
ist. Eingeschlossen wird das, was moralisch nicht bedenklich ist (28, 65; verum ex his,
quae referre fas sit: (...)) und somit mit seinen Vorstellungen von idealen Werten und
guten Sitten tibereinstimmt, aber auch das, was sozial anerkannt und sicherlich wirk-
sam ist und damit eine gewisse auctoritas besitzt (30, 97; ex istis confessa aut certe ve-
risimilia ponemus)>95. In manchen Fallen ist sich Plinius nicht ganz sicher, ob die an-
gegebenen magischen Vorschriften und Rezepturen etwas bewirken; handelt es sich
aber um ein Mittel mit moglicher schidlicher Wirkung, wird es zur Warnung fiir den
Leser angegeben, wie in 28, 86 bei der Krankheitsiibertragung des Ein-, Drei- und
Viertagefiebers auf einen Mitmenschen. Daneben dient die Angabe negativer Aspekte
von Magie der Korrektur von sittlichen Fehlhaltungen, wie 29, 68 belegt. Hier behan-
delt der Autor Heilmittel gegen Schlangen und fithrt darunter natiirlich auch magi-
sche an. Einige davon werden als Magorum mendacia (ibid.) gebrandmarkt und Plini-
us legt offen, dass der Zweck der Angabe dieser Inhalte die Verbesserung der Sitten
sei, da die Liigen der Magier Gift fiir diese darstellten (ibid.; quae coarguisse non mi-
nus referet quam contra serpentes remedia demonstrasse, quoniam et haec morum vene-
ficia sunt.). Die tatsichlich rein auf die Schadigung eines Mitmenschen ausgelegte
Magie kommt in Plinius’ Enzyklopédie nicht vor. Der folgende Abschnitt beleuchtet
nun den Liebeszauber, der als Teil der schidlichen, sozial nicht akzeptierten Magie-
praxis ausgeschlossen wird.

In der Naturalis Historia spielen aus Pflanzen und Tieren gewonnene Aphrodisia-
ka und ihre Gegenmittel eine prominente Rolle. Sie werden in grofSer Zahl angegeben
und sollen den Geschlechtstrieb entweder anfachen oder hemmen, manche Stoffe
vermogen sogar beides?9¢. Seltener kommt der Liebeszauber zur Sprache, der Plinius

295 Ein weiteres Beispiel, dass moralisch bedenkliche Inhalte eingeschrankt und somit zensiert werden,
bietet Nat. Hist. 28, 77. Zunichst bemerkt Plinius, dass es bei den Aussagen zur Wirkung des Mens-
truationsblutes kein Maf3 und Ziel gebe (ibid.; Post haec nullus est modus). Angegeben wird im An-
schluss nur moralisch Unbedenkliches, das Plinius iiberliefern konne, da er sich dafiir nicht schi-
men miisse (ibid.; e quibus dixisse non pudeat).

296 Pflanzliche Aphrodisiaka finden sich beispielsweise in Nat. Hist. 22, 159; 24, 87; 24, 140; 26, 94-99,
solche aus Tieren in 28, 88; 28, 99; 28, 107; 28, 119; 29, 76; 32, 34 und 32, 139. Den Geschlechtstrieb
hemmende Mittel aus Pflanzen werden in 24, 58; 24, 62; 26, 94 angegeben, solche aus den Tieren in
28, 120-122; 28, 256; 30, 141 und 32, 139. Mittel, die beides gleichermaflen bewirken, sind in 32,
51 f. und 32, 139 zu finden.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

aber durchaus bekannt ist. Grund fiir die sparliche Erwahnung ist, dass er diesen in
den Bereich der schiddigenden Magie rechnet, wie der Kontext in 28, 19 klarmacht.
Nach Plinius’ Erklarung, jeder fiirchte sich davor, Opfer einer Defixion zu werden
(ibid.; defigi quidem diris deprecationibus nemo non metuit.), leitet er zu Schutzmaf-
nahmen und -formeln tiber und geht auf die Nachahmung solcher Formeln als Lie-
beszauber (incantamentorum amatoria imitatio) bei Theokrit, Catull und Vergil ein
(ibid.):

huc pertinet ovorum, quae exsorbuerit quisque, calices coclearumque protinus frangi aut
isdem coclearibus perforari. hinc Theocriti apud Graecos, Catulli apud nos proximeque
Vergilii incantamentorum amatoria imitatio7.

Die Verbindung zur sozial nicht akzeptierten Magie zeigt sich des Weiteren in einer
speziellen Form des Liebeszaubers, dem Liebestrank (amatorium). In 25, 25 halt Pli-
nius fest, dass er keine Mittel angeben wolle, die den Geist zerstorten oder abtreiben-
de Wirkung hatten; in diese Reihe zéhlt er auch die Liebestrinke, die er zu tibergehen
gedenke, auch wenn sie etwas weniger schlimm als die erstgenannten Mittel seien.
Beispiel fiir die schadliche, teils sogar todliche Wirkung dieser Zubereitungen sei der
dufSerst berithmte Feldherr Lucullus, der durch einen solchen Trank den Tod gefun-
den habe (ibid.; ego nec abortiva dico ac ne amatoria quidem, memor Lucullum impe-
ratorem clarissimum amatorio perisse, nec alia magica portenta). Plinius schlief3t also
den als zur schddigenden Magie gehorig eingestuften Liebestrank klar als Inhalt fiir
sein Werk aus.

Dieses Ausschlusskriterium kommt auch bei der Beschreibung der Heilpflanzen
zum tragen, da der Autor bewusst bestimmte Krauter wie das thessalische - und da-
mit notwendigerweise mit Magie assoziierte — Zwangskraut (catanance), den Maul-
korb (cemos) und die Pflanze phyteuma auflen vor ldsst. Sie fainden lediglich fiir ama-
toria Verwendung, was sie vollig supervacuum und damit fiir Plinius’ Zwecke bedeu-
tungslos mache; unterstrichen wird dies in Beispiel 2 durch die deutlich artikulierte
Meinung des Autors (supervacuum habeo):

Catanancen Thessalam herbam, qualis sit, describi a nobis supervacuum est, cum sit usus
eius ad amatoria tantum. (...) eadem ex causa et cemos silebitur nobis. (27, 57)>98

Phyteuma quale sit, describere supervacuum habeo, cum sit usus eius tantum ad amatoria.

(ibid., 125)29°

Da der Liebestrank also durchaus eine Gefahr fiir die Gesellschaft darstellt, in der er
wie in Kapitel 1 (S. 4) bereits erwdhnt auch in der Realitdt der Frithen Kaiserzeit weite

297 Hierher gehort, dass die Schalen der Eier, die jemand ausgeschliirft hat, und die Schneckenhduser
unverziiglich zerbrochen oder mit denselben Loffeln durchbohrt werden. Daher bei den Griechen
durch Theokrit, bei uns durch Catull und zuletzt durch Vergil die Nachahmung [dieser] Zauber-
spriiche als Liebeszauber.

298 Es ist iiberfliissig, dass die Beschaffenheit des Zwangskrautes, einer thessalischen Pflanze, von uns
beschrieben wird, da sie nur fiir Liebestrinke von Nutzen ist. (...) Aus demselben Grund wird der
Maulkorb von uns mit Schweigen iibergangen.

299 Ich halte es fiir tiberfliissig, die Beschaffenheit der phyteuma zu beschreiben, da sie nur fiir Lie-
bestranke von Nutzen ist.

127

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

128

Anwendung fand, ist die Aufnahme eines Gegenmittels — pikanterweise nach Demo-
krit -, der Chamaleonleber, angebracht (28, 117; praetera iocinere amatoria dissol-
vi)3eo,

Neben dem Liebestrank finden weitere Liebesmittel Erwdahnung, von denen man
annehmen konnte, dass sie ebenso abgelehnt und ausgeschlossen werden, was aber
nicht der Fall ist. Bei der Durchsicht der Beispiele wird klar werden, weshalb dies so
ist. In ibid., 101 wird die Wirkung der Haare, die sich an der Schnauze der Hyane -
ein von den Magiern duflerst geschétztes Tier (ibid., 92; Hyaenam Magi ex omnibus
animalibus in maxima admiratione posuerunt) — befinden, als Liebesmittel erwihnt.
Sie miissten an die Lippen der jeweiligen Frau gebracht werden, um ihre Wirkung zu
entfalten (ibid., 101; pilos rostri admotos mulierum labris amatorium esse). Das Mast-
darmende desselben Tieres habe ebenfalls die Macht, eine Frau fiir sich zu gewinnen,
dafiir miisse man es an den linken Arm binden; auf die gewéhlte Frau wirke das Kor-
perteil der Hyéne so rasch als Liebesmittel, dass sie dem Mann sogleich folge, nach-
dem er sie nur angeblickt habe (ibid., 106; eiusdem cavernam sinistro lacerto alligatam,
si quis mulierem prospiciat, amatorium esse tam praesens, ut ilico sequatur). Mochte
man verlorene Liebe zuriickholen, auch wenn sie sich bereits in Hass verwandelt hat,
mache dies das Kraut anacampseros moglich (24, 167; Adiecit his (...) anacampseroten
celeber arte grammatica paulo ante, cuius omnino tactu redirent amores vel cum odio
depositi.). Laut Orpheus und Archelaus hitten sogar aus dem Korper gezogene Pfeile,
wenn sie den Boden nicht beriihrt héitten und schlafenden Ménnern oder Frauen un-
tergelegt wiirden, die Wirkung eines Liebesmittels (28, 34; sic et sagittas corpori educ-
tas, si terram non attigerint, subiectas cubantibus amatorium esse Orpheus et Archelaus
scribunt, (...)). Allen diesen Liebesmitteln gemeinsam ist ihre Wirkung, die nicht auf
Schddigung eines Dritten ausgerichtet ist. Ziel ist stets, Liebe wieder herzustellen,
nicht sie zu zerstoren, weshalb ihre Aufnahme nach Plinius’ Auffassung gerechtfertigt
ist30L,

4.2.3 Liigen und Unglaubwiirdigkeit der Magier

Da in den medizinischen Biichern eine Vielzahl von magischen Inhalten als unglaub-
wiirdig oder sogar betriigerisch und ligenhaft gebrandmarkt, aber dennoch in aller

300 In Nat. Hist. 25, 160 wird das Kraut aeizoon als geeignet fiir Liebestranke erwéhnt. Es wird aber kei-
ne Rezeptur fiir einen Liebestrank angegeben, sondern lediglich die synonym verwendete Bezeich-
nung fiir das Kraut, stergethron, erklart. Im restlichen Abschnitt wird das Thema Liebestrank nicht
mehr aufgenommen.

301 In Nat. Hist. 29, 73 wird der schidigende Einsatz des Geckos als malum medicamentum zwischen
Konkurrentinnen in der Liebe beschrieben, die ihn einsetzten, um die Schonheit ihrer jeweiligen Ri-
valin mittels Hervorrufen von als unschon geltenden Sommersprossen zu beeintrachtigen. Dies ist
allerdings keine Angabe, die dazu dient, Schaden zu stiften, sondern sie wird vielmehr gemacht, um
die Aufnahme von Heilmitteln fiir durch den Gecko ausgeloste Krankheiten bzw. Schiddigungen zu
erkldren (ibid.; fit enim e stelionibus malum medicamentum; nam cum inmortuus est vino, faciem eo-
rum, qui biberint, lentigine obducit. ob hoc in unguento necant eum insidiantes paelicum formae. re-
medium est ovi luteum et mel ac nitrum.).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

Ausfihrlichkeit aufgefithrt wird, sollen im Folgenden unter Einbezug von ausgewahl-
ten Beispielen Uberlegungen zum Zweck dieser formelhaft wiederkehrenden Abwer-
tung angestellt werden. Zunéchst ist zu bemerken, dass die Bezeichnung der Inhalte
als ligenhaft sehr haufig auftritt, verwendet werden hier zumeist die Begriffe vanitas
(,Schein, Liigenhaftigkeit®), commentum (,Erfindung, Liige®), mendacium (,Luge, Téau-
schung’) sowie das Verb mentiri (,ligen, erdichten’). Daneben erfolgt der Hinweis auf
die Betriigereien der Magier (fraus) und die Unglaubwiirdigkeit ihrer Aussagen.

Die Bezeichnung magischer Inhalte als vanitas lasst sich beispielsweise in den fol-
genden Aussagen feststellen: Die selten aufzufindende geschlechtsorganférmige Wur-
zel des Stachelkrautes erynge wirke durch blofle Berithrung auf Méanner aphrodisie-
rend (Nat. Hist. 22, 20; radicem eius alterutrius sexus similitudinem referre, raro inven-
to, sed si viris contigerit mas, amabiles fieri; (...) multa circa hoc non Magorum solum
vanitate), was von Plinius als unnatiirlich (ibid.; portentosum est, quod de ea traditur)
eingestuft wird. Daneben sei die Bertihmtheit des Arztes Asklepiades u.a. auf die An-
wendung magischer Kriuter zuriickzufithren (26, 18; Super omnia adiuvere eum [i.e.
Asclepiadam] magicae vanitates in tantum evectae, ut abrogare herbis fidem cunctis
possent), deren fantastische Wirkung nach Meinung des Autors schlichtweg nur dem
Reich des Unglaublichen angehdren kann (ibid., 18-20). Auch die Versprechungen
der Magier, dass durch Einreiben mit Lowenfett dem Anwender raschere Gunst bei
Volkern und Konigen zuteil wiirde, sei eine reine Erfindung; besonders skeptisch
kommentiert Plinius die Anweisung der Magier, das zwischen den Augenbrauen des
Lowen sitzende Fett zu verwenden, da an dieser Stelle keines vorhanden sei, wodurch
ihr Betrug offenbar werde (28, 89; Magorum vanitas perunctis adipe eo faciliorem gra-
tiam apud populos regesve promittit, praecipue tamen eo pingui, quod sit inter superci-
lia, ubi esse nullum potest.). Der Empfehlung, zum selben Zweck den rechten Zahn
oder das Unterlippenhaar des Tieres zu verwenden, sei ebenfalls kein Glauben zu
schenken (ibid., 9o; similia dentis, maxime a dextera parte, villique e rostro inferiore
promissa sunt.). Des Weiteren strafe die Magier ihre Vorschrift, die von ihnen sehr ge-
schatzte Hyane beim Durchgang des Mondes durch das Zeichen der Zwillinge zu fan-
gen und fast jedes ihrer Haare aufzubewahren, Liigen, da die Aussage - wie fiir viele
magische Anweisungen tatsichlich belegt — vollig ritselhaft und damit fiir den Un-
eingeweihten nutzlos sei (ibid., 94; mox, ut est sollers ambagibus vanitas Magorum, ca-
pi iubent geminorum signum transeunte luna singulosque prope pilos servari). Auch
dem Amulett aus einem von der rechten oberen Seite der Schnauze stammenden
Hyédnenzahn, der an den Arm gebunden werden miisse, sei kein Glauben zu schen-
ken; angeblich konne dadurch verhindert werden, dass der Wurf eines Speerschleude-
rers fehlgehe, was Plinius aber fiir nicht glaubwiirdig erachtet (ibid., 100; tantumque
est vanitatis, ut, si ad bracchium alligetur superior e dextra parte rostri dens, iaculan-
tium ictus deerraturos negent.). Ebenso in das Reich der Liigen verweist der Autor die
Aussagen der Magier zum Uhu, dessen Herz bewirke, dass eine schlafende Frau all
ihre Geheimnisse ausplaudere bzw. das in den Kampf mitgenommen die Tapferkeit
des Tragers vergrofiere; auch die Anwendung des Uhueis als Heilmittel fiir das Haar
quittiert Plinius mit der entriisteten Frage, wer denn diesen iiberaus scheuen und sel-
tenen Vogel, geschweige denn sein Ei, iiberhaupt schon einmal gesehen habe und

129

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

130

wem es denn dann tiberhaupt moglich gewesen sei, Versuche damit anzustellen (29,
81 f.; nec omittam in hac quoque alite exemplum magicae vanitatis, quippe praeter reli-
qua portentosa mendacia cor eius inpositum mammae mulieris dormientis sinistrae tra-
dunt efficere, ut omnia secreta pronuntiet; praeterea in pugnam ferentes id fortiores fieri.
eiusdem ovo ad capillum remedia demonstrant. Quis enim, quaeso, ovum bubonis um-
quam visere potuit, cum ipsam avem vidisse prodigium sit? Quis utique experiri et prae-
cipue in capillo? Sanguine quidem pulli bubonis etiam crispari capillum promittunt.).
Das Misstrauen, das den Vorschriften zum Uhu entgegengebracht wird, wird auch bei
der Verwendung der Fledermaus als Amulett (ibid., 83; cuius generis prope videri pos-
sint quae tradunt et de vespertilione) sowie bei der bevorzugten magischen Verwen-
dung des Maulwurfs, der doch von der Natur aufgrund seiner Blindheit und seines
Lebensraums unter der Erde derart benachteiligt worden sei, deutlich (30, 19; Peculia-
re vanitatis sit argumentum, quod animalium cunctorum talpas maxime mirantur tot
modis a rerum natura damnatas, caecitate perpetua, tenebris etiamnum aliis defossas
sepultisque similes.).

Klar als commenta bezeichnet werden die Vorschriften der Magier in 28, 47-49,
die der Heilung diverser Krankheiten dienen (ibid.; 47; Magorum haec commenta sunt)
ebenso wie ihre Empfehlungen zur Beseitigung von Lendenschmerzen in ibid., 198 f.
(ibid., 198; adferunt et Magi sua commenta). Auftillig ist bei beiden Passagen, dass die
Heilvorschriften zwar als Liigen bezeichnet werden, sich aber inhaltlich nicht von an-
deren magischen Heilmitteln unterscheiden, denen eine entsprechende Abwertung
fehlt. Offene Kritik iibt Plinius an der von ihm als mendacia eingestuften magischen
Rezeptur (compositio), die den Anwender unbesiegbar machen soll; hierzu wiirden
der Schwanz und der Kopf einer Riesenschlange, das Stirnhaar und das Mark eines
Lowen, der Schaum eines siegreichen Pferdes sowie die Kralle eines Hundes in
Hirschhaut gehiillt und dann abwechselnd mit den Sehnen eines Hirsches und einer
Gazelle angebunden (29, 68; sed super omnia est compositio, qua invictos faciunt Ma-
gorum mendacia: cauda draconis et capite, pilis leonis e fronte et medulla eiusdem, equi
victoris spuma, canis ungue adalligatis cervino corio nervisque cervi alternatis et dorca-
dis.). Bei diesem Mittel gibt der Autor auch seinen Beweggrund zur Aufnahme in das
Werk an: Da diese Liigen Gift fiir die Sitten seien, miisse man sie unbedingt aufde-
cken (ibid.; quae coarguisse non minus referet quam contra serpentes remedia demon-
strasse, quoniam et haec morum veneficia sunt.). Als Beispiel fiir die Liigen - hier
durch das Verb mentiri ausgedriickt — , die durch die alten Magier verbreitet worden
seien, fithrt Plinius den Grammatiker Apion und seine Aussagen zur Pflanze cynoce-
phalia an (30, 18; quaerat aliquis, quae sint mentiti veteres Magi, cum adulescentibus
nobis visus Apion grammaticae artis prodiderit cynocephalian herbam, quae in Aegypto
vocaretur osiritis, divinam et contra omnia veneficia, sed si tota erueretur, statim eum,
qui eruisset, mori).

Die Betriigereien der Magier wiirden laut Plinius am Schlangenei urinum deut-
lich, da es an einem bestimmten Tag des Mondes zu beschaffen sei; dies kommentiert
der Autor jedoch nur mit der verdchtlichen Aussage, dass es wohl nicht in der Ent-
scheidung des Menschen lidge, dass die Entstehung des Schlangeneis durch Zusam-
menballung mehrerer Schlangen mit einer bestimmten Mondzeit iibereinstimme. Al-

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

lein diese Aussage lege offen, dass es sich bei dieser magischen Vorgabe nur um Be-
trug handeln kénne (29, 53; atque, ut est Magorum sollertia occultandis fraudibus sa-
gax, certa luna capiendum censent, tamquam congruere operationem eam serpentium
humani sit arbitrii.). Das Tragen des Schlangeneis sei fiir einen romischen Ritter aus
dem Lande der Vokontier sogar todlich gewesen, der der Aussage der Druiden, es sei
fiir die Erringung des Sieges bei Streitigkeiten und fiir den Zutritt bei Konigen wirk-
sam, Glauben geschenkt habe. Als er dieses Ei bei einem Rechtsstreit auf der Brust
trug, sei er allein aus diesem Grund auf den Befehl des Kaisers Claudius getotet wor-
den (ibid., 54; Druidis ad victorias litium ac regum aditus mire laudatur, tantae vanita-
tis, ut habentem id in lite in sinu equitem R. [i.e. Romanum)] e Vocontiis a divo Claudio
principe interemptum non ob aliud sciam.).

Offene Zweifel artikuliert Plinius beispielsweise gegeniiber der Heilvorschrift ge-
gen nach einer bestimmten Zahl von Tagen wiederkehrendem Fieber, bei der das ein-
gesalzene rechte Auge eines Wolfes angebunden werde; Voraussetzung sei der Glaube
an die Aussagen der Magier (28, 228; eas [febres] quidem, quae certo dierum numero
redeunt, [arcet] oculus lupi dexter salsus adalligatusque, si credimus Magis.). Auch
einer weiteren Rezeptur gegen das Viertagefieber, fiir die Katzenexkremente und die
Zehe eines Uhus zu verwenden seien, steht der Autor skeptisch gegeniiber und stellt
die Frage, wer sich derartige Heilmittel ausdenke (ibid., 229; quartanis Magi excre-
menta felis cum digito bubonis adalligari iubent et, ne recidant, non removeri septeno
circumitu. Quis hoc, quaeso, invenire potuit? Quae est ista mixtura? Cur digitus potissi-
mum bubonis electus est?). Daneben wertet er manche Angaben der Magier als puren
Unsinn (insanire), wie die zum Eisenkraut, durch das dem Anwender alle Wiinsche
erfiillt, Fieber vertrieben, Freundschaften erworben und jede erdenkliche Krankheit
geheilt werde (25, 106; Magi utique circa hanc [i.e. verbenacam] insaniunt: hac
perunctos inpetrare quae velint, febres abigere, amicitias conciliare nullique non morbo
mederi.). Andere Aussagen sind fiir ihn reine monstra, wie die Angabe des Demokrit,
dass eine Askulapnatter den Anwender die Sprache der Vogel verstehen lasse (29, 72;
Democritus quidem monstra quaedam ex his [i.e. anguibus Aesculapiis] confingit, ut
possint avium sermones intellegi.).

Wie die dargelegten Beispiele zeigen, ist es Plinius ein grofies Anliegen, die Liigen
und Betriigereien der Magier aufzudecken. Dass diese zentrale Zielsetzung fiir sein
gesamtes Werk giiltig ist, formuliert er auch zusammenfassend im Er6ffnungssatz sei-
ner Magiegeschichte (30,1; Magicas vanitates saepius quidem antecedente operis parte,
ubicumque causae locusque poscebant, coarguimus detegemusque etiamnum.). Betrach-
tet man die ausgewéhlten Beispiele inhaltlich, so fallt auf, dass sie iberwiegend keine
Heilvorschriften enthalten, sondern dem Anwender dazu dienen, sich einen Vorteil in
einer Situation zu verschaffen, bestimmte eigene Fihigkeiten zu verstirken oder die
Geheimnisse einer anderen Person zu erfahren; die magischen Rezepturen, an denen
Kritik geiibt wird, enthalten ebenfalls Inhalte, die dem gesunden Menschenverstand
deutlich widersprechen. Obwohl all diese Inhalte bei Anwendung keinerlei Schaden
hervorrufen wiirden, so sind sie doch wenig niitzlich. Sie erganzen jedoch Informa-
tionen zum jeweiligen pflanzlichen bzw. tierischen Heilmittel und vervollstindigen
die Darstellung. Die Hervorhebung der jeweiligen Stelle als liigenhaft, unglaubwiirdig

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

oder zumindest stark zweifelhaft erlaubt es Plinius, die Aufnahme dieser Inhalte, die
nicht in Génze seinen Auswahlkriterien entsprechen, zu rechtfertigen. Zudem ist auf-
fallig, dass auch stets der Urheber des Inhalts — die Magi oder mit Magie assoziierte
Personen(gruppen) — genannt ist; dies macht es dem Autor méglich, sich von den In-
halten zu distanzieren — er ist fiir diese nicht verantwortlich und somit seitens poten-
tieller Kritiker auch nicht belangbar. Die Einstufung eines magischen Inhalts als vani-
tas, commentum, mendacium oder als hochst zweifelhaft dient Plinius folglich als Ins-
trument, seine magischen Inhalte weiter zu klassifizieren ohne seine Auswahlkriterien
zu verletzen; indirekt erfiillt er durch dieses Vorgehen auch wieder das Kriterium der
Nitzlichkeit, da er den Leser des Werks auf nutzlose Inhalte hinweist und ihn damit
tiir die qualitativen Abstufungen der magischen Inhalte sensibilisiert. Letztendlich hat
der Nutzer ein gelenkt positives Bild von Magie vor Augen, dessen magische Elemen-
te hinsichtlich ihrer Qualitit und ihres Nutzens weiter abgestuft sind.

4.2.4 Magie und Angst

Angesichts der Vielzahl von realen magischen Praktiken in der Frithen Kaiserzeit, die
auf Schiadigung einer anderen Person ausgerichtet waren — man denke an den Binde-
zauber, Liebeszauber oder die Defixionen - und der Tatsache, dass den Menschen be-
wusst war, dass sie leicht selbst Opfer von magischem Tun werden konnten, lohnt es
sich, einen Blick darauf zu werfen, ob sich diese Angst vor magischer Schiadigung
auch in der Naturalis Historia fassen ldsst3°2. Uberraschenderweise ist diese nur in
Buch 28 im Rahmen der Erorterung der Frage, ob Worte und Zauberformeln eine tat-
sachliche Wirkung besitzen (28, 10; maximae quaestionis et semper incertae est, pol-
leantne aliquid verba et incantamenta carminum), greifbar. Plinius iiberldsst es zwar
jedem Leser selbst, ob er an die Wirksamkeit des gesprochenen Wortes glaubt (ibid.,
29; quapropter de his, ut cuique libitum fuerit, opinetur.), doch in seinen Ausfithrun-
gen ldsst er anhand verschiedenster historischer und zeitgendssischer Beispiele durch-
blicken, dass viele Romer diese Frage, die eng mit der romischen Kultur und Traditi-
on verkniipft ist, durchaus bejahen wiirden3°3. Die Macht des gesprochenen Wortes
spielt einerseits in der romischen Religion eine bedeutende Rolle, wie dies an den Ge-
betsformeln der Staatsbeamten (ibid., 11) oder dem Bann von entlaufenen, sich aber
noch im Stadtgebiet Roms befindlichen Sklaven durch die Vestalinnen (ibid., 13)
deutlich wird. Plinius verweist auch auf die Vorfahren, die nachweisbar bestindig an
die Kraft des Wortes geglaubt hitten (ibid.; Prisci quidem nostri perpetuo talia credide-
re). Andererseits wird aber auch erkennbar, dass das gesprochene Wort eine magische
Seite besitzt3°4: Der Autor erwahnt den Schutzzauber (carmen), der beispielsweise
von Caesar fiir eine sichere Reise gebraucht worden sei (ibid., 21) und die Heilzauber

302 Die genannten magischen Praktiken werden auf S. 38-51 behandelt.

303 Er weist zudem darauf hin, dass auch jedes Individuum Gewalt iber Wunderzeichen besitze und
dass v.a. die Auslegung derselben ausschlaggebend sei (Nat. Hist. 28, 17).

304 Das magische Sprechen im Rahmen der medizinischen Magie wurde bereits auf S. 105-109 behan-
delt.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

(carmina auxiliaria), die von Cato fiir verrenkte Glieder und von Varro gegen Fufi-
gicht (ibid.) tiberliefert wiirden. Ebenso wird auf Verwiinschungen (ipsae dirae) ver-
wiesen, die oft Schaden gebracht hitten (ibid., 11).

Genau die Erwéhnung der Verwiinschungen erméglicht uns nun die Verbindung
zur Angst vor magischem Tun. In ibid., 19 spricht Plinius diese direkt an, als er sagt,
dass jeder Mensch sich davor éngstige, durch Verderben bringende magische Worte
(diris deprecationibus) gebannt (defigi) zu werden (ibid.; defigi quidem diris depreca-
tionibus nemo non metuit.). Das passivisch gebrauchte Verb defigi sowie die diris de-
precationibus lassen darauf schlieflen, dass hier vom Bannzauber bzw. den Defixionen
die Rede ist. Die Furcht vor der Belegung mit Verwiinschungen ist fiir den antiken
Menschen folglich sehr real und fithrt zu weiteren magischen Aktivitdten, um sich zu
schiitzen; als Beispiel fithrt der Autor die Beschworungsformeln zum Schutz vor
Brianden an, die direkt auf die Wéinde geschrieben wiirden (ibid., 20; etiam parietes
incendiorum deprecationibus conscribuntur.), oder die Gebete an die griechische Got-
tin Nemesis auf dem Kapitol, um Verzauberungen (effascinationibus) abzuwehren
(ibid., 22; cur effascinationibus adoratione peculiari occurrimus, alii Graecam Nemesin
invocantes, cuius ob id Romae simulacrum in Capitolio est, quamvis Latinum nomen
non sit?). Auch die Angst vor Schaden in Form von mala medicamenta und veneficia
ist greifbar, weshalb Amulette oder anderweitige apotropéische Substanzen oder Ma-
terialien zum Einsatz kommen. Als Beispiele dienen hier das Wolfsfett, das laut Ma-
surius bereits bei den Vorfahren in Ansehen gestanden und von neuverméhlten Frau-
en als Schutzmittel auf die Turpfosten gestrichen worden sei (ibid., 147; Masurius pal-
mam lupino adipi dedisse antiquos tradit. Ideo novas nuptas illo perunguere postes soli-
tas, ne quid mali medicamenti inferretur.) und die alte Schnauze eines Wolfs bzw. sein
Nackenfell; die Schnauze miisse an die Tir eines Landhauses, das Nackenfell als
Amulett an den Kleiderdrmel geheftet werden, um Zauber abzuwenden (ibid., 157;
Veneficiis rostrum lupi resistere inveteratum aiunt ob idque villarum portis praefigunt.
hoc idem praestare et pellis e cervice solida manica existimatur).

Die Stellen geben einen Hinweis darauf, dass Plinius die weite Verbreitung negati-
ver magischer Praktiken durchaus bewusst war und dass er auch von der Angst vor
diesen wusste. Die Formulierung defigi quidem diris deprecationibus nemo non metuit
(ibid., 19), d.h. dass die Angst vor Verzauberung wirklich jedes einzelne Mitglied der
romischen Gesellschaft betrifft, nimmt ihn nicht aus, auch er verspiirt moglicherwei-
se Angst vor auf Schiddigung anderer ausgerichteter Magie. Dementsprechend spricht
er diese Realitdt auch kurz an, geht allerdings nicht weiter auf sie ein. Grund hierfiir
diirfte sein, dass fiir ihn und sein Werk diese sozial nicht akzeptierte Seite von Magie
keine Rolle spielt, ja, keine Rolle spielen darf, da sie in keinerlei Weise dem menschli-
chen Nutzen dient. Sein Schwerpunkt sind Heilmittel, keine verbrecherischen Taten
(ibid., 8; nos auxilia dicemus, non piacula). Indem er auf die Angst vor Magie nicht
weiter eingeht, sondern vielmehr Gegenmittel gegen bosartige magische Praktiken
anbietet, setzt er einen bewussten Kontrapunkt zur Realitit.

133

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

4.2.5 Magie - Ersatz fiir Wissenschaft

Auch wenn die Aussagen der Magier von Plinius hiufig als unglaubwiirdig oder li-
genhaft gebrandmarkt werden, nutzt er sie doch, um seine Darstellung der Heilmittel
aus Pflanzen, Tier und Mensch zu vervollstindigen. Oft ist unklar, welchen Stellen-
wert er ihnen eigentlich beimisst und ob sie mit den von ihm als wissenschaftlich ein-
gestuften Mitteln auf der gleichen Stufe stehen. In Buch 30 der Naturalis Historia gibt
es allerdings eine Stelle, an der deutlich wird, dass der Autor der Heilmagie definitiv
eine hohen Stellenwert beimisst; er stellt sie in Nat. Hist. 30, 98-105 sogar iiber die
arztliche Heilkunde, da diese beim Viertagefieber nahezu nichts auszurichten vermo-
ge (ibid., 98)3°s:

In quartanis medicina clinice propemodum nihil pollet. quam ob rem plura eorum [i.e.

magorum] remedia ponemus primumque ea, quae adalligari iubent: (...).3°

Er gibt zuerst die Vorschriften der Magier an, bei denen bestimmte Tiere ganz oder
nur zum Teil angebunden werden (ibid., 98-102). Dass es sich um eindeutig magische
Mittel handelt, belegen die Sammel- bzw. Fangvorschriften zu einzelnen Tieren (ibid.,
98; 100), die Verwendung ausgewéhlter Farben wie beispielsweise Rot (ibid., 99) so-
wie magischer Zahlen wie der Drei (ibid., 100f.), aber auch die Angaben zum magi-
schen Sprechen (ibid., 101). Es folgen tierische Heilmittel, die eine festgelegte Zube-
reitung erfordern und die vom Patienten verspeist werden miissen (ibid., 102-105).
Magie wird in diesem Kontext nicht wie an den anderen Stellen der Naturalis Historia
nur parallel zur als wissenschaftlich erachteten Medizin eingesetzt, sie fungiert als
Wissenschaftsersatz. Dies ist durchaus bedeutend, da Plinius keineswegs gezwungen
war, diese magischen Mittel anzugeben, er hitte sie in Ermangelung wissenschaftli-
cher Angaben auch einfach weglassen konnen. Dass er sie aber aufnimmt und sogar
als Ersatz fiir wissenschaftliche Inhalte nutzt, weist darauf hin, dass er sie als sinnvoll
und nutzbringend fiir seine Leserschaft einstuft. Dies wiederum beweist, dass er seine
magischen Inhalte bewusst dem Nutzaspekt entsprechend auswéhlt und damit, entge-
gen der Magierealitdt der Frithen Kaiserzeit, das Bild von Magie positiv formt.

4.2.6 Plinius’ Sprache - Distanz und Nahe zum Gegenstand

Zum Abschluss der Analyse der magischen Inhalte in der Naturalis Historia soll ein
kurzer Blick auf die in den magischen Passagen verwendete Sprache geworfen und
untersucht werden, ob sie sich von den nicht-magischen Stellen unterscheidet3°7. Wie
bereits herausgearbeitet wurde, bemiiht sich der Altere Plinius um eine objektive Dar-
stellung seines Stoffes, auch wenn er immer wieder seine persénliche Meinung ein-

305 Die genannte Passage liegt passim der Analyse der magisch-medizinischen Kontaktmagie in Kapitel
4.2.2 (S. 114-116) zugrunde.

306 Beim Viertagefieber vermag die Heilkunde am Krankenbett nahezu nichts. Aus diesem Grund wer-
den wir mehrere Mittel von diesen anfithren und zuerst diejenigen, die sie anbinden lassen: (...).

307 Zur Sprache des Plinius im Allgemeinen vgl. Kroll in RE XXI,1, 436-439 und Cova 1986.

134

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia

flieBen ldsst. Dies geschieht beispielsweise, wenn er Uberlegungen zum Stoff anstellt,
wie dies beziiglich der Frage nach der Wirksamkeit von Worten und Zauberformeln
der Fall ist (Nat. Hist. 28, 20; neque est facile dictu, externa verba atque ineffabilia
abrogent fidem validius an Latina inopinata et, quae inridicula videri cogit animus sem-
per aliquid inmensum exspectans ac dignum deo movendo, immo vero quod numini im-
peret.) oder wenn er die Wirksamkeit eines Heilmittels mehr oder weniger nach-
driicklich bekriftigt. Hierfir ist beispielsweise die Heilwirkung des menschlichen
Speichels (ibid., 37; credamus ergo et lichenas leprasque ieiunae inlitu adsiduo arceri)
oder die Bekriftigung der Empfehlung des Demokrit, auf zu hiufigen Beischlaf zu
verzichten, anzufithren (ibid., 58; et, Hercules, raritas eius [i.e. Veneris] utilior.). Auch
bei Vorschriften, die seiner Meinung nach unsinnig oder nicht vertretbar sind, meldet
er sich zu Wort und weist den Leser klar darauf hin. Dies tut er beispielsweise bei den
widerspriichlichen Aussagen der Hebammen Lais und Elephantis zur abtreibenden
Wirkung von in Menstruationsblut abgeloschter Kohle aus der Wurzel des Kohls, der
Myrte oder der Tamariske; er lenkt den Blick des Nutzers direkt auf die Unbrauchbar-
keit der Informationen, warnt ihn und erklart ohne Umschweife, dass es besser sei,
ihnen keinerlei Glauben zu schenken (ibid., 81; quae Lais et Elephantis inter se contra-
ria prodidere de abortivo carbone e radice brassicae vel myrti vel tamaricis in eo sangui-
ne [i.e. mulieris] exstincto, (...) melius est non credere.). Daneben artikuliert er auch
deutlich seine Verwunderung (ibid., 153; quod equidem miror) hinsichtlich gewisser
Heilmittel, deren Verwendung oder blofe Existenz er nicht nachvollziehen kann, wie
bei der Ziege, da diese niemals fieberfrei sein solle. Wie kénne man dann aus ihr Tau-
sende von Heilmitteln nennen (ibid.; milia praeterea remediorum ex eo animali [i.e.
capra] demonstrantur, sicut apparebit, quod equidem miror, cum febri negetur carere.)?
Konnte dem Leser unklar sein, wovon der Autor genau spricht, wird dies sofort klar-
gestellt (ibid., 232; Hydropicis auxiliatur urina e vesica apri paulatim data in potu, effi-
cacius, quae inaruerit cum vesica sua, fimi taurini maxime, sed et bubuli, - de armenti-
vis loquor -, quod bolbiton vocant). In all diesen Fillen tritt Plinius als Autor in Er-
scheinung und es wird die Néhe zu seinem Stoff deutlich.

In seinem Bemithen um Objektivitit tritt die personliche Nahe hingegen naturge-
maf zuriick. Im Zentrum stehen die fachlichen Inhalte und ihre Herkunft, was auch
sprachlich klar feststellbar ist. Plinius arbeitet mit verschiedenen Mitteln, um dem Le-
ser zu vermitteln, dass sein Werk ein Kompendium des naturwissenschaftlichen Wis-
sens seiner Zeit ist und sich aus einer Vielzahl von Quellen speist. Dazu gibt er - wie
bei Lais und Elephantis (ibid., 81) — die Quellenautoren fiir den jeweiligen Inhalt ent-
weder namentlich an oder verweist global auf romische und/oder griechische Schrift-
steller, denen die entsprechende Information entnommen ist. Formelhaft kehrt hier-
bei die Formulierung invenio bzw. reperio wieder (ibid., 151; invenio apud auctores
Graecos; ibid., 188; invenio apud auctores). Daneben verwendet er die indirekte Rede,
Passivkonstruktionen, die 3. Person Singular bzw. Plural oder weicht auf allgemeine
Formulierungen mit beispielsweise alii, aliqui, multi oder quidam aus, um klarzuma-
chen, dass nicht er der Urheber aller Werksinhalte ist, sondern diese fiir die romische

135

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

136

Allgemeinheit lediglich zusammenstellt3°8. Durch diese Technik gelingt es ihm, Dis-
tanz zwischen sich und den Inhalten zu schaffen, was wiederum zur Folge hat, dass er
auch fiir keinen seiner Inhalte direkt verantwortlich und belangbar ist; er wertet nur
seine Quellen aus.

Wenden wir uns nun der Frage zu, ob sich dieses Vorgehen in den magischen
Passagen verdndert und sich beispielsweise gehéuft die personliche, positiv oder ne-
gativ gefirbte Meinung des Autors finden ldsst. Dazu werden zwei Passagen, die eine
Vielzahl magischer Heilmittel gegen verschiedenste Krankheiten (Beispiel 1; ibid,,
47-49) bzw. gegen Lendenschmerzen (Beispiel 2; ibid., 198 f.) beinhalten, sprachlich
néher beleuchtet.

Die erste Stelle beginnt mit der Feststellung, dass es sich bei den folgenden Heil-
mitteln um reine Erfindungen der Magier handle (ibid., 47; Magorum haec commenta
sunt). Man konnte nun annehmen, dass sich Plinius personlich zu Wort meldet, um
die Magier weiter zu verunglimpfen, doch die Passage entwickelt sich sprachlich ganz
anders. Es fehlen weitere Autorenkommentare, die erste Vorschrift, bei der ein
Schleifstein einem Vergifteten ohne sein Wissen unter das Kopfkissen gelegt wird, da-
mit dieser sage, welches Gift ihm eingegeben worden sei, wird mit ut und einer Pas-
sivkonstruktion an den Einleitungssatz angebunden (ibid.; ut cotem, qua ferramenta
saepe exacuta sint, subiectam ignari cervicalibus de veneficio deficientis evocare indi-
cium, ut ipse dicat, quid sibi datum sit et ubi et quo tempore, auctorem tamen non no-
minare.). Das nichste Mittel stellt eher eine allgemein bekannte Aussage dar, da jeder
wisse, dass ein vom Blitz Getroffener, auf die Seite seiner Wunde gedreht, sogleich re-
de. Sprachlich wird diese Information in der 3. Person Singular mit constat konstru-
iert, auch hier hilt der Autor die Distanz (ibid.; fulmine utique percussum (...) loqui
protinus constat.). Fiir das folgende magische Mittel gegen Krankheiten der Leiste ver-
wendet der Autor die 3. Person Plural des Deponens mederi (ibid., 48; inguinibus me-
dentur), ebenso bei der Vorschrift, um das Schmerzen von Wunden, die man sich
durch das Eintreten eines Nagels 0.A. zugezogen hat, zu vermeiden; hier wird das
Verb iubere verwendet (ibid.; licio et clavum aliudve, quod quis calcaverit, alligatum ip-
sos iubent gerere, ne sit dolori vulnus.). Die 3. Person Singular wird auch bei den fol-
genden beiden Heilmitteln gegen Warzen (ibid.; verrucas abolent) und Verhértungen
am Korper (ibid., 49; aiunt) beibehalten. Das letztgenannte Verb leitet die indirekte
Rede ein, die in der restlichen Passage Anwendung findet.

Auch die zweite Passage beginnt nach drei nicht-magischen Mitteln gegen Len-
denschmerzen mit Empfehlungen der Magier, die als Liigen eingestuft werden (ibid.,
198; adferunt et Magi sua commenta). In indirekter Rede schliefdt sich zunichst an,
wie man die Wut von Bocken miafligen und verhindern konne, dass sie in eine fremde
Herde liefen (ibid.; primum omnium rabiem hircorum, si mulceatur barba, mitigari;
eadem praecisa non abire eos in alienum gregem.). Dann folgen zwei Vorschriften ge-
gen Lendenschmerzen, fiir die jeweils die auf die Magi bezogene 3. Person Plural ver-
wendet wird (ibid.; huic admiscent fimum caprinum (...); fimumque (...) acus aereae

308 Vgl S. 18 der vorliegenden Arbeit. Zahlreiche weitere Belege finden sich in allen medizinischen Bii-
chern der Naturalis Historia.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

punctu tolli iubent.). Fiir die Dauer des Heilverfahrens schwenkt der Autor auf die 3.
Person Singular sowie das Passiv um (ibid., 199; modus est curationis, donec vapor ad
lumbos pervenisse sentiatur), bevor er fiir die restlichen Heilmittel gegen Lenden-
schmerzen, Ischias und Bauchschmerzen wieder zur 3. Person Plural, jeweils auf die
Magier bezogen, zuriickkehrt (ibid.; inlinunt - suadent - inponunt — devorari iubent -
temptari negant).

Wie die Analyse beider Stellen gezeigt hat, artikuliert Plinius zwar jeweils zu Be-
ginn nachdriicklich sein Misstrauen gegeniiber den im Folgenden aufgefithrten Heil-
mitteln, doch danach unterscheiden sich die magischen Heilmittel sprachlich nicht
von nicht-magischen Passagen in der Naturalis Historia. Sie werden wie diese detail-
liert beschrieben und ins Werk aufgenommen und stehen somit auf gleicher Ebene.
Es gibt keinerlei Hinweis darauf, dass die nicht-magischen Inhalte im Vergleich zu
den magischen hoher gestellt wéren.

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

Die Analyse der Inhalte der Magiekapitel und ihres Kontextes im Werk des Alteren
Plinius zeigt uns als Leser, dass die Wissensinhalte vom Autor nicht nur gezielt nach
festen Kriterien ausgewdhlt, sondern auch auf das tibergeordnete Ziel der utilitas ab-
gestimmt systematisch nach Plinius’ Vorstellung von Wissensordnung zum monu-
mentalen opus des gesammelten naturkundlichen Wissens der Flavierzeit zusammen-
gestellt wurden. Doch worin besteht nun eigentlich der typisch plinianische Ansatz
von Wissensordnung?

Diese Frage fithrt uns zunichst zum Begriff der Enzyklopadie, der bis jetzt zu-
riickgestellt wurde, da die Zugehorigkeit der Naturalis Historia zu dieser Gattung in
der Forschung bereits vielfach kontrovers diskutiert wurde3®. Unbestritten ist jedoch,
dass die Mehrheit der neueren Forschungsarbeiten zur Enzyklopadie im Mittelalter
und der Frithen Neuzeit Plinius’ Werk nicht nur als Wissenssammlung erwihnen,
sondern es als (frithesten) Beitrag zu dieser Gattung einstufen und/oder selbstver-
standlich als ,,Enzyklopddie® bezeichnen3°. So stellt Meier in Eybl 1995, 25 deutlich
heraus, dass der Altere Plinius, der in Nat. Hist. praef. 14 selbst die Einzigartigkeit sei-
nes Unterfangens betont, im Gegensatz zu seinen Vorgangern Varro, Cato und Celsus
»als erster den Punkt fiir ein integratives Enzyklopadiekonzept gesucht“ und diesen
seinen ,neuen Ansatz zu einer echten Systembildung [transzendiert]“ habe. Auch

309 Vgl S. 67, Fufinote 210.

310 Eybl 1995; Meier 2002, 25-41, 451-494 und 511-532; Schneider 2006. Gegen die Naturalis Historia
als Enzyklopadie Borst 1994, 37. Zur Enzyklopadie und zum Enzyklopadiebegriff im Mittelalter
bzw. zur Wissensliteratur im Mittelalter und der Frithen Neuzeit vgl. Gandillac 1966; Wolf 1987;
Brunner/Wolf 1993; Luff 1999; Le Goff 2004, 175-177, Wiirgler 2013, 55 f. Zur Entwicklung von Bil-
dung und Wissenschaft vom 15. bis zum 17. Jahrhundert vgl. Hammerstein 2003. Mein Dank gilt
Herrn Bardo M. Gauly fiir das Zurverfiigungstellen seines noch nicht veréffentlichten Aufsatzes
»Plinius’ Zoologie und die rémische Naturgeschichte (2013, 1-18).

137

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

138

Weijers in Schneider 2006, 33 reiht die Naturalis Historia in ihrem Beitrag zu Frithen
Ordnungen des Wissens unter die Rubrik ,Wissensmaschinen vor 1500 ein:

Enzyklopéadische Werke gab es lange vor dem Buchdruck: Mittelalterliche Handschriften
fast jeder grofien Bibliothek weisen entsprechende Werke auf. Die dltesten dieser Texte
stammen aus der spiteren Antike, etwa die umfassende Naturgeschichte von Plinius aus
dem ersten nachchristlichen Jahrhundert (...).

Vergleicht man die von Schneider 2006, 16 f. vorgeschlagene Definition der Enzyklo-
péadie als Gattung der Frithen Neuzeit, so lassen sich die Parallelen zu Plinius’ Kon-
zept von Wissensordnung nicht tibersehen. Die frithneuzeitliche Enzyklopadie erfiillt
Schneiders Ansicht nach drei Hauptgesichtspunkte: Sie ordnet ein Wissensgebiet bzw.
bietet darin eine Orientierung (ibid., 16), speichert Wissen (ibid., 17) und erméglicht
dem Leser des Werks den Zugriff auf die fiir ihn disponierten Wissensinhalte (ibid.).
Die Naturalis Historia erfiillt alle drei Aspekte auf eine sehr eigene Art und Weise. Sie
ordnet einerseits den Stand des naturwissenschaftlichen Wissens der Flavierzeit, auch
wenn ,eine Fiille von literarischen Traditionen, Erzahlungen, Bedeutungen und Bil-
dern [die] Beschreibung und Taxonomie der natiirlichen Gegenstinde iiberlagern®
(Gauly 2013, 2) und bietet eine fiir Plinius’ Zeit einzigartige Orientierungsmoglich-
keit in diesem Gebiet, da sie das genau zu diesem Zeitpunkt vorhandene Wissen spei-
chert. Andererseits ermoglicht sie dem Leser/Nutzer des Werks den Zugang zu die-
sem Wissen, da der Autor sowohl Inhaltsangaben als auch Autorenlisten zur rasche-
ren Auffindung des gesuchten Inhalts als Hilfsmittel anbietet.

Zugegebenermafien folgt die Naturalis Historia einem eigenwilligen Konzept, das
mit der Konzeption und dem Hilfsmittelapparat der frithneuzeitlichen Enzyklopédie
nicht zu vergleichen ist. Jedes Werk enzyklopadischer Pragung entsteht jedoch immer
vor dem sozialen und kulturellen Hintergrund seiner Zeit und muss vor eben diesem
betrachtet werden. So unterscheiden sich im Fall der Naturalis Historia die Bildungs-
welt der Flavierzeit, die Bereiche des Wissens und ihre Abgrenzung sowie die Be-
schaffung von Wissen im weitesten Sinn grundlegend von den Ansitzen, die fiir die
Enzyklopiddie des Mittelalters und der Frithen Neuzeit gelten. Ein Punkt ist jedoch al-
len enzyklopadischen Unternehmungen gemein: Sie sind ,Instrumente der Wissens-
vermittlung® (Schneider 2006, 17) und streben eine ,Totalitdt, eine Gesamtordnung
des Wiflbaren® (Meier 2002, 519) in Verbindung mit der Zielsetzung der ,,Utilitaritat“
(ibid.) an. Die ,,Absicht der Sammlung“ (Schneider 2006, 12) und der Ordnung von
Wissen zeigen auch die Titel dieser Werke an, wie bei Plinius der Begrift der historia,
»der in seiner alten Bedeutung das geordnete Wissen® (ibid.) bezeichnet3'*. Plinius’
Arbeit hat den Anspruch, den Wissensstand in den Naturwissenschaften zum Zeit-
punkt der flavischen Herrschaft in aller Vollstindigkeit zum Nutzen aller Leser in
einem umfassenden Werk festzuhalten und stimmt damit mit den Zielsetzungen der
frithneuzeitlichen Gattung Enzyklopéddie unbestreitbar {iberein3*2. Die Einordnung

311 Zu den Titeln, die sich bei Enzyklopéadien der Frithen Neuzeit finden lassen, vgl. Schneider 2006,
12-15.
312 Vgl auch Meier in Eybl 1995, 27.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

des Werks als frither Vertreter der Gattung Enzyklopidie ist somit sicher gerechtfer-
tigt.

Der nichste Schritt bei der Eingrenzung des plinianischen Ansatzes von Wissens-
ordnung, den uns die vorangehende Analyse der Magiekapitel ermdglicht, ist die
Charakterisierung der Arbeitstechniken des Autors. Wie aus der Feinanalyse ersicht-
lich, besteht der Kern der Arbeit des Alteren Plinius in der Kompilation von Vorgin-
gerwerken im naturwissenschaftlichen Bereich und ist somit einem vormodernen
Verstandnis von Wissenschaft verhaftet3'3. Die Menge der vom Autor fiir seine Arbeit
als Wissensbasis durchgearbeiteten Werke ist dabei enorm, wie Plinius selbst in Nat.
Hist. praef. 17 betont: Er habe fiir die 36 Biande der Naturalis Historia nach der Lektii-
re von etwa 2.000 Binden 20.000 der Behandlung werte Inhalte zusammengefiihrt
und durch neue, seinen Vorgangern unbekannte Erkenntnisse erweitert3:4.

Aufschluss iiber die Arbeitstechniken des Alteren Plinius geben uns zweierlei
Quellen: Einerseits erlauben es uns die Aussagen des Autors in seinem Werk selbst,
Schliisse zu ziehen, andererseits berichtet uns sein Neffe Plinius der Jingere (63-ca.
113 n. Chr.) in drei Briefen (ep. 3,5; 5, 8; 6, 16) iiber die Arbeitsweise seines Onkels
und dessen Haltung zu Wissen, seiner Sammlung und Ordnung3?'s. Der wichtigste,
grundlegendste Aspekt ist, dass Plinius der Altere Wissen und den Umgang damit
hauptséchlich mit dem geschriebenen Wort assoziiert. Sein Nefte stellt in ep. 3,5 dar,
dass sein Onkel, der als homo occupatus (3, 5, 7) seine Zeit akribisch zwischen offi-
cium fiir das Kaiserhaus und studium aufteilte, sich sommers wie winters in jeder frei-
en Minute seines Lebens ein Buch vorlesen lief3, zu dem ein weiterer Bediensteter so-
gleich Notizen und Exzerpte anfertigte316; Zeitverschwendung - auch bei Plinius dem
Jiingeren — wurde nicht geduldet. (ibid., 10-13):

Aestate, si quid otii, iacebat in sole, liber legebatur, adnotabat excerpebatque. nihil enim
legit, quod non excerperet; dicere etiam solebat nullum esse librum tam malum, ut non
aliqua parte prodesset. (...) mox quasi alio die studebat in cenae tempus, super hanc liber
legebatur, adnotabatur, et quidem cursim. memini quendam ex amicis, cum lector quae-
dam perperam pronuntiasset, revocasse et repeti coegisse; huic avunculum meum dixisse:

313 Vgl Russo 2005, 270.

314 XX rerum dignarum cura - quoniam, ut ait Domitius Piso, thesauros oportet esse, non libros - lectione
voluminum circiter 11, quorum pauca admodum studiosi attingunt propter secretum materiae, ex ex-
quisitis auctoribus centum inclusimus XXXVI voluminibus, adiectis rebus plurimis, quas aut ignorave-
rant priores aut postea invenerat vita. (Ich habe zwanzigtausend behandelnswerte Gegenstinde -
weil ja, wie Domitius Piso sagt, [das Werk eher] Schatzkammern als Biicher heiflen sollte - nach der
Lektiire von ungefihr 2.000 Banden, von denen sich die Gelehrten wegen der Abgelegenheit des
Stoffes nur mit duflerst wenigen beschaftigen, aus hundert ausgewidhlten Autoren in 36 Banden zu-
sammengefasst, wobei [ich] sehr viele Dinge hinzugefiigt habe, die meine Vorgénger entweder nicht
gekannt hatten oder die das Leben [erst] spéter erfunden hatte.) Buch 1 ist in der Buchzahlangabe
des Autors nicht miteingerechnet.

315 Vgl auch Naas 2002, 108-112. Zur Verbindung des Plinius des Jiingeren zu seinem Onkel und des-
sen monumentalem Werk vgl. Gibson in Gibson/Morello 2011, 187-205. Zur Arbeitsweise des Au-
tors vgl. des Weiteren French/Greenaway 1986; Healy 1999, v.a. 71-78, 100-105 sowie 113 f.; Russo
2005, 18-32.

316 Plinius der Altere war der Meinung, kein Buch sei so schlecht, dass man keinen Nutzen daraus zie-
hen kénne (ep. 3, 5, 10; dicere etiam solebat nullum esse librum tam malum, ut non aliqua parte
prodesset).

139

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.M

agie bei Plinius

140

»intellexeras nempe?“; cum ille adnuisset: ,,cur ergo revocabas? decem amplius versus hac
tua interpellatione perdidimus.” tanta erat parsimonia temporis3*.

Die unermiidliche Beschiftigung mit Wissensinhalten und die Furcht, Zeit fiir un-
wichtige Dinge zu verschwenden, ging sogar so weit, dass Plinius der Altere seinen
Schreiber im Winter mit Handschuhen zum Schutz der Hinde ausstattete, alltdgliche
Beschiftigungen wie das Abschaben mit der strigilis und das Trocknen nach dem Ba-
de von Vorlesungen begleiten lief8 und bei seinen Aufenthalten in Rom stets die Sanf-
te benutzte, um seine gesamte freie Zeit voll dem Studium widmen zu kdénnen. Seine
Auffassung war, dass die gesamte verfiigbare Zeit eines Menschen fiir studia aufge-
wendet werden miisse, anderenfalls sei sie verloren (ibid., 14-16):

Haec inter medios labores urbisque fremitum; in secessu balinei tempus studiis eximeba-
tur; cum dico balinei, de interioribus loquor; nam, dum destringitur tergiturque, audiebat

aliquid aut dictabat. in itinere quasi solutus ceteris curis huic uni vacabat; ad latus notarius

cum libro et pugillaribus, cuius manus hieme manicis muniebantur, ut ne caeli quidem

asperitas ullum studii tempus eriperet; qua ex causa Romae quoque sella vehebatur. repeto

me correptum ab eo, cur ambularem: ,,poteras inquit ,,has horas non perdere;“ nam peri-
re omne tempus arbitrabatur, quod studiis non impenderetur3:8.

Die dargestellte kontinuierliche Beschaftigung mit Literatur und dem darin enthalte-
nen Wissen sowie das bestdndige damit verbundene Studium lésst auf einen sehr ge-
nau und gewissenhaft arbeitenden Charakter schliefSen39, wie es Plinius der Jiingere
auch bestitigt. Er bezeichnet seinen Onkel als domesticum (...) exemplum (ibid. 5, 8,
5), dessen Scharfsinnigkeit, unglaublicher Fleif$ sowie Wachsamkeit (ibid. 3, 5, 8; sed
erat acre ingenium, incredibile studium, summa vigilantia) er sich nur zum Vorbild
nehmen konne.

Neben die Assoziation von Wissen mit Schriftquellen tritt fiir den Alteren Plinius
als weiterer, wenn auch weniger wichtiger Aspekt seiner Kompilationsarbeit die ge-
nuine Neugier des Forschers und Sammlers an seinen naturwissenschaftlichen Ge-

317 Im Sommer, wenn er etwas freie Zeit hatte, lag er in der Sonne, lief} sich ein Buch vorlesen und
machte sich Aufzeichnungen und Exzerpte. Er las nimlich nichts ohne es zu exzerpieren; er pflegte
auch zu sagen, dass kein Buch so schlecht sei, dass es nicht irgendwie niitzlich sei. (...) Bald studier-
te er wie wenn ein neuer Tag angefangen hitte bis zur Hauptmahlzeit, wihrend der ein Buch vorge-
lesen wurde und Notizen gemacht wurden, und zwar schnell. Ich erinnere mich, dass irgendeiner
von seinen Freunden, als der Vorleser etwas falsch vorgetragen hatte, diesen unterbrochen und ge-
zwungen hatte, es zu wiederholen; diesem sagte mein Onkel: ,,Du hattest es doch verstanden?®; als
dieser nickte, [fuhr er fort]: ;Warum hast du ihn also unterbrochen? Wir haben wegen deiner Unter-
brechung mehr als zehn Zeilen verloren.“ So grof$ war seine Sparsambkeit beziiglich der Zeit.

318 Dies [tat er] mitten in den Mithen und dem Trubel der Stadt; bei seinem Aufenthalt auf dem Lande
war die Badezeit von den Studien ausgenommen; wenn ich sage ,Badezeit®, spreche ich vom Bad
selbst; denn wahrend er abgerieben und abgetrocknet wurde, horte er etwas oder diktierte. Auf Rei-
sen nahm er sich - sozusagen frei von den iibrigen Sorgen - Zeit fiir allein diese Tétigkeit; an seiner
Seite [war] ein Stenograph mit Buch und Schreibtafeln, dessen Hiande im Winter von Handschuhen
geschiitzt wurden, damit ihm nicht einmal rauhes Wetter irgendeinen Augenblick des Studiums ent-
reifle; aus diesem Grund nutzte er auch in Rom eine Sanfte. Ich erinnere mich wieder, wie er mich
zur Rede stellte, weshalb ich zu Fufl ginge. Er sagte: ,Du hattest diese Stunden nicht zu verlieren
brauchen;“ denn er glaubte, dass alle Zeit verloren sei, die nicht fiir Studien aufgewandt wurde.

319 Vgl zum unermiidlichen Studium auch ep. 6, 16, 5 (usus ille sole, mox frigida, gustaverat iacens stu-
debatque; (...)).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

genstanden. In ibid. 6, 16 beschreibt Plinius der Jiingere den Vesuvausbruch und
schildert, wie sein Onkel voller Neugier und Forscherdrang aufgrund des Vulkanaus-
bruchs ein Boot bereitmachen lasst; nachdem er eine schriftliche Bitte der Rectina er-
halten hat, die auf Rettung aus der Gefahr hofft, macht er es zwar als Flottenprafekt
von Misenum zu seiner Hauptaufgabe, den sich in Gefahr befindlichen Menschen an
der Kiiste des Golfs von Neapel Hilfe zu bringen, er verliert jedoch seinen ersten Be-
weggrund, sein Interesse am Naturphdnomen, nicht aus den Augen, denn er diktiert
wihrend der Uberfahrt zu den Vesuvstiddten alle seine Beobachtungen und ldsst sie
schriftlich fixieren:

Magnum propiusque noscendum, ut eruditissimo viro, visum. Iubet Liburnicam aptari;
mihi, si venire una vellem, facit copiam; respondi studere me malle, et forte ipse, quod
scriberem, dederat. Egrediebatur domo; accipit codicillos Rectinae Casci imminenti peri-
culo exterritae (...); ut se tanto discrimini eriperet, orabat. vertit ille consilium et, quod
studioso animo incohaverat, obit maximo. (...) laturus auxilium. properat illuc, unde alii
fugiunt, rectumque cursum, recta gubernacula in periculum tenet adeo solutus metu, ut
omnis illius mali motus, omnis figuras, ut deprenderat oculis, dictaret enotaretque (ibid.,
7-10)3%.

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass Plinius der Jiingere seinen Onkel als Na-
turforscher darstellt, der sein Wissen aus schriftlichen Quellen bezieht und es fiir sich
durch Erstellung eines Notizen- und Exzerptekatalogs handhab- und weiterverarbeit-
bar macht3?!. Neben seiner Gewissenhaftigkeit im Sammeln und folglichem Bewah-
ren von Wissensinhalten ist sein ehrliches Interesse an den Inhalten, mit denen er
sich beschiftigt, sichtbar; dieses gibt einen Hinweis auf ein aktives Bemithen darum,
das von ihm kompilierte Buchwissen mit neuen Erkenntnissen - hier mit dem Mittel
der Observation und genauen Beschreibung des Gesehenen - zu erweitern3?2.

320 [Die Sache] schien ihm, einem duf3erst gebildeten Mann, bedeutend und wert, nidher beobachtet zu
werden. Er befahl, ein Boot bereit zu machen; mir stellte er es zur Wahl, ob ich mit ihm kommen
wollte; ich antwortete, ich wolle lieber studieren und zufillig hatte er selbst mir das [Thema] gege-
ben, wortiber ich schreiben sollte. Er ging aus dem Haus; [dabei] erhielt er einen Brief von Rectina,
der Frau des Cascus, die sich aufgrund der drohenden Gefahr dngstigte; (...) sie bat darum, dass er
sie aus einer so gefihrlichen Lage befreie. Jener dnderte seinen Plan und das, was er aus Wissbegier
begonnen hatte, ging er duflerst mutig an. (...) um Hilfe zu bringen. Er eilte dorthin, von wo andere
flohen und er hielt mit festem Kurs direkt auf die Gefahr zu, so sehr frei von Furcht, dass er alle
Stufen dieses Ubels, alle Formen, wie er sie mit den Augen wahrgenommen hatte, diktierte und auf-
zeichnen lief3.

321 Plinius der Jiingere erbte 160 von seinem Onkel erstellte, beiseitig eng beschriebene electorum com-
mentarii (ep. 3, 5, 17; Hac intentione tot ista volumina peregit electorumque commentarios centum se-
xaginta mihi reliquit, opisthographos quidem et minutissimis scriptos; qua ratione multiplicatur hic nu-
merus.); diese Aufzeichnungen waren wohl durchaus qualititvoll, sonst hitte Plinius der Altere
wiahrend seiner Verwaltungstatigkeit in Spanien nicht von Larcius Licinius das Angebot erhalten,
ihm seine (damals an Umfang noch geringere) Exzerptesammlung fiir 400.000 Sesterzen abzukau-
fen (ibid.; referebat ipse potuisse se, cum procuraret in Hispania, vendere hos commentarios Larcio Li-
cinio quadringentis milibus nummum, et tunc aliquanto pauciores erant.). Zur Diskussion der Natur
der Exzerpte und Notizen sowie ihre mdgliche Verwertung in Plinius’ Arbeitsprozess vgl. Naas
2002, 112-136.

322 Plinius ist bewusst, dass Wissenschaft auch personliche Aktivitit des Wissenschaftlers verlangt. Eine
Form des personlichen Aktiv-Werdens ist die Autopsie, d.h. das Verifizieren von Wissensinhalten
dadurch, dass man die betreffenden Inhalte selbst in Augenschein nimmt. Angezeigt wird dies in

141

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

142

Ein selbstverstandlicher Aspekt bei der Zusammenstellung des Wissens aus sei-

nen zahlreichen Quellen ist fiir Plinius die Angabe der Herkunft der verwendeten
Wissensinhalte. Bereits in seiner Widmung an Titus erkldrt er ohne Umschweife, dass
es fur ihn ein selbstverstindliches Zeichen von Anstand und Ehrlichkeit sei, seine
Quellen anzugeben (Nat. Hist. praef. 21):

Plinius’ Werk meist durch die Verben videre oder demonstrare; so berichtet er beispielsweise fiir den
Bereich der Heilpflanzen, dass er die drei verschiedenen Varianten des Krautes dracontion (Nat.
Hist. 24, 150; Id autem, quod Graeci dracontion vocant, triplici effigie demonstratum mihi est: (...)),
die er im genannten Abschnitt durch genaue Beschreibung klar voneinander abgrenzt, ebenso wie
die dritte der drei Arten der Pflanze kyklaminon (25, 116; Mihi et tertia cyclaminos demonstrata est
cognomine chamaecissos) personlich gesehen habe. Ebenfalls personlich in Augenschein genommen
habe er die als Zauberkraut geltende Pflanze moly, von der ihm ein auf die Krduterkunde speziali-
sierter Arzt ein Exemplar aus Kampanien geliefert hatte (ibid., 27; inveni e peritis herbarum medicis
qui et in Italia nasci eam diceret adferretque e Campania mihi aliquot diebus, effossam inter difficulta-
tes saxeas, radicis XXX pedes longae). Weicht Plinius’ Autopsiebefund von seinen schriftlichen Quel-
len ab, so gibt er dies offen an, wie beim Steinsamen (lithospermum); obwohl seine Quellen die
Wachstumsform des Krautes als am Boden kriechend beschrieben hitten, sei es ihm nur méglich
gewesen, eine getrocknete Pflanzenprobe zu sehen (27, 99; iacere atque humi serpere auctores tra-
dunt; ego volsam, non haerentem vidi.). Im Bereich der medizinischen Verwendung von Tieren fiihrt
der Autor auch das Schlangenei der Druiden (29, 53; vidi equidem id ovum mali orbiculati modici
magnitudine, crusta cartilaginis velut acetabulis bracchiorum polypi crebris insigne.) oder den auf der
Insel Aenaria gefangenen Hyénenfisch (32, 154; et hyaenam piscem vidi in Aenaria insula captum.)
an. Da er ebenfalls Zeuge der Auswirkung von tibermafligem Genuss des Wassers warmer Heilquel-
len wurde, nutzt er diese Erkenntnis sogleich, um seine Leser davor zu warnen (31, 60; similis error
quam plurimo potu gloriantium, vidique iam turgidos bibendo in tantum, ut anuli integerentur cute,
cum reddi non posset hausta multitudo aquae.). Dass die Autopsie, das contemplari, fiir Plinius einen
zentralen Stellenwert einnimmt, lasst sich auch an 25, 9 ersehen, als er von seinen Besuchen beim
Botaniker Antonius Castor, einem Freigelassenen, der Roms ersten Arzneipflanzengarten angelegt
hatte, berichtet (nec est difficilis cognitio: nobis certe, exceptis admodum paucis, contigit reliquas con-
templari scientia Antoni Castoris, cui summa auctoritas erat in ea arte nostro aevo, visendo hortulo
eius, in quo plurimas alebat centesimum annum aetatis excedens), da er bei diesem die Moglichkeit
hat, alle dort kultivierten Pflanzen in Augenschein zu nehmen und sie sich zudem noch von einem
Experten erkldren zu lassen; dhnlich verhalt es sich beim Besehen der Pflanze dracunculus auf dem
Feld eines Gastfreundes des Plinius (25, 18; in eadem provincia [i.e. Lacetania, Hispania] cognovi in
agro hospitis nuper ibi repertum dracunculum appellatum). Eine weitere Form aktiver wissenschaftli-
cher Betitigung ist die genannte Beobachtung (observatio). Plinius stiitzt sich beispielsweise in 25,
15 auf die auf diese Weise erlangte Erkenntnis, dass sich Wunden und Krankheiten verschlimmer-
ten, wenn zum Erkrankten Personen hinzukdmen, die zuvor zu Fufl gereist seien (Observatum certe
est, inflammari vulnera ac morbos superventu eorum, qui pedibus iter confecerint.); ebenso sei an Fi-
schern beobachtet worden, dass die Kombination aus Salz und Sonne gegen Gicht wirksam sei (31,
102; (...) totis corporibus nihil esse utilius sale et sole dixit. Utique cornea videmus corpora piscato-
rum, sed hoc praecipuum dicatur in podagris.). Ebenfalls dem personlichen Aktiv-Werden zuzurech-
nen sind Expeditionen, um neue Erkenntnisse zu gewinnen, wie in 25, 3 beschrieben wird. Hier
geht der Autor auf die Vorfahren (25, 1; prisc[i]) ein, die Berggipfel erstiegen sowie Wiisten und
auch Erdkliifte durchforsteten und so Wissen zur Wirkung von Pflanzen (Wurzeln, Fasern) gene-
rierten (ibid., 3; culmina quoque montium invia et solitudines abditas omnesque terrae fibras scrutati
invenere, quid quaeque radix polleret, ad quos usus herbarum fila pertinerent, etiam quadripedum pa-
bulo intacta ad salutis usus vertentes.). Ziel solcher Unternehmungen kann auch die Suche nach neu-
en Heilpflanzen sein, wie 26, 11 zeigt (ire per solitudines et quaerere herbas alias aliis diebus anni).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

argumentum huius stomachi mei habebis quod in his voluminibus auctorum nomina
praetexui. est enim benignum, ut arbitror, et plenum ingenui pudoris fateri per quos pro-
feceris, non ut plerique ex iis, quos attigi, fecerunt323.

Tue man dies nicht, weise dies auf einen niedertriachtigen Geist und eine unselige Ge-
sinnung bei der betreffenden Person hin, denn das Unterlassen der Quellenangabe sei
einem Diebstahl gleichzusetzen und umso schlimmer, wenn man aus dem gestohle-
nen Inhalt noch dazu Gewinn schlage (ibid., 23):

Obnoxii profecto animi et infelicis ingenii est deprehendi in furto malle quam mutuum
reddere, cum praesertim sors fiat ex usura34.

Der Quellenbeleg erfolgt neben der Nennung der verwendeten Hauptquellen zu Be-
ginn eines jeden Buches (romische und externe Autoren) in Form von Angaben zu
weiteren Gewdhrsmannern und auch -frauen, zum Teil mit Angabe des Werks, im
Text selbst.

Wie bisher dargelegt wurde, sieht Plinius die Kompilation von Wissen, also die
Lektiire und das Exzerpieren schriftlicher Quellen mit dem Zweck, Wissensinhalte zu
sammeln, zu inventarisieren und somit zu bewahren, als Kernpunkt seiner T#tigkeit
als Naturforscher an3?s. Wissenschaftliche Theorien, die Entwicklung von neuem
Wissen in deren Rahmen oder wissenschaftliche Forschungstatigkeit mit kritischer
Quellenauswertung spielen bei ihm keine Rolle, obgleich dieses Wissen um wissen-
schaftliche Theorien in der griechischen Antike durchaus existierte, wie Russo darge-
legt hat. Entstehungs- und Bliitezeit der Wissenschaften war die Epoche des Hellenis-
mus, v.a. das 3. Jhd v. Chr.326. Russo zufolge

brachte [dieses Zeitalter] erstmals eine Entstehung von Wissenschaften nach unserem
Verstandnis: Keine Ansammlung von Fakten oder philosophischen Spekulationen, son-
dern den organisierten Versuch, die Natur darzustellen und diese Darstellungen oder in
gewisser, noch auszufithrender Weise diese wissenschaftlichen Theorien zur Lésung prak-
tischer Probleme und zu einem besseren Verstdndnis der Natur heranzuziehen3?7.

Die hellenistischen Wissenschaften arbeiteten mit wissenschaftlichen Theorien, in-
nerhalb derer es festgelegte wissenschaftliche Begriffe gab, auf die sich die Aussagen
der jeweiligen Theorie bezogen; mit Hilfe der theoretischen Aussagen und den Folge-
rungen daraus konnten unendlich viele Fragestellungen bzw. Probleme gelost werden.
Um die Theorie auf die reale Welt anzuwenden und ihre Giiltigkeit zu erproben, wa-
ren Korrespondenzregeln zwischen Theorie und konkreten Objekten notwendig; die

323 Einen Beweis dieser meiner Haltung wirst du darin haben, dass ich die Namen meiner Gewihrs-
ménner diesen Bidnden vorangestellt habe. Es ist namlich nur richtig, wie ich glaube, und ein Zei-
chen ehrlichen Anstands, zu bekennen, durch wen man Fortschritte gemacht hat [und es] nicht [zu
machen], wie es die meisten von denen, mit denen ich mich beschiftigt habe, gemacht haben.

324 Es ist in der Tat Zeichen eines niedertrichtigen Geistes und eines unseligen Charakters, sich lieber
bei einem Diebstahl erwischen zu lassen als ein Darlehen zuriickzugeben, besonders [dann], wenn
aus dem Nutzen Kapital geschlagen wird.

325 Ziel seiner Arbeit ist es, die offen zu Tage liegenden Gegenstinde der Natur aufzuzeigen, nicht zwei-
felhaften Sachverhalten nachzuforschen (Nat. Hist. 11, 8; nobis propositum est naturas rerum mani-
festas indicare, non causas indagare dubias.).

326 Russo 2005, 12£; 26-36 (Entstehung der hellenistischen Wissenschaften).

327 Russo 2005, 1.

143

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

grundlegende verwendete Methode zur Giiltigkeitspriifung der Theorie war die expe-
rimentelle Methode328,

Am Beginn stand stets die Entwicklung einer wissenschaftlichen Theorie, Aus-
gangspunkt hierfiir waren die Wahrnehmungen (Phainomena)3?9. Es wurden be-
stimmte Annahmen getroffen, die ,weder offensichtlich noch verifizierbar® (Russo
2005, 200) waren und deren Richtigkeit die entwickelte Theorie beweisen sollte. Im
Anschluss wurden bestimmte Postulate bzw. Hypothesen festgesetzt, mit denen die
Voraussetzungen fiir die dafiir verwendeten wissenschaftlichen Methoden ,explizit
und unzweideutig festgelegt® (ibid., 198) wurden; hinzu traten neu geschaffene meist
nominalistische Definitionen, wissenschaftliche Termini und theoretische Konzep-
te33°. Typisch fiir die Arbeit mit wissenschaftlichen Theorien war die Verwendung des
wissenschaftlichen Beweises; dieser ist laut Russo

die Folgerung bestimmter Aussagen aus anderen, in einer Abfolge logischer Schritte, die
diese Folgerungen, im Prinzip, unwiderlegbar machen. Wer die Voraussetzungen akzep-
tiert, kann die Folgerungen nicht anfechten, es sei denn, er finde einen Fehler in der logi-
schen Folge33*.

Neben den Beweisen verwendete die hellenistische Wissenschaft die experimentelle
Methode. Deren einfachste Variante war ,die systematische Sammlung von empiri-
schen Daten, die durch direktes Eingreifen des Forschers erhalten wurden® (Russo
2005, 222); daneben fanden sich aber - sehr viel komplexer — in der hellenistischen
Astronomie, Medizin und Biologie als Hauptmerkmal der experimentellen Methode
auch ,die Durchfithrung quantitativer Messungen® (ibid.) sowie die ,,Beobachtung
unter kiinstlichen Bedingungen® (ibid., 223) in der hellenistischen Pneumatik332.
Vergleicht man die dargelegten Grundziige der hellenistischen Wissenschaften
mit dem plinianischen Ansatz von Wissensordnung, so wird klar, dass das Ziel beider
Herangehensweisen zwar der Versuch der organisierten Darstellung der Natur ist, sie
sich aber grundlegend voneinander unterscheiden. Plinius fehlt das Verstandnis fiir
wissenschaftliche Theorien, wie sie in den hellenistischen Wissenschaften Verwen-
dung fanden. Er stellt Fakten dar, betreibt aber keine eigene Forschung im Sinne der
Entwicklung einer wissenschaftlichen Theorie. Auch zieht er eine Vielzahl von Quel-
len heran, wertet diese aber nicht kritisch aus. Damit ergibt sich der grundlegende
Gegensatz zur hellenistischen Wissenschaft: Wo diese forscht und Wissen im Rahmen
wissenschaftlicher Theorien entwickelt und verifiziert, bleibt Plinius beim bloflen
Sammeln von Wissensinhalten stehen. Er ist somit ein Beispiel fiir eine ,vorwissen-

328 Russo 2005, 20f.

329 Russo 2005, 202 f.

330 Russo 2005, 204-211. Zum Aspekt, dass nur die Griechen unabhingige wissenschaftliche Begriffe
entwickelten, alle anderen Sprachen hingegen diese Begriffe lediglich aus dem Griechischen ent-
lehnten, vgl. v.a Russo 2005, 204; zur Methode der Erfindung eines wissenschaftlichen Begriffs per
Definition und zum Unterschied zwischen platonischer und nominalistischer Definition vgl. v.a.
Russo 2005, 204-206.

331 Russo 2005, 195. Zu den Urspriingen des wissenschaftlichen Beweises vgl. Russo 2005, 195-198.

332 Zum Unterschied zwischen der hellenistischen und unserer modernen experimentellen Methode
vgl. Russo 2005, 224.

144

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

schaftliche® Gesellschaft (ibid., 270), die von den wissenschaftlichen Leistungen der
Griechen in Bann geschlagen ist, ,ihrer Argumentation [aber] nicht folgen [kann]“
(ibid.).

Dennoch muss hervorgehoben werden, dass Plinius vielfach hellenistische Quel-
len, im medizinischen Bereich beispielsweise fithrende Mediziner wie Herophilus,
Erasistratus oder Andreas, den Schiiler des Herophilus, fiir sein Werk heranzieht und
auch versucht, deren Arbeiten und Ergebnisse zu verstehen und gewinnbringend fiir
die Naturalis Historia zu nutzen333. Auch finden sich bei ihm Anklange an die experi-
mentelle Methode, wenn auch auf ihrer allereinfachsten Stufe, indem Versuche auf
der Basis von Versuch und Irrtum angestellt werden334. Es ist ihm somit klar, dass
Wissenschaft mehr als Sammeln von Inhalten sein muss, dass auch das Experiment
dazugehort3ss; ihm fehlt jedoch jegliche Basis zum Verstindnis des wissenschaftli-
chen Systems des Hellenismus. Dies ist aber nicht verwunderlich, da mit der romi-

333 Vgl Russo 2005, 270 f. Andreas wird in Nat. Hist. 20, 200; 22, 102 und 32, 87 erwahnt.

334 Die Methode des Experiments erwéhnt Plinius vor allem an einer Stelle, dem Abschnitt der von den
Griechen kytinos genannten Granatapfelbliite (23, 110-113), mehrfach als wissenschaftliches Ar-
beitswerkzeug. Einerseits war diese Bliite das Objekt von Experimenten, aus denen viele Forscher
mehrere wundersame Beobachtungen ableiten konnten (ibid., 110; Primus pomi huius partus florere
incipientis cytinus vocatur a Graecis, mirae observationis multorum experimento.) Auffallig ist an die-
ser ersten Stelle jedoch, dass die gemachten Beobachtungen eine kuriose Mischung aus medizini-
schen und magisch anmutenden Erkenntnissen darstellen und folglich nicht rein objektiv sind. Die
beiden weiteren Stellen, an denen das Experiment Erwédhnung findet, gehen auf das Auffinden der
Wirksamkeit der Granatapfelbliite bei Skorpionstichen (ibid., 112; hos quoque ergo experti invenere
scorpionibus adversari.) und in getrockneter Form gegen schwere Ruhrerkrankungen (ibid., 113; sic-
cavere etiam, ut sic quoque experirentur, inveneruntque tusorum farina dysintericos a morte revocari.)
ein. Ebenfalls Ziel von Experimenten waren die Kerne der roten Granatapfelfriichte, die dem Magen
zutriglich seien (ibid.; quin et nucleos ipsos acinorum experiri non piguit. tosti tusique stomachum
iuvant cibo aut potionibus.). Am Beispiel der Granatapfelbliite wird sehr deutlich, dass das Arbeits-
werkzeug Experiment nicht systematisch als gewinnbringende Methode innerhalb einer wissen-
schaftlichen Theorie eingesetzt wird; es handelt sich vielmehr um das Ausprobieren der Bestandteile
einer bestimmten Pflanze, um dann etwaige Ergebnisse beobachten zu kénnen, die dann in das be-
stehende Wissenskorpus eingegliedert werden. Zudem ist zu beobachten, dass die Methode Experi-
ment mit den Griechen in Verbindung gebracht wird; sie experimentieren nicht nur mit der ge-
nannten Granatapfelbliite, sondern schlieflen teils auch Stoffe oder — wie in 28, 159 mit den Auer-
ochsen und Bisons erwahnt — Tiere aus ihnen aus (nec uros aut bisontes habuerunt Graeci in experi-
mentis, quamquam bove fero refertis Indiae silvis; (...)).

335 Dass die Auseinandersetzung mit der Natur auch zu neuen Erkenntnissen fithrt, scheint Plinius
ebenfalls bis zu einem gewissen Punkt bewusst gewesen zu sein. So fithrt er an mehreren Stellen
Entdeckungen oder Erfindungen an, die in neuerer Zeit gemacht wurden: Beispielsweise sei ein mil-
des Abfithrmittel mit der weiflen Nieswurz dadurch erfunden worden, dass man sie in Rettiche ge-
steckt habe und die Heilkraft von ersterer auf den Rettich tibergegangen sei (Nat. Hist. 25, 59; nuper
invenere dissectis raphanis inserere helleborum rursusque conprimere raphanos, ut transeat vis, atque
lenimento dare. reddi post quattuor fere horas incipit); auch die Niitzlichkeit der Einnahme einer spe-
ziellen Zubereitung einer ungeraden Zahl von besonders afrikanischen Schnecken bei Magener-
krankungen sei eine neuere Entdeckung (30, 44; (...) medetur, praecipue vero coclearum cibus stoma-
cho. In aqua eas subfervefieri intacto corpore earum oportet, mox in pruna torreri nihilo addito atque
ita e vino garoque sumi, praecipue Africanas. nuper hoc conpertum plurimis prodesse; id quoque obser-
vant, ut numero inpari sumantur.) Lysimachus habe eine Pflanze gefunden, die sofort nach ihm be-
nannt worden sei (25, 72; Invenit et Lysimachus quae ab eo nomen retinet, celebrata Erasistrato.), der
Arzt Servilius Democrates habe eine Pflanze entdeckt, die er hiberis nannte (ibid., 87; Invenit nuper
et Servilius Democrates e primis medentium quam appellavit Hiberida (...)) und von den Marsern sei

145

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.M

agie bei Plinius

146

schen Eroberung des griechischen Sprachraums und der damit einhergehenden Zer-
storung hellenistischer Zentren bereits im 2. Jhd. v. Chr. ein enormer Einbruch in der
wissenschaftlichen Tatigkeit zu verzeichnen war; zwar fand eine kurze Wiederauf-
nahme der wissenschaftlichen Aktivitat in der Frithen Kaiserzeit (1./2. Jhd. n. Chr.)
statt, was zum erneuten Aufleben hellenistischen Wissens fiihrte, der Unterschied
zum 3. Jhd. v. Chr. war allerdings, dass die hellenistische wissenschaftliche Methode
aufgegeben wurde und keine neuen wissenschaftlichen Theorien entwickelt wur-
den33. Plinius kann folglich weder die Arbeiten noch die Erkenntnisse hellenistischer
Gelehrter voll ausschopfen, da ihm weder wissenschaftliche Theorien und Modelle
noch die exakte Methodik derselben so bekannt sind, dass er sie tatsachlich versteht
und anwenden konnte.

Nun soll anhand der fiir die hellenistische Medizin duflerst bedeutsamen Arzte
Herophilus von Chalkedon (1. Hilfte des 3. Jhd. v. Chr.) und seines Zeitgenossen Era-
sistratus von Keos (um 250 v. Chr.) noch gezeigt werden, wie Plinius ihre Erkenntnis-
se fiir sein eigenes Werk nutzt und ob es Hinweise darauf gibt, dass ihm der immense
Unterschied zwischen seinem Ansatz von Wissensordnung und dem dieser hellenisti-
schen Forscher bewusst war337. Zunéchst muss kurz umrissen werden, worin die Leis-
tungen der Genannten bestehen, deren Werke allesamt nicht oder nur stark fragmen-
tarisch tberliefert sind: Herophilus wirkte in Alexandria und beschiftigte sich mit
Physiologie und Anatomie; er stellte u.a. Forschungen zur Pulsmessung, zur Leber,
zum Verdauungssystem, zum Auge sowie zum Nervensystem und zur Funktion des
Gehirns an und stellte bei der Therapie die Vorbeugung und bei der Behandlung von
Krankheiten Diédten und einfache Heilmittel in den Mittelpunkt; viele bis heute ver-
wendete Termini und Konzepte wurden von ihm erfunden338. Erasistratus, der wohl
in Antiochea wirkte, stand Herophilus hinsichtlich der Forschungsbereiche sehr nahe
und fithrte wie dieser Vivisektionen durch339. Beide Forscher lieferten also, soweit es
fur uns heute erkenntlich ist, bahnbrechende Erkenntnisse fiir die Wissenschaft der
Medizin.

das Kraut consiligo, das Linderung fiir die Schwindsiichtigen bringen soll, gefunden worden, dessen

Heilwirkung den Romern nicht unbekannt geblieben sei (ibid., 86; Nostra aetas meminit herbam in

Marsis repertam.). Auftillig ist bei allen Beispielen aber wiederum, dass es sich nicht um grundle-
gende Erkenntnisse wie die Entdeckung neuer wissenschaftlicher Theorien handelt, anhand derer

sich Wissen entwickeln liefe, sondern dass die jeweilige Entdeckung nur einen kleinen Wissenszu-
gewinn im bestehenden Wissensrahmen erbringt. Plinius selbst bemerkt zudem, dass es einen Wan-
del hinsichtlich der Bedeutung von neuen Erkenntnissen gegeben habe, denn sei die Entdeckung

einer neuen Pflanze in der Vergangenheit, d.h. zur Zeit der Vorfahren, noch bedeutend gewesen, so

werde sie zu seiner Zeit teils als lacherlich erachtet; der Grund hierfiir liege seiner Meinung nach im

Wohlstand, der das Zeichen eines allgemeinen Sittenverfalls sei (ibid., 23; tanta res videbatur herbam

invenire, vitam iuvare, nunc fortassis aliquis curam hanc nostram frivolam quoque existimaturis; adeo

deliciis sordent etiam quae ad salutem pertinent.).

336 Russo 2005, 14f. und 265 f; zur Situation in Rom vgl. auch Healy 1999, 76 f; Naas 2002, 399-408
und Russo 2005, 269-275. Weitere Uberlegungen zur Entwicklung und zum Verfall der antiken Na-
turwissenschaften stellt Gigon 1966, 23-45 an.

337 Zur medizinischen Ausbildung in hellenistischer Zeit vgl. den kurzen Uberblick bei Marrou 21977,
192f.

338 Russo 2005, 163-171. Vgl. auch French/Greenaway 1986, 40 f.

339 Russo 2005, 178.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

Plinius zieht beide fiur sein Werk als Quellen heran. Zunichst fithrt er in den Au-
torenlisten der Biicher 20 bis 27 nur Erasistratus als Quellenautor unter der Rubrik
medici auf. Beide Autoren erwéhnt er in seiner Geschichte der Heilkunde zu Beginn
von Buch 29. Zu Erasistratus berichtet er, dass dieser nach der erfolgreichen Heilung
des Konigs Antiochus von dessen Sohn Ptolemaius 100 Talente als Belohnung erhal-
ten habe, was Plinius zum Anlass nimmt, auch die Belohnungen fiir erfolgreiche me-
dizinische Leistungen von Arzten in den Fokus zu riicken (Nat. Hist. 29, 5; Horum
placita Chrysippus ingentii garrulitate mutavit, plurimumque et ex Chrysippo discipulus
eius Erasistratus, Aristotelis filia genitus. hic Antiocho rege sanato centum talentis dona-
tus est a rege Ptolemaeo filio eius, ut incipiamus et praemia artis ostendere.). Erasistra-
tus’ medizinischer Erfolg und seine Behandlung des Konigs deuten auf einen gut aus-
gebildeten, erfahrenen Arzt hin, der gesellschaftliches Ansehen geniefit; von seinen
Leistungen fiir die Medizin erwéhnt Plinius aber nichts. Herophilus’ Erkenntnisse bei
der Pulsmessung stellt er hingegen in den Vordergrund und er gibt auch an, dass He-
rophilus einer eigenen Schule angehorte, fiir die wissenschaftliche Bildung eine not-
wendige Voraussetzung gewesen sei (ibid., 6; dissederuntque hae scholae, et omnes eas
damnavit Herophilus in musicos pedes venarum pulsu discripto per aetatum gradus. de-
serta deinde et haec secta est, quoniam necesse erat in ea litteras scire; (...)).

Die Zusammenstellung der Einzelstellen ergibt, dass Plinius beide Autoren nur
als Quellen fiir seine Biicher zu den Heilpflanzen verwendet. In 20, 85 gibt er die Mei-
nung der Schule des Erasistratus zum hohen Nutzen des Kohls fiir Magen und Seh-
nen an; Erasistratus ist also ebenso wie Herophilus Oberhaupt einer Schule (Erasistra-
ti schola clamat nihil esse utilius stomacho nervisque; ideo paralyticis et tremulis dari
iubet et sanguinem excreantibus.). In ibid., 200 steht Erasistratus’ Verbot der Anwen-
dung des Mohns aufgrund seiner todbringenden Wirkung und seiner Schadigung fiir
die Augen im Vordergrund (Diagoras et Erasistratus in totum damnavere ut mortife-
rum, infundi vetantes praeterea, quoniam visui noceret.). In ibid., 102 wird Erasistra-
tus’ Empfehlung, Pech zu medizinischen Zubereitungen mit Zwiebeln gegen Ge-
schwiire im Gesicht, Kopfgrind und Hundebisse hinzuzufiigen (Ceterum bulbi ex ace-
to et sulpure ulceribus in facie medentur, per se vero triti nervorum contractioni et ex
vino porrigini, cum melle canum morsibus. Erasistrato placet cum pice.), angefiihrt, in
22, 80 die Einteilung des Kerbels unter die wilden Krautarten (Scandix quoque in olere
silvestri a Graecis ponitur, ut Ophion et Erasistratus tradunt.). Es folgt die Anwendung
der Ginsedistel gegen Blasensteine und Mundgeruch in ibid., 88 (Erasistratus calculos
per urinam pelli eo monstrat et oris graveolentiam commanducato corrigi.) sowie eine
Zubereitung aus finf Beeren des chrysocarpus-Efeus, Rosendl und Granatapfelschale
zum Eintrdufeln ins Ohr gegen Zahnschmerzen in 24, 77 (Erasistratus eiusdem acinos
quingque tritos in rosaceo oleo calfactosque in cortice punici instillavit dentium dolori a
contraria aure.). Nach Angabe der hohen Meinung des Erasistratus zur Pflanze lysi-
machus in 25, 72 (Invenit et Lysimachus quae ab eo nomen retinet, celebrata Erasistrato.)
findet die Bedeutung des Arztes bei der schriftlichen Uberlieferung von Heilpflanzen-
wissen Erwdhnung; Plinius stellt ihn mit Hippokrates, Diokles aus Karystos, Praxago-
ras und Chrysippus - allesamt Groflen im Bereich der Heilpflanzenkunde - in eine
Reihe und stuft ihn damit gleichzeitig als qualitdtvollen, verlasslichen Gewahrsmann

147

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

148

ein (26, 10; Haec apud priscos erant, quae memoramus remedia, medicinam ipsa quo-
dammodo rerum natura faciente, et diu fuere. Hippocratis certe, qui primus medendi
praecepta clarissime condidit, referta herbarum mentione invenimus volumina, nec mi-
nus Diocli Carysti, qui secundus aetate famaque exstitit, item Praxagorae et Chrysippi
ac deinde Erasistrati Cei; (...)).

Herophilus wird etwas seltener als Erasistratus angefiihrt: Die erste Erwdhnung in
den Heilpflanzenbiichern erfolgt in 25, 15 im Rahmen der Frage nach der Kraft von
Heilpflanzen. Plinius stellt hier Herophilus’ Meinung, Heilpflanzen koénnten alles be-
wirken, aber bei vielen seien alle ihre Krifte noch gar nicht bekannt, dar (inde et ple-
rosque ita video existimare, nihil non herbarum vi effici posse, sed plurimarum vires esse
incognitas, quorum in numero fuit Herophilus clarus medicina, a quo ferunt dictum,
quasdam fortassis etiam calcatas prodesse.). Seiner Aussage verleiht Plinius dadurch
Gewicht, dass er Herophilus’ hohe Bedeutung in medizinischen Kreisen - er ist clarus
medicina — angibt. Ebenso weist ibid., 58 auf die Bekanntheit und Bedeutung des Arz-
tes hin, denn hier fithrt Plinius ihn als starken Befiirworter des Einsatzes der Nies-
wurz fiir die Entleerung des menschlichen Korpers in nicht zu geringen Dosen an;
zuvor war die Dosis aus Vorsicht, den Korper nicht zu stark zu entleeren, von den ro-
mischen Vorfahren (ibid., 57; sed antiquorum vitium erat quod propter hos metus par-
cius dabant) zuriickgeschraubt worden (sequentes [i.e. medici] et quaternas dedere cla-
ro Herophili praeconio, qui helleborum fortissimi ducis similitudini aequabat; concitatis
enim intus omnibus ipsum in primis exire.). Es folgen zwei weitere Stellen, an denen
Herophilus erwdhnt und seine medizinische Leistung beleuchtet wird: In 26, 11 be-
richtet Plinius, dass dessen Schule das Verfahren in der Heilpflanzenkunde noch ge-
nauer betrieb und zu groflem Ruhm brachte; da die Grundlagen der Schule jedoch im
Unterricht gelegt worden seien, habe es an praktischer Erfahrung gefehlt und es folgte
der Niedergang (Herophilo quidem, quamquam subtilioris sectae conditori, ante omnes
celebratam rationem, eam paulatim, usu efficacissimo rerum omnium magistro, peculia-
riter utique medicinae, ad verba garrulitatemque descendentem. sedere namque in scho-
lis auditioni operatos gratius erat quam ire per solitudines et quaerere herbas alias aliis
diebus anni.). In ibid., 14 folgt im Rahmen des Abschnitts zu Asklepiades der Hin-
weis, Herophilus habe an den Ursachen von Krankheiten geforscht (quoniam causas
morborum scrutari prius Herophilus instituerat).

Fasst man die Inhalte der Einzelstellen zusammen, so ergibt sich, dass Plinius so-
wohl Erasistratus’ als auch Herophilus’ Erkenntnisse lediglich im Bereich der Heil-
pflanzen und ihrer medizinischen Anwendung heranzieht. Da er aber die Bedeutung
der beiden Arzte fiir die Medizin konkret angibt, ihre Rolle als Oberhdupter zweier
Forschungsrichtungen nicht tibergeht und auch klar wird, dass beide neben der For-
schung im Heilpflanzenbereich weitere wichtige Ergebnisse, wie bei Herophilus die
Forschung zum Puls, vorweisen kénnen, ist anzunehmen, dass Plinius tiefere Kennt-
nis zu diesen Autoren besessen hat. Niederschlag in der Naturalis Historia fanden al-
lerdings nur wenige konkrete Belege zur Pflanzenheilkunde. Der Grund hierfiir
konnte wie bei Russo umrissen im fehlenden Verstandnis fiir die Ergebnisse der wei-
teren, duflerst komplexen Forschungsschwerpunkte der beiden Arzte seitens Plinius
liegen, fiir deren Verstdndnis in der Frithen Kaiserzeit die Wissensbasis schlichtweg

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

fehlte34°; ein Hinweis darauf konnte auch die sehr unscharfe Formulierung der Ergeb-
nisse der Pulsforschung des Herophilus sein. Wir wissen, dass diese Erkenntnisse
bahnbrechend waren, Plinius reifit sie aber nur kurz an und es wird nicht ganz klar,
was er in 29, 6 mit der Einteilung des Pulses in musikalische Takte je nach Alter ei-
gentlich meint (dissederuntque hae scholae, et omnes eas damnavit Herophilus in musi-
cos pedes venarum pulsu discripto per aetatum gradus.), was damit zusammenhéngen
konnte, dass er die Zusammenhénge nicht ganz erfasst. Fiir den Autor stellt dies aber
fir den Inhalt seiner medizinischen Biicher insgesamt kein Problem dar, da er Heil-
kunde bzw. Medizin vor allem mit traditioneller romischer Heilkunde assoziiert, wie
sie die Vorfahren praktizierten; hier ist der Einsatz von Heilpflanzen zentral, wissen-
schaftliche bahnbrechende Forschungsergebnisse griechischer Natur spielen nur eine
untergeordnete Rolle34*. Dennoch lésst sich abschlief3end festhalten, dass ihm zumin-
dest bis zu einem gewissen Grad bewusst gewesen sein muss, dass ein Unterschied
zwischen dem Wissenschaftsverstindnis des Hellenismus und dem Stand der Wissen-
schaft in seiner Zeit bestand, denn sonst hitte er die Beobachtung, dass die Erkennt-
nisse der Schule des Herophilus in leeres Geschwitz abgesunken seien und damit ein
Niedergang stattgefunden habe, nicht treffen konnen (26, 11; Herophilo quidem,
quamquam subtilioris sectae conditori, ante omnes celebratam rationem, eam paulatim,
usu efficacissimo rerum omnium magistro, peculiariter utique medicinae, ad verba gar-
rulitatemque descendentem. sedere namque in scholis auditioni operatos gratius erat
quam ire per solitudines et quaerere herbas alias aliis diebus anni.). Ob ihm aber auch
bewusst war, worin dieser Unterschied genau bestand, ldsst sich nicht konkret feststel-
len; die Auswahl der Inhalte ldsst allerdings darauf schlieffen, dass ihm vor allem der
qualitative Unterschied nicht offensichtlich war, da fir ihn selbstverstindlich die me-
dizinischen Erkenntnisse der Romer Vorrang vor denen der Griechen haben.

Der abschlieflende, dritte Schritt bei der Eingrenzung des plinianischen Ansatzes
von Wissensordnung umfasst die Ableitung der grundlegenden inhaltlichen Auswahl-
und Ausschlussprinzipien des Autors aus den in der Analyse der Magiekapitel erar-
beiteten Ergebnissen und die weitere Untermauerung derselben anhand weiterer Stel-
len aus der Naturalis Historia.

Wie aus der Feinanalyse ersichtlich, gliedert Plinius seine Magieinhalte in sozial
akzeptierte und sozial nicht akzeptierte auf. Die aufgenommenen sozial akzeptierten
magischen Wissenseinheiten, die in ihren einzelnen Facetten in Abschnitt 4.2.2 de-
tailliert analysiert wurden, folgen primar der vom Autor verfolgten Zielsetzung der
utilitas, denn sie sollen dem Nutzer der Naturalis Historia praktischen Nutzen brin-
gen und ihn in einer Krankheitssituation von seinem Leiden heilen oder dieses zu-
mindest lindern. Es finden sich unter ihnen keinerlei auf Schidigung des Anwenders
ausgerichtete Rezepturen, Mittelpunkt ist stets der Nutzen fiir den Patienten. Als
zweitwichtigster Aspekt folgt der der Vollstandigkeit, denn der Autor versucht, einen
moglichst vollstindigen Uberblick iiber die pflanzlichen, tierischen und menschli-
chen Heilmittelrezepturen zu kompilieren. Dass diese Heilmittelzusammenstellung

340 Russo 2005, 269-277.
341 Kiinzl 2002, 25 f.

149

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

150

dabei systematisch nach verschiedenen festen Ordnungsprinzipien vonstatten geht,
hat die Untersuchung derselben in Abschnitt 4.1 gezeigt. Neben diesen beiden grund-
legenden Sédulen der Inhaltsauswahl fiir die Naturalis Historia spielt auch die Her-
kunft der Wissensinhalte fiir ihre Auswahl bzw. ihren Ausschluss eine entscheidende
Rolle. Nicht nur trifft der Autor mit der bewussten Quellenauswahl die erste Ent-
scheidung tiber die inhaltlichen Grundlagen fiir sein Werk, er legt damit auch bereits
den Rahmen fiir die weitere Auswahl der Einzelinhalte fest. Die Beleuchtung der ver-
wendeten magischen Quellen (Abschnitt 4.2.1) macht deutlich, dass diese allesamt
ein hohes Maf$ an Autoritdt (auctoritas) besitzen, das ihren Einbezug in den Kreis der
Autoren, die die Wissensbasis fiir Plinius’ monumentales Werk bilden, rechtfertigt.
Daneben ist auch die inhaltliche Beheimatung der Rezepturen, die Welt der Natur, so-
wie ihre Qualitdt als miraculum nicht zu vergessen. Die Natur bildet die Grundlage
fiir das gesamte Werk, sie ist Hauptthema und liefert den Hintergrund zu allen Inhal-
ten der 37 Biicher. Aus ihr speisen sich alle magischen und auch nicht-magischen
Heilrezepturen, doch ist bei den magischen Rezepten ihre Besonderheit nicht zu ver-
leugnen. Sie entstammen einem Bereich der Natur, der besonderes Augenmerk erfor-
dert.

Neben den genannten Hauptauswahlkriterien, die sich aus der Feinanalyse ablei-
ten lassen, liefert uns die Untersuchung des Liebeszaubers Ergebnisse zu den leiten-
den Aussschlusskriterien der Naturalis Historia. Der Liebeszauber ist dem Bereich der
in der romischen Gesellschaft sozial nicht akzeptierten Magiepraktiken zuzurechnen,
da er hauptsachlich auf die Schiadigung eines Individuums aus ist. Damit ist das erste
grundlegende Ausschlusskriterium gegeben. An dieses schliefit sich die moralische
Komponente dieser Magieart — und das zweite Ausschlusskriterium - an, denn sie ist
nicht nur nicht sozial inakzeptabel, also unerhort, sondern ihre Konsequenzen kon-
nen, wie dargestellt, auch schrecklich — wie im Fall der Anwendung von Liebestrin-
ken tédlich - sein. Im folgenden Abschnitt wird nun abschliefSend tiefer auf die ein-
zelnen Auswahl- und Ausschlusskriterien eingegangen und es wird mit Hilfe der Ein-
bindung weiterer Stellen aus der Naturalis Historia gezeigt, dass sie als Leitlinien fir
das gesamte Werk gelten konnen. Wo noétig, werden sie um weitere Erkenntnisse er-
weitert.

Auctoritas

Das erste Auswahlkriterium ist eng mit der romischen Form der Wissenstradierung
verkniipft: Es handelt sich um die auctoritas, also die Aufnahme von Inhalten auf-
grund des Ansehens und des daraus folgenden Einflusses der jeweiligen Quelle. Zu-
néchst muss allerdings bemerkt werden, dass Plinius allen seinen namentlich erwahn-
ten Quellen, griechischen wie romischen, ein gewisses Maf3 an auctoritas zuerkennt,
da er sie ja bewusst als zuverldssige Werksgrundlage auswiahlt. Die Wichtigkeit der
Zuverlassigkeit (fides) und damit auch der auctoritas seiner Quellen spricht er in Nat.
Hist. 28, 2 direkt an (fides tantum auctores appellet, quamquam et ipsi consensu prope
iudicii ista eligere laboravimus potiusque curae rerum quam copiae institimus.).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

Werden die Gewdhrsmanner namentlich erwihnt, schwingt oft ein subtiler Hin-
weis auf ihre auctoritas im Hintergrund mit, auch wenn sie nicht eigens erwéhnt
wird. Beispielsweise wird der Nutzen der Bohne fiir die Stimme auf Varro (22, 141;
voci eam [i. e. fabam] prodesse auctor est M. Varro.) oder die Giftwirkung des Mostsaf-
tes nach dem Bade auf niichternen Magen auf Fabianus (23, 62; Fabianus auctor est
venenum esse, si quis ieiunus a balineis id bibat.) zuriickgefiihrt; es wird jeweils, wie an
zahlreichen anderen Stellen der Naturalis Historia auch34?, die Formulierung auctor
est gebraucht. Ein weiterer Hinweis auf die auctoritas und damit auch die Zuverlassig-
keit der Quelle ist das Einbringen positiver Fachurteile hinsichtlich medizinischer
Stoffe seitens des Gewidhrsmannes. Solche werfen ein positives Licht auf den jeweili-
gen Autor, da sie indirekt dessen grofles Fachwissen in den Mittelpunkt stellen, das
ein zentraler Aspekt fiir auctoritas ist. Nur wenn die Quelle qualitativ hochwertig und
verlésslich ist, kann sie die fiir Plinius’ Werk nétige auctoritas besitzen. Beispiele hier-
fiir finden sich in Catos Lob des krausen und glatten Kohls in 20, 80 (Cato crispam
[i.e. brassicam] maxime probat, dein levem grandibus foliis, caule magno.), Ciceros Be-
wunderung fiir die huthdrtende Wirkung der reatinischen Stimpfe im Rahmen der
Behandlung von Heilquellen in 31, 12 (Cicero in admirandis posuit Reatinis tantum
paludibus ungulas iumentorum indurari.), Asklepiades’ Preis der Kamille in 22, 53
(Anthemis magnis laudibus celebratur ab Asclepiade.) oder im offenen Lob des Hippo-
krates fiir das Kraut boupleuron als Speise in ibid., 77 (laudatum in cibis ab Hippocrate)
sowie die medizinische Anwendung der Pflanze linozostis bei Frauenleiden in 25, 40,
die leider keinem Arzt bekannt sei (Hippocrates miris laudibus in mulierem usum
praedicavit has, at hunc modum medicorum nemo novit.). Auch der Hinweis, dass Pli-
nius einer bestimmten Quelle zu einem bestimmten Thema folgt (Cato zum Ol-
schaum - 23, 73; De amurca poteramus videri satis dixisse Catonem secuti, sed redden-
da medicinae quoque est.) oder dass ein Thema von einem bestimmten Gewédhrsmann
besonders genau bearbeitet wurde (Theophrastus zum Natron - 31, 106; nec quem-
quam Theophrasto diligentius tradidisse.) lasst auf die auctoritas der Quelle schlieflen.

Daneben wird das Gewicht bestimmter Autoren als auctoritas fiir feste Bereiche
direkt als Priadikat angegeben. So ist Antonius Castor die fithrende auctoritas fiir die
Botanik zu Plinius’ Zeit und es ist er, an den Plinius sich wendet, wenn er Pflanzen in
Augenschein nehmen moéchte oder Fragen zum Fachgebiet hat (25, 9; nobis certe, (...)
contigit reliquas contemplari scientia Antoni Castoris, cui summa auctoritas erat in ea
arte nostro aevo, visendo hortulo eius, (...)). Als Experten zu den Austern fithrt Plinius
in 32, 62 Mucianus an, dessen Einstufung der Austern er direkt zitiert (sed dicemus
aliena lingua quaeque peritissima huius censurae in nostro aevo fuit. sunt ergo Muciani
verba, quae subiciam: (...))343.

342 Beispielsweise auch in Nat. Hist. 28, 14; 29, 12; 29, 60; 29, 69; 30, 33; 30, 74; 31, 11; 31, 131. Zur
Wichtigkeit von Varro und auch Cato als Autoritaten vgl. Howe 1985, 564 f.

343 Teils werden Inhalte nur aufgrund der auctoritas — nicht unbedingt fiir einen speziellen Bereich —
einer Quelle angegeben, wie beispielsweise in Nat. Hist. 30, 125. Hier wird die Aufbewahrung von
zur Augenheilung verwendeter Rebhiithnergalle in einer Silberbiichse durch die Autoritit des Hip-
pokrates empfohlen (ex Hippocratis putant auctoritate adici, quod in argentea pyxide id servari iu-
bent.).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

Nun lassen sich in den medizinischen Biichern der Naturalis Historia mehrere
Stellen finden, an denen die auctoritas einer Quelle als Kriterium herangezogen wird,
das entscheidet, ob der Wissensinhalt Teil des Werkes wird oder nicht. Meist handelt
es sich dabei um Inhalte, die Plinius’ Nutzaspekt zuwider laufen, wie im Falle giftiger
Stoffe. Diese bringen medizinisch angewandt lediglich Schaden und wiirden daher
ausgesondert werden, im Falle der hochgiftigen Brillenschlange in 29, 65 sorgt jedoch
Varros auctoritas dafiir, dass sie Eingang in die Naturalis Historia findet. Plinius selbst
erklirt, er nehme Heilmittel aus der Brillenschlange nur auf, da Varro im seinem 83.
Lebensjahr mitgeteilt habe, das Trinken des eigenen Harns sei ein wirksames Heilmit-
tel gegen den Bif3 dieses Tieres (cunctarer in proferendo ex iis remedio, ni M. Varro
LXXXIII vitae anno prodidisset aspidum ictus efficacissime sanari hausta a percussis ip-
sorum urina.). Ein weiterer Punkt ist die Aufnahme von Stoffen, die aus Griinden des
Ehrgefiihls oder der Glaubwiirdigkeit eigentlich nicht aufgefiihrt werden diirften. In
28, 67 wird die Anwendung von Mannerharn bei Juckreiz am ganzen Korper durch
die nobilitas der Hebammen abgesichert (obstetricum nobilitas non alio suco efficacius
curari pronuntiavit corporum pruritus (...)); die Angabe der Heilmittel aus der ekeler-
regenden Wanze sei nach Plinius’ Aussagen lediglich auf die nachdriickliche Empfeh-
lung des Tieres durch seine auctores zuriickzufithren (Quaedam pudenda dictu tanta
auctorum adseveratione commendantur, ut praeterire fas non sit, siquidem illa concor-
dia rerum aut repugnantia medicinae gignuntur, veluti cimicum, animalis foedissimi et
dictu quoque fastidiendi, natura contra serpentium morsus et praecipue aspidum valere
dicitur, (...)). Die Einschitzung des Theophrastus als zuverldssiger Autor (auctor alio-
qui gravis) sorgt dafiir, dass Plinius, auch wenn er seine Zweifel offen artikuliert, in
26, 99 ein namentlich nicht weiter spezifiziertes Kraut mit stark aphrodisierender
Wirkung - siebzigmaliger Geschlechtsverkehr sei damit kein Problem - angibt (pro-
digiosa sunt, quae circa hos tradit Theophrastus, auctor alioqui gravis, septuageno coitu
durasse libidinem contactu herbae, cuius nomen genusque non posuit.). Auch der Ein-
bezug von Tieren, die nicht bekannt sind oder nicht mehr existieren, ldsst sich in 30,
103 oder ibid., 146 auf die auctoritas von Plinius’ Gewahrsmannern zuriickfihren. Im
ersten Beispiel nimmt Plinius das vom Philosophen Chrysippus tiberlieferte phryga-
nion als Mittel gegen das Viertagefieber auf, obgleich dieser das Tier weder beschrie-
ben habe noch Plinius etwas dariiber herausfinden konnte. Grund fiir die Aufnahme
ist, dass Chrysippus’ Aussage als gravis auctor nicht tibergangen werden kann; aufler-
dem bietet die Angabe des Inhalts eine mégliche Basis fiir weitere Nachforschungen
interessierter Leser (Chrysippus philosophus tradidit phryganion adalligatum remedio
esse quartanis. Quod esset animal, neque ille descripsit nec nos invenimus qui novisset;
demonstrandum tamen fuit a tam gravi auctore dictum, si cuius cura efficacior esset in-
quirendi.). In ibid., 146 gibt Plinius seine Gewdhrsmanner zwar nicht namentlich an,
sondern verweist auf sie lediglich mit iidem auctores, doch rechtfertigen ihre Angaben
die Aufnahme des Tieres sirugulus, von dem weder Vorkommen noch Beschaffenheit,
sondern lediglich Heilmittel bekannt sind (iidem auctores sirugulum nec quale esset
animal ne ubi nasceretur tradiderunt. fuisse quidem non dubito, cum et medicinae ex eo

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

sint demonstratae.). Wiirde Plinius seinen Quellen keine auctoritas zuschreiben, wiir-
de er diesen Wissensinhalt nicht aufnehmen344.

Zusammenfassend lasst sich anhand der analysierten Beispiele zur auctoritas be-
statigen, dass diese stets im Werkshintergrund erkennbar ist und als eindeutiges Aus-
wahlkriterium fiir Plinius’ magische und nicht-magische Inhalte fungiert. Da sie sich
aber stets auf historische und zeitgendssische Quellen bezieht, ist sie eng mit der spe-
zifisch romischen Art der Wissenstradierung des tradere bzw. prodere verbunden.
Dieses Weitergeben und Bewahren von Wissensinhalten zwischen den Generationen
im Laufe der Zeit lasst sich nun wieder mit den von Plinius im Rahmen seines Werks
sehr hiufig erwdhnten Vorfahren in Verbindung bringen. Die prisci, antiqui oder ma-
iores verkorpern die auctoritas schlechthin, sie bilden mit ihren als vorbildlich darge-
stellten Werten und ihrem als ideal eingestuften Verhalten den Spiegel zu Plinius’ ei-
gener Zeit. Der Autor entwirft an ihnen ein Idealbild an Werten und Verhaltenswei-
sen fir seine Zeitgenossen, das sich auch in seinen Wissensinhalten widerspiegelt.

Einerseits artikuliert Plinius seine Bewunderung fiir die wissenschaftlichen Leis-
tungen der Vorfahren und ihr bestidndiges Bemiithen um neue Erkenntnisse, die sei-
ner Zeit als Vorbild dienen sollen. Sie verkdrpern Sorgfalt und Umsicht bei der Erlan-
gung neuer Erkenntnisse (23, 112; Non est satis mirari curam diligentiamve priscorum,
qui omnia scrutati nihil intemptatum reliquerunt.; 27, 1; Crescit profecto apud me certe
tractatu ipso admiratio antiquitatis, quantoque maior copia herbarum dicenda restat,
tanto magis adorare priscorum in inveniendo curam, in tradendo benignitatem subit.;
ibid., 4; Sed antiquorum curam diligentiamque quis possit venerari?; ibid., 5 f.; immo
vero etiam ferarum remedia antiqui prodiderunt demonstrando, quomodo venenata
quoque ipsa sanarentur.). Auflerdem waren sie stets darauf bedacht, ihr Wissen wei-
terzugeben, um ihren Nachfahren zu niitzen, ein Aspekt, dem Plinius wie bereits er-
wihnt zentrale Bedeutung einrdumt, vor allem, da das Wissen der Alten in seiner Zeit
dem Untergang preisgegeben sei (25, 1£.; nihil ergo intemptatum inexpertumque illis
fuit, nihil deinde occultatum quodque non prodesse posteris vellent. (...) tantum ab ex-
cogitandis novis ac iuvanda vita mores absunt, summumque opus ingeniorum diu iam
hoc fuit, ut intra unumquemaque recte facta veterum perirent.). Dieser Entwicklung ver-
sucht Plinius entgegenzuwirken und so ist es nicht verwunderlich, dass er bei Heil-
mitteln und ihren Zubereitungen mehrfach auf die auctoritas der Vorfahren zuriick-
greift: Neben der genauen Beschreibung eines Rezeptes der Vorfahren zur Zuberei-
tung von Maulbeersaft und seiner medizinischen Anwendung (23, 139) nimmt der
Autor die Anwendung der Nieswurz (25, 53) sowie des Wermuts (27, 48f.) auf. Die
Nutzung des Fetts sowie seine Konservierung (28, 142) kommt ebenso zur Sprache
wie die bevorzugte Verwendung des Wolfsfetts bei den prisci (ibid.), die Entstehung
von hochwertigem Natronschaum (31, 112), die grundlegende Bedeutung des Salzes,

344 Erginzend zum Auswahlkriterium der auctoritas ist zu bemerken, dass auch bestimmte Pflanzen
oder Tiere auctoritas besitzen, die sie empfehlen (z.B. Nat. Hist. 21, 88 — Zichorie; 22, 5 — unbeachte-
te, da unauffillige Pflanzen; 29, 138 — magische auctoritas der Grille laut Nigidius Figulus).

153

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

154

auch bei den Vorfahren (ibid., 881f.), sowie ihre Anwendung verschiedener Salzarten
fiir medizinische Zwecke (ibid., 86)345.

Daneben greift Plinius das Wertesystem der Vorfahren auf. Im Rahmen des Be-
richts des Cassius Hemina, der den Beschluss Konig Numas zum Gebrauch von Seefi-
schen zum Inhalt hat, wird die Sparsambkeit (parsimonia) und Bescheidenheit der
Vorfahren kenntlich (32, 20). Letztere kommt auch in Kombination mit Rechtschaf-
fenheit in 29, 16 zur Sprache; es wird deutlich, dass - im Gegensatz zur Medizin der
Griechen - das Ziel der Heilkunst der Vorfahren die Heilung und nicht die finanzielle
Bereicherung des Arztes war. Aus der Rettung des Lebens durfte kein Geschift ge-
macht werden. Ebenso wies die Medizin der prisci, wie die altromische Gesellschaft
im Allgemeinen, keinerlei oder nur wenig Luxus auf. Die Einfuhr auslindischer Wa-
ren zu horrenden Preisen hétten die Vorfahren nach Plinius’ Ansicht streng verurteilt,
ebenso wie die Zubereitung von teuren Medikamenten mit unzihligen Zutaten wie
dem Theriak; besser seien einfache, niitzliche Medikamente (ibid., 24). Die religiose
Lebensausrichtung der antiqui lasst sich an der Erwédhnung der religiésen Bedeutung
verschiedener Stoffe wie dem Schweineschmalz (28, 136) oder von Hunden (29, 57f.)
klar erkennen, unter anderem, da diese religiésen Brauche teils bis in Plinius’ Zeit
spiirbar seien.

Es wird also insgesamt erkennbar, dass die auctoritas nicht nur ein Auswahlkrite-
rium fiir Plinius’ Inhalte ist, sondern zusitzlich auch als auctoritas priscorum dazu
dient, dem plinianischen Leser einen Spiegel vorzuhalten und ihm den in puncto
Werte und Verhaltensweisen von der romischen Tradition geprigten richtigen Weg
zu weisen34,

Naturbewunderung und miraculum

Das zweite Auswahlkriterium ist wie erwahnt die Qualitat eines Wissensinhalts als
miraculum, wobei es sich um die Charakterisierung eines Inhaltes als wunderbar im
Sinne von auflergewohnlich handelt347. Diese miracula oder mirabilia sind in der ge-
samten Naturalis Historia sehr prisent, in den medizinischen Biichern kommen sie
vor allem in Verbindung mit medizinischen Stoffen vor. Die enge Verbindung der mi-
racula mit der Natur ldsst es ratsam erscheinen, zunéchst einen Blick auf Plinius’ Na-
turbewunderung zu werfen und dann auf die Funktion der miracula als Auswahlkri-
terium einzugehen.

Fiir den Autor ist die Natur die Mutter und Schépferin aller Dinge (Nat. Hist. 22,
117; parens illa ac divina rerum artifex) sowie die Herrin allen Seins (21, 78; illa domi-

345 Kritik an den Vorfahren ist in den medizinischen Biichern fast nicht vorhanden. In Nat. Hist. 25, 57
kritisiert Plinius die zu geringe Dosierung der Nieswurz bei der medizinischen Anwendung durch
die antiqui, er mildert seinen Vorwurf jedoch sofort wieder ab, indem er ihre Vorsicht bei der Ver-
wendung des Mittels in den Fokus riickt. Dass die Vorfahren auch sehr praktisch orientiert waren
belegt ihre Nutzung des Fetts als Schmiere fiir die Wagenachsen (28, 141) oder auch die sehr weise
Aussage, dass jedes Ubel auch einen gewissen Nutzen besitze (27, 8 £.).

346 Zur Tradition als Faktor fiir die Aufnahme von Inhalten sowie Wissen, das aus der Uberlieferung
von Wissen entsteht, vgl. Healy 1999, 111.

347 Vgl Healy 1999, 63 f.; Naas 2002, 246.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

na rerum omnium). IThre Macht ist unermesslich, wie die Erscheinungen des Windes,
der Stiirme und Wirbel beweisen (32, 1; et ipsum sua sponte occurrit inmensum poten-
tiae occultae documentum, ut prorsus neque aliud ultra quaeri debeat nec par ac simile
possit inveniri, ipse se vincente natura, et quidem numerosis modis. quid enim violentius
mari ventisve et turbidinis ac procellis?), und kann nicht angezweifelt werden (ibid., 6;
quocumque modo ista se habent, quis ab hoc tenendi navigia exemplo de ulla potentia
naturae vique et effectu in remediis sponte nascentium rerum dubitet?)348. In ihrer Vor-
sehung (22, 16; providentiam naturae) und Freigebigkeit (27, 1; munificentia) hat sie
nicht nur alles geschaffen, sondern sie hat planvoll fiir den Menschen gesorgt, was die
Vielzahl der existierenden Heilmittel beweist, die verschiedensten Nutzen bringen34.
Die Natur iibt sozusagen selbst die Heilkunde aus (26, 10; medicinam ipsa quodam-
modo rerum natura faciente) und auch die Tiere wurden in diesem Plan natiirlich
nicht vergessen (22, 30; quippe quaedam animalium remediis nascuntur locupleti divi-
nitate ad generanda praesidia, ut non sit mirari satis ingenium eius disponentis auxilia
in genera, in causas, in tempora, ut aliis prosit alius horis diesque nullus prope sine
praesidiis reperiatur.). Medizinische Hilfe ldsst sich tiberall in der Natur finden, sogar
an den entlegendsten und unwirtlichsten Orten. Uberall sind die nach den Regeln der
Sympathie (concordia) und Antipathie (discordia) in Verbindung stehenden Stoffe aus
Pflanzen und Tieren auffindbar, wie Plinius in folgenden beiden Passagen erklért:

Ne silvae quidem horridiorque naturae facies medicinis carent, sacra illa parente rerum
omnium nusquam non remedia disponente homini, ut medicina fieret etiam solitudo ipsa,
sed ad singula illius discordiae atque concordiae miraculis occursantibus. (24, 1)35°

[N]atura, omnium rerum parens, nullum animal ad hoc tantum, ut pasceretur aut alia sa-
tiaret, nasci voluit artesque salutares inseruit et visceribus, quippe cum surdis etiam rebus
insereret; tum vero illa animae auxilia praestantissima ex alia anima esse voluit, contem-
platione ante cuncta mirabili. (27, 146)3>*

Nichts ist also von der Natur ohne gewichtige Ursachen geschaffen worden (29, 64;
adeo nihil parens illa rerum omnium sine ingentibus causis genuit.). Alle Heilmittel, die
sie in Vollkommenbheit hervorbringt (22, 117; naturae quidem opera absoluta atque

348 Die bemerkenswerte Macht der Natur wird auch in Nat. Hist. 31, 1 anhand der Gewdsser ((...) po-
tentia maiore, si verum fateri volumus, quippe hoc elementum ceteris omnibus imperat.) und in 32, 26
am Beispiel der Land- und Wassertiere zur Sprache gebracht (spectabilis naturae potentia, in iis quo-
que, quibus et in terris victus est, (...)).

349 In Nat. Hist. 31, 4 erwéhnt Plinius beispielsweise, dass Heilquellen von selbst fiir den Menschen her-
vorbrechen (auxilia morborum profitentes et e cunctis animalibus hominum tantum causa erumpentes
augent numerum deorum). Die Freigebigkeit der Natur wird auch in 27, 1 f. preisend erwahnt.

350 Nicht einmal die Walder und die wildere Beschaffenheit ihrer Natur entbehren der Heilmittel, weil
ja jene heilige Mutter aller Dinge iiberall Heilmittel fiir den Menschen verteilt, so dass sogar jene
Eindde selbst zur Arznei geeignet wire, wobei aber an den einzelnen Punkten Wunder jener Anti-
pathie und Sympathie begegnen.

351 Die Natur, die Mutter aller Dinge, wollte, dass kein Tier nur zu diesem [Zweck], dass es sich ernihre
oder andere sittige, geboren werde und sie fiigte auch den Eingeweiden heilsame Krifte bei, da sie
[diese] ja sogar leblosen Dingen beifiigte; dann aber wollte sie, dass jene vorziiglichsten Hilfsmittel
fiir das Leben aus einem anderen Leben stammten, wobei die Betrachtung vor allen Dingen bewun-
dernswert ist.

155

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

156

perfecta gignuntur), sind als ihr Geschenk an den Menschen zu sehen, den sie niemals

im Stich lasst: Die Nahrungsmittel des Menschen weisen teils gleichzeitig heilende

Wirkung auf; Beispiel ist hier der Brombeerstrauch mit seinen Friichten (24, 117; Nec

rubos ad maleficia tantum genuit natura, ideoque et mora his, hoc est vel hominibus ci-
bos, dedit. vim habent siccandi, adstringendi, gingivis, tonsillis, (...)). Die pflanzlichen

Heilmittel wurden von der Natur eigens zu medizinischen Zwecken geschaffen (25, 1;

Ipsa quae nunc dicetur herbarum claritas, medicinae tantum gignente eas Tellure, in ad-
mirationem curae priscorum diligentiaeque animum agit.). So wird beispielsweise in

22, 101 der Lasersaft als eine der vortrefflichsten Gaben der Natur gepriesen (Laser e

silphio profluens quo diximus modo inter eximia naturae dona numeratum plurimis

compositionibus inseritur; (...)) und auch in Pflanzen wie den Stachelgewéchsen, de-
nen allgemein wenig Zutrauen entgegengebracht wird, sind Heilstoffe verborgen, die

der Mensch nur zu entdecken braucht (ibid., 15; sperni cum rerum natura, quam certe

non defuisse nobis docebimus et invisis quoque herbis inseruisse remedia). Dass die Na-
tur mit ihrer providentia in allen Lebenslagen Hilfe zu bringen weif3, zeigt die Distel,
deren aphrodisierende Wirkung zur Zeit ihrer Bliite am stérksten und somit am wir-
kungsvollsten ist (ibid., 86; venerem stimulare in vino Hesiodo et Alcaeo testibus, qui

florente ea cicadas acerrimi cantus esse et mulieres libidinis avidissimas virosque in coi-
tum pigerrimos scripsere, velut providentia naturae hoc adiumento tunc valentissimo.).
Insgesamt ist also, wie in 24, 85 beim Rohr angesprochen (Harundinis genera XXVIII
demonstravimus, non aliter evidentiore illa naturae vi, quam continuis his voluminibus

tractamus, (...)), die Kraft der Natur aus den Pflanzen und ihrer Wirkung ersichtlich.
Zu guter Letzt sind es die Tiere selbst, denen die Natur heilende Wirkung verliehen

hat, wie Plinius in 27, 146 klar darlegt. Doch Vorsicht ist geboten: Obwohl sich die

natura stets um den Menschen sorgt, lenkt sie auch die menschlichen Sitten. So fragt

sich Plinius bei der Behandlung des Honigs, ob dessen giftige Variante existiere, um

das Menschengeschlecht vorsichtiger und weniger gierig zu machen (21, 78; quid sibi

voluisse naturam his arbitremur insidiis, ut ab iisdem apibus nec omnibus annis fierent

aut non totis favis? (...) quid sibi voluit nisi aut cautiorem minusque avidum faceret ho-
minem?); dieser Honig wire sozusagen ein bewusst von der Natur eingesetztes Kor-
rekturmittel fiir schlechte Sitten, die sich eingeschlichen haben3s2.

An diesem Punkt sei ein kurzer Verweis auf Plinius’ philosophische Ausrichtung
an stoischen Vorstellungen angebracht, die bereits ausfithrlich von Beagon untersucht
wurde3s3. Die Natur wird als Gottheit (vgl. Nat. Hist. 22, 117) angesehen, die in ihrer
Vorsehung (providentia; vgl. 22, 16) alles planvoll geschaffen hat. In ihrer rationalen

352 Dass seine Zeit nur der Habsucht und nicht der Wissenschaft zugewandt sei beklagt Plinius in Nat.
Hist. 2, 118. Mit seinem Werk versuche er, einen Kontrapunkt zum Trend seiner Zeit zu setzen
(ibid.; (...) sed lucri, non scientiae gratia. nec reputat caeca mens et tantum avaritiae intenta id ipsum
scientia posse tutius fieri. quapropter scrupulosius, quam instituto fortassis conveniat operi, tractabo
ventos (...).).

353 In diesem Zusammenhang sei deshalb auf die Untersuchung der Gedankenwelt des Alteren Plinius
und der zugrunde liegenden philosophischen Vorstellungen bei Beagon 1992 verwiesen. Zum stoi-
schen Gedankengut bei Plinius vgl. daneben auch Citroni-Marchetti 1991, 21-29 und French 1994,
196-206. Die Gottesvorstellung des Plinius in der Naturalis Historia untersucht Dumont in Pigeaud/
Orozius 1987, 219-237.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

Naturordnung nimmt der Mensch eine zentrale Stellung ein; auf diesen ist, sozusagen
als ,Krone der Schopfung®, alles ausgerichtet. Diese Vorstellungen liegen, wie Beagon
1992, 27 feststellt, deutlich erkennbar der Naturalis Historia zugrunde:

The Stoic cosmos was not only divine but also rational and intelligent. Stoic doctrine was
also, by Pliny’s day, becoming increasingly preoccupied with human issues (...). Against
such a background, Pliny is often able to create an intimate and vivid picture of the rela-
tionship between man and nature.

Teil dieser fiir Mensch und Tier so zuverléssig sorgenden Natur sind nun die miracula,
die, wie Plinius selbst in 31, 21 betont, in seinem Werk in grofler Zahl (abunde) ver-
treten sind (Quod si quis fide carere ex his [i.e. fontibus] aliqua arbitratu, discat in nul-
la parte naturae maiora esse miracula, quamquam inter initia operis abunde multa ret-
tulimus.)354. Sprachlich werden diese als miracula, mira oder mirabilia bezeichnet
oder mit den Adjektiven mirus/mirabilis, den Adverbien mire (sanat, prodest/prosunt,
medetur, utilis), mirifice und mirabiliter oder dem Verb mirari verbunden3ss. Eine Un-
tersuchung der Stellen in Buch 20 bis 32, die einen dieser Ausdriicke beinhalten, der
die Auflergewohnlichkeit verschiedener Aspekte der behandelten Pflanzen und Tiere
hervorhebt, bestitigt, dass Plinius den miracula grof3e Bedeutung beimisst. Folgende
Ubersicht zeigt auf, welche Formulierungen in welchen Biichern wie oft gebraucht
werden:

1. miraculum: 21, 795 22, 57; 22, 625 22, 87; 23, 135; 24,
89; 24, 151; 25, 19; 28, 30; 30, 85; 31, 55

2. mirum: 20, 224; 23, 137; 24, 174; 28, 67; 28, 263;
29, 805 31, 108; 32, 8; 32, 11; 32, 51

3. mirabile: 26, 9; 31, 56

4. mirus: 20, 203; 21, 26; 21, 47; 21, 49; 21, 73; 21,

78; 21, 93; 21, 96; 21, 103; 21, 104; 21,
116; 24, 6; 24, 17; 24, 90; 25, 39; 25, 58;
25, 1453 29, 4; 31, 54; 31, 67; 31, 110; 32,
18; 32,133

5. mirabilis: 22, 1205 22, 127; 24, 67 f; 26, 4; 26, 95; 27,
5; 28, 93; 29, 66; 29, 78; 29, 106; 31, 2f;
31,73

354 Plinius erkldrt zwar in Nat. Hist. praef. 12, dass in seinem Werk keine casus mirabiles zu finden sei-
en; wie Naas 2002, 247 f. aber gezeigt hat, diirften die in der Widmung genannten wundersamen
Ereignisse nicht mit den miracula der Natur tibereinstimmen. Es konnte sich bei ihnen mehr um
»événements fictifs“ bzw. ,,récits d’aventures” als um ,,,merveilles* de la nature“ handeln (Naas 2002,
248), die der Zielsetzung des Plinius folglich nicht entsprechen. Auf die in der Naturalis Historia als
Quellen verwendeten Autoren von mirabilia geht Beagon 1992, 8. ein; in die Zeit des Hellenismus
zu datieren sind Callimachus und sein Schiiler Philostephanus von Kyrene, es folgen in der rémi-
schen Zeit Isigonus von Nikda und Alexander Polyhistor. Romische Schriftsteller, die mit der Abfas-
sung von mirabilia in Verbindung gebracht werden, sind Mucianus, C. Epidius, Turranius Gracilis,
Pompeius Trogus, Cornelius Valerianus und Trebius Niger. Zu den Autoren vgl. auch Naas 2002,
245. Grundlegend zu den mirabilia bei Plinius vgl. Beagon 1992, 8 f;; Healy 1999, 63-70; Naas 2002,
237-292 und Naas in Gibson/Morello 2011, 57-70.

355 Vgl auch Naas 2002, 244-247.

157

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

158

6. mire: 21, 47; 21, 30; 22, 23; 22, 29; 22, 64; 22,
68; 23, 755 23, 115; 23, 116; 23, 133; 24,
26; 24, 146; 24, 169; 25, 37; 25, 92; 25,
142; 26, 35; 26, 91; 28, 165; 28, 210; 28,
217; 28, 227; 28, 2515 29, 37; 29, 40; 29,
139; 30, 24; 30, 74; 30, 112; 30, 117; 30,
118; 32, 53; 32, 64; 32, 87

7. mirifice: 24, 169; 27, 14; 29, 58; 29, 124; 31, 97; 32,
88;32,112; 32,134

8. mirabiliter: 29, 131

9. mirari: 21, 71; 22, 63; 23, 70£; 26, 123; 28, 33; 28,

40; 28, 153; 29, 565 29, 103; 30, 115; 31, 91

Die Zusammenstellung macht klar, dass Plinius an vielen Stellen der medizinischen
Biicher aufgrund seiner Vorliebe fiir das Auflergewohnliche (Healy 1999, 64; curiosity
for the unusual) Wissensinhalte, die auf die wundersame Qualitit der Natur Bezug
nehmen, aufnimmt356. Worin bestehen diese nun genau? Naas fasst ihren Inhalt tref-
fend zusammen (Naas in Gibson/Morello 2011, 59)357:

Mirabilia are very frequent in the Naturalis Historia. They consist on one hand in strange
and marvellous phenomena in nature, and on the other hand in extraordinary human
creations.

Auch wenn dhnlich wie beim Auswahlkriterium der auctoritas beim Grofteil der auf-
gefithrten Stellen nicht explizit erklart wird, dass der jeweilige Inhalt aufgrund seiner
Qualitdt als miraculum ausgewahlt wurde, ldsst sich anhand einiger Punkte klar her-
ausarbeiten, dass die miracula tatsichlich als Kriterium der Stoffauswahl fungieren.
Diesen Aspekt hat auch Naas bereits formuliert, denn fiir sie stellt das Wunderbare in
Plinius’ Werk ebenfalls ,,un critére de selection de données et un élément de composi-
tion de lencyclopédie“ (Naas 2002, 166) dar35®. Am besten lasst sich die Auswahl-
funktion in Nat. Hist. 24, 89 bei der Behandlung des Ebenholzbaumes nachweisen.
Dieser wird nur aufgrund seiner Qualidt als miraculum aufgenommen (ibid.; non
omittetur tamen propter miraculum), da eigentlich bei der Arzneimittellehre Heilmit-
tel aus fremden Landern keine Beriicksichtigung finden (ibid.; Ne in Aegypto quidem
nascitur hebenus, ut docuimus, nec tractamus in medicina alienos orbes, non omittetur
tamen propter miraculum.). Da er allerdings aulergewohnlich ist, findet er seinen
Platz bei den wild wachsenden Pflanzen. Ein weiteres gutes Beispiel ist der Einbezug
einer sonderbaren Eigenschaft von Hithnerbeinen in 29, 80, die schmelzendes Gold
in sich aufsaugen und es somit vernichten konnen. Plinius nimmt diese Besonderheit
auf, obwohl sie nicht in den medizinischen Bereich fallt, nach seinen Worten darf die-

356 Mogliche allgemeine Griinde wie den Zeitgeschmack, die Entwicklung auf dem Feld der Wissen-
schaft sowie die Bediirfnisse der romischen Oberschicht und personliche Griinde des Plinius be-
leuchtet Naas in Gibson/Morello 2011, 60f.

357 Vgl auch Naas 2002, 245.

358 Die Funktion der mirabilia als Auswahl- und Klassifikationskriterium wird auch in Naas 2002,
277-280 untersucht. Kéves-Zulauf bezeichnet die mirabilia naturae als eine ,,plinianische Grundka-
tegorie (Koves-Zulauf 1978 in ANRW I, 16, 1, 196).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

ses miraculum aber nicht tibergangen werden (ibid.; non praeteribo miraculum, quam-
quam ad medicinam non pertinens: si auro liquescenti gallinarum membra misceantur,
consumunt id in se; ita hoc venenum auri est.).

Daneben weist an weiteren Stellen die Verbindung der auf8ergewdhnlich-wunder-
baren Aspekte der Natur mit den Verben tradere, prodere oder memorare auf das
Uberliefern von Wissensinhalten hin (z.B. zur Ernahrung der Bienen - 21, 73; Mirum
est dignumgque memoratu de alimentis quod conperi; 24, 174; mirum traditur; 28, 67;
mirum proditur; Pferde — 28, 263; Mira praeterea traduntur in iisdem animalibus:
(...)). Plinius hat die miracula also — wie alle seine Inhalte — bewusst ausgewéhlt und
nach Priifung in sein Werk aufgenommen; sie sind folglich der Weitergabe an die
Nachwelt wert und sind bedeutender Teil seiner umfassenden Wissenssammlung.
Dass er all diese Wissensinhalte im Text klar erkennbar mit dem Préadikat des miracu-
lum versieht, kann als zusatzlicher Beleg dafiir dienen, dass es sich bei den miracula
tatsdchlich um ein vom Autor bewusst eingesetztes Auswahlkriterium handelt.

Vollstandigkeit

Dass Plinius der inhaltlichen Vollstindigkeit seines Werkes, das als umfassendes
Kompendium das gesamte zeitgendssische Wissen iiber die natura rerum schriftlich
fixieren soll, zentrale Bedeutung beimisst, wird bereits in Nat. Hist. praef. 14 deutlich
erkennbar3s9. Die Naturalis Historia soll alle Wissensinhalte, die die Griechen mit
é¢ykviAiog mawdeia bezeichnen, umfassen (iam omnia attingenda, quae Graeci Tiig
éykvkAiov mawdeiog vocant, et tamen ignota aut incerta ingeniis facta)3%°. Plinius ist
sich allerdings bewusst, dass gerade der Anspruch der Vollstandigkeit niemals ganz
erreicht werden kann, da es immer Inhalte geben wird, die nicht im Werk enthalten
sind (ibid., 18; nec dubitamus multa esse quae et nos praeterierint.)3¢1. Allein das Vor-
haben, die gesamte (bekannte romische) Welt in einem einzigen Werk zusammenzu-
fassen — das Thema ist es ja, die rerum natura, hoc est vita (ibid., 13) darzustellen -,
zwingt den Autor jedoch zu einer bewussten inhaltlichen Auswahl3¢2. Diese hat er
nach eigenen Angaben (ibid., 17) aus etwa 2.000 (lectione voluminum circiter 11) von
100 ausgewdhlten Autoren verfassten Werken (ex exquisitis auctoribus) getroften, das
Ergebnis sind nach Plinius’ Zzhlung 20.000 der Behandlung werte Gegenstinde (XX
rerum dignarum cura). Doch obwohl die Inhalte der Naturalis Historia das Ergebnis
einer bewussten Auswahl seitens des Autors sind, durchzieht das Konzept der Voll-
standigkeit das Werk wie ein roter Faden. Schon allein der Aufbau weist darauf hin,
denn Plinius fasst alle zur Natur gehorigen Komponenten darin zusammen und ord-
net sie ganz bewusst vom Kosmos bis zur Untersuchung des Erdinneren an33. Damit
wird allerdings auch klar, dass die Welt in ihrer Auspragung in der Naturalis Historia

359 Vgl auch Carey 2003, 17. Zum Aspekt der Vollstindigkeit insgesamt vgl. Naas 2002, 81-84 und Ca-
rey 2003, 17-40.

360 Zum Begriff vgl. S. 68 f. der vorliegenden Arbeit.

361 Vgl auch Naas 2002, 81.

362 Vgl. auch Carey 2003, 21.

363 Vgl. auch Carey 2003, 18.

159

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

160

ein bewusstes Konstrukt ist; Plinius zeigt uns eine Reprisentation der Natur nach sei-
nen individuellen Vorstellungen, von der der Leser den Eindruck haben soll, dass sie
vollstindig ist. Jedem Inhalt weist er seinen individuellen Platz zu und schafft da-
durch einerseits den Eindruck einer geordneten Natur, andererseits suggeriert er sei-
nem Gegeniiber, dass die Naturalis Historia die Abbildung der realen Welt ist, auch
wenn dies streng genommen nicht der Fall ist364.

Innerhalb des Werkes lésst sich nun deutlich erkennen, dass Plinius die inhaltli-
che Vollstindigkeit als Auswahlkriterium nutzt3¢. Typisch fir den Einbezug von
Wissensinhalten sind Formulierungen mit dem Verb omittere, wie ne quod omittamus
(20, 235) oder nihil omissum est (28, 265), denn Auslassungen von fiir ihn wichtigen
Inhalten in der Darstellung mdchte der Autor gerade vermeiden. Daneben wird sein
Bestreben nach vollstindiger inhaltlicher Behandlung an weiteren Stellen deutlich,
von denen hier nur einige wenige exemplarisch angefiihrt werden sollen, um Plinius’
Auswahlverfahren zu verdeutlichen. Ist ein Wissensinhalt nicht tiefgriindig genug er-
fasst worden, wie bei den Austern (32, 59-65), wird er sorgfiltig vervollstindigt. Der
Abschnitt zu den Austern (ostrea) wird dann auch mit den Worten, es sei allem An-
schein nach noch nicht genug tiber sie gesprochen worden, eingeleitet (ibid., 59; Et
ostrea adversantur isdem [i.e. venenis], nec podest [sic] videri satis dictum esse de iis,
cum palma mensarum diu iam tribuatur illis.). Es folgt die genaue Behandlung ihres
Aussehens, ihres Korpers sowie ihres Vorkommens; ab ibid., 64 wird ihr medizini-
scher Nutzen in den Fokus geriickt. Somit sind alle zur Auster relevanten Informatio-
nen ins Werk aufgenommen.

Des Weiteren wird das Streben nach Vollstandigkeit generell in der Auflistung
von Inhalten ersichtlich. Ein schones Beispiel ist der Katalog der Wassertiere in 32,
144-151, der den Anspruch erhebt, alle Arten der im Wasser lebenden Tierarten voll-
standig wiederzugeben. Dies wird bereits in ibid., 142 kenntlich, da Plinius nicht nur
die genaue Anzahl aller Arten - insgesamt 144 — kennt, sondern sie zudem alle na-
mentlich auffithren kann (ibid.; Peractis aquatilium dotibus non alienum videtur indi-
care per tot maria, (...) animalia centum quadraginta quattuor omnino generum esse
eaque nominatim complecti). Damit erweckt er den Eindruck, dass jedem, der sich mit
dieser Liste beschiftige, danach automatisch alle existierenden Wassertiere bekannt
seien, da diese als certa gilten (ibid., 143). Unterstrichen wird die Wichtigkeit der
vollstandigen Angabe der Wassertiere noch dadurch, dass der Autor bemerkt, dass
diese fiir die Landtiere und Vogel gar nicht moglich sei, da die Tiere Indiens, Athiopi-
ens oder Skythiens in ihrer Gesamtheit der Menschheit nicht bekannt seien (ibid.,
142.; quod in terrestribus volucribusque fieri non quit. neque enim omnis Indiae Aethio-
piaeque aut Scythiae desertorumve novimus feras aut volucres).

364 Carey 2003, 28f.

365 Vgl auch Naas 2002, 81 f. Dass Plinius Vollstdndigkeit tatsachlich als Auswahlkriterium nutzt, zeigt
auch Nat. Hist. 22, 4. Hier wird das Gebiet der Férberei aus der Darstellung ausgeschlossen, da es
niemals Teil der freien Kiinste gewesen sei (ibid.; nec tinguendi tamen rationem omisissemus, si um-
quam ea liberalium artium fuisset.). Es wird zwar erwahnt und seine Existenz gerdt daher nicht in
Vergessenheit, nihere Ausfithrungen verbieten sich allerdings aufgrund der bewussten Stoffwahl.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

Dem Streben nach Vollstindigkeit ist auch die Erwdhnung von medizinisch nutz-
losen Stoffen wie dem Kraut sillybum in 22, 85 oder sogar giftigen Mitteln wie der
Pflanze bouprestis (ibid., 78) oder gewissen Pilzen (ibid., 98 f.) geschuldet3¢6. Obwohl
sie alle nur kurz angesprochen, aber nicht weiter ausgefithrt werden, werden sie doch
erwéhnt; bei den Pilzen werden neben ihrem durchaus vorhandenen medizinischen
Nutzen zusitzlich Gegenmittel bei Vergiftung angesprochen. Allein ihre Aufnahme in
die Naturalis Historia belegt, dass ohne sie die Darstellung der Natur nicht vollstindig
wire. Daneben bezieht Plinius auch Stoffe oder Tiere mit ein, deren Vorkommen sehr
begrenzt ist; hier wire beispielsweise der lediglich im Nilbereich existierende Raben-
fisch (32, 56) zu nennen. Der Autor betont bei diesem Wissensinhalt, er gehore in das
Werk, da er seine Angaben fiir alle Linder mache (ibid.; Coracini pisces Nilo quidem
peculiares sunt, sed nos haec omnibus terris demonstramus.), was ebenfalls auf das
Streben nach inhaltlicher Vollstandigkeit hinweist, denn er kénnte derartige Inhalte
mit der Begriindung, sie seien nicht fiir alle Leser von Nutzen, durchaus auch aus-
schlieflen. Auch das dichte Netz an Querverweisen3®7, das das Werk durchzieht, er-
weckt den Eindruck, dass alles vollstindig und systematisch abgehandelt wird. Dane-
ben muss auch erwihnt werden, dass bestimmte Inhalte nur aufgenommen werden,
da sie berliefert sind, wie die magischen Heilmittel gegen Kinderkrankheiten (30,
137; Vix est serio conplecti quaedam, non omittenda tamen, quia sunt prodita). Hier
dient Vollstindigkeit nicht mehr unbedingt dem Nutzen, sondern ist Selbstzweck.

Nachdem nun die Bedeutung der Vollstandigkeit als inhaltliches Auswahlkriteri-
um weiter beleuchtet und untermauert wurde, soll nun abschlieflend Carey zu Wort
kommen, die die Funktion dieses Auswahlkriteriums in der Naturalis Historia tref-
fend zusammengefasst hat (Carey 2003, 30):

Pliny persistently emphasizes the completeness of his work, whether in drawing the
reader’s attention to his inclusion of a particular piece of information, or in describing
something as innumerable only to go on to catalogue it. The appearance of totality is cru-
cial for the development of the themes and concerns which Pliny pursues in the Natural
History. In seeming to detail the contents of the world in their entirety, while at the same
time structuring his work according to a system apparently devised by Nature herself, Pli-
ny can suggest that his own representation of the world exactly replicates the world as it
exists outside of his text.

Nutzen

Als Hauptkriterium der Stoffauswahl in der Naturalis Historia soll nun als vierte Sdule
die utilitas — auch als usus bezeichnet — untersucht werden, die gleichzeitig die Haupt-
zielsetzung des Werks darstellt, wie bereits besprochen wurde3®s. Nutzen zu bringen

366 Die Untersuchung der inhaltlichen Ausschlusskriterien im Anschluss an die Auswahlkriterien wird
zeigen, dass die genannten Inhalte nur daher lediglich kurz erwahnt werden, da der fehlende inhalt-
liche Nutzen oder auch die schidigende Wirkung eines Stoffes eigentlich ein Ausschlusskriterium
dieser Mittel bilden.

367 In Nat. Hist. 30 beispielsweise in 30, 19; 30, 30; 30, 39; 30, 40; 30, 46; 30, 54; 30, 56; 30, 59; 30, 66; 30,
73; 30, 81; 30, 865 30, 90; 30, 123. Vgl. dazu auch Carey 2003, 26.

368 Vgl. Abschnitt 4.1.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

162

ist Plinius’ zentrales Anliegen, dessen Wichtigkeit sich aus Nat. Hist. 2, 18 er-
schlie3t369: Als Mensch einem anderen Hilfe zu bringen, d.h. ihm zu nutzen, sei gott-
lich und dariiber hinaus der Weg zu ewigem Ruhm (ibid.; deus est mortali iuvare mor-
talem, et haec ad aeternam gloriam via.). Dass der Autor folglich seine Inhaltsauswahl
am Nutzen ausrichtet, ldsst sich an einer Vielzahl von Beispielen aus allen medizini-
schen Biichern belegen37°. Zunichst muss die Aufmerksambkeit jedoch auf die Worter
und Formulierungen gerichtet werden, welche Plinius fiir diesen Aspekt wahlt. Als
Untersuchungsbeispiel dient Buch 30.

Im Bereich der Verben verwendet der Autor iiberwiegend prodesse, aber auch iu-
vare, curare, mederi und sanare haben im Wechsel ihren festen Platz; im Bereich der
Adjektive nimmt utilis, gefolgt von efficax, eine wichtige Stellung ein. Daneben wird
der besondere Nutzen eines Mittels durch die Betonung seiner schnellen Wirkung
(30, 79; praesentaneum est) oder seines allgemeinen Ansehens in der Anwendung
(ibid., 88; magnifice laudatur) deutlich. Die folgende Ubersicht fasst die Verwendung
der einzelnen Formen in Buch 30 auf einen Blick zusammen:

1. prodesse: 30, 23; 30, 24; 30, 26; 30, 37; 30, 39; 30, 44; 30, 54;
30, 565 30, 63; 30, 65; 30, 68; 30, 71; 30, 74; 30, 90;
30, 95; 30, 1105 30, 116; 30, 117; 30, 126

2. iuvare: 30, 62
3. curare: 30,78
4. sanare: 30, 116
5. mederi: 30, 119
6. utilis: 30, 77
7. efficax: 30, 23

Wie aus der Ubersicht erkennbar unterstreicht der Autor im gesamten Buch 30 die
Bedeutung des Nutzens seiner ausgewahlten Heilmittel; dies trifft in dieser Weise fiir
jedes der medizinischen Biicher zu. Er trifft jedoch zusitzlich eine Differenzierung,
indem er Abstufungen im Grad der Niitzlichkeit der Mittel angibt. Sind manche Stof-
fe nur utilis oder efficax, so zeichnen sich andere im Vergleich zu diesen als utilior/
utilius bzw. efficacior/efficacius oder sogar als utilissimus, a, um bzw. efficacissimus, a,
um/efficacissime aus. In Buch 30 ist dies bei folgenden Stellen der Fall:

1. utilior/utilius: 30, 45
2. utilissimus, a, um: 30, 30; 30, 56; 30, 60; 30, 86; 30, 114; 30, 135

369 Vgl auch Beagon 1992, 56. Dass auch das Uberliefern von Wissen groflen Nutzen in sich birgt, wird
in Nat. Hist. 29, 4 erkennbar; an dieser Stelle geht Plinius auf den Arzt Hippokrates von Kos ein, der
schriftlich festgehalten habe, wie die Patienten, die durch den Gott Asklepius Heilung erfahren hit-
ten, geheilt worden seien. Zweck dieser Abschriften sei es gewesen, zukiinftigen Kranken Nutzen zu
bringen; Hippokrates sei somit als Begriinder der Heilkunde anzusehen (ibid.; is [i.e. Hippocrates],
cum fuisset mos, liberatos morbis scribere in templo eius dei quid auxiliatum esset, ut postea similitudo
proficeret, exscripsisse ea traditur atque, ut Varro apud nos credit, templo cremato iis instituisse medi-
cinam hanc, quae clinice vocatur.).

370 Ein Beispiel bietet Nat. Hist. 30, 25. Hier stellt Plinius fest, dass es ein duflerst grofSes Verdienst sei-
nerseits sei, die fiir das menschliche Leben niitzlichen Pflanzen in seinem Werk angegeben zu haben
(ibid.; satis operae fuerit abundeque praestatum vitae salutares dixisse ac postea inventas).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

3. efficacior/efficacius: 30, 33; 30, 37; 30, 119
4. efficacissimus, a, um, efficacis- 30, 33; 30, 34; 30, 45; 30, 62; 30, 69
sime:

Doch nicht alle Stoffe sind ausschliefilich niitzlich und so bringt Plinius auch Hinwei-
se auf schidliche Wirkungen an, wie in 30, 45 bei den Waldschnecken, die fiir den
Magen nicht niitzlich seien (ibid.; nec silvestres [i.e. cocleae] stomacho utiles). Auch
gibt er praktische Hinweise, um die fehlerhafte Anwendung eines Mittels zu verhin-
dern und somit den Nutzen eines Stoffes zu erhalten, wie beispielsweise bei der Ver-
wendung von Tausendfiiffilern gegen Halsentziindungen. Zwanzig dieser Tiere wiir-
den in einer hemina Wassermet zerrieben und miissten dann mit Hilfe eines Trink-
halms verzehrt werden, da die Heilkraft verloren ginge, falls sie die Zéhne beriihrten
(ibid.; milipedam inlini anginis efficacissimum putant; alii XX tritas in aquae mulsae
hemina dari per harundinem, quoniam dentibus tactis nihil prosint.).

Da nun die Bedeutung der Niitzlichkeit in der Naturalis Historia nochmals her-
vorgehoben wurde, wenden wir uns zwei ausgewahlten Stellen zu, an denen deutlich
wird, dass die utilitas tatsachlich als inhaltliches Auswahlkriterium fungiert. Es muss
vorausgeschickt werden, dass dieses Kriterium sehr viel breiter als die tibrigen ange-
legt ist, da es zugleich mit der Hauptzielsetzung iibereinstimmt; allein die Vielzahl der
Stellen, an denen die utilitas in verschiedensten Formulierungen immer wieder ins
Gedichtnis des Lesers gerufen wird, dient als Beleg, dass die Einzelstellen nach die-
sem Kriterium gewdhlt wurden.

Die bewusste Entscheidung des Autors fiir die Auswahl nutzbringender Wissens-
inhalte wird allerdings bei der Behandlung des Weines in 23, 31 f. besonders deutlich.
Nachdem Plinius mittels Riickverweis daran erinnert hat, dass die verschiedenen
Weinarten, ihre Eigenschaften und Unterschiede bereits besprochen wurden (ibid.,
31; Vini genera differentiasque perquam multas exposuimus et fere cuiusque proprieta-
tes.), weist er darauf hin, dass es duflerst schwierig sei, zu entscheiden, ob der Weinge-
nuss mehr niitze oder schade (ibid.; neque est ulla pars difficilior tractatu aut numero-
sior, quippe cum sit arduum dictu, pluribus prosit an noceat.). Er entscheidet sich klar
dafiir, im Folgenden lediglich die Heilwirkung des Weines zu behandeln (ibid.; etenim
de natura ad remedia tantum pertinente nunc loquimur.) und aus seinen Quellen mit
romischer Ernsthaftigkeit und aus Liebe zu den freien Kiinsten als Verkiinder des
menschlichen Wohls eine sorgféltige Auswahl unter den zur Verfiigung stehenden In-
halten zu treffen (ibid., 32; nos ista Romana gravitate artiumque liberalium adpetentia
non ut medici, sed ut indices salutis humanae diligenter distinguemus.). Seine Entschei-
dung unterstreicht klar, dass sein Fokus auf dem Nutzinhalt liegt.

Auch in 25, 151 entscheidet das Kriterium des Nutzens iiber den Einbezug des
hochgiftigen Schierlings, der dann von Paragraph 151 bis 154 genau behandelt wird.
Plinjus gibt ehrlich an, dass es sich bei der Pflanze um ein Gift handelt und dass sie als
Strafe des athenischen Staates verhasst sei (ibid.; Cicuta quoque venenum est, publica
Atheniensium poena invisa, (...)). Kurz und biindig erklart er jedoch sofort im An-
schluss, dass der Schierling aufgrund seiner hohen Nutzwirkung keinesfalls ibergan-
gen werden diirfe (ibid.; (...) ad multa tamen usus non omittenda.).

163

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

164

Ebenfalls dem Nutzen geschuldet ist die Anordnung der ausgewiahlten Wissensin-
halte zu den Wassertieren nach Krankheiten ab 32, 43. Diese soll hier erwahnt wer-
den, auch wenn sie nur indirekt ein Beispiel fiir die Auswahlfunktion der utilitas dar-
stellt. Plinius gibt in ibid., 42 an, dass die Einteilung der Wassertiere den Krankheiten
nach fiir das Leben schlichtweg niitzlicher sei, auch wenn sie nicht unbedingt als an-
genehm bezeichnet werden konne (Hinc deinde in morbos digeremus aquatilia, non
quia ignoremus gratiorem esse universitatem animalium maiorisque miraculi, sed hoc
utilius est vitae, contributa habere remedia, (...)). Fiir jeden Nutzer des Werkes ist ein
anderer Inhalt niitzlich. Die inhaltliche Anordnung auf Niitzlichkeit zu griinden,
weist indirekt auch darauf hin, dass die Inhalte ebenfalls nutzbringend sein miissen,
sonst wiren sie nicht Teil des Abschnitts. Die angefiihrten Beispiele sollen soweit ge-
niigen, da eindeutig untermauert ist, dass utilitas bzw. usus vom Autor als Auswahl-
kriterium verwendet wird37*.

Ausschlusskriterien — Fehlendes oder nicht mehr vorhandenes Anwendungsgebiet

Nach den Auswahlgrundlagen sollen nun die Kriterien zur Sprache kommen, mit de-
nen der Autor bestimmte Inhalte bewusst aus seinem Werk ausklammert. Wie bei
den Ergebnissen der Magiekapitelanalyse bereits festgehalten, handelt es sich bei den
ausgeschlossenen Wissenseinheiten um Inhalte, die Plinius moralischen Vor-
stellungen oder seinem Nutz- bzw. Vollstindigkeitsaspekt zuwider laufen und damit
aus seiner Sicht seinem Werk folglich wenig angemessen sind372.

Der erste Punkt in der Reihe der Ausschlusskriterien, der erweiternd zu unseren
bereits genannten Ergebnissen hinzutritt und aufgrund seiner Kiirze vor dem Kriteri-
um der Nichtvertretbarkeit bzw. der bewussten Schddigung behandelt werden soll,
bezieht sich auf fehlende oder nicht mehr vorhandene Anwendungsgebiete. Hier ist
die Verletzung des Nutzaspekts jeweils der Ausschlussgrund fiir den Inhalt. Obwohl
Plinius seine Quellen sorgfiltig bearbeitet, fehlen fiir manche Stoffe schlichtweg die
Informationen. Gibt es keine Informationen iiber die betreffende Pflanze, wird dieser
Wissensinhalt ausgeschlossen, da er keinerlei praktischen Nutzen im Rahmen der
Zielsetzung des Plinius besitzt. Dies trifft auf die Erdmandel in Nat. Hist. 21, 175 zu.
Plinius erwéhnt lediglich ihren Namen und dass sie in Agypten als Speise verzehrt
werde (ibid.; Anthalii, quod Aegyptii edunt), dann bricht er den Punkt mit den Worten
nullum alium reperi usum ab. Ebenfalls nicht mehr vorhanden ist das Anwendungsge-
biet kiinstlich zubereiteter Weinarten, da diese nach Wissensstand des Autors nicht
mehr hergestellt werden; da sie nicht mehr verfiigbar seien und sie auch keinen Nut-

371 Zum Zusammenhang zwischen utilitas und Moralismus in der Naturalis Historia vgl. Citroni-Mar-
chetti 1980, 124-148.

372 Neben den im folgenden Abschnitt untersuchten Ausschlusskriterien werden Wissensinhalte auch
aus anderen Griinden beiseite gelassen. Ein Beispiel bietet die Prahlerei der Arzte in Nat. Hist. 23,
52. Plinius {ibt scharfe Kritik an ihnen, da sie angaben, Wein aus Steckriiben oder auch Wacholder
kénne gegen Ermattung angewendet werden; dies ist fiir den Autor nichts als Angeberei, weshalb er
Informationen dhnlicher Art, die er in seinen Quellen gefunden hatte, bewusst ausschliefit (ibid.; et
alias modum excesserat medicorum in his ostentatio, veluti e napis vinum utile esse ab armorum equi-
tandive lassitudine praecipientium atque, ut reliqua omittamus, etiam e iunipiro.).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

zen mehr bringen kénnen, muss auch ihre Verwendung nicht besprochen werden.
Viel sinnvoller sei es in diesem Fall, auf die einzelnen Bestandteile dieser ehemals
existierenden Weine und deren Nutzen ndher einzugehen (23, 52; Vini genera, quae
fingi docuimus, nec fieri iam arbitror et supervacuum eorum usum, cum ipsis rebus, ex
quibus finguntur, doceamus uti.).

Ebenfalls ausgeschlossen werden Stoffe, die in der Medizin keinen Nutzen haben.
Fehlt die niitzliche Anwendung, erfiillt das Heilmittel keinen sinnvollen Zweck und
tragt nicht zur medizinischen Hilfe fiir den Menschen bei, wie es in 22, 85 fiir das
Kraut sillybum der Fall ist (ibid.; in medicina nullum usum habet.); dieses ist jedoch
nicht einmal als Speise in den Landern, in denen es vorkommt, von Nutzen, da seine
Zubereitung sich duflerst schwierig gestaltet (ibid.; Sillybum, chamaeleonti albo simi-
lem, aeque spinosam, ne in Cilicia quidem aut Syria aut Phoenice, ubi nascitur, coquere
tanti est; ita operosa eius culina traditur.). Pflanzen oder Tiere ohne jeglichen medizi-
nischen Nutzaspekt aufzunehmen steht im Widerspruch zu Plinius’ Werkszweck, so-
mit sind derlei Inhalte iiberfliissig. Der letzte Punkt, der erwédhnt werden muss, sind
Tiere, die als ausgestorben gelten oder tatsichlich ausgestorben sind. Plinius ent-
schlie3t sich in 28, 151 die aus dem hirschihnlichen Tier ophion zu gewinnenden
Heilmittel komplett auszuschlieflen, da dieses auf Sardinien vorkommende Lebewe-
sen seiner Meinung nach ausgestorben sei (ibid.; invenio apud auctores Graecos, ani-
mal cervo minus et pilo demum simile, quod ophion vocaretur, Sardiniam tantum ferre
solitam. Hoc interisse arbitror et ideo medicinas ex eo omitto.). Ist das Tier gar nicht
mehr vorhanden, macht auch die Angabe von aus ihm gewonnenen Heilmitteln kei-
nen Sinn, da es dem Menschen nicht mehr von Nutzen sein kann.

Nicht vertretbare Inhalte: Scheu, Schreckliches und Unerhortes

Das zweite Ausschlusskriterium steht wie festgestellt in Verbindung mit den morali-
schen Vorstellungen des Alteren Plinius. In Buch 28 der Naturalis Historia wird er-
kennbar, dass er Inhalte, die nicht vertretbar sind, da sie das (geistige) Schamgefiihl
(pudor) eines Romers verletzen konnen, zwar in aller Kiirze anspricht, aber bewusst
nicht vertieft373. Alle Stellen weisen eine zu pudor in Verbindung stehende Wortwahl
auf; es wird in jedem Fall eindeutig geklért, dass das Schamgefiithl den Ausschluss des
Inhalts bedingt.

Im Rahmen der Besprechung von Wunderzeichen fiithrt der Autor eine Vielzahl
von Beispielen fiir ostenta (28, 17; ostentorum vires) aus dem romischen Bereich an,
den letzten Punkt bildet die Erwdhnung von Zauberspriichen (ibid., 29; carmina) ge-
gen Hagel, bestimmte Arten von Krankheiten sowie Verbrennungen, von denen sich
manche sogar bewihrt hitten (ibid.; carmina quidem exstant contra grandines contra-
que morborum genera contraque ambusta, quaedam etiam experta; (...)). Dann aber
bricht Plinius die Fortfithrung weiterer magischer Beispiele bewusst ab; Grund ist
nach seinen Angaben sein Schamgefiihl, hier mit verecundia ausgedriickt, das ihm

373 Zum Begriff des pudor vgl. den Artikel von Radke in RE XXIII, 2, 1947; zum Gegensatz des korper-
lichen Schamgefiihls (pudicitia) vgl. den Artikel von Radke in RE XXIII, 2, 1942-1945.

165

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

166

wegen der grofien Unterschiedlichkeit der Ansichten zu den ostenta im Wege stehe
und ihn somit hindere, weitere Inhalte anzufiithren (ibid.; sed prodendo obstat ingens
verecundia in tanta animorum varietate.). Der Abschnitt schlief$t mit dem Hinweis,
jeder miisse sich hinsichtlich der Wunderzeichen eine eigene Meinung bilden (ibid.;
Quapropter de his, ut cuique libitum fuerit, opinetur.), fur Plinius ist das Thema been-
det.

Das zweite Beispiel, in dem der pudor die Entscheidung iiber die Nichterwédhnung
fallt, ist die Zerstiickelung von Fehlgeburten oder die strifliche Verwendung des
Menstruationsblutes der Frau (ibid., 70). Die Schrecklichkeit beider Taten oder auch
dhnlicher Praktiken, deren Quelle Hebammen oder sogar Dirnen sind, kann nur das
Schweigen des Plinius (ibid.; ut sileamus) zur Folge haben (ibid.; Quae ex mulierum
corporibus traduntur, ad portentorum miracula accedunt, ut sileamus divisos membra-
tim in scelera abortus, mensum piacula quaeque alia non obstetrices modo, verum
etiam ipsae meretrices prodidere; (...)). Solche Verbrechen, hier piacula, sind nicht Teil
der nutzbringenden Naturalis Historia und werden rasch tibergangen.

Nur sieben Paragraphen spiter (ibid., 77) kommt das Menstruationsblut ein wei-
teres Mal in Verbindung mit pudor zur Sprache. Plinius erklért, dass aus den menses
schreckliche und unerhérte Dinge geweissagt wiirden (ibid.; ex ipsis vero mensibus,
(...) dira et infanda vaticinantur), weshalb er ganz bewusst nur die Inhalte ausgewahlt
habe, deren Uberlieferung er sich nicht zu schimen brauche (ibid.; e quibus dixisse
non pudeat). Es folgen tatsachlich nur Informationen zum Monatsfluf3, die moralisch
ohne weitere Probleme vertretbar sind (ibid., 77-87). Um den Abschnitt zum Mens-
truationsblut deutlich erkennbar abzuschliefSen, wiederholt Plinius in ibid., 87 noch-
mals, er habe nur die Inhalte dazu angegeben, die nicht gegen das sittlich Erlaubte
(ibid.; Haec sunt, quae rettulisse fas sit) und das Ehrenhafte (ibid.; ac pleraque ex his
non nisi honore dicto) verstieflen. Da die tibrigen von ihm eruierten Informationen
zum Thema génzlich dem Bereich des Abscheulichen und Unerhdrten angehérten,
verlasse er nun das Thema Mensch, um sich den Heilmitteln aus den Tieren zuzu-
wenden (ibid.; reliqua intestabilia, infanda, ut festinet oratio ab homine fugere. In cete-
ris claritates animalium aut operum sequemur.).

Ein letztes Beispiel, das die Funktion nicht vertretbarer Inhalte als Ausschlusskri-
terium weiter untermauert, lasst sich in ibid., 116 im Rahmen der Behandlung des
Chamaleons finden. Nachdem Plinius in ibid., 114f. eine Vielzahl an magischen Re-
zepturen aus genanntem Tier aufgezahlt hat, als deren Gewédhrsmann er Demokrit
nennt, kommt er in ibid., 116 auf die Verwendung der Schultern des Tieres zu spre-
chen. Die Kraft der rechten Schulter erstrecke sich auf das Besiegen von Gegnern und
Feinden (ibid.; armum dextrum ad vicendos adversarios vel hostes praevalere), die ge-
naue Angabe der Anwendungsbereiche der linken Schulter sei jedoch unméglich. Er
erwahnt nur knapp, dass sie fiir das Entstehenlassen und die Weitergabe gewiinschter
Traume eine gewisse Rolle spiele und sichert sich sofort im Anschluss gegen mogliche
negative Folgen der Anwendung, die einem Leser aus anderer Quelle durchaus be-
kannt sein konnten, dadurch ab, dass der rechte Fufl des Chamaileons alle Praktiken
wieder aufthebe (ibid.; sinistrum umerum quibus monstris consecret, qualiter somnia,
quae velis ac quibus velis mittantur, pudet referre: omnia ea dextro pede resolvi, (...)).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

Obgleich Plinius nicht genau angibt, worin die Anwendung der linken Hyénenschul-
ter genau besteht, wird deutlich, dass es sich auf jeden Fall um eine magische Praktik
handeln muss, die der Autor nicht gutheifit, da sie dem Gefiihl des pudor entgegen-
steht; daher erfolgt ihr Ausschluss.

Die genannten Beispiele machen deutlich, dass Plinius nicht vertretbare Inhalte
aus dem Bereich des Schrecklichen und Unerhorten bewusst ausklammert und dieser
daher tatsdchlich ein Ausschlusskriterium darstellt. In 29, 61 kommt der pudor eben-
falls zur Sprache, hier steht dieses Kriterium allerdings in Konkurrenz zur auctoritas
gewisser Schriftsteller. Plinius befindet sich in einem Zwiespalt — welches Kriterium
soll iiber Ein- oder Ausschluss der folgenden Inhalte entscheiden? Er 16st sein Dilem-
ma recht geschickt, indem er erkldrt, es sei ihm durchaus bewusst, dass er die folgen-
den Punkte aus pudor-Griinden eigentlich ausschlielen sollte, die auctoritas der von
ihm verwendeten Schriftsteller aber nicht tibergehen diirfe, da sie die zur Diskussion
stehenden Inhalte mit groffem Nachdruck empfihlen. Uberginge er sie, wiirde er das
gebotene fas verletzen, was unméglich sei (ibid.; Quaedam pudenda dictu tanta aucto-
rum adseveratione commendantur, ut praeterire fas non sit,(...)). Somit gibt er in die-
sem Fall der auctoritas gegentiber dem pudor den Vorzug und nimmt die Inhalte auf,
was zeigt, dass die Anwendung der einzelnen Ein- und Ausschlusskriterien duflerst
iberlegt vonstatten geht.

Schaden — Medizinisch (schadliche Stoffe und Gifte) und moralisch (Luxus)

Untersucht man die medizinischen Biicher der Naturalis Historia auf schiddigende In-
halte fiir den Menschen, so wird man rasch fiindig. Es werden zwei Schadensarten
deutlich unterschieden, medizinischer Schaden durch schadliche Stoffe und Gifte so-
wie moralischer Schaden durch Luxus (luxuria), deren Funktion als inhaltliches Aus-
schlusskriterium fiir das Werk im Folgenden weiter untermauert werden soll. Wen-
den wir uns zunédchst dem Schaden durch schadigende Stoffe und Gifte zu.

Buch 25 der Naturalis Historia behandelt in fiinf Paragraphen eine Reihe pflanzli-
cher Heilmittel gegen Gifte (25, 127-131) und widmet sich auch in aller Ausfiihrlich-
keit dem hochgiftigen Schierling (ibid., 151-154), allerdings nicht ohne eindriickliche
Warnung an den Leser. In Buch 28, 158-162 werden verschiedene tierische als Anti-
dot verwendete Stoffe in Form eines Exkurses in den Text eingelegt. Buch 29 behan-
delt in den Abschnitten 61 bis 97 die Thematik Gifte und Gegengifte, wohingegen in
Buch 32, 43-66 ausschlieSlich Heilmittel aus den Wassertieren gegen Vergiftungen
angefiihrt werden. Alle genannten Stellen konzentrieren sich auf Mittel, die Vergif-
tungen heilen konn(t)en, sie folgen also samtlich dem Kriterium der utilitas. Die vol-
lige Abwesenheit von schidigenden Stoffen oder Rezepturen ldsst nun vermuten, dass
Plinius diese Inhalte bewusst auflen vor gelassen hat. Diese Annahme ldsst sich an-
hand folgender Stellen bestatigen.

Dass schédliche Stoffe und Gifte bewusst als Ausschlusskriterium eingesetzt wer-
den kénnen, wird an einigen Stellen der pflanzlichen Heilmittel bereits angedeutet. In
20, 112 geht der Autor nédher auf den Eppich ein, den er als Pflanze darstellt, die ge-
schatzt wird (ibid.; Apio gratia in volgo est.). Dieses positive Urteil gilt jedoch nicht

167

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

168

gleichermaflen fiir die minnliche und weibliche Variante, sondern bezieht sich ledig-
lich auf die mannliche Pflanze. Diese wird im Gegensatz zur weiblichen als unschédli-
cher eingestuft (ibid., 114; innocentiorem tamen esse marem), deren schiadigende Wir-
kung bedrohlich im Hintergrund mitschwingt. Nur der mannlichen Variante ist es zu

verdanken, dass die Pflanze nicht zu den verbotenen Gewichsen zéhlt (ibid.; eaque

causa est, ne inter nefastos frutex damnetur.); Informationen niitzlicher Art werden

dennoch zu beiden Arten gegeben, Schiddigendes findet sich nicht darunter. In ibid.,
116 wird der Autor in seinem Urteil schon deutlicher, er gibt an, dass die Melisse, die

auf Sardinien vorkommt, allgemein als giftig verurteilt wird. Diese Pflanze - von Hy-
ginus als apiastrum bezeichnet — wird zwar in die Naturalis Historia aus Vollstindig-
keitsgriinden aufgenommen (ibid., 116; contexenda enim sunt omnia ex eodem nomi-
ne apud Graecos pendentia.), aber es folgt keine genauere Ausfithrung. In ibid., 165

erfolgt eine direkte Warnung vor der medizinischen Verwendung der tiberseeischen

Kaper. Diese solle in der Medizin tiberhaupt keine Anwendung finden, wenn tber-
haupt kime die italische Variante der Pflanze in Frage, da diese weniger schidlich sei

(ibid.; De cappari satis diximus inter peregrinos frutices. non utendum transmarino, in-
nocentius est Italicum.). Auch der Raucherung mit dem Huf eines Esels in 28, 251, die

zur Beforderung der Niederkunft eingesetzt wird, ist Plinius abgeneigt, da sie die le-
bendige Leibesfrucht totet (ibid.; ungulae asininae suffitio partum maturat, ut vel
abortus evocetur, nec aliter adhibetur, quoniam viventem partum necat.). Auch vor der

todlichen Wirkung des Krautes ,,Ziegentod® (21, 74; aegolethron) auf Grofivieh im

Allgemeinen, besonders aber auf Ziegen, warnt Plinius eindriicklich (ibid.; herba est
ab exitio et iumentorum quidem, sed praecipue caprarum appellata aegolethron. huius

flore concipiunt noxium virus aequoso vere marcescentis. ita fit, ut non omnibus annis

sentiatur malum.).

Hat Plinius bei den besprochenen Stellen lediglich auf die schidliche Wirkung
hingewiesen und vor ihr deutlich gewarnt, so rit er seinem Leser in 22, 106 von zwei
gefihrlichen medizinischen Anwendungsgebieten des Lasersaftes sogar eindringlich
ab und wendet sich damit offen gegen die Uberlieferung der ihm als Quelle dienen-
den Fachschriftsteller. Einerseits hilt er es fiir unverantwortbar, ihn in schmerzende
hohle Zihne zu fiillen und diese danach mit Wachs zu verschliefien, da es ein Beispiel
eines Mannes gibe, der sich in Folge einer derartigen Behandlung aus der Héhe her-
abgestiirzt habe (ibid.; non censuerim, quod auctores suadent, cavernis dentium in do-
lore inditum cera includi, magno experimento hominis, qui se ea de causa praecipitavit
ex alto.). Andererseits sei es aus seiner Sicht auch gefdhrlich, sich mit diesem Stoff,
der nachgewiesenermaflen Tiere in Raserei versetze (ibid.; quippe tauros inflammat
naribus inlitis, serpentes avidissimas vini admixtum rumpit; (...)), einzureiben, auch
wenn Vorschriften existierten, die dies in einer Mischung mit attischem Honig emp-
fahlen (ibid.; ideo nec inungui suaserim, cum Attico licet melle praecipiant.). Klar er-
kennbar ist das Bemithen des Autors, vor der schidigenden Wirkung des Lasersaftes
zu warnen, auch wenn er die Anwendungsgebiete genau angibt.

Neben diesen Stellen, die den aus der Anwendung verschiedener Pflanzen entste-
henden gesundheitlichen Schaden warnend aufzeigen, die Stoffe aber trotzdem auf-
nehmen, ldsst sich an anderen Punkten eindeutig erkennen, dass schadliche Stoffe

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

und Gifte bewusst ausgeschlossen werden. Vor allem in Hinblick auf die Gifte sei hier

nochmals an die in Abschnitt 3.2 bereits erwdhnte Lex Cornelia de sicariis et veneficis

erinnert, im Rahmen derer Giftanwendung (magischer oder nicht-magischer Art)
strafrechtlich verfolgt werden konnte, was ein moéglicher Grund fiir den Ausschluss

dieser Inhalte aus der Naturalis Historia sein konnte. So wird in 23, 52 die genaue Be-
handlung des Palmweins iibergangen, da er schéddlich fiir den Kopf sei und nur den

Leib erweiche, obwohl er bei Blutauswurf nicht ganz unniitzlich sei (ibid.; in reliquis

omittatur et palmeum, capiti noxium ventrique tantum molliendo et sanguinem ex-
creantibus non inutile.). In 25, 154 werden alle Vorschriften, in denen der Schierling

zu trinken gegeben wird, komplett ausgelassen (remedia, in quibus bibenda [i.e. cicuta]
censetur, non equidem praeceperim.). Ebenso werden alle schidlichen Angaben (28,
114; venefica) zum Chamadleon - sozusagen als Vorsichtsmafinahme - unterlassen,
obwohl Plinius sie klar als falsch erachtet (ibid.; reliqua ad veneficia pertinentia, quae

dicit, quamquam falsa existimantes, omittemus). Auch der Stoff ,,Pferdegeil“ (28, 180;

hippomanes) verdient aufgrund seiner eindeutig schidigenden Wirkung keine ge-
nauere Beachtung (ibid.; est autem hoc non hippomanes, quod alioqui noxium omitto,
sed in equorum genibus ac super ungulas.), obgleich im Folgeabschnitt zum Verstdnd-
nis dessen Entstehung und Natur kurz erkldrt wird (ibid., 181). Das Kraut ,,Ochsen-
blaher® (22, 78; buprestis) stellt ein Gift fiir Ochsen dar, das die Tiere zerbersten ldsst,
weshalb es ebenfalls nicht weiter ausgefiihrt wird (ibid.; et ipsum nomen indicio est
boum certe venenum esse, quos dissilire degustata fatentur. quapropter nec de hac plura

dicemus.).

Die untersuchten Stellen bestitigen, dass schidigende Stoffe und Gifte keinen
Platz im Werk des Plinius haben. Zwar gibt es eine deutliche Abstufung zwischen der
Angabe von schidlichen Stoffen zur Warnung und dem kompletten Ausschluss der-
selben, es ldsst sich aber eindeutig nachweisen, dass das genannte Kriterium tatsdch-
lich dem bewussten Ausschluss von Wissensinhalten dient. Lassen wir abschliefiend
Plinius selbst zu Wort kommen, der uns unsere Annahme ein weiteres Mal bestatigt
und belegt, dass schiadigende Mittel, die beispielsweise den Geist zerriitten oder die
Abtreibung von Kindern bewirken, ebenso wie auf Schaden ausgerichtete magische
Mittel, in der Naturalis Historia unerwiinscht sind; was das Werk beinhalten soll, sind
Pflanzen, die dem menschlichen Leben zum Nutzen dienen (25, 25):

sed quae fuit venia monstrandi qua mentes solverentur, partus eliderentur, multaque simi-
lia? ego nec abortiva dico ac ne amatoria quidem, (...) nec alia magica portenta, nisi ubi
cavenda sunt aut coarguenda, in primis fide eorum damnata. Satis operae fuerit abunde-
que praestatum vitae salutares dixisse ac postea inventas374.

374 Aber welche Entschuldigung gab es dafiir, zu zeigen, wodurch der Geist zerriittet wird, Leibesfriich-
te abgetrieben werden und viele dhnliche Dinge mehr? Ich spreche nicht von Abtreibungsmitteln
und auch nicht einmal von Liebestrinken, (...) und nicht von anderen magischen Wunderzeichen,
aufler dort, wo vor ihnen gewarnt werden muss oder sie widerlegt werden miissen, da vor allem das
Vertrauen auf diese verurteilt wird. Es wird genug der Miihe getan und {ibergenug geleistet worden
sein, wenn ich die fiir das [menschliche] Leben heilsamen [Pflanzen] und die spater gefundenen an-
gegeben habe.

169

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

170

Nachdem gezeigt wurde, dass schidliche Stoffe und Gifte als Ausschlusskriterium die-
nen, soll ein kurzer Nachtrag angefiigt werden, der aufzeigt, wie Plinius an einer Stelle
verfahrt, an der das untersuchte Ausschlusskriterium in Konkurrenz zum Stoffaus-
wahlkriterium der auctoritas steht. Es handelt sich um die Brillenschlange (29, 65),
deren Biss laut Plinius am wenigsten heilbar sei und die Gebissenen durch Lihmung
und Schlaf tote (ibid.; Aspides percussos topore et somno necant, omnium serpentium
minime sanabiles.); allein der Kontakt zwischen Gift und Blut oder einer frischen
Waunde fithre zum sofortigen Tod des Opfers (ibid.; sed venenum earum, si sanguinem
attigit aut recens vulnus, statim interemit; (...)). Ein solch giftiges Tier diirfte nach Pli-
nius’ Prinzipien keinen Eingang in sein Werk finden. Als Rechtfertigung fiir die Auf-
nahme gibt er im sofortigen Anschluss an, dieses Schlangengift sei im Trank un-
schédlich (ibid.; de cetero potum quantalibet copia non nocet, non enim est tabifica vis;
(...)). Noch viel wichtiger als Begriindung ist allerdings die Autoritat des M. Terentius
Varro, der in seinem 83. Lebensjahr als wirksames Gegengift fiir den Biss der Brillen-
schlange angegeben habe, die Gebissenen miissten ihren eigenen Harn trinken. Plini-
us stellt klar, dass er ohne die auctoritas seines Gewahrsmannes grofle Hemmungen
hitte, ein Heilmittel aus der Brillenschlange anzugeben (ibid.; cunctarer in proferendo
ex iis remedio, ni M. Varro LXXXIII vitae anno prodidisset aspidum ictus efficacissime
sanari hausta a percussis ipsorum urina.). Die auctoritas des Varro, verbunden mit
dem Aspekt, dass er ein nutzbringendes Heilmittel fiir den Biss der Brillenschlange
anzugeben weif3, setzt das Ausschlusskriterium des Schadens aufler Kraft.

Wie schddliche Stoffe und Gifte den Menschen in seiner Gesundheit schidigen
und damit kein Teil der Naturalis Historia mit ihrer Nutzorientierung sein kdnnen, so
bewirkt auch luxuria, die wir nun als zweiten Aspekt der schidlichen Inhalte genauer
betrachten wollen, fiir die menschliche Moral nichts Gutes375. Paradoxerweise kann
sie aber gerade aufgrund ihrer schidlichen Effekte fiir den Menschen nicht aus dem
Werk ausgeschlossen werden, da Plinius an ihr den bereits erreichten Grad des Sitten-
verfalls aufzeigen kann und seine Mitmenschen dadurch zur sittlichen Umkehr bewe-
gen mochte3’®. Bevor auf luxuria als Kriterium eingegangen wird, das gerade den
Ausschluss aufgrund von Schaden unméglich macht, soll zunachst ein Blick darauf
geworfen werden, wie sie sich gesellschaftlich artikuliert und mit welchen weiteren
vitia sie verbunden ist.

Grundlegend steht luxuria nach Ansicht des Alteren Plinius in starkem Wider-
spruch zur menschlichen Natur und bewirkt einen Verfall der Sitten377. Sie stellt, wie
Carey treffend festhilt, ,a perversion of reason (ratio) and Nature® dar und ,leads to
corruption® (Carey 2003, 76). In den medizinischen Biichern wird klar erkennbar,
dass die Verschwendungssucht die rémische Gesellschaft vollstindig durchdringt. Sie

375 Luxuria wird in Beagon 1992, 75-79 und 190-194; Oliveira 1992, 33-39 und 134-140 (kéniglicher
Luxus und Luxus als Laster von Herrschenden); Wallace-Hadrill 1990, 80-96; Healy 1999, 29
und 370 f;; Naas 2002, 381 f. und 390-393 (Gebdudeluxus und die Verbindung zwischen luxuria und
mirabilia) und Carey 2003, 75-79 und 91-101 ndher beleuchtet und diskutiert.

376 Zu luxuria als notwendigem Aspekt, der die Naturalis Historia erst vollstindig macht vgl. Carey
2003, 78 f.

377 Vgl auch Carey 2003, 77 f. und 91.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

tritt nicht nur bei den geflochtenen Kranzen (Nat. Hist. 21, 11) auf, fiir die einerseits
Blatter aus Indien oder von noch weiter entfernten Orten beschafft werden (ibid.; eo-
que luxuria processit, ut non esset gratio nisi mero folio sutilibus, mox petitis ab India
aut ultra Indos.) oder andererseits nur Nardenbldtter oder auch buntes, mit Wohlge-
riichen getrinktes Seidengewebe — laut Plinius der letzte Schrei beim weiblichen Ge-
schlecht - verarbeitet wird (ibid.; lautissimum quippe habetur e nardi folio eas dari aut
veste Serica versicolori, unguentis madida. hunc habet novissime exitum luxuria femi-
narum.). Luxuria zeigt sich auch bei den wohlriechenden und den rotfirbenden Blu-
men, die in den Bereichen Salben und Kleidung Verwendung finden (ibid., 45f.).
Hier wird deutlich, dass Verschwendungssucht und Natur miteinander in heftiger
Konkurrenz stehen (ibid., 46; natura atque luxuria depugnant.), wobei erstere den An-
spruch besitzt, letztere zu ibertreffen (ibid., 45; in quibus [i.e. odoratis floribus] un-
guento vicisse naturam gaudens luxuria vestibus quoque provocavit eos flores, qui colore
commendantur.)378. Des Weiteren weitete sich die Verschwendungssucht auf den Be-
reich der Lebensmittel aus und ist fiir Plinius in der unnatiirlich groflen Sortenvielfalt
von garum und seinem qualitativ minderwertigerem Pendant allex (31, 95; transiit
deinde in luxuriam, creveruntque genera ad infinitum) oder auch an der Schneekiih-
lung der Austern ersichtlich, wobei die so gegensitzlichen Rdume Meer und Berge zu
einer in der Natur nicht vorkommenden Verbindung gezwungen werden (32, 64; ad-
diditque luxuria frigus obrutis nive, summa montium et maris ima miscens.)379. Auch
die Schildkroten gehoren dem Bereich des Luxus an (ibid., 144; luxuriae vero testudi-
nes).

Im Bereich der Heilmittel macht Plinius in 24, 4f. besonders deutlich, wodurch
luxuria eigentlich entstand. Die Ausdehnung des romischen Reiches habe seiner An-
sicht nach dazu gefiihrt, dass die Sitten des romischen Volkes verdorben worden seien
und es durch seine Siege iiber andere Volker eigentlich selbst besiegt wurde; die
Romer gehorchten nun nicht mehr sich selbst, sondern Fremden:

ita est profecto, magnitudine populus R. [i.e. Romanus] perdidit ritus, vincendoque victi
sumus. paremus externis, et una artium imperatoribus quoque imperaverunt. (24, 5)3%

Der sittliche Verfall wird mit den Kulturen des Ostens wie Arabien, Indien oder Me-
dien, mit denen das romische Reich in Kontakt kommt, in Verbindung gebracht
(ibid.; Arabia atque India vel Media aestimantur), die eine neue, der traditionell romi-
schen Krauterheilkunde diametral entgegengesetzte Heilkunde eingefiihrt hatten38:.

378 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 88.

379 Die Unnatiirlichkeit von luxuria betont Healy 1999, 370f.

380 Soist esin der Tat, das romische Volk hat durch seine Grof3e seine Gebrauche verdorben, und durch
Siegen sind wir besiegt worden. Wir gehorchen Fremden, und durch [diese] eine der Kiinste haben
sie sogar iiber unsere Herrscher geherrscht.

381 Die Ausdehnung des Reiches fithrte auch zur Verbreitung von aus dem Ausland eingeschleppten
Krankheiten in Italien. Als Beispiel wird die Fufigicht (podagra) angefiihrt, die zur Zeit der Vorfah-
ren bei den Romern unbekannt war und daher gar keine lateinische Bezeichnung besitzt (Nat. Hist.
26, 100; Podagrae morbus rarior solebat esse non modo patrum avorumque memoria, verum etiam
nostra. peregrinus et ipse, nam si Italiae fuisset antiquitus, Latinum nomen invenisset.). Zum Einfluss
der luxuria auf die romische Medizin vgl. auch Beagon 1992, 193.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

Diese bediene sich unerforschbarer Rezepturen und Mixturen (ibid.; statim composi-
tiones et mixturae inexplicabiles decantantur.) statt kostenloser bzw. kostengiinstiger,
von allen gesellschaftlichen Schichten leicht zu beschaftender Heilmittel. Ein schones
Beispiel ist der Theriak, ein rein der luxuria zuzuschreibendes medizinisches Produkt;
er bestehe aus 600 Ingredienzien, obwohl die Natur so viele bereithalte, von denen ein
einziges ausreichend seinen Dienst tun wiirde (29, 24; Theriace vocatur excogitata
conpositio luxuriae. Fit ex rebus sexcentis, cum tot remedia dederit natura, quae singula
sufficerent.) Diese Entwicklung, die die Einfuhr fremder Waren und deren Ankauf um
auslandische Preise beinhalte, sei nicht im Sinne der Vorfahren gewesen (ibid.; invehi
peregrinas merces conciliarique externa pretia displicuisse maioribus crediderim equi-
dem). In 22, 117f. wird Plinius’ Sorge um die romische Kultur erneut aufgegriffen;
hier macht der Autor sehr deutlich, dass er Arzneimittel aus Indien, Arabien oder an-
deren fremden Regionen in seinem Werk nicht zu behandeln gedenkt (ibid., 118; nos
nec Indicarum Arabicarumque mercium aut externi orbis adtingimus medicinas. non
placent remediis tam longe nascentia), medizinische Luxusgiiter aus dem fernen Osten
werden also hier direkt als Inhalt ausgeschlossen. Nach Plinius’ Auffassung sei es vol-
lig unnotig, Arzneien kiinstlich zusammenzumischen, da die Natur alle ihre Werke
fertig und vollkommen geschaffen habe (ibid., 117; naturae quidem opera absoluta at-
que perfecta gignuntur). Eine Verbesserung durch den Menschen, noch dazu mit Lu-
xusgiitern, sei eine reine Unverschimtheit (ibid.; scripulatim quidem colligere ac mi-
scere vires non coniecturae humanae opus, sed inpudentiae est.). Ziel des plinianischen
Werkes sei es, zu zeigen, dass der Mensch auch ohne diese beschaimenden Luxusgiiter
auskommen konne (ibid., 118; salutem quidem sine istis posse constare, vel ob id pro-
babimus, ut tanto magis sui delicias pudeat.). Zu den Kulturen des Ostens wird in 29,
26 f. auch Griechenland gerechnet3®2. Plinius unterstreicht an dieser Stelle, dass die
sicht- und spiirbare Verderbnis der rémischen Sitten - lues morum - auch der Ein-
fithrung der griechischen Medizin geschuldet sei (ibid., 26; illa perdidere imperii mo-
res; ibid., 27; lues morum, nec aliunde maior quam e medicina) und er zitiert die Worte
des Cato: Es sei genug, die sinnreichen Einfille der Griechen anzusehen, von einem
griindlichen Studium derselben solle man aber Abstand nehmen (ibid.; vatem prorsus
facit Catonem et oraculum: satis esse ingenia Graecorum inspicere, non perdiscere.).
Luxuria zieht nun weitere vitia wie Gier bzw. Habsucht (aviditas oder avaritia),
Egoismus und eine Verschlechterung der Sitten und Kultur in spezifischen Bereichen
wie den Esssitten nach sich3%. Es hat sich ein stark tiberverfeinerter Tafelluxus her-
ausgebildet, den Plinius heftig kritisiert, da der grofite Teil der Menschen nur fiir ihn
lebe (26, 43; Plurimum tamen homini negotii alvus exhibet, cuius causa maior pars
mortalium vivit.). Die romische Gesellschaft front den deliciae bei Tisch und verwen-
det zur kiinstlichen Anregung des Appetits — Arbeit steht nicht mehr im Mittelpunkt
- beispielsweise den Anis (20, 186; adpetentiam ciborum praestat, quando id quoque

382 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 93.

383 Beispiel fiir den Egoismus und die Geltungssucht von Einzelpersonen ist die Bezeichnung von neu
entdeckten Pflanzen mit dem Entdeckernamen (Nat. Hist. 25, 22; Fuit quidem et hic quondam ambi-
tus nominibus suis eas adoptandi, ut docebimus fecisse reges.).

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

inter artificia deliciae fecere, ex quo labor desiit cibos poscere). Auch der Genuss zwei-
deutiger Speisen wie der als giftig einzustufenden Sauschwamme lasst sich beobach-
ten, auch wenn die Folge die Ausléschung von Familien und ganzer Gesellschaften sei
(22, 965 tertium genus suilli, venenis accommodatissimi. Familias nuper interemere et
tota convivia, Annaeum Serenum, praefectum Neronis vigilum, et tribunos centuriones-
que. Quae voluptas tanta ancipitis cibi?). Aulerst beschimend fiir einen Romer sei
auch das Beispiel des L. Lucullus, der einen Sklaven beschiftigte, dessen einzige Auf-
gabe es war, seinen Herrn auch in der Offentlichkeit an iibermifligem Essen zu hin-
dern (28, 56; L. Lucullus hanc de se praefecturam servo dederat, ultimoque probro ma-
nus in cibis triumphali seni deiciebatur vel in Capitolio epulanti; pudenda re servo suo
facilius parere quam sibi.). Dieses exemplum weist auf die Wichtigkeit, die dem Tafel-
luxus beigemessen wurde, hin und fiithrt drastisch vor Augen, dass das Verhalten ei-
nes Mannes wie Lucullus durch luxuria ganzlich und entgegen aller Natiirlichkeit ent-
gleiste.

Zudem hat die Ausbreitung der luxuria in den Menschen eine heftige Gier nach
Luxusgiitern ausgelost, wie das Beispiel der nur fir Wohlgeriiche erzeugten Pflanze
massaris beweist (23, 9; Massaris odoribus tantum gignitur, omniaque ea aviditas hu-
mani ingeni nobilitavit rapere festinando.). In diesem Klima der Habsucht denkt jeder
nur noch an seinen eigenen Vorteil, Riicksichtnahme auf Mitmenschen existiert nicht.
Dies belegt 31, 42: Die Bewohner der romischen Vorstadte und die Besitzer der Land-
héuser zweigen aus der Aqua Marcia und der Aqua Virgo das fiir das Wohl der Allge-
meinheit bestimmte Wasser aufgrund von Ehrgeiz und Habsucht einfach ab, bevor es
die Hauptstadt erreichen kann (ibid.; cum quantum Virgo tactu praestat, tantum prae-
stet Marcia haustu, quamquam utriusque iam pridem urbi periit voluptas, ambitione
avaritiaque in villas ac suburbana detorquentibus publicam salutem.). Auch Produkte
wie der Wein werden bewusst verfilscht und die Mitmenschen dadurch betrogen;
statt auf Qualitdt wird nur noch Wert auf den Namen gelegt (23, 33; eo venere mores,
ut nomina modo cellarum veneant, statim in lacibus vindemiae adulterentur.)384.

In diesem Umfeld ist es nicht verwunderlich, dass auch der Respekt vor den Sit-
ten und Leistungen der Vorfahren nicht mehr vorhanden ist. Deren wissenschaftliche
Leistungen werden nicht mehr geschitzt und wo frither Wissen weitergegeben wurde,
um Nutzen zu bringen, behalten zu Plinius’ Zeiten Personen von Bildung ihr Wissen
bewusst fiir sich, um die eigene wissenschaftliche Geltung mit den daraus entstehen-
den Vorteilen zu erhalten. Es gibt keine neue Forschung mehr und auch das Wissen
der Alten ist dem Untergang geweiht (25, 1 £.):

at nos elaborata iis [i.e. priscis] abscondere ac supprimere cupimus et fraudare vitam
etiam alienis bonis. ita certe recondunt qui pauca aliqua novere, invidentes aliis, et nemi-
nem docere in auctoritatem scientiae est. tantum ab excogitandis novis ac iuvanda vita

384 Ein weiterer Beleg fiir die vollig verdnderten, degenerierten romischen Sitten ist auch das Alterungs-
verfahren beim Wein. War bei den Vorfahren noch die Lagerzeit maf3gebend, versuchten zu Plinius’
Zeit sogar die ehrwiirdigen patresfamilias die Alterung kiinstlich zu beschleunigen (Nat. Hist. 23, 405
iam et patresfamilias, aetatem addi, antequam per se cariem traxere. quo certe vocabulo satis consilii
dedere prisci, quoniam et in materiis cariem fumus erodit; (...)).

173

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

174

mores absunt, summumque opus ingeniorum diu iam hoc fuit, ut (...) facta veterum peri-
rent3%s,

Obwohl die Rémer sonst auf alles Niitzliche und Vorziige mit sich Bringende begierig
seien, fehle jegliche Wertschétzung fiir die Leistungen der Vorfahren (ibid., 4; Minus
hoc quam par erat nostri celebravere, omnium utilitatium et virtutum rapacissimi) und
sie achteten aufgrund des Wohlstands selbst das, was der Gesundheit niitze, nicht
mehr. Wo frither die Entdeckung eines Krautes als bedeutend eingestuft wurde, so er-
scheine dies heute moglicherweise eher als lacherlich (ibid., 22; tanta res videbatur
herbam invenire, vitam iuvare, nunc fortassis aliquis curam hanc nostram frivolam quo-
que existimaturis; adeo deliciis sordent etiam quae ad salutem pertinent.). In 29, 19
fasst Plinius die zentrale Stellung der Verschwendungssucht als Ersatz fiir den wahren
Wert des Lebens und die Schitze der Natur zusammen:

merito, dum nemini nostrum libet scire, quid saluti suae opus sit. alienis pedibus ambula-
mus, alienis oculis agnoscimus, aliena memoria salutamus, aliena et vivimus opera, perie-
runtque rerum naturae pretia et vitae argumenta. nihil aliud pro nostro habemus quam
delicias38¢.

Wie die Analyse der untersuchten Stellen gezeigt hat, fithrt Plinius in seinem Werk
einen regelrechten ,crusade against luxuria“ (Doody 2010, 123). Dass dieses vitium
die romische Gesellschaft fest im Griff hat und die Ursache einer konstanten Verderb-
nis der Moral darstellt, ist dem Autor ein Dorn im Auge. Dadurch dass er allerdings
die von der Verschwendungssucht ausgehende Bedrohung deutlich erkennbar auf-
zeigt, indem er bestimmte Stoffe oder Produkte als Luxusgiiter markiert und die ne-
gativ verdnderten Sitten unterstreicht, versucht er seinen Lesern klarzumachen, in
welcher Gefahr sich nicht nur das romische Wertesystem mit seinen spezifischen Sit-
ten- und Moralvorstellungen, sondern auch die Wissenschaft befindet3%7. Je mehr die
durch die Ausdehnung des Imperium Romanum erst entstandene luxuria an Einfluss
gewinnt, desto stirker wird auch die avaritia der Menschen und desto weniger Re-
spekt und Interesse wird wissenschaftlicher Betitigung oder dem Bewahren von Wis-
sen entgegengebracht38®. Der Mensch muss begreifen, dass luxuria etwas Unnatiirli-
ches ist, das ihn dazu bringt ,,not (...) according to nature® (Healy 1999, 29) zu le-

385 Wir aber wiinschen das von ihnen Erarbeitete zu verbergen und zu unterdriicken und das Leben
sogar um fremdes Gut zu betriigen. So verbergen sicherlich diejenigen, die einiges wissen, [dieses],
weil sie es anderen missgénnen, und [fiir sie] gehort es zur wissenschaftlichen Geltung, niemanden
zu lehren. Unsere Sitten sind so weit von der Erfindung neuer Dinge und der Unterstiitzung des Le-
bens entfernt, und die hochste Betitigung der Talente war schon lange dies, dass die (...) Taten der
Alten untergingen.

386 Zu Recht [geschieht uns dies], solange es niemand von uns zu wissen beliebt, was zu seinem Wohl-
ergehen notig ist. Wir gehen mit fremden Fiiflen, wir sehen mit fremden Augen, wir griiflen mit
[Hilfe] eines fremden Gedichtnisses, wir leben sogar durch fremde Miihe, und die Schitze der Na-
turdinge und der Inhalt des Lebens sind verloren gegangen. Nichts anderes halten wir fiir das Unsri-
ge als die Vergniigungen.

387 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 87 f.

388 Lao in Gibson/Morello 2011, 41. Die Kritik des rémischen Imperialismus aufgrund seiner negativen
Auswirkungen fiir die Wissenschaft erwéhnen auch Beagon 1992, 76 und Naas in Gibson/Morello
2011, 68 f.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Alteren

bens3®; sie fithrt zu einer ,,perversion of the powers of the mind“ (Beagon 1992, 76)
und bringt die Romer vom ,correct way (...) [of] liv[ing]“ (ibid.) ab. Welche Rolle
spielt in diesem Dilemma nun Plinius’ wissenschaftliches Werk? Wallace-Hadrill fasst
sie in seinem Aufsatz zusammen (Wallace-Hadrill 1990, 86):

The idea of man's luxuria is as central to the purpose of the Natural History as that of Na-
ture's providence. For the whole work is underpinned by the simple idea that Nature
supplies, unasked and ungrudgingly, everything man needs, but that man, blinded by lu-
xuria, abuses nature and turns it into the tool of his own destruction; the function of
science is to reveal the proper use of nature and so save mankind.

Die Naturalis Historia sammelt nicht nur das zeitgenéssische Wissen zum Thema na-
tura rerum, sondern lenkt den Blick des Lesers auch zu den Vorfahren und ihren

Leistungen und Werten zuriick. Sie sollen der Gesellschaft des 1. Jahrhunderts n. Chr.
als Vorbild dienen, die sich unbedingt auf die alten Werte riickbesinnen und der Wis-
senschaft wieder den Stellenwert einrdumen muss, den sie einmal besaf3. Tut sie dies

nicht, wird der Verfall kontinuierlich voranschreiten. Plinius unternimmt mit seinem

Werk den Versuch, dieser Entwicklung Einhalt zu gebieten: Wissen als Gegenmittel

fir luxuria und ihre negativen gesellschaftlichen Auswirkungen3?°. Diese Zweckge-
bundenheit der Darstellung der luxuria in Plinius’ Werk macht klar, weshalb diese In-
halte, obgleich sie Schaden zum Inhalt haben, anders als schadliche Stoffe oder Gifte

nicht einfach ausgeschlossen werden konnen. Sie dienen dem héheren Zweck, der ro-
mischen Gesellschaft ihre alte ethische Grofle zurtickzugeben.

Wir haben uns der plinianischen Vorstellung von Wissensordnung in drei Schrit-
ten gendhert, die nun abschlieflend zusammengefithrt werden sollen. Den Rahmen
fir Plinius’ Wissen bildet wie im ersten Schritt erldutert das in 37 Biande gegliederte
Werk, dessen Zielsetzung der geordneten Wissenssammlung bereits mit der Wahl des
Begriffs historia im Titel angekiindigt wird. Das gewéhlte Thema ist die natura rerum,
d.h. simtliches zeitgenossische, zur Verfiigung stehende Wissen, das in Verbindung
mit der Natur steht. Zweck des Projekts ist die Ordnung dieses Wissensgebiets, da
nach Plinius’ Auffassung zu seiner Zeit kein anderes Werk existierte, das diese Leis-
tung zur Verfiigung stellte. Neben der Ordnung des Wissensgebiets und der dem Nut-
zer der Naturalis Historia ermoglichten Orientierung in demselben dient Plinius” Ar-
beit der Speicherung des Wissens seiner Zeit im genannten Gebiet, zentral ist fiir den
Autor jedoch die praktische Anwendbarkeit seiner Wissensinhalte. Sein Hauptanlie-
gen besteht darin, dass die Leser jederzeit problemlos auf das gesammelte Wissen zu-
greifen und es praktisch nutzen konnen. Aus den drei genannten Punkten wird der
enzyklopddische Anspruch des Plinius an sein Werk sichtbar, auch wenn die Naturalis
Historia lediglich als sehr frither/frithester Vertreter der Gattung eingestuft wird und
damit natiirlich in keiner Weise den Idealtypus der Enzyklopédie der Frithen Neuzeit
verkorpert. Die Arbeitstechnik, die der Autor fiir die Ordnung seines Wissens ein-
setzt, ist wie in Schritt 2 dargelegt hauptsachlich die Kompilation von Wissensinhal-
ten aus schriftlichen Quellen, die dann nach festen Auswahl-/Ausschlusskriterien

389 Vgl. auch Wallace-Hadrill 1990, 86 f.
390 Wallace-Hadrill 1990, 36.

175

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

176

(Schritt 3) sowie Ordnungsprinzipien (vgl. Abschnitt 4.1) in die Grobstruktur des
Werks (vgl. Abschnitt 4.1) eingebettet werden. Die leitenden Prinzipien, denen die In-
haltsauswahl folgt, sind allen voran die utilitas sowie der Vollstindigkeitsanspruch,
erganzt durch die auctoritas einer Quelle sowie die miraculum-Qualitét eines Inhalts.
Im Werk bewusst weggelassen werden Inhalte, die vom Autor moralisch nicht vertret-
bar sind oder solche, die die Schadigung des Anwenders zum Ziel haben; ergénzend
konnen natiirlich auch solche nicht einbaut werden, tiber die Informationen in den
Quellen fehlen. Plinius’ Vorstellung von Wissensordnung ist somit sicherlich die einer
vorwissenschaftlichen Gesellschaft, er leistet jedoch einen wichtigen Beitrag zur Be-
wahrung des Wissensstandes seiner Zeit, der nur dadurch weitergegeben werden und
seine Wirkung vom Mittelalter bis in die Neuzeit entfalten konnte39*.

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel
4.4.1 Plinius’ Verhaltnis zur julisch-claudischen und flavischen Dynastie

Um die politische Dimension der Naturalis Historia und insbesondere ihrer Magieka-
pitel voll erfassen zu konnen, ist es vor der Skizzierung der Restaurations- und Ord-
nungspolitik unter den Flavierkaisern Vespasian und Titus unabdinglich, das Verhilt-
nis des Alteren Plinius zur julisch-claudischen, besonders aber zur flavischen Dynas-
tie zu untersuchen. Durch die Rekonstruktion der Beziehung zwischen Plinius und
Vespasian erschlief3t sich uns die personliche Seite des Verhiltnisses, das den Natur-
forscher und den ersten Flavierkaiser verband, wodurch wiederum die Basis fiir das
Verstindnis der politischen Dimension des plinianischen Werkes im Vergleich mit
den restaurations- und ordnungspolitischen Leistungen Vespasians gelegt wird.

Aufschluss iiber das Leben des Alteren Plinius und somit die Moglichkeit, sein
Verhiltnis zur julisch-claudischen sowie flavischen Dynastie zu rekonstruieren, geben
uns neben Aussagen und historischen Anhaltspunkten aus der Naturalis Historia
selbst die Briefe 3,5; 5,8 und 6,16 seines Neffen. Erweitern lasst sich das Bild durch die
Vita Plinii des C. Suetonius Tranquillus (ca. 69-nach 130 n. Chr.), zwei Inschriften aus
Xanten und Arados, Erwdhnungen des Schriftstellers und Forschers bei M. Fabius
Quintilianus (ca. 35-100n. Chr.), Aulus Gellius (ca. 125-nach 18on. Chr.), Hierony-
mus (ca. 347-420n. Chr.) und Johannes Laurentius Lydus (490-ca. 565 n. Chr.) sowie
die Lebensbeschreibung eines Anonymus, die in der in Brescia 1496 gedruckten Pli-
niusausgabe erstmals veroffentlicht wurde392.

Geboren 23 oder 24 n. Chr. als Sohn eines romischen Ritters, verbrachte Plinius
der Altere seine Kindheit in Novum Comum am Comer See (lacus Larius), bevor er

391 Vgl hierzu Borst 1994.

392 Eine Zusammenstellung der genannten Quellen findet sich in Kénig/Winkler 1973, 222-255. Die im
folgenden Kapitel verwendeten Quellen werden mit Ausnahme von Quintilian und Gellius nach
dieser Zusammenstellung zitiert. Zur Vita Plinii und ihre Zuschreibung an Sueton vgl. Reeve in Gib-
son/Morello 2011, 207-222.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

zur Erziehung wahrscheinlich nach Rom kam393. Es ist anzunehmen, dass er wihrend
seiner Zeit dort Pomponius Secundus kennenlernte, mit dem er in Freundschaft ver-
bunden war und dem er spiter eine Biographie in zwei Biichern widmete (De vita
Pomponi Secundi). Plinius fand also, wie Ziegler betont, ,schon in seiner Jugend in
den ersten Familien der Hauptstadt Eingang® (Ziegler in RE XXI, 1, 273). Plinius der
Jingere erwédhnt in ep. 3, 5, 7 gegeniiber Baebius Macer auch die Anwaltstétigkeit sei-
nes Onkels (ibid.; magis miraberis, si scieris illum aliquamdiu causas actitasse), wobei
nicht bekannt ist, wann diese begann und wie lange sie dauerte.

Wie fiir einen Angehorigen des rédmischen Ritterstandes iiblich, schlug der Altere
Plinius die militarische Laufbahn eines Offizieres ein; in diese Zeit fallt auch die Ab-
fassung seines ersten literarischen Werkes iiber das Speerwerfen im Reiterdienst in
einem Band (De iaculatione equestri). Fest steht, dass Plinius in Germanien diente, wo
er die zwanzig Biicher Bellorum Germaniae begann; aufler Ober- und Niedergermani-
en lernte er auch Gebiete am Mittel- und Oberrhein kennen. Fiir die folgenden Jahre
sind keine weiteren militdrischen Einsitze oder auch die Ubernahme ziviler Amter
belegt. Wahrend der Herrschaft Neros zog er sich ins Privatleben zuriick und widme-
te sich seiner Tétigkeit als Wissenschaftler und Schriftsteller. In diese Zeit fallt die Ab-
fassung seiner acht Biicher iiber zweifelhafte Sprachformen (Dubii sermones); davor
verfasste er nach Aussagen seines Neffen ein Werk zur Ausbildung des Redners in
drei Biichern (Plin. ep. 3, 5, 5; Studiosi). Nach dem Tode Neros 68 n. Chr. und den
Wirren des Vierkaiserjahres 69n. Chr., aus denen Vespasian als Sieger hervorging,
setzte Plinius seine Karriere unter den Flaviern fort. Er nahm am Krieg gegen Judia
und der Belagerung Jerusalems (7on. Chr.) teil; in diesem Feldzug lernte er Vespasi-
ans Sohn Titus kennen und lebte mit diesem nach eigenen Aussagen in Zeltgenossen-
schaft (contubernium; vgl. Nat. Hist. praef. 3). Nach Sueton bekleidete Plinius mehrere
procurationes, von denen aber nur die in Spanien vollig gesichert ist (Plin. ep. 3, 5, 17;
cum procuraret in Hispania). Gesichert ist auch, dass er eng mit Vespasian zusam-
menarbeitete und in hohen Verwaltungsdmtern tdtig war. Sein letztes Amt war die
Kommandantur iiber die in Misenum stationierte kaiserliche Flotte. Dort fand er am
24. August 79 n. Chr. den Tod, als er sich zunéchst durch sein wissenschaftliches In-
teresse neugierig gemacht, dann, um den Opfern der Katastrophe Hilfe zu bringen,
direkt zum Zentrum des Ausbruches aufmachte394. Seine letzten beiden Werke waren
eine geschichtliche Darstellung etwa der Zeit zwischen dem Ende der Herrschaft des
Claudius und dem Beginn der Herrschaft Vespasians in 31 Béinden (A fine Aufidii
Bassi)395 sowie die als einzige seiner Arbeiten erhaltenen libri Naturalis Historiae (37
Biicher).

Dass die Karriere des Plinius unter den Flaviern ihren Hohepunkt erreichte und
er besonders von Vespasian und Titus geschitzt wurde, belegen die Aussagen des Jin-
geren Plinius in ep. 3, 5. Nach der Aufzdahlung und Beschreibung der Werke seines

393 Die folgende Zusammenfassung der Vita des Alteren Plinius stiitzt sich auf Zieglers Artikel in RE
XXI, 1, 271-285. Vgl. auch Syme in Pigeaud/Orozius 1987, 539-547; Naas 2002, 86 f.

394 Hinsichtlich der verschiedenen Theorien zur Todesursache des Alteren Plinius vgl. Ziegler in RE
XXI, 1, 284.

395 Gundel in RE XXI, 1, 290.

177

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

Onkels sowie der Erwdhnung von dessen Anwaltstitigkeit kommen dessen Dienste
fiir das Flavierhaus sowie seine Freundschaft zu den Kaisern Vespasian und Titus zur
Sprache (ibid., 7; medium tempus distentum impeditumque qua officiis maximis qua
amicitia principum egisse). Er arbeitete eng mit Vespasian zusammen und begab sich
stets vor Tagesanbruch zu diesem, um sich dann den ihm aufgetragenen Dienst — den
Plinius der Jiingere leider nicht weiter spezifiziert — zu widmen (ibid., 9; ante lucem
ibat ad Vespasianum imperatorem, nam ille quoque noctibus utebatur, inde ad delega-
tum sibi officium.), was sein grofles Engagement fiir das flavische Kaiserhaus be-
zeugt39°. Dass diese Wertschdtzung keineswegs einseitig war, belegt die erneute Beto-
nung der Freundschaft des Onkels zum Kaiser (ibid., 18; in amicitia principis fuisse).

Dieses positive Bild des Plinius als eines zuverldssigen, im Dienste des flavischen
Kaiserhauses duflerst engagierten Mannes, der fiir seine Arbeit sowie sein literarisch-
wissenschaftliches Interesse grofie Wertschitzung nicht nur seitens der Flavier erfuhr,
wird durch die weiteren Sekundirzeugnisse gestiitzt. So betont Sueton in seiner Vita
Plinii, dass Plinius die ritterlichen Militaramter erfolgreich bekleidet habe, gefolgt von
den bedeutendsten procurationes in ununterbrochener Folge, bei denen von ihm alles
in grofiter Korrektheit (summa integritate) ausgefithrt worden sei (Suet. De vir. ill.: De
hist. fr. 8o Reifferscheidt; Plinius Secundus Novocomensis equestribus militiis industrie
functus procurationes quoque splendidissimas et continuas summa integritate admini-
stravit). Auch dessen unermiidliche schriftstellerische Tatigkeit stellt er bewundernd
hervor (ibid.; et tamen liberalibus studiis tantam operam dedit, ut non temere quis plu-
ra in otio scripserit.).

Beleg fiir die militdrischen Erfolge des Plinius ist die in Xanten (Castra Vetera)
entdeckte Inschrift PLINIO PRAEFEC[TO] (CIL XIII 10062, 22). Sie bezeugt nicht
nur seinen Rang, sondern auch seinen Erfolg, da sie sich auf einer phalera, einer mili-
tarischen Auszeichnung, befindet. Unterstiitzt wird sie durch die in Arados, Phoniki-
en aufgefundene Inschrift, die der Rat und das Volk von Arados dem Plinius widmete
(CIG III 4536)397.

Quintilian erwéhnt, dass unter den Zeitgenossen neben Verginius und Tutilius
Plinius ziemlich genau tiber die Rhetorik gehandelt habe (Inst. orat. III 1, 21; Scripsit
de eadem materia (...) accuratius (...) aetatis nostrae Verginius, Plinius, Tutilius.). Au-
lus Gellius geht daneben auf die Wertschatzung und das Ansehen des Plinius auf-
grund seiner Begabung und seiner Wiirde ein (Noct. Att. IX 4, 13; Libitum tamen est
in loco hoc miraculorum notare id etiam, quod Plinius Secundus, vir in temporibus ae-
tatis suae ingenii dignitatisque gratia auctoritate magna praeditus, non audisse neque
legisse, sed scire sese atque vidisse (...) scripsit.) und gibt an, dass er fiir den gelehrtes-
ten Menschen seiner Zeit gehalten werde (ibid. IX 16, 1; Plinius Secundus existimatus
est esse aetatis suae doctissimus.). Auch bei Hieronymus ist die Erinnerung an Plinius
als ausgezeichneten Redner und Historiker, der eine grofSe Anzahl an Werken verfass-

396 Dass Vespasian ebenfalls sehr frith aufstand und des Nachts arbeitete, erwihnt auch Sueton Vesp. 21
(Ordinem vitae hunc fere tenuit. in principatu maturius semper ac de nocte vigilabat; dein perlectis
epistulis officiorumque omnium breviariis, amicos admittebat).

397 Zur Diskussion iiber die Korrektheit der Zuweisung an den Alteren Plinius aufgrund der starken
Ergidnzungen durch Mommsen vgl. Ziegler in RE XXI, 1, 277 f. und Kénig/Winkler 1973, 323.

178

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

te (chron. II; Plinius Secundus Novocomensis orator et historicus insignis habetur, cuius
plurima ingenii opera extant.), noch wach3%; in Jer. III 75, 2 bezeichnet er ihn neben
den Griechen Aristoteles und Theophrast als fiihrende romische Autoritdt unter den
Schriftstellern der Naturkunde, die tiber Tiere, Vogel, Biume und Pflanzen geschrie-
ben hitten (ibid.; Aiunt scriptores naturalis historiae, tum bestiarum et volucrum,
quam arborum herbarumque - quorum principes sunt apud Graecos Aristoteles et
Theophrastus, apud nos Plinius Secundus - (...)). Dem nahe steht die Aussage des Jo-
hannes Laurentius Lydus, der unter den Schriftstellern, die sich mit Naturkunde be-
fasst haben, ebenfalls Plinius positiv hervorhebt (de mensibus IV 26; oi thv Quotkiv
ioTopiav ovyypdeovteg, k6opog 6¢ avtdv 0 Popaiog I'. ITARviog). Auch die anonyme
Kurzbiographie aus der Bresciaausgabe von 1496 betont sowohl Plinius’ umfassende
wissenschaftliche Betitigung (ibid.; omnibus liberalibus disciplinis operam dedit: unus
omnium mirifice studiosissimus.), seine Tétigkeit fiir den romischen Staat (ibid.; augur
fuit, officia publica administravit, etiam procurator in Hispania.) als auch die Bliite sei-
ner Laufbahn unter den Flaviern sowie seine freundschaftliche Beziehung besonders
zu Titus (ibid.; floruit maxime sub Impp. Vespasianis, Tito non mediocriter carus, cui
libros Naturalis Historiae dicavit)399.

Zusammenfassend lésst sich nach Untersuchung der Aussagen des Jiingeren Pli-
nius sowie der weiteren Zeugnisse, in denen Plinius der Altere Erwdhnung findet,
feststellen, dass der Autor und Schriftsteller seine militdrische Karriere unter den ju-
lisch-claudischen Herrschern begann, sich dann wéhrend der Herrschaft Neros aber
ins Private zuriickzog. Eine Wiederaufnahme seiner Karriere bot sich ihm durch das
Engagement fiir die Flavier, unter denen seine Laufbahn ihren Hohepunkt erreichte.
Zum Kaiserhaus pflegte er eine freundschaftliche Beziehung, verbunden mit der all-
seitigen Anerkennung seiner vielfachen Leistungen, denen der Tod wihrend seines
Rettungseinsatzes beim Vesuvausbruch ein Ende setzte.

Dass Plinius der Altere sehr geschitzt wurde und mit dem flavischen Herrscher-
haus aufgrund seiner Dienste fiir Vespasian eng verbunden war als auch Freundschaft
mit Vespasians Sohn Titus pflegte, lasst sich auch in der praefatio der Naturalis Histo-
ria fassen4®°. Diese besitzt die Form einer Epistel, die eben dem zukiinftigen Kaiser
Titus gewidmet ist (Nat. Hist. praef.; Plinius Secundus Vespasiano Caesari suo s.). Dass
es sich beim Adressaten nur um Titus handeln kann, wird im Laufe des Briefes deut-
lich, da er immer wieder in Beziehung zu seinem Vater Vespasian und seinem Bruder
Domitian gesetzt wird (ibid., 1; 3; 55 20)4°L.

398 Dieses Zeugnis wird von Ziegler in RE XXI, 1, 271 als ,wertlos“ eingeschitzt, da Hieronymus hier
den Alteren mit dem Jiingeren Plinius verwechsle. Eben dies stellt auch Reeve in Gibson/Morello
2011, 209 deutlich heraus (mit Verweis auf weitere Unterstiitzer dieser Ansicht).

399 Ziegler in RE XXI, 1, 271 f. weist darauf hin, dass Miinzer den Nachweis erbracht habe, dass diese
Kurzbiographie nicht antik sei.

400 Vgl. Isager 1991, 18-23; Naas 2002, 87-89; Roche in Zissos 2016, 434-449.

401 So spricht Plinius Titus respektvoll mit iucundissime Imperator (Nat. Hist. praef. 1) an, wahrend fir
Vespasian das formalere Attribut maximus (ibid.; sit enim haec tui praefatio verissima, dum maximi
consenescit in patre.) reserviert ist (Isager 1991, 19). Bei der Hervorstellung der durch Titus beklei-
deten Amter und erworbenen Verdienste betont Plinius, dass dieser als Befehlshaber der kaiserli-
chen Leibgarde sowohl seinem Vater als auch dem Ritterstand Ehre erwiesen habe (Nat. Hist. praef.

179

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

Dass zwischen Titus und Plinius eine besondere Verbindung besteht, wird bereits
am vertraulichen Ton kenntlich, den der Autor fiir seine Widmung anschlagt4°> und
der die gesamte Epistel durchzieht. Plinius weist explizit auf ihre gemeinsame Zeit als
Soldaten hin (ibid., 3; nobis quidem qualis in castrensi contubernio) und der Leser er-
kennt, dass die beiden Ménner immer noch freundschaftlich verbunden sind, auch
wenn Titus als Sohn des amtierenden Kaisers mittlerweile einen sehr viel hoheren
gesellschaftlichen Rang bekleidet4°3. Plinius betont, dass sich fiir ihn an seiner Bezie-
hung zu Titus nichts verdndert habe (ibid.; nec quicquam in te mutavit fortunae ampli-
tudo). Die Aufzihlung der von Vespasians Sohn bekleideten Amter (ibid.; triumphalis
et censorius tu sexiesque consul ac tribuniciae potestatis particeps et, quod his nobilius
fecisti, praefectus praetorii eius), seiner zahlreichen Talente (ibid., 4; longius etiam
summoves ingenii fascibus) — wie beispielsweise der Beredsamkeit (ibid., 5; fulgurare in
nullo umquam verius dicta vis eloquentiae, tribunicia potestas facundiae.; ibid., 11; Te
quidem (...) summa eloquentia (...) praeditum) - sowie die Betonung seines Urteils-
vermogens (ibid., 6; ingenii tui iudicium) und seiner Bildung (ibid., 11; Te quidem (...)
summa eruditione praeditum) macht zudem Kklar, dass Plinius Titus gegeniiber nicht
nur ein treuer Freund, sondern auch ein loyaler, zu dessen Unterstiitzung stets berei-
ter Untertan ist4°4. Diese beiden Seiten der Beziehung machen das Spannungsfeld
zwischen ,fiction of familiar and private communication between intimate acquain-
tances” und dem Zweck der Widmung als ,,public address to Vespasians heir® deut-
lich (Roche in Zissos 2016, 435). Die Wahl des Titus als Adressat ist fiir Plinius einer-
seits eine Ehre, andererseits der Garant fiir den Erfolg seiner Naturalis Historia, da sie
durch die Akzeptanz durch den zukiinftigen Kaiser an Autoritat gewinnt (Nat. Hist.
praef. 19; quibus de causis atque difficultatibus nihil auso promittere hoc ipsum tu prae-
stas, quod ad te scribimus.); darauf setzt der Autor seine gesamte Zuversicht (ibid.;
haec fiducia operis, haec est indicatura.).

Auch im tibrigen Werk wird Plinius’ gutes Verhiltnis zu den Flaviern und seine
Bereitschaft zur Unterstiitzung dieser Dynastie immer wieder deutlich zum Ausdruck
gebracht. Er preist die unermessliche Herrlichkeit des Friedens, der dem romischen
Reich durch Vespasian geschenkt wurde (27, 3; inmensa Romanae pacis maiestate; 2,
117; nunc vero pace tam festa) und der optimale Ausgangsbedingungen fiir die Betati-
gung im literarischen, kiinstlerischen oder wissenschaftlichen Bereich, wie sie Plinius
betreibt, bietet. Daneben betont er, dass unter Vespasians Herrschaft ein Fortschritt

35 (...) et, quod his nobilius fecisti, dum illud patri pariter et equestri ordini praestas, praefectus praeto-
rii eius), auch die Allgewalt von dessen Beredsamkeit riickt der Autor preisend in den Mittelpunkt
(ibid., 55 quanto tu ore patris laudes tonas!). Die gesamte Herrscherfamilie nimmt er in den Blick, als
er Titus mitteilt, er habe sein Werk zur Zeitgeschichte, A fine Aufidii Bassi libri XXXI, bereits abge-
schlossen, das sich auch dem flavischen Kaiserhaus widme (ibid., 20; Vos quidem omnes, patrem te
fratremque, diximus opere iusto, temporum nostrorum historiam orsi a fine Aufidii), aber erst nach
seinem Tode herausgegeben werden solle (ibid.; iam pridem peracta sancitur et alioqui statutum erat
heredi mandare).

402 Isager 1991, 19.

403 Isager 1991, 19. Das militdrische contubernium mit Titus ist wohl fir den juddischen Krieg 7on.
Chr. anzusetzen (Ziegler in RE XXI, 1, 280).

404 Isager 1991, 21.

180

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

der Wissenschaften und Kiinste zu verzeichnen sei (2, 117; tam gaudente proventu re-
rum artiumque principe), auch wenn sich seine Zeitgenossen betriiblicherweise iiber-
wiegend nicht um neue Forschung, geschweige denn das véllige Durchdringen alter
Erkenntnisse, bemtihten (ibid.; omnino nihil addisci nova inquisitione, immo ne vete-
rum quidem inventa perdisci.). Die Flavier selbst fordern Kunst und Wissenschaft; so
besitzt Titus zahlreiche qualititvolle Kunstwerke wie die ,Wiirfelspieler” des Polyklet,
die sich in seinem Atrium befinden und als vollkommen gélten (35, 55; fecit [Polycli-
tus] (...) duosque pueros item nudos, talis ludentes, qui vocantur astragalizontes et sunt
in Titi imperatoris atrio (hoc opere nullum absolutius plerique iudicant)) oder sie tra-
gen zur Kenntnis neuer Pflanzen bei, wie sie dies mit der Einfithrung des Balsam-
strauches aus Judda in Rom getan hitten (12, 111; ostendere arbusculam [i.e. balsa-
mum] hanc urbi Imperatores Vespasiani)4°s.

Zentral ist fiir Plinius das Anliegen der Flavier, dem Menschengeschlecht Hilfe zu
bringen. Diese niitzliche Hilfe, die der Autor mit dem Verfassen seines eigenen Werks
ebenfalls anstrebt, definiert er nach der Lehre der Stoa als gottliches Kennzeichen, das
fir einen Menschen den Weg zum ewigen Ruhm darstelle (2, 18; Deus est mortali iu-
vare mortalem, et haec ad aeternam gloriam via.). Genau diesen Weg gingen nun nach
dem Vorbild der vornehmen Romer auch Vespasian und seine Sohne; in seiner Aus-
sage stilisiert Plinius Vespasian zum Retter des nach der neronischen Herrschaft und
den Thronkdmpfen 69n. Chr. kraftlos darniederliegenden rémischen Reiches und
zum grofsten Herrscher aller Zeiten (ibid.; hac proceres iere Romani, hac nunc caelesti
passu cum liberis suis vadit maximus omnis aevi rector Vespasianus Augustus fessis re-
bus subveniens.). Wie bereits Augustus nach den Biirgerkriegen im 1. Jahrhundert v.
Chr. zielt Vespasian auf eine Erneuerung Roms ab. Neben seiner Bautitigkeit, in der
beispielsweise das mehrfach erwdhnte und als eines der schonsten Bauwerke Roms
deklarierte templum Pacis (35, 84; atque ex omnibus [aedificiis], quae rettuli, clarissima
quaeque in urbe iam sunt dicata a Vespasiano principe in templo Pacis aliisque eius ope-
ribus; 36, 102; mirabilem forumque divi Augusti et templum Pacis Vespasiani Imp.
Aug., pulcherrima operum, quae umquam vidit orbis?) entstand4+°®, wird klar der Ver-
such der gesellschaftlichen Reform deutlich. Ein Beispiel dafiir bespricht Plinius bei
der Diskussion goldener Ringe; unter Claudius hitten bestimmte Personen mit freiem
Zutritt zum Kaiser das Recht erhalten, das Abbild der Herrschers in Gold an ihren
Ringen zu tragen. Dieses Vorrecht habe jedoch eine muntere Verleumdungsaktivitat
hervorgerufen. Vespasian habe diese Vorrechte allesamt abgeschafft, da in seinen Au-
gen jeder Biirger das freie Zugangsrecht zum Kaiser haben miisse (33, 41; fuit et alia
Claudii principatu differentia insolens iis, quibus admissiones liberae ius dedissent ima-
ginem principis ex auro in anulo gerendi, magna criminum occasione; quae omnia salu-
taris exortus Vespasiani imperatoris abolevit aequaliter publicando principem. de anulis
aureis usuque eorum hactenus sit dictum.). Das genannte Beispiel macht deutlich, dass

405 Angemerkt sei auch, dass Plinius’ Kenntnis des Standortes diverser Kunstwerke des Titus wieder die
enge Verbindung der beiden Ménner betont.

406 Der Tempel des Friedens und/oder seine ihm durch Vespasian gestifteten Weihgeschenke werden
beispielsweise auch in Nat. Hist. 12, 94 (goldgefasste Zimtholzkronen); 36, 27 (Venusstatue) oder 36,
58 (riesiger basanites-Steinblock) beschrieben.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

Vespasian als neuer Kaiser andere Maf3stibe setzt und ihm die Nihe zum Volk wich-
tig ist, was ein Zeichen fiir einen neuen politischen Kurs darstellt.

Dass Plinius in so gutem Verhéltnis zu den Flaviern stand und unter ihnen den
Hohepunkt seiner Karriere erreichte, mag nicht nur daran liegen, dass er Vespasian
und Titus als Personlichkeiten schitzte, sondern dass er auch ihren Vorstellungen von
einem nach dem Vorbild des Augustus reformierten Staat Wertschatzung entgegen-
brachte. Er war daher bereit, sich im Dienst des Vespasian durch Bekleidung diverser
Amter fiir den Staat zu engagieren und dadurch die flavische Dynastie in ihren Zielen
zu unterstiitzen.

4.4.2 Restaurations- und Ordnungspolitik unter Vespasian und Titus

Nach der Darstellung der personlichen Beziehung des Alteren Plinius zur flavischen
Dynastie ist nun der zweite, fiir das Verstdndnis der politischen Dimension der Natu-
ralis Historia notige Baustein die Beleuchtung der Restaurations- und Ordnungspoli-
tik unter Vespasian und Titus47. Der erste Flavierkaiser fand sich im Jahr 69 n. Chr.
nach dem Sieg iiber seinen Amtsvorgéinger Vitellius — wie Octavian nach der Schlacht
von Actium (31 v. Chr.) - mit der anspruchsvollen Aufgabe konfrontiert, Staat und
Gesellschaft zu konsolidieren und neu zu ordnen4°. Dass die Wiederherstellung der
inneren und dufleren Stabilitdt des romischen Staates fiir ihn an erster Stelle stand,
tiberliefert auch Sueton; ergédnzt wurde Vespasians Aufgabe durch seinen Plan, den
Staat in einem zweiten Schritt auch angemessen auszustatten (Suet. Vesp. 8; per totum
imperii tempus nihil habuit antiquius quam prope afflictam nutantemque rem p. [i.e.
publicam] stabilire primo, deinde et ornare.).

Bevor Vespasian sein Vorhaben allerdings in die Tat umsetzen konnte, war es not-
wendig, seine Herrschaft schnellstmoglich zu legitimieren und abzusichern, da er aus
bescheidenen Verhiltnissen stammte und auf keine berithmte senatorische Ahnenrei-
he zuriickblicken konnte. Auch hatte er in der Biirgerkriegszeit (68/69 n. Chr.) erlebt,
wie schnell sich der Wille der Soldaten, die ihn zum Kaiser gekiirt hatten, dndern
konnte. Ideologisch band er seine Herrschaft an die des ersten princeps an und be-
miihte sich, als ,,zweiter Augustus® (Pfeiffer 2009, 20) wahrgenommen zu werden4°.
Er grift sowohl die durch Augustus geschaffene Herrschaftsstruktur der Prinzipatsver-
fassung als auch dessen Herrschaftsideologie, die ,,Frieden und Wohlstand im Inne-
ren, sichere Grenzen [sowie] eine Herrschaft, die aus romischer Sicht als Weltherr-

407 Grundlegendes zu Vespasian, Titus und/oder ihrer Reformpolitik bieten Nicols 1978; Bengtson
1979, 43-120; Alfonsi 1983, 183-187; Magno 1983, 331-335; Brian 1984; Levick 1999; Weber 2000,
189-197 und 382-386; Malitz in Clauss *2001, 86-94; Huttner 2004, 176-180; Pfeiffer 2009; Bellen
2010, 66-115; Kramer/Reitz 2010, 311-360 und 485-496; Konig 2012, 84-98; Eich 2014, 99-107;
Leithoff 2014, 133-219; Zissos 2016, 41-91. Zur Struktur des romischen Reiches in der Kaiserzeit
(bis 260 n. Chr.) vgl. Jacques/Scheid 1998.

408 Zum Bild aller Kaiser von Augustus bis Titus in der Naturalis Historia vgl. Baldwin 1995, 56-78.

409 Zu allen im Folgenden genannten Punkten vgl. als Primérquelle die Vita des Vespasian bei Sueton
(Suet. Vesp.). Zu Vespasians Ankniipfung an Augustus vgl. auch Naas 2002, 70-73.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

schaft erscheinen konnte (Schlange-Schéningen 2005, 109) umfasste, auf und setzte
sich damit sehr deutlich von seinen Vorgéingern, insbesondere der Willkiirherrschaft
Neros, ab4°. Den offiziellen Beginn seines Prinzipats setzte Vespasian auf den 1. Juli
69 n. Chr. fest4'*; politisch-rechtlich legitimiert wurde er durch die Ubertragung der
Herrschaftsgewalt durch Senat und Volk+2. Dabei erhielt er — anders als der erste
princeps — alle Rechte und Vollmachten, die auch Augustus, Tiberius und Claudius
besessen hatten, als ein Gesamtpaket; erhalten ist der genaue Wortlaut eines Teils die-
ses Bestallungsgesetzes in der Lex de imperio Vespasiani. In seiner Rolle als durch den
consensus universorum bestdtigter Herrscher konnte Vespasian nun beginnen, den
Staat neu zu ordnen und seine Herrschaft damit zu festigen43.

Vespasians Restaurations- und Ordnungsmafinahmen fiir den rémischen Staat
betreffen — orientiert an Augustus — fiinf grofie Gebiete der Innen- und Auflenpolitik:
das Heer, das Reichsgebiet und dessen Verwaltung, den Senat, die Finanzen und die
moralische sowie kulturelle Erneuerung. Die zuerst durchgefithrten Reformen betra-
fen das Heer, dem der Kaiser seine Herrschaft verdankte und das eine seiner wichtigs-
ten Machtstiitzen darstellte. Vespasian wusste aus eigener Erfahrung, dass durch die
politische Einflussnahme der Legionen Gefahrensituationen entstehen konnten. Um
solchen Geschehnissen zukiinftig vorzubeugen, wurden einerseits Legionen, die sich
im Biirgerkrieg kompromittiert hatten, vollig aufgeldst; dieses Schicksal ereilte die le-
gio I, die legio IV Macedonica, die XV Primigenia und die XVI Gallica+4. Andererseits
wurden bereits bestehende Legionen umstrukturiert und versetzt, neue Legionen
wurden ausgehoben (IV Flavia Felix und XVI Flavia Firma4'5). Vespasian achtete au-
Blerdem genau darauf, dass jede Legion ein eigenes Lager bezog, das in sicherer Ent-
fernung zum ndchsten lag und sich nicht mehrere Truppenteile ein Lager teilten+16.
Die Rekrutierung der Legiondre erfolgte zu grofien Teilen nicht mehr aus dem Kern-
land Italien, sondern aus den Provinzen. Durch die Neuverteilung der insgesamt 28
restrukturierten Legionen erreichte Vespasian den Schutz der Reichsgrenzen, zentral
war hier vor allem die Sicherung der Rheingrenze+'7. Ebenfalls eingesetzt wurden die
Legionen zur Erweiterung und Sicherung der Nordgrenze des romischen Reiches in
Britannien und der Grenze im Orient. Hier fasste Vespasian Galatien und Kappado-

410 Hinsichtlich des Verfassungsbegriffes darf folgende Feststellung von Schlange-Schéningen 2005, 87
nicht vergessen werden: ,,Eine geschriebene Verfassung, in welcher der gesamte Staatsaufbau defi-
niert worden wire, hat es weder in der romischen Republik noch in der Kaiserzeit gegeben. Es han-
delte sich vielmehr um ein durch Traditionen begriindetes Gefiige von mit verschiedenartigen Kom-
petenzen ausgestatteten Amtern und Institutionen. Da sich infolge neuer politischer Bedingungen
die Funktion eines Amtes verandern konnte, ohne dass dies durch geschriebene Gesetze hitte auf-
gehalten werden konnen, lief3 sich auch die Alleinherrschaft Octavians im Rahmen der republikani-
schen ,Verfassung® organisieren.“ Zum Bild des Augustus in der Nat. Hist. vgl. Binder 1987,
145-156. Zur Distanzierung von Nero vgl. Leithoft 2014, 134-147.

411 Malitz in Clauss *2001, 92.

412 Vgl. Pfeiffer 2009, 16.

413 Vgl Pfeiffer 2009, 15-18; Bellen 2010, 79 f.

414 Bengtson 1979, 94.

415 Bengtson 1979, 94.

416 Malitz in Clauss 2001, 92.

417 Bengtson 1979, 94.

183

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

184

kien zu einer konsularischen Provinz zusammen und stationierte insgesamt sechs Le-
gionen in Syrien, Kappadokien und Judda+%. Des Weiteren wurde die Zahl der Prito-
rianergarde, die mit dem Schutz des Kaisers und der Hauptstadt betraut war, auf wohl
9 Kohorten (4500 Mann) reduziert, Kommandeur wurde Titus; dieser sorgte dafiir,
dass die Pratorianer ihren Dienst reibungslos verrichteten+o.

Der zweite Punkt der Reformen betraf das Reichsgebiet und dessen Verwaltung.
Zu Beginn der Herrschaft Vespasians war das romische Reich in 24 Provinzen unter-
gliedert, von denen zehn senatorische, durch Prokonsuln konsularischen oder prito-
rischen Ranges verwaltete und vierzehn kaiserliche, durch einen Legaten (legatus Au-
gusti pro praetore) verwaltete waren4?°. Vespasian veranlasste nun mehrere Verdnde-
rungen+?': Zunichst hob er Neros Entscheidung, Griechenland (Graecia) die Freiheit
zu schenken, wieder auf und stellte das Land unter senatorische Verwaltung. Sardini-
en (Sardinia) wurde zur kaiserlichen Provinz und im Osten des romischen Reiches
legte der Kaiser wie bereits erwdhnt Galatien und Kappadokien zu einer Provinz zu-
sammen (Galatia et Cappadocia). An der Spitze dieser neuen Provinz stand ein kai-
serlicher Legat, der zugleich die beiden dort neu stationierten Legionen befehligte. Im
Jahre 74 n. Chr. schuf Vespasian die Provinz Lykien und Pamphylien (Lycia et Pam-
phylia), Kilikien (Cilicia) wurde wieder eigenstidndig. Ebenfalls Verdnderungen erfuhr
Iudaea, denn hier tauschte der Kaiser den bis dahin stets aus dem Ritterstand stam-
menden Verwalter gegen einen aus dem Senat aus; dieser hatte parallel die Befehlsge-
walt tiber die in Jerusalem stationierte Legion (legio X Fretensis) inne.

Der dritte Schritt der Reformen betraf die Bildung einer neuen Fithrungs-
schicht#*2. Vespasian erweiterte dabei zunéchst in zwei Stufen 69/70 und 73/74 n. Chr.
den Senat, wobei die zweite Erweiterung im Rahmen der Ubernahme der Zensur
durch Vespasian und Titus 73 n. Chr. nach dem Vorbild des Augustus in der Form
einer lectio senatus durchgefithrt wurde4?3. Nach der Sduberung des Gremiums er-
folgte die Vergrof3erung desselben, wobei Vespasian die gesamte fithrende Schicht
auswechselte:

[V]espasian [hatte] (...) oppositionelle Elemente entfernt und danach den Senat erheblich
aufgestockt. Das bedeutet, dass es mit der Herrschaft des neuen Kaisers zu einem funda-
mentalen Austausch der Fithrungsschicht des Reiches gekommen ist. Da jetzt nicht nur
Romer, sondern auch Mianner aus den Provinzen vor allem des Westens#*4, aber auch aus
dem Osten in den Senat kamen, fithrte dies zu einem mehr und mehr das Reich reprasen-
tierenden Gremium und legte damit den Grundstein fiir eine neue Fithrungselite4?s.

Die neuen Mitglieder der Senatsaristokratie stammten somit aus ,Familien dhnlicher
Herkunft wie die Flavier” (Malitz in Clauss *2001, 92), sie waren ,.erfolgreiche Provin-

418 Malitz in Clauss *2001, 93. Vgl. auch Bengtson 1979, 94 .

419 Vgl. Malitz in Clauss 2001, 92; Pfeiffer 2009, 20f.

420 Bengtson 1979, 110.

421 Zum Folgenden vgl. Bengtson 1979, 110-112.

422 Zum Wandel der rémischen Fithrungsschicht unter Vespasian im Allgemeinen vgl. Birk 1967.
423 Malitz in Clauss 2001, 92; Pfeiffer 2009, 22 f.

424 Spanien und Gallien (Pfeiffer 2009, 23).

425 Pfeiffer 2009, 23.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

ziale® (ibid.), die ,hervorragendsten Truppenfithrer (Bengtson 1979, 91) aus Vespa-
sians Militdrkreisen oder verdiente Mitglieder des Ritterstandes, fiir den ,die Herr-
schaft der Flavier [ebenfalls] einen neuen Anfang bezeichnete (ibid., 90)4*¢ — in an-
deren Worten: ein Personenkreis, mit dem Vespasian gut zusammenarbeiten und auf
den er sich verlassen konnte.

Der vierte Punkt des vespasianischen Reformprogramms nahm die maroden
Staatsfinanzen, zerriittet durch die Herrschaft Neros und den darauffolgenden Biir-
gerkrieg, in Angriff+*7. Um den Fiskus wieder zu fiillen, waren enorme Summen -
nach Angaben Suetons 40 Milliarden Sesterzen (Suet. Vesp. 16; professus quadringen-
ties milies opus esse, ut res p[ublica] stare posset) notig, denn die zu deckenden Ausga-
ben bestanden nicht nur in ,den Zahlungen an die entlassenen Soldaten, [sondern]
vor allem auch in den Kosten fiir die Verwaltung [und] in der Finanzierung der 6f-
fentlichen Bauten und Spiele“ (Bengtson 1979, 98 f.). Gelost wurde das riesige Finanz-
problem durch drei Hauptmafinahmen: Einerseits wurden neue Steuern in Agypten
(fiscus Alexandrinus), Judda (fiscus Iudaicus) und den wohlhabenden griechischen
Stadten Kleinasiens (fiscus Asiaticus) sowie fiir die Latrinenbenutzung bzw. den von
den Firbern genutzten Urin erhoben. Andererseits fithrte der Kaiser frithere Steuern
wie den Warenzoll in den gallischen Provinzen (quadragesima Galliarum) wieder ein,
der zweieinhalb Prozent betrug und fiir den Handel mit Italien eingezogen wurde.
Des Weiteren wurden Steuerbefreiungen, die unter den vorhergehenden Kaisern ge-
wihrt worden waren, widerrufen; dies betraf beispielsweise Griechenland (Achaia),
aber auch Rhodos, Byzantion, Samos und die reichen Stidte Lykiens+?8.

Der letzte Reformbereich ist ohne die skizzierten staatlichen Restaurationsvorha-
ben des Kaisers nicht denkbar, da sie die Basis fiir seine weiteren Reformpléine bilde-
ten. Vespasians letztes Ziel war sowohl die gesellschaftliche Reform auch die morali-
sche und kulturelle Erneuerung des Staates#?. Auch hier trat er in die groflen Fuf3-
stapfen seines Vorbildes. Wie Augustus erhéhte er Senatoren, die das Mindestvermo-
gen nicht aufbringen konnten, ihr Vermogen; er leistete Stadten, die ohne eigenes
Verschulden in Not geraten waren, finanzielle Hilfe und sorgte fiir die Forderung von
Kunst und Literatur; auch forderte er Grammatiker, Rhetoren und Arzte, indem er
ihnen Immunitét (Steuerfreiheit) garantierte43°. Ein letzter Punkt, in dem er an Au-
gustus’ Herrschaft ankniipfte, war sein umfangreiches Bauprogramm. Wie nach den
Biirgerkriegen im 1. Jhd. v. Chr. war Rom nach dem Vierkaiserjahr stark zerstort und
bedurfte eines Wiederaufbaus und représentativer Bauten, um seinen alten Glanz zu-
riickzuerhalten. Die Agenda umfasste neben einigen kleineren Bauvorhaben wie dem
Wiederaufbau des zerstorten Kapitolstempels drei Grofiprojekte: den Bau des Frie-

426 Vgl. auch Bellen 2010, 98-100.

427 Bengtson 1979, 98-100; Malitz in Clauss *2001, 93; Bellen 2010, 90-92.

428 Pfeiffer 2009, 24 f. Dass Vespasian die Steuerlast aber durchdacht erhdhte, bezeugt die Steuerbefrei-
ung fiir Grammatiker, Rhetoren und Arzte, die daneben auch keine Legionire oder andere Funktio-
nire mehr beherbergen mussten (Pfeiffer 2009, 27).

429 Suet. Vesp. 26. Vgl. auch Bengtson 1979, 103-110; Malitz in Clauss 2001, 93; Pfeiffer 2009, 26; Bel-
len 2010, 89f.

430 Bengtson 1979, 106f.

185

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

186

denstempels (templum Pacis) und des templum Divi Claudii sowie das Amphithea-
trum Flavium bzw. Kolosseum, die kurz vorgestellt werden sollen3:.

»Nach der Beendigung des Biirgerkrieges, der blutigen Niederschlagung des jiidi-
schen Aufstandes und der Herstellung des Friedens im Osten® hatte Vespasian 7on.
Chr. den Entschluss gefasst, ,dem Frieden ein Denkmal zu setzen“ (Meneghini 2015,
49)432. Dies tat er mit dem 75 n. Chr. fertiggestellten templum Pacis, das der Friedens-
gottin Pax geweiht war und eine Reminiszenz an den Friedensaltar des Augustus dar-
stellt433. Wie Augustus richtete auch Vespasian sein Augenmerk auf das Ende der
Biirgerkriege und stellte dem Volk mit diesem Bau den Wert des Friedens vor Augen,
den er als fahiger Kaiser und Vater des Vaterlandes dem Reich geschenkt hatte+34. Der
monumentale Baukomplex - nach Plinius Nat. Hist. 36, 102 eines der schonsten Ge-
baude der Welt — beherbergte wahrscheinlich Teile der Verwaltung (Stadtverwaltung,
Katasteramt#35); ganz sicher verfiigte er ,liber eine reiche Bibliothek und eine be-
rithmte Sammlung von Meisterwerken der griechischen Skulptur® (ibid., 49 f.), die al-
len romischen Biirgern zum Besuch offen stand. Damit zeigte der Kaiser nicht nur,
dass er Wert auf die Bildung seiner Untertanen legte, sondern er teilte Kunst und Kul-
tur mit allen, ganz anders als Nero, der seine gesammelten Kunstwerke fiir sich behal-
ten hatte. Auch brachte der princeps die wertvollen Beutestiicke aus dem Feldzug ge-
gen Judda hier unter und stellte damit allen seine Macht und v.a. auch die Grofle des
Reiches vor Augen43. Mit der Fertigstellung des Tempels fiir den vergéttlichten Clau-
dius auf dem Caelius bot sich Vespasian wieder ein Ankniipfungspunkt an einen in
seinem Bestallungsgesetz in die Reihe der ,,guten Kaiser gezdhlten Regenten und da-
mit an die Tradition der julisch-claudischen Dynastie437. Das der Unterhaltung seines
Volkes gewidmete Kolosseum konnte der Kaiser allerdings nicht mehr fertigstellen,
die Beendigung der Bauarbeiten sowie die Einweihung iibernahm sein Nachfolger Ti-
tus+38. Sofort nach seiner Riickkehr nach Rom im Jahr 69 n. Chr. begann Vespasian
als kleineres Bauvorhaben nach der Zerstorung des Kapitols den Wiederautbau des
dortigen Tempels. An die Tempelbauten thematisch anbinden lésst sich der Kaiser-
kult, der von Augustus eingefithrt worden war. In dessen Rahmen lief3 sich Vespasian
zusammen mit der Gottin Roma und den julisch-claudischen Herrschern verehren,
was wiederum nicht nur ein weiteres Bekenntnis zum Vorbild des Augustus war, son-

431 Vgl. Pfeiffer 2009, 27-32.

432 Die neuesten archdologischen Erkenntnisse zum templum Pacis und der Forma Urbis Romae des
Septimius Severus bieten Meneghini/Rea 2014, 241-341 und Meneghini 2015, 49-67. Zur Bedeu-
tung des Friedenstempels in der Nat. Hist. vgl. Naas 2002, 438-447.

433 Vgl. Naas 2002, 438f.

434 Zur pax als Teil des Bildprogramms der unter Vespasian gepragten Miinzen vgl. Levick 1999, 70 und
Pfeiffer 2009, 19.

435 Vgl. Pfeiffer 2009, 29.

436 Vgl. Pfeiffer 2009, 29. Naas 2002, 445 bezeichnet das Bauwerk als Symbol fiir den ,,triomphe perma-
nent” der flavischen Dynastie.

437 Vgl. Pfeiffer 2009, 30.

438 Vgl. Pfeiffer 2009, 31.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

dern natiirlich insbesondere auch der eigenen Legitimation und Absicherung dien-
te439,

Die vorhergehende Skizzierung der Restaurations- und Ordnungspolitik hat ge-
zeigt, dass Vespasian nach dem Ende der Biirgerkriege ein schwieriges Erbe antrat.
Ihm war bewusst, dass er den Staat von Grund auf effektiv reformieren musste, wenn
seine Herrschaft Bestand haben sollte. Somit nahm er umfangreiche Neuordnungen
beim Heer, in der Verwaltung des Reichsgebietes und der Fithrungsschicht in Angriff,
konsolidierte die Staatsfinanzen und leitete die moralische und kulturelle Reform ein.
Strukturell und ideologisch lésst sich die Anlehnung von Vespasians Herrschaft an
das Vorbild des Augustus erkennen, wodurch er auch die aufgrund seiner bescheide-
nen Herkunft notwendige Grundlage fiir die Legitimation seiner Herrschaft schuf.
Insgesamt machte Vespasian deutlich, dass sein Ziel die gesellschaftliche und morali-
sche Reform des Staates war, deren Ergebnis eine Gesellschaft sein sollte, die den
Wertevorstellungen der augusteischen Zeit verpflichtet war und diese auch realisierte.
In einem Klima des Friedens und Wohlstandes sollte ein neues goldenes Zeitalter an-
brechen. Dass dieses Vorhaben nur durch die von Vespasian initiierten Reformen er-
reichbar war, erkannte auch dessen Nachfolger Titus, der in seiner — wenn auch kur-
zen — Regierung seinem Vater folgte.

4.4.3 Vespasian und Plinius - Parallelen einer Welt- und Gesellschaftsordnung

Vespasians zentrales Anliegen nach Erringung des Sieges tiber Vitellius war wie im
vorherigen Abschnitt skizziert nicht die Schaffung einer radikal neuen Herrschafts-
form, sondern die Wiederherstellung des Friedens im romischen Reich sowie die
ideologische Riickbindung seiner Herrschaft an Augustus’ Leistungen, erweitert
durch all das, was Tiberius und Claudius als von der Fithrungselite und vom Volk als
gut wahrgenommene Nachfolger des ersten princeps geschaffen hatten44°. In Konti-
nuitdt mit der augusteischen Herrschaftsideologie sollte Rom wieder erstarken, wie
die Aufschrift der unter Vespasian gepridgten Miinze Roma resurgens belegt, und zu
seiner alten politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Grofie zuriickfinden44:.
Das Klima der wiedererneuerten pax Romana und die Neuordnung des romischen
Staatsgefiiges unter Vespasian boten nun dem Alteren Plinius im kulturellen Bereich
ideale Rahmenbedingungen fiir die Schaffung seiner Naturalis Historia. Mit diesem
Unterfangen leitete Plinius die Neuordnung des Gebiets der Naturkunde ein und
schuf ein Grundlagenwerk desselben, indem er das in fritheren Zeiten von den maio-
res und anderen groflen Personlichkeiten gesammelte Wissen zusammentrug, redi-
gierte und somit fiir die Nachwelt bewahrte. Inhalt des Werkes war die Gesamtheit
des relevanten Naturkundewissens der flavischen Zeit, das er mit Hilfe eines Katalogs

439 Schlange-Schoéningen 2005, 113. Des Weiteren ist auch zu bemerken, dass der princeps ebenso wie
Augustus am 1. Juli seine Herrschaft antrat und sich vor seinem Regierungsantritt in Agypten auf-
hielt (Pfeiffer 2009, 9).

440 Nicols in Zissos 2016, 68.

441 Nicols in Zissos 2016, 68.

187

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

188

von festen Auswahl- und Ausschlusskriterien (vgl. Kapitel 4.3) auswihlte. Vergleicht
man nun die von Vespasian bei der Neuordnung des romischen Staates verfolgten Re-
staurations- und Ordnungsprinzipien, so lassen sich signifikante Parallelen zu Plinius’
Vorgehen erkennen. Plinius lehnte sich mit seinen Prinzipien der utilitas, der Voll-
stindigkeit, der Abwehr von Schaden und der Fokussierung auf zentrale altrepublika-
nische Wertevorstellungen eng an Vespasian an, erweiterte aber dessen Kriterienka-
non um fiir seine eigenen Zwecke wichtige Aspekte wie den der auctoritas oder des
miraculums; zudem fiihrte er eine Angleichung an sein eigenes Weltbild durch. Er
nutzte somit die von Vespasian bereits beschrittenen Wege der Neuordnung; diesen
Leitlinien seines Handelns hatte Vespasian selbst alle seine Reformbestrebungen un-
tergeordnet, um beim romischen Volk Akzeptanz fiir sein Vorgehen zu schaffen.

Wie gestalten sich nun aber die Parallelen zwischen dem Vorgehen des Plinius
und dem des Vespasian? Wichtigster Aspekt ist fiir Plinius unbestreitbar der der utili-
tas, die nicht nur das wichtigste Auswahlkriterium, sondern auch das tibergeordnete
Ziel seines Werkes darstellt, da die Inhalte der Naturalis Historia jedem einzelnen Be-
nutzer zum Nutzen gereichen sollen#42. Dieser Nutzen erstreckt sich einerseits auf
den Bildungsbereich, da jeder Leser durch die Beschaftigung mit Plinius’ Werk seinen
Wissensschatz im Bereich der Naturkunde entweder neu begriinden oder stark ver-
tiefen kann; andererseits ist der Nutzen des Werks in den medizinischen Biichern
20-32 praktischer Art, da der Benutzer diese zur Heilung seiner selbst oder Dritter
heranziehen kann. Dass auch das Bringen niitzlicher Hilfe fiir das Menschenge-
schlecht ein zentrales Anliegen des Vespasian (und seiner S6hne) war, betont Plinius
wie bereits erwdhnt in Nat. Hist. 2, 18. Neben der Stilisierung des ersten Flavierkaisers
zum Retter des Imperium Romanum nach dem Biirgerkrieg fokussiert der Autor hier
bewusst darauf, dass Hilfe, die man einem anderen Menschen angedeihen ldsst, also
in anderen Worten der Nutzen, den man ihm bringt, dem Helfer ewigen Ruhm ein-
bringe.

Die zweite Parallele lasst sich im Bereich der Vollstindigkeit erkennen. Diese
stellt fiir Plinius das zweitwichtigste Auswahlkriterium dar, da die Naturalis Historia
das seiner Ansicht nach relevante naturkundliche Wissen der Flavierzeit beinhalten
musste+43. Die Zusammensetzung der Inhalte der einzelnen Wissensbereiche zum
Gesamtwerk ldsst sich als ,,an epitome of the culture of the first century“ (Beagon
1992, 15) beschreiben, bildet also in Plinius’ Augen den fiir einen Rémer notwendi-
gen, naturkundlich bedeutsamen Wissenskanon ab. Auch fiir Vespasian spielt Voll-
standigkeit eine zentrale Rolle, da sein Reformwerk alle Teile der romischen Welt —
das Reichsgebiet und dessen Verwaltung, das Militdr, die Fithrungsschicht, die Finan-
zen sowie Bildung und Kultur - umfasste. Thm war bewusst, dass ohne die vollstindi-
ge Konsolidierung des Staatsgefiiges weder der neugewonnene Frieden haltbar noch
sein Langzeitziel der Machtfestigung erreichbar sein wiirde. Auflerdem war ihm klar,
dass auch dem Volk die Vollstandigkeit des Reformprogramms bewusst sein musste,
wollte er dessen volle Unterstiitzung gewinnen und halten.

442 Vgl. Kapitel 4.2.2 und 4.3.
443 Vgl. Kapitel 4.2.2 und 4.3.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel

Die dritte Parallele zwischen Plinius und Vespasian besteht in der Thematik des
Schadens. Um den Anwender der Naturalis Historia vor solchem zu schiitzen,
schliefSt Plinius beispielsweise alle schddigenden Heilmittel aus den medizinischen
Biichern aus#44. Das Ausschlusskriterium des Schadens steht dem Auswahlkriterium
der Niitzlichkeit antithetisch gegentiber. Auch Vespasian ist bestrebt, Schaden vom
romischen Reich abzuwenden, der nach dem Biirgerkrieg durch Feinde des romi-
schen Volkes von auflen, v.a. an der Rhein- sowie an der Ostgrenze des Reiches, droh-
te. Um die Grenzen zu sichern, stellte Vespasian die reformierten Legionsverbiande in
neuer Zusammenstellung in den Grenzgebieten auf.

Die vierte Parallele findet sich im Bereich der romischen Wertevorstellungen.
Durch die Kritik der seiner Ansicht nach gesellschaftlich allgegenwirtigen luxuria
zeigt Plinius die Gefihrlichkeit derselben fiir die Moral der Rémer auf44s. Er weist je-
doch gleichzeitig durch den Lobpreis der altrepublikanischen Werte (beispielsweise
virtus, pietas, fides oder dignitas) einen Gegenentwurf zum Sittenverfall seiner Zeit
vor und bietet damit dem Leser seines Werks eine Hilfestellung, auf den moralisch
richtigen Weg zuriickzukehren. Die Wichtigkeit der Riickbesinnung auf die von Au-
gustus wieder in den Fokus geriickten Wertevorstellungen klingt auch in den Reform-
bestrebungen Vespasians an. Sein Ziel ist durch die Kontinuititsbildung mit dem ers-
ten princeps ebenfalls, dass das Volk sein sittliches Verhalten tiberdenken sowie das-
selbe verbessern moge, doch greift er in seinem Bauprogramm durch seine Tempel-
bauten (templum Pacis, templum Divi Claudii) den Wert der pietas heraus. Die Bot-
schaft in beiden Fillen scheint jedoch deutlich: Wiinschenswert ist die sittliche Re-
form der flavischen Gesellschaft unter Riickbezug auf die zu Beginn des Prinzipats
geltenden Wertevorstellungen.

Die Parallelen zeigen klar, dass Plinius und Vespasian auf zwei unterschiedlichen
Ebenen agieren, denn der Kaiser ist auf der politischen, Plinius auf der kulturellen ta-
tig. Vespasian stabilisiert durch sein Reformprogramm den rémischen Staat und bil-
det einen Rahmen fiir das Wiederaufblithen von Kunst und Kultur. Er fordert das
Entstehen reprisentativer Bauten und stellt Gelder zur Unterstiitzung von Autoren
und Lehrpersonal zur Verfiigung; was jedoch im kulturellen Gefiige fehlt ist der Be-
reich der Fachschriftstellerei. Die von Vespasian zur Verfligung gestellten Rahmenbe-
dingungen nutzt Plinius fiir sich, denn er erkennt die Leerstelle, die im kulturellen
Bereich fiir das Gebiet der Naturkunde besteht und fiillt diese mit der Schaffung sei-
ner Naturalis Historia aus. Seine Inhalte sind allesamt niitzlich und praktisch anwend-
bar, sie gehen vollends konform mit den Anspriichen des neuen Kaisers und folgen
wie gezeigt den Leitlinien von dessen Reformprogramm. Besonders die magischen
Inhalte in den medizinischen Biichern untermauern dies, denn wie die Analyse der
Magieinhalte gezeigt hat, lassen sich aus ihnen die Leitprinzipien der Inhaltsauswahl
und des -ausschlusses ableiten und tiefgehend belegen. Durch die Eingliederung in
die Naturalis Historia wird auch der Bereich der Magie neu geordnet, er verliert seine
gesellschaftlich nicht akzeptierte Facette. Das vorher in seiner Ambivalenz und Ge-

444 Vgl Kapitel 4.2.2 und 4.3.
445 Vgl. Kapitel 4.2.2 und 4.3.

189

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

4. Magie bei Plinius

190

fahrlichkeit prasente Gebiet der Magie wird auf seine gesellschaftlich akzeptierte
Form, die medizinische Magie, reduziert und damit gewissermaflen domestiziert. Es
wird in Plinius’ Werk mit der Widmung an Titus nicht nur unter die Kontrolle des
zukiinftigen Kaisers gestellt, sondern génzlich in die neugeordnete Welt der Flavier
eingepasst, da Plinius mit seinem opus das nach flavischen Vorstellungen restaurierte
Imperium Romanum in kleinerem Rahmen abbildete44S.

Diese Beobachtungen machen deutlich, dass Plinius’ Unterstiitzung fiir Vespasian
und Titus nicht nur auf einer personlichen Ebene (vgl. 4.4.1) anzusiedeln ist, sondern
dass mit Hilfe der Analyse der Magieinhalte gezeigt werden kann, dass die Naturalis
Historia eine klare politische Dimension besitzt und gewisse gedanklich-ideologische
Parallelen zwischen den Flaviern und dem Alteren Plinius bestehen. Die erfolgreiche
Neuordnung des Staates erlaubte es Vespasian, seine Macht dauerhaft zu festigen und
sie durch die Weitergabe an seine beiden S6hne durch die Begriindung einer Dynastie
zu erhalten. Plinius nutzte Vespasians Reformen fiir sich und konnte damit ein Werk
schaffen, in dem er sich die flavische Neuordnung zum Vorbild nahm und damit auch
seinen Konsens mit Vespasians Handeln zum Ausdruck brachte. Ganz nebenbei erar-
beitete er sich mit seiner Naturalis Historia, die sowohl ,,repository of information® als
auch ,,didactic work necessary for the reformation of Rome“ (Howe 1985, 561) war,
schriftstellerische Unsterblichkeit.

446 Vgl. hierzu die Arbeiten von Naas 2002 und Murphy 2004 sowie die Artikulation dieser Idee bei
French 1994, 207.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

5. Zusammenfassung

Ziel der vorliegenden Arbeit war die Herausarbeitung der gedanklich-ideologischen
Parallelen zwischen den Flaviern, insbesondere Vespasian, und dem Alteren Plinius
auf der Basis der Magiekapitel der Naturalis Historia. Den Ausgangspunkt fiir das
Vorhaben bildete die in der Magiegeschichte zu Beginn von Buch 30 des pliniani-
schen Werks greifbare hochst ambivalente, da zwischen Verdammung und (vorsichti-
ger) Akzeptanz schwankende, Haltung des Autors zur Magie, die einen offenkundi-
gen Widerspruch darstellt (Kapitel 2). Die These beinhaltete, dass dieser bewussten
kritischen Auseinandersetzung mit dem aus antiker Warte gefdhrlichen Themenbe-
reich eine klare Intention zu Grunde liegt und dass sich aus der Analyse der Magieka-
pitel der Naturgeschichte einerseits Schliisse zu Plinius’ Wissensdiskurs und seinem
Verstdndnis von Wissensordnung ziehen lassen, deren Ergebnisse es uns andererseits
wiederum erlauben, genauere Aussagen zur politischen und sozialen Dimension des
plinianischen Werkes zu treffen, indem auf der Basis der Magiekapitel die Parallelen
der Welt- und Gesellschaftsordnung des Kaisers Vespasian und des Forschers Plinius
aufgezeigt werden. Eine zweite zentrale Aussage, die sich der plinianischen Magiege-
schichte entnehmen lasst, war, dass Plinius Magie als soziales Geschehen versteht; die
Gesellschaft setzt folglich fest, welches Handeln als magisch eingestuft wird und ob es
als gesellschaftlich akzeptabel oder inakzeptabel gilt. Aufgrund dieser Erkenntnis
wurde der religionssoziologische Ansatz von Hubert/Mauss gewahlt, dem die der Ar-
beit zugrunde liegende Magiedefinition folgt (Kapitel 3.1).

Der eigentlichen Analyse der Magiekapitel vorangestellt wurde als Verstdndnis-
grundlage die in der griechischen und lateinischen Antike fiir das Feld der Magie ver-
wendete Terminologie (Kapitel 3.1); letzterer folgt Plinius zumeist, in vielen Fllen er-
weitert er sie jedoch um eigene Begriffe. Daneben wurden ausgewdhlte lateinische
Quellen herangezogen, anhand derer nachgewiesen werden konnte, dass Plinius’ Ein-
stellung zur Magie kein Einzelphdnomen ist, sondern die beiden Seiten magischer
Praktiken - sowohl die sozial nicht akzeptierte als auch die sozial akzeptierte — auch
in einem weiteren Rahmen in der tiberlieferten lateinischen Literatur greifbar sind
(Kapitel 3.2). Die Rechtstexte, Defixionen sowie die gesellschaftliche Verarbeitung des
Gefahrenphinomens Magie bei Horaz, Lukan und den Liebeselegikern zeigten deut-
lich, dass Magie von der romischen Gesellschaft einerseits als Risiko aufgefasst wurde,
da sie eine reale Gefahr fir Individuen und den romischen Staat darstellte; neben die-
ser sozial nicht akzeptierten Seite von Magie war jedoch auch ihre sozial akzeptierte
Variante in Form der magischen Medizin (Beispiel Ovid) klar zu erkennen. Eine wei-
tere bedeutende Beobachtung war, dass Plinius im Vergleich zu den ausgewerteten
zusitzlichen Quellen die sozial nicht akzeptierten Magiearten (Liebeszauber, Nekro-
mantie) in seinem Werk lediglich knapp benennt und ihr Gefahrenpotential nur kurz

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

5. Zusammenfassung

anreifit, dann aber nicht weiter auf sie eingeht; ausfiihrlich ausgefithrt werden hinge-
gen die zahlreichen Rezepturen magischer Medizin, also die sozial akzeptierte Magie-
komponente.

Den Auftakt von Kapitel 4 bildete der fiir das Verstdndnis der Magiekapitel notige
Kontext, im Rahmen dessen die Zielsetzung, Zielgruppe und Arbeitsprinzipien des
Alteren Plinius sowie die Werkskonzeption, die verwendeten Quellen, Inhaltsver-
zeichnisse, Autorenangaben und die leitenden Ordnungsprinzipien in den Biichern
20 bis 32 der Naturalis Historia erarbeitet wurden (Abschnitt 4.1). In der Feinanalyse
wurden neben den Quellen fiir Plinius’ Magiekapitel (Abschnitt 4.2.1) die verschiede-
nen in der Naturgeschichte fassbaren Facetten von Magie, aufgefichert in die beiden
Blocke der sozial akzeptierten und nicht akzeptierten Magie, systematisch zusam-
mengestellt und untersucht (Abschnitt 4.2.2). Block 1 beinhaltete dabei neben magi-
schen Sammel- und Anwendungsvorschriften das magische Sprechen, die Schutzma-
gie in Form von Amuletten, die Kontaktmagie, die Ubertragung von Krankheiten/
Eigenschaften auf Menschen oder Tiere sowie die Zahlenmagie, auf der Seite der sozi-
al nicht akzeptierten Magiepraktiken wurde der Liebeszauber in den Fokus geriickt.
Ergianzt wurde die Feinanalyse durch die zusétzliche Betrachtung der Themen ,,Liigen
und Unglaubwiirdigkeit der Magier®, ,Magie und Angst“ und ,Magie - Ersatz fir
Wissenschaft“ sowie der Sprache (Abschnitte 4.2.3 bis 4.2.6).

Auf der Grundlage der Ergebnisse dieser Analyse konnten sowohl grundlegende
Erkenntnisse zu Plinius’ Wissensordnung gewonnen als auch die von ihm fiir sein
Werk aufgestellten Auswahl- und Ausschlusskriterien abgeleitet werden (Ab-
schnitt 4.3): Den Rahmen fiir das Wissen des Autors bildet das in 37 Bédnde geglieder-
te Werk, dessen Zielsetzung der geordneten Wissenssammlung bereits mit der Wahl
des Begriffs historia im Titel angekiindigt wird. Das gewdhlte Thema ist die natura re-
rum, d.h. samtliches zeitgenossische, dem Autor zur Verfiigung stehende Wissen, das
in Verbindung mit der Natur steht. Zweck des Projekts ist die Ordnung dieses Wis-
sensgebiets, da nach Plinius’ Auffassung zu seiner Zeit kein anderes Werk existierte,
das diese Leistung zur Verfiigung stellte. Neben der Ordnung des Wissensgebiets und
der dem Nutzer der Naturalis Historia erméglichten Orientierung in demselben dient
Plinius’ Arbeit der Speicherung des Wissens seiner Zeit im genannten Gebiet, zentral
ist fiir den Autor jedoch die praktische Anwendbarkeit seiner Wissensinhalte. Sein
Hauptanliegen besteht darin, dass die Leser jederzeit problemlos auf das gesammelte
Wissen zugreifen und es praktisch nutzen kénnen. Aus den drei genannten Punkten
wird der enzyklopadische Anspruch des Plinius an sein Werk sichtbar, auch wenn die
Naturalis Historia lediglich als sehr frither/frithester Vertreter der Gattung eingestuft
wird und damit natiirlich in keiner Weise den Idealtypus der Enzyklopadie der Frii-
hen Neuzeit verkorpert. Die Arbeitstechnik, die der Autor fiir die Ordnung seines
Wissens einsetzt, ist hauptséichlich die Kompilation von Wissensinhalten aus schriftli-
chen Quellen, die dann nach festen Auswahl-/Ausschlusskriterien sowie Ordnungs-
prinzipien in die Grobstruktur des Werks eingebettet werden. Die leitenden Prinzipi-
en, denen die Inhaltsauswahl folgt, sind allen voran die utilitas sowie der Vollstindig-
keitsanspruch, erginzt durch die auctoritas einer Quelle sowie die miraculum-Quali-
tit eines Inhalts. Im Werk bewusst weggelassen werden Inhalte, die in den Augen des

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

5. Zusammenfassung

Autors moralisch nicht vertretbar sind oder solche, die die Schadigung des Anwen-
ders zum Ziel haben; ergidnzend konnen natiirlich auch solche nicht einbaut werden,
tiber die Informationen in den Quellen fehlen. Plinius’ Vorstellung von Wissensord-
nung ist somit sicherlich die einer vorwissenschaftlichen Gesellschaft, er leistet jedoch
einen wichtigen Beitrag zur Bewahrung des Wissensstandes seiner Zeit, der nur da-
durch weitergegeben werden konnte.

In Abschnitt 4.4, dem Hohepunkt und Abschluss der Arbeit, wurde einerseits das
personliche Verhaltnis des Plinius zur julisch-claudischen, insbesondere aber zur fla-
vischen Dynastie erarbeitet (Abschnitt 4.4.1); letzteres zeichnete sich durch besondere
Enge zu Vespasian, sogar Freundschaft zu seinem designierten Nachfolger Titus aus.
Auf der Basis der Skizzierung der Restaurations- und Ordnungspolitik unter diesen
beiden Kaisern (Abschnitt 4.4.2) war es moglich, im finalen Abschnitt 4.4.3 herauszu-
arbeiten, dass Plinius’ Unterstiitzung fiir die Flavier nicht auf einer rein persénlichen
Ebene anzusiedeln ist, sondern die Analyse der Magieinhalte uns ein Werkzeug an die
Hand gibt, anhand dessen die politische Dimension der Naturalis Historia aufzeigbar
ist. Es wurde deutlich, dass sich der Altere Plinius mit seinen Prinzipien der utilitas,
der Vollstindigkeit, der Abwehr von Schaden und der Fokussierung auf zentrale altre-
publikanische Wertevorstellungen eng an die Kriterien von Vespasians Reformkurs
anlehnte, diesen Kriterienkanon aber um fiir seine Zwecke wichtige Aspekte wie den
der auctoritas oder des miraculums erweiterte und an sein eigenes Weltbild anglich.
Wie in Abschnitt 4.4.3 gezeigt, bestehen also gewisse gedanklich-ideologische Paralle-
len zwischen dem Vorgehen Vespasians bei der Neuordnung des romischen Staates
nach Beendigung des Biirgerkriegs 68/69 n. Chr. und dem des Plinius bei der Schaf-
fung seines Werkes im neuen Rahmen der Flavierherrschaft. Fiir Vespasian bedeutete
die erfolgreiche Neuordnung und Konsolidierung des Staatsgefiiges die Sicherung sei-
ner Macht sowie die Begriindung einer neuen Dynastie; Plinius brachte durch die
Neuordnung des Gebiets der Naturkunde in der Naturalis Historia nach dem Vorbild
der politischen Reformen des Vespasian einerseits seinen Konsens mit dem Handeln
dieses Kaisers zum Ausdruck, andererseits sorgte er mit seinem Werk dafiir, dass er
dauerhaft im Gedachtnis der Nachwelt verblieb.

193

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Als Grundlage fir die Textarbeit mit der Naturalis Historia wurde die Tusculumaus-
gabe von Konig verwendet, v.a. folgende Bande:

Konig, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Liber I.
Nordlingen/Tiibingen: Heimeran-Verlag, 1973.

Konig, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Liber
11. Diisseldorf/Ziirich: Artemis & Winkler, 21997 (1974).

Konig, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Liber
XX. Miinchen: Heimeran-Verlag, 1979.

Konig, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Libri
XXI/XXII. Miinchen und Ziirich: Artemis-Verlag, 1985.

Konig, Roderich und Joachim Hopp. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Liber
XXIII. Minchen: Artemis & Winkler, 1993.

Konig, Roderich und Joachim Hopp. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Liber
XXIV. Miinchen: Artemis & Winkler, 1993.

Konig, Roderich, Joachim Hopp und Wolfgang Glockner. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri
XXXVII - Liber XXV. Miinchen: Artemis & Winkler, 1996.

Konig, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Libri
XXVI/XXVIIL Miinchen/Ziirich: Artemis-Verlag, 1983.

Konig, Roderich und Gerhard Winkler. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Liber
XXVIIIL Miinchen und Ziirich: Artemis-Verlag, 1988.

Konig, Roderich und Joachim Hopp. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri XXXVII - Libri
XXIX/XXX. Miinchen: Artemis & Winkler, 1991.

Konig, Roderich, Joachim Hopp und Wolfgang Glockner. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri
XXXVII - Liber XXXI. Ziirich: Artemis & Winkler, 1994.

Konig, Roderich, Joachim Hopp und Wolfgang Gl6ckner. C. Plinii Secundi Naturalis Historiae Libri
XXXVII - Liber XXXII. Ziirich: Artemis & Winkler, 1995.

Albrecht, Michael von. Geschichte der romischen Literatur von Andronicus bis Boethius. Bd. I.
Miinchen: DTV, 1994. pp. 588-650.

Albrecht, Michael von. Geschichte der romischen Literatur von Andronicus bis Boethius. Bd. II.
Miinchen: DTV, 1994. pp. 1190-1209.

Albrecht, Michael von. Vergil - Eine Einfithrung (Bucolica, Georgica, Aeneis). Heidelberg: Univer-
sitéitsverlag Winter, 2006.

Alfonsi, Luigi. ,,Tito Flavio Imperatore in Plinio il Vecchio® In: Atti del Congresso Internazionale di
Studi Flaviani (Rieti, Settembre 1981). Bd. 2. Rieti: Centro di Studi Varroniani Editore, 1983. pp.
183-187.

Alfonso-Goldfarb, Ana, Silvia Waisse und Marcia H. M. Ferraz. ,,From Shelves to Cyberspace: Orga-
nization of Knowledge and the Complex Identity of History“ In: Isis 104/3. The University of
Chicago Press, 2013. pp. 551-560.

195

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Alton, E.H. (et al. eds.). Ovidius - Fasti. Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teub-
neriana. Miinchen/Leipzig: K. G. Saur, 2005.

Aly, Wolfgang, Hans Gundel, Rudolf Hanslik, Wilhelm Kroll und Konrat Ziegler. ,,Plinius der Alte-
re“. In: Paulys Realencyclopéddie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. XXI, 1 (Plautius-Po-
lemokrates). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1951. pp. 271-439.

Ando, Clifford. ,,A Religion for the Empire In: A. J. Boyle und W. J. Dominik (eds.). Flavian Rome
— Culture, Image, Text. Leiden/Boston: Brill, 2003. pp. 323-344.

Ankarloo, Bengt und Stuart Clark. Witchcraft and Magic in Europe. Ancient Greece and Rome.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999.

Audollent, Auguste. Defixionum Tabellae. Frankfurt/Main: Minerva GmbH, 1967 (Nachdruck der
Erstausgabe von 1904).

Ax, Wolfgang. ,Timons Gang in die Unterwelt® In: Jochen Bleicken et al.(eds.). Hermes 119. Stutt-
gart: Franz Steiner Verlag, 1991. pp. 177-193.

Ax, Wolfram (ed.). Lateinische Lehrer Europas - Fiinfzehn Portraits von Varro bis Erasmus von
Rotterdam. K6ln/Weimar/Wien: Bohlau Verlag, 2005. pp. 45-65.

Biumer, Anne. ,,Die Macht des Wortes in Religion und Magie (Plinius, Naturalis Historia 28, 4-29)“
In: Hermes 112/1. Franz Steiner Verlag, 1984. pp. 84-99.

Baldwin, Barry. ,,Roman Emperors in the Elder Pliny* In: W. J. Dominik (ed.). Scholia 4. South Af-
rica, 1995. pp. 56-78.

Beagon, Mary. Roman Nature — The Thought of Pliny the Elder. Oxford: Clarendon Press, 1992.

Beagon, Mary. The Elder Pliny on the Human Animal - Natural History Book 7. Oxford: Clarendon
Press, 2005.

Bellen, Heinz. Die Kaiserzeit von Augustus bis Diocletian. Darmstadt: WBG, 2010.

Bengtson, Hermann. Die Flavier - Vespasian, Titus, Domitian. Miinchen: C. H. Beck, 1979.

Beth, Karl. Religion und Magie. Leipzig/Berlin: Teubner, 1927.

Bichler, Reinhold und Robert Rollinger. Herodot. Hildesheim: Georg Olms Verlag, 2011.

Bidez, Joseph und Franz Valery Marie Cumont. Les mages hellénisés: Zoroastre, Ostanés et Hystas-
pe d’aprés la tradition grecque. Bd. 1 und 2. Paris: Belles Lettres, 1973.

Binder, Gerhard. ,,Auguste d’apres les informations de la NH In: Helmantica 38. Salamanca: Kad-
mos, 1987. pp. 145-156.

Birk, Giselher. Der Wandel der romischen Fithrungsschicht unter Vespasian. Stuttgart: Gustav Bier-
brauer KG, 1967.

Bleicken, Jochen. Lex publica: Gesetz und Recht in der romischen Republik. Berlin: de Gruyter,
1975.

Blum, Rudolf. Kallimachos — The Alexandrian Library and the Origins of Bibliography. Madison:
The University of Wisconsin Press, 1991.

Borst, Arno. Das Buch der Naturgeschichte — Plinius und seine Leser im Zeitalter des Pergaments.
Heidelberg: C. Winter, 1994. pp. 1-94.

Bouché-Leclerq, Auguste. Lastrologie grecque. Aalen: Scientia-Verlag, 1979 (Reprint von 1899).

Brian, Jones W. The Emperor Titus. London/Sydney: Croom Helm und New York: St. Martin’s Press,
1984.

Briscoe, John (ed.). Valeri Maximi Facta et Dicta Memorabilia Vol. I - Libri I-VI. Stuttgart und
Leipzig: Teubner, 1998.

Brockmann, Christian (ed.). Antike Medizin im Schnittpunkt von Geistes- und Naturwissenschaf-
ten: Internationale Fachtagung aus Anlass des 100jdhrigen Bestehens des Akademievorhabens
,Corpus Medicorum Graecorum/Latinorum®. Berlin: de Gruyter, 2009.

Brodersen, Kai und Amina Kropp. Fluchtafeln — Neue Funde und neue Deutungen zum antiken
Schadenzauber. Frankfurt am Main: Verlag Antike, 2004.

196

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Brunner, Horst und Norbert Wolf (eds.). Wissensliteratur im Mittelalter und in der frithen Neuzeit:
Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache. Wiesbaden: Reichert, 1993.

Brust, Manfred. Die indischen und iranischen Lehnworter im Griechischen. Innsbruck: Amulett 98,
2005. pp. 385-393.

Callies, Horst. Rom von der klassischen Republik bis zum Beginn der Volkerwanderung. Stuttgart:
Klett-Cotta, 1981.

Cancik, Hubert. Die Religion des Imperium Romanum: Koine und Konfrontationen. Tiibingen:
Mohr Siebeck, 2009.

Carey, Sorcha. Pliny’s Catalogue of Culture — Art and Empire in the Natural History. Oxford: Oxford
University Press, 2003.

Cary, Ernest. Dio’s Roman History. Books XLVI-L. The Loeb Classical Library. London/Cambridge,
Mass.: Harvard University Press, 1969.

Cary, Ernest. Dios Roman History. Books LI-LV. The Loeb Classical Library. London/Cambridge,
Mass.: Harvard University Press, 1968.

Cholmeley, R. J. (ed.). The Idylls of Theocritus. Freeport, New York: Books for Libraries Press, >1971.

Citroni-Marchetti, Sandra. ,,Iuvare mortalem - Lideale programmatico della N.H. di Plinio nei rap-
porti con il moralismo stoico-diatribico. In: Atene e Roma 27, 1980. pp. 124-148.

Citroni-Marchetti, Sandra. Plinio il Vecchio e la tradizione del moralismo romano. Pisa: Giardini,
1991.

Citroni-Marchetti, Sandra. La scienza della natura per un intellettuale romano - Studi su Plinio il
Vecchio. Pisa/Roma: Fabrizio Serra editore, 2011.

Clausen, Wendell. A Commentary on Virgil - Eclogues. Oxford: Clarendon Press, 1994.

Clauss, Manfred (ed.). Die romischen Kaiser — 55 historische Portraits von Caesar bis Iustinian.
Miinchen: C. H. Beck, *2001.

Cohn, Leopold. ,,Apion® In: Paulys Realencyclopédie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. I,
2 (Alexandros-Apollokrates). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1894. pp. 2803-2806.

Coleiro, Edward. An Introduction to Vergil's Bucolics with a Critical Edition of the Text. Amster-
dam: B. R. Griiner Publishing Co., 1979.

Collins, Derek. ,Theoris of Lemnos and the Criminalization of Magic in Fourth-Century Athens.“
In: The Classical Quarterly. Bd. 51/2, 2001. pp. 477-493.

Collins, Derek. Magic in the Ancient Greek World. Malden/Oxford/Carlton: Blackwell, 2008.

Collins, Derek. ,The Magic of Homeric Verses®. In: Classical Philology 103/3. The University of Chi-
cago Press, 2008. pp. 211-236.

Collison, Robert. Encyclopaedias — Their History Throughout the Ages. New York und London:
Hafner Publishing Company, *1966.

Connerton, Paul. How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. Reprint
1991.

Conte, Gian Biagio. Genres and Readers. Baltimore/London: The Johns Hopkins University Press,
1994. pp. 67-104.

Corrigan, Kirsty. Virgo to Virago — Medea in the Silver Age. Newcastle upon Tyne: Cambridge
Scholars Publishing, 2013. pp. 1-97.

Corte, Francesco della. ,,Enciclopedisti Latini“. In: Opuscula VI. Pubblicazioni dell'Istituto di Filolo-
gia Classica e Medievale 50. Genua: Casa Editrice Tilgher, 1978. pp. 13-107.

Corte, Francesco della. Le Bucoliche di Virgilio. Genua: Mondadori, 198s5.

Cova, Pier Vincenzo, Roberto Gazich, Gian Enrico Manzoni und Graziano Melzani. Studi sulla lin-
gua di Plinio il Vecchio. Mailand: Vita e Pensiero, 1986.

Cramer, Frederick H. Astrology in Roman Law and Politics. Philadelphia: American Philosophical
Soc., 1954.

197

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Cucchiarelli, Andrea und Alfonso Traina. Publio Virgilio Marone — Le Bucoliche. Rom: Carocci edi-
tore, 2012.

Davidowicz, Klaus S. Die Kabbala: Eine Einfithrung in die Welt der jidischen Mystik und Magie.
Wien: Bohlau, 2009.

Davidson, James N. ,Don’t Try This at Home: Pliny’s Salpe, Salpe’s Paignia and Magic® In: The Clas-
sical Quarterly 45, 1995. pp. 590-592.

Davis, Gregson (ed.). A Companion to Horace. Oxford: Blackwell Publishing Ltd., 2010. pp. 7-104.

De Angeli, Stefano. Templum Divi Vespasiani. Rom: De Luca Edizioni d’Arte. 1992.

Deichgriber, Karl. ,,Pelops®. In: Paulys Realencyclopéddie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.
XIX, 1 (Pech-Petronius). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1937. pp. 391 f.

Des Places, Edouard. Porphyre — Vie de Pythagore/Lettre & Marcella. Paris: Société d’Edition “Les
Belles Lettres”, 1982.

Detlefsen, Detlef. Untersuchungen iiber die Zusammensetzung der Naturgeschichte des Plinius.
Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 1899.

Dickie, Matthew W. ,Who Practised Love-Magic in Classical Antiquity and in the Late Roman
World?“ In: The Classical Quarterly. Bd. 50/2, 2000. pp. 563-583.

Dickie, Matthew W. Magic and Magicians in the Graeco-Roman World. London/New York: Rout-
ledge, 2001.

Diesner, Hans-Joachim. , Lexikographie und Enzyklopédie in der Antike“ In: Hans-Joachim Dies-
ner und Giinter Gurst (eds.). Lexika gestern und heute. Leipzig: VEB Bibliographisches Institut,
1976. pp. 11-60.

Diesner, Hans-Joachim und Giinter Gurst (Hrsg.). Lexika gestern und heute. Leipzig: VEB Biblio-
graphisches Institut, 1976.

Dillinger, Johannes. Hexen und Magie. Eine historische Einfithrung. New York/Frankfurt: Campus
Verlag, 2007.

Dittenberger, Wilhelm (ed.). Inscriptiones Graecae III, 2 — Inscriptiones Atticae Aetatis Romanae.
Berlin: Walter de Gruyter, 1978 (Nachdruck der Erstausgabe von 1882).

Dodds, Eric R. The Greeks and the Irrational. Berkeley: University of California Press, 1951 (11.
Auflage).
Dobherty, Lillian Eileen (ed.). Homer’s “Odyssey”. Oxford: Oxford University Press, 2009.

Dohrmann, Henning. Anerkennung und Bekdmpfung von Menschenopfern im rémischen Straf-
recht der Kaiserzeit. Frankfurt am Main: Lang, 1995.

Doody, Aude. ,,Finding Facts in Pliny’s Encyclopedia: The Summarium of the Natural History*. In:
Ramus 30. Cambridge, 2001. pp. 1-22.

Doody, Aude. Pliny’s Encyclopedia. — The Reception of the Natural History. Cambridge: Cambridge
University Press, 2010.

Dornseiff, Franz. Das Alphabet in Mystik und Magie. Leipzig/Berlin: Teubner, 1925.

Driéger, Paul. Apollonios von Rhodos - Die Fahrt der Argonauten. Griechisch — Deutsch. Stuttgart:
Reclam, 2002.

Dubois, Laurent. Inscriptions Grecques Dialectales de Sicile. Rom: Ecole francaise de Rome, 1989.
Du Breuil, Paul. Zarathoustra et la transfiguration du monde. Paris: Payot, 1978.

Dumont, Jean-Paul. ,Lidée de Dieu chez Pline (HN 2, 1-5, 1-27)“ In: Jackie Pigeaud und Josephus
Orozius. Pline lAncien — Temoin de son Temps. Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 219-237.
Durkheim, Emile. Die elementaren Formen des religiosen Lebens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp Ver-

lag, 2007.
Effe, Bernd. ,,Die Destruktion der Tradition: Theokrits mythologische Gedichte® In: Bernd Effe.
Theokrit und die griechische Bukolik. Darmstadt: WBG, 1986. pp. 56-88.

198

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Effe, Bernd (ed.). Theokrit — Gedichte. Griechisch — Deutsch. Diisseldorf/Ziirich: Artemis und
Winkler, 1999.

Eich, Armin. Die romische Kaiserzeit - Die Legionen und das Imperium. Miinchen: C. H. Beck,
2014.

Endres, Franz Carl. Mystik und Magie der Zahlen. Ziirich: Rascher Verlag, 1951.

Ernout, A. ,La magie chez Pline lAncien In: Marcel Renard und Robert Schilling. Hommages a
Jean Bayet. Briissel, 1964. pp. 190-195.

Eybl, Franz M. Enzyklopédien der frithen Neuzeit: Beitrdge zu ihrer Erforschung. Tiibingen: Nie-
meyer, 1995.

Fauth, Wolfgang. Hekate Polymorphos - Wesensverianten einer antiken Gottheit. Altsprachliche
Forschungsergebnisse 4. Hamburg: Verlag Dr. Kovac, 2006.

Feix, Josef (ed.). Herodot — Historien. Griechisch — Deutsch. Bd. I/II. Miinchen: Heimeran Verlag,
1980.

Ferraro, Vittorio. ,,I1 numero delle fonti, dei volumi e dei fatti della Naturalis Historia di Plinio® In:
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Classe di Lettere e Filosofia (ASNSP) 5. Pisa,
1975. Pp- 519-533.

Fink, Gerhard. Publius Vergilius Maro — Aeneis. Lateinisch — Deutsch. Sammlung Tusculum. Diis-
seldorf/Ziirich: Artemis und Winkler, 2005.

Fitzpatrick, A. P. Die Druiden - Magie und Wissenschaft, Mysterien und Monumente. Rastatt:
Moewig, 1998.

Flashar, Hellmut. Antike Medizin. Darmstadt: WBG, 1971.

Fogen, Thorsten. Wissen, Kommunikation und Selbstdarstellung. Zetemata 134. Miinchen: C. H.
Beck, 2009.

Fogen, Thorsten. ,,Plinius der Altere zwischen Tradition und Innovation: Zur ,Ideologie‘ der Natu-
ralis Historia® In: Norbert Kramer und Christiane Reitz. Tradition und Erneuerung - Mediale
Strategien in der Zeit der Flavier. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2010. pp. 41-61.

Fornaro, Sotera und Klaus Sallmann. ,,Enzyklopéddie® In: Hubert Cancik, Helmuth Schneider, Man-
fred Landfester. Der Neue Pauly. Brill Online, 2016. (http://referenceworks.brillonline.com.newp
aulyonline.han.ku.de/entries/der- neuepauly/enzyklopadie-e330930; zuletzt eingesehen am
24. Mai 2016)

Foucault, Michel. Die Ordnung der Dinge - Eine Archéologie der Humanwissenschaften. Frankfurt
a. Main: Suhrkamp, *1971 (Erstausgabe 1966).

Fowler, Robert L. ,,Encyclopaedias: Definitions and Theoretical Problems®. In: Peter Binkley (ed.).
Pre-modern Encyclopaedic Texts. Leiden/New York/Kéln: Brill, 1997. pp. 3-29.

Frankfurter, David. ,,Dynamics of Ritual and Expertise in Antiquity and Beyond: Towards a New

Taxonomy of “Magicians” In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and Ritual in the Ancient
World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 159-178.

Frazer, James George. Der goldene Zweig — Eine Studie iiber Magie und Religion. Darmstadt: Kie-
penheuer und Witsch, 1968.

French, Roger und Frank Greenaway (eds.). Science in the Early Roman Empire: Pliny the Elder, his
Sources and Influence. London/Sydney: Croom Helm, 1986.

French, Roger. Ancient Natural History — Histories of Nature. London/New York: Routledge, 1994.
pPp- 196-255.

Frenschkowski, Marco. ,,Magie“ In: Reallexikon fiir Antike und Christentum. Bd. 23 (Lexikon IT -
Manes). Stuttgart: Anton Hiersemann, 2010. pp. 857-957.

Frenschkowski, Marco. Magie im antiken Christentum - Eine Studie zur Alten Kirche und ihrem
Umfeld. Stuttgart: Anton Hiersemann, 2016.

199

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

200

Fritz, Kurt von. ,,Pythagoras® In: Paulys Realencyclopddie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. XXIV (Pyramos-Quosenus). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1963. pp. 171-209.

Fuchs, Harald. ,,Enkyklios Paideia“ In: Reallexikon fiir Antike und Christentum Bd. V (Endelechi-
us-Erfinder). Stuttgart: Anton Hiersemann, 1962. pp. 365-398.

Fuhrmann, Manfred. Das systematische Lehrbuch - Ein Beitrag zur Geschichte der Wissenschaften
in der Antike. Géttingen: Vandenhoeck & Rupprecht, 1960. pp. 69-188.

Gager, John G. Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient World. New York/Oxford: Oxford
University Press, 1992.

Gaillard-Seux, Patricia. ,Magical Formulas in Pliny’s Natural History: Origins, Sources, Parallels.®
In: Brigitte Maire (ed.). “Greek” and “Roman” in Latin Medical Texts: Studies in Cultural Change
and Exchange in Ancient Medicine. Leiden: Brill, 2014.

Gandillac, Maurice de. La pensée encyclopédique au moyen age. Neuchatel: Ed. de la Baconnieére,
1966.

Geller, J. M. ,Tablets and Magic Bowls“ In: Shaul Shaked (ed.). Officina Magica — Essays on the
Practice of Magic in Antiquity. Leiden/Boston: Brill, 2009. pp. 53-72.

Gemelli-Marciano, M. Laura. Die Vorsokratiker - Parmenides, Zenon, Empedokles. Griechisch-La-
teinisch-Deutsch. Diisseldorf: Artemis und Winkler, 2009.

Gheiby, Bijan. Zarathustras Feuer: Eine Kulturgeschichte des Zoroastrismus. Darmstadt: von
Zabern, 2014.

Giannini, Alexander. ,,Studi sulla paradossografia greca (2)“ In: ACME. Bd. 17. Mailand: LED, Ed.
Univ. di Lettere, Economia Diritto, 1964. pp. 99-140.

Gibson, Roy. ,,Elder and Better: The Naturalis Historia and the Letters of the Younger Pliny® In: Roy
K. Gibson und Ruth Morello. Pliny the Elder: Themes and Contexts. Leiden: Brill, 2011. pp.
187-205.

Gibson, Roy und Ruth Morello. Pliny the Elder: Themes and Contexts. Leiden: Brill, 2011.

Gigon, Olof. ,,Plinius und der Zerfall der antiken Naturwissenschaft® In: Arctos 4, 1966. pp. 23-45.

Graf, Fritz. Gottesnahe und Schadenzauber. Die Magie in der griechisch-romischen Antike. Miin-
chen: C. H. Beck, 1996.

Graf, Fritz. ,Theories of Magic in Antiquity® In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and Ritual
in the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 93-104.

Grafton, Anthony und Moshe Idel (eds.). Der Magus — Seine Urspriinge und seine Geschichte in
verschiedenen Kulturen. Berlin: Akademie Verlag, 2001.

Grafton, Anthony (ed.). ,Magic® In: Anthony Grafton (ed.). The Classical Tradition. Cambridge,
Massachusetts und London: The Belknap Press of Harvard University Press, 2010.

Grant, Michael. Greek and Latin Authors 800 B.C. - A.D. 1000. New York: The H. W. Wilson Com-
pany, 1980.

Grensemann, Hermann. Die hippokratische Schrift JUber die heilige Krankheit®. Berlin: Walter de
Gruyter & Co., 1968.

Grmek, Mirko D. ,Les circonstances de la mort de Pline: commentaire médical d’'un lettre destinée
aux historiens® In: Jackie Pigeaud und Josephus Orozius. Pline 'Ancien - Temoin de son Temps.
Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 25-43.

Gudger, E. W. ,,Pliny’s Historia naturalis. The Most Popular Natural History Ever Published®. In: Isis
6/3, 1924. pp. 269-281.

Giinther, Hans-Christian (ed.). Brill's Companion to Horace. Boston/Leiden: Brill, 2013. pp.
169-210.

Gundel, Wilhelm. , Thrasyllos® In: Paulys Realencyclopidie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. VI A, 1 (Thesauros-Timomachos). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1936. pp. 581-584.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Guyonvarch, Christian-J. Magie, médecine et divination chez les Celtes. Paris: Ed. Payot & Rivages,
1997.

Hammer, Dean. Roman Political Thought: From Cicero to Augustine. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2014.

Hammerstein, Notker. Bildung und Wissenschaft vom 15. bis zum 17. Jahrhundert. Miinchen: Ol-
denbourg, 2003.

Hand, Wayland D. Magical Medicine — The Folkloric Component of Medicine in the Folk Belief,
Custom, and Ritual of the Peoples of Europe and America. Berkeley/Los Angeles/London: Uni-
versity of California Press, 1980. pp. 17-42; 93-106.

Harder, M. A. (et al., eds.). Theocritus - Proceedings of the Groningen Workshops on Hellenistic
Poetry. Groningen: Egbert Forsten, 1996. pp. 21-53.

Harrison, Stephen (Hrsg.). A Companion to Latin Literature. Oxford: Blackwell Publishing Ltd.,
2007. Pp. 174-200.

Hauthal, Ferdinand (ed.). Acronis et Porphyrionis commentarii in Q. Horatium Flaccum. Amster-
dam: Schippers, 1966.

Healy, John E Pliny the Elder on Science and Technology. Oxford: Oxford University Press, 1999.

Helm, Rudolf. ,,Q. Valerius Soranus® In: Paulys Realencyclopddie der Classischen Altertumswissen-
schaft. Bd. VIII A, 1 (Valerius-Vergilius). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1928. pp. 225 f.

Helm, R. (ed.). Apuleius — Vol. I Metamorphoseon Libri XI. Bibliotheca Scriptorum Graecorum et
Romanorum Teubneriana 1055. Berlin: Walter de Gruyter, 2008.

Herter, Hans. ,Telchinen® In: Paulys Realencyclopéadie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.
V A, 1 (Thaurisci-Thapsis). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1934. pp. 197-224.

Hicks, R. D. Diogenes Laertius — Lives of Eminent Philosophers.Vol. II. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 1952.

Hills, Philip. Horace. London: Bristol Classical Press, 2005. pp. 23-32.

Hinz, Walther. Zarathustra. Stuttgart: Kohlhammer, 1961.

Hinz, Walther. ,Zoroastres®. In: Paulys Realencyclopidie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. X A (Zenobia-Zythos). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1972. pp. 774-784.

Hole, Christina (ed.). The Encyclopedia of Superstitions. Oxford: Helicon Publishing, 1995 (Nach-
druck der Ausgabe von 1980).

Holzberg, Niklas. Die romische Liebeselegie. Darmstadt: WBG, 2011 (5. Auflage).

Honsell, Heinrich. Rémisches Recht. Berlin: Springer, 2015 (8. Auflage).

Hommel, Hildebrecht. ,,Bemerkungen zu Theokrits Pharmakeutriai (1956)“ In: Bernd Effe. Theo-
krit und die griechische Bukolik. Darmstadt: WBG, 1986. pp. 89-104.

Hopfner, Theodor. ,Mageia“ In: Paulys Realencyclopddie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. XIV, 1 (Lysimachos-Mantike). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1928. pp. 301-393.

Howe, Nicholas Phillies. ,In Defense of the Encyclopedic Mode: in Pliny’s Preface to the Natural
History® In: Latomus 44, 1985. pp. 561-576.

Hiibner, Wolfgang. Die Begriffe ,, Astrologie“ und ,, Astronomie® in der Antike: Wortgeschichte und
Wissenschaftssystematik mit einer Hypothese zum Terminus ,Quadrivium® Stuttgart: Steiner-
Verlag Wiesbaden, 1989.

Hussey, Robert (ed.). Socrates Scholasticus — Ecclesiastica Historia I/II. Hildesheim/New York: Ge-
org Olms Verlag, 1992.

Huttner, Ulrich. Recusatio Imperii — Ein politisches Ritual zwischen Ethik und Taktik. Hildesheim/
Zirich/New York: Georg Olms Verlag, 2004.

Iles Johnston, Sarah. ,Sacrifice in the Greek Magical Papyri®. In: Paul Mirecki und Marvin Meyer.
Magic and Ritual in the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 344-358.

Ingallina, S. Sergio. Orazio e la Magia. Palermo: Palumbo, 1974.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

202

Isager, Jacob. Pliny on Art and Society — The Elder Pliny’s Chapters on the History of Art. Odense:
Odense University Press, 1991.

Jacques, Frangois und John Scheid. Rom und das Reich in der Hohen Kaiserzeit - Bd. I: Die Struk-
tur des Reiches. Stuttgart/Leipzig: Teubner, 1998.

James, Yannik St., Jay M. Handelman und Shirley F Taylor. ,Magical Thinking and Consumer
Coping® In: Journal of Consumer Research 38/4. The University of Chicago Press, 2011. pp.
632-649.

Janson, Tore. Latin Prose Prefaces — Studies in Literary Conventions. Studia Latina Stockholmiensia
13. Stockholm: Ivar Haeggstroms Tryckerei, 1964. pp. 83-112.

Johnston, Sarah Iles und Peter T. Struck. Mantike: Studies in Ancient Divination. Leiden: Brill, 2005.

Jordan, David R., Hugo Montgomery und Einar Thomassen. The World of Ancient Magic. Papers
from the first International Samson Eitrem Seminar at the Norwegian Institute at Athens, 4-8
May 1997. Bergen: John Grieg AS, 1999.

Kenney, E. J. P. Ovidii Nasonis Amores, Medicamina Faciei Femineae, Ars Amatoria, Remedia
Amoris. Oxford: Oxford University Press. 1995.

Kern, Otto. ,Daktyloi® In: Paulys Realencyclopddie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. IV,
2 (Corniscae-Demodoros). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1901. pp. 2018-2020.

Kippenberg, Hans G. ,,Emile Durkheim® In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft.
Miinchen: C. H. Beck, *2010. pp. 103-119.

Klotz, Alfred. ,Die Arbeitsweise des Alteren Plinius und die Indices Auctorum® In: Hermes 42/2.
Franz Steiner Verlag, 1907. pp. 323-329.

Konig, Ingemar. Die romische Kaiserzeit. Stuttgart: Reclam, *2012. pp. 84-98.

Koves-Zulauf, Thomas. Reden und Schweigen: Romische Religion bei Plinius Maior. Miinchen:
Fink, 1972.

Koves-Zulauf, Thomas. ,Die Vorrede der plinianischen ,,Naturgeschichte®. In: Wiener Studien 86.
Wien/Koln/Graz: Hermann Bohlau, 1973. pp. 134-184.

Kéves-Zulauf, Thomas. ,,Plinius der Altere und die rémische Religion® In: Wolfgang Haase (ed.).
ANRW 11, 16, 1. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1978. pp. 187-288.

Koller, Hermann. ,,ETKYKAIOX ITAIAEIA“. In: Horst-Theodor Johann. Erziehung und Bildung in
der heidnischen und christlichen Antike. Darmstadt: WBG, 1976. pp. 3-21.

Korenjak, Martin. Die Ericthoszene in Lukans Pharsalia. Studien zur klassischen Philologie Bd. 101.
Frankfurt a. M.: Lang, 1996.

Korpela, Jukka. Das Medizinalpersonal im antiken Rom: eine sozialgeschichtliche Untersuchung.
Helsinki, 1987.

Kramer, Norbert und Christiane Reitz (Hrsg.). Tradition und Erneuerung: mediale Strategien in der
Zeit der Flavier. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2010.

Kroll, Wilhelm. ,,P. Nigidius Figulus® In: Paulys Realencyclopéddie der Classischen Altertumswissen-
schaft. Bd. XVII, 1 (Nereiden-Numantia). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1936. pp. 200-212.

Krug, Antje. Heilkunst und Heilkult: Medizin in der Antike. Miinchen: Beck, 1985.

Kudlien, Fridolf. ,Xenokrates® In: Paulys Realencyclopidie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. IX A, 2 (Vulcanius-Zenius). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1967. pp. 1529-1531.

Kudlien, Fridolf. Die Stellung des Arztes in der romischen Gesellschaft: Freigeborene Rémer, Einge-
biirgerte, Peregrine, Sklaven, Freigelassene als Arzte. Stuttgart: Steiner, 1986.

Kiinzl, Ernst. Medizin in der Antike — Aus einer Welt ohne Narkose und Aspirin. Stuttgart: Konrad
Theiss Verlag, 2002.

Lausdei, Claudio. ,La NH di Plinio. Problemi esegetici e linguistici®. In: Helmantica 38. Salamanca:
Kadmos, 1987. pp. 255-271.

Le Goff, Jacques. Die Geburt Europas im Mittelalter. Miinchen: Beck, 2004.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Lehmann, Arthur C., James Myers und Pamela A. Moro. Magic, Witchcraft, and Religion - An An-
thropological Study of the Supernatural. New York: McGraw-Hill, 2005 (6. Auflage).

Leist, Gerhard Alexander. ,,Auctoritas® In: Paulys Realencyclopéddie der Classischen Altertumswis-
senschaft. Bd. I, 2 (Artemisia-Barbaroi). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1970. pp. 2274-2277.

Leithoff, Johanna. Macht der Vergangenheit — Zur Erringung, Verstetigung und Ausgestaltung des
Principats unter Vespasian, Titus und Domitian. Gottingen: V & R unipress, 2014.

Lembach, Kurt. Die Pflanzen bei Theokrit. Heidelberg: Carl Winter Universitatsverlag, 1970. pp.
57-63.

Leven, Karl-Heinz (ed.). Antike Medizin - Ein Lexikon. Miinchen: C.H. Beck, 2005.

Lévi-Strauss, Claude. Strukturale Anthropologie. Bd. 1. Frankfurt a. Main: Suhrkamp, 1967. pp.
183-203.

Levick, Barbara. Vespasian. London/New York: Routledge, 1999.

Linke, Bernhard. Antike Religion. Miinchen: Oldenbourg, 2014.

Lloyd, G. E. R. ,,Aspects of the Interrelations of Medicine, Magic and Philosophy*. In: Apeiron: A
Journal for Ancient Philosophy and Science 9/1. De Gruyter, 1975. pp. 1-16.

Lloyd, G. E. R. Magic, Reason and Experience. Studies in the Origin and Development of Greek
Science. Cambridge: Cambridge University Press, 1979.

Lloyd, G. E. R. Science, Folklore and Ideology. Studies in the Life Sciences in Ancient Greece. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1983. pp. 135-149, 201-217.

Luck, Georg. Magie und andere Geheimlehren der Antike. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag, 1990.

Lucrezi, Francesco. Aspetti Giuridici del Principato di Vespasiano. Neapel: Jovene Editore, 1995.

Luff, Robert. Wissensvermittlung im europdischen Mittelalter: “Imago-mundi”-Werke und ihre Pro-
loge. Tiibingen: Niemeyer, 1999.

Lyme, R. O. A. M. Ciris - A Poem Attributed to Vergil. Cambridge: Cambridge University Press,
1978.

MacMullen, Ramsay. Enemies of the Roman Order - Treason, Unrest, and Alienation in the Empire.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1966.

Magno, Pietro. ,,La Dedica della Naturalis Historia di Plinio il Vecchio a Tito" In: Atti del Congresso
Internazionale di Studi Flaviani (Rieti, Settembre 1981). Bd. 2. Rieti: Centro di Studi Varroniani
Editore, 1983. pp. 331- 335.

Malinowski, Bronislaw K. Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften. Frankfurt a.
Main: S. Fischer Verlag, 1973.

Mankin, David (ed.). Horace - Epodes. Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

Manning, C. E. ,Canidia in the Epodes of Horace®. In: Mnemosyne, Fourth Series. Vol. 23, Fasc. 4,
1970. pp. 393-401.

Marett, Robert Ranulph. Glaube, Hoffnung und Liebe in der primitiven Religion. Stuttgart: Ferdi-
nand Enke Verlage, 1936.

Marrou, Henri Irénée. A History of Education in Antiquity. London: Sheed and Ward, 1977 (Erst-
ausgabe 1956).

Marshall, P. K. A. Gellii Noctes Atticae. Tomus I, Libri 1-X. Oxford: Oxford University Press, 1968.

Martin, Michael. Magie et magiciens dans le monde gréco-romain. Paris: Editions Errance, 2005.

Martini, Maria Cristina. Piante medicamentose e rituali magico-religiosi in Plinio. Rom: Bulzoni
Editore, 1977.

Mastrocinque, Attilio. From Jewish Magic to Gnosticism. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2005.

Mauss, Marcel. Soziologie und Anthropologie - Theorie der Magie/Soziale Morphologie. Bd. I.
Miinchen: Carl Hanser Verlag, 1978. pp. 7-179.

203

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Meier, Christel. ,,Organisation of Knowledge and Encyclopaedic ordo: Functions and Purposes of a
Universal Literary Genre“ In: Peter Binkley (ed.). Pre-modern Encyclopaedic Texts. Leiden/New
York/Koln: Brill, 1997. pp. 103-126.

Meier, Christel (ed.). Die Enzyklopéddie im Wandel vom Hochmittelalter bis zur frithen Neuzeit: Ak-
ten des Kolloquiums des Projekts D im Sonderforschungsbereich 231 (29.11.-1.12.1996). Miin-
chen: Fink, 2002.

Meiggs, Russell und D. Lewis (eds.). A Selection of Greek Historical Inscriptions to the End of the
Fifth Century BC. Oxford: Clarendon Press, 1969. pp. 62-66.

Meister, Richard. ,Die Entstehung der hoheren Allgemeinbildung in der Antike® In: Horst-Theodor
Johann. Erziehung und Bildung in der heidnischen und christlichen Antike. Darmstadt: WBG,
1976. pp. 22-30.

Meneghini, Roberto und Rossella Rea (eds.). La Biblioteca Infinita. I Luoghi del Sapere nel Mondo
Antico. Mailand: Mondadori, 2014.

Meneghini, Roberto. Die Kaiserforen Roms. Sonderheft Antike Welt. Darmstadt: WBG, 2015.

Mette, Hans-Joachim. ,ETKYKAIOX ITAIAEIA® In: Horst-Theodor Johann. Erziehung und Bil-
dung in der heidnischen und christlichen Antike. Darmstadt: WBG, 1976. pp. 31-41.

Mirecki, Paul und Marvin Meyer (eds.). Magic and Ritual in the Ancient World. Leiden: Brill, 2002.
Mommsen, Theodor und Joachim Marquardt. Romisches Staatsrecht 1. Leipzig: Hirzel, *1876.

Mommsen, Theodor (ed.). Monumenta Germaniae Historica. Chronica Minora Saec. IV, V, VI, VIIL
Berlin: Weidmann, 1892. pp. 143-148.

Monteil, Pierre. Théocrite — Idylles (II, V, VII, XI, XV). Paris: Presses Universitaires de France, 1968.
pPp- 49-75.

Morrison, James. ,,The Function and Context of Homeric Prayers® In: Jochen Bleicken et al. (eds.).
Hermes 119. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1991. pp. 145-157.

Miinzer, Friedrich. ,Trebius Niger In: Paulys Realencyclopéddie der Classischen Altertumswissen-
schaft. Bd. VI A, 2 (Timon-Tribus). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1937. p. 2272.

Miinzer, Friedrich. Beitrdge zur Quellenkritik der Naturgeschichte des Plinius. Hildesheim: Weid-
mann, 1988, Nachdruck der Augabe Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 1897.

Miirmel, Heinz. ,Marcel Mauss®. In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft. Miinchen:
C. H. Beck, *2010. pp. 211-221.

Murphy, Trevor. ,,Pliny’s Naturalis Historia: The Prodigal Text® In: A. J. Boyle und W. J. Dominik
(eds.). Flavian Rome - Culture, Image, Text. Leiden/Boston: Brill, 2003. pp. 301-322.

Murphy, Trevor. Pliny the Elder’s Natural History — The Empire in the Encyclopedia. Oxford: Ox-
ford University Press, 2009 (Reprint von 2004).

Muth, Robert. Trager der Lebenskraft - Ausscheidungen des Organismus im Volksglauben der An-
tike. Wien: Rudolf M. Rohrer Verlag, 1954.

Mynors, R. A. B. C. Valerii Catulli Carmina. Oxford: Oxford University Press, 1958.
Mynors, R. A. B. P. Vergili Maronis Opera. Oxford: Oxford University Press, 1969.
Naas, Valérie. Le projet encyclopédique de Pline 'Ancien. Rom: Ecole francaise de Rome, 2002.

Naveh, Joseph und Shaul Shaked. Amulets and Magic Bowls — Aramaic Incantations of Late Anti-
quity. Jerusalem: The Magnes Press — The Hebrew University, 1987.

Nickel, Rainer. Lexikon der antiken Literatur. Diisseldorf: Patmos, 2006.
Nicols, John. Vespasian and the Partes Flavianae. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag GmbH, 1978.

Nicols, John. ,The Emperor Vespasian® In: Andrew Zissos (ed.). A Companion to the Flavian Age of
Imperial Rome. Chichester: John Wiley & Sons, 2016. pp. 60-75.

North, John. ,Encyclopaedias and the Art of Knowing Everything® In: Peter Binkley (ed.). Pre-mo-
dern Encyclopaedic Texts. Leiden/New York/Kéln: Brill, 1997. pp. 183-198.

204

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Ogden, Daniel. Greek and Roman Necromancy. Princeton: Princeton University Press, 2001.

Ogden, Daniel. Magic, Witchcraft, and Ghosts in the Greek and Roman Worlds. New York: Oxford
University Press, 2009.

Oliveira, Francisco de. Les Idées Politiques et Morales de Pline 'Ancien. Coimbra: Instituto Nacional
de Investigagdo Cientifica, 1992.

O'Neill, Kerill. ,,Symbolism and Sympathetic Magic in Propertius 4.5 In: The Classical Journal. Bd.
94/1, 1998. pp. 49-80.

Otto, Bernd-Christian. Magie — Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der Antike bis
zur Neuzeit. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2011. pp. 1-272; 382-412.

Papanghelis, Theodore D. und Antonios Rengakos (eds.). A Companion to Apollonius Rhodios.
Leiden/Boston/Koln: Brill, 2001.

Paule, Maxwell Teitel. Canidia, Rome’s First Witch. London: Bloomsbury Academic, 2017.

Petropoulos J. C. B. ,,The Erotic Magical Papyri® In: Proceedings of the XXVIII International Con-
gress of Papyrology, Vol. 2. Athens: Greek Papyrological Society, 1988. pp. 219-220.

Pfeiffer, Stefan. Die Zeit der Flavier. Vespasian - Titus — Domitian. Darmstadt: WBG, 2009.

Pharr, Clyde. ,The Interdiction of Magic in Roman Law* In: Transactions and Proceedings of the
American Philological Association 63. The Johns Hopkins University Press, 1932. pp. 269-295.

Phillips, Oliver. , The Witches Thessaly® In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and Ritual in
the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 378-286.

Pleket, HW. und R.S. Stroud (eds.). Supplementum Epigraphicum Graecum 26 (1976-1977). Al-
phen an den Rijn: Sijthoff & Noordhoft, 1979.

Posch, Sebastian. Beobachtung zur Theokritnachwirkung bei Vergil. Innsbruck und Miinchen: Uni-
versititsverlag Wagner, 1969.

Preisendanz, Karl. ,Osthanes®. In: Paulys Realencyclopidie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. XVIIIL, 2 (Orph. Dichtung-Palatini). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1942. pp. 1610-1642.

Preisendanz, Karl. ,,Fluchtafel (Defixion)® In: Reallexikon fiir Antike und Christentum 8. Stuttgart:
Anton Hiersemann, 1972. pp. 1-29.

Pulverness, Alan und Susanne Schroeder-Thiirauf. Shakespeare - Macbeth. Berlin: Cornelsen, 2005.

Radke, Gerhard. ,Pudicitia“ In: Paulys Realencyclopddie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. XXIII, 2 (Psamate-Pyramiden). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1972. pp. 1942-1945.

Radke, Gerhard. ,,Pudor® In: Paulys Realencyclopddie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.
XXIIL 2 (Psamate-Pyramiden). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1972. pp. 1947.

Reeve, Michael. ,, The Vita Plinii“ In: Roy K. Gibson und Ruth Morello. Pliny the Elder: Themes and
Contexts. Leiden: Brill, 2011. pp. 207-222.

Reinhardt, Thomas. Claude Lévi-Strauss zur Einfithrung. Hamburg: Junius Verlag, 2008.

Renehan, Robert. ,The Staunching of Odysseus’ Blood: The Healing Power of Magic“. In: The Ame-
rican Journal of Philology 113/1. The Johns Hopkins University Press, 1992. pp. 1-4.

Richter, Andrée. Virgile - La Huitiéme Bucolique. Paris: Société d’Edition Les Belles Lettres, 1967.

Riesebrodt, Martin. ,Robert Ranulph Marett®. In: Axel Michaels: Klassiker der Religionswissen-
schaft. Miinchen: C. H. Beck, *2010. pp. 170-184.

Riess, Ernst. ,,Pliny and Magic“ In: The American Journal of Philology 17/1. The John Hopkins Uni-
versity Press, 1896. pp. 77-83.

Ripat, Pauline. ,,Expelling Misconceptions: Astrologers At Rome* In: Classical Philology 106/2. The
University of Chicago Press, 2011. pp. 115-154.

Roche, Paul. ,Latin Prose Literature: Author and Authority in the Prefaces of Pliny and Quintilian®
In: Andrew Zissos (ed.). A Companion to the Flavian Age of Imperial Rome. Chichester: John
Wiley & Sons, 2016. pp. 434-449.

205

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Rodgers, R. H. L. Tuni Moderati Columellae Res rustica. Oxford: Oxford University Press, 2010.

Résch, Erich. Publius Ovidius Naso — Metamorphosen Lateinisch - Deutsch. Sammlung Tusculum.
Miinchen/Ziirich: Artemis und Winkler, 1992.

Rolfe, John C. (ed.). Ammianus Marcellinus. The Loeb Classical Library. London/Cambridge, Mass.:
Harvard University Press, 1971.

Rottlinder, Rolf (ed.). Plinius der Altere -~ Uber Glas und Metalle. St. Katharinen: Scripta Merca-
turae Verlag, 2000. pp. 320-324.

Rouveret, Agnés. ,, Toute la mémoire du monde: La notion de collection dans la NH de Pline® In:
Helmantica 38. Salamanca: Kadmos, 1987. pp. 113-133.

Rowlands, Michael. ,The role of memory in the transmission of culture® In: World Archeology. Bd.
25, Nr. 2. London: Routledge, 1993. pp. 141-151.

Rubincam, Catherine. ,The Organisation of Material on Graeco-Roman World Histories“ In: Peter
Binkley (ed.). Pre-modern Encyclopaedic Texts. Leiden/New York/Koln: Brill, 1997. pp. 127-136.

Riipke, Jorg (ed.). A Companion to Roman Religion. Chichester: Wiley-Blackwell, 2011.

Rufener, Ridiger und Thomas A. Szlezdk. Platon - Politeia. Griechisch — Deutsch. Diisseldorf/
Ziirich: Artemis und Winkler, 2000.

Rufener, Rudolf und Thomas A. Szlezak. Platon - Symposion. Griechisch - Deutsch. Diisseldorf/
Zirich: Artemis und Winkler, 2002.

Rupé, Hans. Homer - Ilias. Griechisch - Deutsch. Miinchen: Ernst Heimeran Verlag, 1961.

Russo, Lucio. Die vergessene Revolution oder die Wiedergeburt des antiken Wissens. Berlin: Sprin-
ger, 2005.

Sallmann, Klaus. ,,Plinius der Altere 1938-1970% In: Lustrum. Jahrgang 75, Bd. 18. Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 1977. pp. 5-299.

Schaer, Roland (ed.). Tous les savoirs du monde - Encyclopédies et bibliothéques, de Sumer au XXIe
siécle. Paris: Bibliothéque nationale de France/Flammarion, 1996.

Schilling, Robert. ,La place de Pline 'Ancien dans la littérature technique® In: Revue de Philologie.
Bd. 52, 1978. pp. 272-283.

Schlange-Schoningen, Heinrich. Augustus. Darmstadt: WBG, 2005.

Schmidt, Ernst A. Bukolische Leidenschaft oder Uber antike Hirtenpoesie. Frankfurt a. Main: Ver-
lag Peter Lang, 1987. pp. 13-28.

Schmidt, Ernst A. Notwehrdichtung - Moderne Jambik von Chénier bis Borchardt (mit einer Skizze
zur antiken Jambik). Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1990. pp. 103-175.

Schmieder, Karl Christoph. Schmieders Gesamtausgabe der Geschichte der Alchemie: Personen,
Lehren, Verfahren, Quellen, Schriften. Leipzig: Bohmeier, 2009.

Schmitz, Rudolf. Geschichte der Pharmazie. Eschborn: Govi-Verlag, 1998. pp. 157-204.

Schneider, Ulrich Johannes. Seine Welt wissen: Enzyklopadien in der Frithen Neuzeit. Darmstadt:
WBG, 2006.

Schrempp, Oskar. Prophezeiung und Riickschau in Lucans ,Bellum Civile®. Winterthur: Verlag
Hans Schellenberg, 1964. pp. 1-30.

Schumacher, Joseph. Antike Medizin: Die naturphilosophischen Grundlagen der Medizin in der
griechischen Antike. Berlin : de Gruyter, 1963.

Schweizer, Hans. Aberglaube und Zauberei bei Theokrit. Basel: Hans Boehm - Schweiz. Verlags-
Druckerei, 1937.

Sconocchia, Sergio. Scribonii Largi Compositiones. Leipzig: Teubner, 1983.

Sconocchia, Sergio. ,La structure de la NH dans la tradition scientifique et encyclopédique romai-
ne®. In: Helmantica 38. Salamanca: Kadmos, 1987. pp. 307-316.

206

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

Segal, Charles. ,,Circean Temptations: Homer, Vergil, Ovid® In: Transactions and Proceedings of the
American Philological Association 99. The Johns Hopkins University Press, 1968. pp. 419-442.
Serbat, Guy. ,,Pline lAncien - Etat présent des études sur sa vie, son cevre et son influence. In: Hil-
degard Temporini und Wolfgang Haase. ANRW 1I, 32, 4. Berlin/New York: Walter de Gruyter,

1986. pp. 2069-2200.

Shaked, Shaul (ed.). Officina Magica — Essays on the Practice of Magic in Antiquity. Leiden/Boston:
Brill, 2005.

Sinclair, Patrick. ,Rhetoric of Writing and Reading in the Preface to Pliny’s Naturalis Historia® In: A.
J. Boyle und W. J. Dominik (eds.). Flavian Rome - Culture, Image, Text. Leiden/Boston: Brill,
2003. Pp. 277-299.

Stannard, Jerry. ,Herbal medicine and herbal magic in Pliny’s time® In: Jackie Pigeaud und Josephus
Orozius. Pline ’Ancien — Temoin de son Temps. Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 95-106.
Stanzel, Karl-Heinz. Liebende Hirten — Theokrits Bukolik und die alexandrinische Poesie. Stuttgart:

Teubner, 1995. pp. 1-14; 207-228.

Stausberg, Michael. Die Religion Zarathushtras: Geschichte, Gegenwart, Rituale 1-3. Stuttgart:
Kohlhammer, 2002 (Bd. 1/2) und 2004 (Bd. 3).

Stausberg, Michael. Zarathustra und seine Religion. Miinchen: C. H. Beck, 2005.

Stausberg, Michael und Vevaina Yuhan Sohrab-Dinshaw (eds.). The Wiley Blackwell Companion to
Zoroastrianism. Hoboken: John Wiley & Sons Inc., 2015.

Stolz, Fritz. ,Bronislaw Kaspar Malinowski®. In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft.
Miinchen: C. H. Beck, *2010. pp. 246-263.

Syme, Ronald. ,Carriére et amis consulaires de Pline® In: Jackie Pigeaud und Josephus Orozius. Pli-
ne Ancien - Temoin de son Temps. Salamanca/Nantes: Kadmos, 1987. pp. 539-547.

Takacs, Sarlota A. The Construction of Authority in Ancient Rome and Byzantium. New York:
Cambridge University Press, 2009.

Tarrant, R. J. P. Ovidi Nasonis Metamorphoses. Oxford: Clarendon Press, 2004.

Thorndike, Lynn. A History of Magic and Experimental Science — During the First Thirteen Centu-
ries of Our Era. Vol. I. New York: Columbia University Press, 1923.

Thorndike, Lynn. ,,LEncyclopédie and the History of Science® In: Isis 6/3. The University of Chica-
go Press, 1924. pp. 361-386.

Tomlin, R.S.O. Tabellae Sulis - Roman Inscribed Tablets of Tin and Lead from the Sacred Spring at
Bath. Part 4 (The curse tablets) of Barry Cunliffe (Ed.), The Temple of Sulis Minerva at Bath, II:
Finds from the Sacred Spring. Oxford: Oxford University Committee for Archaeology, 1988.

Torrey, Charles. ,The Magic of Lotapes® In: J. Philip Hyatt et al. (eds.). Journal of Biblical Literature.
Vol. 68. New York: Johnson Reprint Corporation, *1962. pp. 325-327.

Tupet, Anne-Marie. La magie dans la poésie latine I - Des origines a la fin du réegne d’Auguste. Paris:
Les Belles Lettres, 1976. pp. 284-329.

Urbanovsky, Claudia. Der Garten der Druiden: Das geheime Krauterwissen der keltischen Heiler.
Berlin: Allegria, 2008.

Van der Eijk, Ph. J. ,,Airs, Waters and Places and On the Sacred Disease: Two different religiosities?*
In: Jochen Bleicken et al. (eds.). Hermes 119. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1991. pp. 168-176.
Veltri, Giuseppe. ,,The Rabbis and Pliny the Elder: Jewish and Greco-Roman Attitudes toward Magic
and Empirical Knowledge® In: Poetics Today 19/1, Hellenism and Hebraism Reconsidered: The

Poetics of Cultural Influence and Exchange I. Duke University Press, 1998. pp. 63-89.

Versnel, H. S. ,,The Poetics of the Magical Charm® In: Paul Mirecki und Marvin Meyer. Magic and
Ritual in the Ancient World. Leiden/Boston: Brill, 2002. pp. 105-158.

Veyne, Paul. Die griechisch-romische Religion: Kult, Frommigkeit und Moral. Stuttgart: Reclam,
2008.

207

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

Bibliographie

208

Wallace-Hadrill, Andrew. ,,Pliny the Elder and Man’s Unnatural History In: Greece & Rome 37,
Nr. 1. Cambridge University Press, 1990. pp. 80-96.

Wallinger, Elisabeth. Hekates Tochter: Hexen in der romischen Antike. Wien: Wiener Frauenverlag,
1994.

Watson, Lindsay C. A Commentary on Horace’s Epodes. New York: Oxford University Press, 2003.

Weber, Gregor. Kaiser, Traume und Visionen in Prinzipat und Spatantike. Stuttgart: Franz Steiner
Verlag, 2000.

Weiher, Anton. Homer - Odyssee. Griechisch — Deutsch. Miinchen: Ernst Heimeran Verlag, 1955.
Wellmann, Eduard. ,,Demokritos“ In: Paulys Realencyclopddie der Classischen Altertumswissen-
schaft. Bd. V, 1 (Demogenes-Donatianus). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1903. pp. 135-140.
Wellmann, Max. ,Anaxilaos aus Larissa“. In: Paulys Realencyclopadie der Classischen Altertums-

wissenschaft. Bd. I, 2 (Alexandros-Apollokrates). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1894. p. 2084.

Werner, Oskar. Aischylos - Tragodien und Fragmente. Griechisch — Deutsch. Tiibingen: Heimeran
Verlag, 1980.

Willige, Wilhelm und Karl Bayer. Sophokles — Tragodien und Fragmente. Miinchen: Ernst Heime-
ran Verlag, 1966.

Winterbottom, M. M. Fabi Quintiliani Institutionis Oratoriae Libri Duodecim. Tomus I, Libri I-VI.
Oxford: Oxford University Press, 1970.

Wifimann, Hans. ,James George Frazer® In: Axel Michaels. Klassiker der Religionswissenschaft.
Miinchen: C. H. Beck, *2010. pp. 77-89.

Wolf, Norbert. Wissensorganisierende und wissensvermittelnde Literatur im Mittelalter: Perspekti-
ven ihrer Erforschung. Wiesbaden: Reichert, 1987.

Wiirgler, Andreas. Medien in der Frithen Neuzeit. Miinchen: Oldenbourg, 2013.

Zeeb-Lanz, Andrea. ,Von Schamanen und Ahnengottern — Magie in préhistorischer Zeit.“ In: Anti-
ke Welt 04/2013, pp. 9-14.

Ziegler, Konrat. ,,Orpheus® In: Paulys Realencyclopadie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd.
XVIIL 1 (Olympia-Orpheus). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1939. pp. 1200-1316.

Ziegler, Konrat. ,,Paradoxographoi In: Paulys Realencyclopéddie der Classischen Altertumswissen-
schaft. Bd. XVIII, 3 (Palatinus-Paranatellonta). Miinchen: Druckenmiiller-Verlag, 1965. pp.
1137-1166.

Ziegler, Konrat. , Xenokrates“ In: Paulys Realencyclopédie der Classischen Altertumswissenschaft.
Bd. IX A, 2 (Vulcanius-Zenius). Stuttgart: Druckenmiiller-Verlag, 1967. p. 1529.

Zissos, Andrew (ed.). A Companion to the Flavian Age of Imperial Rome. Chichester: John Wiley &
Sons, 2016.

.73.216.60, am 23.01.2026, 05:01:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828869349

	Vorwort
	1. Einleitung
	2. Die Magiegeschichte des Älteren Plinius – Nat. Hist. 30, 1-20
	3. Theoretische und historische Vorbetrachtungen zum Magiebegriff
	3.1 Definition und Terminologie
	3.2 Quellen

	4. Magie bei Plinius
	4.1 Der Kontext der Magiekapitel
	Die Zielsetzung, Zielgruppe und grundlegenden Arbeitsprinzipien des Autors
	Gesamtkonzeption des Werks: Themenbereiche und Anordnung
	Die Quellen
	Die Inhaltsverzeichnisse und Autorenangaben
	Allgemeine Ordnungsprinzipien: Buch 20-32

	4.2 Plinius’ magisches Wissen in der Naturalis Historia
	4.2.1 Quellen für magische Rezepte
	4.2.2 Auswahl- und Ausschlusskriterien für magische Inhalte
	Sozial akzeptierte Heilmagie - Magische Sammelvorschriften
	Magische Anwendungsvorschriften
	Magisches Sprechen
	Schutzmagie: Amulette
	Kontaktmagie
	Krankheits-/Eigenschaftsübertragung
	Zahlenmagie
	Sozial nicht akzeptierte Magie: Liebeszauber

	4.2.3 Lügen und Unglaubwürdigkeit der Magier
	4.2.4 Magie und Angst
	4.2.5 Magie – Ersatz für Wissenschaft
	4.2.6 Plinius’ Sprache – Distanz und Nähe zum Gegenstand

	4.3 Wissensordnung bei Plinius dem Älteren
	Auctoritas
	Naturbewunderung und miraculum
	Vollständigkeit
	Nutzen
	Ausschlusskriterien – Fehlendes oder nicht mehr vorhandenes Anwendungsgebiet
	Nicht vertretbare Inhalte: Scheu, Schreckliches und Unerhörtes
	Schaden – Medizinisch (schädliche Stoffe und Gifte) und moralisch (Luxus)

	4.4. Die politische Dimension der Naturalis Historia und ihrer Magiekapitel
	4.4.1 Plinius’ Verhältnis zur julisch-claudischen und flavischen Dynastie
	4.4.2 Restaurations- und Ordnungspolitik unter Vespasian und Titus
	4.4.3 Vespasian und Plinius – Parallelen einer Welt- und Gesellschaftsordnung


	5. Zusammenfassung
	Bibliographie

