4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

In diesem Kapitel werden die Konzeptionen der Interkulturalisten Hall,
Hofstede und Thomas kritisch beleuchtet. Zu dieser kritischen Beleuchtung ge-
hort neben der Auseinandersetzung mit ihren Texten auch die Beschéftigung
mit Beratern, Trainern und Consultants, die mit den Konzepten der genannten
Autoren arbeiten.! Die Unterscheidung zwischen Interkulturalismus als Text-
produktion und Interkulturalismus als Praxis ist nicht einfach. Die Grenzen
zwischen wissenschaftlicher Publikation und Beratertétigkeit werden von den
genannten Autoren bewusst iiberschritten, indem sie sich sowohl als Wissen-
schaftler und auch als Berater stilisieren. Um eine bessere Ubersicht zu gewiihr-
leisten, geht das Kapitel zundchst auf die in Kapitel 3 ,,Interkulturalismus® be-
sprochenen Texte und Publikation von Hall, Hofstede und Thomas ein. An-
schlieend erfolgt eine Analyse der interkulturalistischen Beratungspraxis mit
besonderem Fokus auf die Entwicklungszusammenarbeit. Danach wird die
Rezeption der Interkulturalisten in den Expertenkreisen der deutschen staatli-
chen Entwicklungszusammenarbeit analysiert.

4.1 Edward T. Hall

Das zentrale Charakteristikum der Argumentation von Edward T. Hall besteht
in der Verkniipfung von ethnologischer Forschung mit Anleihen aus der Etho-
logie, Sozio-Biologie und Psychologie. Bei diesem Vorgehen handelt es sich
ganz offensichtlich um den Versuch, die Erkenntnisse der ethnologischen und
interkulturellen Studien? durch die ,Faktizitit* ethologischer Forschungsergeb-
nisse zu fundieren. Die Exkurse {iber ,,evolutionsgeschichtliche Gewissheiten®,
die Hall gern an den Anfang seiner Argumentationen stellt, bewegen sich je-
doch auf dem Niveau populdrwissenschaftlicher Allgemeinplitze.

Hall schlo8 das Studium der Ethnologie mit einer Dissertation an der
Columbia Universitit in New York im Jahre 1942 ab. Er gehort damit zu den
akademischen Zeitgenossen des amerikanischen Kulturrelativismus, der von
Franz Boas, Ruth Benedict und ihrer eigenwilligen Schiilerin Margaret Mead

1  Wie im Kapitel 3 ,Interkulturalismus bereits dargelegt, werden in dieser Arbeit
nicht nur die Autoren Hall, Hofstede und Thomas, sondern auch solche Berater
und Trainer, die mit ihren Konzepten arbeiten (oder sich auf sie berufen) als
Interkulturalisten bezeichnet.

2 Hall bezieht sich stets auf seine Forschungen bei den Navajo und Hopi in den SOer
Jahren.

89

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

gepréigt worden ist. Tommy Dahlén bezeichnet Hall deshalb auch als die Briicke
zwischen der Ethnologie und den Interkulturalisten.’

Halls Rezeption des Freudschen Begriffes vom Unterbewusstsein dient da-
zu, sein Verstindnis von Kultur als verborgene Kraft zu illustrieren. Das Ge-
wicht des Freudschen (Fuvres wird fiir die eigenen Ausfithrungen genutzt.
,»Those who are familiar with his writings will recall how much time he spent
trying to convince other people that such events as a slip of the lip or pen, as
well as dreams, were all evidence of hidden forces in man over which he ex-
ercised no conscious control.“ (Hall 1959, S. 60)

Die Erzeugung eines breiten Assoziationsfeldes durch die Vermischung der
genannten Disziplinen und die Prdsentation der Argumente in einem populér-
wissenschaftlichen Jargon liegt ein strategisches Kalkiil zugrunde. Die Ver-
kniipfung von Kultur und Natur verleiht Halls Ausfiihrungen die Giiltigkeit
und die Plausibilitidt von Naturgesetzen und universellen Prinzipien. Die Stili-
sierung von Kultur als ,drduendes‘ Unterbewusstes erzeugt eine ontologische
Tiefe, die nicht weiter begriindet werden muss.

Die Ausfithrungen iiber reale Gesellschaften weisen eine geringe wissen-
schaftliche Fundierung auf, wie seine Ausfithrungen tiber das deutsche Verhélt-
nis zum Raum zeigen. ,,For the German space is sacred. Their sense of being
geographically crowded is a contributor to this territorial behavior. Homes are
protected from outsiders by a variety of barriers: fences, walls, hedges, solid
doors, blinds, shutters, and screening to prevent visual or auditory intrusion.*
(Hall & Hall 1990, S. 38)

Die Einschitzungen iiber den deutschen Umgang mit Raum und Offent-
lichkeit werden empirisch nicht belegt. Sie konnten aber gut in die Stereo-
type eines Reisefiihrers passen. An anderer Stelle iibertriigt Hall seine Uberle-
gungen auf das deutsche Verhéltnis zu Fremden und Einwanderern.

An dieser Stelle werden Stereotype iiber die USA als ideales Einwan-
derungsland den Stereotypen tiber Deutschland als typisches einwandererfeind-
liches Land gegeniibergestellt.

,».Germany is not a melting-pot society and Germans are not mobile. Many have stayed in
the same geographic region and even the same house for generations and have little inter-
action with foreigners. Unlike Americans, they are not used to meeting and interacting
with strangers at home. As a result, they treat the Ausldnder with certain wariness.*
(Hall & Hall 1990, S. 38)

Besonders interessant ist, das Halls moralisch und politisch engagierter Kul-
turrelativismus in eine kulturelle Ghettoisierung der Anderen umschligt. Zu-
néchst lesen wir: ,,We tend to think of Arabs as underdeveloped Americans —
Americans with sheets on. We look at them as undereducated and rather poor
in anything technological. All we have to do is to make believers out of them,

3 Vgl. Dahlén (1997), S. 103.

90

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 EpwarD T. HALL

get them proper education, teach them English, and they will turn into
Americans.“ (Hall 1979, S. 45)

Halls Kiritik zielt hier klar auf die Modernisierungstheorie und das Para-
digma der nachholenden Entwicklung als Manifestationen eines zivilisatori-
schen Uberlegenheitsgefiihles ab, das die vermeintlichen oder tatsichlichen
sozialen, politischen, dkonomischen und kulturellen Errungenschaften des
westlichen Kapitalismus auf die ganze Welt {ibertragen wollte. Das Bemiihen,
vor diesem Hintergrund die Gleichwertigkeit der spezifischen kulturellen
Identitdt der ,Anderen‘ herauszustellen, war deshalb sicherlich ehrenwert. Sein
Engagement fiihrt jedoch zur Errichtung neuer Grenzen und fester Zuschrei-
bungen fiir die Identitdtsmoglichkeiten und Handlungsoptionen der Anderen.
Diese Grenzlinien beinhalten eine Melange aus ethnologischer Forschung, ori-
entalistischen Klischees und spekulativen Behauptungen. Anwar Sadat bleibt
ein Orientale, auch wenn er einen weiflen Anzug trigt. Die Mdglichkeit zur kul-
turellen Grenziiberschreitung oder der Aneignung hat keinen Platz in dieser
Differenzrhetorik.

,Anwar Sadat, for instance, wears Western Clothes, but he’s not a Westerner. When
Sadat is talking to someone, he often has a hand on the persons knee. This is very
Egyptian. Arabs are highly contexted. They examine the entire circumstance in which
events are happening in order to understand them. [...] In the Middle East, if you aren’t
willing to take the time to sit down and have coffee with people, you have a problem.
[...] People will be watching you. [...] They’re probably even watching the pupils of
your eyes to judge your responses to different topics. [...] The Arabs have known about
the pupils response for hundreds if not thousand years. Since people can’t control the
response of their eyes, which is a dead giveaway, many Arabs, like Arafat, wear dark
glasses, even indoors.* (Hall 1979, S. 45-46)

Wir sehen hier den Ubergang von einem (deskriptiven) Kulturrelativismus zu
einem askriptiven Kulturrelativismus der festen ,Identititsadressen® bei der
Beratung und Handlungsanweisung fiir internationale Dienste und globale
Unternehmungen.

Halls frithe Arbeiten basieren auf den Ergebnissen teilnehmender Be-
obachtung bei den Hopi-Indianern Nordamerikas. Im weiteren Verlauf seiner
Karriere konzentrierte er sich mehr auf die Beobachtung und Analyse von
Expertenmilieus der internationalen Zusammenarbeit und Managern transna-
tionaler Konzerne. Konkrete Verweise auf Feldforschungen oder Erhebungen
fehlen, sie werden meist durch den Verweis auf seine 40-jdhrige Erfahrung als
Berater ersetzt. ,,For the past thirty years we have conducted research in the
field of the intercultural communication: designing programs for the selection
and training of people working in foreign cultures, consulting to international
business, and writing books and articles on the intercultural process.” (Hall &
Hall 1990, S. xvi)

Fiir die Publikation ,,Understanding Cultural Differences™ (1990) werden
zwar 180 Interviews als empirische Basis angegeben, mehr erfihrt der Leser

91

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

jedoch nicht. Vielmehr wird eine Taktik gewéhlt, die aus einem Senioritéts-
prinzip (langes Forscher- und Beraterleben, grof3e Erfahrung) und der Nennung
von Zahlen ohne weitere Erliuterung besteht. Die empirische Uberpriifung sei-
ner Postulate unterbleibt. Damit fehlt, was fiir das wissenschaftliche Arbeiten
selbstverstindlich sein sollte: die methodologische Transparenz.

4.2 Geert Hofstede

Bei Hofstedes Dimensionenmodell handelt es sich keineswegs um eine In-
novation oder einen Paradigmenwechsel in der Management und Kommu-
nikationsforschung. Vielmehr repriasentiert das Dimensionenmodell eine spezi-
fische Wiederverwertung der strukturfunktionalistischen ,,pattern variables*
von Talcott Parsons (1951), obwohl dieser weder zitiert noch auf ihn verwiesen
wird. Parsons’ Theorie normorientierten Handelns hat bekanntermaflen in der
Herausbildung des modernisierungstheoretischen Paradigmas in der internatio-
nalen Entwicklungszusammenarbeit eine wichtige Rolle gespielt. Die von ihm
postulierte kulturelle Dichotomie zwischen modernen und traditionalen Gesell-
schaften bildete die intellektuelle Grundlage des Paradigmas von der nachho-
lenden Entwicklung.* Wie Menzel aufzeigt’, bedeutete dies, dass die Betrach-
tung gesellschaftlicher Entwicklung nicht mehr in den Begriffen der politischen
Okonomie erfolgte, sondern durch individualpsychologische und kulturelle
Faktoren ersetzt wurde.

Parsons’ Variante des ,homo sociologicus‘, der in eine soziale Ordnung von
sanktionierten und internalisierten sozialen Verpflichtungen, kulturell geprag-
ten Werten und Normen eingebunden ist, wird bei Hofstede durch die Stili-
sierung kultureller Differenz dramatisiert.

Hofstedes Dimensionenmodell ist in jlingerer Zeit auf Kritik gestof3en.
Thomas Meyer hat in seinem 1998 erschienenen Buch , Identitdts-Wahn, Die
Politisierung des kulturellen Unterschieds® das Dimensionenmodell Hofstedes
umgekehrt. Anstelle der Suche nach Differenz zwischen den Kulturen und der
Behauptung von Homogenitit innerhalb nationaler Kulturen interessierten sich
Meyer und sein Forschungsteam fiir innerkulturelle Differenzen und zwischen-
kulturelle Ubereinstimmungen®. Auch wenn Hofstedes Dimensionen als Ana-
lysekategorien nicht kritisiert werden, kommt Meyers Arbeitsteam doch zu
Ergebnissen, die typische Essentialismen Hofstedes in Frage stellen. ,,Die
Kulturen der Welt sind keineswegs durch scharfe oder iiberhaupt eindeutige in
der Geltung der zentralen Grundwerte voneinander unterschieden. Einige
Lander mit groBen Werteprofildifferenzen entstammen denselben Kultur-
kreisen, einige der Linder mit den groBten Ubereinstimmungen gehoren ginz-
lich unterschiedlichen Kulturen an.” (Meyer 1998, S. 93)

4 Vgl. Goetze (1983), S. 25f.
5 Vgl. Menzel (1992), S. 97.
6 Vgl Meyer (1998), S. 89.

92

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 GEERT HOFSTEDE

Eine ganz wesentliche Erkenntnis des von Meyer geleiteten Forschungs-
projektes besteht in der Identifikation tiefer Fragmentierungsprozesse inner-
halb vermeintlicher nationaler Kulturen und ihrer empirisch belegbaren (kul-
turellen) Differenzierung in Milieus und Subkulturen. Ein Zusammenhang, der
in der sozialanthropologischen Debatte schon seit ldngerer Zeit als intrakul-
turelle Heterogenitdt thematisiert wird. Analysekategorien, die auf der An-
nahme homogener, klar abgrenzbarer Nationalkulturen basieren, konnen dann
aber nicht mehr in Anspruch nehmen, wohlbegriindet zu sein. Anstelle empi-
risch fundierter Nachweise, werden verbliiffende kulturhistorische Erklarungen
geliefert. So flihrt Hofstede iiber die Urspriinge des unterschiedlichen Um-
gangs mit Macht (Machtdistanzindex) aus:

,.Hinsichtlich der Machtdistanz besteht offensichtlich ein Zusammenhang zwischen dem
Verbreitungsgebiet der Sprache und heutiger mentaler Software. Alle romanischen
Sprachen sind aus dem Vulgérlatein entstanden und haben sich in den Léndern verbrei-
tet, die einst zum Romischen Reich gehorten [...]. Germanische Sprachen werden in den
Léandern gesprochen, die auch zu Zeiten der Romer ,,barbarisch* geblieben sind [...].
Man kann also sagen, daf3 einige Wurzeln der mentalen Software, wie z. B. hier die
Machtdistanz, zumindest auf die Zeit der Romer zuriickgehen, und das war vor zwei-
tausend Jahren.” (Hofstede 1997, S. 55)

Auch die Klimatheorie Montesquieus (1748) wird von Hofstede revitalisiert.

,Die geographische Breite ist ein auflerordentlich interessanter Mafstab im Zusam-
menhang mit Machtdistanz. Er gibt Aufschlufl iiber das Klima des Landes. [...] Seit
Jahrhunderten schon sahen Philosophen und die Volksweisheit im Klima die Erklarung
flir die unterschiedlichen Charaktere der Bewohner des jeweiligen Landes. In warmen
Gefilden werden die Menschen trige. In kalten Gefilden werden sie sehr regsam.
Solche Vermutungen sind schwer zu beweisen, und es ist einfach, Beispiele anzufiihren,
die nicht zutreffen. [...] Trotzdem kann man sagen, da3 ein Zusammenhang zwischen
MDI und Klima auf jeden Fall besteht und statistisch von groBer Bedeutung ist.
(Hofstede 1997, S. 57)

Wie der Vergleich zwischen Geschlecht und Nationalitét zeigt, 14sst Hofstede
bei dem Versuch seine Theorie zu ,naturalisieren‘, kaum eine Metapher aus.

,»Wie Nationalitdt ist Geschlecht ein Merkmal, das wir nicht beeinflussen konnen:
wir sind, bevor wir zur Welt gekommen sind, nicht gefragt worden, in welchem
Land wir geboren werden mochten und welches Geschlecht wir haben wollen.
Daher sind uns die Auswirkungen von Nationalitdt und Geschlecht in unserer men-
talen Programmierung weitgehend unbewuft. Sowohl Nationalitdt als auch die
Kultur der Geschlechtlichkeit sind zwar nicht angeboren, sondern erlernt, aber die
Folgen daraus haben wir so friih erlernt, daf3 wir nie etwas anderes kennengelernt
haben und wir uns anderer Moglichkeiten meist nicht bewuft sind.“ (Hofstede
1997, S. 117)

93

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]


https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

Diese Festschreibung appelliert, &hnlich wie in den ersten beiden Beispielen, an
allgemein verbreitete Klischees und Stereotypen. Mit dem Stand der zeitgenos-
sischen sozial- und kulturwissenschaftlichen Debatte hat sie nur wenig zu tun’.
Essentialismen des Dimensionenmodells wie die These, dass Kulturen mit
hoher Machtdistanz dazu neigen, die Bewertung von sozialen Eigenschaften,
Personen oder Sachverhalten aufgrund von nicht-sachlichen Kriterien vorzu-
nehmen,® entsprechen typischen kolonialen Klischees iiber orientalische
Gesellschaften. Wie Edward Said gezeigt hat, steht hinter géngigen Stereo-
typen, wie ,,cooperation in the Near East is still largely a family affair® das
Interesse dem Orientalen die Fahigkeit zur formellen politischen Organisation
sowie dem damit verbundenen Aufbau komplexer Institutionen und Biiro-
kratien abzusprechen. Diese Zuschreibung kann zur Legitimation kolonialer
Herrschaft benutzt werden. Sie kann aber auch die Tatigkeit von Beratungs-
agenturen oder Entwicklungsexperten legitimieren, indem sie einen dringenden
Handlungsbedarf signalisiert. Ebenso eignet sie sich zur Schuldzuweisung und
zur Rechtfertigung fiir das Scheitern von Beratungsprojekten.

Dass verschiedene und auch gegensétzliche Ordnungsmuster innerhalb
einer Gesellschaft nebeneinander bestehen kdnnen, die sozialanthropologische
Forschung spricht hier vom Phénomen der ,,Polytaxis® (Elwert 1995), sicht
Hofstede nicht. Ebenso konnen sich hinter dem Bezug auf Rituale, Werte,
Symbole und Helden ganz unterschiedliche Orientierungen verbergen. Was
oder wer als ein Held angesehen wird, unterscheidet sich von Milieu zu Milieu,
unterliegt historischen Entwicklungen und politischen Bedingungen. Oft rei-
chen wenige Jahre aus, um vermeintliche Helden und Vorbilder in ihr Gegenteil
zu verwandeln. Natiirlich schliefit dies nicht aus, das Hofstede fiir einen histo-
rischen Moment eine gerade dominierende Haltung treffend charakterisiert.
Wie sidhe aber das Bild ,der Deutschen® aus, wenn die Referenzbeobachtungen
von 1940 und nicht von 1960 wiren? Hofstedes Benennung von Parametern
einer Nationalkultur erscheint willkiirlich und unsystematisch. Da sie nicht mit
einer Theorie von Gesellschaften und deren Transformation verbunden ist, sind
seine Parameter als System empirisch nicht tiberpriifbar.

Geert Hofstede verweist auf die statistische Genauigkeit und Reprisen-
tativitit seiner Studien. Dabei bleibt festzuhalten, dass letztlich nur ein sehr
spezifisches Milieu, nidmlich die Subkultur eines einzigen transnationalen
Unternehmens (IBM), abgebildet wird und lediglich Selbstzeugnisse abgefragt
werden. Die Analyse von tatsdchlichen Arbeitsprozessen auf der Basis von teil-
nehmender Beobachtung fehlt. Damit wird der Blick auf die soziale und 6ko-
nomische Praxis dieser Arbeitsprozesse verstellt. Die Ausfliige in kulturhistori-

7 Im Kontext der feministischen gender-studies, ist die vermeintliche Signifikanz
geschlechtlicher Identitét, etwa bei Butler (1991) in ,,Das Unbehagen der Ge-
schlechter, schon lange als Element patriarchaler Herrschaft entlarvt worden.
Vgl. Hofstede (1997), S. 46.

9 Vgl Said (1978), S. 312.

o]

94

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 ALEXANDER THOMAS

sche Spekulationen iiber die ,romische und die germanische Kultur®, die
Klimatheorie oder geschlechtliche und nationale Identitdt und auch die unge-
kennzeichneten Ubernahmen von Parsons wecken Zweifel an der Integritit des
wissenschaftlichen Vorgehens.

4.3 Alexander Thomas

Die Interkulturelle Psychologie von Alexander Thomas verbirgt ihren mani-
chdischen Charakter hinter einer zundchst offen wirkenden Kulturdefinition.
Die Revitalisierung des Herderschen Kulturrelativismus und der Verweis auf
die Volkerpsychologie signalisiert dem Leser historische Tiefe. Die Tatsache,
dass Herders Name heute (auch auflerhalb akademischer Arenen) als Synonym
fiir Toleranz und Vélkerverstindigung verwendet wird, verleiht Thomas’ Uber-
legungen zur interkulturellen Kommunikation eine moralische Autoritit.

Die Berufung auf Denker der Aufklarung wertet die eigene Arbeit intellek-
tuell und moralisch auf. Es muss deshalb erlaubt sein, einen kurzen Blick auf
diese Legitimationsstrategie zu werfen. Insbesondere der Kulturrelativismus
des deutschen Theologen, Geschichtsphilosophen, Kritikers und Humanisten
Johann Gottfried Herder bildet ein Kernelement des zeitgenossischen Inter-
kulturalismus und Multikulturalismus. Herder entwickelte in den ,,Ideen zur
Philosophie der Menschheitsgeschichte® (1784) den Entwurf einer Geschichts-
philosophie. Kennzeichnend fiir sein Denken ist ein historisches Bewusstsein,
das Natur und Geschichte als einen Zusammenhang in einem Fortschritt zu
immer groferer Harmonie sieht. Kulturen werden als unverwechselbare Ein-
heiten begriffen, die durch Abgeschlossenheit, innere Homogenitét und histori-
sche Dauerhaftigkeit gekennzeichnet sind. Kultur und Sprache artikulieren den
,,Volksgeist™ und die ,,Volksseele* einer menschlichen Gemeinschaft und bil-
den die zentrale Referenz.

Hochstes Ziel und Ideal aller Entwicklung ist die Humanitét. Der Begriff
der Humanitit bietet ein weites Spektrum an Interpretationsmdglichkeiten, was
nicht zuletzt einer definitorischen Unschérfe geschuldet ist. In seinem Kern
reprasentiert die Humanitéit das Edle und Gute, das Klassische und das Ideale
im Menschen. Wie Schmidt (1985) betont, verbindet Herder mit dem Begriff
der Humanitét die Vorstellung der Menschlichkeit und Menschenfreundlich-
keit. Diese Form der Humanitét gilt Herder als grundlegende Eigenschafts-
moglichkeit aller Menschen: Europder und Araber, Asiaten und Afrikaner,
Gebildeter und Ungebildeter.10 ,,In so verschiedenen Formen des Menschen-
geschlechtes auf Erden erscheint, so ist’s doch iiberall ein und dieselbe
Menschengattung.” (Herder 1985, S. 177) Auch der ethnologische Kultur-
relativismus, der im frithen 20. Jahrhundert als humanistische Gegenbewegung
zu den verschiedenen Rassismen und Sozialdarwinismen auftrat, war eng mit

10 Vgl. Schmidt (1985), S. 11.

95

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

Herders Vorstellung der Einzigartigkeit und in der ethnologischen Lesart vor
allem der Gleichwertigkeit der verschiedenen menschlichen Gesellschaften und
Kulturen verbunden.'!

In der Tat kommen Herders Ausfiihrungen iiber die Notwendigkeit zur
Neutralitdt und Vorbehaltlosigkeit bei der Auseinandersetzung mit anderen
Kulturen und Léndern der Haltung der Ethnologie nahe. ,,Billig miissen wir,
wenn wir zum Lande der Schwarzen iibergehn, unsere stolzen Vorurteile ver-
leugnen und die Organisation ihres Erdstrichs so unparteiisch betrachten, als ob
es unsere Welt wire.“ (Herder 1985, S.164)

Auf eine Differenz zwischen der Ethnologie und der Herderschen Ge-
schichtsphilosophie ist aber ebenfalls hinzuweisen. Das methodologische Zen-
trum der Ethnologie ist die teilnehmende Beobachtung der ,Praxis von Kul-
turen‘. Dieser gemeinsame Nenner zieht sich wie ein roter Faden durch die
Geschichte der Disziplin und verbindet bis heute so unterschiedliche Denk-
schulen wie den Funktionalismus von Malinowski, den Struktur-Funktionalis-
mus eines Radcliffe-Brown, die Kulturanthropologie Franz Boas’, den Struk-
turalismus eines Claude Lévi-Strauss und auch die postmoderne Kulturan-
thropologie von Clifford Geertz.

Herder hat in diesem Sinne keine empirische Wissenschaft iiber andere
Kulturen betrieben. Sein Denken, seine Kritik und Auseinandersetzung gilt
Europa und nicht den zeitgendssischen auflereuropdischen Kulturen des Mitt-
leren Ostens, Asiens oder gar Afrikas. Herders Geschichtsbild triagt die Ziige
einer Ontologie der Bewegung und des Werdens. Die fortschreitende Ent-
wicklung der Menschheit basiert fiir ihn weder auf sinnlosem Chaos noch auf
vernunftgemafem Fortschritt, sondern sie ist Schauplatz einer leitenden Ab-
sicht. Die Geschichte erhélt damit eine absichtsvolle, sakrale Wesenhaftigkeit.
Sie ist in Herders eigenen Worten: ,,Schauplatz einer leitenden Absicht auf
Erden! Wenn wir nicht gleich die letzte Absicht sehen sollten, Schauplatz der
Gottheit, wenngleich nur durch Offnungen und Triimmer einzelner Szenen‘
(Herder 1985, S. 513)

Bei allem Kulturrelativismus bildet Europa den vorldufigen Hohepunkt die-
ser geschichtlichen Entwicklung. Nur hier hat sich, begiinstigt durch gute geo-
graphische und klimatische Bedingungen und durch den zivilisierenden Druck
der romischen Hierarchie, eine Kultur der Betriebsamkeit und des Wettbe-
werbs, der Wissenschaft und Kiinste herausgebildet.!?

Zu dieser Entwicklung haben viele andere Volker durch spezifische
Leistungen und Erfindungen beigetragen, die im Verlauf der Geschichte dann
ein Teil der europdischen Kultur wurden. ,,Die entschiedensten Dienste der
Araber endlich betreffen die Mathematik, Chemie und Arzneikunde, in wel-
chen Wissenschaften sie mit eigener Vermehrung derselben die Lehrer Europas
wurden.” (Herder 1985, S. 523)

11 Vgl. Wimmer (1997), S. 125.
12 Vgl. Herder (1784), S. 551f.

96

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 ALEXANDER THOMAS

Herders Kulturrelativismus besteht zu ganz wesentlichen Teilen aus einer
bemerkenswert detailreich und kundig vorgetragenen Wiirdigung eben dieser
historischen Dienste anderer Kulturen an der Menschheitsgeschichte.

Diese Darstellungen dienen auch dazu, die Selbstgefilligkeit seiner unmit-
telbar eigenen Gesellschaft zu entkréften, um sie so einer kritischen Betrach-
tung zuginglich zu machen.!? Die fremden Vélker haben aber keinen Anteil
mehr an der Weiterentwicklung dieser Errungenschaften. Der Fortschritt der
Geschichte, die Herder interessiert, findet in Europa statt. Die Kulturen der
fremden Volker werden als iiberwundener Teil, wenn auch nicht als Vorstufen
einer umfassenden Teleologie'4, einer Philosophie der Menschheitsgeschichte
behandelt. Ein typisches Sujet dieser Perspektive ist die romantisierende Histo-
risierung fremder Volker als untergegangene Reiche und verlorene Zivili-
sationen.

,Armes Agypten, wie bist du jetzo verindert! Durch jahrtausendlange Verzweiflung
elend und trige geworden, war es einst arbeitsam und duldend fleiBig. Auf den Wink sei-
ner Pharaonen spann es und webte, trug Steine und grub in den Bergen, trieb Kiinste und
bauete das Land. [...] jetzt ists ein trauriger Tummelplatz arabischer Streiferein und tiir-
kischer Grausamkeit in seiner schonen Weltgegend.* (Herder 1985, S. 325)

Herders spezifische Auseinandersetzung mit fernen Volkern und Kulturen im
ausgehenden 18. Jahrhundert ist nicht singulér. Thr gingen ein weites Spektrum
anderer Autoren und Schriften voraus, von denen einige zu den herausragenden
Protagonisten und Werken der Aufklidrung zidhlen. Hierzu gehort das grofe
Werk ,,Vom Geist der Gesetze* (1748) von Montesquieu und auch die
Gesellschaftstheorie des Genfer Philosophen, Schriftstellers und Zivilisations-
kritikers Jean-Jacques Rousseau im beriihmten ,,Contrat social (1762).
Montesquieu hat mit seiner Vision eines auf der Gewaltenteilung in Exekutive,
Legislative und Judikative basierenden idealen Staates einen theoretischen und
konzeptionellen Grundstein fiir das politische Erfolgsmodell gelegt, das wir
heute Demokratie nennen.

Zu seinem (Euvre gehoren aber eben auch die Klimatheorie und spekulati-
ve volkerkundliche Betrachtungen, die heute als biologistische und rassistische
Herabsetzung empfunden werden koénnen. Ein kurzer Blick auf das oben pré-
sentierte Zitat der Klimatheorie Hofstedes zeigt die Ubereinstimmung der
Perspektiven.

,.GrofBe Hitze entnervt, wie schon gesagt, Stirke und Mut des Menschen. In den kalten
Zonen ist eine bestimmte Stirke des Korpers und Geistes zu finden und beféhigt zu
langwierigen, miihevollen, groen und gewagten Taten. [...] Daher braucht man nicht
erstaunt zu sein, da3 Feigheit aus den Volkern der heilen Zonen fast durchweg Sklaven

13 Vgl. Schmidt (1954), S. 11ff.
14 Vgl. Schmidt (1954), S. 16.

97

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

machte und Mut den Volkern der kalten Zonen die Freiheit sicherte. Diese Wirkung
ergibt sich aus ihrer natiirlichen Ursache.” (Montesquieu 1984, S. 280)

Die Priizision der Argumentation und moralische Hingabe der Uberlegungen
iiber die institutionelle Verankerung von Freiheitsgarantien fiir den europaii-
schen Biirger stehen (diffamierende) Generalisierungen iiber andere Kultur-
kreise gegeniiber. Ein gutes Beispiel fiir diese Sichtweise sind Montesquieus
Ausfithrungen iiber die Asiaten. ,Im Gegensatz dazu herrscht in Asien ein
Geist der Knechtschaft und ist nie gewichen. In den gesamten Geschichts-
werken dieses Kontinents ist es nicht moglich, ein einziges Anzeichen fiir einen
freien Sinn zu finden: dort wird nie etwas anderes zu sehen sein als der
Heroismus der Knechtschaft.” (Montesquieu 1984, S. 281)

In Jean-Jacques Rousseaus Werk finden wir eine Version des Umgangs mit
fremden Volkern, die sowohl mit Herders Denken als auch mit Montesquieus
Klimatheorie korrespondiert. Mit Montesquieu verbindet ihn die Klimatheorie
und die Uberzeugung, dass die ,,Freiheit nicht allen Volkern erreichbar ist, da
sie nicht unter jedem Himmel gedeiht (Rousseau 1762, S. 85). Rousseaus
Zivilisationskritik tendiert jedoch zu einer Romantisierung des Menschen im
Naturzustand, dessen Freiheit noch unbeschriankt von der Zivilisation ist. Ins-
besondere in ,,Emil oder tiber die Erziehung* (1762) fordert er die Riickbe-
sinnung auf die naturgemifBe Entfaltung des (jungen) Menschen. Der Zusam-
menhang zwischen Natur und urspriinglicher Identitdt wird auch bei Herder
betont, wenn er ,,dem Schwarzen* folgende Sitze in den Mund legt:

,lch der Schwarze bin Urmensch. Mich hat der Quell des Lebens, die Sonne
am stérksten getrénkt, bei mir und iiberall um mich her hat er am lebendigsten,
am tiefsten gewirket” (Herder 1985, S.164)

Rousseaus irrationalistischer Natur-Romantizismus hat auch die in der
deutschen Romantik und die in den Reiseberichten und Romanen des spiten
19. Jahrhunderts kultivierte Figur des ,,edlen Wilden beeinflusst.

Wie Weigand (1984) betont, begniigte sich Rousseau nicht mit der Ver-
wendung des Fremden als Sittenspiegel fiir das Eigene, sondern idealisierte das
Leben der Primitiven als die vermeintlich gliicklichere Lebensform.!3

Auch Montesquieu hat, wenn auch weniger enthusiastisch, eine spezifische
Konstruktion des fremden Beobachters zur Kritik an der eigenen Gesellschaft
benutzt. In ,Lettres Persanes” (1721) geiflelte er in einem fingierten Brief-
wechsel zwischen zwei in Paris lebenden Persern und ihren Familien-
angehorigen in Isfahan das politische, gesellschaftliche und geistige Leben im
absolutistischen Frankreich.

Die spezifische Konstruktion des kulturell Anderen und die Verwendung
dieser Konstrukte in geschichtsphilosophischen Betrachtungen und Binnen-
diskursen hat freilich Wurzeln, die weiter in die Vergangenheit weisen als bei
Montesquieu oder Rousseau. Bereits der hohe romische Beamte und Gelehrte

15 Vgl. Weigand (1984), S. 71.

98

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 ALEXANDER THOMAS

Tacitus (55-117) hielt mit seinem Portrait der Germanen der sittlichen
Verdorbenheit der eigenen Gesellschaft den Spiegel vor. Bis in die Gegenwart
bestimmt die Kunstfigur des ,.edlen Wilden“ die exotistischen Phantasien
moderne-kritischer und antirationalistischer Subkulturen in (West-)Europa und
Nordamerika iiber ,,Afrika als urspriingliche, naturverbundene Kultur* oder
,.den Amazonas Indianer als Umweltheiligen*.!6

Natiirlich handelt es sich bei Herders, Rousseaus und Montesquieus Be-
trachtungen tiber Geographie, Klima und die Geschichte fremder Volker auch
um den Versuch, eine frithe Globalisierungserfahrung intellektuell, geschichts-
philosophisch und moralisch zu kommentieren und einzuordnen. Die Jahr-
hunderte der geographischen Entdeckung hatten die Relativitidt der euro-
pdischen Gesetze jedem vor Augen gefiihrt. Die vielfiltigen Reiseberichte
von Kapitidnen, Missionaren, Hiandlern und den Expeditionen der ersten For-
schungsreisenden schilderten exotische Lander und Klimazonen, in denen
Menschen lebten, deren Sitten und Gesetze den europdischen zuwiderliefen.
Die Aufbereitung und Auslegung dieser Berichte erfreute sich in der hofischen
Gesellschaft groBer Beliebtheit. Die Befriedigung dieses feudalen Exotismus
spielt bei Montesquieus, Rousseaus und Herders ,,volkerkundlichen Betrach-
tungen® sicherlich auch eine Rolle.

Wir vergessen heute leicht, dass die Philosophen, Gelehrten und Kiinstler
jener Tage in von den Geldmitteln der Hofe abhingig waren. ,,Der gro3e Erfolg
des Buches (von Montesquieu, Anm. d. Autors) hingt damit zusammen, dass
die verwohnten Hoflinge mit Neugier jene Kapitel lasen, die ihre iiberziichtete
Phantasie reizten, so die oft bizarren Ehebrauche.” (Weigand 1984, S. 70)

Die ethnographische Qualitdt der Ausfiihrungen ist freilich zweifelhaft.
Weder Herder noch Montesquieu oder Rousseau hatten nennenswerte iiberseei-
sche Reisen unternommen. Sie stiitzen sich auf die Berichte anderer. Die
Beobachtung kultureller Praxis, der Kern der Ethnologie als empirischer
Wissenschaft, spielt hier also keine Rolle. Die vermeintliche Auseinander-
setzung mit dem Fremden war im Kern eine Auseinandersetzung mit dem Ei-
genen. Man kann Herder deshalb auch nicht, wie es Thomas tut, als Kronzeuge
fiir interkulturelle Kommunikation oder als Stammvater des Kulturrelativis-
mus heranziehen. Vielmehr stehen Herder, Montesquieu und Rousseau fiir die
Instrumentalisierung eines spezifischen Konstruktes des Fremden in einer
Theorie tiber das Eigene. Die Bewertung dieser Theorien ist nicht Gegenstand
dieser Arbeit. Vielmehr geht es zunédchst darum festzuhalten, wie die implizit
enthaltenen Bilder und Askriptionen iiber die fremden Volker das europdische
Denken gepragt haben, und dass die Interkulturalisten auf diese Bilder zuriick-
greifen um ihre Postulate zu fundieren.

Herder, Montesquieu und Rousseau verwenden die fremden Volker nicht
nur zur Kritik an Europa oder zu dessen Selbstvergewisserung, sondern sie ver-
leiben sie der historischen und kulturellen Genese Europas ein. Die anderen

16 Vgl. Bargatzky (1988), S. 389f.

99

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

werden damit geschichtslos, oder wie Al-Azmeh (1996) es ausdriickt ,,ge-
schichtstranszendent“!”. Diese Geschichtslosigkeit erlaubt ihre weitere Dar-
stellung und Verwendung als Argumentationsmaterial und bindre Opposition
oder kultureller Gegenspieler des Eigenen fiir eine Fiille von Diskursen iiber
die Moderne, Nation, Kultur und Identitit im kolonialen, imperialen, indu-
striellen und postindustriellen Europa und Nordamerika. Erst in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts wurde dieser Aspekt der hegemonialen Bedeu-
tungsdkonomie der Moderne, insbesondere in Bezug auf den Mittleren Osten,
von Autoren wie Edward Said in ,,Orientalism® (1979) dechiffriert.

Die Klimalehre Montesquieus fand den Beifall der Sensualisten und
Pradarwinisten. Die Lehre vom ,,Gemeingeist* bei Rousseau wurde von Herder
zum ,,Volksgeist weiterentwickelt und dann zum Schliisselbegriff der moder-
ne-kritischen und anti-rationalistischen romantischen Geschichtsschreibung.!®
In dieser Geschichtsschreibung bildet die Beschwdrung von Volksgeist und
-seele als Essenz jeder Nation, in Verbindung mit einem wesenhaften, organi-
schen Weltbild, die Grundelemente eines Gegendiskurses gegeniiber der als
seelenlos empfundenen Moderne. Kultur gilt nicht als menschliche Konstruk-
tion, sondern als vorbewusste, wesenhafte, natiirliche Gemeinschaft. James
Clifford (1988) hat am Beispiel der Gesellschaft des spétviktorianischen
Hochkolonialismus in England gezeigt, wie auch dort ein ganzheitlicher
Kulturbegriff gegen die Fragmentierung durch das moderne Leben in Stellung
gebracht wurde.!?

Der Irrationalismus der deutschen Romantik wurde zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts von verschiedenen Kritikern der Moderne aufgenommen und revitali-
siert. Einen besonders prominenten Rang nimmt Oswald Spengler mit seinem
Opus ,,Der Untergang des Abendlandes* (1919) ein. Spengler zieht die Analyse
der kulturellen Substanz des abendlédndischen Kulturkreises zur Diagnose zeit-
gendssischer Zusammenhinge als auch zur Prognose kiinftiger Entwicklungs-
prozesse heran. In seiner pessimistischen Geschichtsphilosophie ist der Unter-
gang des Abendlandes unabwendbar, weil es seine urspriingliche, organisch
gewachsene Kultur als ,,Formensprache von tiefster symbolischer Notwendig-
keit* durch die Moderne ,,das Dasein ohne Innere Form* (Spengler 1919, Tafel
I und II) vulgarisiert und degeneriert habe. Es geht im Kern also um eine
Attacke gegen die Entfremdung des Menschen in der Moderne. Diese wird mit
ontologischem Vokabular iiber die Ganzheitlichkeit und Unversehrtheit der vor-
modernen Kultur vorgetragen und der seelenlosen, modernen Massen-
gesellschaft gegeniibergestellt.

Norbert Elias hat in seiner berithmten Arbeit ,,Uber den Prozess der Zivi-
lisation® (1969) weitere Aspekte dieser Denktradition diskutiert.

17 Vgl. Azmeh (1996), S. 7 und S. 18.
18 Vgl. Weigand 1965, S. 67f.
19 Vgl. Clifford (1988), S. 106.

100

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 ALEXANDER THOMAS

,Hier, im deutschen Sprachgebrauch, bedeutet ,Zivilisation® wohl etwas ganz Niitz-
liches, aber doch nur einen Wert zweiten Ranges, nimlich etwas, das nur die AuBBenseite
des Menschen, nur die Oberfliche des menschlichen Daseins erfafit. Und das Wort,
durch das man im Deutschen sich selbst interpretiert, durch das man den Stolz auf die
eigene Leistung und das eigene Wesen in erster Linie zum Ausdruck bringt, heift
JKultur®.“ (Elias 1997, S. 2)

Wir wissen heute, dass Spengler zu einer grofleren Gruppe explizit anti-moder-
ner deutschsprachiger Denker gehorte. Zu dieser Gruppe gehorten, neben vie-
len anderen, der Schriftsteller und Essayist Ernst Jiinger, der Philosoph Martin
Heidegger und die essentialistische, auf der biniren Opposition von Freund und
Feind basierende politische Theorie von Carl Schmidt. In seiner brutalsten
Form hat sich dieses ontologische Denken in kulturellen Essenzen in der natio-
nalsozialistischen Rassentheorie und der Ideologie der ,,Volksgemeinschaft
manifestiert. Der Volksgemeinschaft als organischer Einheit steht die Weimarer
Republik als entfremdete ,,Systemzeit™ gegentiber.

Ein kurzer Blick auf die ebenfalls zu Beginn des 20. Jahrhunderts aufge-
kommene Volkerpsychologie ldsst auch ihre explikatorische Kraft fiir zeitge-
ndssische Fragen tiber die Begriffe Kultur und Interkulturalitit in einem ande-
ren Licht erscheinen. Alexander Thomas beschreibt das epistemologische
Interesse der Volkerpsychologie Wundts wie folgt: ,,So unternahm die Volker-
psychologie den Versuch, in den von den Menschen geschaffenen Kultur-
produkten das eigentlich kreative Potential ganzer Volksgemeinschaften zu
ergriinden [...].“ (Thomas 1996, S. 107)

Zwar wird hier Kultur als menschliche Konstruktion und nicht als vorbe-
wusste Dimension beschrieben, dennoch ist die Homogenitatsvorstellung einer
Volksgemeinschaft mit einem beschreibbaren kulturellen Potential uniiber-
sehbar. Mit der kulturellen Heterogenitét zeitgendssischer Gesellschaften hat
diese Wahrnehmung nichts zu tun. Wir wissen heute, dank der historischen
Analyse der Konstruktion der Nation durch Benedict Andersons (1983)
»Imagined Communities*, dass dieser Homogenititsannahme auch zu Wundts
Zeiten keine empirische Evidenz zugrunde lag, sondern vor allem eine
Ideologie darstellte, deren strategisches Ziel die Legitimation der européischen
Nationalstaaten bildete.

Diese Sichtweise entspricht dem Herderschen Denken iiber die Einzigartig-
keit und Abgeschlossenheit der verschiedenen Kulturen und korrespondiert auch
mit der von der Volkerpsychologie aufgegriffenen Kulturkreislehre. Der Begriff
des Kulturkreises wurde von Frobenius (1898) in die Vdlkerkunde eingefiihrt
und bezeichnete einen fiir ein bestimmtes, abgeschlossenes Gebiet charakteristi-
schen Komplex von religiésen und materiellen Kulturelementen. In der Folge
wurde der Begriff des Kulturkreises in der kulturhistorischen Schule der Ethno-
logie durch Graebner (1911) und andere zur Kulturkreislehre verdichtet. Die
Kulturkreislehre versuchte, eine Kulturgeschichte der Menschheit zu erarbeiten.

Wie Walter Hirschberg betont, sollte dabei im Gegensatz zu evolutionisti-
schen Rekonstruktionen eine moglichst objektive Erfassung des historischen

101

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

Werdegangs der Primitivkulturen erreicht werden.? Zur Kulturkreislehre ge-
hort aber eben auch ein organizistisches Verstindnis von Kultur. Fiir Frobenius
ist ,,der Mensch nicht das Subjekt, sondern das Objekt der Kultur [...] denn fiir
Frobenius war Kultur ein Lebewesen* (Hirschberg 1988, S. 273)

Dariiber hinaus umfasst das Feld der Volkerpsychologie neben Wundt, der
zweifellos von der liberwiltigenden Unterschiedlichkeit kultureller Systeme
fasziniert war, auch Autoren wie Clodwig Kapferer. In seiner Arbeit ,,Psyche
der Umwelt“ (1947) entwickelt Kapferer eine volkerpsychologische Erkla-
rungsvariante des deutschen Antisemitismus, die fiir den heutigen Leser schwer
ertriglich ist. Andererseits legt sie ein spezifisches Dilemma offen. Die Psy-
chologisierung von Kultur kann in tragischer Form in eine deterministische
Ontologie libergehen. Wenn Kultur sich, wie das Unterbewusste oder die Seele,
der Steuerung durch den Menschen entzieht, sind diese fiir ihre Handlungen
nur noch eingeschrinkt verantwortlich.

,»Abneigung gegeniiber dem Fremden entspricht einer Urregung der menschlichen
Natur. Sie kann auf Instinkt beruhen, kann aber auch vom Bewusstsein getragen sein.
Erstere Form tritt am reinsten als angeborenes Rassebewusstsein auf, bei welchem sich
der Mensch der Paarung mit Andersrassigen enthélt, weil er instinktive Abneigung
gegen den Paarungstrieb mit fremden Rassen empfindet. Hervorragende Beispiele die-
ser solcher Rassenantipathie sind die Abneigung der indogermanischen Rassen gegen-
iiber Farbigen, der Antisemitismus [...].“ (Kapferer 1947, S. 28)

Bei der Beurteilung der Referenzen, die Alexander Thomas fiir seine Psycho-
logie interkulturellen Handelns heranzieht, kann man nach den auf den letzten
Seiten ausgefiihrten Uberlegungen folgendes Fazit ziehen. Der Kulturrelativis-
mus Herders ist im Kern eine Theorie iiber das Eigene, die mit einem spezifi-
schen Konstrukt fremder Volker operiert. Die Vorstellung von Kultur als unver-
wechselbares wesenhaftes Ganzes, das sich im Volksgeist oder der Volksseele
artikuliert, entspricht einem romantischen Denken, das in erster Linie als Ge-
genidee zu bestimmten Aspekten der Moderne begriffen werden muss. Diese
Ideen wurden zu einer Ideologie der ontologischen Gegensitze zwischen Auf-
stieg und Untergang, Identitit und Entfremdung, Freund und Feind entwickelt.

Wenn wir uns dem methodischen Vorgehen bei Alexander Thomas zuwen-
den, dann scheint die ,.critical incident technique iiber eine Komplexitit zu
verfiigen, die zunichst beeindruckt. Die Konsultation kulturwissenschaftlicher
Studien zur weiteren Fundierung der Kulturstandards signalisiert die Wert-
schitzung des Vergleichs und Austauschs mit den Forschungsergebnissen be-
nachbarter Disziplinen. Dennoch verarbeitet die Befragungstechnik in erster
Linie die Selbstwahrnehmung von Akteuren in sogenannten interkulturellen
Arenen. Die Manifestationen dieser Selbstwahrnehmungen unterliegen, dhn-
lich wie bei Hofstede, der selektiven Wahrnehmung der Befragten. Offensiver
gesprochen konnen sie in von den spezifischen Interessen der Befragten ge-

20 Vgl. Hirschberg (1988), S. 272.

102

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 ALEXANDER THOMA

pragt sein. Es besteht die Gefahr, spezifische Erfindungen des kulturell
Anderen durch Experten und Funktionseliten zu {ibernehmen. Die ex post
Analyse der kritischen Interaktionssituationen durch ,Kulturexperten®, die
Angehorige der involvierten Kulturen sein miissen, kann diese Verzerrung nicht
abschwichen.

Sie ist ebenfalls von zwiespiltiger methodologischer Qualitit. Die An-
nahme, eine authentische Reprisentation und die prizise Beurteilung kulturell
geprégter Verhaltensweisen konne nur von den eingeborenen Mitgliedern einer
Kultur oder einer Nation geleistet werden, offenbart eine undifferenzierte
Gleichsetzung von Authentizitit mit ethnischer und nationaler Identitét. Streng
formuliert handelt es sich um einen Riickfall in die Terminologie und Ideologie
des Nationalismus, wie sie bei Anderson (1983) beschrieben worden ist. Die
Konsultation eines aus China stammenden und in Deutschland lehrenden
Wissenschaftlers kann sinnvoll sein, wenn man Informationen iiber die spezifi-
sche Situation eines partikularen Milieus gewinnen mdchte. In diesem Fall das
Milieu chinesischer Wissenschaftler in Deutschland oder die chinesische Ge-
meinschaft in Deutschland (falls es eine solche Gemeinschaft tiberhaupt gibt).
Eine ,echte‘ Repréisentation Chinas wird man von einem Migranten seltener
erfahren. Der Blick zuriick auf die alte Heimat, insbesondere aus einer
Diaspora oder einem Migrantenmilieu, enthilt bekanntlich spezifische Formen
der Verzerrung. Diese kann in einer Idealisierung der alten Heimat bestehen
(die hiufig in eine traditionalistische Verkldrung miindet) oder aber die Form
einer hyperkritischen Distanzierung annehmen.

Bei allen besprochenen Interkulturalisten fehlt, was fiir die sozialanthropo-
logische Forschung seit den Tagen von Malinowski eine gute Tradition hat: Der
Blick auf das ,,Praktische® hinter dem ,,Behaupteten” durch empirische So-
zialforschung auf der Basis teilnehmender Beobachtung. Wie gezeigt, werden
Halls, Hofstedes oder Thomas’ Konzeptionen der interkulturellen Kommuni-
kation bzw. des interkulturellen Managements von einem Kulturbegriff do-
miniert, dessen Totalitit alle Aspekte der Lebensweise menschlicher Gesell-
schaften umfasst und normiert. Hinter den Kulissen kulturwissenschaftlicher
Enthiillung (Hall), statistischer (Schein-)Genauigkeit (Hofstede) und volker-
psychologischer Tiefenschiarfe (Thomas) verbirgt sich eine essentialistische
Statik. In dieser essentialistischen Statik erscheint der Westen, wie Senghaas
formuliert, ,,als eine Kultur, fiir die immer schon Aufklarung, Individualismus,
Demokratie, Menschenrechte, Religionsfreiheit, Pluralismus, die freie Mei-
nungsauBerung, die Gleichheit der Geschlechter u. 4. repréisentativ und selbst-
verstiandlich gewesen sein soll“ (Senghaas 1998, S. 8), wihrend die Kulturen
des Orients, Afrikas und Asiens durch partikularistische Werte, religidsen Dog-
matismus, autoritir-zentralistische Regime, Korruption, die Vermachtung des
Rechtes sowie die Betonung kollektiver Loyalitit gekennzeichnet sind.?! Beide
Konstruktionen sind inselektiv und ahistorisch.

21 Maxime Rodinson hat sich bereits 1966 mit dem westlichen Postulat iiber die ver-
meintliche kulturelle Inkompabilitdt von Islam und Kapitalismus beschaftigt.

103

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

An die Stelle sozialer, politischer und wirtschaftlicher Prozesse tritt, wie Al-
Azmeh (1996) im Zusammenhang mit der Kulturalisierung des Islam gezeigt
hat, das geschichtstranszendente Wesen Kultur.

,Kein wie auch immer gearteter anthropologischer Diskurs ist ohne eine begriffliche
Grundlage moglich, und ich behaupte, dal diese Grundlage in einem fiir Deutschland
besonders kennzeichnenden romantischen Irrationalismus besteht. Dieser Irrationalis-
mus ist nicht blof3 das Ergebnis der Herderschen Geschichtsphilosophie, der Rechts-
schule Savignys, der Verkniipfung von Geschichte und Leben im Willensbegriff oder der
dazu gehdrenden Erkenntnistheorie der Lebensphilosophie. [...] Der Irrationalismus
bezieht zwar aus diesen Traditionen seine Ideen, aber er ist auch und zugleich Resultat
einer derzeitigen Konstellation von internationalen Ausmafen, in der massiv irrationa-
listische Ideologien der Gemeinschaft, der Nation und der Religion eine Wieder-
belebung erfahren, die an ihre frithere Bliitezeit zwischen den beiden Weltkriegen er-
innert [...].“ (Al-Azmeh 1996, S. 9)

Dabei trifft im Kern zu, was Senghaas (1998) zur Unversalismus-Kultur-
relativismus Debatte bemerkt hat, auch wenn die Begriffe ,,soziodkonomische
und kulturelle Entwicklungsstufe® aufgrund ihres evolutionistischen Beige-
schmackes nicht unproblematisch sind.

,Die gingige Universalismus-Kulturrelativismus-Debatte {iberlebt nur, weil sie ohne
historische Perspektive ist und die Gleichzeitigkeit von ungleichzeitigen soziodkonomi-
schen und kulturellen Entwicklungsstufen unberiicksichtigt 148t; und weil sie explizit
oder (Gfter beobachtbar) insgeheim von prinzipiell kulturessentialistischen Annahmen
ausgeht, wo eine entwicklungsgeschichtlich-kontextuierende, eine situative Betrach-
tungsweise erforderlich wire.” (Senghaas 1998, S. 2)

Der konfrontative Charakter kultureller Differenz wird bei Hofstede durch die
klassifikatorische Verwendung bindrer Gegensatzpaare noch verstirkt. Bei
Thomas unterstellt bereits der Terminus Kulturstandard die Existenz prinzipiell
abgeschotteter, normierter bzw. standardisierter Kulturen. Diese Zusammen-
hinge gelten sowohl fiir das Verhéltnis zwischen Gesellschaften als auch fiir die
Begegnung zwischen kulturell unterschiedlich geprigten Individuen. Hofstede
formuliert das Verhéltnis von Geber- und Nehmerlédndern in der Entwicklungs-
zuammenarbeit folgendermalen:

»Zwischen dem Land, das Hilfe gibt, und dem, das sie empféngt, existiert immer ei-
ne kulturelle Kluft bei der Dimension Individualismus/Kollektivismus. Die per Defi-
nition reichen Geberldnder neigen kulturell gesehen mehr zu Individualismus, und
die Léander, die Hilfe erhalten, sind eher kollektivistisch geprigt” (Hofstede 1997,
S. 303).

Alexander Thomas formuliert fiir den deutschen Manager im Ausland dieses
Szenario:

104

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 ALEXANDER THOMA

50 wird ein deutscher Manager auch gegeniiber seinen auslidndischen Mitarbeitern
nach der Grundiiberzeugung handeln, dass die sachliche Aussprache, d. h. die an den zu
behandelnden Sachverhalten orientierte, niichterne, rationale Darlegung von Ansich-
ten und Meinungen, der Austausch gegenseitiger Standpunkte und Bewertungen, die
Grundlage jeder Konfliktlosung und interpersonalen Verstdndigung ist. Verschweigen,
Ubergehen, Verdecken, Zuriickhalten von Meinungen und Ansichten, Schénreden und
,Aussitzen“ sind fiir ihn keine addquaten Mittel, Konflikte zu 16sen und Vertrauen zu
schaffen, sondern eher Wegbereiter des Misstrauens. Er kann sich gar nicht vorstellen,
dass Sachlichkeit, Offenheit, Rationalitdt und Niichternheit im zwischenmenschlichen
Umgang unter bestimmten Umstédnden auch destabilisieren, verletzen, erniedrigen, ent-
ehren, psychisch vernichten und damit konfliktférdernd sein kénnen.* (Thomas 1996,
S. 16).

Der kritische Verlauf der interkulturellen Verhandlungssituation zwischen ei-
nem deutschen Manager und seinen chinesischen Partnern bei Thomas ergibt
sich aus dem Dilemma, dass beide Parteien in ihrem kulturellen Orientierungs-
system gefangen sind. Zwar ist der Hinweis auf die Bedeutung von typischen
Ausdrucksformen durchaus wichtig. Allerdings wire es hier richtiger, auf der
Ebene von Milieus zu argumentieren, anstatt eine Generalisierung fiir ganze
Gesellschaften zu betreiben.

Den monokulturell sozialisierten Verhandlungspartnern fehlen offenbar
die kognitiven Werkzeuge zu einer situativ angemessenen Antizipation und
Verarbeitung von abweichendem Verhalten und unterschiedlichen Interessen.
Jede Gesellschaft und jedes Milieu verfiigt jedoch iiber diese Fahigkeiten. Das
Wissen tiber diese ,Verstehenspotentiale® ist genauso wichtig wie das selbst-
kritische Wissen iiber mogliches Fehlverhalten. Die ausschlieBliche Fokus-
sierung auf kritische Interaktionssituationen zeigt ein Menschenbild, dessen
Validitit in der Sozialanthropologie bestritten wird.?> Die Auseinandersetzung
mit Fremden kennt nicht nur den Modus der von Angst begleiteten Abgren-
zung oder der konfliktgeneigten Verteidigungshaltung. Sowohl Abgrenzung
als auch Vernetzung sind als Verhaltensmdglichkeiten in der Struktur aller
menschlichen Gesellschaften angelegt. Nach Elwert (2001a) hat jede Ge-
sellschaft Routinen des Umgangs mit Regelverletzungen durch Fremde, die
sich als Erkldrung und Belehrung realisieren. Das Wissen iiber diese Routinen
zu vermitteln, erscheint mir genauso wichtig wie die Sensibilisierung fiir
,critical incidents®.

Innovationen und Flexibilitit?® als zentrale Kennzeichen der kulturellen
Sinnproduktion tauchen bei Thomas allenfalls bei ,,unerwarteten Ereignissen
und Reaktionen des Interaktionspartners oder anderen beobachteten unge-
wohnlichen Ereignisfolgen® auf.

Treten diese Ereignisse gehduft in dhnlichen Situationen auf, kommt es
,Hunter glinstigen Umstidnden und mit Unterstiitzung durch andere zur kriti-

22 Vgl. Elwert (2001).
23 Vgl. Elwert (1996), S. 57f.

105

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

schen Reflexion und Verinderung der Routinen.2* Bei Hofstede vollziehen sich
Innovationen und kulturelle Verinderungen nur innerhalb langer Zeitriume.?
Die zentralen Begriffe Nationalkultur (Hofstede) und Monokultur bewegen
sich tiberdies in einer irritierenden Nihe zu revisionistischen, fundamentalisti-
schen und ethnozentristischen Diskursen, die einen typischen Reflex auf die
Hinterfragung und Auflésung der Bindungskraft der Konstrukte Nation und
Ethnos im Kontext der Globalisierung darstellen. Die unbestreitbare Hetero-
philie der Interkulturalisten Hofstede und Thomas wird, nolens volens, zu
einem Komplizen dieser heterophoben Stromungen, weil hier wie dort an einer
Ideologie der Differenz gearbeitet wird.

Wir haben es mit einer fetischistischen Inszenierung von Kultur als sinnstif-
tender und handlungsbestimmender Essenz hinter den verwirrenden Fassaden
globalisierter Politik, Okonomie und Gesellschaft zu tun. Begriffe wie ,,menta-
le Programme* und ,,Kulturstandards* suggerieren die Existenz eines ontologi-
schen Gegensatzes zwischen dem Eigenen und dem Fremden.

Ebenso problematisch ist das Fehlen der Analyse von Diskursformationen
bei allen drei Interkulturalisten. Damit bleibt die Frage tiber die Zusammen-
hinge zwischen Macht, Wissen und (interkultureller) Kommunikation unbeant-
wortet. Die Dimension interessegeleiteten Handelns und Kommunizierens fehlt
bei allen Interkulturalisten. Die Verhandlungsparteien befinden sich stattdessen
in einem in ihren jeweiligen kulturellen Identititen gefangen. Seit Edward
Saids Anwendung des Foucaultschen Denkens auf die interessegeleitete Er-
schaffung des Orients durch den Okzident gehdrt diese Perspektive jedoch zum
Riistzeug des literatursoziologischen und sozial- und kulturwissenschaftlichen
Denkens iiber die vom Westen vorgegebenen Bedingungen des (kulturellen)
Andersseins.?® Vor diesem Hintergrund muss jeder Prozess des Fremdver-
stehens stets mit einer Analyse der institutionellen, politischen und historischen
Bedingungen dieses Prozesses verkniipft werden.

Talal Asad hat dies in seinem Beitrag ,,The Idea of an Anthropology of
Islam® (1986) formuliert. ,,Forms of interest in the production of knowledge are
intrinsic to various structures of power, and they differ not according to the
essential character of Islam or Christianity, but according to historical changing
systems of discipline.” (Asad 1986, S.5)

In Bezug auf den Mittleren Osten ist die Fiille der exotistischen Verzer-
rungen und Selbstspiegelungen im europdischen Denken zu umfangreich, um
an dieser Stelle ausfiihrlich diskutiert werden zu kdénnen. Die Breite des
Spektrums der verwendeten Literaturgattungen und Medien, in denen ein spe-
zifisches Bild des Orient gezeichnet wird, ist beeindruckend. Es finden sich
philosophisch inspirierte, auf Entdeckerreisen basierende Werke von hohem

24 Vgl. Thomas (1999), S. 105.

25 Vgl. Hofstede (1997), S. 2f.

26 James Carrier (1995) hat in seinem Beitrag ,,Occidentalism, Images of the West*
die kulturelle Konstruktion des Westens offengelegt.

106

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 ALEXANDER THOMA

literarischem Rang, wie Charles Doughtys ,,Travels in Arabia Deserta“ (1888)
oder T. E. Lawrence’ intellektuell brillante Autobiographie und Arabienportrait
,,Die sieben Sdulen der Weisheit™ (1936).

Daneben existieren unzéhlige Romane, die das Orientbild Europas oft nach-
haltiger geprigt haben als wissenschaftliche Publikationen. Im deutschsprachi-
gen Raum trifft dies insbesondere auf Karl Mays romantische, auf Phantasie
und Literaturstudium basierende, populér-belletristische Orienterzihlungen
zu.?’

Bei den Interkulturalisten geht es jedoch nicht um die Entmythologisierung
oder wie Elwert fordert?8, um die Entritselung des Konstruktes Kultur. Halls,
Hofstedes oder Thomas’ Konzeptionen der interkulturellen Kommunikation
und des interkulturellen Management werden von einem Kulturbegriff domi-
niert, dessen Totalitit alle Aspekte der Lebensweise menschlicher Gesell-
schaften, soziale Organisation, Politik und Recht, Okonomie und Religion,
umfasst und normiert. Ahnliches gilt fiir Simsons Uberlegungen iiber Welt-
bilder als Entwicklungsdeterminanten. Das Individuum ist nicht in erster Linie
Konstrukteur und Schopfer dieser Totalkultur, sondern wird als eine Art Kul-
turroboter, durch verborgene Kodierungen, mentale Software oder Kultur-
standards ,,gesteuert™.

Diese Konstruktion hat natiirlich eine strategische Funktion, die mit spezi-
fischen Marktinteressen verkniipft ist. Der Verkldrung des kulturell Anderen
zu ,Bewohnern fremder Welten® wird das Versprechen entgegengesetzt, den
Schliissel fiir erfolgreiches interkulturelles Handeln in der Hand zu halten.

Was diese Versprechungen im Binnendiskurs von Entwicklungsagenturen
wie der GTZ auslésen konnen, veranschaulicht dieses Zitat:

,[...] denn wenn es richtig ist, dass die mentalen Programme das Denken und Handeln
steuern und wenn wir diese Programme kennen, dann wird das Denken und Handeln von
Individuen, Organisationen und Institutionen kalkulierbar, vorhersehbar, voraussagbar.
In dem Mafle, wie das gelingt, kann auch interkulturelles Management gelingen.*
(Gaertner 1991, S. 4).

Je nach Marktlage kdnnen bestimmte mentale Programme und Kulturstandards
stilisiert werden, damit man sich nicht mit der komplizierten Analyse sozialer
Prozesse, politischer Formationen und 6konomischer Entwicklungen auseinan-
dersetzen muss. Beispielhaft hierfiir ist Hofstedes ,,Konfuzianische Dynamik®,
die just in dem Moment fabriziert wurde, in dem private Investoren und Ent-
wicklungsagenturen China als Aktionsfeld entdeckt hatten.

27 Hierzu zahlt unter anderem ,,Durch die Wiiste* (1892).
28 Vgl. Elwert (1996), S. 64.

107

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]


https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

4.4 Die interkulturalistische Praxis

Im Kapitel 2 ,,Entwicklungszusammenarbeit als interkultureller Dialog?* habe
ich gezeigt, wie der kulturalistische Diskurs in die deutsche staatliche Ent-
wicklungszusammenarbeit eingedrungen ist. Dariiber hinaus habe ich die Aus-
wirkungen des Kulturalismus auf nationale wie multilaterale entwicklungspo-
litische Rhetoriken und Politiken skizziert. Am Beispiel der Stilisierung des
Konfuzianismus als ,,Geist des asiatischen Kapitalismus“”, welcher der west-
lichen Leistungsethik wesensverwandt sei und der Stigmatisierung des Islam
als dogmatische und entwicklungsfeindliche Religion und Weltanschauung, die
Entwicklung blockiere, wurde diese Perspektive diskutiert. Ich habe gezeigt,
auf welche Weise das Scheitern der grofSen Entwicklungstheorien zu einer
Defiziterfahrung gefiihrt hat, welche die Ubernahme einer kulturalistischen
Perspektive auf den Nexus Kultur und Entwicklung begiinstigt hat. Am Beispiel
von Simson wurde deutlich, dass diese Defiziterfahrung nicht nur den Diskurs
einer Institution prigt, sondern auch personlich und biographisch verankert ist.
Die Thematisierung von interkultureller Kompetenz, Management- und Policy-
skills als Schliisselqualifikation fiir Projektexperten représentiert in diesem
Sinne auch einen Reflex, der von den massiven personalpolitischen Defiziten
der Entwicklungsorganisationen ablenken soll. Dass diese Defizite wahrge-
nommen werden, veranschaulicht das folgende Zitat:

,.Personalentwicklung? Was meinen Sie damit? Es gibt in unserer Agentur keine plan-
volle Personalpolitik. Also, vielleicht funktioniert das in der Zentrale. Obwohl ich der
Meinung bin, dass man die Fehler in der Personalauswahl in Eschborn eher verschleiern
kann. Vielleicht haben da die Abteilungsleiter auch stirkeren Einfluss auf die Personal-
abteilung. Die Lénderbiiros vor Ort sind nur eingeschrinkt an der Personalauswahl
beteiligt, die Counterparts werden ohnehin nur symbolisch einbezogen. Wie soll ein
Léanderteam planvoll aufgebaut werden, wenn die Lénderleitungen sich ihre Mitarbeiter
nicht aussuchen konnen?* (Quelle: Eigene Erhebungen, Jemen 1999)

Die Erweiterung der Anforderungsprofile fiir Projektexperten verlagert die
Diskussion von der Ebene der Planer und Entscheidungstriger in den Zentralen
auf die Ebene der Projekte. Damit wird auch ein Stiick Verantwortung strate-
gisch delegiert. Planvolles interkulturelles Management ist ein Problem der
Projektexperten und nicht der Zentrale.

,.Ich habe das Gefiihl, ohne Riickendeckung zu arbeiten. Die Zentrale unterstiitzt mich
nicht mit Wissen iiber die politischen Akteure, ihre Anliegen oder ihre kulturelle
Orientierung. Das muss man sich alles selbst erarbeiten. Wenn ich hier authore, dann
verschwindet auch mein Wissen, meine Netzwerke, einfach alles* (Quelle: Eigene
Erhebungen, Agypten 1999)

29 Diese Stilisierung findet man insbesondere bei Fukuyama (1995), Hofstede
(1997) und Thomas (1996).

108

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 DIE INTERKULTURALISTISCHE PRAXIS

Die von mir befragten Experten in Agypten, Jordanien und dem Jemen sind auf
sehr unterschiedliche Weise mit den Konzepten von Hall, Hofstede und Thomas
in Beriihrung gekommen.3? Die Graphik veranschaulicht die unterschiedlichen
Wissenskanéle und Kontaktraume.

Graphik 1: Wissenskandle und Kontaktrdume

18 % Lektiire 20 % Vorbereitung
53 % Orale Tradition

5 % Prozessbegleitung
2 % Fortbildung

2 % Unbekannt

Quelle: Eigene Erhebungen 1999/2000

Ca. 18 % der Befragten kennen die Interkulturalisten aus den Vorbereitungs-
seminaren fiir ausreisende Entwicklungsexperten der Deutschen Stiftung fiir
internationale Entwicklung (DSE). Lediglich ca. 5 % der Experten haben inter-
kulturalistische Coaching- und TrainingsmafBnahmen, die als Prozessbegleitung
in den Partnerlindern durchgefiihrt werden, durchlaufen. Nur 2 % hatten Fort-
bildungsmafBnahmen der GTZ in Eschborn in Anspruch genommen. Rund 18 %
der Befragten haben sich mit dem Thema interkulturelle Kommunikation/Man-
agement durch Lektiire und Selbststudium auseinandergesetzt. Nur 2 % waren
mit dem Thema ginzlich unvertraut. Der grofite Posten entfallt mit ca. 53 % auf
die orale Tradition innerhalb der Expertengemeinschaft.

Die Terminologien und Semantiken der Interkulturalisten werden in der
Welt der Experten also vor allem durch die orale Tradition verbreitet.

Unter oraler Tradition verstehe ich in diesem Zusammenhang Prozesse der
Kommunikation und der Weitergabe von Wissen, die iiberwiegend miindlich
vollzogen werden und in informellen Sphéren stattfinden. Der Begriff informel-
le Sphéren bezieht sich auf die aus der Soziologie von Gruppen und Organisa-
tionen bekannte Unterscheidung von formaler Struktur und informeller Struktur.

In jeder biirokratischen Struktur tauschen einzelne Mitarbeiter bestimmte
wichtige Informationen in informellen Raumen aus. Hierzu gehoren die soge-
nannten kleinen Dienstwege, das Ganggesprich oder der Plausch in der Tee-
kiiche, ein auf solche Bekanntschaft gegriindetes Telephongespréich aber auch
der mittégliche Spaziergang wihrend eines Workshops. Bei Niklas Luhmann
(1964) werden diese informellen Praktiken, die neben den formalen Strukturen

30 Die Befragung wurde 1999 in Agypten, Jordanien und dem Jemen mit n=40
durchgefiihrt.

109

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

und Normen der (biirokratischen) Verwaltung und Arbeitsorganisation laufen,
als ,,brauchbare Illegalitit (Luhmann 1964, S. 304-314) bezeichnet. In mei-
nem Untersuchungsfeld bilden (informelle) interpersonelle Netzwerke die zen-
trale Arena der oralen Tradition der Experten. Diese interpersonellen Netz-
werke, innerhalb derer Informationen und Wissen zirkulieren, bestehen aus
Kollegen und Gutachtern, mit denen man gute Erfahrungen gemacht hat. Es
kann sich aber auch um ehemalige Kommilitonen oder Freunde handeln.
Aufgrund des Zeitdrucks bei der Vorbereitung und des Mangels an formalisier-
ten Angeboten der eigenen Agentur vor Ort haben sich viele Experten eigen-
stindig mit dem Themenkomplex Kultur und Entwicklung und interkulturelle
Kommunikation beschéftigt. Besonders bekannt und viel diskutiert sind die
einschliigigen Publikationen von Huntington und Fukuyama.3! Die Auseinan-
dersetzung mit diesen Autoren wird in der Regel mit den ,kulturellen Konflik-
ten‘ in den Partnerlindern Agypten, Jordanien und dem Jemen begriindet. Un-
klar ist, ob die Biicher tatsidchlich gelesen werden oder ihre Inhalte miindlich
tradiert aber als gelesen bezeichnet werden. Vieles spricht fiir die zweite
Vermutung. In diesem Fall wére der Anteil der oralen Tradition in der Graphik
entsprechend hoher anzusetzen. Im Falle der Rezeption von Hall und Hofstede
kommt hinzu, dass sich die Anwendungsbezogenheit der Ausfithrungen in
einem populdrwissenschaftlichen Jargon widerspiegelt, der von den im Alltags-
geschift verstrickten Experten einfach rezipiert und weitergereicht werden
kann. Auch hier handelt es sich also um eine Form von Wissen, das von In-
formalitét und interpersonellen Netzwerken geprigt ist.

In einem durch institutionelle und organisatorische Vagheit und Informalitit
geprégten Feld konnen sich Gertichte iiber die ,kulturellen Anderen® ungehin-
dert entwickeln. Die Interkulturalisten haben es verstanden, diese Defizitsitu-
ation zu nutzen. Dies gilt sowohl fiir ihre unternehmerischen Strategien auf
dem Beratungsmarkt, als auch fiir ihr Auftreten in wissenschaftlichen Arenen.

In den letzten Jahren ist, wie Dahlén (1997) aufgezeigt hat, eine professio-
nelle und global vernetzte und entschieden marktorientierte Berufsgruppe von
nHnterkulturalisten” entstanden. Die ,,Society for Intercultural Education,
Training and Research® (SIETAR) hat ca. 1600 Mitglieder aus 65 Léndern.
SIETAR verfiigt liber eine internationale Sektion und verschiedene nationale
Sektionen, die auch mit Universitdten kooperieren. SIETAR kann als professio-
nelle Organisation der Interkulturalisten bezeichnet werden. Das SIETAR-
Netzwerk organisiert jahrliche Kongresse und vermittelt Trainer und Trainings
zur interkulturellen Kommunikation.3? Im deutschsprachigen Raum spielt das
von Andreas Bittner im Jahre 1990 gegriindete private Institut fiir Inter-
kulturelles Management (IFIM) eine pragnante Rolle. Im universitiren Bereich
sticht das Institut fiir interkulturelle Kommunikation der Ludwig-Maximilian-

31 In der Einleitung zu dieser Arbeit sind ausfiihrliche Bemerkungen zu beiden
Autoren und ihren Publikationen gemacht worden.
32 Fiir eine detaillierte Darstellung vgl. Dahlén (1997), S. 32ff.

110

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 DIE INTERKULTURALISTISCHE PRAXIS

Universitidt Miinchen heraus. Alle Vertreter des Genres bieten ihre Dienste in
Form von kniggeartigen Handbiichern, Simulationen und Rollenspielen,
Trainings, Workshops, Seminaren und Videobdndern an. Im Falle der
Miinchener Universitdt handelt es sich um einen eigenstindigen Studiengang.
Der Inhalt der Angebote umfasst: Interkulturelle Kommunikation, interkultu-
relles Management, interkulturelles Verhandeln, ,,cross-cultural-counseling®,
,.cross-cultural-sensitivity-training* oder ,.diversity training“.3> In den meisten
Veranstaltungen werden, wie im Beratungsgeschéft iiblich, Trainingsmodule
aus dem kulturalistischen Arsenal von Hall, Hofstede, Thomas und neuerdings
auch Trompenaars (1998) zusammengesetzt und gemischt.>* Nicht selten
kommt es vor, dass diese ,,Synkretismen* dann als ,,neue Ansitze* vermarktet
werden. Dies wird freilich nicht zugegeben. Nur hinter vorgehaltener Hand
geben Trainer und Berater Auskunft iiber diese Praxis.

,.Natiirlich mischen wir uns die Trainingsmodule aus Versatzstiicken zusammen. Das ist
nicht nur im Bereich interkulturelle Kommunikation so. Bei meiner fritheren
Beratungsfirma haben wir den Markt nach Trainingmodellen regelrecht durchforstet,
um dann aus den Vorlagen ,,neue* Ansitze zu backen. Die Behauptung von Originalitét
ist eben ein wichtiger Aspekt des Marketing. (Quelle: Eigene Erhebungen 2001,
Berlin)

Hall, Hofstede und Thomas sind in der deutschen staatlichen Entwicklungs-
zusammenarbeit rezipiert und verarbeitet worden. Das Dimensionenmodell
Hofstedes wurde durch die GTZ in zwei Publikationen aufgegriffen.

Cornelissen und Waisfisz (1989) haben in ihrem Papier ,,Interkulturelles
Management, Guidelines for Intercultural Cooperation between Germans and
Egyptians® eine Art Management-Knigge fiir deutsche Projektexperten in
Agypten vorgelegt. Gaertner (1991) hat einen Workshopbericht mit dem Titel
nHInterkulturelles Projektmanagement in der Entwicklungszusammenarbeit,
Aspekte, Erfahrungen und Perspektiven am Beispiel westostlicher Kooperation
in Asien‘ erarbeitet, der im wesentlichen an Hofstede orientiert ist.

Innerhalb der Personalabteilung der GTZ in Eschborn wurde von November
1999 bis Dezember 2001 ein Projekt mit dem Titel ,, Transfer Interkulturellen
Managementwissens (TIM)*“ betrieben. Das Projekt orientierte sich an den
Publikationen und Postulaten von Hall, Hofstede und Thomas. Einen weiteren
Schwerpunkt bildete der Versuch, die interkulturellen Erfahrungen der riick-
kehrenden Projektexperten (Interkulturelles Debriefing) und lokalen Mit-
arbeiter zu evaluieren. Befragt wurden Auslandsmitarbeiter, die im Nahen
Osten titig gewesen sind. Urspriinglich war vorgesehen, das Projekt zu einem
fortlaufenden Element des Wissensmanagement innerhalb der GTZ zu machen.

33 Vgl. Dahlén (1997), S. 9.
34 Vgl. den Internetauftritt des Institutes fiir Interkulturelles Management (IFIM),
http://www.ifim.de/index.htm.

111

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

Das Projekt wurde in der ersten Jahreshdlfte 2002 mit einem Bericht abge-
schlossen. Interne Abstimmungsprobleme und Interessenkonflikte zwischen
der Personalabteilung und der zustindigen Regionalabteilung haben seine
Fortfithrung verhindert. Ich werde im Kapitel 7.4 ,,Wissensmanagement* hier-
zu noch ausfiihrliche Bemerkungen machen.

Die Interkulturalisten agieren als (wissenschaftliche) Kulturexperten und
als privatwirtschaftliche Berater oder ,,consultants®. Diese Doppelidentitit bil-
det den Kern der Profession der Interkulturalisten. Die Elemente Wissenschaft
und Berater werden zur wechselseitigen Stabilisierung und Legitimation ver-
wendet. Soziologen wie Larson (1977) begreifen Expertengruppen in erster
Linie als unternehmerisch agierende Interessengruppen. Experten folgen weni-
ger ,einer Berufung® als vielmehr konkreten (materiellen) Interessen, zu denen
insbesondere der Erhalt und das Wachsen der eigenen Profession gehdrt. Zur
Etablierung und Legitimation einer Profession oder eines Expertentums wird
die Lancierung einer spezifischen, unterscheidbaren Ware benétigt. Die Ware
der Experten ist ihr Wissen. Bei Larson oder auch Macdonald (1995) fiihrt die
Kommodifizierung des Wissens letztlich zu seiner Deformation durch (mate-
rielle) Interessen.

Tommy Dahlén (1997)35 hat am Beispiel der Interkulturalisten Hall,
Hofstede und Trompenaars gezeigt, dass der kommodifizierte Kulturbegriff
eine Deformation von Wissen im Sinne einer essentialistischen Verkiirzung
beinhaltet. Interkulturalisten diirfte diese Argumentation nicht anfechten. Die
Selbstinszenierung als Wissenschaftler verleiht ihnen eine spezifische Auto-
ritdt. Diese Autoritit bezieht sich sowohl auf die Art des Wissens als auch
die moralische Qualitét des Experten. Der wissenschaftliche Kulturexperte ver-
fligt, jenseits des reinen Marktinteresses, iiber ein kostbares, aus der Wissen-
schaft gespeistes, Wissen. Der Wissenschaftler agiert nicht aus einem (mate-
riellen) Eigeninteresse heraus, sondern er hilft in einem moralischen Akt der
Gesellschaft bei der Losung spezifischer Probleme.

Der Nimbus des ,,consultant” verweist auf Professionalitdt. Ein Wissen,
das sich in einer kompetitiven Arena durchgesetzt hat, muss anderem Wissen
iiberlegen sein. So werden auf der Home-Page des von Andreas Bittner und
Bernhard Reisch im Jahre 1990 gegriindeten privaten Instituts fiir interkulturel-
les Management (IFIM) Kunden wie Daimler-Chrysler und Volkswagen présen-
tiert. Interkulturelle Kompetenz wird hier als Wettbewerbsvorteil stilisiert.
»>Angesichts des hirter werdenden internationalen Wettbewerbs bringt interkul-
turelle Kompetenz der Mitarbeiter fiir international tatige Unternehmen erhebli-
che strategische und operative Wettbewerbsvorteile.” (http://www.ifim.de/insti-
tut/index.htm)

Es kann an dieser Stelle nicht abschliefend beantwortet werden, ob
Marktinteressen und Prozesse der Kommodifikation notwendigerweise zu einer
,Deformation® von Wissen im Sinne von Larson fithren. Zweifellos spielt die

35 Vgl. Dahlén (1997), S. 15f.

112

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 DIE INTERKULTURALISTISCHE PRAXIS

Beziehung zwischen Angebot und Nachfrage auf einem Beratungsmarkt eine
Rolle fiir das, was als Expertenwissen vermarktet wird. Wir sehen eine ,strate-
gische Modellierung* von Wissen sprechen.

Was damit gemeint ist, verdeutlicht das folgende Zitat aus dem Mitar-
beiterkreis des Interkulturalisten Alexander Thomas.

,,Mir ist sehr wohl bewusst, dass unser Konzept der Kulturstandards nicht mehr dem
aktuellen Stand kulturwissenschaftlicher Forschungen entspricht. Das gilt natiirlich fiir
die ganze Debatte iiber Hybriditdt oder Kreolisierung. Aber haben sie schon einmal ver-
sucht, Bundeswehrsoldaten vor ihrem Einsatz im Kosovo etwas tiiber kulturelle
Hybriditét zu erzdhlen? Wir haben lange dafiir gearbeitet, in bestimmte Bereiche und an
bestimmte Kunden heranzukommen. Wir holen die Leute da ab, wo sie sich intellektu-
ell bewegen. Wenn wir damit nicht mehr up to date sind, dann nehmen wir das in Kauf.*
(Quelle: Eigene Erhebungen, Berlin 2002)

Der Komplexitit der kulturellen Produktion (im Zeitalter der Globalisierung)
wird mit einem als Paradigmenwechsel inszenierten Kulturalismus begegnet,
dessen schematische Plausibilitét auf die Bediirfnisse von Unternehmen und
internationalen Diensten zugeschnitten wird. Der Schematismus der Interkul-
turalisten ist jedoch nicht nur eine Rhetorik. Sie ist ein unmittelbar in der Praxis
relevantes Bedeutungsregime, das schmerzhafte Konsequenzen fiir Individuen
haben kann. Das folgende Beispiel aus einem interkulturellen Vorbereitungs-
training, das von der DSE durchgefiihrt wurde, verdeutlicht dies.

,.Ich war der einzige Araber in der Gruppe der mit ausreisenden Ehepartner. Die Mehr-
heit der Teilnehmer (Experten wie Ehepartner) am interkulturellen Training sollten
jedoch nach Ostasien ausreisen. Nur meine Frau und ich waren fiir den Jemen vorgese-
hen. Trotzdem sollten wir an dem Training teilnehmen. Der Trainer teilte uns mit,
dass insbesondere beziiglich der kollektivistischen Orientierung eine Menge kultureller
Uberschneidungen zwischen der arabischen Halbinsel und Ostasien bestiinden. Fortan
war ich der ,,Orientale” im Training. Immer wieder versuchte der Trainer, mir eine kul-
turelle Identitét zuzuschreiben, die im Sinne des Hofstede-Konzeptes und seines Trai-
nings war. Ich habe in der DDR studiert und fast 25 Jahre als Journalist gearbeitet. Ich
bin syrischer Staatsbiirger und meinetwegen auch Araber, aber ich bin auch ein Intel-
lektueller und ein Kosmopolit. Auf diese Feststellung lege ich grolen Wert. Ich habe
mich lange nicht so herabgesetzt und beleidigt gefiihlt wie in diesem Training. Die deut-
schen Teilnehmer konnten meine Entriistung nicht verstehen. Schliellich gehe es doch
darum, auch mich besser zu verstehen. Fiir den Trainer war ich eine Bedrohung, weil ich
seine Veranstaltung durch meinen Widerstand gefahrdet habe. Mir wurde vom Trainer
und von den Teilnehmern nahegelegt, das Training zu verlassen. Ich sei nicht offen
genug. Es war fiirchterlich.“ (Quelle: Eigene Erhebungen 1999, Sanaa, Jemen)

In der abgeschlossenen Welt der Vorbereitungsseminare mutieren die interkul-
turalistischen Trainings zu Prophezeiungen, die sich selbst erfiillen. Eine Kon-
frontation der Trainingsinhalte mit der sozialen Praxis der simulierten Kultur

113

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

oder Situation findet nicht statt. Die interne Logik der Interkulturalisten, in
deren Zentrum die Differenzhypothese steht, bezieht aus dieser Hermetik einen
erheblichen Teil ihrer Uberzeugungskraft. Quertreiber, wie der mitausreisende
Ehemann aus dem obigen Beispiel, werden ausgegrenzt.

Typischerweise wird die Differenzrhetorik zu Beginn der Trainings an
GruBverhalten, Gesten und Kdorperhaltung, Kleidungsstil, Gastrecht und Gast-
pflichten festgemacht. Auch Hochschullehrer haben die Marktchancen von
kniggeartigen Kulturfithrern entdeckt.

Der ,,Kulturknigge fiir Nichtmuslime* des Berliner Islamwissenschaftlers
Peter Heine (2001) argumentiert entlang der oben genannten Alltagsroutinen.

Diese Verankerung der Differenzthese im Alltdglichen erzeugt eine
Plausibilitat, die fiir die Legitimation der komplexeren, auf der Ebene der
Nationalkultur (Hofstede) oder der monokulturellen Kulturstandards (Thomas)
angesiedelten Thesen grundlegend ist. Wer glaubt, dass man einem arabischen
Gesprichs- oder Verhandlungspartner nicht in die Augen schauen darf (siche
dazu die Ausfiihrungen zu Hall weiter unten), iibernimmt spéter auch die
Monochronie-Polychronie-These eines Edward T. Hall. Hierzu ein Trainer aus
dem EZ-Milieu:

,.Jedes Training hat seine eigene Dramaturgie. Ich muss die Leute zu fassen kriegen. Sie
emotional an mich binden damit die Inhalte spéter akzeptiert werden. Das klappt am
besten indem man den Teilnehmern ermoglicht, ihre eigenen Erfahrungen und ihr eige-
nes Wissen in die Veranstaltung einzubringen. Die Ebene GruBlverhalten, Gesten oder
Kleidung, im Fall islamischer Lénder natiirlich das Kopftuch, kennen alle Teilnehmer.
Hier konnen sie an das Training andocken. Ist das erst einmal gelungen, lduft der Rest
des Trainings.“ (Quelle: Eigene Erhebungen 2002, Bonn, Deutschland)

Es ist mir wihrend meiner Forschungen nur selten gelungen, eine so offene
Stellungnahme aus dem Milieu interkulturalistischer Trainer zu erhalten. Sie
belegt die obige Argumentation und zeigt die Strategie der interkulturalisti-
schen Trainings. Die Adressaten der Interkulturalisten sind europdische und
amerikanische Funktionseliten, die in multinationalen Unternehmen und inter-
nationalen Diensten titig sind. Diese Ausrichtung reprisentiert einerseits eine
bestimmte Vermarktungsstrategie. Auf der anderen Seite entspricht sie einem
Duktus, der auch typisch fiir den kolonialen Diskurs war. Die analytischen
Kategorien, Zuschreibungen und Publikationsformen des Interkulturalismus
sind einer spezifischen Gattung kolonialer Literatur sehr &dhnlich. Diese kolo-
niale Literatur, nicht selten von Ethnologen oder ethnologisch interessierten
Beamten verfasst, thematisierte und katalogisierte in kniggeartigen, anwen-
dungsorientierten Biichern die ,,nationalen Charaktere* und ,,Mentalititen* der
beherrschten Volker. Terminologien wie ,the oriental mind“ oder ,the arab
mind“ stehen fiir diesen kolonialen Akt der Zuschreibung kultureller Identitét.

Die Handbiicher richteten sich an Kolonialbeamte und sollten diese beféhi-
gen, mit den primitiven Mentalititen der Eingeborenen angemessen, also im
Sinne der Interessen der kolonialen Herrschaft, umzugehen.

114

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 DIE INTERKULTURALISTISCHE PRAXIS

Dale Eickelman hat diese Thematik in dem Kapitel ,,The Cultural Order of
Complex Societies” seines Buches ,,The Middle East, An Anthropological
Approach® (1989) beispielhaft diskutiert. In verbliiffender Ubereinstimmung mit
den Publikationen der Interkulturalisten wurden die Kolonialbeamten und insbe-
sondere die Lehrer tiber Traditionen und Werte der Eingeborenen informiert.

,Handbooks prepared for European teachers of Moroccan children emphasized the
fixed values and traditions of Moroccans, disregarding the impact of European domi-
nation and economic penetration. Such guides advised that ,respect* for religious and
social beliefs and practices required European teachers to limit what they conveyed to
their students, so that education could not be used as a means of transforming what
was conceived to be the ,traditional® social hierarchy, the status of women, or sensitive
topics.* (Eickelman 1989, S. 229)

Es wiirde zu weit fiihren, die Postulate der Interkulturalisten mit denen des
Kolonialismus gleichzusetzen. Dennoch sind die inhaltlichen und konzeptio-
nellen Uberschneidungen bemerkenswert. Anstelle der kolonialen Ignoranz tritt
die Stilisierung kultureller Differenz. Sicher bildet nicht der Imperativ der
Herrschaft bildet den Hintergrund der Uberlegungen, dennoch wird das Ver-
standnis von Kultur, Kommunikation und Zusammenarbeit auch von globalen
Machtverhéltnissen gepridgt. Die Tatsache, dass sich die Publikationen,
Trainings- und Beratungsangebote fast ausschlieBlich an europiische und ame-
rikanische Experten, Manager und Funktionére im internationalen Feld richten,
belegt dies. Aus der Perspektive eines in Agypten titigen Beraters der Firma
Accenture bedeutet dies:

,.In gewisser Weise sind Auslandsmitarbeiter wie Kolonialbeamte. Der Kolonialismus
hat ja auch Wissen und Know-how in diese Lander gebracht. Heute wird nicht mehr
kolonisiert, aber der Input von Wissen und internationalen Standards macht die Lénder
kompatibel fiir den Weltmarkt. Man muss natiirlich wissen, wie der Agypter denkt und
arbeitet. Dann kann man die richtige Ansprache fiir Verdnderungen finden.“ (Quelle:
Eigene Erhebungen 1999, Kairo, Agypten)

Ein Grundelement des Erfolges interkulturalistischer Trainings besteht im
Aufgreifen und der anschlieBenden , Verwissenschaftlichung* solcher populérer
Stereotype aus dem Alltagswissen westlicher Entwicklungsexperten oder der
Mitarbeiter transnationaler Unternehmen. Auf diese Weise wird eine spezifi-
sche Form der Plausibilitit des Erkldrungsansatzes erzeugt. Dies ist auch der
Kern der obigen dokumentierten Aussage eines Mitarbeiters aus dem Kreise
des Alexander Thomas. ,,Die Leute abholen, wo sie sich befinden®, bedeutet die
kalkulierte Fortschreibung von Stereotypen zur Legitimation des eigenen
Arguments. Nun kann man versuchen, Informationen gegenldufig zu diesen
Stereotypen zu vermitteln. Auch hierfiir gibt es eine Marktnische.

Die Felderfahrungen des Autors zeigen jedoch: Wer die Melange aus
Alltagswissen, oraler Tradition, Lektiire und Selbststudium und kulturalisti-

115

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

schen Vorbereitungsseminaren in Frage stellt, gilt als Uberbringer schlechter
Nachrichten. Vortrage und Trainings iiber kulturelle Hybridisierung, Synkretis-
mus oder das strategische Umschalten zwischen verschiedenen Identitéts-
politiken kollidieren in der Regel mit den Gewissheiten der angehenden Ent-
wicklungsexperten, der jungen Diplomaten, aber auch den studentischen Be-
diirfnissen nach Exotik und Fremdheit. Oft handelt es sich bei diesen Wider-
stinden um die Unwilligkeit, das gerade erlernte kulturalistische Koordinaten-
system zu Gunsten uniibersichtlicher und verwirrender Konzeptionen wie
Synkretismus oder Hybriditdt zu ersetzen. Dabei geht es iiberwiegend um
emotionale Bediirfnisse nach Orientierung und Handlungssicherheit. Gegen
Innovationsstau wird, wie Elwert in seinem Beitrag zur Anthropologie von
Unternehmen und Organisationen ,,Selbstverdnderung als Programm und
Tradition als Ressource” (2000) feststellt, seltener protestiert als gegen
Verdnderungen. Bei einem meiner ersten Vortrige im Auswairtigen Amt in
Berlin zum Thema ,,Konfliktformationen und Globalisierung* kam es im Aus-
wertungsgeprich mit dem Veranstalter zu folgender AuBerung:

,»An was soll man sich denn halten, wenn nicht Kultur. Das internationale System ist
doch vollkommen uniibersichtlich. Warum gibt es so unterschiedliche Ergebnisse der
Entwicklungswege zwischen der arabischen Welt und Ostasien? Oder nehmen wir die
ethnischen Konflikte in Afrika. Das sind doch die kulturellen Grundlagen: Tribalismus,
Kollektivismus usw. Das wollen sie jetzt alles hinterfragen? Mein lieber Freund, da halte
ich mich doch lieber an etablierte Autoren wie Simson oder Fukuyama.“ (Quelle:
Eigene Erhebungen 2001, Bonn, Deutschland)

Im Fall der GTZ kollidiert eine explizit nicht-kulturalistische Argumentation in
noch stirkerem Mafle mit den laufenden Programmen und Initiativen zur inter-
kulturellen Kommunikation in der Eschborner Zentrale. Dies gilt besonders fiir
das oben erwihnte Projekt , Transfer Interkulturellen Managementwissens
(TIM)*“. Das TIM-Projekt ist ein gutes Beispiel dafiir, wie kulturalistische
Perspektiven, durch praxisferne Programme und unreflektierte biirokratische
Verfahrensroutinen stabilisiert werden.

Die im Rahmen des TIM-Projektes durchgefiihrte Befragung von Aus-
landsmitarbeitern der GTZ in Paldstina, Libanon, Syrien und Jordanien und die
Auswertung der Interviews erfolgte entlang der Postulate und Konzepte der
Interkulturalisten Hofstede und Thomas, obwohl auf der Leitungsebene des
Projektes und bei den Evaluatorinnen im Feld Zweifel an der Vorgehensweise
bestanden. Eine Mitarbeiterin dullert sich wie folgt:

,.Es ist frustrierend, wenn eine gut gemeinte Initiative in ein Projekt miindet, das letzt-
lich nur Stereotype reproduziert. Ein Ansatz, der sich jenseits von Hofstede oder
Thomas bewegt, ist in der GTZ einfach nicht vermittelbar. Wer einen Verhaltens-Knigge
bestellt, bekommt eben das entsprechende Ergebnis. Es ist schade, dass auf diese Weise
zentrale Erkenntnisse aus den Interviews aufen vor bleiben. Die Projektleiterin ist eben-
falls frustriert. Sie mochte die Sache einfach nur abschliefen. In den Regional- und

116

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 DIE INTERKULTURALISTISCHE PRAXIS

Fachabteilungen interessiert sich kein Mensch fiir unsere Arbeit. Der Zusammenhang
zwischen unserer Arbeit ihrer Arbeit wird nicht gesehen.“ (Quelle: Eigene Erhebungen
2002, Berlin, Deutschland)

In Agypten wurde 1998 eine TrainingsmaBnahme zur interkulturellen
Kommunikation durchgefiihrt. Das zweitigige Training wurde von einer deut-
schen Beratungsfirma im Auftrag der GTZ in einem Badeort am Roten Meer
durchgefiihrt. Wéhrend die deutschen Projektexperten selbst iiber die Teil-
nahme entscheiden konnten, wurden von den agyptischen Counterparts nur
diejenigen eingeladen, die vorher von ihren deutschen Kollegen ausgewihlt
worden waren. Einige der deutschen Experten reisten ganz ohne ihre dgyp-
tischen Partner an. Offiziell wurde die Arbeitsbelastung der &dgyptischen
Kollegen und die hohen Kosten fiir die Projekte als Griinde fiir die Abwesen-
heit angegeben. Die inoffizielle Erkldrungsvariante eines langjdhrigen Pro-
jektexperten in Agypten klingt anders:

,.Ilch wollte vermeiden, dass Interna aus unserem Projekt an die Offentlichkeit (die GTZ-
Kollegen) dringen. Wissen Sie, dass Klima in unserem Team hier ist sehr schlecht, es
gibt kein Vertrauen untereinander. In einem Workshop sickern immer Dinge aus dem
eigenen Projekt durch, fiir die man sich spéter rechtfertigen muss* (Quelle: Eigene
Erhebungen 1999, Kairo, Agypten)

Wihrend die von mir befragten deutschen Teilnehmer das Training tiberwie-
gend positiv bewerteten und der Meinung waren sie hitten etwas iiber die
Mentalitiit der Agypter gelernt, gestalteten sich die Aussagen der dgyptischen
Experten deutlich anders. Meine Gesprachspartner berichteten erbost iiber ihr
Gefiihl wihrend der Workshops afrikanisiert worden zu sein. Die rassistische
Konnotation dieser Bemerkung ist hier weniger interessant. Relevanter ist
jedoch was diese Aussage enthiillt. Die dgyptischen Partner fiihlten sich zu
Unrecht mit einer bestimmten (aus dem Hofstede Modell abgeleiteten)
Definition dgyptischer kultureller Identitdt und Handlungsrationalitét festge-
legt, die mit ihrer Selbstwahrnehmung und Lebenserfahrung nichts zu tun hat-
ten. Thre Anschlussfihigkeit an vermeintlich exklusiv westliches Denken stand
nicht zur Debatte.

Vielmehr schien es vor allem darum zu gehen den deutschen Langzeit-
experten ein bestimmtes fiir die Expertenperspektive kompatibles Konstrukt
des Agypters zu liefern. Die Aussage einer seit iiber 25 Jahren in der Ent-
wicklungszusammenarbeit titigen dgyptischen Expertin bringt die Problematik
auf den Punkt.

,»Wissen Sie, ich nehme fiir mich in Anspruch eine international erfahrene Entwick-
lungsexpertin zu sein. Ich spreche arabisch, englisch und passabel deutsch, was mehr ist
als die meisten deutschen Experten anbieten konnen. Mein ganzes Leben besteht in der
Auseinadersetzung mit Menschen aus verschiedenen Lindern. Ich war entsetzt als
Mitglied einer kollektivistischen Kultur bezeichnet zu werden. Die Trainer legten uns

117

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

auf Eigenschaften fest, die mit mir und meinen Landleuten nichts zu tun haben. Aber
wahrscheinlich nimmt man uns im Westen immer noch so wahr.“ (Quelle: Eigene Er-
hebungen 1998, Kairo, Agypten)

Neben der Differenzhypothese bildet die Erzeugung von Angst und Unsicher-
heitsgefiihlen ein weiteres Element in der interkulturalistischen Praxis. Diese
Strategie wird nicht nur von professionellen Trainern und Beratern verfolgt.
Man findet sie auch im universitiren Milieu wieder. Seit einigen Jahren wird
an der Ludwig Maximilian Universitit Miinchen der Studiengang ,,Interkul-
turelle Kommunikation* angeboten. Die Konzeptionen und Postulate von Hall
und Hofstede gehdren dort zum Curriculum. Offiziell wird ein explizit nicht-
kulturalistischer Kulturbegriff vertreten. ,,Wir fiihlen uns dem Konstruktivis-
mus verpflichtet”, so Juliana Roth, eine der leitenden Mitarbeiter des Instituts.
Die Realitdt mancher Konferenzauftritte sieht freilich anders aus. Im Jahr 2001,
auf einer Tagung zur (Theater-)Pddagogik und interkulturellen Kommunikation
in Remscheid, vertrat Frau Roth folgende Thesen:

,,Russlanddeutsche haben eine defensive, zuriickhaltende Kultur. Sie setzen sich in
Klassenrdumen deshalb stets in die hinteren Reihen. Die Kultur der Westdeutschen hin-
gegen ist offensiv und auf die Vermarktung des Ego ausgerichtet. Sie setzen sich in
jedem Raum automatisch nach vorne. Wenn sie in einer solchen Situation nicht richtig
reagieren, konnen massive Probleme auftreten.“ (Quelle: Eigene Erhebungen 2001,
Remscheid, Deutschland)

Konnte es nicht auch sein, dass Russlanddeutsche aufgrund ihrer sozio-6kono-
mischen Inferioritdt zu einem defensiven Verhalten gegeniiber ihren west-
deutschen Mitschiilern neigen? Der ethnologische Begriff in diesem Zusam-
menhang ist Scham. Auch die Chinesen scheinen sich zur Generalisierung
anzubieten. ,,Die chinesische Kultur ist fiir uns unverstindlich. Insbesondere
das Tabu vom Gesicht-Verlieren ist zentral. Eine genaue interkulturelle
Vorbereitung, welche die essentiellen kulturellen Standards der Chinesen ver-
mittelt, ist deshalb unabdingbar.“ (Quelle: Eigene Erhebungen 2001, Rem-
scheid, Deutschland)

Auf eine Nachfrage einer Theaterpddagogin aus dem Plenum, ob nicht auch
eine vorbehaltlose Neugier und vorurteilsfreie Lernbereitschaft eine gute Vor-
aussetzung fiir einen Arbeitsaufenthalt in China sein kdnne, antwortete die
Kulturexpertin Roth: ,,Sie machen sich da falsche Vorstellungen. Kulturelle
Unterschiede darf man nicht auf die leichte Schulter nehmen. Glauben sie mir,
ich kann aus langer Erfahrung sagen, ein unvorbereiteter Aufenthalt kann in
China todlich enden.* (Quelle. Eigene Erhebungen 2001, Remscheid)

Im Plenum herrschte nach dieser Stellungnahme betroffenes Schweigen.
Die Stilisierung der ,,.Dramatik des gegenseitigen Unverstdndnisses” (Thomas
1999, S. 106) ist ein giangiges Mittel der Interkulturalisten. In der Ethnologie
gehoren Missverstindnisse und auch Konflikte dagegen ganz selbstverstind-
lich zum Fundus der methodengeleiteten sozialwissenschaftlichen Erkennt-

118

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 DIE INTERKULTURALISTISCHE PRAXIS

nismoglichkeiten. Fehlverhalten oder ,ins Fettndpfchen treten® fithren in aller
Regel nicht zum Abbruch einer Interaktion, sondern sind eher der Ausgangs-
punkt einer emischen Belehrung durch die Gastgeber. In jedem Fall bieten
sie beiden Seiten, Gast und Gastgeber, die Moglichkeit zu einer Auseinan-
dersetzung tiber Konventionen. Dies kann auch den Beginn einer freundschaft-
lichen Beziehung markieren.3® Ein Beispiel aus der Gesellschaft der Aulad Ali
Beduinen in der Westlichen Wiiste Agyptens verdeutlicht dies.

Beduinische Stammesgesellschaften, so das populére Stereotyp, sind durch
rigide kulturelle Konzeptionen von Blut, Ehre und Scham geprégt. Insbeson-
dere die Konzeption ,,aql® ist fiir den Kodex der Ménner von zentraler Be-
deutung. Die wortliche Ubersetzung von aql bedeutet Vernunft.3” In der Ver-
wendung bei den Aulad Ali bezeichnet aql die Féahigkeit sich ,,angemessen‘
und ,,richtig” zu verhalten. Die Begriffe ,,Angemessenheit” und ,,Richtigkeit*
beziehen sich auf Affektkontrolle, die Beachtung von Konventionen im Sinne
von sittlicher Reife und Urteilskraft. Ein Mann, der iiber aql verfiigt, ist ein
»aqla®, ein weiser Mann.38 Ausgestattet mit diesen Erkenntnissen machte ich
mich an einem sonnigen Morgen des Jahres 1994 mit meinem Kollegen Olin
Roenpage auf, um unsere ersten Interviews mit Beduinen zu fiihren.

Nach einer guten Stunde Fahrt durch die von Ger6ll, Sandflédchen, sparli-
cher Vegetation und stufenartigen Erhebungen geprigten Wiistenlandschaft
zwischen der Kiistenstadt Marsa Matruh und der Oase Siwa entdeckten wir
unweit der Strafle eine lose Ansammlung von Héusern mit einem grof3en tradi-
tionellen Zelt in ihrer Mitte. Unerfahren und gleichermaf3en unverfroren glaub-
ten wir an eine gute Moglichkeit, uns und unser Anliegen hier einer moglichst
groflen Zahl von Beduinen mitteilen zu konnen. Bei unserer Ankunft wurden
wir hoflich begriiit und in das Zelt gefiihrt, in dem etwa hundert Ménner bei
gesetztem Gesprich und Tee salen. Natiirlich hatte sich ldngst herumgespro-
chen, dass das deutsche Entwicklungsprojekt zwei junge Ethnologen beschaf-
tigt, um tiber die Wirtschaft der Aulad ‘Ali zu forschen. Dennoch gab man uns
die Gelegenheit zur Vorstellung, die ich versuchte, mit mdglichst viel ‘aql zu
bewerkstelligen. Nachdem man uns platziert hatte, begannen wir munter mit
ersten Gesprachen. Unser Bemiihen stiel3 jedoch iiberwiegend auf taube Ohren
und Anzeichen von Unwilligkeit. Hatte ich bei der Vorstellung etwas falsch
gemacht? Fehlte es mir an aql? Nach einigen Minuten wurden wir von einem
der anwesenden Ménner vor das Zelt gebeten. In ruhigen Worten gab er uns zu
verstehen, dass wir uns auf einer Beerdigungsfeier befinden. Interviews seien
jetzt nicht angemessen, wir sollten jedoch die Gelegenheit nutzen, um zu kon-
dulieren und auf diese Weise der Trauergemeinschaft unseren Respekt erwei-

36 Vgl. Elwert (1994).

37 Aql (Ratio/Vernunft) steht in der arabisch sprechenden islamischen Welt der
Kategorie nafs (Psyche, Emotionen, Leidenschaft) gegeniiber. Der Mensch steht
im Spannungsfeld dieser entgegengesetzten kulturellen Konzeptionen. Vgl.
Eickelman (1989), S. 251f.

38 Vgl. Hiisken/Roenpage (1998), S. 91f.

119

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. HINTER DEN KULTURKULISSEN

sen. Nach dieser Ansprache waren wir zunéchst verbliifft und dann schockiert
Wie hatte uns ein solcher Fehler unterlaufen kdnnen? Wie wiirden die Beduinen
uns nun einschétzen? Hatten wir nicht soeben unsere sittliche Unreife unter
Beweis gestellt? Nach kurzer Uberlegung taten wir einfach das Gewiinschte.
Der Effekt war verbliiffend. Anerkennung und Freude iiber unsere Anteilnah-
me wechselten mit Frotzeleien iiber den begangenen Formfehler. Der Unfall-
tod des Verstorbenen wurde erzihlt und wichtige Aspekte von Trauerfeier und
Beerdigung den Fremden erldutert. Die trauernde Familie einschlieBlich des
Aqla‘s der Siedlung hat das damalige Forschungsprojekt im weiteren Verlauf
nach besten Kriften unterstiitzt. Das Missverstidndnis gestaltete sich also nicht
als Grenzerfahrung. Wenn das eigene kulturelle Orientierungssystem versagt
und das Verhalten der ,fremdkulturell gepridgten Interaktionspartner* nicht
mehr zuverldssig antizipiert werden kann, gibt es durchaus eine Alternative zur
,-Handlungsunfihigkeit“.3° Diese besteht in der emischen Belehrung durch
den Interaktionspartner. Die emische Belehrung oder die Belehrung aus der
Binnenperspektive des Gastgebers gehort zum Alltag ethnologischer Feldfor-
schung.

Als Form der Subjektstrukturierung bildet sie ein komplementires Ele-
ment zur Strukturierung eines Gesprichs durch den Forscher.*” Sie erschlieft
wichtige Aspekte der Relevanzstrukturen einer fremden Gesellschaft und bildet
den Kern eines gemeinsamen Lernprozesses. Im geschilderten Fall bildete das
Erlebnis der emischen Belehrung auch die Grundlage einer fruchtbaren
Freundschaft.

Ein weiteres Element in der Vermarktungsstrategie der Interkulturalisten
besteht in der Beschéftigung von Trainern, die aus den jeweiligen Einsatz-
landern oder Regionen stammen. Die Trainer leben in der Regel seit vielen
Jahren in Deutschland und sind hiufig als freie Trainer in der EZ, fiir politische
oder kirchliche Stiftungen, aber auch fiir die 6ffentliche Hand in Auslénder-
behoren oder stadtteilbezogenen interkulturellen Workshops tétig. Diese Art
von Trainern genief3t die besondere Autoritét des ,echten‘ Reprasentanten einer
anderen Kultur. Die Glaubwiirdigkeit des ,Eingeborenen‘ erscheint jedem
Teilnehmer offensichtlich. Seine Postulate und Thesen werden nicht hinterfragt,
man konnte sich der Intoleranz verdichtig machen und damit ein zentrales Tabu
interkultureller Trainings verletzen. In der Regel geht diese Strategie auf. Aus
sozialwissenschaftlicher Perspektive ist sie jedoch, wie schon im Unterkapitel
4.3 Alexander Thomas dargelegt, problematisch. Ein eingeborener Trainer, der
seit 20 Jahren in Deutschland lebt, kann ein selektives Bild der alten Heimat
haben. Héufig handelt es sich um Migranten, die aus politischen und 6konomi-
schen Griinden ihre alte Heimat verlassen mussten. Es kann zu einer
,Romantisierung der alten Heimat‘ oder zum ,Blick zuriick im Zorn® kommen.
Der Einsatz ,eingeborener Trainer’ kann aber auch andere Probleme verursa-

39 Vgl. Thomas (1999), S. 113.
40 Vgl. Elwert (2003), S. 27f.

120

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4 DIE INTERKULTURALISTISCHE PRAXIS

chen, wenn sich im Teilnehmerkreis andere ,Eingeborene‘ befinden. Ein
Beispiel bietet die Auseinandersetzung eines syrisch-stimmigen deutschen
Trainers mit den &dgyptischen und syrischen Eheménnern zweier Projekt-
expertinnen. Mit dem Beispiel, das sich so in einem Vorbereitungsseminar der
DSE im Jahre 2001 zugetragen hat, mochte ich das Kapitel abschlieen.

Das Agyptenbild, welches der eingeborene Trainer dem Plenum vermitteln
wollte, kollidierte mit den Einschidtzungen des mitausreisenden dgyptischen
Ehemanns. Im Gegensatz zum Trainer, der sich bemiihte, den Teilnehmern die
orientalische Unpiinktlichkeit als eine andere Art das Leben wahrzunehmen zu
vermitteln, wollte der Agypter iiber die Menschenrechtsverletzungen des
Mubarak-Regimes diskutieren.

Die unterschiedlichen Bediirfnisse eskalierten in eine polemische Ausei-
nandersetzung iiber die falsche oder richtige Darstellung Agyptens. Ein in
Deutschland lebender Syrer, so der Agypter, konne sich kein Urteil iiber Agyp-
ten erlauben. Dem Agypter, so der syrisch stimmige deutsche Trainer, fehle die
Distanz zu seinem Land, um die kulturellen Grundmuster zu erkennen. Darauf-
hin schaltete sich der syrische Ehemann mit der Absicht ein, die Situation mit
einem Bonmot entschirfen. ,,Sie sehen mich hier in meinem Jogginganzug. Ich
zeige Thnen meine FuBsohlen und blicke Thnen gerade in die Augen. Meine
Frau unterbricht mich, wann immer sie es will. Meine Tochter hat nur noch die
Jungen im Kopf, und ich kann mich einfach nicht mit der Idee anfreunden in
den Jemen zu gehen. Ich bin Araber. Merken Sie das nicht?* Die Teilnehmer
ohne arabischen Hintergrund reagierten verwirrt. Einige fragten sich, ob am
Ende der alte journalistische Allgemeinplatz von der Uneinigkeit der Araber
als eigentlichem Grund fiir ihre Schwiche nicht doch richtig sei. (Quelle:
Eigene Erhebungen 2001, Bonn, Deutschland)

121

14.02.2026, 19:25:24. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839404447-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

