
Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

„Was wollen Sie?“
„Wir wollen die Freiheit!“ sagte Morten.

„Die Freiheit?“ fragte sie.
„Nun ja, die Freiheit, wissen Sie, die Freiheit…!“

– Thomas Mann

Im 18. Jh. kam es zu einem gewichtigen gesellschaftlichen Einschnitt: eine
„doppelte Revolution – die vorwiegend politische Frankreichs und die
industrielle Englands“ (Hobsbawm 2004: 10). Viele der in Kapitel 2 behan-
delten Theorien – allen voran die hegelsche und die marxsche – werden
nicht zuletzt von der Auseinandersetzung mit deren Folgen geprägt sein.
Für Lichtblau ist es ein „Durchbruch zur ‚Neuzeit‘ beziehungsweise zur
‚Moderne‘“ (Lichtblau 2017: 61), der sich zwischen 1750 und 1850 voll-
zieht. Diese recht lange Zeitspanne deckt sich mit der Einschätzung Hobs-
bawms, demzufolge die Auswirkungen der industriellen Revolution außer-
halb Englands erst in den 30er und 40er Jahren des 19. Jh. ersichtlich wur-
den (vgl. Hobsbawm 2004: 56). Die Verwendung des Begriffs „Neuzeit“
für die Zeit nach etwa 1800 zu verwenden, ist allerdings eher unüblich:
Günther weist darauf hin, dass bereits seit dem 15. Jh. „[…] die Gewißheit
[wächst], daß man sich in einer neuen Zeit befinde, die sich als Wiederbe-
lebung der alten Zeit versteht“ (Günther 2007: 22743), weshalb sukzessive
ein Geschichtsbild wirksam wird, das eine Unterteilung in die Perioden
Antike, Mittelalter und eben Neuzeit umfasst.34 Wann genau diese Neu-
zeit einsetzt, unterscheidet sich zwar für die verschiedenen europäischen
Länder; jedoch ist diese Epochengrenze in der Regel für das 15. oder 16.
Jh. zu terminieren (vgl. ebd.: 22755), mithin also deutlich früher als die

2.

34 Lichtblau arbeitet heraus, dass insbesondere im Bereich der Kunst Darwins Evo-
lutionstheorie die Gewissheit beförderte, in einer der Antike entgegengesetzten
Welt zu leben, in der das Bewusstsein der Vergänglichkeit von Trends und Mo-
den einige Auswirkungen auf die Betrachtung der eigenen Periode hatte (vgl.
Lichtblau 2017: 37f.). Es ist offensichtlich, dass sich solche Periodisierungen
immer auf die europäische Geschichte beziehen: Im Humanismus wird die grie-
chische und römische Antike als Maßstab angesehen, an dem sich gegenwärtige
Gesellschaften messen lassen müssen. Insofern ist bereits in den Begriffen eine
eurozentrische Sichtweise auf Geschichte und Gesellschaft angelegt.

56

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zeit, in die die bei Hobsbawm beschriebene Doppelrevolution fällt. Der
Begriff „Moderne“, von Lichtblau ebenfalls angeboten, scheint hier zutref-
fender zu sein.35 So korrespondiert er u. a. mit dem Diktum Nipperdeys,
nach dem am Anfang des modernen Staatswesens in Deutschland Napo-
leon stehe (vgl. Nipperdey 1985: 11), womit der Beginn der politischen
Moderne in Deutschland an den Beginn des 19. Jh. gelegt wäre. Doch
auch dieser Begriff ist nicht unproblematisch, da er häufig „unkritisch
die Bedeutung eines stetigen qualitativen Fortschritts“ (Piepmeier 2007:
20490) impliziert. Die normative Beurteilung des Modernen changiert
dabei häufig zwischen positiv und negativ. Adorno fasst Modernität zwar
einerseits als „eine qualitative Kategorie, keine chronologische“ (Adorno
2003a: 249), schreibt aber andererseits vom „moderne[n] Mensch“ (ebd.:
42) oder von der „modernen Wirtschaft“ (ebd.: 261), was durchaus eine
zeitliche Komponente beinhaltet. Noch stärker wird diese Komponente
in der Gleichsetzung eines „Kultus des Neuen“ (ebd.: 169) mit „der Idee
der Moderne“ (ebd.) deutlich. In seiner Ästhetischen Theorie wird zunächst
vor allem die qualitative Dimension des Begriffes betont (vgl. Adorno
2016b: 28), bevor Adorno deutlich macht, dass Moderne letztlich doppelt
bestimmt ist: Als „Differenz von den depotenzierten Mustern“ (ebd.: 404)
des Vergangenen entspricht sie sowohl einer geschichtlichen Periode als
auch einer inhaltlichen Bestimmung, insofern in dieser Periode permanent
qualitativ Neues hervorgebracht wird. Damit kann unter dem Begriff der
Moderne letztlich die gesamte Periode gefasst werden, die sich seit der von
Hobsbawm als Doppelrevolution gekennzeichneten Epoche ereignet hat.

Ein entscheidendes Merkmal der Moderne ist die intensive Befassung
mit dem Begriff Freiheit in Politik und Philosophie: In Nordamerika und
Frankreich gab es zum Ende des Jahrhunderts Revolutionen, in deren
Folge die Erprobung politischer und gesellschaftlicher Freiheiten stand,
nachdem die historischen, monarchischen Ordnungen abgeschafft worden
waren. Bereits deutlich früher begann die theoretische Beschäftigung mit
Möglichkeiten der Umsetzung gesellschaftlicher Freiheiten in der Philoso-
phie, vor allem im französischsprachigen Raum – bedeutende Beispiele
hierfür sind die Werke Voltaires oder Rousseaus. In der deutschsprachi-
gen Philosophie befasste sich Kant mit dem freiheitlichen Gebrauch der
Vernunft in der Wissenschaft und setzte dieser Grenzen, die später von

35 Auch beim Begriff der Moderne lässt sich eine eurozentrische Sicht zeigen. So
betont Hobsbawm: „[N]icht die ‚moderne Gesellschaft‘ oder der ‚moderne Staat‘
schlechthin haben sich durchgesetzt – handelt es sich doch um Wirtschaftssyste-
me und Staaten einer besonderen Region der Welt.“ (Hobsbawm 2004: 10)

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

57

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Hegel gesprengt werden sollten. Für Hegel und seine Philosophie kann die
Bedeutung der Französischen Revolution kaum hoch genug eingeschätzt
werden: Erstmals, so seine Überzeugung, hatten sich Menschen in Frei-
heit ihrer Vernunft bedient und begonnen, die Gesellschaft nach eigenen
Maßstäben umzugestalten. Entsprechend optimistisch bewertete Hegel die
politischen und gesellschaftlichen Neuerungen seiner Zeit und die im
Entstehen begriffene bürgerliche Gesellschaft. Marx hingegen begann sei-
ner Auseinandersetzung mit dieser neuen Gesellschaftsform, als bereits
einige ihrer Auswirkungen im gesellschaftlichen Leben deutlich geworden
waren: Die ökonomische Freiheit der Besitzenden führte zu großen sozia-
len Problemen auf Seiten derer, denen zwar die gleichen Rechte, jedoch
nicht die nötigen Ressourcen zur Verfügung standen, die bürgerlichen
Freiheiten für sich zu nutzen.

In diesem Kapitel sollen zunächst die unterschiedlichen Versuche Kants
und Hegels, eine philosophische Antwort auf die gesellschaftlichen Neue-
rungen der Moderne zu geben, nachvollzogen werden, um wesentlichen
Merkmale der dialektischen Tradition, in der sich Adorno ausdrücklich
sieht, aufzeigen zu können. Anschließend soll ihre materialistische Wen-
dung bei Marx sowie die darauf fußenden Theorien von Lukács und
Benjamin beleuchtet werden, bei denen es sich um wichtige Quellen von
Adornos Denken handelt.

Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

There’s more to the picture than meets the eye.
– Neil Young

Eine umfassende Erkenntnis der Außenwelt, Erkenntnis der Wahrheit
allgemein, beinhaltet mehr als das Erfassen technisch messbarer und em-
pirisch überprüfbarer Fakten; es bedeutet mehr als das bloße Sammeln
quantitativer Daten. Diese grundlegende Orientierung dialektischer Phi-
losophie erfährt ihre Grundlegung bei Hegel: Während Kant sinnvolle
Erkenntnis auf die Erscheinungen der Dinge beschränkt sehen wollte und
die Unmöglichkeit der Erkenntnis des hinter den Erscheinungen stehen-
den Dings an sich postulierte, zielt Hegels Philosophie über diese Schranke
hinaus; für ihn steht die Erkenntnis des Wesens hinter den Erscheinungen
im Mittelpunkt der Philosophie. Im folgenden Teilkapitel sollen diese
Entwicklungen innerhalb der Philosophie nachvollzogen werden, um ein
grundlegendes Verständnis des für Adorno zentralen dialektischen Den-
kens zu ermöglichen.

2.1

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

58

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kants Transzendentaler Idealismus als Ausgangspunkt des
Deutschen Idealismus

Wichtig für das Verständnis der hegelschen Philosophie ist deren Veror-
tung in ihrem historischen und sozialen Kontext sowie ihre systematische
Position innerhalb der Philosophie. Die Zugehörigkeit der Philosophie
Hegels zum Deutschen Idealismus ist unbestritten, als deren Höhepunkt sie
mitunter betrachtet wird. Beim Deutschen Idealismus handelt es sich um
einen Sammelbegriff, der das Wirken „jener Denker, die in Anknüpfung
an und in Auseinandersetzung mit Kant“ (Zeltner 2007a: 11379) oder
auch – spezifischer und jenen einschließend – das Werk Kants, Fichtes,
Schellings und Hegels (vgl. Schwemmer 2004: 170) umfasst, wobei aller-
dings der Einbezug Kants eher unüblich ist.36 So fasst auch Adorno den
Deutschen Idealismus als „die Bewegung nach Kant, wie sie vor allem
durch Fichte, Schelling und Hegel repräsentiert wird“ (Adorno 2008: 191).
Sandkühler weist darauf hin, dass die unter diesem Begriff gefassten Phi-
losophien durchaus große Unterschiede aufweisen (vgl. Sandkühler 2005:
1). Ebenso hält er fest, dass es sich bei der Bezeichnung „Deutscher Idea-
lismus“ um eine Bezeichnung handelt, die sich erst nach der Lebenszeit
der Protagonisten etabliert hat und wesentlich von Marx und Engels in
kritischer Absicht geprägt wurde (vgl. ebd.: 2).37 Dennoch soll er im Fol-
genden Verwendung finden, da er zum einen als etablierter Begriff gelten
kann, zum anderen, da ‒ trotz der angesprochenen Heterogenität ‒ davon
auszugehen ist, dass in den Positionen der als Vertreter des Deutschen
Idealismus Geltenden „Gemeinsamkeiten ihrer begrifflichen Grundlagen
und theoretischen Absichten“ (Schwemmer 2004: 170) zu finden sind
und zwischen diesen ein „Argumentationszusammenhang“ (ebd.) besteht.
Daher soll zunächst in aller Kürze ein Überblick über die Entwicklung des
Deutschen Idealismus, ausgehend von Kant, über Fichte und Schelling,

2.1.1

36 Ausführlich zum Begriff vgl. Zeltner 2007a: 11378 ff.
37 Sandkühler führt einige Kritikpunkte an dieser Bezeichnung an; so etwa, dass

die Protagonisten z. T. durchaus auch kritisch gegenüber idealistischen Ansätzen
argumentierten sowie die Tatsache, dass es eine Reihe von Interaktionen mit
Philosophen außerhalb des deutschen Sprachraums gab (vgl. Sandkühler 2005:
2f.). Der englische Historiker Hobsbawm hingegen betont die langanhaltende
Ignoranz der deutschen Philosophie gegenüber dem Liberalismus sowie Eigen-
heiten in der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung Deutschlands
und hält fest, dass „[…] sich die grundlegende Atmosphäre deutschen Denkens
– in Philosophie, Wissenschaft und den Künsten – entschieden von jener im 18.
Jahrhundert in Westeuropa [unterschied]“ (Hobsbawm 2004: 484).

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

59

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gegeben werden. Für Hegel stellen deren Philosophien die Gesamtheit
der – für ihn – neuesten deutschen Philosophie dar, wie er sie in seinen
Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie darstellt. Als Aufgabe der Phi-
losophie bestimmt er hier „die Einheit des Denkens und Seins, welche ihre
Grundidee ist, selbst zum Gegenstande zu machen und sie zu begreifen,
d. i. das Innerste der Notwendigkeit, den Begriff zu erfassen“ (Hegel 1971:
314). Die Erfüllung dieser Aufgabe, die er selbst zu vollenden suchte, sieht
er in den erwähnten Philosophien vorbereitet.

Immanuel Kant wird häufig vor allem mit seiner Moralphilosophie
verbunden. Kant untersucht in mehreren Werken den Ursprung und die
Zielrichtung moralischen Handelns und entwirft eine Vernunftethik, nach
der moralisches Handeln in praktischer Vernunft gründet. (vgl. Schnädel-
bach 2005: 73ff.) Insbesondere der prägnant in der Kritik der praktischen
Vernunft formulierte kategorische Imperativ soll es ermöglichen, das eige-
ne Handeln an vernünftigen moralischen Maßstäben zu orientieren. So
könne nicht etwa eine zu erwartende Wirkung Grundlage moralischen
Handelns sein; Kant formuliert bereits in der Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten sein Gesetz, „dessen Vorstellung, auch ohne auf die daraus erwar-
tete Wirkung Rücksicht zu nehmen, den Willen bestimmen muß“ (Kant
2011: 27): „[D]. i. ich soll niemals anders verfahren als so, d a ß  i c h  a u c
h  w o l l e n  k ö n n e,  m e i n e  M a x i m e  s o l l e  e i n  a l l g e m e i n
e s  G e s e t z  w e r d e n“ (ebd., gesperrt im Original). Im Mittelpunt der
Auseinandersetzung mit Kant in dieser Arbeit soll allerdings sein Einfluss
auf Fragen der Erkenntnis stehen.

Bis Kant sie positiv wendete, war die Bezeichnung „Idealismus“ zu-
nächst eine abwertende (vgl. Zeltner 2007b: 11362). Kant setzt sich in
seinem epochemachenden Werk Kritik der reinen Vernunft (Kant 2002)
sowie in den darauffolgenden Prolegomena zu einer jeden künftigen Meta-
physik, die als Wissenschaft wird auftreten können (Kant 2016)38 mit dem
Begriff auseinander. Er differenziert zunächst zwischen dem Idealismus
des Descartes und dem des Berkeley (vgl. Kant 2002: 303f.) und lehnt den
radikalen Solipsismus Berkeleys ab. Dieser geht davon aus, dass es keine
real existierende Welt außerhalb des menschlichen Bewusstseins gibt; Kant
hingegen argumentiert, dass inneres Erleben an zeitliche Wahrnehmung

38 Zur Entstehung beider Werke vgl. Geier 2003: 139ff. Geier macht deutlich, dass
die Prolegomena, zwei Jahre nach der Kritik der reinen Vernunft erschienen,
vor allem dazu dienen sollen, Kants „wichtigsten Gedanken und ihren philoso-
phischen Hintergrund für ein breiteres Publikum verständlich zu machen“ (ebd.:
150).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

60

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gebunden und diese wiederum „nur durch die Existenz wirklicher Dinge,
die ich außer mir wahrnehme, möglich“ (ebd.: 305) sei, mithin die Außen-
welt also tatsächlich existieren müsse. Dementsprechend kritisiert Kant
auch den cartesischen Idealismus. Anders als der Idealismus Berkeleys sei
dieser aber „vernünftig und einer gründlich philosophischen Denkungsart
gemäß; nämlich, bevor ein hinreichender Beweis gefunden worden, kein
entscheidendes Urteil zu erlauben“ (ebd.: 304).

Dass Kant sich nun selbst ebenfalls als Idealist bezeichnet, hat seinen
Grund in der von ihm aufgestellten Erkenntnistheorie39. Kant meint, dass
die Erkenntnis äußerer Gegenstände sich immer nur auf Erscheinungen
derselben, nie auf die Gegenstände selbst, wie sie unabhängig von der
Wahrnehmung eines erkennenden Subjekts bestehen, beziehen könne, da
über die Dinge an sich keine Aussagen getroffen werden können: „[W]as
die Dinge an sich sein mögen, weiß ich nicht, und brauche es auch nicht
zu wissen, weil mir doch niemals ein Ding anders, als in der Erscheinung
vorkommen kann.“ (ebd.: 361) Insofern unterscheidet Kant also zwischen
den der menschlichen Erkenntnis zugänglichen Erscheinungen und einer
„nichtsinnliche[n] Ursache dieser Vorstellungen“ (ebd.: 538) – „[e]s sind
demnach die Gegenstände der Erfahrung  n i e m a l s  a n  s i c
h  s e l b s t, sondern nur in ihrer Erfahrung gegeben, und existieren
außerhalb derselben gar nicht“ (ebd.: 537, gesperrt im Original). Da die-
se Vorstellungen oder Erfahrungen „keine an sich gegründete Existenz
haben“ (ebd.: 535), sondern eben „bloße Vorstellungen“ (ebd.) sind, hält
Kant den Begriff des Idealismus auch für seine Lehre für angemessen
und bezeichnet sie als „transzendentalen Idealism“ (ebd.). Die Gefahr der
Verwechslung mit den bereits erwähnten Varianten des Idealismus, die
diese Namensgebung birgt, ist ihm bewusst und so sieht er sich genötigt,
zu betonen, dass sein Idealismus nicht „mit dem empirischen Idealism des
Cartes […] oder mit dem mystischen und schwärmerischen des Berkeley
[…] zu verwechseln“ (Kant 2016: 53f.) sei. Dass Kant das Ding an sich als
Ursache der wahrgenommenen Sinnesempfindungen ausmacht40, ist für

39 Zu beachten ist, dass das Wort „Erkenntnistheorie“ erst im 19. Jh. auftaucht.
Nichtsdestotrotz hat die Beschäftigung mit erkenntnistheoretischen Fragen eine
lange Tradition in der Philosophie. (vgl. Schnädelbach 2002: 8)

40 Zur Rezeptionsgeschichte des Entwurfs des Dinges an sich vgl. Schnädelbach
2005: 34f., zu den Deutungsmöglichkeiten des Begriffs vgl. ebd. 35f. Schnädel-
bach macht deutlich, dass der Begriff des Dinges an sich unterschiedlich inter-
pretiert werden kann und kommt zu dem Schluss: „Das Ding an sich kommt
bei Kant meist im Plural vor, als ‚Dinge an sich‘, und gemeint sind damit die
Gegenstände unserer Erkenntnis, wie sie sein mögen, unabhängig davon, dass

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

61

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Adorno eine „Ungereimtheit“ (Adorno 1995: 106)41, die für Kants Theorie
aber eine wichtige Funktion erfüllt. So meint Adorno, dass, „wenn […]
alle Erkenntnis im Subjekt sich erschöpfen würde, – daß sie dann eigent-
lich nichts anderes wäre als eine einzige gigantische Tautologie: daß das
Subjekt, indem es erkennt, immer wieder nur sich selber erkennen würde“
(ebd.: 105). Die Konstruktion eines Dinges an sich, das unabhängig von
der menschlichen Erkenntnis existiert, bezeichnet dann „in dieser Erkennt-
nistheorie selber das Moment des Nichtidentischen – also das Moment,
das nicht in dem sich erschöpft, was bloß Geist, was bloß Vernunft ist“
(ebd.: 106)42. Dennoch bleibt die sogenannte Kopernikanische Wende,
also die Verschiebung des Fokus von der Erkenntnis des Objekts hin
zur Erkenntnis des Subjekts selbst,43 einer der wichtigsten Aspekte des
transzendentalen Idealismus‘ bei Kant, den er in der Vorrede zur Kritik
der reinen Vernunft folgendermaßen ankündigt: „Bisher nahm man an, alle
unsere Erkenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten […]. Man
versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik
damit besser fortkommen, daß wir annehmen, die Gegenstände müssen
sich nach unserer Erkenntnis richten“ (Kant 2002: 28). Es wird deutlich,
dass der Weg der Erkenntnis, verglichen mit einem „naiven“ Bild vom
Erkennen, nach dem das Subjekt Aussagen über eine ihm gegenüberste-
hende, objektive Wirklichkeit zu treffen versucht, umgekehrt wird: Das
Erkenntnissubjekt betrachtet im Grunde keinen Gegenstand, sondern viel-
mehr seine eigenen Vorstellungen – das Subjekt wird sich selbst zum
Objekt. Diese Kopernikanische Wende der Philosophie hatte und hat weit-

und wie wir sie erkennen können; in diesem Sinn sind sie in der Tat etwas bloß
Gedachtes oder Noumena.“ (ebd.: 36)

41 Adorno geht auf das sogenannte Ding-an-sich-Problem im weiteren Verlauf fol-
gendermaßen ein: „Das heißt: die Welt wird auf diese Weise gewissermaßen
selber verdoppelt, und zwar auf die […] paradoxe Weise, daß das wahre Sein
zu dem gemacht wird, was gleichzeitig als das gänzlich Unbestimmte, Abstrakte,
Nichtige gedacht werden muss, während umgekehrt das, was wir wissen: das
Bestimmte, das positive Sein, in gewisser Weise bloßer Trug der Erscheinung sein
soll […] und uns sind über das wahre Sein eigentlich entscheidende Schlüsse
überhaupt gar nicht erlaubt.“ (Adorno 1995: 165)

42 Zur Bedeutung des Nichtidentischen vgl. Kap. 3.2.3.
43 Kant selbst hat diese Bezeichnung bewusst in Anlehnung an die Erkenntnis der

sich bewegenden Erde durch Nikolaus Kopernikus gewählt (vgl. Kant 2002: 28).
Interessant ist der hier erkannte Zusammenhang zwischen Erkenntnis der Natur
und ihrer Bearbeitung: Infolge der „neuen“ Erkenntniskonstellation übernimmt
der Mensch zunehmend „die Rolle des Gesetzgebers“ (Kaulbach 2007: 21769)
gegenüber der Natur – eine Rolle, die bis dahin einem göttlichen Subjekt zuge-
schrieben worden war.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

62

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


reichende Konsequenzen, auch wenn, worauf Adorno hinweist, die Hin-
wendung zum Subjekt in der neuzeitlichen Philosophie bereits mit Des-
cartes und Hume begann (vgl. Adorno 1995: 9). Dennoch ist es Konsens,
dass Kant eine Ausnahmestellung in der Geschichte der Philosophie zu-
kommt. Pörksen verweist darauf, dass Kant eine bedeutende Referenz für
die Ausbildung konstruktivistischer Konzepte darstellt (vgl. Pörksen 2011:
16), Schnädelbach bezeichnet ihn als den „klassische[n] Philosoph[en] der
Moderne“ (Schnädelbach 2005: 9) und teilt die Geschichte der Philosophie
in eine Zeit vor und eine Zeit nach Kant ein (vgl. ebd.: 8).

Diese Nachwirkung, die Kant auf die moderne Philosophie hat, deckt
sich indes mit seinen eigenen Absichten; Kants Intention, die schon der
Kritik der reinen Vernunft zugrunde liegt, wird im Titel des Nachfolgewerks
Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
auftreten können besonders deutlich ausgedrückt. Kants Absicht war es,
der Philosophie eine Grundlage zu geben, die es ihr erlaubt, sich neben
den modernen Naturwissenschaften zu behaupten. Kant beabsichtigt zu
zeigen, „daß es unumgänglich notwendig sei, […] alles bisher Geschehene
als ungeschehen anzusehen, und vor allen Dingen zuerst die Frage aufzu-
werfen: ‚ob auch so etwas, als Metaphysik, überhaupt möglich sei‘“ (Kant
2016: 5).44 Nicht zuletzt die Titel späterer Veröffentlichungen, etwa die
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Kant 2011), zeigen, dass es Kant
durchaus für möglich befand, Metaphysik zu betreiben, bestimmte Fragen
aber nicht zu beantworten und daher aus einer zukünftigen Metaphysik
ausgeklammert bleiben müssen.45 Kant bestreitet einerseits, dass Erkennt-
nis nur aus Erfahrung stattfinden könne und postuliert somit, dass es
Erkenntnisse a priori geben muss. Andererseits negiert er aber ebenso
den Anspruch des Rationalismus, Erkenntnis allein aus dem Gebrauch
der Vernunft zu generieren. (vgl. Kant 2002: 52f.) Dementsprechend muss
Kant, um die Möglichkeit der Metaphysik aufrechtzuerhalten, einen Weg
zwischen beiden Richtungen entwerfen. Das Verhältnis zwischen beiden
beschreibt Kant als Auseinandersetzung zwischen einer despotischen, von

44 Nach Adorno bedeutet Metaphysik bei Kant „soviel, wie man ganz allgemein
unter Philosophie versteht; im Gegensatz zu den beschränkten Fragen der Einzel-
wissenschaften“ (Adorno 1995: 57).

45 Adorno spricht in diesem Zusammenhang von der „bürgerlichen Neutralisie-
rung der metaphysischen und theologischen Gehalte […]: daß ihnen nämlich
zwar auf der einen Seite die Verbindlichkeit entzogen wird, daß ihnen aber dann
auf der anderen Seite […] doch eine Art von Schattenexistenz zugebilligt wird;
daß sie gleichsam im Haushalt des bürgerlichen Lebens auf den Sonntag vertagt
und für diesen Sonntag übriggelassen werden.“ (Adorno 1995: 76)

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

63

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dogmatikern beherrschten Metaphysik und den gegen diese gewandten
Skeptikern, „eine Art Nomaden, die allen beständigen Anbau des Bodens
verabscheuen“ (ebd.: 865). Aus der Auseinandersetzung mit Skeptizismus
und Dogmatismus ergibt sich für Kant, dass „[d]er  k r i t i s c h e  Weg
[…] allein noch offen“ (Kant 2002: 859, gesperrt im Original) bleibt – ein
Weg, der Kritik gegen das Dogma setzt, gegen den Skeptizismus aber an
der Möglichkeit von Erkenntnis festhält.

Kant sieht es als das „Schicksal“ der menschlichen Vernunft an, dass „sie
durch Fragen belästigt wird, die sie nicht abweisen kann“ (ebd.: 864), die
allerdings „[…] alles Vermögen der menschlichen Vernunft [übersteigen]“
(ebd.); die Vernunft tendiert in der Folge dazu, Aussagen über Dinge zu
treffen, die über den Bereich der Erfahrung hinausreichen, sodass wider-
streitende Aussagen in diesem Gebiet nicht überprüft werden können.
Insofern scheint klar, dass es zu einer „durch Kritik geläuterten“ (ebd.:
33) Metaphysik gehört, die Grenzen der Vernunfterkenntnis aufzuzeigen.
So ist es auch zu verstehen, wenn Adorno meint, „daß die Metaphysik
selbst eigentlich gar nichts anderes ist als die sich selbst absolut setzende
Vernunft“ (Adorno 1995: 63); wenn Kant eine Metaphysik entwirft, in der
der Vernunftgebrauch eingeschränkt ist, werden die Grenzen der Vernunft
letztlich durch die Vernunft selbst bestimmt. Dies ist auch das Wesen der
Reflexion, die bei Kant als transzendentale Reflexion empirische von Ver-
standesbegriffen trennen soll (vgl. Zahn 2007: 31347f.); reflektieren heißt,
„daß unsere Vernunft die Vernunft selber betrachtet, sich der Vernunft
gegenüber als eine kritische verhält“ (Adorno 2015a: 95).

Der Aufweis ihrer eigenen Grenzen nimmt in der Kritik der reinen Ver-
nunft einen breiten Raum ein; in diesem Zusammenhang findet sich bei
Kant auch ein eigenes Verständnis des Begriffs der Dialektik, das einen
entscheidenden Anknüpfungspunkt für die an Kant anschließenden Philo-
sophen des Deutschen Idealismus darstellen wird. Kant beruft sich auf die
antike Philosophie, in der die Dialektik eine „Logik des Scheins“ (Kant
2002: 129) gewesen sei: „Eine sophistische Kunst, seiner Unwissenheit,
ja auch seinen vorsätzlichen Blendwerken den Anstrich der Wahrheit zu
geben“ (ebd.).46 Bei Kant geht es daher vornehmlich um „eine  K r i t i k  d

46 Zumindest bei Platon ist der Begriff der Dialektik allerdings um einiges komple-
xer (vgl. Stapelfeldt 2012: 18ff.). Risse merkt an, dass Kants Auffassung, nach der
die Dialektik eine Logik des Scheins sei, „in der älteren Schulphilosophie nicht
belegbar“ (Risse 2007: 4042) sei. So gilt bei Diogenes Laertius die Dialektik ‒
neben Physik und Ethik ‒ als eine von drei Teilbereichen der Philosophie und
„behandelt eingehend die begrifflichen Verhältnisse für beide Gebiete“ (Dioge-
nes Laertius 2015: 10). An späterer Stelle heißt es dagegen: „Die Dialektik aber

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

64

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


e s  d i a l e k t i s c h e n  S c h e i n s“ (ebd.: 130, gesperrt im Original),
die „der Logik beigezählt“ (ebd.) ist. So unterteilt er die (transzendentale)
Logik in eine transzendentale Analytik – die „Logik der Wahrheit“ (ebd.)
–, der „[…] keine Erkenntnis widersprechen [kann], ohne daß sie zugleich
allen Inhalt verlöre, d. i. alle Beziehung auf irgend ein Objekt, mithin
alle Wahrheit“ (ebd.), und die transzendentale Dialektik. Diese ist eine
Reaktion auf den Versuch, „sich dieser reinen Verstandeserkenntnisse und
Grundsätze allein, und selbst über die Grenzen der Erfahrung hinaus zu
bedienen“ (ebd.: 130f.), die Vernunft also rein spekulativ zu gebrauchen.
Geschieht dies, so entstehen Kant zufolge unzulässige transzendente Urtei-
le. Kant unterscheidet drei Formen der „dialektischen Vernunftschlüsse“
(ebd.: 418), die er dann umfassend kritisiert: Paralogismus, Antinomie und
Ideal der reinen Vernunft (vgl. ebd.: 418f.). Kant zeigt, dass die stringente
Verfolgung sowohl einer These wie auch der jeweiligen Antithese jeweils
für sich genommen widerspruchsfrei gestaltet werden kann, die Vernunft
aber eben deshalb in Widersprüche gerät, da nicht beide Thesen gleichzei-
tig Gültigkeit beanspruchen können.

Entscheidend ist, dass die transzendentale Dialektik „[…] sich damit
begnügen [wird], den Schein transzendenter Urteile aufzudecken, und zu-
gleich zu verhüten, daß er nicht betrüge“ (ebd.: 380), ohne ihn allerdings
auflösen zu können, da „wir […] es mit einer  n a t ü r l i c h e n  und un-
vermeidlichen  I l l u s i o n  zu tun [haben]“ (ebd., gesperrt im Original).
Adorno beschreibt dementsprechend die Transzendentale Dialektik – im
Gegensatz zur Transzendentalen Logik, die den positiven Teil der Kritik
der reinen Vernunft darstellt – als den negativen Teil, als „den Teil der ‚Kri-
tik der reinen Vernunft‘ also, der sich mit den Widersprüchen beschäftigt,
in welche die Vernunft notwendigerweise sich verwickelt“ (Adorno 1995:
60). Die Erkenntnis der Notwendigkeit von Widersprüchen ist für Adorno
das zentrale Ergebnis der Kritik der reinen Vernunft:

„daß nämlich genau dieses Moment, das hier als ein Negatives er-
scheint, nämlich daß die Vernunft gewissermaßen dem Verhängnis
unterliegt, einfach indem sie sich selbst und ihren Gesetzen folgt,
ohne Rücksicht auf das, wodurch sie sich in Widersprüche verwickelt;
daß dieses ihr Negatives von den Nachfolgern Kants – eben weil es
notwendig, weil es unvermeidlich, weil es eine in der Logik selbst

ist die Unterredungskunst, durch die wir etwas als nichtig oder richtig erweisen
auf Grund des Frage- und Antwortverfahrens der Unterredner.“ (ebd.: 159) Diese
Mehrdeutigkeit des Begriffs lässt sich auch an anderen Stellen des Buches finden
(vgl. ebd.: passim).

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

65

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gelegene Zwanghaftigkeit ist – dann zum Positiven, zum Organon der
Wahrheit umfunktioniert worden ist“ (ebd.: 63, kursiv im Original).

Hierin liegt der Ursprung des Gedankens, die Dialektik als philosophi-
sches Prinzip des Erkenntnisfortschritts zu betrachten; Hegel erkannte
es als das „Wahrhafte der Kantischen Philosophie […], daß das Denken
als konkret in sich, sich selbst bestimmend aufgefaßt ist“ (Hegel 1971:
331). Allerdings kritisiert er Kant dafür, auf der Stufe des Verstandes ste-
hengeblieben zu sein: „Diese Philosophie hat der Verstandesmetaphysik,
als einem objektiven Dogmatismus, ein Ende gemacht, in der Tat aber
dieselbe nur in einen subjektiven Dogmatismus […] übersetzt und die
Frage nach dem, was an und für sich wahr ist, aufgegeben“ (ebd.: 333).
Obwohl Hegel Kants Philosophie als „vollendete Verstandesphilosophie,
die auf Vernunft Verzicht tut“ (ebd.: 385), kritisiert, stellt sie doch einen
entscheidenden Schritt für die Entwicklung seiner eigenen dar. Für die
Abgrenzung zwischen Kant und der nachkantischen Philosophie ist die
stärkere Unterscheidung zwischen Vernunft einerseits und Verstand ande-
rerseits ein wichtiger Aspekt (vgl. Pätzold 2005: 22). Diese Unterscheidung
geht auf Kant selbst zurück: Bei diesem bleibt der Verstand immer auf
empirische Tatsachen und deren Betrachtung bezogen, während das Ver-
mögen der Vernunft Empirie transzendiert (vgl. ebd.: 30f.). Für Hegel
wird jedoch gerade dieses Vermögen der Vernunft entscheidend: Nur diese
ist in der Lage, die vom Verstand erkannten Widersprüche – Antinomien –
aufzulösen (vgl. ebd.: 43).

Die Entwicklung der Philosophie in der Zeit nach Kant bis hin zu
Hegel war äußerst komplex. Johann Gottlieb Fichte (1762 – 1814), die
„zentrale[n] Gründungsfigur des Deutschen Idealismus“ (Hölzing 2015:
161), begann seine akademische Karriere mit Hilfe Kants, der ihm 1794
zu einer Professur verholfen hatte (vgl. ebd.: 162). Er wandte sich jedoch
vom kantschen Begriff der Erkenntnis ab und rückte das Selbstbewusstsein
als Grundlage von Vorstellungen ins Zentrum. Bei Fichte „ist das, was in
der Vorstellung vorgestellt wird, nichts anderes als das Vorstellende“ (Po-
tepa et al. 2005: 95); hierin „weiß sich der Wissende als Wissender, weiß
sich ein Subjekt als Objekt seiner Vorstellung“ (ebd.). Fichte geht davon
aus, dass es im Grunde keine Realität außerhalb des Subjekts gibt und
greift damit hinter Kant zurück: „Wie bei Berkeley, so wird auch hier die
Mannigfaltigkeit der Vorstellungen vom Subjekt selbst hervorgebracht“
(Hartmann 1949: 81). So ist für Hegel auch „[d]as Denken seiner selbst, die
Identität des Subjekts und des Objekts, in der Form Ich = Ich […] Prinzip

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

66

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des Fichteschen Systems“ (Hegel 2013: 4, kursiv im Original).47 Das Ich setzt
nach Fichte die Objekte der Außenwelt als Nicht-Ich; es entsteht aus einer
„Thathandlung“ (Fichte zit. n. Pätzold 2005: 39), in der es „sich selbst erst
konstituiert“ (ebd.), weshalb es absolut, d. h. unbedingt ist.48. Im Unter-
schied zu Descartes, bei dem die Erkenntnis des „Ich bin“ erst als Schluss
aus der Feststellung „Ich denke“ folgt, wird bei Fichte die Existenz des Ich
bereits im ersten Schritt festgestellt (vgl. Potepa et al. 2005: 96). Es ist klar
zu erkennen, dass Fichtes Theorie vor allem eine Radikalisierung der Er-
kenntnistheorie Kants darstellt, in der bereits der Blick auf das erkennende
Subjekt gerichtet worden war. Allerdings blieb dort mit der Konstruktion
des Dings an sich – als letztlich für die Erscheinungen verantwortliche
Instanz – ein „objektiver Rest“ bzw. Raum für eine unabhängig von den
Subjekten vorhandene Welt außerhalb derselben, den Fichte tilgt.

Weiterhin leistet die Fichtesche Philosophie einen wichtigen Beitrag
zur Entwicklung der Dialektik als philosophische Methode. Er entwickelt
die Ansätze der Dialektik bei Kant „konsequent zu einer heuristischen
Methode zum Auffinden von Problemlösungen unter dem Namen eines
synthetischen Verfahrens“ (Kohlenberger 2007: 4102f.) weiter. Darüber
hinaus etabliert Fichte Begrifflichkeiten, die das Bild von Dialektik weit-
hin bestimmen – allen voran die Idee des dialektischen Dreischritts, nach
dem sich These und Antithese in einer Synthese vereinigen lassen. Bei
Fichte ist die „Grundsynthesis, der Ausgangspunkt aller weiteren Synthe-
sis“ (ebd.: 4103), diejenige, in der „[d]as Ich […] dem teilbaren Ich ein
teilbares Nicht-Ich entgegen[setzt]“ (ebd.). Die Synthese – in diesem Fall
der Grundsatz „Ich setze im Ich dem theilbaren Ich ein theilbares Nicht-
Ich entgegen“ (Fichte zit. n. Hoppe 2007: 41959) – wird durch geistige
Reflexion erreicht. Dieser aus der Kantischen Philosophie übernommene
Begriff wird bei Fichte mit einer Thematisierung der Voraussetzungen der
Reflexion selbst verbunden. Es ist eine „Reflexion der Reflexion, […] das
in sich selbst unendlich reflektierte Bewußtsein, das eigentlich die Voraus-
setzung dieser Philosophie ausmacht“ (Adorno 2015a: 96). Diese absolute
Reflexion – die Weiterentwicklung der transzendentalen Reflexion Kants –
führt, so Fichte, in einer steten Wiederholung schließlich zur Wissenschaft

47 Manz hingegen geht davon aus, dass die „Tathandlung“ erstes Prinzip der Phi-
losophie Fichtes ist (vgl. Manz 2016: 34). Angesichts solch unterschiedlicher
Interpretationen weist Mittmann darauf hin, dass die Frage, welcher Satz genau
als Grundprinzip bei Fichte zu gelten habe, nicht entschieden sei (vgl. Mittmann
1992: 59f.).

48 Fichte macht allerdings deutlich, dass es sich beim Ich nicht um „das Absolute“
als solches handelt (vgl. Kuhlen 2007: 206f.).

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

67

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und durch diese zur Erkenntnis des Absoluten (vgl. Zahn 2007: 31349f.).
Eine Neubewertung erfuhr bei Fichte auch die von Kant abgelehnte Spe-
kulation; während dieser ihre Anwendung zu begrenzen sucht, erfährt sie
bei jenem „eine affirmative Verwendung […] in erkenntnistheoretischen
Kontexten“ (Ebbesmeyer 2007: 38863) – eine Wendung, die gravierenden
Einfluss auf die beginnende Entwicklung des Deutschen Idealismus haben
wird.

Hegel kritisiert Fichte umfassend in seiner Schrift Die Differenz des Fich-
teschen und Schellingschen Systems der Philosophie , wobei die Kritik „unaus-
gesprochen auf seiner Option für die Systemform Schellings“ (Jaeschke
2016: 108) beruht. Er wirft Fichte vor, dass sich Form und Prinzip seiner
Philosophie unterscheiden (vgl. ebd.), erkennt aber deren Bedeutung „als
ein erster Schritt auf dem Wege zu Schellings System“ (ebd.) an. Dass sich
Philosophie in einem System bzw. als System zu entfalten hat, steht für
Hegel ‒ wie schon für Kant (vgl. Kant 2002: 839) und dessen Nachfolger
(vgl. O`Connor 2005: 55) ‒ außer Frage: „Hierdurch erst befreit sich die
Mannigfaltigkeit jener Beziehungen von der Zufälligkeit, indem sie ihre
Stellen im Zusammenhang der objektiven Totalität des Wissens erhalten
und ihre objektive Vollständigkeit zustande gebracht wird.“ (Hegel 2013:
27)

Schelling orientierte sich zu Beginn seiner akademischen Laufbahn stark
an Fichtes Frühschriften und kam ebenfalls zum Schluss, dass das System
mit dem Ich zu beginnen habe (vgl. O`Connor 2005: 67). Bereits Fichte
postuliert die Identität von Subjekt und Objekt; bei ihm, so Hegel ist
„[d]as Prinzip der Identität aber nicht Prinzip des Systems“ (Hegel 2013:
60), während „[d]as Prinzip der Identität […] absolutes Prinzip des gan-
zen Schellingschen Systems [ist]“ (ebd., kursiv im Original). Identität von
Subjekt und Objekt bedeutet allerdings nicht, ihre Trennung zu negieren;
Hegel hebt die Identität von Identität und Nichtidentität hervor, die „[d]as
Absolute selbst“ (ebd.: 61) ist: „Entgegensetzen und Einssein ist zugleich
in ihm“ (ebd.). Die Natur, die Hegel in der Fichteschen Philosophie als
bloßes Objekt behandelt sieht, ist bei Schelling, wie auch das Ich, Subjekt-
Objekt49: „Um die wahre Identität des Subjekts und Objekts zu setzen,
werden beide als Subjekt-Objekt gesetzt“ (ebd.: 64; vgl. auch Jaeschke
2016: 109ff.). So werden von Schelling „Autonomie und Autarkie“ (Frigo

49 Horstmann macht darauf aufmerksam, dass bei Hegel die Termini synonym ver-
wendet werden: „‚Subjekt-Objekt’, ‚das Absolute’ und ‚die Vernunft’ sind Begrif-
fe, die einfach die Gesamtheit der Realität charakterisieren sollen.“ (Horstmann
o. J.: 9)

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

68

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2007: 127) der Natur postuliert: „[S]ie ist nun das Produkt ihrer eigenen
Tätigkeit und ein Ganzes, das sich selbst organisiert, ohne von der einigen-
den Tätigkeit eines Subjekts abhängig zu sein“ (ebd.). Auf diese Weise
werden zwei verschiedene Wissenschaften, nämlich Transzendentalphilo-
sophie und Naturphilosophie, begründet, die jeweils eine „Abstraktion
von dem Prinzip der anderen“ (Hegel 2013: 64) erfordern. Während in
dieser das Subjekt vom Objekt abhängt, ist es in jener umgekehrt (vgl.
ebd.) Bei dieser Trennung will Hegel aber nicht stehen bleiben: „Der
Indifferenzpunkt, nach welchem die beiden Wissenschaften […] streben,
ist das Ganze, als eine Selbstkonstruktion des Absoluten vorgestellt, das
Letzte und Höchste derselben“ (ebd.: 71).

Einigkeit zwischen Hegel und Schelling besteht in Bezug auf die Grund-
lagen eines philosophischen Systems. Dies ist kein Zufall: Schließlich
kannten sich beide bereits aus Zeiten des Tübinger Stifts, wo sie gemein-
sam mit Friedrich Hölderlin ein Zimmer bewohnten und sich auf ihre
Studien vorbereiteten.50 Später nahmen sie als Professoren in Jena ihre
Zusammenarbeit wieder auf. Etwaige Gemeinsamkeiten im Denken bei-
der, die zu Beginn zweifelsfrei vorhanden waren51, konnten den Bruch
schlussendlich allerdings nicht verhindern. Krings vermutet, dass die späte-
re Entfremdung zwischen beiden darauf beruht, dass Schellings Stellung
zu Natur und Geschichte mit der Hegels nicht kompatibel war (vgl. Krings
1977: 11). Pätzold zufolge zählt es zu den zentralen Leistungen Schellings,
mit der Entfaltung seiner Identitätsphilosophie „den Übergang vom kriti-
schen [d. i. der Idealismus Kants und Fichtes, K. R.] zum spekulativen
Idealismus“ (Pätzold 2005: 35) vollzogen zu haben.

50 Wie eng die Freundschaft zwischen diesen tatsächlich war, ist umstritten. Ja-
eschke etwa verweist darauf, dass Hegels näherer Freundeskreis zu jener Zeit
wohl aus anderen, als den beiden genannten Personen bestand (vgl. Jaeschke
2016: 6).

51 So ist die Urheberschaft einiger Texte bis heute umstritten (vgl. Krings 1977 3ff.),
unter anderem die des so genannten Ältesten Systemprogramm des Deutschen Idea-
lismus. Dieses ist in Hegels Handschrift verfasst, die Urheberschaft aber unklar.
Neben Schelling wird auch Hölderlin als möglicher Verfasser gehandelt (vgl.
Franz 1977: 328); möglicherweise handelt es sich auch um ein Gemeinschafts-
werk (vgl. Jaeschke 2016: 69f.; Bremer 1998: 437f.).

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

69

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Hegel und die idealistische Dialektik

Die Zustimmung, die Schellings Philosophie von Seiten Hegels in dessen
Differenzschrift zuteil wurde, war nicht von Dauer. Spätestens mit der
Veröffentlichung der Phänomenologie des Geistes im Jahr 1807 wurde der
Bruch zwischen Schelling und Hegel offenbar. Jean Paul interpretierte
die Phänomenologie als Akt der Emanzipation Hegels „vom Vater-Polypen
Schelling“ (Jaeschke 2016: 163f.); Hegel setzt sich von der Identitätsphilo-
sophie Schellings ab und kritisiert sie als Formalismus, der „die abstrakte
Allgemeinheit für das Absolute“ (Hegel 2010: 19) halte. Schelling gebe
„sein Absolutes für die Nacht“ (ebd.: 20) aus, in der „alle Kühe schwarz“
(ebd.) seien, was Hegel wiederum für „die Naivität der Leere an Erkennt-
nis“ (ebd.) hält. Krings betont, dass die in der Phänomenologie entwickelte
Idee der Bewegung des Begriffs, ohne die die schlussendlich postulierte
Identität von Identität und Nichtidentität nicht denkbar wäre, als Abgren-
zung zur Identitätsphilosophie Schellings konzipiert wurde (vgl. Krings
1977: 17f.).

Eine grundlegende, sich bereits im Titel dieses Werkes widerspiegelnde
These Hegels ist es, dass die Geschichte der Welt die Geschichte des Geistes
ist, der sich in dieser und durch diese Welt konstituiert und allmählich
zur Erkenntnis seiner selbst gelangt. Bei der Weltgeschichte handelt es sich
also um einen „teleologischen Prozeß“ (Emundts/Horstmann 2002: 34),
„der als ein Erkenntnisprozeß verstanden werden muß“ (ebd.). Damit ist
eine zentrale Eigenschaft der hegelschen Philosophie im Allgemeinen und
der Darstellung in der Phänomenologie des Geistes im Besonderen angespro-
chen: die Bezugnahme auf die reale Geschichte bzw. der Anspruch, Ver-
lauf und Sinn der Weltgeschichte durch das Nachzeichnen einer Selbster-
kenntnis des Geistes fassen zu können, die mit dem Nachzeichnen der
Geschichte des Erscheinens des Geistes in der Welt identisch ist.

Die grundlegende Absicht, die Hegel in seinem System und so auch
in der Phänomenologie verfolgt, ist, „daß die Philosophie der Form der
Wissenschaft näher komme – dem Ziele, ihren Namen der Liebe zum
Wissen ablegen zu können und wirkliches Wissen zu sein“ (Hegel 2010: 12,
kursiv im Original). Es ist ein wesentliches Element seines Entwurfs, dass
ein philosophisches System nicht allein nach seinem Resultat zu beurteilen
ist: „[D]ie Sache ist nicht in ihrem Zwecke erschöpft, sondern in ihrer Aus-
führung, noch ist das Resultat das wirkliche Ganze, sondern es zusammen
mit seinem Werden“ (Hegel 2010: 11, kursiv im Original). Entsprechend
ist der Gang der Argumentation in der Phänomenologie mindestens ebenso
bedeutsam wie deren Ergebnis. Dies gilt für Hegel aber nicht nur bei

2.1.2

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

70

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Betrachtung eines einzelnen philosophischen Systems, sondern für
die Entwicklung der Philosophie insgesamt. So sei in den Widersprüchen
zwischen verschiedenen philosophischen Theorien eine „fortschreitende
Entwicklung der Wahrheit“ (ebd.: 10) zu erkennen. Hegel macht auf die
gemeinsame Beteiligung auch sich widersprechender philosophischer Ge-
danken an der „fortschreitenden Entwicklung der Wahrheit“ aufmerksam
– dies wird im folgenden Zitat ebenso deutlich, wie es beispielhaft für sein
dialektisches Denken insgesamt steht:

„Die Knospe verschwindet in dem Hervorbrechen der Blüte; und man
könnte sagen, daß jene von dieser widerlegt wird, ebenso wird durch
die Frucht die Blüte für ein falsches Dasein der Pflanze erklärt, und
als ihre Wahrheit tritt jene an die Stelle von dieser. Diese Formen
unterscheiden sich nicht nur, sondern verdrängen sich auch als unver-
träglich miteinander. Aber ihre flüssige Natur macht sie zugleich zu
Momenten der organischen Einheit, worin sie sich nicht nur nicht
widerstreiten, sondern eins so notwendig als das andere ist, und diese
gleiche Notwendigkeit macht erst das Leben des Ganzen aus.“ (ebd.)

Ein wichtiger Begriff in Hegels Philosophie ist der des Geistes, der be-
reits in der Philosophie Schellings „zum regierenden Fundamentalprinzip“
(Marquard 2007a: 7836) wurde. Hegel postuliert mit der „absolute[n] Iden-
tität von Seiendem und Geist“ (Adorno 1973: 115), dass alles Seiende Geist
sei. Diesem Grundgedanken entspricht die Systemform in seiner Philoso-
phie: „Daß das Wahre nur als System wirklich, oder daß die Substanz
wesentlich Subjekt ist, ist in der Vorstellung ausgedrückt, welche das Ab-
solute als Geist ausspricht“ (Hegel 2010: 25, kursiv im Original). Im Gedan-
ken, „das Wahre nicht als Substanz, sondern eben so sehr als Subjekt auf-
zufassen“ (ebd.: 20, kursiv im Original), steckt bereits ein entscheidendes
Moment der entwickelten Dialektik: das Moment der „Identifikation […]
des Wesens eines Gegenstandes mit seinem Begriff“ (Mittelstraß 2004b:
135). Der Geist ist nicht bloß Bewusstsein, „erst recht nichts rein Spiri-
tuelles, dem man das Materielle entgegenhalten könnte“ (Schnädelbach
2013: 68), sondern steht in enger Verbindung zum Begriff Kultur, sodass
Schnädelbach zufolge gar von einer synonymen Verwendung bei Hegel
auszugehen sei (vgl. ebd.). Diese Interpretation korrespondiert mit einer
Aussage Hegels, nach der der Geist „die sittliche Wirklichkeit“ (Hegel
2010: 325) darstelle. Fulda formuliert allgemeiner und meint, dass Hegel
im Zuge der Auseinandersetzung mit Schellings Reflexionsphilosophie
„dazu überging, die Totalität dessen, was nicht zur bloß physischen Welt
gehört, ‚Geist‘ zu nennen“ (Fulda 2007: 7854). Dass Geist bei Hegel aber

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

71

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nicht komplementär der Materie gegenüberzustellen ist, wird von Adorno
betont. So sei Geist nicht eine „Sondersphäre“, sondern „Inbegriff der
realen Bewegung dessen, was ist, und der realen geschichtlichen Bewegung
der Menschheit“ (Adorno 1974: 76). Nach Jaeschke „tritt Hegels Begriff
des Geistes die Nachfolge des transzendentalphilosophischen Begriffs des
Ich oder des Selbstbewußtseins an“ (Jaeschke 2016: 168). Dass dies auch
inhaltlich zu verstehen ist, zeigt ein Blick in die Phänomenologie; der Geist

„ist das Selbst des wirklichen Bewußtseins, dem er oder vielmehr das
sich als gegenständliche wirkliche Welt gegenüber tritt, welche aber
ebenso für das Selbst alle Bedeutung eines Fremden, so wie das Selbst
alle Bedeutung eines von ihr getrennten, abhängigen oder unabhängi-
gen Fürsichseins verloren hat“ (Hegel 2010: 325, kursiv im Original).

Geist wird hier dargestellt sowohl als Bewusstsein, als auch als Außenwelt,
die dem Bewusstsein zunächst als fremde erscheint, diesen Anschein der
Fremdheit durch Erkenntnis der wahren Natur dieses Verhältnisses aber
wieder verliert. Geist ist also nicht nur Bewusstsein und Außenwelt zu-
gleich, sondern impliziert auch die Selbsterkenntnis des Bewusstseins in
der Außenwelt. Die Phänomenologie des Geistes zeichnet nun den Weg
nach, den das Bewusstsein zurücklegen muss, um sich in dieser Form als
und im Geist selbst zu erkennen. Dabei werden zwei verschiedene Ebenen
berührt: Zunächst ist dies – wie erwähnt – die Weltgeschichte bzw. die
Geschichte der Erkenntnis der Welt selbst; darüber hinaus gibt es eine
pädagogische Dimension, wie Hegel in der Vorrede ebenfalls festhält: So
ist in der individuellen Entwicklung jedes Menschen die Entwicklung des
Geistes bis zur jeweils aktuellen Stufe nachzuholen, wobei „das, was in frü-
hern Zeitaltern den reifen Geist der Männer beschäftigte, zu Kenntnissen,
Übungen und selbst Spielen des Knabenalters herabgesunken“ (ebd.: 28f.)
ist. Mit anderen Worten: Die von Individuen in vorigen Zeiten erzielten
Erkenntnisse bilden nun die Kenntnisse des „allgemeinen Geistes“ (ebd.:
28), die sich die Individuen in einem Prozess aneignen müssen – dem
Prozess der Bildung. In Hegels Worten: „Die Bildung in dieser Rücksicht
besteht, von der Seite des Individuums aus betrachtet, darin, daß es dies
Vorhandne erwerbe, seine unorganische Natur in sich zehre und für sich
in Besitz nehme.“ (ebd.: 29). Wenn also der weltgeschichtliche Prozess
in der Herstellung von Welt und Erkenntnis besteht, ist Bildung Nachvoll-
zug und Aneignung der bestehenden Welt und des aktuellen Stands der
Erkenntnis.

Ausgangspunkt von Hegels Beschreibung in der Phänomenologie des
Geistes, die nun kurz skizziert werden soll, ist der immer wieder neu

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

72

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


initiierte Versuch des erkennenden Subjekts, Wissen und Wahrheit in
Übereinstimmung zu bringen, bis die höchste Stufe, das absolute Wissen,
erreicht ist (vgl. Emundts/Horstmann 2002: 40). Dies erfolgt allerdings
nicht unmittelbar; Hegel zeigt, wie sich diese Entwicklung in Etappen
vollzieht und dabei einem gleichbleibenden Schema folgt. Immer wird
das Erkenntnissubjekt mit einem Erkenntnisobjekt konfrontiert, das es
auf bestimmte Art zu erkennen glaubt. Diese Gewissheit ist allerdings
flüchtig: Immer treten Widersprüche auf, die das Erkenntnissubjekt dazu
zwingen, nicht nur das Bild vom Erkenntnisobjekt, sondern auch das Bild
vom Erkenntnisvorgang bzw. der Beziehung zwischen sich selbst und dem
Erkenntnisobjekt stetig zu korrigieren, bis es schließlich der eigenen Rol-
le im Erkenntnisprozess gewahr wird, wodurch sich auch das Selbstbild
ändern muss. Der erste Schritt dieser Entwicklung wird von Hegel unter
dem Stichwort Bewusstsein verhandelt, dessen erstes Stadium die sinnliche
Gewissheit ist.

Die sinnliche Gewissheit bezeichnet ein vorbegriffliches Stadium der
Erkenntnis. Das Bewusstsein geht hier unmittelbar von den sinnlichen
Daten des Erkenntnisobjektes aus, das von ihm nur als isoliertes betrachtet
wird. Dessen einzelne Eigenschaften werden dabei nicht unterschieden
oder gewichtet, sodass diese Erkenntnisweise „unmittelbar als die reichste
Erkenntnis, ja als eine Erkenntnis von unendlichem Reichtum“ (Hegel
2010: 78, kursiv im Original) erscheint. Aufgrund ihrer Unmittelbarkeit
erscheine sie „als die wahrhafteste; denn sie hat von ihrem Gegenstand
noch nichts weggelassen, sondern ihn in seiner ganzen Vollständigkeit
vor sich“ (ebd., kursiv im Original).52 Die Begriffslosigkeit erweist sich
jedoch als Problem, „da es [das auf sinnlicher Gewissheit beruhende Wis-
sen, K.R.] als unmittelbares nur das Sein seines Gegenstandes aussagt –

52 Ohashi schlussfolgert daraus, dass „[d]ie sinnliche Gewissheit […] den unendli-
chen Reichtum dessen, was in Zeit und Raum erscheint, im Ganzen zu besitzen
meint.“ (Ohashi 2014: 116, kursiv K. R.) Wieland hingegen macht darauf auf-
merksam, dass ein solches Meinen auf dieser Stufe des Bewusstseins noch gar
nicht möglich sei: „Mag sein, daß uns die sinnliche Gewißheit als die reichste
aller Erkenntnisweisen erscheint, wenn wir darauf achten, welche Aussagen wir
über sie machen können, und wenn wir die Fülle ihrer möglichen Inhalte anse-
hen. Anders aber sieht es aus, wenn wir die sinnliche Gewißheit selbst anhören.“
(Wieland 1973: 71, kursiv im Original) Die unterschiedlichen Sichtweisen erge-
ben sich daraus, dass in den dem Bewusstsein gewidmeten Kapiteln der Phäno-
menologie eine doppelte Sichtweise anzutreffen: zum einen die des Bewusstseins
auf der jeweiligen Stufe selbst, zum anderen eine gewissermaßen didaktische:
diejenige der Leser*innen, die Hegel beim Gang der Untersuchung folgen (vgl.
Westphal 1973: 85).

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

73

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und im Versuch des Aussagens entschwindet ihm zudem sein Gegenstand“
(Jaeschke 2016: 171). Aussagen über einen Gegenstand zu treffen bzw. die
Benennung von konkreten Eigenschaften erfordert Abstraktionsvermögen
und sprachlichen Ausdruck. Dieser sprachliche Ausdruck jedoch ist immer
auf Allgemeinheit bezogen und geht damit über das isolierte Erkenntnis-
objekt, das den Ausgangspunkt der Bewegung bildete, hinaus:

„Als ein Allgemeines sprechen wir auch das Sinnliche aus; was wir
sagen, ist: Dieses, das heißt das allgemeine Diese; oder: es ist; das heißt
das Sein überhaupt. Wir stellen uns dabei freilich nicht das allgemeine
Diese, oder das Sein überhaut vor, aber wir sprechen das Allgemeine
aus; oder wir sprechen schlechthin nicht, wie wir es in dieser sinnli-
chen Gewißheit meinen.“ (Hegel 2010: 81, kursiv im Original)

Es besteht auf dieser Stufe also ein Widerspruch zwischen dem einzelnen
Objekt als Ausgangspunkt des Erkenntnisprozesses auf der einen und der
notwendigen Allgemeinheit sprachlichen Ausdrucks auf der anderen Seite:
„Das Hier ist zum Beispiel ein Baum. Ich wende mich um, so ist diese
Wahrheit verschwunden und hat sich in die entgegengesetzte verkehrt:
Das Hier ist nicht ein Baum, sondern vielmehr ein Haus.“ (ebd., kursiv im
Original) Da sprachliche Darstellung immer eine Verallgemeinerung ist
und somit immer über den gemeinten Gegenstand hinausgehen muss,
ist die sinnliche Gewissheit „sprachlos und […] nicht wahrheitsfähig“ (Ja-
eschke 2016: 172; vgl. hierzu auch Emundts/Horstmann 2002: 45f. und
Taylor 1978: 196).53 Es entsteht also ein Widerspruch zwischen den vor-
handenen Mitteln, Wissen zu generieren und der Möglichkeit, allgemeines
Wissen auszudrücken (vgl. Taylor 1978: 200; Westphal 1973: 92).

Das ursprüngliche, „reichhaltige“ Betrachten der Gegenstände in ihrer
Besonderheit muss nun also aufgrund der inneren Widersprüche aufgege-
ben werden, zugunsten des intersubjektiven sprachlichen Ausdrucks in
der zweiten Stufe des Bewusstseins, der Wahrnehmung. Die Notwendigkeit,
allgemeine Sätze zu formulieren, zieht eine Änderung in der Betrachtung
des Erkenntnisobjekts nach sich: „Das Sinnliche ist hiedurch selbst noch
vorhanden, aber nicht, wie es in der unmittelbaren Gewißheit sein sollte,

53 Taylor macht darauf aufmerksam, dass die Erkenntnisweise der sinnlichen Ge-
wissheit zwar nicht mit dem Empirismus identisch ist, aber dennoch Ähnlichkei-
ten mit diesem aufweist (vgl. Taylor 1978: 195). Gemeint ist damit, dass sinnliche
Anschauung allein kein allgemeines Wissen generieren kann: Vielmehr müssen
sinnliche Daten begrifflich kontextualisiert werden, was deren theoretische Bear-
beitung impliziert.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

74

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


als das gemeinte Einzelne, sondern als Allgemeines, oder als das, was sich
als Eigenschaft bestimmen wird.“ (Hegel 2010: 90, kursiv im Original) Die
Fokussierung einzelner Eigenschaften am Gegenstand erfordert begriffli-
che Abstraktion; damit ist die „Wahrnehmung […] die erste wirkliche
Form menschlichen Bewußtseins, da sie die Vermittlung einschließt, die
Bestimmung erlaubt, ohne die sie das leere Anschauen oder Denken wäre“
(Westphal 1973: 92f.). Das Erkenntnisobjekt wird nun erkannt als ein
„Ding von vielen Eigenschaften“ (Hegel 2010: 90, kursiv im Original). Als
illustrierendes Beispiel wählt Hegel das Salz: „[E]s ist weiß, auch scharf,
auch kubisch gestaltet, auch von bestimmter Schwere“ (ebd.: 91, kursiv
im Original), wobei die angegebenen Eigenschaften sich gegenseitig nicht
beeinflussen, sondern voneinander jeweils unabhängig sind. Dazu kommt
eine Bestimmung des Erkenntnisobjekts durch Negation: durch diejenigen
Eigenschaften, die es nicht besitzt. Durch die Eigenschaften des Erkennt-
nisobjekts, die von ihm negierten Eigenschaften und durch die Beziehung
dieser Momente aufeinander lässt sich der beobachtete Gegenstand zwei-
felsfrei identifizieren (vgl. ebd.: 92). Es ergibt sich aber ein neuer Wider-
spruch: „Der Gegenstand, den Ich aufnehme, bietet sich als rein Einer dar;
auch werde ich die Eigenschaft an ihm gewahr, die allgemein ist, dadurch
aber über die Einzelheit hinausgeht.“ (ebd.: 93, kursiv im Original) In
dieser Form der Erkenntnis reflektiert das Bewusstsein auch die eigene
Rolle im Erkenntnisprozess: „Dies Ding ist also in der Tat nur weiß, an
unser Auge gebracht, scharf auch, an unsere Zunge, auch kubisch, an unser
Gefühl, und so fort.“ (ebd.: 95, kursiv im Original) Jedoch erweist sich
der Gegenstand als das „allgemeine Medium“ (ebd., kursiv im Original),
in dem die verschiedenen Eigenschaften zum Ausdruck kommen, sodass
schließlich nur „[d]as Ineinssetzen dieser Eigenschaften […] dem Bewußt-
sein zu[kommt]“ (ebd.: 97, kursiv im Original).54 Hegel gelangt zu dem
Schluss, dass sich der Erkenntnisgegenstand für das Bewusstsein in zwei
verschiedenen Weisen gezeigt hat: zum einen als abhängig vom erkennen-
den Bewusstsein, zum anderen als selbständig (vgl. ebd.: 97f.) – auch im
zweiten Versuch, sich dem Erkenntnisobjekt zu nähern, zeigen sich dem
Bewusstsein Widersprüche auf, was zu einer dritten Stufe des Erkennens
führt: dem Verstand.

Eben brachte das Erkennen des Gegenstandes durch die Wahrnehmung
zwei verschiedene Ergebnisse: So ist der zu erkennende Gegenstand „einer-

54 Westphal weist darauf hin, dass durch die Betonung seiner Leistung das Bewusst-
sein hier „[…] einen Standpunkt ein[nimmt], der auf Motive bei Kant und Hume
hindeuten könnte“ (Westphal 1973: 100).

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

75

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seits allgemeines Medium vieler bestehender Materien, und andererseits in
sich reflektiertes Eins, worin ihre Selbständigkeit vertilgt ist“ (ebd.: 105).
Der Gegenstand ist also auf der einen Seite durch allgemeine Qualitäten
und Merkmale bestimmt, ist also „für ein Anderes“ (ebd.); auf der anderen
Seite ist er ein selbständiger Gegenstand, wodurch ihm ein „Fürsichsein“
(ebd.) zukommt. In der Folge wird „[d]er Gegenstand als die absolute
Negation seiner selbst […] der eigentümliche Gegenstand des Verstandes“
(Koch 2014: 151). Wenn Hegel hier, im Übergang vom einfachen Bewusst-
sein zum Selbstbewusstsein, ausführlich zeigt, dass „der Widerspruch und
[…] die Antinomie dem diskursiven Denken nicht äußerlich als eine zwar
stets drohende, aber stets auch zu vermeidende Störung, sondern vielmehr
sein Kern und sein Zentrum [sind]“ (ebd.: 151f.), so wird die Bezugnah-
me auf Kants Verstandesphilosophie offenbar (vgl. Bowman 2014: 163ff.).
Allerdings ist der Verstand eine wichtige Etappe in der Entwicklung des
Geistes, deren Notwendigkeit sich aus der bisherigen Entwicklung des
Bewusstseins ergibt. Resultat der Wahrnehmung war, „daß man einerseits
das Ding, wie es in Wahrheit ist, nun als Gedanke auffaßt, andererseits
von ihm die Erscheinung dieses Dinges unterscheidet. Das Bewußtsein
muß sich, um diese Unterscheidung treffen zu können, als Verstand defi-
nieren.“ (Emundts/Horstmann 2002: 46f.) Die Erkenntnis einerseits des
Fürsichseins des Erkenntnisobjekts, andererseits seiner Negation führen
dazu, dass der Verstand „über der sinnlichen als der erscheinenden Welt,
nunmehr eine übersinnliche als die wahre Welt“ (Hegel 2010: 113, kursiv
im Original) konstruiert; das Innere des Gegenstandes ist „reines Jenseits
für das Bewußtsein“ (ebd., kursiv im Original). Wenn Hegel hier davon
schreibt, dass einige Philosophen dieses Innere des Gegenstandes als uner-
kennbar ansehen, so erinnert dies sicher nicht zufällig an die Konstruktion
des Dings an sich bei Kant.55 Dass dieses nicht erkannt werden kann,
liege aber nicht an einer grundsätzlichen Unfähigkeit zur Erkenntnis,
sondern daran, dass dieses „Innere“ der Gegenstände als „das Nichts der
Erscheinung“ (ebd.) schlicht leer sei. Wenn Schnädelbach meint, „daß […]
der Begriff und der Gegenstand sich in der Erfahrung des Bewußtseins
als Verstand schließlich als dasselbe erweisen“ (Schnädelbach 2013: 62),
so bedeutet dies, dass das Bewusstsein die Beziehung zwischen sich selbst

55 Jaeschke erkennt im gesamten Kapitel Kraft und Verstand „mannigfache[n], wenn
auch sehr verdeckte[n] Anspielungen auf Leibniz, Kant und […] den Skeptizis-
mus, aber auch auf die neuere Wissenschaftsgeschichte und das Gravitationsge-
setz“ (Jaeschke 2016: 172).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

76

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und dem Erkenntnisgegenstand im Ausgang des Stadiums des Verstandes
begreift und so zum Selbstbewusstsein wird.

Bis hier konnte bereits gezeigt werden, dass Wahrheit im Sinne von
wahrem Wissen über einen Gegenstand Prozesscharakter hat, dass also die
Identität von Begriff und Gegenstand durch die in der Phänomenologie
des Geistes dargestellte Erfahrung des Bewusstseins herzustellen ist. Damit
ist eine zentrale Kategorie der hegelschen Philosophie angesprochen: der
Begriff des Begriffs. In den Worten Adornos: „[D]ie Hegelsche Philosophie
[beruht] überhaupt darauf […], daß eigentlich jeder einzelne Begriff falsch
ist, das heißt, daß zwischen keinem endlichen Begriff und dem, was er
bezeichnen soll, wirkliche Identität herrscht“ (Adorno 2008: 62, kursiv
im Original). Wo jedoch mit Kant an diesem Widerspruch innezuhalten
wäre, besteht „der Motor der gesamten Hegelschen Philosophie“ (ebd.)
in dem „Versuch, diese Differenz wettzumachen, also durch die Totalität
des ausgeführten Systems im ganzen eben doch jene Identität zwischen
dem Gedanken und der Sache, zwischen Subjekt und Objekt herzustellen“
(ebd., kursiv im Original) – dies ist der Kern dialektischen Denkens. Der
Begriff ist bei Hegel insofern „wirklichkeitsstiftend“ (Haller 2007: 2669),
als seine Bewegungen im Erkenntnisprozess sowohl das Erkenntnissubjekt
als auch das Erkenntnisobjekt sowie die Form der Erkenntnis, also deren
Beziehung, stetig verändern. Der Begriff des Begriffs bei Hegel bezeichnet
entsprechend keine feste Definition, „nicht den subjektiven, durch den
Menschen erzeugten, sondern den objektiven Begriff, der sich auf das
Wesen der Sache bezieht“ (Potępa 2005: 288). Durch die in der Verfolgung
des Begriffs aufgezeigten Widersprüche wird das Denken dazu genötigt,
„den Begriff mit dem Fortgang des Denkens in einer gewissen Weise
zu verändern, ohne daß man jedoch die Bestimmungen, die der Begriff
ursprünglich gehabt hat, aufgeben dürfte“ (Adorno 2015a: 18); einmal
Erkanntes wird nicht einfach ungültig, sondern neu betrachtet. Bei Hegel
wird dieses Verfahren bereits in der Vorrede der Phänomenologie, über-
schrieben Vom wissenschaftlichen Erkennen, angesprochen. Hier heißt es,
dass „in der Bewegung des Begriffs das Verschwinden der festgemeinten
Gedanken“ (Hegel 2010: 39) zu beobachten sei. Dies meint sowohl eine
Bewegung des Begriffs als auch der Wahrheit des Gegenstandes selbst (vgl.
hierzu auch Adorno 2015a: 19f.) – schließlich ist die „sogenannte Sache
selber ein vom Geist Produziertes“ (Adorno 1974: 100).56

56 Diese immense Bedeutung des Subjekts sieht Adorno der gesamten nachkanti-
schen Philosophie inhärent, wo „die Subjektivität unendlich über das hinaus
gesteigert sei, was sie bei Kant ist“ (Adorno 2008: 191). Dies führe allerdings –

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

77

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Eng mit dem Begriff des Begriffs verbunden ist derjenige der Totalität.
Dieser Begriff taucht in der Phänomenologie erst im Kapitel über den Geist
auf; allerdings wird er bereits recht intensiv in der Differenzschrift behan-
delt. Hier grenzt Hegel das eigene, spekulative Denken von der Reflexion
der kantischen Philosophie ab und erläutert, dass der „gesunde Menschen-
verstand“ in seiner Ablehnung der Spekulation zu kurz greift (vgl. Hegel
2013: 17ff.). Adorno weist darauf hin, dass erst das Moment der Spekula-
tion in Hegels Philosophie es möglich macht, über die starre Trennung
von Subjekt und Objekt hinauszugehen und letztlich die Thematisierung
des Selbstbewusstseins erlaubt (vgl. Adorno 2015a: 96). So heißt es bei
Hegel, dass „die Spekulation die Tätigkeit der einen und allgemeinen Ver-
nunft auf sich selbst ist“ (Hegel 2013: 9) und „als Realität der Erkenntnis
nur das Sein der Erkenntnis in der Totalität [anerkennt]; alles Bestimmte
hat für sie nur Realität und Wahrheit in der erkannten Beziehung aufs
Absolute“ (ebd.: 18). Totalität, von Adorno als „Inbegriff aller Bestimmun-
gen, zu denen das Denken überhaupt sich erheben kann“ (Adorno 2015a:
16), bzw. als „Inbegriff aller ausgeführten einzelnen Widersprüche“ (ebd.)
bezeichnet, kann somit verstanden werden als „in der philosophischen
Spekulation […] zur Vereinigung gebrachte Vielheit, die als Teil eines
Ganzen jeweils auch dieses Ganze ist bzw. repräsentiert“ (Blasche 2004a:
324). Westphal sieht bereits im Kapitel über die Wahrnehmung in der
Phänomenologie des Geistes den Gedanken aufscheinen, dass die einzelnen
Dinge nur „durch die Erfassung des Ganzen, von dem sie ein Teil sind“
(Westphal 1973: 102), erkannt werden können. Auch für Adorno ist diese
Bezugnahme auf das Ganze essentieller Bestandteil wissenschaftlicher Er-
kenntnis, auch wenn die Totalität nicht zu verabsolutieren ist. So fordert
er

„auf der einen Seite, daß wir nicht als sture Fachleute bei den uns ge-
gebenen Einzelphänomenen stehenbleiben, sondern sie innerhalb der
Totalität erkennen, innerhalb deren sie überhaupt erst fungieren und
ihren Sinn empfangen; daß wir aber auf der anderen Seite nun auch
nicht die Totalität, dieses Ganze, in dem wir stehen, hypostasieren, [es]
nicht dogmatisch von außen heranbringen, sondern daß wir versuchen
diesen Übergang immer aus der Sache zu vollziehen“ (Adorno 2015a:
41),

zunächst paradox erscheinend – auch zu einer Aufwertung der Außenwelt, also
des Objekts: „Dadurch also, daß die Welt selber eine Setzung des Subjekts ist,
kommt sie in dem Subjekt mit einer viel größeren Bestimmtheit zur Geltung, als
das bei Kant der Fall ist.“ (ebd.)

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

78

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wobei es „selbstverständlich eine Naivetät [sei, K. R.] zu glauben, daß man
nun wirklich rein aus dem Einzelphänomen zu jenem Ganzen, was immer
es sei, kommen könne, wenn man nicht von diesem Ganzen auch bereits
einen Begriff hat“ (ebd.). Die Erkenntnis des Ganzen wie seiner Teile fin-
det entsprechend gewissermaßen in einer Zirkelbewegung statt, die durch
Widersprüche angetrieben wird; so schreibt Adorno, dass Hegel „der An-
sicht ist, daß das Denken selber nicht seine Wahrheit daran hat, daß es
widerspruchslos verläuft, sondern daß es statt dessen [sic!] gerade durch
seine eigene Konsequenz zu immerwährendem Widerspruch gezwungen
wird“ (ebd.: 45). Nur in der vollendeten Systemgestalt, „als ausgeführte
Totalität“ (ebd.), kann ein Anspruch auf Widerspruchsfreiheit bestehen.

Die bis hierhin geschilderte Entwicklung der Erkenntnis und des Be-
wusstseins illustriert das Wesen der dialektischen Entwicklung: Widersprü-
che zwischen verschiedenen für das Bewusstsein zunächst plausiblen Aus-
sagen über einen Gegenstand bringen dieses dazu, die eigene Auffassung
zu revidieren und zu einem anderen, erweiterten Begriff von Erkenntnis
zu gelangen.57 Für Hegel zeigt sich in der Auseinandersetzung mit dem
Verstand, dass die Trennung von Erkenntnisobjekt auf der einen und Be-
wusstsein auf der anderen Seite nicht zu halten ist. Dies wird im Ausgang
des Kapitels über das einfache Bewusstsein in der Phänomenologie deutlich:
„Wir sehen, daß im Innern der Erscheinung der Verstand in Wahrheit
nicht etwas anders, als die Erscheinung selbst […] ist, sondern dasselbe
in seinen absolut-allgemeinen Momenten und deren Bewegung, und in
der Tat nur sich selbst erfährt“ (Hegel 2010: 132, kursiv im Original) – ein
Vorausblick auf das im nächsten Kapitel behandelte Selbstbewusstsein.58

57 Bloch vergleicht die in der Phänomenologie des Geistes dargestellte dialektische Be-
wegung der Erkenntnis mit der Handlung von Goethes Faust: „Die Faust-Hand-
lung ist die einer dialektischen Reise, wobei jeder erreichte Genuß durch eine
eigene, darin erwachende neue Begierde ausgestrichen wird. Und jede erreichte
Ankunft durch eine neue, ihr widersprechende Bewegung widerlegt; denn: Etwas
fehlt, der schöne Augenblick steht aus. […] Die dialektische Weltfahrt Fausts hat in
diesen ihren fortdauernden Berichtigungen nur eine Parallele: Hegels Phänome-
nologie des Geistes.“ (Bloch 1970: 38, kursiv im Original)

58 Taylor meint, dass der Übergang vom Bewusstsein zum Selbstbewusstsein in
der Phänomenologie selbst nur unzureichend dargestellt sei: „Hegel scheint hier
einer der Gefahren zum Opfer gefallen zu sein, denen dialektische Argumente
ausgesetzt sind, der Gefahr nämlich, dem betreffenden Objekt einen Maßstab
oder Standard vorauszusetzen, der, obgleich er tatsächlich noch offen ist, uns ge-
radewegs zu unserer Schlußfolgerung führt, und dies auf Kosten überanstrengter
Glaubwürdigkeit schon am Ausgangspunkt.“ (Taylor 1978: 202) Demgegenüber

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

79

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ausgangspunkt ist die vom Verstand festgestellte Identität von Subjekt
und Objekt der Erkenntnis:

„In den bisherigen Weisen der Gewißheit ist dem Bewußtsein das
Wahre, etwas anderes, als es selbst. Der Begriff dieses Wahren ver-
schwindet aber in der Erfahrung von ihm […]. Nunmehr aber ist dies
entstanden, was in diesen frühern Verhältnissen nicht zustande kam,
nämlich eine Gewißheit, welche ihrer Wahrheit gleich ist, denn die
Gewißheit ist sich selbst ihr Gegenstand, und das Bewußtsein ist sich
selbst das Wahre.“ (Hegel 2010: 134)

In dem in der Phänomenologie auf das Kapitel Bewußtsein folgende Kapi-
tel Selbstbewußtsein findet sich nun einer der wirkmächtigsten Gedanken
Hegels: die Dialektik von Herr und Knecht, auf die im Folgenden näher
eingegangen werden soll.

Zu Beginn des Kapitels hält Hegel fest, dass nun, wo die bisher beschrie-
bene Entwicklung im Selbstbewusstsein kulminiert ist, „das einheimische
Reich der Wahrheit“ (Hegel 2010: 135) erreicht sei. Ausgangspunkt dessen
ist die Erkenntnis der „Einheit der beiden Relata ‚Wissen‘ und ‚Wahrheit‘“
(Emundts/Horstmann 2002: 48) bzw. die Tatsache, „daß das Subjekt jetzt
um sich selbst als autoritative Quelle seines Wissens von der Welt wissen
kann“ (Honneth 2014: 189). Zwar ist das Selbstbewusstsein das Ergebnis
der vorhergehenden Entwicklungsstufen des Bewusstseins; Hegel betont
aber, dass diese „als Momente des Selbstbewußtseins“ (Hegel 2010: 135) in
ihm aufgehoben59 sind. Das Bewusstsein, so Schnädelbach, „begreift, daß es
als Bewußtsein die spekulative Grundfigur der ‚Identität von Identität und
Nichtidentität‘ exemplifiziert“ (Schnädelbach 2013: 63): Selbstbewusstsein
und Bewusstsein sind einerseits identisch, da das Selbstbewusstsein sich
selbst im bzw. als Bewusstsein erkennt.60 Andererseits sind beide unter-

verweist Taylor auf die stärker elaborierte Argumentation dieses Übergangs in
Hegels Wissenschaft der Logik (vgl. ebd.).

59 Aufhebung hat bei Hegel eine mehrfache Bedeutung: „einmal Aufhebung als
Beseitigung oder Liquidation und zum anderen als ein Bewahren, welches das,
was negiert wird, festhält in der neuen Qualität, die durch Negation aus ihm her-
vorgeht“ (Adorno 1973: 198). Dementsprechend sind auch die Erkenntnisse der
„überwundenen“ Stufen des Bewusstseins im Selbstbewusstsein zwar zurückge-
lassen, jedoch noch immer präsent. Schmidt am Busch arbeitet drei Bedeutungen
des „Aufhebens“ heraus: „negare, conservare und elevare“ (Schmidt am Busch 2002:
33, kursiv im Original): verneinen, bewahren und erheben.

60 Stekeler-Weithofer fasst die sprachliche Dimension dieser Konstellation wie folgt:
„So steht bei Hegel das Wort ‚Bewußtsein‘ im allgemeinsten Gebrauch über
den Wörtern ‚sinnliche Gewißheit‘, ‚Verstand‘ oder ‚Geist‘, zugleich aber auch,

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

80

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schieden, da das Selbstbewusstsein dem Bewusstsein Objekt ist, dem äuße-
ren Gegenstand in den vorherigen Bewusstseinsstufen entsprechend. Es
findet nun, da das Selbstbewusstsein kein Gegenstand wie ein beliebiges
anderes Ding der Außenwelt ist, eine „Verdopplung des Selbstbewußt-
seins“ (Hegel 2010: 141) statt: „Es ist ein Selbstbewußtsein für ein Selbstbe-
wußtsein“ (ebd.: 142, kursiv im Original) – erst jetzt hat das Bewusstsein
tatsächlich den Stand des Selbstbewusstseins erreicht und erst jetzt kann
es einen Begriff von Geist entwickeln: Geist ist „diese absolute Substanz,
welche in der vollkommenen Freiheit und Selbständigkeit ihres Gegensat-
zes, nämlich verschiedener für sich seiender Selbstbewußtsein, die Einheit
derselben ist; Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist“ (ebd., kursiv im Original).
Hegel beschreibt, dass sich nun der im Kapitel Kraft und Verstand beschrie-
bene Prozess erneut, diesmal im Bewusstsein selbst abspielt und letztlich
zur wechselseitigen Anerkennung der Selbstbewusstsein führt (vgl. ebd.:
144) – „Sie anerkennen sich, als gegenseitig sich anerkennend.“ (ebd., kursiv
im Original) Dies geschieht jedoch nicht ohne weiteres: Zunächst kommt
es zu einer Auseinandersetzung zwischen beiden, in der „sie sich selbst
und einander durch den Kampf auf Leben und Tod bewähren“ (ebd.: 146,
kursiv im Original). In diesem Kampf zeigten sich „zwei entgegengesetzte
Gestalten des Bewußtseins; die eine das selbständige, welchem das Fürsich-
sein, die andere das unselbständige, dem das Leben oder das Sein für ein
anderes, das Wesen ist; jenes ist der Herr, dies der Knecht“ (ebd.: 147f.,
kursiv im Original). Da eines der Bewusstsein im Kampf schließlich, um
sein Leben nicht zu verlieren, aufgegeben hat, zeigte es sich als vom Leben
abhängig, also unselbständig, weshalb es sich dem anderen unterwarf, dem
Herrn, der im Kampf gesiegt hat, in dem er sein Leben aufs Spiel setzte.

Diese Konstellation hat durchaus komplexe Folgen. Der Herr bezieht
sich auf die Dinge der Außenwelt ausschließlich durch den Knecht, den
er zwischen sich und die Dinge der Außenwelt „eingeschoben“ (ebd.: 149)
hat. Der Knecht hingegen bearbeitet die Dinge bzw. „die Seite der Selb-
ständigkeit“ (ebd.) der Dinge. Herr und Knecht können sich gegenseitig
kein „eigentliches Anerkennen“ (ebd.) ermöglichen: Es „fehlt das Moment,
daß was der Herr gegen den andern tut, er auch gegen sich selbst, und
was der Knecht gegen sich, er auch gegen den Andern tue“ (ebd.), es ist
„ein einseitiges und ungleiches Anerkennen entstanden“ (ebd.). So meint

differenzierend, neben ihnen, so wie das deutsche Wort ‚Katze‘ über und neben
dem Wort ‚Kater‘ […] steht […]. Das heißt, mit den Wörtern ‚Selbstbewußtsein‘,
‚Vernunft‘ und ‚Geist‘ werden Aspekte (‚Gestalten‘) des Bewußtseins unterschie-
den“ (Stekeler-Weithofer 2014: 207, kursiv im Original).

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

81

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Taylor, dass eine Anerkennung des Herrn durch den Knecht für jenen
„wertlos“ sei: „[D]er Herr kann sich nicht wirklich in ihm erkennen“
(Taylor 1978: 211), da der Knecht, der durch die Niederlage im Kampf
sich als unselbständig und somit nicht als ebenbürtiges Selbstbewusstsein
erwiesen hat, für den Herrn kein gleichberechtigtes Gegenüber darstellt.

Sowohl der ungleiche Bezug auf die Dingwelt als auch die Asymmetrie
der Beziehung zwischen beiden führt aber allmählich zu einer „Umkeh-
rung“ (ebd.: 211) des Verhältnisses zwischen Herr und Knecht; obwohl
der Herr als Sieger aus dem Kampf um Anerkennung hervorging, zeigt
sich im Verlauf, dass „[d]ie Wahrheit des selbständigen Bewußtseins […]
das knechtische Bewußtsein [ist]“ (Hegel 2010: 150, kursiv im Original). Dies
liegt zum einen an der im Kampf gefühlten Todesangst des Knechts; durch
die Angst „um sein ganzes Wesen“ (ebd.) ist der Knecht „innerlich aufge-
löst worden“ (ebd.), „alles Fixe hat in ihm gebebt“ (ebd.). Die Folge: Der
Knecht kann „sich von seinem besonderen Selbstbezug trennen, während
der siegreiche Herr sich darin eher erhärtet“ (Taylor 1978: 212). Mit ande-
ren Worten: Der Knecht nähert sich in der Todesangst dem Allgemeinen
an, indem er sich von seiner Individualität löst. Der zweite Grund für die
letztendliche Überlegenheit des Knechtes liegt in der Arbeit: Das zunächst
unterlegene Bewusstsein, so Hegel, „[kommt] [d]urch die Arbeit […] zu
sich selbst“ (Hegel 2010: 150f.). Der Knecht bearbeitet die Dinge, darf sie
aber nicht konsumieren – dies bleibt dem Herrn vorbehalten. Er selbst
jedoch erkennt die Selbständigkeit der Dinge und darin auch seine eigene:
„[D]as arbeitende Bewußtsein kommt also hierdurch zur Anschauung des
selbständigen Seins, als seiner Selbst.“ (ebd.: 151, kursiv im Original) Der
Knecht erkennt sich in den Dingen der Außenwelt wieder und kann sich
schließlich auch „in der natürlichen Umgebung erkennen, wenn er sie
gemäß seinem eigenen Plan bearbeitet, denn indem er das tut, erreicht er
eine weitere ständige Negation, eine Reflexion seiner selbst“ (Taylor 1978:
213), die im Gegensatz zur Todesangst von Dauer ist.

Insbesondere in Anschluss an Marx wird die Beziehung von Herr und
Knecht üblicherweise als soziale Beziehung, also als Beziehung zwischen
zwei Individuen gedeutet – eine Interpretation, die angesichts der Rol-
lenbezeichnungen naheliegt. Stekeler-Weithofer allerdings schlägt eine
andere Interpretation vor, nach der Herr und Knecht für verschiedene
Aspekte eines innerpsychischen Verhältnisses stehen: „Hintergrund dieser
Herr-Knecht-Allegorie ist sicher das uralte Bild vom Bewußtsein als Herr
über den Leib“ (Stekeler-Weithofer 2014: 221), wodurch der Knecht, „der
arbeitende Leib“ (ebd.: 229), schließlich über den planenden Verstand als
den Herrn siegen würde, also „[…] strukturell der Herr des Verfahrens

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

82

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


[…], nicht etwa das für sich allein kraftlose Selbst oder Bewußtsein“ (ebd.).
In dieser Auseinandersetzung „zwischen dem bloßen Denken und einem
bloß unmittelbaren Begehren“ (ebd.: 232) muss das Denken „die Aner-
kennung des realen Begehrens und Tuns erring[en], also das Begehren
sozusagen umleite[n]“ (ebd.). Somit ginge es im Selbstbewusstseinskapitel
darum, „Arbeit bzw. Handlungen als Ausführung von Absichten durch
Umleitung eines Begehrens zu begreifen“ (ebd.: 233). Auf eine ähnliche
Interpretation bei Armstrong-Kelly verweist Fetscher ebenso wie auf die
Möglichkeit einer dritten Deutung, „in der die beiden anderen miteinan-
der verschmelzen“ (Fetscher 1975b: 15). Darin ginge es dann um die

„gegen die eigne Sinnlichkeit (Begierde) gerichtete[n] Tätigkeit so-
wohl des Herrn (der seine Anhänglichkeit ans Leben = Feigheit über-
winden muß) als auch des Knechtes (der seine ‚Begierde hemmt‘,
indem er das Produkt bearbeitet, statt es direkt zu konsumieren und
der seine natürliche Trägheit und Ungeschicklichkeit ‚wegarbeiten‘
muß)“ (ebd.).61

Der Arbeit – neben Sprache eine der beiden Formen von Entäußerung62

(vgl. Hegel 2010: 234; Röttgers 2007: 5166f.) – kommt also in der Umkeh-
rung des Verhältnisses eine Schlüsselstellung bei Hegel zu: Durch Arbeit
gleicht der Knecht sich und die Außenwelt – die dem Herrn nicht ebenso
zugänglich ist wie dem Knecht – an. Schmidt am Busch macht deutlich,
dass das Resultat von Arbeit nicht zwangsläufig ein Gegenstand sein muss,
sodass mit Hegels Arbeitsbegriff auch immaterielle Produktion erfasst wer-
den könne63 (vgl. Schmidt am Busch 2002: 39). Skrandies bemerkt mit
Schmidt-Noerr, dass Arbeit bei Hegel als grundlegende Tätigkeit zu be-
trachten ist: „Die ‚Arbeit‘ ist das, worin die einzelnen Tätigkeiten gründen.
Arbeit ist der Prozeß der geistigen Durchdringung der Welt, der Aneig-

61 Fetscher äußert sich hierzu im Zusammenhang mit der Hegelinterpretation Kojé-
ves, dem er eine „einseitig soziale Interpretation der Phänomenologie“ (Fetscher
1975b: 14, kursiv im Original) attestiert.

62 Blasche identifiziert zwei verschiedene Sinnebenen von Entäußerung bei Hegel:
„Ausdrücklich als E[ntäußerung, K. R.] werden in einem doppelten Sinne das
durch die Arbeit hervorgebrachte ‚Sein‘ (‚Dasein‘) und dessen Weggabe (im
‚Tausch‘) bestimmt.“ (Blasche 2004b: 549) Davon ist der Begriff der „Entfrem-
dung“ abzuheben: Diese „ist das dialektische Moment des Selbstverlustes im
geistigen Selbsterfahrungsgang.“ (Blasche 2004c: 550)

63 Schmidt am Busch entwirft seine Betrachtungen zu Hegels Begriff der Arbeit im
Wesentlichen anhand des Systementwurfs von 1805/1806. Inwiefern auf dieser
Grundlage ein abschließendes Urteil über den Begriff der Arbeit bei Hegel gefällt
werden können, kann hier nicht geklärt werden.

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

83

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nung der Welt und der menschlichen Möglichkeiten“ (Schmid-Noerr zit.
n. Skrandies 2015: 28)64, sodass Arbeit letztlich ein überaus allgemeiner
Begriff – und so möglicherweise mit Handeln gleichzusetzen – ist. Darüber
hinaus ist die Interpretation des Aspekts der Arbeit in der hegelschen Phi-
losophie, wie Schmidt am Busch zeigt, heftig umstritten (vgl. Schmidt am
Busch 2002: 14f.). Dass Arbeit bei Hegel eine wesentliche Rolle spielt, ist
hingegen unbestritten. So schreibt auch Adorno, dass bei diesem „die Welt
selber, in der die Menschen leben, eigentlich eine Welt der Arbeit ist und
daß von diesem Moment der Arbeit nicht abgesehen werden kann“ (Ador-
no 2015a: 114). Dies gilt offensichtlich für die menschliche Kultur, lässt
aber auch die klassische Unterscheidung von Natur und Kultur brüchig
werden, da es „eigentlich überhaupt keine Natur gibt, die nicht, sei es auch
bloß negativ, die Spur der menschlichen Arbeit trägt“ (ebd.). Diese „welt-
schaffende“ Bedeutung von Arbeit steht in engem Zusammenhang mit
dem in der Phänomenologie dargestellten Lauf der menschlichen Geschich-
te als Geschichte des sich selbst entfaltenden und sich selbst erkennenden
Geistes. Hegel schreibt, dass zum Bewusstsein „die zwei Momente, des
Wissens und der dem Wissen negativen Gegenständlichkeit“ (Hegel 2010:
34) gehören, die dann wiederum in den verschiedenen Erfahrungsstufen
des Bewusstseins in stetigem Wechsel zusammenzuführen sind: „Der Geist
wird aber Gegenstand, denn er ist diese Bewegung, sich ein Anderes, d. h.
Gegenstand seines Selbsts zu werden, und dieses Anderssein aufzuheben.“
(ebd., kursiv im Original) Diese Aufhebung der Selbstentfremdung des
Geistes wird nun ebenfalls als Arbeit gekennzeichnet. Es handelt sich
hierbei um die „Arbeit des Begriffs“. Nur durch diese Bewegung seien
„[w]ahre Gedanken und wissenschaftliche Einsicht“ (ebd.: 61) zu gewin-
nen.65 Dementsprechend ist sie grundlegendes Kennzeichen der Philoso-
phie: „Das letzte Ziel und Interesse der Philosophie ist, den Gedanken, den
Begriff mit der Wirklichkeit zu versöhnen.“ (Hegel 1971: 455, kursiv im

64 Skrandies betont, dass Arbeit im Kontext der Herr-Knecht-Dialektik wesentlich
„einer geistig-philosophischen Bestimmung des Bewusstseins“ (Skrandies 2015:
29) folge und somit im Grunde „einer Politisierung entzogen“ sei. Eine solche
Thematisierung erfolge erst in den Grundlinien der Philosophie des Rechts (vgl.
ebd.: 29).

65 Adorno beschreibt die Arbeit des Begriffs als „Arbeit des Subjekts, mit anderen
Worten: eine Leistung des erkennenden Menschen“ (Adorno 2015a: 66) und
folgert, dass dieser Erkenntnisprozess kein rein geistiger sein kann, sondern „[…]
zugleich ein Prozeß [ist], der seiner eigenen Logizität nach über den abstrakten
Gedanken hinausweist und sich sättigt mit den Erfahrungen, an denen man
eigentlich steht“ (ebd.: 67).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

84

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Original) Insofern ist der Stellenwert der Arbeit in ihrer Bedeutung für das
Individuum wie auch für die Entfaltung des Geistes und damit für Kultur
und Gesellschaft in der hegelschen Philosophie kaum zu überschätzen.

Ähnlich zentral ist Arbeit für die Betrachtung von Staat und Gesell-
schaft. Hegel unterscheidet strikt zwischen beiden: So ist der Staat „durch
das Allgemeine vermittelt“ (Hegel 2017: 343); die Individuen sehen in ihm
von ihren persönlichen Interessen ab, um allgemeine Interessen zu bestim-
men (vgl. ebd.). In der bürgerlichen Gesellschaft jedoch geht es allein um
die individuellen Interessen; entscheidend ist die „privatrechtliche Stellung
des zum bourgeois gewordenen Bürgers“ (Riedel 2007: 8727, kursiv im
Original). Gesellschaftliche Integration wird wesentlich vermittelt über das
„System der Bedürfnisse“ (Hegel 2017: 346, kursiv im Original): „[d]ie Ver-
mittlung des Bedürfnisses und die Befriedigung des Einzelnen durch seine
Arbeit und durch die Arbeit und Befriedigung der Bedürfnisse aller Übri-
gen“ (ebd., kursiv im Original).66 Der gesellschaftliche Zusammenhang
wird durch die Abhängigkeit der Individuen von der Arbeit anderer – die
moderne Arbeitsteilung – gestiftet und führt über die Angleichung der
Arbeitsgewohnheiten letztlich auch zu einer Angleichung der Gewohnhei-
ten in kulturellen Dingen. (vgl. ebd.: 349ff.) Es entsteht eine „praktische
Bildung“ (ebd.: 352, kursiv im Original), die „[…] in der Gewohnheit und
in dem Bedürfen der Beschäftigung [besteht]“ (ebd.) – Arbeit schafft im In-
dividuum das Bedürfnis ihrer selbst und wird zur Differenzkategorie von
Gebildeten und Barbaren (vgl. ebd.). Die Arbeitsteilung als Folge der „Spe-
zifizierung der Mittel und Bedürfnisse“ (ebd.) vergrößert die gegenseitige
Abhängigkeit der vergesellschafteten Individuen immer stärker – die Inte-
gration beschleunigt sich. Sie ermöglicht eine Mechanisierung einzelner
Arbeitsgänge und damit auch die zunehmende Übernahme körperlicher
Arbeiten durch Maschinen. Die Idee eines Systems der Bedürfnisse zeigt
offensichtliche Parallelen zur Theorie der „unsichtbaren Hand“ (Smith
1974: 371) des Marktes, durch die das Verfolgen der individuellen Interes-
sen letztlich zum Wohl der gesamten Gesellschaft führen soll (vgl. ebd.:
3): „[I]ndem jeder für sich erwirbt, produziert und genießt, [produziert
und erwirbt] er eben damit eben damit für den Genuß der Übrigen […].“
(Hegel 2017: 353)67

66 Offenbar setzt bereits Hegel die Arbeit, wenn er deren gesellschaftliche Organi-
sation thematisiert, einer Form von Arbeit gleich, in der für einen anonymen
Markt produziert wird.

67 Zum Zusammenhang der „List der Vernunft“ bei Hegel und der „unsichtbaren
Hand“ bei Smith vgl. Stapelfeldt 2012: 87.

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

85

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bedingung für das Gelingen des Systems der gegenseitigen Abhängig-
keit sind die individuellen Unterschiede. Da sie natürlichen Ursprungs
sind, sind Forderungen nach Gleichheit Hegel zufolge verfehlt; sie bedin-
gen die Schichtung der Gesellschaft in Stände – Rohstoffgewinnung, Wei-
terverarbeitung sowie Politik und Verwaltung. (vgl. Hegel 2017: 354f.)68

Erst die Angehörigkeit zu einem der Stände – und damit eine Zuordnung
zu einem Beruf – erlaubt es einem Individuum, „etwas Substantielles“
(ebd.: 360) zu sein. Gehört es keinem Stand an, ist es „eine bloße Privatper-
son und nicht in wirklicher Allgemeinheit“ (ebd.), wodurch es letztlich
seinen Begriff, nämlich Individuum zu sein, verfehlt. Die Entwicklung
der bürgerlichen Gesellschaft führt zu einer „Anhäufung der Reichtümer“
(ebd.: 389, kursiv im Original) auf der einen und „Vereinzelung und Be-
schränktheit der besonderen Arbeit und damit die Abhängigkeit und Not
der an diese Arbeit gebundenen Klasse“ (ebd., kursiv im Original) auf der
anderen Seite. Folge ist die Entstehung des Pöbels, der sich zunächst durch
Armut, mehr noch aber dadurch auszeichnet, „daß er die Ehre nicht hat,
seine Subsistenz durch seine Arbeit zu finden, und doch seine Subsistenz
zu finden als sein Recht anspricht“ (ebd.: 390). Für die Bekämpfung von
Armut erwägt Hegel zwei Alternativen: So könnte dies geschehen, „ohne
durch die Arbeit vermittelt zu sein, was gegen das Prinzip der bürgerlichen
Gesellschaft und des Gefühls ihrer Individuen von ihrer Selbständigkeit
und Ehre wäre“ (ebd.); oder die Bedürftigen werden dazu angehalten, sich
durch ihre Arbeit zu ernähren, was allerdings ebenfalls negative Folgen
nach sich ziehen würde: „[S]o würde die Menge der Produktionen ver-
mehrt, in deren Überfluß und dem Mangel der verhältnismäßigen selbst
produktiven Konsumenten gerade das Übel besteht, das auf beide Weisen
sich nur vergrößert.“ (ebd.) Zwar darf den Individuen im Sinne ihrer Men-
schenwürde der Zugang zu Arbeit nicht verwehrt werden. Allerdings führt
eine Beschäftigung aller Individuen tendenziell zu einer Überproduktion
von Waren. Dieser Widerspruch treibt „die bürgerliche Gesellschaft über
sich hinaus[…]“ (ebd.: 391), sodass sie nun nach Absatzmärkten in an-
deren Ländern streben muss, was im Ergebnis auch zur Kolonisierung
anderer Länder führt (vgl. ebd.: 392). Letztlich bedeutet dies, dass eine
bürgerliche Gesellschaft kaum für sich selbst bestehen kann; dass Marx
eine an Hegel anknüpfende Theorie der Überwindung der bürgerlichen

68 Ähnliche Ideen hinsichtlich des Zusammenhangs zwischen natürlich bedingten
individuellen Unterschieden und jenen, die in gesellschaftlichen Hierarchien
und Prozessen zum Ausdruck kommen, finden sich bereits bei Locke (vgl. Jonas
1981a: 83f.).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

86

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gesellschaft ausarbeiten kann, liegt nicht zuletzt an den hier angebotenen
Anknüpfungspunkten, die die ökonomischen Grenzen der bürgerlichen
Gesellschaft andeuten. Sowohl die Idee der zwangsläufigen Überprodukti-
onskrise als Folge kapitalistischer Produktion als auch die Idee, dass die
bürgerliche Gesellschaft über sich hinaustreibt, die zentrale Aspekte der
späteren marxschen Theorie bilden werden, sind also bei Hegel bereits
anzutreffen.

Von großer Bedeutung für die weitere Entwicklung ist auch die Ausar-
beitung der Dialektik durch Hegel, die sein Werk durchzieht und deren
philosophisches Kernstück ist; so ist „[d]as Verständnis der D[ialektik,
K. R.] HEGELS […] das seiner Philosophie“ (Kohlenberger 2007: 4109).
Dialektik ist als Methode eng mit dem thematisierten Inhalt verknüpft:
„D[ialektik, K. R.] ist nicht als formale Methode, sondern als ‚Gang der
Sache selbst‘ zu begreifen“ (ebd.), wie bei der Betrachtung der Bewegung
des Begriffs ersichtlich wird. Durch die Entfaltung des Begriffs eines Ge-
genstandes wird innerhalb desselben ein Widerspruch offenbar, der die
Unzulänglichkeit des Begriffs selbst deutlich macht – so geschehen in den
einzelnen Formen des Bewusstseins, in welchen das Bewusstsein die eigene
Beziehung zur Welt auf immer neue Weise zu fassen versuchte, bis es
einen Punkt erreichte, an dem eben diese Weise nicht aufrechterhalten
werden konnte und zugunsten einer neuen Betrachtungsweise aufgegeben
werden musste. In den Worten Adornos: „Der Begriff wird solange hin-
und hergewendet, bis sich ergibt, daß er mehr ist, als er ist. Er geht in
die Brüche, sobald er auf sich beharrt, während doch nur die Katastro-
phe solcher Beharrung die Bewegung stiftet, die ihn in sich zu einem
anderen macht.“ (Adorno 1969: 150f.) Der Gegenstand und der zugehöri-
ge Begriff sind, so wird gezeigt, nicht identisch; das Herausarbeiten des
Nichtidentischen bringt ihn dazu, sich weiterzuentwickeln. Durch dessen
Integration werden die Aufhebung des bestehenden und die Etablierung
eines „höheren“ Begriffs erreicht, der seinerseits wiederum aufs Neue mit
dem gemeinten Gegenstand zu konfrontieren ist. Hegel beschreibt dieses
Vorgehen als vernünftige Betrachtung, durch die das Wesen der Dinge
begriffen werden kann: „Etwas vernünftig betrachten heißt, nicht an den
Gegenstand von außen her eine Vernunft hinzubringen und ihn dadurch
bearbeiten, sondern der Gegenstand ist für sich selbst vernünftig“ (Hegel
2017: 85). Hier schließt Hegel unmittelbar an Kant und die von ihm insze-
nierte kopernikanische Wende an, in deren Folge das Verhältnis zwischen
Erkennendem und zu Erkennendem neu bestimmt wird. Dies hat unmit-
telbare Konsequenzen für die Wissenschaft: „[D]ie Wissenschaft hat nur

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

87

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


das Geschäft, diese eigene Arbeit der Vernunft der Sache zum Bewußtsein
zu bringen.“ (ebd.)

Bei der reflektierenden Betrachtung der Dinge trifft man notwendig auf
Widersprüche – dies ist eines der zentralen Ergebnisse der Philosophie
Kants. Kant schloss, dass die Vernunft, da sie sich in diese Widersprüche
verstrickt, nur begrenzt als Medium der Erkenntnis taugt, während seine
Nachfolger, so auch Hegel, genau an diesem Punkt ansetzten und diese
Widersprüche als Bedingung für eine Weiterentwicklung des Denkens er-
kannten: „[D]er Widerspruch selber: der zwischen dem festgehaltenen und
dem bewegten Begriff, wird zum Agens des Philosophierens.“ (Adorno
1969: 86) Widerspruchlos, so Adorno, sei das Denken „nur als ausgeführ-
te Totalität […], nicht aber in den einzelnen Schritten“ (Adorno 2015a:
45). Die widerspruchsfreie Totalität kann als Telos der hegelschen Philoso-
phie begriffen werden – bzw. Hegel zufolge der Philosophie insgesamt.
Endpunkt wäre dementsprechend eine Erkenntnis des Zusammenhangs
von Subjekt und Objekt, Geist und Materie, in der kein Widerspruch
mehr auftaucht; der Geist hätte sich durch Erkenntnis der allumfassenden
Vernunft vollends in der Welt entfaltet. So ist Geist bei Hegel „nicht
abgespaltener subjektiver Gedanke, sondern real, und damit seine Bewe-
gung die reale Geschichte“ (Adorno 1969: 159): Menschheitsgeschichte
und Philosophie sind bei Hegel identisch, wobei zu bedenken ist, dass
das auf diese Weise konstruierte Subjekt-Objekt wesentlich Subjekt, also
vom Geist bestimmt ist (vgl. ebd.: 25). Es ist der Geist, der die Geschichte
sich fortentwickeln lässt, auch wenn dies zwar durch das Handeln der
Individuen, diesen jedoch unbewusst, geschieht – nicht durch deren Ideen,
sondern „durch ihre Interessen, Bedürfnisse, Triebe, durch selbstsüchtige
Zwecke und Leidenschaften“ (Jaeschke 2016: 377). Die Vernunft setzt sich
in der Geschichte – wieder sei an Smiths „unsichtbare Hand“ erinnert –
mittels „List“, hinter dem Rücken der Individuen durch, die ihre eigenen
Bedürfnisse verfolgen (vgl. Adorno 1969: 55f.).

Die Thematisierung des Geistes erfolgt in der Phänomenologie im An-
schluss an die Stadien der Vernunft: „Die Vernunft ist Geist, indem die
Gewißheit, alle Realität zu sein, zur Wahrheit erhoben, und sie sich ihrer
selbst als ihrer Welt, und der Welt als ihrer selbst bewußt ist.“ (Hegel 2010:
324) Hegel entfaltet – analog zu den Entwicklungsstufen der vorherigen
Stadien des Geistes – den Begriff des Geistes in verschiedenen Stufen, die
hier direkt auf geschichtliche Epochen Bezug nehmen: die erste ist die
Sittlichkeit, die zunächst auf die griechische, dann auf die römische Antike
Bezug nimmt (vgl. Schnädelbach 2013: 73f.): „Das Ergebnis ist eine Welt,
in der sich Allgemeines und Besonderes, rechtliche Gleichheit und gelebte

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

88

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Individualität unvermittelt gegenüber stehen“ (ebd.: 74); es zeigt sich eine
„Entfremdung“ zwischen Individuum und Gesellschaft, der mit Bildung
zu begegnen ist, die dann als Aneignung bzw. als Wiederaneignung der
entfremdeten Welt (vgl. Jaeschke 2016: 176; Ritz 2007: 5198) zu verstehen
ist. Wenn Hegel schreibt, dass Pädagogik dem Menschen helfen soll, „sei-
ne erste Natur zu einer zweiten geistigen umzuwandeln“ (Hegel 2017:
302), so ist damit genau dieser Umstand der Weltaneignung gemeint: Die
zweite Natur ist letztlich die gesellschaftliche Umwelt des Individuums,
die ihm fremd gegenübersteht und die es sich aneignen muss (vgl. Funke
2007: 21815).

Hegels Auseinandersetzung mit diesem Thema bezieht sich zunächst
auf Mittelalter und frühe Neuzeit, bevor ausführlich die Aufklärung the-
matisiert wird (vgl. Jaeschke 2016: 176), in der vor allem die Auseinan-
dersetzung zwischen Vernunft und Glaube ins Zentrum rückt: „‚[D]er
Glauben‘ [hat] durch die bloße Reaktion auf die Angriffe der Aufklärung
schon die Schlacht verloren […]“ (Brauer 2014: 482), da damit die Legi-
timität einer Auseinandersetzung nach Maßstäben der Vernunft bereits
anerkannt ist. Der Kampf wird bei Hegel schließlich „eindeutig zugunsten
der Aufklärung gelöst“ (ebd.: 485). Infolge der Aufklärung, so Hegel, „ist
der Geist als absolute Freiheit vorhanden“ (Hegel 2010: 435, kursiv im
Original). Die Aufklärung also schafft die Voraussetzungen für eine umfas-
sende Selbsterkenntnis des Geistes: „[E]r ist das Selbstbewußtsein, welches
sich erfaßt, daß seine Gewißheit seiner selbst, das Wesen aller geistigen
Massen der realen sowie der übersinnlichen Welt, oder umgekehrt, daß
Wesen und Wirklichkeit das Wissen des Bewußtseins von sich ist.“ (ebd.,
kursiv im Original)

Diese absolute Freiheit drückt sich weltpolitisch in der Französischen
Revolution aus. Dabei beruht sie auf christlichen Grundsätzen: Erst das
Christentum hat Freiheit (als Erlösung) allen Menschen zuerkannt, wäh-
rend Freiheit in der Antike nur wenigen Individuen zuteilwurde. Die
Revolution setzt – auch wenn sie zunächst keine dauerhaften Institutionen
etablierte (und den von Hegel gefürchteten Terror verursachte)69 – neue

69 Hegel setzte sich intensiv mit der Jakobinerherrschaft auseinander. Auf diese
bezieht sich etwa die Aussage „Verdächtig werden tritt daher an die Stelle, oder
hat die Bedeutung und Wirkung des Schuldigseins, und die äußerliche Reaktion
gegen diese Wirklichkeit, die in dem einfachen Innern der Absicht liegt, besteht
in dem trocknen Vertilgen dieses seienden Selbsts, an dem sonst nichts wegzu-
nehmen ist, als nur sein Sein selbst.“ (Hegel 2010: 440, kursiv im Original)
Hobsbawm zeigt, dass die sich aus der Kriegführung ergebenden Notwendigkei-
ten sowie ihre letztlich auf Durchsetzung besitzbürgerlicher Interessen gerichte-

2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik

89

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Maßstäbe, an denen sich traditionelle Institutionen messen lassen mussten.
(vgl. Ritter 2015: 28ff.) Ritter zeigt, dass die Gedanken zum Staatsrecht
in den Grundlinien der Philosophie des Rechts einen Versuch Hegels dar-
stellen, „das revolutionäre Prinzip der Freiheit als Recht aus dem politi-
schen Kampf herauszuholen“ (ebd.: 38), sodass letztlich „der Staat […] die
Wirklichkeit der konkreten Freiheit“ (Hegel 2017: 406) und damit den
Ausgleich von allgemeinen und besonderen Interessen darstellt (vgl. ebd.:
407f.). Ritter zufolge sind es diese Ideen, die später „zur Verwerfung seiner
Philosophie als reaktionär und als Staatsvergottung führen“ (Ritter 2015:
69) – und den an Hegel anschließenden Junghegelianern „ihre Themen als
Religions-, Staats- und Ökonomiekritik vor[geben]“ (Blasche 2004c: 551).

Im Anschluss an das Kapitel zur Aufklärung erscheint dasjenige zur
Religion. Jaeschke bezeichnet dessen Bedeutung als „umstritten“ (Jaeschke
2016: 178); Schnädelbach meint, dass die Existenz dieses Kapitels „schwer
zu erklären“ (Schnädelbach 2013: 76) sei, „zumal Hegel selbst einräumt,
daß auf allen bisherigen Bewußtseinsstufen auch immer die diesen Stufen
entsprechenden Religionsformen präsent und thematisch gewesen seien“
(ebd.). Fulda greift diesen Anwurf Schnädelbachs explizit auf (vgl. Fulda
2014: 601, Anm. 2) und verweist darauf, dass für die Explikation des abso-
luten Wissens, das im abschließenden Kapitel behandelt wird, „spezifische
Erfahrungen, die nicht ohne ein religiöses Selbstbewußtsein zu machen
waren“ (ebd.), vonnöten sind. Nach Jaeschke geht es Hegel hier darum
darzustellen, dass die religiöse „Vorstellung“ defizitär, da „noch nicht Den-
ken in Begriffsform“ (Jaeschke 2016: 181), sei. Demnach sei diese Ausein-
andersetzung mit dem Christentum „eine scharfe Kritik“ (ebd.) desselben.

Ähnlich wie im Fall des Religionskapitels wurde auch die Notwendig-
keit des Abschlusskapitels bezweifelt. Gegen die verbreitete Auffassung,
dass das Kapitel zum absoluten Wissen lediglich ein Resümee der bisher
ausgearbeiteten Inhalte der Phänomenologie darstelle, richtet sich Fulda;
Hegel selbst antizipierte den Kritikpunkt einer „zu geringe[n] Ausführlich-
keit“ (Fulda 2014: 603) dieses Kapitels. Nach Taylor bezeichnet das absolu-
te Wissen „die endgültige Einheit von Subjekt und Objekt […] oder –
von einem anderen Standpunkt aus betrachtet – die Einheit des endlichen
und des unendlichen Subjektes oder der absoluten Substanz und der Sub-
jektivität“ (Taylor 1978: 284). Diese Einheit ist tendenziell bereits in der
Religion vorhanden, findet aber erst in deren Überwindung ihre endgülti-

te Politik die Jakobiner von den Unterschichten und von politischen Idealen
entfremdete, was letztlich zur La Terreur genannten Periode der Französischen
Revolution führte (vgl. Hobsbawm 2004: 142).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

90

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ge Form: in der Wissenschaft. Wissenschaftswissen ist „diejenige Form des
Wissens, die er [Hegel, K. R.] am Ende der Aufklärung geschichtlich ver-
wirklicht sieht“ (Jaeschke 2016: 181). Das Absolute ist nun, wie von Hegel
in der Vorrede zur Phänomenologie geschrieben, „am Ende das […], was es
in Wahrheit ist“ (Hegel 2010: 22, kursiv im Original). Die Entwicklung
ist an einem Endpunkt angelangt, an dem „das Wahre […] das Ganze“
(ebd.) ist – die Wahrheit der geistigen Bewegung zeigt sich, nachdem sie
sich durch ihre Widersprüche fortentwickelt hat, bis sie das Stadium des
absoluten Geistes als ihre definitive Wahrheit erreicht hat und es keine
Erfahrungen mehr gibt, die eine Weiterentwicklung möglich bzw. nötig
machen.

Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

I'm enslaved by the living space
By the walls, roofs and the working place

I'm enslaved by the games we play
No matter what I do, I will still sell myself.
– The (International) Noise Conspiracy

Im Deutschen Idealismus, so wurde gezeigt, steht die Befassung mit dem
Geist im Mittelpunkt. Eine Auseinandersetzung mit den konkreten gesell-
schaftlichen Verhältnissen fand demgegenüber nur marginal statt. Wo die-
se doch thematisiert werden – etwa in Hegels Rechtsphilosophie – geschieht
dies meist in affirmativer Weise. Materialistische Philosophie macht deut-
lich, wie sehr die Gesellschaft insgesamt, aber auch die Philosophie durch
die kapitalistische Wirklichkeit determiniert werden: Sozialer Umgang,
materielle Außenwelt, das Denken, schließlich das Erkenntnisvermögen
selbst sind durch die kapitalistische Wirtschaft präformiert. Menschliches
Denken und Handeln – individuell oder sozial – können sich immer
nur unter und anhand der gegebenen Bedingungen vollziehen, was eine
umfassende Reflexion der gesellschaftlichen Wirklichkeit im Kapitalismus
und damit auch der Ökonomie erfordert.

Jedoch bleibt das, was Hegel philosophische Spekulation nennt, auch für
die materialistische Dialektik – anders als in positivistischen Denktraditio-
nen – ein wichtiges Mittel der Erkenntnis; insofern ist auch eine materia-
listische Dialektik mit der idealistischen Tradition verbunden.

2.2

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

91

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Marx – materialistische Dialektik und Fetischismus

Marx kam während seiner Studienjahre in Berlin mit dem Kreis der Jung-
hegelianer in Berührung (vgl. Schweikard 2016: 5), mit deren Ideen er
sich ebenso intensiv auseinandersetzte wie mit der von ihnen kritisierten
Philosophie Hegels: „Hier im Streite offenbarte sich manche widerstre-
bende Ansicht, und immer fester kettete ich mich selbst an die jetzige
Weltphilosophie, der ich zu entrinnen gedacht“ (Marx zit. n. Schweikard
2016: 5) – gemeint ist die Philosophie Hegels. In einem frühen Text, der
Einleitung Zur Kritik der hegelschen Rechtsphilosophie, zeigt Marx an, dass
über die von den Junghegelianern geleistete Religionskritik – die „die
Voraussetzung aller Kritik“ (Marx 1953: 207) bilde – hinauszugehen sei.
Er fordert: „Es ist also die Aufgabe der Geschichte, nachdem das Jenseits der
Wahrheit verschwunden ist, die Wahrheit des Diesseits zu etablieren.“ (ebd.:
208f., kursiv im Original) Marx beabsichtigte, eine von der Religionskritik
ausgehende Kritik der gesamten gesellschaftlichen Verhältnisse zu entwi-
ckeln. Im Rahmen eines solchen Vorhabens habe die Philosophie eine
entscheidende Bedeutung: Marx macht geltend, dass man „die Philosophie
nicht aufheben [könne, K. R.], ohne sie zu verwirklichen“ (ebd.: 215, kursiv
im Original), während man sie andererseits nicht verwirklichen könne,
„ohne sie aufzuheben“ (ebd., kursiv im Original). Als Ansatzpunkt benennt
Marx die hegelsche Rechtsphilosophie; deren Kritik sei

„sowohl die kritische Analyse des modernen Staates als auch die ent-
schiedene Verneinung der ganzen bisherigen Weise des deutschen poli-
tischen und rechtlichen Bewußtseins, dessen vornehmster, universellster
zur Wissenschaft erhobener Ausdruck eben die spekulative Rechtsphiloso-
phie selbst ist“ (ebd., kursiv im Original).

Marx sucht den theoretischen Ansatzpunkt zur Veränderung der gesell-
schaftlichen Verhältnisse in der hegelschen Philosophie, in der bereits aus-
gesprochen wurde, dass die bürgerliche Gesellschaft über sich hinausweist.
Während Hegel es jedoch dem Staat anvertraut, die gesellschaftlichen Wi-
dersprüche zu lösen, betont Marx die grundsätzliche Parteilichkeit des
Staates in gesellschaftlichen Konflikten und postuliert daher dessen Über-
windung (vgl. Adorno 1974: 258f.). Marx fordert eine Theorie, die „die
Sache an der Wurzel“ (Marx 1953: 216) fasst und in diesem Sinne radikal
(von lateinisch radix: Wurzel) ist.

Anschließend an die Religionskritik der Junghegelianer – insbesondere
Feuerbachs – formuliert Marx: „Die Kritik der Religion endet mit der
Lehre, daß der Mensch das höchste Wesen für den Menschen sei, also mit dem

2.2.1

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

92

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch
ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches We-
sen ist“ (ebd.: 216f., kursiv im Original). Die Möglichkeit, die gesellschaft-
lichen Verhältnisse zu verändern, bietet laut Marx die Entstehung des
Proletariats infolge der industriellen Revolution: „Wenn das Proletariat
die Auflösung der bisherigen Weltordnung verkündet, so spricht es nur das
Geheimnis seines eigenen Daseins aus, denn es ist die faktische Auflösung
dieser Weltordnung.“ (ebd.: 223, kursiv im Original) So bezieht Marx
das Proletariat in die Philosophie ein: „Die Philosophie kann sich nicht
verwirklichen ohne die Aufhebung des Proletariats, das Proletariat kann
sich nicht aufheben ohne die Verwirklichung der Philosophie.“ (ebd.: 224)
Dieses enge Verhältnis von Philosophie und Politik bzw. Gesellschaft wird
künftig für Marx und seine Nachfolger eine immense Bedeutung haben,
wie sich noch zeigen wird.

Marx bescheinigt Hegel in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten,
dass in seinen Werken „eine wirkliche theoretische Revolution enthalten“
(Marx 2015: 179) sei und fordert eine Befassung mit der Frage „wie halten
wir es nun mit der hegel’schen Dialektik?“ (ebd.: 129) – eine Frage, die von
Arndt als „Gretchenfrage“ (Arndt 2004: 245) der marxschen Philosophie
bezeichnet wird. Marx stellt diese Frage, während er explizit auf Formulie-
rungen Hegels zurückgreift – etwa, wenn er schreibt, dass der Kommunis-
mus „die Position als Negation der Negation“ (Marx 2015: 129) sei. Marx
zeigt, dass sich die Junghegelianer der Terminologie Hegels bedienen,
dabei aber kein „Bewußtsein […] über das Verhältnis zur Hegel’schen
Dialektik“ (ebd.: 130) entwickelten – eine Ausnahme bilde hier lediglich
Feuerbach. Im Kontext der Auseinandersetzung mit Hegel hebt Marx an
Feuerbach lobend hervor, dass dieser sich als einziger intensiv mit dem
Thema auseinandergesetzt, den „wahren Materialismus“ (ebd.: 131, kursiv
im Original) begründet und den Entfremdungscharakter der Philosophie
Hegels herausgearbeitet habe (vgl. Quante 2015: 318). Im Fortgang kriti-
siert Marx nun sowohl Hegel als auch Feuerbach, dessen Hegelkritik neue
Probleme berge. Der Kommunismus als Negation der Negation sei „die
nothwendige Gestalt und das Energische Princip der nächsten Zukunft,
aber der Communismus ist nicht als solcher das Ziel der menschlichen
Entwicklung, – die Gestalt der menschlichen Gesellschaft“ (Marx 2015:
129). Arndt identifiziert in diesem Satz eine doppelte Frontstellung Marx‘:
„Gegen Hegel behauptet Marx die Unabgeschlossenheit der Geschichte, die
nicht an ein Ende kommt; gegen Feuerbach aber behauptet er, daß das Wah-
re Resultat einer vermittelnden geschichtlichen Bewegung sei, für welche
die Figur der Negation der Negation einstehe.“ (Arndt 2004: 247, kursiv

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

93

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


im Original) Marx hebt zwar Feuerbachs Leistung hervor, „der Negation
der Negation, die das absolut Positive zu sein behauptet, das auf sich selbst
ruhende und positiv auf sich selbst begründete Positive entgegenstellt“
(Marx 2015: 131) zu haben, also „vom Positiven, vom Sinnlich-Gewissen“
(ebd.) statt vom „Geist“ ausgegangen zu sein; doch Feuerbach fasse „die
Negation der Negation nur als Widerspruch der Philosophie mit sich selbst
auf“ (ebd.: 132, kursiv im Original). Hegel allerdings habe mit der Nega-
tion der Negation „nur den abstrakten, logischen, spekulativen Ausdruck
für die Bewegung der Geschichte gefunden, die noch nicht wirkliche Ge-
schichte d[es] Menschen als eines vorausgesezten Subjekts, sondern erst Er-
zeugungsakt, Entstehungsgeschichte des Menschen“ (ebd., kursiv im Original)
sei. So geht es Marx bei der Dialektik um „die kritische Gestalt dieser bei
Hegel noch unkritischen Bewegung“ (ebd.: 133, kursiv im Original). Marx
unterstützt also einerseits die Wendung Feuerbachs zum Sinnlichen, Mate-
riellen, weigert sich aber andererseits, die hegelsche Dialektik insgesamt zu
verwerfen und plädiert für „eine kritisch aufgeklärte und materialistisch
gewendete Konzeption“ (Quante 2015: 319) der Dialektik. Arndt sieht das
kritische Potenzial, das Marx in der Dialektik erkennt, in der Konzeption
der Phänomenologie des Geistes begründet; mit der Dialektik fokussiert He-
gel die geschichtliche Bewegung, sodass „die entfremdete Wirklichkeit als
historisch gewordene und insofern auch geschichtlich zu überwindende“
(Arndt 2004: 251, kursiv im Original) begriffen wird – eine Sichtweise, die
Marx‘ Gesellschaftsbild entscheidend prägt.

Dieser ersten Phase der Auseinandersetzung mit Hegel folgte eine späte-
re, in der sich Marx hauptsächlich auf die Wissenschaft der Logik bezieht
(vgl. Arndt 2004: 255; Quante 2016: 270), wobei aber die in der ersten
Phase der Hegelkritik erarbeiteten Grundlagen ihre Gültigkeit behalten
(vgl. Quante 2015: 330). Marx selbst betonte in Briefen und auch im
Vorwort zum Kapital mehrfach die Bedeutung der Philosophie Hegels für
seine eigene dialektische Methode (vgl. Quante 2016: 270f.), die in engem
Zusammenhang mit seiner Kritik an der bürgerlichen Gesellschaft steht.
Marx‘ Dialektik, so Stapelfeldt, sei eine „Kritik der Hegelschen als einer bür-
gerlich-bewußtlosen Dialektik“ (Stapelfeldt 2012: 132, kursiv im Original);
Marx geht es um die Aufklärung der gesellschaftlichen Aspekte, die bei
Hegel als List der Vernunft implizit und daher unaufgeklärt bleiben. In
Hegels Philosophie werde „dieses allgemeine Bewußtlose […] theoretisch
reproduziert in Form unreflektierter Voraussetzungen“ (ebd.: 132f.), wäh-
rend Marx eine Analyse dieser Voraussetzungen unternimmt.

Aufgrund dieses engen Zusammenhangs des spezifischen historischen
Hintergrunds der Entstehung der hegelschen Dialektik und ihres Inhalts

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

94

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kann eine materialistische Dialektik „keine überhistorisch gültige, von allen
bestimmten Erkenntnisgegenständen unabhängige, auf jeden Gegenstand
anwendbare Methode“ (ebd.: 134, kursiv im Original) sein. Entsprechend
„[kann] von Dialektik […] nicht als Methode, unabhängig vom Inhalt,
gesprochen werden“ (ebd.). Die Dialektik ist in den gesellschaftlichen
Verhältnissen angelegt, in denen sich die Widersprüche abspielen; als Me-
thode ist sie ausschließlich auf unbewusste gesellschaftliche Verhältnisse
anwendbar – Dialektik kann also nur in einer Gesellschaft Gültigkeit bean-
spruchen, die unbewusst – philosophisch betrachtet, bei Hegel, durch die
List der Vernunft, nationalökonomisch, bei Smith, durch die unsichtbare
Hand – organisiert ist und würde den Anspruch auf die Möglichkeit von
Erkenntnis verlieren, sobald eine Umgestaltung der Gesellschaft nach ra-
tionalen Maßstäben geschieht. (vgl. ebd.)

Dieser Unterschiede zum Trotz identifiziert Adorno eine entscheiden-
de Kontinuität zwischen Hegel und Marx, da beide die Bedeutung des
Objekts im Verhältnis zum Subjekt betonen: „Hegel hat […] die gesell-
schaftliche Objektivität […] immer wieder hervorgehoben, und dieses Ob-
jektivitätsmoment ist dann bei Marx vollkommen ins Zentrum gerückt.“
(Adorno 1974: 170) Bei Marx allerdings ist dieser Gedanke „verbunden
worden mit einer Kritik an dem hegelschen oder idealistischen Geistbe-
griff, und die Objektivität, die dort eine innersubjektiv konstituierte war,
ist umgeschlagen eben in die materielle“ (ebd.). Der Hauptantrieb der ma-
terialistischen Dialektik besteht in der Absage an das affirmative Moment
ihres idealistischen Pendants. Adorno meint,

„daß innerhalb der Marxischen Dialektik die Erfahrung, an der sie
eigentlich gebildet ist […], im Mittelpunkt steht: daß die Welt, mit
der wir es zu tun haben, und die Welt, mit der bis heute die Mensch-
heit überhaupt es zu tun gehabt hat, eine in sich widerspruchsvolle
Welt ist, und daß jene Identität, die der spekulative Begriff bei Hegel
behauptet gewissermaßen in der Tasche zu haben und die in der To-
talität des Systems aufgesucht wird, daß die überhaupt eine erst herzu-
stellende sei, das heißt, daß die Herstellung einer widerspruchslosen
Verfassung der Wirklichkeit eine Sache der menschlichen Praxis ist
und nicht eine Sache der Philosophie.“ (Adorno 2015a: 125)

Für Hegel ist das Wahre das Ganze; eine materialistische Dialektik wie
die marxsche dagegen findet ihren Ausgangspunkt wesentlich in der Kritik
dieses Ganzen – der Kritik der entfalteten bürgerlichen Gesellschaft.

Adorno hebt hervor, dass der Materialismus marxscher Prägung die
Abwendung vom Idealismus mit den Naturwissenschaften und den „posi-

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

95

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tiven Wissenschaften“ teilt. Er arbeitet zwei Momente des Materialismus
heraus und unterscheidet zwischen einem „sozial-metaphysischen Prinzip
und einem positivistisch-szientifischen“ (Adorno 1974: 172) Prinzip. Wäh-
rend in Hegels Idealismus der Geist das zentrale Moment darstellt, aus
dem heraus die Welt erkannt und erklärt wird, wird im Materialismus
„[…] dem Geist die Rechnung [präsentiert], indem er ihn seiner eigenen
Naturwüchsigkeit überführt und schließlich den Ursprung des Geistes
und noch seiner äußersten Sublimierungen in der Lebensnot sucht“ (ebd.:
173), also in der Materie bzw. im leiblichen Aspekt des menschlichen
Lebens.

In dieser Position steckt allerdings, so Adorno, eine gewisse Gefahr. Er
spricht sich explizit dagegen aus, ein absolut Erstes zu postulieren, wie es
in einer „prṓtē philosophía“ (Adorno 2015a: 29) der Fall ist: Dabei handelt
es sich um eine „Philosophie, die irgendwelche Urgründe sei es des Seins,
sei es des Denkens angibt, aus denen mit Notwendigkeit alles andere fol-
ge“ (ebd.).70 Konkret vor Augen hat Adorno die Entwicklung der an Marx
anschließenden Philosophie, die letztlich zur „Legitimationswissenschaft
des Marxismus-Leninismus“ (Elbe o. J.: 1) ausgebaut wurde. Elbe arbeitet
drei unterschiedliche „Marxismen“ heraus, also drei verschiedene Traditio-
nen der Fortführung des Werkes von Marx, wobei für die vorliegende
Arbeit vor allem der Marxismus-Leninismus71 als offizielle Doktrin der
UdSSR und der anderen realsozialistischen Staaten sowie der westliche
Marxismus, zu dessen Vertretern Adorno gezählt wird (vgl. ebd.: 15),
von Bedeutung sind.72 Der Marxismus-Leninismus ist nach Elbe dadurch
gekennzeichnet, dass dort nicht „das Verschwinden der kapitalistischen
Formbestimmungen, sondern ihre alternative Nutzung“ (ebd.: 6, kursiv im
Original) angestrebt wird. Diese Entwicklung ist eng mit dem Stichwort
dialektischer Materialismus – einer Wortschöpfung Plechanows (vgl. Knispel

70 Bei Hegel zeige sich die paradoxe Situation, dass auch er ein solches Philosophie-
ren kritisierte, jedoch mit dem Begriff des Begriffs selbst ein absolut Erstes benennt
und somit im Kern den Anspruch einer prṓtē philosophía für. seine Philosophie
übernimmt (vgl. Adorno 2015a: 30).

71 Elbe verweist mit Labica darauf, dass durch diese Namensgebung „[i]m Marxis-
mus […] Engels hinter Marx [verschwindet], im Leninismus Stalin hinter Lenin.“
(Elbe o. J.: 3, Anm. 8) Der offizielle Namensgeber sage nichts über die tatsächli-
che Genese der Theorie aus: So sei der Marxismus in dieser Richtung „eigentlich
ein Engelsismus“ (ebd.: 3).

72 Für Elbe bildet die „Neue Marx-Lektüre“ von z. B. Backhaus und (dem auch in
der vorliegenden Arbeit zitierten) Heinrich eine dritte Form, die sich von den
beiden erwähnten unterscheidet (vgl. Elbe o. J.: 15).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

96

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2007: 18499f.) – sowie der „dialektisch-materialistische[n] Methode“ (o.
A. 1982: 28) verbunden. Diesen dialektischen Materialismus, abgekürzt
Diamat73, betrachtet Adorno als Verfallsform des Marxismus infolge des
Übergangs zur „offizielle[n] Denkerei des Ostblocks“ (Adorno 1969: 20).
Der so verstandene dialektische Materialismus ist Adorno zufolge „ein pro-
pagandistischer Schwindel, da in ihr [der Rede vom ‚Diamat‘, K. R.] selber
bereits das Prinzip der Dialektik negiert ist, daß nämlich die Philosophie
an ihren bloßen Ursprungsprinzipien eigentlich nicht genug hat“ (Adorno
2015a: 29). Die Materie bzw. – übertragen auf soziologische Begriffe –
die Ökonomie wird hier laut Adorno als absolut Erstes gesetzt, wodurch
die der Dialektik eigentümliche Dynamik verloren zu gehen droht (vgl.
ebd.: 32). Erkenntnistheoretischer Ausgangspunkt des Diamat ist die Vor-
stellung, „daß Natur und Gesellschaft […] unabhängig vom Willen und
Bewußtsein der Menschen existieren, sich nach objektiven Gesetzen ent-
wickeln und vom menschlichen Bewußtsein mehr oder minder getreu
widergespiegelt werden“ (ebd.: 28f.), sodass das „empirische[n] Studium
der Tatsachen“ (ebd.: 29) zum wichtigsten Forschungsinstrument wird.
Eine Widerspiegelung wird in einer ersten Bedeutung in gesellschaftstheo-
retischer Hinsicht postuliert; hier „gelten etwa politische und juristische
Verhältnisse als W[iderspiegelung, K. R.] von Produktionsverhältnissen
(Basis-Überbau-Theorem)“ (Ritter/Gründer/Gabriel 2007: 50514).

Eine zweite Bedeutung erfährt der Begriff Widerspiegelung in episte-
mologischer Hinsicht, wo es um „ein Entsprechungsverhältnis zwischen
menschlichen Gedanken und Welt“ (ebd.) geht. Sandkühler setzt diese
Widerspiegelungstheorie mit „der dialektisch-materialistischen, der marxis-
tischen Erkenntnistheorie“ (Sandkühler 1975: 601, kursiv K. R.) überhaupt
gleich. Er geht von einer „dialektisch-ontologischen Unterscheidung (nicht
Trennung!) von Sein und Bewußtsein“ (ebd.: 617) aus und unterstreicht in
Anlehnung an Lenin, dass „Denken und Sein […] in der Einheit des Seins
[unterschieden]“ (ebd.) seien – ein offensichtlicher Anklang an die hegel-
sche Philosophie. Sandkühler spricht sich für eine eigene materialistische
bzw. marxistische Erkenntnistheorie aus, die in einem komplexen Verhält-
nis zur Wissenschaft der politischen Ökonomie stehen und eine „Einzel-
disziplin im System der materialistischen Dialektik“ (ebd.: 627, kursiv im
Original) bilden soll. Rotermundt hingegen zweifelt in seinem prägnant
betitelten Aufsatz Materialistische Erkenntnistheorie – was soll das? den Sinn
eines solchen Unterfangens grundsätzlich an, da Erkenntnistheorie „histo-
risch-materialistisch gar nicht betrieben werden“ (Rotermundt 1975: 630)

73 Adorno verwendet Diamat offenbar synonym zu Marxismus-Leninismus.

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

97

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


könne und verweist darauf, dass Marx „[…] keinen Versuch unternommen
[hat], das Verhältnis von Denken und Sein an sich zu erforschen“ (ebd.:
630, kursiv im Original).

Die Frage nach einer dezidiert materialistischen Erkenntnistheorie kann
an dieser Stelle nicht vertieft werden. Es ist lediglich zu konstatieren, dass
diese Frage – nicht zuletzt aufgrund der Tatsache, dass Marx selbst keine
Ausarbeitungen zum Thema hinterlassen hat – Gegenstand kontroverser
Diskussion und ein wichtiges Unterscheidungsmerkmal der verschiedenen
„Marxismen“ bildet. Entgegen des oben zitierten Vorwurfs Adornos gegen-
über Vertretern des Marxismus-Leninismus, ihrerseits eine „prṓtē philo-
sophía“ zu verfolgen, schreibt Eichhorn, selbst Vertreter dieser Strömung,
dass „man sich diese materiell-determinierte Einheit nicht als ‚Urstoff‘ oder
‚Urgrund‘ oder als ein besonderes ‚Sein‘ hinter allem Seienden vorstellen“
(Eichhorn 1984: 110) dürfe, sondern dass es sich um eine „Gesamtheit von
Zusammenhängen, von Wechselwirkungs- und Übergangsprozessen, von
Prozessen der Entwicklung, des Entstehens und Vergehens“ (ebd.) hande-
le. Wie und warum es zu gegensätzlichen Aussagen bei Adorno kommt,
ist kaum zu ermitteln, zumal Adorno, wenn er über zeitgenössische Ent-
wicklungen im Diamat schreibt, keine Quellen benennt. Anzunehmen ist,
dass der Grund für diese Unterschiede gegensätzlichen Interpretationen
des Werkes von Marx und nicht zuletzt der relativ starken Bezugnahme
Adornos auf Hegel entstammt.74 Becker meint, dass bereits Marx, noch
mehr allerdings seine Nachfolger*innen, zu wenig reflektiert hätten, „wie
eng die dialektische Methode mit Hegels idealistischem Grundansatz ver-
woben ist“ (Becker 1972: 10):

„Da nämlich ihre zentralen Kategorien [die der materialistischen Dia-
lektik, K. R.] wie Gegensatz, Widerspruch, Vermittlung u. a. keine
Bestimmungen einer empirisch zu legitimierenden Methodologie sein
können, degenerierten sie zu methodischen Leerformeln, denn sie
waren ja ihres – nur im Zusammenhang der Hegelschen idealistischen
Philosophie zu rechtfertigenden – Sinnes beraubt.“ (ebd.)

74 Schnädelbach berichtet von heftigen Anfeindungen, denen Adorno in den
1960er Jahren von Seiten der studentischen Vertreter*innen des Marxismus-Le-
ninismus ausgesetzt war (Herrschaft 2010: 454). Bauermann/Rötscher etwa wer-
fen der gesamten Kritischen Theorie vor, Marx zu verfälschen und stören sich
offensichtlich besonders an einer auf Lukács zurückgehenden Fokussierung der
Kategorie der Entfremdung (vgl. Bauermann/Rötscher 1971: 1444).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

98

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auch wenn Becker in seinen Ausführungen wesentlich eine umfassende
und rigide Kritik der hegelschen wie der marxschen Dialektik betreibt75,
wird hier doch deutlich, dass die Idee der Dialektik im Idealismus veran-
kert bleibt. Das betont auch Adorno, wenn er schreibt, dass im „Begriff des
Verdinglichten […], auch bei Marx, der ganze Idealismus noch drinsteckt“
(Adorno 2006: 221). An anderer Stelle betont er, „daß in dem Marxischen
Ansatz eine Art von Selbständigkeit des Begriffs liegt, die einem primi-
tiven materialistischen Nominalismus ganz fremd wäre“ (Adorno 1974:
262). Marx unterscheidet sich Adorno zufolge eben durch den bewussten
Rückgriff auf Hegel entscheidend von anderen Materialisten seiner Zeit:
„[I]m Telos, gerade in diesem Motiv der sich durch die Geschichte ver-
wirklichenden Vernunft ist Marx sogar idealistisch gewesen“ (ebd.: 279)
– Marx‘ Wissenschaftsverständnis erschöpft sich also nicht in bloßer Empi-
rie, sondern enthält Anklänge an die philosophische Spekulation.76 Hier-
für steht nicht zuletzt der Anspruch der Überwindung der bürgerlichen
Gesellschaft, der allerdings in einem eigentümlichen Spannungsverhältnis
zu den deterministischen Zügen des Materialismus liegt. Diesbezüglich
scheibt Adorno:

„Ich möchte sagen, in diesem Widerspruch des Materialismus drückt
sich der wirkliche Widerspruch aus, daß die Welt und gar die gesell-
schaftliche Welt, in der wir leben, ein in sich geschlossener Determi-
nationszusammenhang ist, daß aber die Möglichkeit eines menschen-

75 Im weiteren Verlauf verbindet Becker diesen Aspekt mit einem Verweis auf das
„Paradoxe und Irrationale“ (Becker 1972: 105) der hegelschen Theorie und ihrer
Bearbeitung durch Marx. Er hinterfragt die Möglichkeit, die „Hegelsche Dialek-
tik […] auf Geschichte übertragen zu können“ (ebd.: 137) – dass Hegel selbst
genau das tut, betont dagegen Dannemann (vgl. Dannemann 2005: 60). Das
Resultat von Beckers Argumentation ist das Urteil, dass aus der konsequenten
Abschaffung des Konkurrenzprinzips in Wirtschaft und Gesellschaft zwangsläu-
fig „ein autoritärer Staatsdirigismus“ (Becker 1972: 139) resultieren müsse.

76 Heinrich verweist in diesem thematischen Zusammenhang auf die Lesart, dass
im Schaffen von Marx zwei Phasen zu identifizieren sind, deren zweite nach
der Veröffentlichung der Deutschen Ideologie beginnt: „Nachdem Marx nun selbst
wieder Abstraktionen verwendet, tritt an die Stelle der pauschalen Kritik die
Abgrenzung zu deren idealistisch-spekulativem Gebrauch bei Hegel. […] Die
Überwindung des Empirismus führt nicht zu einem Verzicht auf empirische
Kenntnisse und Untersuchungen, sondern zum Verzicht auf die Idee, Erkennt-
nis bestehe jenseits jeder begrifflichen Konstruktion lediglich in der möglichst
genauen Auffassung der Empirie.“ (Heinrich 2004: 263, kursiv im Original) Diese
Einteilung des marxschen Werks ist nicht unüblich, aber auch umstritten (vgl.
Heinrich 2018: 20)

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

99

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


würdigen Lebens eigentlich daran hängt, daß aus diesem Zusammen-
hang herausgetreten wird. […] Das Telos, die Idee des Marxischen
Materialismus ist die Abschaffung des Materialismus, das heißt, die
Herbeiführung eines Zustandes, in dem der blinde Zwang materieller
Bedingungen über die Menschen gebrochen wird, und in dem die
Frage nach der Freiheit erst wahrhaft sinnvoll wäre.“ (ebd.: 197f.)

Dass eine solche Formulierung des Materialismus wesentlich von einer sol-
chen verschieden ist, die die Fokussierung des Materiellen essentialistisch
wendet, ist evident.

Die großen Unterschiede in der Interpretation der Werke von Marx, die
zwischen der Interpretation Adornos und den Vertreter*innen des Mar-
xismus-Leninismus auszumachen sind, sind nicht zuletzt darauf zurück-
zuführen, dass Adornos Marxkenntnisse wesentlich über Georg Lukács
vermittelt sind. Dieser wird – vor allem im Hauptwerk seines frühen
Schaffens Geschichte und Klassenbewusstsein – in verstärktem Maße Anlei-
hen bei Hegel nehmen (vgl. Dannemann 2005: 59ff.) und so zu einem
wichtigen Wegbereiter der Kritischen Theorie avancieren. Für Lukács und
für Adorno ist Entfremdung eine zentrale Kategorie der eigenen Marxin-
terpretation, die wiederum eng mit Arbeit zusammenhängt. Das ist kein
Zufall: Arbeit ist einer der zentralen Begriffe der marxschen Philosophie
und bezeichnet dort die spezifisch menschliche Form des Tätigseins. So ist
Arbeit „Prozeß zwischen Mensch und Natur, ein Prozeß, worin er seinen
Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigne Tat vermittelt, regelt und
kontrolliert“ (Marx 2009: 179) – damit setzt Marx die von ihm fokussierte
Form der Arbeit von „den ersten tierartig instinktmäßigen Formen der
Arbeit“ (ebd.) ab. Stattdessen geht es hier um Arbeit „in einer Form, worin
sie dem Menschen ausschließlich angehört“ (ebd.: 179f.); die planmäßige,
im Denken vorausgeplante Tätigkeit ist es, die diese menschliche Tätigkeit
vom Tätigsein der Tiere unterscheidet.77

Der bereits bei Hegel erwähnte Begriff der Entfremdung ist bei Marx in
den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten zentral; insbesondere die von
Feuerbach übernommene „Kritik der religiösen Selbst-E[ntfremdung, K.
R.] in Form des abstrakten absoluten Wissens“ (Ritz 2007: 5206) in der
Philosophie Hegels kann als Ausgangspunkt des Entfremdungsbegriffs bei

77 Zu philosophischen Problemen der Interpretation des Arbeitsbegriffs bei Marx
vgl. Vieth 2016: 164ff.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

100

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Marx angesehen werden.78 Quante arbeitet vier Dimensionen desselben
heraus: (vgl. Quante 2015: 248ff.)
– Die Entfremdung zwischen den Arbeiter*innen und den von ihnen hergestell-

ten Produkten entsteht, da Arbeiter*innen im Kapitalismus Produkte
für Andere produzieren: Das Produkt der Arbeit ist also Eigentum
Anderer. Mészáros bezeichnet diesen Aspekt als Entfremdung des Men-
schen von der Natur, da das Verhältnis des Menschen zu den Produk-
ten seiner Arbeit „sein Verhältnis zur ‚sinnlichen Außenwelt‘, zu den
Naturobjekten“ (Mészáros 1973: 17, kursiv im Original) darstelle, was
mit Blick auf das Entäußerungskonzept bei Hegel unmittelbar evident
ist. Ebenso ist damit eine Kritik am Schein der zweiten Natur79 verbun-
den. Marx kritisiert mit dem Begriff Naturwüchsigkeit – der „Metapher
eines heteronomen sozialen Zustands, in dem sich die menschliche
Geschichte evolutionär statt reflexiv-gesteuert vollzieht“ (Lindner 2016:
219) – die scheinbare Naturhaftigkeit und Unveränderlichkeit gesell-
schaftlicher Umstände, die auf diese Weise ihrer Ursprünge im mensch-
lichen Handeln und damit den Individuen entfremdet sind. So wird
„Natur“ bei Marx zum „Gegenbegriff zur ‚menschlichen Emanzipati-
on‘“ (ebd.): Insofern menschliches Handeln und die daraus folgenden
sozialen Mechanismen unaufgeklärt bleiben, haben sie den Anschein
der Natürlichkeit und entziehen sich auf diese Weise der Kritik.

– Aus der Entfremdung vom eigenen Produkt folgt Die Entfremdung zwi-
schen Arbeiter*innen und ihrer Tätigkeit: „Wenn also das Product der
Arbeit die Entäusserung ist, so muß die Production selbst die thätige
Entäusserung, die Entäusserung der Thätigkeit, die Thätigkeit der Ent-
äusserung sein.“ (Marx 2015: 87) In diesem entfremdeten Zustand ist
Arbeit „nicht die Befriedigung eines Bedürfnisses, sondern sie ist nur
ein Mittel, um Bedürfnisse ausser ihr zu befriedigen“ (ebd.: 88, kursiv
im Original). Da die spezifisch menschliche Tätigkeit das Individuum
zum „Verlust seiner selbst“ (ebd.) führe, ergebe sich die Konsequenz,

78 Offenbar nimmt Marx dabei auch umfassende Anleihen bei Moses Hess (vgl. Ritz
2007: 5204). Das dem Begriff zugrundeliegende Phänomen ist allerdings schon
länger bekannt; so bei Rousseau: „Der Hegel’sch-Marx’sche Terminus [Entfrem-
dung] entspricht adäquat der Situation, für die Rousseau keinen Namen hatte,
die er aber ständig beschreibt.“ (Baczko zit. n. Jaeggi 2016a: 26)

79 Adorno erweitert diesen Begriff dahingehend, „daß all das, was uns als das Natür-
liche nun einmal so gegeben ist, […] seinerseits nicht ein Natürliches, sondern
ein bereits in sich Reflektiertes oder – materialistisch gesprochen – ein in sich
bereits gesellschaftlich Vermitteltes ist, daß das, was uns als Natur entgegentritt,
in Wahrheit ‚zweite Natur‘ […] ist und nicht erste“ (Adorno 2015a: 166).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

101

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„daß der Mensch […] nur mehr in seinen thierischen Funktionen,
Essen, Trinken und Zeugen, höchstens noch Wohnung, Schmuck, etc.
sich als freithätig fühlt, und in seinen menschlichen Funktionen nur
mehr als Thier“ (ebd.). Während Kant noch postuliert, dass Unfreiheit
im Bereich der Körperlichkeit, Freiheit im Bereich der planvollen Ent-
scheidungen liegt, wird Marx zufolge dieses Verhältnis infolge entfrem-
deter Arbeit gewissermaßen umgekehrt: Arbeit wird zum Moment der
Unfreiheit, während sich fortan der Bereich körperlicher Reproduktion
durch scheinbare Freiheit(en) auszeichnet.

– Die Entfremdung des Menschen vom Gattungswesen: Die Idee des Gat-
tungswesens bei Marx speist sich, so Quante, aus drei Quellen: Neben
Motiven von Feuerbach und Hess ist dies das „von Hegel entliehene[n]
Vergegenständlichungsmodell des Handelns“ (Quante 2015: 267), der
Idee also, dass Handeln eine Entäußerung des Menschen darstellt,
durch die er sich in der Außenwelt verwirklicht. Marx bezieht sich
hier positiv auf Hegel, indem er schreibt, dass dieser „das Wesen der
Arbeit faßt und den gegenständlichen Menschen, als Resultat seiner
eignen Arbeit begreift“ (Marx 2015: 150, kursiv im Original). Arbeit ist
dementsprechend zentrales Element menschlichen Lebens: „Eben in
der Bearbeitung der gegenständlichen Welt bewährt sich der Mensch
daher erst wirklich als Gattungswesen. Diese Production ist sein Werkt-
hätiges Gattungsleben. Durch sie erscheint die Natur als sein Werk
und seine Wirklichkeit.“ (ebd.: 91, kursiv im Original) Allerdings, so
Marx, habe Hegel ein einseitig positives Bild der Arbeit gezeichnet,
da er „auf dem Standpunkt der modernen Nationalökonomen“ (ebd.:
151) stehe und „allein […] die abstrakt geistige [Arbeit, K. R.] [aner-
kennt]“ (ebd., kursiv im Original). Marx dagegen fokussiert die gesell-
schaftliche Rahmung konkreter Tätigkeiten und schließt an die erste
Dimension von Entfremdung an: „Indem daher die entfremdete Arbeit
dem Menschen den Gegenstand seiner Production entreißt, entreißt
sie ihm sein Gattungsleben, seine wirkliche Gattungsgegenständlichkeit
und verwandelt seinen Vorzug vor dem Thier in den Nachteil, daß sein
unorganischer Leib, die Natur, ihm entzogen wird.“ (ebd.: 91, kursiv
im Original) Dieser Aspekt der Entfremdung kennzeichnet die „Über-
macht der Welt über das Subjekt“ (Adorno 1969: 55) – die Übermacht
einer Welt, die von den Menschen selbst geschaffen wurde, ihnen aber
als übermächtige, selbständige Welt gegenübersteht, eben als zweite
Natur. Dadurch, dass „die entfremdete Arbeit die Selbstthätigkeit, die
freie Thätigkeit zum Mittel“ (Marx 2015: 91) der eigenen Subsistenz
wird, „macht sie das Gattungsleben des Menschen zum Mittel seiner

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

102

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


physischen Existenz“ (ebd.: 91f.). Das Soziale wird auf diese Weise
als Element einer Zweck-Mittel-Relation definiert, das letztlich allein
individuellen Interessen dient.

– Die Entfremdung zwischen den Individuen schließlich ist eine Konse-
quenz der bisher angestellten Überlegungen: „Also betrachtet in dem
Verhältniß der entfremdete[n] Arbeit jeder Mensch d[en] andern nach
dem Maaßstab und dem Verhältniß in welchem er selbst, als Arbeiter
sich befindet.“ (ebd.: 92)

Die auf dieser Grundlage aufbauenden Ausführungen erinnern an die
sozialphilosophische Interpretation der Dialektik von Herr und Knecht in
Hegels Phänomenologie des Geistes: Die in Form von Lohnarbeit ausgeübte
Tätigkeit sowie das aus dieser hervorgehende Produkt gehören nicht denje-
nigen, die jene ausführen, sondern sie gehören „[e]inem andern Wesen als
mir“ (ebd.: 93, kursiv im Original), das „[…] nur der Mensch selbst sein
[kann]“ (ebd., kursiv im Original). Folge ist die Etablierung gesellschaftli-
cher Machtstrukturen:

„Durch die entfremdete Arbeit erzeugt der Mensch also nicht nur
sein Verhältniß zu dem Gegenstand und dem Akt der Production als
fremden und ihm feindlichen Menschen; er erzeugt auch das Verhält-
niß in welchem er zu diesen andern Menschen steht. Wie er seine
eigne Production zu seiner Entwirklichung, zu seiner Strafe, wie er
sein eignes Product zu dem Verlust, zu einem ihm nicht gehörigen
Product, so erzeugt er die Herrschaft dessen, der nicht producirt, auf
die Production und auf das Product. Wie er seine eigne Thätigkeit sich
entfremdet, so eignet er dem Fremden die ihm nicht eigne Thätigkeit
an.“ (ebd.: 94)

Analog zur hegelschen Konzeption von Herrschaft und Knechtschaft gibt
es hier also zwei Seiten von Arbeit bzw. Tätigkeit: die unselbständige
Seite – bei Hegel Knecht, bei Marx Arbeiter*in –, die die Dinge bearbeitet
und die selbständige Seite – Herr oder Unternehmer*in –, die von der
unselbständigen Arbeit profitiert. Wo allerdings bei Hegel der Knecht sich
langfristig als „Gewinner“ erweist, da nur er durch Arbeit die Entfrem-
dung überwinden kann, kommt es bei Marx auf Seiten der Arbeiter*innen
zu einer Steigerung des Entfremdungsgefühls. Jaeggi beschreibt dies als
Zusammenhang zweier Probleme: „das des Sinnverlusts, der ‚Verarmung‘
und ‚Bedeutungslosigkeit der Welt‘ und das der Ohnmacht oder Macht-
losigkeit ihr gegenüber“ (Jaeggi 2016a: 32). Marx skandalisiert hier die
Tatsache, so Jaeggi weiter, dass es sich bei dieser Entfremdung „um eine
Entfremdung von Selbstgemachtem handelt“ (ebd.). In dieser Betrachtung

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

103

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wird deutlich, dass Entfremdung, die bei Hegel als zwangsläufig bzw.
in ihrer Bedeutung für die Entfaltung des Geistes tendenziell positiv
dargestellt wird, bei Marx (zunächst) negativ konnotiert ist.80 Eine erste
Parallele gibt es allerdings hinsichtlich der Ansicht, dass die Entfremdung
zu überwinden ist – bei Hegel geschieht dies durch die Erkenntnis des
Erscheinens des Geistes in der Welt und die individuelle Aneignung seiner
objektiven Gestalt durch Bildung, bei Marx durch bewusste gesellschafts-
verändernde Praxis der konkreten Individuen. Die zweite Parallele besteht
in der Notwendigkeit der Entfremdung. Bei Hegel ist Entfremdung Teil
der Entwicklung des Geistes und dementsprechend ein nicht zu vermei-
dender Bestandteil – genauer: sowohl Ursache als auch Folge – geistigen
Fortschritts, der gleichbedeutend mit der Geschichte der menschlichen
Gesellschaften ist und in der absoluten Selbsterkenntnis des Geistes ein
Ende findet. Bei Marx ist dieses Verhältnis komplexer. Um dies nachzu-
vollziehen, muss zunächst auf das marxsche Verständnis von Geschichte
sowie auf die diesem Verständnis immanente Teleologie eingegangen wer-
den.

Im von Marx gemeinsam mit Engels verfassten Manifest der Kommunis-
tischen Partei heißt es, dass die „Geschichte aller bisherigen Gesellschaft
[…] die Geschichte von Klassenkämpfen“ (Marx/Engels 1997: 19) sei und
sich in Stufen vollziehe – die Grundlage des Historischen Materialismus
(ein Ausdruck, der erst nach dem Tod von Marx entstand) bzw. der
materialistischen Geschichtsauffassung. Eine Weiterentwicklung der Gesell-
schaften sei auf die Widersprüche zwischen jeweils zwei dominierenden

80 Vieth meint, dass bei Marx „der Gegensatz gerecht/ungerecht auf den Gegensatz
entfremdet/nicht entfremdet reduziert“ (Vieth 2016: 167) werde. Das würde al-
lerdings bedeuten, dass Marx Entfremdung als normatives Problem verstünde.
Zur Frage der Normativität bei Marx schreibt hingegen Kößler von dessen Stre-
ben nach „rückhaltlose[r] Erkenntnis“ (Kößler 2011: 31): „Diese soll nämlich –
einmal mehr Webers Bestimmung der Werturteilsfreiheit so unähnlich nicht –
vor allem wissenschaftlich ‚ehrlich‘ sein. Erst nach der Etablierung objektiver
Einsichten sind moralische Urteile zulässig.“ (ebd.) Aufgrund des teleologischen
Elements der marxschen Geschichtsbetrachtung fallen zwar Engagement und
wissenschaftliche Objektivität gewissermaßen in eins (vgl. ebd.: 40f.), dennoch ist
es gerade das Bemühen von Marx, den Kapitalismus objektiv zu analysieren. Für
Bloch wiederum bezeichnet der oben zitierte kategorische Imperativ ein „Partei-
lichkeitskriterium“ (Bloch 1973: 156), an dem sich auch Wissenschaft messen
lassen muss. Iorio argumentiert, dass die Normativität „in den gesellschaftlichen
Tendenzen selbst“ (Iorio 2016: 211) sich verberge und daher keine normative
Theorie nötig sei. Das Thema der Normativität wird – auch in Bezug auf Weber –
in der vorliegenden Arbeit in Kapitel 3.1.1 nochmals aufgegriffen.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

104

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gesellschaftlichen Klassen und deren Kampf zurückzuführen, „einen un-
unterbrochenen, bald versteckten, bald offenen Kampf, der jedesmal mit
einer revolutionären Umgestaltung der ganzen Gesellschaft endete oder
mit dem gemeinsamen Untergang der kämpfenden Klassen“ (ebd.: 20). In
der bürgerlichen Gesellschaft sind diese Klassen zum einen das im Besitz
der Produktionsmittel befindliche und auf die Akkumulation von Kapital
zielende Bürgertum, die Bourgeoisie, zum anderen das Proletariat, also
diejenigen, die ihre Arbeitskraft an die Bourgeois verkaufen, um die eigene
Existenz zu sichern.

Marx prognostiziert unter dem Eindruck der immensen Armut inner-
halb der Klasse der Proletarier*innen eine massenhafte Verelendung, der
nur durch eine Aneignung der Produktivkräfte durch das Proletariat zu
entkommen sei. Eine solche proletarische Erhebung solle nach Marx und
Engels bewirken, „daß der ganze Überbau der Schichten, die die offizielle
Gesellschaft bilden, in die Luft gesprengt wird“ (ebd.: 32). Die proletari-
sche Revolution soll allerdings im Gegensatz zu früheren Revolutionen,
eine tiefgreifende gesellschaftliche Umwälzung nach sich ziehen: „Die
Proletarier haben nichts von dem Ihrigen zu sichern, sie haben alle bisheri-
ge Privatsicherheit und Privatversicherungen zu zerstören“ (ebd.), sodass
Marx und Engels die proletarische mit einer kommunistischen Revoluti-
on identifizieren (vgl. ebd.: 33f.). Durch die Abschaffung der kapitalisti-
schen Wirtschaftsweise soll das Proletariat die „Existenzbedingungen des
Klassengegensatzes der Klassen überhaupt“ (ebd.: 43) aufheben, um „eine
Assoziation, worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung für
die freie Entwicklung aller ist“ (ebd.), zu etablieren.

Marx und Engels wollen „die allgemeine Bewegungstendenz der histo-
risch-gesellschaftlichen Entwicklung, die notwendigerweise zur kommu-
nistischen Gesellschaft führen wird“ (Iorio 2016: 211), aufzeigen; der Über-
gang in eine andere, nachkapitalistische Gesellschaft – die Revolution –
wird so als direkte, zwangsläufige Folge der historischen Entwicklung
dargestellt. Mehr noch: Im Buch Die deutsche Ideologie wird das Thema
der Überwindung der Entfremdung nochmals aufgegriffen.81 Hier nennen
Marx und Engels zwei Bedingungen, die für eine Überwindung der Ent-

81 Eagleton verweist darauf, dass der in diesem Buch enthaltene Ideologiebegriff
eng mit der Idee der Entfremdung zusammenhängt. Ähnlich wie die materielle
Welt von Menschen produziert wird und diesen doch letztlich als fremde gegen-
übersteht, werden im Idealismus Ideen „als autonome Einheiten“ (Eagleton 2000:
85) aufgefasst, was letztlich dazu führt, „sie zu enthistorisieren und zu naturalisie-
ren“ (ebd.: 85f.). Zur Genese des Ideologiebegriffs vgl. ebd.: 76ff.

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

105

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fremdung erfüllt sein müssen. Zum einen ist dies ein hoher Leidensdruck
infolge des Massenelends auf der einen und wachsenden Reichtums auf
der anderen Seite. Zum anderen ist die Entwicklung der Produktivkräfte –
also der Maschinen, der Arbeitsorganisation, der Bildung der Arbeiter*in-
nen etc. – „eine absolut notwendige praktische Voraussetzung“ (Marx
1953: 362) für eine Revolution. Garant dieses technischen Fortschritts ist
als herrschende Klasse in der bürgerlichen Gesellschaft die Bourgeoisie,
die sich außerdem durch eine fortschrittliche Tendenz zum Kosmopolitis-
mus82 auszeichnet und die Überwindung feudaler gesellschaftlicher Struk-
turen bewirkt hat: „Erst sie hat bewiesen, was die Tätigkeit der Menschen
zustande bringen kann.“ (Marx/Engels 1997: 22) Und weiter:

„Die Bourgeoisie hat in ihrer kaum hundertjährigen Klassenherrschaft
massenhaftere und kolossalere Produktionskräfte geschaffen als alle
vergangnen Generationen zusammen. Unterjochung der Naturkräf-
te, Maschinerie, Anwendung der Chemie auf Industrie und Acker-
bau, Dampfschiffahrt, Eisenbahnen, elektrische Telegraphen, Urbar-
machung ganzer Weltteile, Schiffbarmachung der Flüsse, ganze aus
dem Boden hervorgestampfte Bevölkerungen – welch früheres Jahr-
hundert ahnte, daß solche Produktionskräfte im Schoße der gesell-
schaftlichen Arbeit schlummerten.“ (ebd.: 24f.)

Die Zielrichtung der Argumentation ist klar: Zwar sind mit der bürger-
lichen Gesellschaft (vermeidbares) Elend großer Teile der Bevölkerung
verbunden, doch schafft sie gleichzeitig die Bedingungen dafür, materi-
elle Armut und deren Folgen endgültig beseitigen zu können. So ist
Jaeggi durchaus darin zuzustimmen, dass Marx‘ Thematisierung der Ent-
fremdung moralische Implikationen hat und auf deren Abschaffung zielt.
Dennoch wird die Produktionsweise, die diese Art der Entfremdung
hervorgebracht hat, als zwingend notwendig für eine Emanzipation der
Menschheit von Naturzwang und Herrschaft angesehen. Die aus dieser
Produktionsweise hervorgehenden Produktionsmittel sind Voraussetzung
einer Emanzipation,

82 Kosmopolitismus beinhaltet Krossa zufolge eine „explizite ideologische Oppositi-
on gegenüber Positionen, die den Nationalstaat für den primären Rahmen von
Gesellschaft und Politik halten“ (Krossa 2018: 140). Bei Hegel kommt der Kos-
mopolitismus der bürgerlichen Gesellschaft nicht zuletzt darin zum Tragen, dass
sie über sich selbst hinaustreibt, langfristig als national abgeschottete also nicht
überlebensfähig ist. Marx und Engels ziehen hieraus praktische Konsequenzen,
wenn sie die „Proletarier aller Länder“ (Marx/Engels 1997: 60) adressieren.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

106

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„weil ohne sie nur der Mangel verallgemeinert, also mit der Notdurft
auch der Streit um das Notwendige wieder beginnen und die ganze
alte Scheiße sich herstellen müßte, weil ferner nur mit dieser univer-
sellen Entwicklung der Produktivkräfte ein universeller Verkehr der
Menschen gesetzt ist“ (Marx 1953: 362, kursiv im Original).83

Insofern ist die eingangs erwähnte negative Konnotation des Entfrem-
dungsbegriffs zwar durchaus vorhanden – dennoch ist festzuhalten, dass
eben diese Entfremdung eine notwendige Begleiterscheinung der Entwick-
lung der menschlichen Gesellschaft darstellt. Darüber hinaus ist es das sub-
jektive Empfinden dieser Entfremdung, die die Menschen antreibt, über
die bestehende Gesellschaftsordnung hinauszustreben. (vgl. ebd.: 362f.)

Dass der Kapitalismus, wie alle anderen historischen Stufen vor ihm,
nicht von Dauer sein wird, hängt nach Marx auch mit den periodisch auf-
tretenden ökonomischen Krisen zusammen, die diesem immanent sind.
Bei Marx findet sich hierzu allerdings keine ausgearbeitete, zusammenhän-
gende Theorie. Vielmehr lassen sich aus verstreut gegebenen Hinweisen
äußerst heterogene Krisentheorien zusammensetzen. (vgl. Heinrich 2018:
170f.) Im Manifest etwa stellen Marx und Engels einen Zusammenhang
zwischen gesellschaftlichem Fortschritt und Krise her, die als „Epidemie
der Überproduktion“ (Marx/Engels 1997: 26) bezeichnet wird. Benannt
wird die Verbindung zwischen der geschichtlichen Entwicklung auf der
einen und dem Zusammenhang von Produktionsmitteln und Produktiv-
kräften auf der anderen Seite. So sei etwa der Feudalismus an ein Ende
gelangt, da die Eigentumsverhältnisse den Möglichkeiten der Produktion
nicht mehr angemessen waren; ebenso würde auch die bürgerliche Gesell-
schaft enden: „Die bürgerlichen Verhältnisse sind zu eng geworden, um

83 Dies erfuhr im Marxismus-Leninismus angesichts der Bedingungen der Gegeben-
heiten im zaristischen, also feudalen und dementsprechend nicht industrialisier-
ten Russland gravierende Änderungen. Die Geschichte der frühen Sowjetunion
zeigt, dass dort nach der Revolution tatsächlich zunächst der Mangel verallgemei-
nert wurde. Die Notwendigkeit einer nachträglichen Industrialisierung dürfte
eine der wichtigsten Ursachen für die in der Folge durchgesetzte Betonung von
„Leistung, (Arbeits-)Disziplin, Gehorsam einerseits sowie Autoritarismus und Ge-
walt andererseits“ (Häfner 2016: 426) sein. Hobsbawm meint, dass eine Revoluti-
on in Russland zwar zu erwarten gewesen sei, jedoch die Meinung vorherrschte,
„daß eine russische Revolution nicht sozialistisch sein würde und könnte. Die
Bedingungen für eine derartige Transformation waren schlichtweg nicht gegeben
in einem Agrarland, das als Inbegriff für Armut, Ignoranz und Rückständigkeit
galt und in dem das Industrieproletariat […] nur eine winzige, wenn auch strate-
gisch platzierte Minderheit war.“ (Hobsbawm 2012: 81)

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

107

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den von ihnen erzeugten Reichtum zu fassen.“ (ebd.) Kurzfristig könnte
eine Ausbreitung der Märkte und eine Intensivierung ihrer Ausnutzung
Abhilfe schaffen. Diese Möglichkeit habe allerdings Grenzen und würde
lediglich eine größere Krise in der Zukunft zur Folge haben (vgl. ebd.).
Dass es seit dem 19. Jahrhundert immer wieder zu Wirtschaftskrisen oder
Depressionen kam, ist unbestritten (vgl. Hobsbawm 1996: 51ff. zur Krise
nach 1873, sowie Hobsbawm 2012: 116ff. zur Krise zwischen den Welt-
kriegen – insbesondere diese hat in der Folge gezeigt, welch immense
Auswirkungen die ökonomische Entwicklung auf die Entwicklung einer
ganzen Gesellschaft hat). Die Ursachen der Krisen sowie die Beurteilung
ihres Ausmaßes sind indes umstritten. Bei Ricardo etwa können „kapi-
talimmanente Krisen nur als partielle, nicht als allgemeine Systemkrisen“
(Stapelfeldt 2006: 378) auftreten; er bestreitet – wie viele seiner neoklassi-
schen Nachfolger*innen – die Möglichkeit einer Überproduktionskrise,
wie Marx und Engels sie voraussagen (vgl. ebd.: 391; auch Heinrich 2018:
170). Keynes wiederum sah es als möglich an, durch eine auf Vollbeschäf-
tigung gerichtete staatliche Politik die Gesellschaft „dauernd in einem
Quasi-Aufschwung zu halten“ (Keynes zit. n. Mattick 1973: 27), also Krisen
abzuschwächen oder sogar gänzlich zu verhindern, indem die Politik Ein-
griffe in die Wirtschaft vornimmt – dies wiederum wurde und wird vor
allem in (neo-)liberalen Kreisen äußerst kontrovers diskutiert, da hier in
der Regel staatliche Eingriffe in die Wirtschaft als Auslöser von Krisen an-
gesehen werden (vgl. Ptak 2008: 27ff.). Inwiefern eine ökonomische Krise
das Potenzial hat, zu einem Zusammenbruch des Kapitalismus insgesamt
zu führen, ist indes auch unter Marxist*innen umstritten. Luxemburg etwa
hält eine sozialistische Auffassung – gegen E. Bernstein – ohne eine solche
Zusammenbruchstheorie für gänzlich unmöglich (vgl. Luxemburg 2009:
76). Heinrich hingegen sieht keine Hinweise darauf, dass Marx – auch
wenn er in den Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie das Wort Zu-
sammenbruch einmal verwendet – tatsächlich einen zwingenden Zusam-
menhang zwischen zyklisch auftretenden ökonomischen Krisen und dem
Ende des Kapitalismus sah. Dennoch hat die Idee eines zwangsläufigen
Zusammenbruchs – oft in Verbindung mit dem ebenfalls von Heinrich
kritisierten Gesetz vom tendenziellen Fall der Profitrate, nach dem der
gesellschaftliche Gesamtprofit in der Ausbeutung der Arbeitskraft tenden-
ziell immer geringer wird84 – eine enorme Nachwirkung in der marxisti-

84 Im Kapital wird dieses Gesetz von Marx tatsächlich so formuliert; in den 1870er
Jahren finden sich allerdings Texte von ihm, die auf Zweifel an diesem Gesetz
hindeuten könnten. So untersucht Marx nun das von ihm selbstaufgestellte

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

108

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Literatur wie auch in der Arbeiter*innenbewegung. (vgl. Heinrich
2018: 148f.)

Die Analyse der bestehenden Gesellschaftsordnung ist das Hauptanlie-
gen des zentralen Werks der Spätphase von Marx, Das Kapital. Eingangs
wird die kapitalistische Gesellschaft als „ungeheure Warensammlung“
(Marx 2009: 49) charakterisiert, weshalb das Buch mit der Analyse der
Ware beginnt.85 Wichtig ist hier die Unterscheidung von Tauschwert und
Gebrauchswert einer Ware: Gebrauchswerte ergeben sich aus deren spezi-
fischem Nutzen und „bilden den stofflichen Inhalt des Reichtums, wel-
ches immer seine gesellschaftliche Form sei“ (ebd.: 50). Der Tauschwert
hingegen ist durch eine spezifische gesellschaftliche Situation bedingt; er
entsteht durch Abstraktion vom jeweiligen Gebrauchswert der einzelnen
Ware und ermöglicht es, Waren gegeneinander auszutauschen. Bei dieser
Abstraktion bleibt den Waren „nur noch eine Eigenschaft, die von Arbeits-
produkten“ (ebd.: 51f.) – ein wesentliches Argument, der Arbeit eine zen-
trale Stellung im Kapitalismus zuzuweisen.

Da der Tauschwert eine Abstraktion von den individuellen Eigenschaf-
ten der Dinge darstellt, wird auch von der spezifischen Arbeit, die zur
Erschaffung des jeweiligen Gegenstandes nötig ist, abstrahiert – die un-
terschiedlichen Arbeiten „unterscheiden sich nicht länger, sondern sind
allesamt reduziert auf gleiche menschliche Arbeit, abstrakt menschliche
Arbeit“ (ebd.: 52). Der Preis der Waren wird ermittelt durch die „im
Durchschnitt notwendige oder gesellschaftlich notwendige Arbeitszeit“
(ebd.: 53), die für die Produktion der jeweiligen Ware nötig ist, sodass
etwa eine Maschinisierung der Produktion durch eine Verminderung der
nötigen menschlichen Arbeitskraft (tendenziell) zu einer Preisminderung
eines Produktes führt. Ein Ding wird allerdings erst dann zu einer Ware,
wenn es auf dem Markt angeboten wird – die landwirtschaftliche Pro-
duktion in einer auf Subsistenzwirtschaft basierenden Gesellschaft etwa
produziert daher nur in untergeordnetem Maßstab Waren. Während in
früheren Gesellschaftsformen meist zur Subsistenz produziert und ledig-

Gesetz anhand mehrerer Rechenbeispiele, die in Gegensatz dazu stehen. (vgl.
Heinrich 2016a: 189f.)

85 Marx schreibt hier meist von „Dingen“; Heinrich macht allerdings darauf auf-
merksam, dass nach dem zweiten Buch des Kapitals auch Dienstleistungen ge-
meint sind (vgl. Heinrich 2016b: 99). Daher heißt es bereits im ersten Buch des
Kapitals, dass etwa auch „ein Schulmeister produktiver Arbeiter“ (Marx 2009:
473) sein könne, „wenn er nicht nur Kinderköpfe bearbeitet, sondern sich selbst
abarbeitet zur Bereicherung des Unternehmers“ (ebd.). Insofern sollte Marx‘ Ar-
gumentation nicht auf dingliche Waren beschränkt betrachtet werden.

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

109

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lich überschüssige Produkte verkauft wurden, wird in der bürgerlichen
Gesellschaft erstmals hauptsächlich für den Markt produziert, sodass erst
hier die Warenform zur verbreitetsten Form der Produkte wird. Marx stellt
im Folgenden dezidiert dar, wie der Übergang von einer Tauschwirtschaft
zu einer Geldwirtschaft vonstattengeht86, bevor eines der interessantesten
Abschnitte des Buches folgt: Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheim-
nis. Marx meint, dass die Ware „ein sehr vertracktes Ding ist, voll metaphy-
sischer Spitzfindigkeiten und Mucken“ (ebd.: 83); ein Ding, „sobald es als
Ware auftritt, verwandelt […] sich in ein sinnlich übersinnliches Ding“
(ebd.). Der Tauschwert wird als Eigenschaft der Ware angesehen: „Das
Geheimnisvolle der Warenform besteht also einfach darin, daß sie den
Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als gegen-
ständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Na-
tureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt“ (ebd.: 84) – der Tauschwert
ist also keine Eigenschaft der Ware selbst, sondern eine Eigenschaft, die
erst durch bestimmte gesellschaftliche Verhältnisse entsteht:87 „Es ist nur
das bestimmte gesellschaftliche Verhältnis der Menschen selbst, welches
hier für sie die gaukelspielerische Form eines Verhältnisses von Dingen
annimmt.“ (ebd.: 84f.) Dieses Verhältnis entsteht durch die Herkunft der
Dinge aus der menschlichen Arbeit. Die „Privatarbeiten“ – also die Arbei-
ten, die die Individuen jeweils verrichten – stiften durch ihre Produkte die
gesellschaftlichen Beziehungen, sodass den Warenproduzent*innen „die
gesellschaftlichen Beziehungen ihrer Privatarbeiten als das was sie sind,
d. h. nicht als unmittelbar gesellschaftliche Verhältnisse der Personen in
ihren Arbeiten selbst, sondern vielmehr als sachliche Verhältnisse der Per-
sonen und gesellschaftliche Verhältnisse der Sachen“ (ebd.: 85) erscheinen.
Heinrich spricht in diesem Zusammenhang von einer Verselbständigung
der Dinge gegenüber den Produzent*innen (vgl. Heinrich 2016a: 178), an
anderer Stelle davon, „dass soziale Formbestimmungen vom stofflichen
Inhalt nicht mehr geschieden werden können“ (Heinrich 2018: 186). Marx
beschreibt, dass sich aus dem gesellschaftlichen Tauschprozess durch Ge-
wohnheit bestimmte Tauschverhältnisse stabilisieren – „so daß z. B. eine
Tonne Eisen und 2 Unzen Gold gleichwertig, wie ein Pfund Gold und

86 Marx entwickelt hier keine historische Untersuchung der Entstehung von Geld,
sondern eine logische Analyse der Geldform, bei der er vom einfachen Tauschvor-
gang ausgeht (vgl. Heinrich 2016b: 101).

87 In gewisser Weise gilt das nicht nur für den Tauschwert, sondern auch für den
Gebrauchswert. Dass beide Aspekte auseinandertreten, hat nur in der bürgerli-
chen, also warenproduzierenden Gesellschaft einen Sinn, sodass dieser nur in
Relation zu jenem verständlich ist.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

110

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ein Pfund Eisen trotz ihrer verschiednen physischen und chemischen Ei-
genschaften gleich schwer sind“ (Marx 2009: 87) – und sich somit der
Schein, dass der Tauschwert ein dem Ding selbst zugehöriges Merkmal ist,
verfestigt. Den Individuen werden Grundlagen und Folgen ihres Tausch-
handelns zunehmend undurchschaubar: „Ihre eigne gesellschaftliche Be-
wegung besitzt für sie die Form einer Bewegung von Sachen, unter deren
Kontrolle sie stehen, statt sie zu kontrollieren.“ (ebd.) Marx wählt zur Dar-
stellung dieses Sachverhalts im Kapital mit „Fetischismus“ einen Begriff
aus dem religiösen Bereich. Böhme macht auf eine Kontinuität in der
marxschen Gesellschaftsanalyse aufmerksam: Thematisiert Marx in den
Frühschriften noch mit Feuerbach die Selbstentfremdung in der Religion,
wird im Kapital die Selbstentfremdung in der Ökonomie quasireligiös
gefasst (vgl. Böhme 2002: 113).88 So stehe die Gesellschaft unter einem „fe-
tischistische[n] Bann“ (ebd.: 122), sodass „keine Reform, sondern nur eine
Revolution die strukturelle Verzauberung der Gesellschaft brechen kann“
(ebd.:122f.).89 Inwieweit dieser Bedeutungszusammenhang von Marx tat-
sächlich intendiert wurde, kann an dieser Stelle nicht geklärt werden. Es
wird jedoch deutlich, dass der Warenfetisch immense Auswirkungen auf
das Bewusstsein der vergesellschafteten Individuen hat. Ebenso verhält es
sich mit dem Geldfetisch: „Eine Ware scheint nicht erst Geld zu werden,
weil die andren Waren allseitig ihre Werte in ihr darstellen, sondern sie
scheinen umgekehrt allgemein ihre Werte in ihr darzustellen, weil sie
Geld ist.“ (Marx 2009: 102f.) Auch diese Verselbständigung des Geldes
wird durch gesellschaftliche Prozesse bedingt.

In der einfachen Warenzirkulation W–G–W (wobei „W“ für „Ware“
und „G“ für „Geld“ steht) geht es darum, durch den Verkauf einer Ware
Geld zu erhalten, das für den Kauf einer anderen Ware verwendet werden
soll; der Zweck liegt also außerhalb des Tauschs selber, in der Regel in
der Erlangung des Gebrauchswerts der zweiten Ware. Die zweite Form der

88 Dagegen meint Schmieder, „dass die Kritikkonzeption des späten Marx nicht
mehr auf einem normativen Mensch-Konzept beruht und nicht mehr als Fort-
setzung des frühen entfremdungskritischen Ansatzes verstanden werden kann,
sondern aus einem radikalen Bruch mit früheren Positionen erwachsen ist“
(Schmieder 2006: 107).

89 Böhme gibt darüber hinaus interessante Einblicke in die Geschichte der Rezepti-
on des Fetischismusbegriffs im modernen Europa. Im Sinne neuerer Entwicklun-
gen in der Ethnologie hinterfragt Böhme im Folgenden, inwieweit Marx den
Fetischismus in der modernen Gesellschaft gewissermaßen „erfindet“: „Ohne
Zweifel erzeugt Marx […] erst die ‚Vorstellung‘ und den ‚Schein‘ des Kapitalver-
hältnisses.“ (Böhme 2002: 120)

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

111

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zirkulation ist G–W–G: Es soll Geld in eine Ware investiert und durch
deren Verkauf mehr Geld als vorher investiert erhalten werden, sodass die
Form eigentlich G–W–G‘ ist, wobei „G‘“ im Vergleich zu „G“ eine um
den Mehrwehrt vergrößerte Geldmenge darstellt. (vgl. Marx 2009: 152f.)
Der Mehrwert wiederum kann als das eigentliche Produkt kapitalistischer
Produktion verstanden werden. Er entsteht wie folgt: Um die eigenen
Lohnkosten (zuzüglich der zur Produktion nötigen Sachkosten) zu erar-
beiten, müssen Arbeiter*innen eine bestimmte Zeitdauer arbeiten, nach
deren Ablauf die Bilanz des Unternehmens bei 0 steht. Danach arbeiten
die Werktätigen ausschließlich für den Gewinn des Unternehmens – sie
verrichten Mehrarbeit, deren Ertrag Mehrwert genannt wird. Geld, das be-
wusst in der beschriebenen Weise zum Zweck der quantitativen Vermeh-
rung, zur „Verwertung des Werts“ (ebd.: 154) genutzt wird, ist Kapital,
dessen Bewegung dann „Selbstzweck“ ist. Marx bezeichnet die Bewegung
des Kapitals als „maßlos“, da das Kapital, um sich selbst als Kapital zu
erhalten, diese Bewegung immer wieder erneuern muss (vgl. ebd.). Marx
analysiert, wie dieser Wertzuwachs in der Kapitalzirkulation entsteht und
kommt zu folgendem Ergebnis:

„Um aus dem Verbrauch einer Ware Wert herauszuziehn, müßte un-
ser Geldbesitzer so glücklich sein, innerhalb der Zirkulationssphäre,
auf dem Markt, eine Ware zu entdecken, deren Gebrauchswert selbst
die eigentümliche Beschaffenheit besäße, Quelle von Wert zu sein,
deren wirklicher Verbrauch also selbst Vergegenständlichung von Ar-
beit wäre, daher Wertschöpfung. Und der Geldbesitzer findet auf dem
Markt eine solche eigentümliche Ware vor – das Arbeitsvermögen
oder die Arbeitskraft.“ (ebd.: 168f.)

Die zentrale Rolle der Arbeit für die kapitalistische Gesellschaft – im Mani-
fest wird die Lohnarbeit entsprechend auch als „Bedingung des Kapitals“
(Marx/Engels 1997: 33) bezeichnet – ergibt sich also aus ihrer Eigenschaft,
Wert produzieren zu können, sodass als produktive Arbeit nur das gilt,
was geeignet ist, Mehrwert herzustellen; der Kapitalfetisch als der Schein,
dass das Kapital selbst Kapital produziert, entsteht durch Absehung dieser
zentralen Rolle der Arbeit.

Bedingung dafür, dass die Arbeiter*innen ihrer Arbeitskraft auf dem
Markt anbieten können,90 ist nach Marx die Existenz des „freien Arbei-

90 Auf dem Arbeitsmarkt wird dementsprechend eigentlich Arbeitskraft, also „die
Fähigkeit eines Menschen zu arbeiten“ (Heinrich 2016a: 174), angeboten. Da die
Arbeitskraft „[…] nur als Anlage des lebendigen Individuums [existiert]“ (Marx

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

112

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ters“: „frei in dem Doppelsinn, daß er als freie Person über seine Arbeits-
kraft als seine Ware verfügt, daß er andrerseits andre Waren nicht zu
verkaufen hat, los und ledig, frei ist von allen zur Verwirklichung seiner
Arbeitskraft nötigen Sachen“ (Marx 2009: 170). So ist der Arbeiter auch
frei, den Arbeitgeber zu wechseln, aber er „kann nicht die ganze Klasse
der Käufer, d. h. die Kapitalistenklasse verlassen, ohne auf seine Existenz
zu verzichten. Er gehört nicht diesem oder jenem Kapitalisten […], aber der
Kapitalistenklasse“ (Marx 2002: 23, kursiv im Original). Wie diese doppelte
Freiheit historisch hergestellt wurde, zeigt Marx im Abschnitt über die
ursprüngliche Akkumulation: „Der Ausgangspunkt der Entwicklung, die so-
wohl den Lohnarbeiter als den Kapitalisten erzeugt, war die Knechtschaft
des Arbeiters. Ihr Fortgang bestand in einem Formwechsel dieser Knech-
tung, in der Verwandlung der feudalen in kapitalistische Ausbeutung.“
(Marx 2009: 661; vgl. auch Hobsbawm 2004: 96f.) Marx zeigt, dass es sich
dabei um einen langwierigen Prozess handelte, den er als „die gewaltsame
Schöpfung vogelfreier Proletarier“ (Marx 2009: 686) bezeichnet, die durch
„blutige Disziplin“ (ebd.) und eine „schmutzige Haupt- und Staatsaktion,
die mit dem Ausbeutungsgrad der Arbeit die Akkumulation des Kapitals
polizeilich steigert“ (ebd.: 686f.), geschieht, etwa durch die gewaltsame
„Umwandlung“ von Land- in Industriearbeiter*innen (vgl. ebd.: 678ff.).91

Auf dieser Grundlage erst konnte sich der Kapitalismus entwickeln –
und mit ihm die Bereitschaft aller Gesellschaftsmitglieder, sich den damit
verbundenen Erfordernissen anzupassen:

„Im Fortgang der kapitalistischen Produktion entwickelt sich eine
Arbeiterklasse, die aus Erziehung, Tradition, Gewohnheit die Anfor-
derungen jener Produktionsweise als selbstverständliche Naturgesetze
anerkennt. Die Organisation des ausgebildeten kapitalistischen Pro-
duktionsprozesses bricht jeden Widerstand, die beständige Erzeugung
einer relativen Übervölkerung hält das Gesetz der Zufuhr von und

2009: 172) muss ihr Tauschwert – der Arbeitslohn – die Erhaltung des Indivi-
duums und, da dieses sterblich ist, seine Fortpflanzung ermöglichen. Ihr Wert
variiert demnach ebenso wie die Kosten der Lebenserhaltung. Zusätzlich fließen
„Erlernungskosten“ (ebd.: 173) ein. Die Unterscheidung von Arbeit und Arbeits-
kraft entspricht der zwischen Gebrauchswert (lebendige Arbeit) und Tauschwert
(Arbeitskraft als potenzielle Arbeit) (vgl. Heinrich 2016a: 174f.).

91 Hierzu zählt die Vertreibung der Landbevölkerung, die auf dem Ende des Lehns-
wesens sowie auf der Privatisierung von Allgemeineigentum beruht. Beides dien-
te dem Zweck, Weideland für die Textilproduktion zu gewinnen. Die oftmals
blutigen Vertreibungen geschahen mit Hilfe staatlicher Stellen. (vgl. Marx 2009:
661 ff.)

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

113

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nachfrage nach Arbeit und daher den Arbeitslohn in einem den Ver-
wertungsbedürfnissen des Kapitals entsprechenden Gleise, der stumme
Zwang der ökonomischen Verhältnisse besiegelt die Herrschaft des
Kapitalisten über den Arbeiter. Außerökonomische, unmittelbare Ge-
walt wird zwar immer noch angewandt, aber nur ausnahmsweise. Für
den gewöhnlichen Gang der Dinge kann der Arbeiter den ‚Naturgeset-
zen der Produktion‘ überlassen bleiben, d. h. seiner aus den Produkti-
onsbedingungen selbst entspringenden, durch sie gewährleisteten und
verewigten Abhängigkeit vom Kapital.“ (ebd.: 681)

Marx zeigt, dass das Arbeitsethos des Proletariats – von Hegel als Merk-
mal der Zivilisation gelobt und von Lafargue als „rasende Arbeitssucht“
(Lafargue 2014: 31) verurteilt – ebenso wenig naturgegeben ist, wie es
die „übersinnlichen“ Eigenschaften von Ware, Geld und Kapital sind; es
entspricht vielmehr einer bestimmten sozialen und historischen Situati-
on – dem modernen Kapitalismus –, aus deren konkreten Bedingungen
heraus es entstanden und zu erklären ist. So kommt es dazu, „daß die
Arbeitskraft für den Arbeiter selbst die Form einer ihm gehörigen Ware,
seine Arbeit daher die Form der Lohnarbeit erhält“ (ebd.: 171, Anm. 35).
Aus der Erkenntnis, dass die Bestimmungen von Arbeit und Ware in der
bürgerlichen Gesellschaft menschliche Erzeugnisse sind, folgt die insbeson-
dere für die marxsche Revolutionstheorie wichtige Erkenntnis, dass die
gesellschaftlichen Verhältnisse durch menschliche Praxis geändert werden
können.

Es ist offensichtlich, dass die Arbeit einen zentralen Stellenwert in der
Theorie von Marx einnimmt. Seine eigene Stellung zur Arbeit indes ist
ambivalent. Zilbersheid identifiziert in Marx‘ Frühschriften eine „Idee
der Aufhebung der Arbeit“ (Zilbersheid 1986: 3) bzw. eine Idee der „Ver-
wandlung der Arbeit in eine neue Art der menschlichen Produktionstätig-
keit“ (ebd.: 34). Diese Tendenz sei auch im Spätwerk noch nachzuweisen,
gleichzeitig mache sich hier aber zusätzlich eine Tendenz zur Abkehr von
dieser Idee bemerkbar (vgl. ebd.: 56). In den Frühschriften von Marx sieht
Zilbersheid „zwei Arten der menschlichen Tätigkeit“ (ebd.: 36), die sich
nach ihrem Zweck-Mittel-Verhältnis unterscheiden: Die eine sei Mittel
zum Zweck, wie bereits oben in Zusammenhang mit dem Phänomen
der Entfremdung erwähnt, die andere sei „Selbstzweck“. Eine Revolution
solle dazu führen, dass alle Tätigkeiten zum Selbstzweck und so auch
die Entfremdung abgeschafft würde (vgl. ebd.: 36f.). Explizit wird in der
Deutschen Ideologie erwähnt, dass „die kommunistische Revolution sich
gegen die bisherige Art der Tätigkeit richtet, die Arbeit beseitigt“ (Marx
1953: 367, kursiv im Original). In anderen Schriften dieser Zeit setzt Marx

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

114

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Abschaffung der Arbeit und die Abschaffung des Privateigentums un-
mittelbar in eins (vgl. Zilbersheid 1986: 42) – letztlich, so Zilbersheid,
würden „sowohl die Produktion als auch die Konsumtion künstlerische
Tätigkeit“ (ebd.: 53) werden. Im Kapital wird der Akkumulationsprozess
des Kapitals mittels Arbeit kritisiert (vgl. Marx 2009: 186f.), was durchaus
kritische Potentiale gegenüber Arbeit selbst birgt. Andererseits aber ist
menschliches Leben ohne Arbeit undenkbar:

„Der Arbeitsprozeß […] ist zweckmäßige Tätigkeit zur Herstellung
von Gebrauchswerten, Aneignung des Natürlichen für menschli-
che Bedürfnisse, allgemeine Bedingung des Stoffwechsels zwischen
Mensch und Natur, ewige Naturbedingung des menschlichen Lebens
und daher unabhängig von jeder Form dieses Lebens, vielmehr allen
seinen Gesellschaftsformen gleich gemeinsam“ (Marx 2009: 186).

Insofern hält Marx eine völlige Abschaffung von Arbeit nicht für möglich.
Krüger führt dies darauf zurück, dass bei Marx „[d]ie Natur […] – anders
als bei Hegel – einen Rest von kooperationsverweigernder, abzuarbeiten-
der Gegenständlichkeit [behält]“ (Krüger 2007: 1716). Während bei Hegel
der Geist letztlich die völlige Identität von Subjekt und Objekt verbürgt,
bleibt bei Marx ein nicht subsumierbarer Rest – ein Anknüpfungspunkt
für Adornos Fokussierung des Nichtidentischen. Zilbersheid zitiert den
dritten Band des Kapital, in dem ein Reich der Freiheit von einem Reich der
Notwendigkeit unterschieden wird, wobei dieses grundsätzlich nicht aufzu-
heben sei – allerdings kann „das Reich der Freiheit immer mehr erweitert“
(Zilbersheid 1986: 77) werden. In eine ähnliche Richtung weist ein Text
von Marx, der im dritten Teil der Theorien über den Mehrwert veröffentlich
wurde. Hier kritisiert Marx eine anonym veröffentlichte Schrift und ana-
lysiert einige Unklarheiten und Widersprüche im Text, stimmt aber in
einem wesentlichen Punkt zu: „Eine Nation ist wirklich reich, wenn 6 statt
12 Stunden gearbeitet wird. Wealth is disposable time, and nothing more.“
(anonym zit. n. Marx 1968: 252, kursiv im Original) Der Kommentar von
Marx: „[F]ree time, disposable time, ist der Reichtum selbst – teils zum
Genuß der Produkte, teils zur free activity […], die nicht wie die labour
durch den Zwang eines äußren Zwecks bestimmt ist“ (ebd.: 253, kursiv im
Original).92 Aber auch diese notwendige Arbeit würde mit der Form ihrer
gesellschaftlichen Organisation ebenfalls ihren Charakter ändern:

92 Der zitierte Satz endet mit „der erfüllt werden muß, dessen Erfüllung Naturnot-
wendigkeit oder soziale Pflicht, wie man will“ (Marx 1968: 253). Hier zeigt sich
eine gewisse Unschärfe, die durch eine mangelnde Unterscheidung zwischen

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

115

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Es versteht sich von selbst, daß die time of labour selbst, dadurch, daß
sie auf normales Maß beschränkt, ferner nicht mehr für einen andren,
sondern für mich selbst geschieht, zusammen mit der Aufhebung der
sozialen Gegensätze zwischen master and men […] etc., als wirklich
soziale Arbeit, endlich als Basis der disposable time einen ganz andren,
freiern Charakter erhält“ (ebd., kursiv im Original).

Die Grundlagen für diese Möglichkeit sind in der kapitalistischen Wirt-
schaftsweise selbst angelegt, wie Marx im sog. Maschinenfragment zeigt.
Die Produktion des Mehrwerts kann, wie im Kapital dargestellt, auf zwei
verschiedene Weisen geschehen. Die Produktion des absoluten Mehrwerts
geschieht, indem die Arbeitskraft über die Zeit hinaus genutzt wird, in
der die Arbeiter*innen den eigenen Lohn, also die Kosten des eigenen
Unterhalts (und möglicherweise auch den ihrer Familien) erwirtschaften
– entweder durch eine Verlängerung des Arbeitstages oder durch eine Ver-
ringerung der Reproduktionskosten der Arbeiter*innen. Relativer Mehrwert
wird produziert, indem die Arbeitskraft intensiver genutzt wird – etwa
durch die Nutzung neuer Technologien oder durch eine Optimierung des
Arbeitsablaufs. (vgl. Marx 2009: 473ff.) Infolge einer vermehrten Nutzung
von Maschinen (für Marx gleichbedeutend mit dem Fortschritt in den
Naturwissenschaften), sinkt der Anteil lebendiger Arbeit immer weiter,
während die vergegenständlichte Arbeit anwächst; so hört der Produkti-
onsprozess auf, „Arbeitsprozeß in dem Sinn zu sein, daß die Arbeit als die
ihn beherrschende Einheit über ihn übergriffe“ (Marx 2014: 56). Vielmehr
wird die Arbeit hier „subsumiert unter den Gesamtprozeß der Maschinerie
selbst“ (ebd.). Es entsteht also ein Widerspruch zwischen dem Bestreben
der Rationalisierung und der damit verbundenen Verringerung des Anteils
der lebendigen Arbeit am gesamten Produktionsprozess einerseits und der
strukturellen Angewiesenheit auf eben diese Arbeit als Quelle von Mehr-
wert andererseits. So kommt Marx zu dem Schluss, dass „[d]as Kapital […]
so an seiner eignen Auflösung als die Produktion beherrschende Form
[arbeitet]“ (ebd.: 60). Dass „das Kapital hier – ganz unabsichtlich – die
menschliche Arbeit auf ein Minimum reduziert“ (ebd.: 62), ist auf der
einen Seite „die Bedingung ihrer Emanzipation“ (ebd.).93 Auf der anderen

Naturnotwendigkeit und sozialer Pflicht hervorgerufen wird. Diese Ungenauigkeit
lässt auch durchaus problematische Interpretationen hinsichtlich einer alternati-
ven gesellschaftlichen Organisation von Arbeit zu.

93 Im Zusammenhang mit der 3D-Druckertechnologie ist eine neue Debatte über
den Zusammenhang von Automation und Emanzipation entstanden. Boeing
etwa spricht vom 3D-Drucker als einer „Marx-Maschine“ (Boeing 2008: o. S.) und

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

116

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Seite erhöht sich mit dem „Wachstum des produktiven Kapitals“ (Marx
2002: 36) auch die „Macht der aufgehäuften Arbeit über die lebendige
Arbeit“ (ebd.), und damit die „Herrschaft der Bourgeoisie über die arbei-
tende Klasse“ (ebd.) – Arbeit marginalisiert also die Stellung der Arbeiten-
den in der Gesellschaft, ermöglicht aber die Entwicklung gesellschaftlicher
Alternativen zur Lohnarbeitsgesellschaft.

Auf den Arbeitsbegriff bei Marx und dessen Auswirkungen gibt es
höchst unterschiedliche Sichtweisen, die u. a. durch unterschiedlich starke
Betonungen der verschiedenen Aspekte zustande kommen. Postone etwa
identifiziert zwei grundlegende Ansätze: eine kategoriale und eine klassen-
zentrierte Marxinterpretation: „Erstere ist eine Kritik der Arbeit im Kapita-
lismus, letztere eine Kritik des Kapitalismus vom Standpunkt der Arbeit.“
(Postone 2003: 61) Zentral, so Postone, ist die Erkenntnis der Identität
von Arbeit und Kapital im Gesamtprozess der Kapitalakkumulation bzw.
der gesellschaftlichen Totalität, was auch Marx selbst thematisiert: „Kapital
und Lohnarbeit sind zwei Seiten eines und desselben Verhältnisses. Die eine
bedingt die andere, wie der Wucherer und Verschwender sich wechselseitig bedin-
gen.“ (Marx 2002: 36, kursiv im Original) Im Kapitalismus etabliert sich
eine unpersönliche Form der Herrschaft; diese „drückt sich als Gegensatz
zwischen den Individuen und der Gesellschaft aus, die sich als abstrakte
Struktur konstituiert“ (Postone 2003: 63). Postone folgert: „Statt der Ver-
wirklichung des Proletariats verlangt die Aufhebung des Kapitalismus die
materielle Abschaffung der proletarischen Arbeit. Die Emanzipation der
Arbeit erfordert die Emanzipation von (entfremdeter) Arbeit.“ (ebd.: 66,
kursiv im Original) Seine Marxinterpretation läuft auf die Erkenntnis hi-
naus, „daß der Kapitalismus in der Marxschen Analyse eine Gesellschafts-
formation darstellt, in der gesellschaftliche Produktion um der Produktion
willen stattfindet – während das Individuum arbeitet, um zu konsumie-
ren“ (ebd.: 66f.). Entsprechend hätte eine revolutionäre Umgestaltung der
Gesellschaft im marxschen Sinne eine Gesellschaft zum Ziel, „in der gesell-
schaftliche Produktion zum Zweck der Konsumtion stattfindet und die

zitiert Bowyer, der an der Weiterentwicklung dieser Technologie forscht: „Eine
sich selbst reproduzierende Rapid-Prototyping-Maschine wird ein revolutionäres
Eigentum an den Produktionsmitteln durch das Proletariat ermöglichen – ohne
den chaotischen und gefährlichen Revolutionskram.“ (Bowyer zit. n. Boeing
2008: o. S.) Dagegen wurde allerdings darauf hingewiesen, dass etwa Nahrung
nicht maschinell hergestellt werden kann – ebenso, so könnte man hinzufügen,
müssen auch die Maschine selbst gebaut und ihr Rohstoffe zur Verfügung ge-
stellt werden. Auch der Status von Dienstleistungen wird hier nicht erfasst. (vgl.
Eversmann 2008: o. S.)

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

117

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Arbeit des Individuums dermaßen befriedigend ist, daß sie um ihrer selbst
willen ausgeübt wird“ (ebd.: 67).

Ohne den Anspruch, die angedeuteten Probleme, Viel- und Unstimmig-
keiten in der Interpretation der marxschen Aussagen lösen zu wollen,
kann festgehalten werden, dass es zwei unterschiedliche Aspekte in Hin-
blick auf das Thema Arbeit gibt, die in den zwei von Zilbersheid identifi-
zierten Tendenzen offenbar zum Ausdruck kommen:
– Arbeit ist die Auseinandersetzung mit und zielgerichtete Bearbeitung

der Natur, die zur Sicherung der materiellen Lebensbedingungen un-
abhängig von der Verfasstheit der Gesellschaft notwendig ist.

– Arbeit wird konkret durch ihre gesellschaftliche Organisationsform be-
dingt – in der bürgerlichen Gesellschaft als Lohnarbeit.

Infolge der spezifischen Bedingungen, unter denen im Kapitalismus Ar-
beit verrichtet wird, kommt es einerseits zu Entfremdungserscheinungen,
was auf das marxsche Frühwerk verweist. Andererseits werden durch Fort-
schritte in Naturwissenschaft und Technik die Möglichkeiten geschaffen,
die für die gesellschaftliche Reproduktion nötige Zeit immer weiter zu
reduzieren, was letztlich – zumindest theoretisch – eine Überwindung
des Kapitalismus ermöglicht. Dem stehen allerdings die scheinbare Natur-
wüchsigkeit der Lohnarbeit selbst und die diese ermöglichenden wie auch
konstituierenden gesellschaftlichen Bedingungen entgegen – diese bleiben
unhinterfragt, was sich letztlich im Waren-, Geld- und Kapitalfetisch aus-
drückt. An diesen Gedanken wird Georg Lukács anschließen, wie im
nächsten Teilkapitel gezeigt werden soll, und damit eine bedeutende Rolle
in der Entwicklung der Kritischen Theorie einnehmen.

Lukács: Revolution und Verdinglichung

Georg Lukács‘ Rolle für die intellektuelle Entwicklung Adornos ist – so
sind sich viele Interpret*innen einig – kaum zu überschätzen. Dannemann
etwa verweist auf Bürger, der darauf abhebt, in welchem Umfang Adornos
„eigenes Denken sich im Nachvollzug und der Abgrenzung von Lukács
bewegt“ (Bürger zit. n. Dannemann 2004: 67).94 In besonderem Maße trifft

2.2.2

94 Dannemann kritisiert, dass es innerhalb der Wissenschaft einige Versuche gibt,
den immensen Einfluss von Lukács auf das Denken Adornos zu marginalisie-
ren (vgl. Dannemann 2004: 67f.). Honneth zufolge habe auch Adorno selbst
„eine starke Neigung besessen […], dieses Erbe zu verleugnen“ (Honneth zit. n.
Takahei 2016: 89). Geuss verweist auf den Rückgriff Lukács‘ auf Gedanken von

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

118

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dies auf die Beschäftigung mit dem Konzept der Verdinglichung zu, das
an die Analyse der Warenform bei Marx anschließt und im Zentrum des
Frühwerks von Lukács steht. Hierfür steht vor allem sein Buch Geschichte
und Klassenbewusstsein.

Ein zentrales Verdienst von Lukács ist es, die hegelschen Wurzeln der
marxschen Philosophie wieder in die Diskussion gebracht zu haben. Ter-
tulian etwa sieht bei Lukács vor allem ein „Bemühen […], den katego-
rialen Reichtum des Hegelschen Denkens zu reaktualisieren und Hegels
zahlreiche Errungenschaften – seine ‚epochemachenden Entdeckungen‘ –
in den Rahmen einer materialistischen Ontologie zu integrieren“ (Tertu-
lian 2016: 64). Dies brachte ihn schon früh in Opposition zu anderen
führenden marxistischen Intellektuellen: Lukács, so Dierse, „wendet sich
gegen die ‚Verflacher des M[arxismus, K. R.] (Bernstein) wie auch gegen
die ‚Vulgär-Marxisten‘ (Kautsky) und wirft ihnen vor, ‚die dialektische
Methode und mit ihr den Schwung des Sozialismus‘ aufgegeben zu haben“
(Dierse 2007: 18228).95 Folgt man der Einteilung Heinrichs, opponiert
Lukács gegen einen verflachten „Weltanschauungsmarxismus“ (Heinrich
2018: 23) – „[e]in äußerst simpel gestrickter Materialismus, bürgerliches
Fortschrittsdenken, ein paar stark vereinfachte Elemente der Hegelschen
Philosophie und Versatzstücke Marxscher Begrifflichkeiten“ (ebd.) wurden
hier zu einer säkularen Weltanschauung vermengt – auf der einen und

Kierkegaard (vgl. Geuss 2016: 184), wodurch sich eine weitere Verbindung zu
Adorno ergibt, der seine Dissertation über diesen verfasste.

95 Die Kritik an E. Bernstein hängt stark mit dessen Ablehnung der Dialektik und
der marxschen Geschichtsphilosophie zusammen. Sein Ausspruch, nach dem
ihm das „Endziel des Sozialismus […] nichts, die Bewegung alles“ (Bernstein
1969: 200) sei, steht paradigmatisch dafür. Bernstein argumentiert mit der aus-
bleibenden Verelendung breiter Bevölkerungsschichten und wirft einigen Mar-
xist*innen vor, dass sie „sich noch nicht vom dialektischen Schema des Werkes
[Das Kapital, K. R.] […] haben trennen können“ (ebd.: 208). Er plädiert dafür,
nicht länger eine Revolution anzustreben, sondern politische Ziele durch aktive
Teilnahme am demokratischen Gesetzgebungsverfahren zu verfolgen (vgl. ebd.:
212f.). Damit ging die Idee einher, dass „der Sozialismus […] mit der Sicherheit
eines Naturphänomens [komme]“ (Kondylis 2000: 343), weshalb das Ziel einer
revolutionären Umgestaltung der Gesellschaft aufzugeben sei. Diese Sichtweise
führte zu langanhaltenden Debatten in der deutschen Sozialdemokratie. Luxem-
burg etwa schreibt von einer „Mystifikation“ (Luxemburg 2009: 30), da auch
ein demokratischer Staat in erster Linie bürgerlicher „Klassenstaat“ (ebd.) sei
und dementsprechend „in den Interessen des Kapitals […] die Sozialreform ihre
natürlichen Schranken [findet]“ (ebd.). So bilden Maßnahmen zum Schutz der
Arbeiter*innen für Luxemburg „nicht einen Eingriff in die kapitalistische Aus-
beutung, sondern eine Normierung, Ordnung dieser Ausbeutung“ (ebd.: 33).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

119

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


einen Marxismus-Leninismus auf der anderen Seite, der als Fortsetzung
dieses Weltanschauungsmarxismus schließlich zum Dogma erstarrt war
(vgl. ebd.: 23f.).

Diese Abgrenzung von zu seiner Zeit vorherrschenden Marxinterpreta-
tionen bringt Lukács explizit im ersten Aufsatz des 1923 erschienen Ge-
schichte und Klassenbewusstsein mit dem Titel Was ist orthodoxer Marxismus?
zum Ausdruck (vgl. Lukács 1983: 58–93). Lukács beantwortet die im Titel
formulierte Frage folgendermaßen: „Orthodoxer Marxismus bedeutet also
nicht ein kritikloses Anerkennen der Resultate von Marx‘ Forschung […].
Orthodoxie in Fragen des Marxismus bezieht sich vielmehr ausschließlich
auf die Methode“ (ebd.: 58f., kursiv im Original), wobei mit Methode hier
Dialektik gemeint ist. Dieser Ausgangspunkt brachte Lukács von Seiten
damaliger marxistischer Philosophen großen Widerspruch ein. So etwa
den des sowjetischen Philosophen Deborin, der Geschichte und Klassenbe-
wusstsein 1924 umfassend kritisierte und die Resultate der marxschen For-
schungen als untrennbar von dessen Methode ansah (vgl. Deborin 2016: o.
S.). Er fragt: „[W]elche Bedeutung kann die Methode an sich haben, wenn
ihre Richtigkeit nicht bestätigt wird durch die Praxis, wenn die ‚Resultate‘
der Untersuchung mit der Praxis in Widerspruch stehen?“ (ebd.) Deborin
folgert, dass für Lukács die dialektische Methode „nur auf dem Gebiete
des reinen Denkens anwendbar ist“ (ebd.), was ihn zu dem Urteil führt,
Lukács sei „Idealist vom Scheitel bis zur Sohle“ (ebd.). Besonders Lukács‘
Kritik an Engels erzeugte heftigen Widerspruch, sodass Deborin Lukács
letztlich ein „ablehnendes Verhalten dem Materialismus gegenüber“ (ebd.)
attestiert, das Lukács von bürgerlichen Philosophen übernommen habe,
weshalb er „in Widerspruch […] mit dem Marxismus, mit dem dialekti-
schen Materialismus“ (ebd.) stehe. Dieser heftige Angriff ist eine Reaktion
auf das Insistieren darauf, dass die Dialektik eine „auf die historisch-sozia-
le Wirklichkeit“ (Lukács 1983: 63, Anm. 6) zu beschränkende Methode
sei, die Engels zu Unrecht auf die Naturerkenntnis angewandt habe. Die
Weigerung, „Sätze und Aussagen älterer, von der modernen Forschung
teilweise ‚überholter‘ Werke wie Sätze der Bibel scholastisch auszulegen, in
ihnen und nur in ihnen einen Born der Wahrheit zu suchen“ (ebd.: 58),
ist Ausdruck des Anliegens von Lukács, einer drohenden Erstarrung des
Marxismus zu begegnen.

Lukács richtet sich auch dagegen, naturwissenschaftliche Begriffe und
Methoden unkritisch auf die soziale Wirklichkeit anzuwenden und einem
rein empiristischen Ideal nachzueifern. So verweist er darauf, „daß die ein-
fachste Aufzählung, die kommentarloseste Aneinanderreihung von ‚Tatsa-
chen‘ bereits eine ‚Interpretation‘ ist“ (ebd.: 64). Insbesondere kritisiert

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

120

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


er, „daß die Erscheinungen auf ihr rein quantitatives, sich in Zahlen und
Zahlenverhältnissen ausrückendes Wesen reduziert werden“ (ebd.: 65), da
dies der Reduzierung der Waren auf ihren Tauschwert im Kapitalismus
entspricht, den Lukács „als Herrschaft des verselbständigten Tauschwerts,
als Herrschaft der Abstraktion“ (Dannemann 1987: 56) bestimmt. Er stellt
einen engen Zusammenhang zwischen naturwissenschaftlichen Methoden
und Kapitalismus her, sodass eine Übernahme dieser scheinbar neutralen
Methoden „den geschichtlichen Charakter der ihr zugrunde liegenden Tatsa-
chen übersieht und vernachlässigt“ (Lukács 1983: 66, kursiv im Original).
Naturwissenschaftliche Methoden werden bei Lukács „als Ideologiemittel
der Bourgeoisie enthüllt, die gesellschaftliche Entwicklungsprozesse als
antagonismusfrei schildern und damit deren wirkliche Natur verbergen“
(Demeter 2016: 338). Dialektisches Denken aber, so Lukács, müsse anders
agieren: „Erst in diesem Zusammenhang, der die einzelnen Tatsachen des
gesellschaftlichen Lebens als Momente der geschichtlichen Entwicklung in
eine Totalität einfügt, wird eine Erkenntnis der Tatsachen, als Erkenntnis
der Wirklichkeit möglich.“ (Lukács 1983: 69, kursiv im Original) Erkennt-
nis bedeutet demnach tatsächlich auch Erkenntnis der einzelnen Fakten,
kann allerdings nur stattfinden im Bewusstsein des Kontextes – eben
der konkreten gesellschaftlichen Totalität.96 Damit wendet sich Lukács
sowohl gegen die idealistische bürgerliche Theorie wie auch gegen einen
verkürzten Marxismus: Er wirft dem Idealismus – dass Hegels Konzepti-
on der Phänomenologie des Geistes hier das Ziel darstellt, ist unschwer zu
erkennen – vor, „diesen gedanklichen Rezeptionsprozeß der Wirklichkeit
selbst mit dem Aufbauprozeß der Wirklichkeit zu verwechseln“ (ebd.: 70)
und argumentiert mit Marx, dass die Materie nicht Resultat, sondern Aus-
gangspunkt der Entwicklung des Geistes ist. Ebenso kritisiert er einen Vul-
gärmaterialismus, der die einzelnen Dinge bloß als isolierte wahrnimmt.
Hierdurch wird die Erkenntnis der sozialen und historischen Bedingtheit
der Erkenntnisobjekte verhindert:

„[S]obald nicht mehr die Teile im Ganzen ihren Begriff und ihre
Wahrheit fanden, sondern stattdessen das Ganze aus der Betrachtung
als unwissenschaftlich entfernt oder zur bloßen ‚Idee‘ oder ‚Summe‘
der Teile verblaßte, mußte der Reflexionszusammenhang der isolier-

96 Lukács verknüpft dies mit der klassischen Unterscheidung von Wesen und Er-
scheinung von Dingen: An Marx anschließend verweist er auf den „Unterschied
zwischen ihrer realen Existenz und ihrer inneren Kerngestalt“ (Lukács 1983: 68).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

121

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ten Teile als zeitloses Gesetz einer jeden menschlichen Gesellschaft
erscheinen.“ (ebd.: 70f.)

Einzelne soziale Phänomene sind also nicht überhistorisch, sondern eben
von der Existenz eines bestimmten ökonomischen und gesellschaftlichen
Systems abhängig. Lukács unterstreicht damit den fundamentalen Unter-
schied zwischen den Naturwissenschaften und der Erkenntnis der Ge-
sellschaft: Während Widersprüche in jener ein Zeichen für „unfertige“
Theorien und somit zu überwinden sind, wird das Auftauchen von Wider-
sprüchen in dieser produktiv gewendet – „sie werden als notwendige Wi-
dersprüche, als die antagonistische Grundlage dieser Produktionsordnung
begriffen“ (ebd.: 72); aufzuheben sind sie dementsprechend in der Realität
und nicht in der Theorie. Insofern ist die Verfolgung naturwissenschaftli-
cher Ideale den Gesellschaftswissenschaften nicht nur nicht angemessen,
sondern führt zu einer Verfestigung des gesellschaftlichen Status Quo, da
Widersprüche als bloß theoretische und von der gesellschaftlichen Realität
unabhängig begriffen würden (vgl. ebd.: 72f.).97 Eine solche Betrachtung
ist im Kapitalismus allerdings – nicht nur in der Wissenschaft – die Regel.
Dementsprechend ist „das Zerreißen dieser Hülle“ (ebd.: 78), der „feti-
schistischen Gegenständlichkeitsformen“ (ebd.) notwendig, um angemes-
sene Erkenntnis erzielen zu können. Es geht demnach um die Reformulie-
rung eines Ansatzes, der bereits in der marxschen Theorie steckt: die Be-
wusstmachung gesellschaftlich unbewusster Verhältnisse. Lukács fasst „die
dialektische Methode von Marx als konsequente Weiterführung dessen,
was Hegel selbst angestrebt, aber nicht konkret erreicht hat“ (ebd.: 83).
Hegels den Geist verabsolutierende Philosophie ist für Lukács Ausdruck
dessen, dass einerseits erst im Kapitalismus aufgrund der umfassenden
Vergesellschaftung Gesellschaftserkenntnis im eigentlichen Sinne möglich
ist, dies aber andererseits zunächst in unangemessener Form geschieht.

Auch in Fragen der Erkenntnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit
nimmt der Klassenunterschied zwischen Bourgeoisie und Proletariat eine
Schlüsselstellung ein. Wie bereits Hegel und Marx verweist Lukács auf die
Herstellung einer zweiten Natur durch die Menschen und folgert, dass die
bürgerliche Gesellschaft auch der bürgerlichen Klasse als fremd und äußer-

97 Für Stapelfeldt stellt ein positivistischer und damit undialektischer Marxismus
einen „Rückfall“ hinter Marx dar: „[D]ieser Marxismus erneuerte, teils bewußt-
los, aber in kritischer Absicht, frühsozialistische Träume von einer Arbeits- und
Industriegesellschaft, von einem politischen Verwaltungssystem, von der befrei-
enden Kraft der Naturbeherrschung“ (Stapelfeldt 2012: 167), und konnte, so ist
zu ergänzen, dabei an Motive bei Marx selbst anknüpfen.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

122

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lich erscheinen muss. Während es bei Hegel der absolute Geist ist, der am
Ende seiner Entwicklung sich selbst und damit die Welt in einem umfas-
senden Sinne erkennt, ist bei Lukács das Proletariat Endpunkt der gesell-
schaftlichen Entwicklung und gleichermaßen Garant einer umfassenden
Erkenntnis von Geschichte und Gesellschaft, die erst vom „Klassenstand-
punkt des Proletariats“ (ebd.: 87) aus möglich wird. Eine wissenschaftliche
Durchdringung der gesellschaftlichen Welt wird damit auch zum Auftrag
des Proletariats, „weil es für das Proletariat ein Lebensbedürfnis, eine Exis-
tenzfrage ist, die vollste Klarheit über seine Klassenlage zu erlangen; weil
seine Klassenlage nur in der Erkenntnis der ganzen Gesellschaft begreifbar
wird“ (ebd.). Das Proletariat wird somit „zugleich Subjekt und Objekt der
eigenen Erkenntnis“ (ebd.), da „von seinem Standpunkt Selbsterkenntnis
und Erkenntnis der Totalität zusammenfallen“ (ebd.) – die Parallele zum
Selbstbewusstsein in Hegels Phänomenologie des Geistes ist offensichtlich.
Damit, so Lukács weiter, ist auch die Bedeutung der Dialektik für den
Marxismus erwiesen. Der Aspekt der Selbsterkenntnis des Proletariats
verweist thematisch bereits auf einen anderen wichtigen Aufsatz aus Ge-
schichte und Klassenbewusstsein: Die Verdinglichung und das Bewusstsein des
Proletariats.

In diesem Aufsatz geht Lukács von der Prämisse aus, dass alle Kritik des
Kapitalismus mit „der Analyse der Ware beginnen“ (ebd.: 170) müsse:98

„[E]s gibt kein Problem dieser Entwicklungsstufe der Menschheit, das in
letzter Analyse nicht auf diese Frage hinweisen würde, dessen Lösung
nicht in der Lösung des Rätsels der Warenstruktur gesucht werden müß-
te.“ (ebd., kursiv im Original). Die Frage nach der Warenform wird „als
zentrales, strukturelles Problem der kapitalistischen Gesellschaft in allen
ihren Lebensäußerungen“ (ebd.) in den Blick genommen, denn „[…] in
der Struktur des Warenverhältnisses [kann] das Urbild aller Gegenständ-
lichkeitsformen und aller ihnen entsprechenden Formen der Subjektivität
in der bürgerlichen Gesellschaft aufgefunden werden“ (ebd.).

Ausgangspunkt ist die Überlegung, dass im Kapitalismus die Ware die
bestimmende Form menschlicher Produkte bildet und zur „Universalkate-
gorie“ (ebd.: 174) wird. Lukács schließt aus dem marxschen Gedanken,
nach dem es „[…] das bestimmte gesellschaftliche Verhältnis der Men-
schen selbst [ist], welches hier für sie die gaukelspielerische Form eines

98 Dannemann merkt an, dass Lukács die marxsche Theorie auf der begrifflichen
Ebene stark vereinfacht, indem er dessen ausdifferenzierte Unterscheidungen
verschiedener Aspekte und Dimensionen von „Ware“ nicht übernimmt (vgl.
Dannemann 1987: 55).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

123

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verhältnisses von Dingen annimmt“ (Marx 2009: 84f.), dass alle Bezie-
hungen im Kapitalismus eine „gespenstische Gegenständlichkeit“ (Lukács
1983: 171) erhalten; dies betrifft „das Verhältnis der Einzelnen zu sich
selbst, ihr[en] Umgang mit den Dingen und die zwischenmenschlichen
Beziehungen“ (Quadflieg 2011: 702), die nunmehr als Dinge behandelt
werden – Folge der von Marx beschriebenen Entfremdung, die aus der
„Abstraktion der menschlichen Arbeit“ (Lukács 1983: 175f.) folgt. Diese
Verdinglichung bedeutet für Lukács, dass „die Tätigkeit des Menschen sich
ihm selbst gegenüber objektiviert, zur Ware wird, […] ebenso unabhängig
vom Menschen ihre Bewegungen vollziehen muß, wie irgendein zum Wa-
rending gewordenes Gut der Bedarfsbefriedigung“ (ebd.: 175).

Zentral für das Verdinglichungstheorem ist auch das Problem, dass
die Verdinglichung selbst für das verdinglichte Bewusstsein kaum durch-
schaubar ist. Quadflieg beschreibt, dass die Verdinglichung „sowohl ihr
historisches Gewordensein verschleiert als auch eine spezifisch moderne
Vorstellung der Subjekte von sich selbst, von ihrem Verhältnis zu ande-
ren und zur Welt hervorbringt, die sie nahezu vollständig von ihren
‚objektiven‘ […] Bedingungen entfremdet“ (Quadflieg 2011: 702) – ein
Aspekt, der bei Adorno später als „Verblendungszusammenhang“ (Adorno
2018b: 99) gefasst werden wird. Der Arbeitsprozess, dem dieser Entfrem-
dungsmechanismus entspringt, wandelt sich durch Rationalisierung99 seit
Beginn des Kapitalismus zunehmend. Nach Lukács werden Arbeiter*innen
vermehrt „als bloße Fehlerquellen“ (Lukács 1983: 178, kursiv im Original)
wahrgenommen und durch Arbeitsteilung und Vereinfachung der Opera-
tionen zunehmend austauschbar; schon Marx meinte, dass zunehmend
nicht mehr die Werte der Arbeitsstunden betrachtet, sondern die Stunden
und die Arbeitenden im Wert gleichgesetzt werden, was bedeutet, „daß
vielmehr ein Mensch während einer Stunde so viel wert ist wie ein an-

99 An anderer Stelle verweist Lukács hinsichtlich des Begriffs der Rationalisierung
auf Weber (vgl. Lukács 1983: 187f.), der entscheidenden Einfluss auf die Ent-
wicklung des Denkens Lukács‘ hatte und von diesem selbst als einer der „klarbli-
ckenden Historiker[n] des Kapitalismus“ (ebd.: 187) bezeichnet wird. Bei Weber
bedeutet Rationalisierung eine Tendenz der Moderne, die dazu führt, „daß es
also prinzipiell keine geheimnisvollen unberechenbaren Mächte gebe“ (Weber
1973: 594). Rationalisierung bedeutet demnach eine „Entzauberung der Welt“
(ebd.) – eine Formulierung, die von Adorno und Horkheimer in der Dialektik der
Aufklärung als Beschreibung der Aufklärung übernommen wird (vgl. Horkhei-
mer/Adorno 1980: 8). Rationalisierung bedeutet in der Praxis eine Organisation
von Vorgängen und Abläufen in Technik und Verwaltung nach Maßstäben der
Vernunft, wie Weber selbst den Begriff auch in Die protestantische Ethik und der
Geist des Kapitalismus verwendet (vgl. Weber 2005: 8ff.).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

124

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


derer Mensch während einer Stunde“ (Marx zit. n. Lukács 1983: 179).
Im Arbeitsprozess wie in der Gesellschaft werden die Menschen zu „iso-
liert abstrakte[n] Atome[n] […], deren Zusammenhang vielmehr in stets
wachsendem Maße ausschließlich von den abstrakten Gesetzlichkeiten des
Mechanismus, dem sie eingefügt sind, vermittelt wird“ (ebd.: 180). Lukács
setzt daran anknüpfend die Entwicklung innerhalb der Arbeitswelt mit
der Entwicklung der gesamten Gesellschaft gleich: „Das Schicksal des Ar-
beiters wird zum allgemeinen Schicksal der ganzen Gesellschaft; ist ja die
Allgemeinheit dieses Schicksals die Voraussetzung dafür, daß der Arbeits-
prozeß der Betriebe sich in dieser Richtung gestalte.“ (ebd.: 181) Damit
verweist Lukács auf die Notwendigkeit der Freiheit der Arbeiter*innen,
ihre Arbeitskraft auf einem Markt zu verkaufen, wo sie sich vereinzelt, in
Konkurrenz untereinander begegnen.

Diese „Isolierung und Atomisierung“ (ebd.: 182) ist aufgrund der um-
fassenden Vergesellschaftung jedoch ein Schein, der notwendig aus der
ökonomischen Beschaffenheit der Gesellschaft folgt, da die Individuen
vorrangig als isolierte Warenbesitzer*innen in isolierten Tauschakten mit-
einander agieren. Ähnlich wie von spezifisch menschlichen Eigenschaf-
ten zugunsten der objektivierten Erfassung von Menschen als Träger des
Tauschvorgangs abgesehen wird, werden auch Dinge nur im Kontext der
bestimmten gesellschaftlichen Verhältnisse erfahren – Lukács verweist wie-
derum auf Marx und das von ihm verwendete Beispiel der Maschine, die
im Kapitalismus vor allem mit der Produktion von Profit in Verbindung
gebracht wird, auch wenn dies mit ihren physikalischen Eigenschaften
nicht in Zusammenhang steht. Die Verdinglichung des Bewusstseins be-
wirkt allerdings, dass eben diese Zusammenhänge nicht mehr erkannt
und hinterfragt werden – nach Lukács verstärkt sich dieser Prozess infolge
der gesellschaftlichen Entwicklung: Da das „kapitalistische System sich
ökonomisch fortwährend auf erhöhter Stufe produziert und reproduziert,
so senkt sich im Laufe der Entwicklung des Kapitalismus die Verding-
lichungsstruktur immer tiefer, schicksalhafter und konstitutiver in das
Bewußtsein der Menschen hinein“ (ebd.: 185), etwa durch die Entwick-
lung eines dazu passenden Rechtssystems, das der rational organisierten
kapitalistischen Wirtschaft entspricht (vgl. ebd.: 189).100 Lukács kritisiert
die durchrationalisierte Arbeitsorganisation (deren Bild bei Lukács wesent-

100 U. a. hieran zeigt sich auch, so Dannemann, „daß Lukács im Rationalitätsprin-
zip das Vorbild der Verdinglichung sieht“ (Dannemann 1987: 51, kursiv im
Original).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

125

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lich vom Taylorismus101 bestimmt ist) anhand eines Maßstabs, den Danne-
mann als „Modus einer Arbeit, die (a) an der Selbstverwirklichung der
Arbeitenden (b) im Rahmen der bewußten Steuerung der Gesamtproduk-
tion bzw. der Gesamtgesellschaft orientiert ist“ (Dannemann 1987: 54),
fasst. Kritisiert wird die Organisation der Arbeit vor allem in ihrem Bezug
auf die konkrete gesellschaftliche Totalität, die Arbeitsteilung also als Ar-
beitsteilung unter kapitalistischen Verhältnissen.102

Lukács erkennt im Aufbau des Staates und der Gesellschaft die Arbeits-
teilung der innerbetrieblichen Organisation wieder, die er als eine „das
menschliche Wesen des Menschen vergewaltigende[n] Spezialisierung“
(Lukács 1983: 192) charakterisiert. In der Fabrik werden die geistigen
Fähigkeiten der Arbeiter*innen von ihnen „abgetrennt“ und unterdrückt,
da sie überflüssig und als potenzielle Fehlerquellen erscheinen. Im Bereich
der „geistigen“ Arbeiten hingegen wird „eine Fähigkeit (oder ein Komplex
von Fähigkeiten) von der Gesamtpersönlichkeit losgelöst, ihr gegenüber
objektiviert, zum Ding, zur Ware“ (ebd.: 193) gemacht. Hier ist die zu
verkaufende Arbeitskraft Teil des psychischen Apparats, der individuellen
kognitiven und emotionalen Eigenschaften des Menschen selbst:

„Der spezialistische ‚Virtuose‘, der Verkäufer seiner objektivierten und
versachlichten geistigen Fähigkeiten, wird aber nicht nur Zuschauer
dem gesellschaftlichen Geschehen gegenüber […], sondern gerät auch
in eine kontemplative Attitüde zu dem Funktionieren seiner eigenen,
objektivierten und versachlichten Fähigkeiten. Am groteskesten zeigt
sich diese Struktur im Journalismus, wo gerade die Subjektivität selbst,
das Wissen, das Temperament, die Ausdrucksfähigkeit zu einem ab-
strakten, sowohl von der Persönlichkeit des ‚Besitzers‘ wie von dem
materiell-konkreten Wesen der behandelten Gegenstände unabhängi-
gen und eigengesetzlich in Gang gebrachten Mechanismus wird. Die
‚Gesinnungslosigkeit‘ der Journalisten, die Prostitution ihrer Erlebnis-

101 Mit dem Begriff Taylorismus wird Bonazzi zufolge üblicherweise „eine repeti-
tive, in Einzelvollzüge zerlegte und standardisierte Arbeit bezeichnet, wobei
das Fehlen von Ermessensfreiheit und intelligenten Arbeitsinhalten als notwen-
dige Bedingungen einer intensiveren und einheitlicheren Produktion gelten“
(Bonazzi 2014: 25). Gleichzeitig legt Bonazzi jedoch Wert auf die Feststellung,
dass tayloristische Methoden zum Ende des 19. Jh. als innovativ und progressiv
gelten konnten (vgl. ebd.: 25f.).

102 Entfremdung und Verdinglichung werden nach Lukács nicht zwangsläufig voll-
ständig in einer alternativen Form der Ökonomie aufgehoben; entfremdete
Arbeit ist also durchaus auch in anderen Wirtschaftssystemen möglich (vgl.
Dannemann 1987: 54).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

126

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


se und Überzeugungen ist nur als Gipfelpunkt der kapitalistischen
Verdinglichung begreifbar […].“ (ebd.: 193f.)

Die Arbeitskraft, die als Ware verkauft wird, ist demnach einerseits höchst
individuell, insofern sie aus individuellen, z. B. kognitiven und emotiona-
len, Akten besteht. Andererseits muss sie als Ware austauschbar und damit
quantifizierbar sein.

Rationalisierung und Verdinglichung wirken auch in den Bereich der
Wissenschaften im Allgemeinen und der Ökonomie im Besonderen hin-
ein. Lukács kommt zu dem Schluss, dass eine immer feinere Einteilung
der (vor allem Wirtschafts-)Wissenschaften in Fachgebiete es unmöglich
macht, die Totalität zu überblicken, was in Krisenzeiten elementare Aus-
wirkungen hat: „Die Unbegreifbarkeit, die Irrationalität der Krise folgt
zwar auch inhaltlich aus der Klassenlage und den Klasseninteressen der
Bourgeoisie, sie ist aber zugleich formell die notwendige Folge ihrer öko-
nomischen Methode.“ (ebd.: 202) Seine Kritik an der Aufspaltung der
Wissenschaften ist auch eine Kritik an Weber, für den eben diese Arbeits-
teilung zum Ideal der Wissenschaften gehörte (vgl. Kondylis 2000: 342).
Stattdessen benötigte es eine „innerlich vereinheitlichende, philosophische
Methode“ (Lukács 1983: 208), um die Einzelwissenschaften zu verbinden,
was in der bürgerlichen Philosophie unmöglich sei. Diese ziehe sich
schlussendlich auf Erkenntnistheorie zurück und legitimiere so lediglich
die Zergliederung der Wissenschaften in Einzelwissenschaften. Dadurch
wird „die hoffnungslose Entfernung von einem Durchschauen der Ver-
dinglichung, die diesem Formalismus zugrunde liegt, endgültig vollendet“
(ebd.) und Verdinglichung philosophisch legitimiert. Lukács befasst sich
dann im Abschnitt Die Antinomien des bürgerlichen Denkens (vgl. ebd.: 209–
267) mit der Entwicklung der Philosophie in der Neuzeit, an die Marx
anschließt. In dessen Theorie sei das Proletariat „als identisches Subjekt-
Objekt des gesellschaftlich-geschichtlichen Entwicklungsprozesses“ (ebd.:
267) konzipiert; der Gedanke der Selbsterkenntnis des Proletariats, die
mit der „objektive[n] Erkenntnis des Wesens der Gesellschaft“ (ebd.) zu-
sammenfalle, taucht hier wieder auf. Diese Erkenntnis ist allerdings nicht
Selbstzweck: „Die Verfolgung der Klassenziele des Proletariats bedeutet zu-
gleich die bewußte Verwirklichung der – objektiven – Entwicklungsziele
der Gesellschaft, die aber ohne sein bewußtes Hinzutun abstrakte Möglich-
keiten, objektive Schranken bleiben müssen.“ (ebd.: 267f.) Im Folgenden
entwickelt Lukács eine Idee der Überwindung der Verdinglichung, die eng
mit menschlicher Praxis verbunden ist. Diese Praxis könne

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

127

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„keine andere Form annehmen als die ununterbrochene, immer wie-
der erneute Tendenz, durch konkrete Beziehung auf die konkret
zutage tretenden Widersprüche der Gesamtentwicklung, durch Be-
wußtwerden des immanenten Sinnes dieser Widersprüche für die Ge-
samtentwicklung die verdinglichte Struktur des Daseins praktisch zu
durchbrechen“ (ebd.: 338, kursiv im Original).

Hierbei beruft sich Lukács auf die von Marx in den Feuerbachthesen pos-
tulierte Wendung der Philosophie ins Praktische (vgl. ebd.: 346f.). In die-
sem Zusammenhang kritisiert er auch die für den Marxismus-Leninismus
konstitutive Abbildtheorie. Zentral für diese ist „die Annahme, daß der
Gegenstand der Erkenntnis vom erkennenden Subjekt weder erzeugt noch
unmittelbar geschaut wird, sondern außerhalb und unabhängig vom Sub-
jekt als objektive Realität besteht“ (Nieraad 2007: 144) – insofern besteht
hier zum einen die Gefahr, auf einen erkenntnistheoretischen Standpunkt
vor Kant zurückzufallen; zum anderen die Gefahr, diese Beziehung undia-
lektisch und somit einseitig zu betrachten und damit die Rückwirkung
der Anschauung zu unterschätzen. Auch für Lukács hat eine solche Ab-
bildtheorie Schwächen: Zum einen sei die Wirklichkeit – mit Engels –
nicht als Komplex von Dingen, „sondern als ein Komplex von Prozessen“
(Engels zit. n. Lukács 1983: 342, kursiv im Original) zu fassen, sodass
eine Abbildung von Dingen im eigentlichen Sinne gar nicht möglich sei.
Zum anderen wird in der Abbildtheorie die „unüberwindliche Dualität
von Denken und Sein, von Bewußtsein und Wirklichkeit“ (ebd.: 342) fest-
gestellt. Daher könne eine auf die Abbildtheorie gründende Epistemologie
lediglich Scheinlösungen produzieren. So müsse die Konfrontation von
Denken und Wirklichkeit weiterhin als Wahrheitskriterium für Erkennt-
nis gelten, wobei Wirklichkeit als Ganze eine prozesshafte Definition er-
fährt: „Diese Wirklichkeit ist nicht, sie wird.“ (ebd.: 347)103 Die Erkenntnis
dieser Prozesshaftigkeit ist Voraussetzung für eine aktive Veränderung der
Welt, da erst aus der Erkenntnis der Prozesshaftigkeit eine Erkenntnis
der Verdinglichung und damit die Möglichkeit der Gesellschaftsverände-
rung folgen kann (vgl. ebd.: 348). Die privilegierte Stellung im Erkennt-
nisprozess allein, die Lukács dem Proletariat zuspricht, bringt allerdings
keine Veränderung mit sich und ist dementsprechend nicht hinreichend:
Es kommt auf „das praktisch gewordene Klassenbewußtsein des Proletariats“

103 Stapelfeldt expliziert dies wie folgt: „Die Möglichkeit einer Erkenntnis der kapi-
talistischen Wirklichkeit besteht mithin nicht in einer unmittelbaren Erkennt-
nis dieser Wirklichkeit, sondern in einer Kritik der gesellschaftlichen, durch
den Warenfetischismus produzierten Tatsachen.“ (Stapelfeldt 2012: 179)

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

128

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(ebd.: 349f., kursiv im Original) an. Lukács bemerkt, dass es sich bei der
Aufhebung der Verdinglichung um einen langwierigen Prozess handelt,
der – nachdem die ökonomische Entwicklung dem Proletariat „die Mög-
lichkeit und die Notwendigkeit zur Verwandlung der Gesellschaft in die
Hand“ (ebd.: 355) gegeben hat – vom Proletariat selbst umgesetzt werden
muss.

Geschichte und Klassenbewusstsein löste bei seinem Erscheinen einige
Kontroversen aus, beeinflusste allerdings die weitere Geschichte des west-
lichen Marxismus maßgeblich. Lukács selbst distanzierte sich später von
einigen Thesen des Buches. Die Gleichsetzung von Vergegenständlichung
und Verdinglichung (vgl. hierzu Kleger 2007: 28525) führte auch zu einem
Gegensatz zur Lehre von Marx selbst, was mit der Veröffentlichung der
Ökonomisch-philosophischen Manuskripte 1932 (neun Jahre nach Geschichte
und Klassenbewusstsein) offenbar wurde (vgl. Demeter 2016: 338).

Innerhalb einer sich auf Marx berufenden Tradition ist Lukács‘ Früh-
werk bis heute umstritten. Tietz/Caysa etwa kritisieren Lukács dafür,
„keine historisch exakte Rekonstruktion der Marxschen Vergegenständli-
chungs- und Verdinglichungstheorie, sondern eher eine metaphysische
Hypostasierung von Momenten derselben“ (Tietz/Caysa 2005: 97) geleistet
zu haben, die Warenform zu verabsolutieren, die technische Rationalität
zu einseitig abzulehnen und den Entfremdungscharakter von Arbeit zu
verallgemeinern (vgl. ebd.: 97ff.). Insgesamt zeige sich bei Lukács „ein
selbst falsches Bewußtsein vom Charakter der Vergegenständlichung und
Verdinglichung“ (ebd.: 110).

Schmieder beschreibt eine grundlegende Auseinandersetzung zwischen
Marxist*innen, die „die Wertformanalyse in stolzer Pose überschlagen“
(Schmieder 2006: 107) und im Fetischkonzept „einen schädlichen, nicht
überwundenen Rest der Hegelschen Geistmetaphysik“ (ebd.) sehen, einer-
seits, und Theorien – angeführt ist Lukács‘ Geschichte und Klassenbewusst-
sein –, die eine „verkürzte Rezeption“ (ebd.) des Fetischbegriffs vertreten,
indem sie diesen zum Zentrum der kapitalistischen Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung erklären, andererseits. In diesen Theorien sei, so
Schmieder, „der Fetischbegriff selbst zum Fetisch“ (ebd.: 108) geworden.
Dies führe, so etwa bei Postone, dazu, „dass sich neue historische Phäno-
mene nur als Potenzierungen des von Marx beschriebenen ökonomischen
Fetischismus begreifen lassen“ (ebd.: 125). Angesichts der Bedeutung der
konkreten Totalität in einer materialistischen Geschichtsbetrachtung –
also der Einordnung von Fakten in den spezifischen historischen und
sozialen Kontext – ist das Problem offenkundig: die Gefahr, den Waren-

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

129

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fetischismus ebenso zu überschätzen, wie die von Lukács kritisierten Mar-
xist*innen der II. Internationale den technischen Fortschritt überbetonten.

Zuletzt ist zu betonen, dass die Kritik von Warenfetisch und Verding-
lichung keinen umgreifenden Determinismus begründen kann – anderen-
falls wären die Erkenntnis des aus der Verdinglichung folgenden ideolo-
gischen Scheins, wie auch jede Veränderung der Situation unmöglich,
obwohl doch beides vom Proletariat geleistet werden soll. Quadflieg geht
hier von der Annahme eines „verdeckten Residuums ‚wahrer‘ Praxis und
eines Widerstandspotenzials auf Seiten der Subjekte“ (Quadflieg 2011:
703) aus. In der Fortführung durch die Kritische Theorie Horkheimers
und Adornos stellt sich die Möglichkeit einer Befreiung von Verdingli-
chung – nicht zuletzt angesichts der historischen Erfahrung des Dritten
Reichs – längst nicht so optimistisch dar (vgl. ebd.: 703ff., ausf. Kap. 3).

Lukács selbst kritisierte sein eigenes Werk anlässlich der Neuauflage in
den 1960er Jahren in weiten Teilen, nicht zuletzt aufgrund der starken Be-
zugnahme auf Hegel. So bezeichnet er nun etwa die Konstruktion des Pro-
letariats als identisches Subjekt-Objekt der Geschichte als ein „Überhegeln
Hegels“ (Lukács 1983: 25). Auch die Gleichsetzung von Vergegenständli-
chung und Objektivierung wird zurückgenommen: Lukács sieht hierin
nun einen „fundamentale[n] und grobe[n] Irrtum“ (ebd.), der allerdings
„sicherlich vieles zum Erfolg von ‚Geschichte und Klassenbewußtsein‘
beigetragen“ (ebd.) habe. Jetzt insistiert er darauf, dass „Vergegenständli-
chung […] eine unaufhebbare Äußerungsweise“ (ebd.: 26) und als solche
„wertfrei“ (ebd.) sei.

Nachdem Lukács viele inhaltliche Äußerungen aus Geschichte und Klas-
senbewußtsein revidiert und sich dem „offiziellen“ Marxismus-Leninismus
angenähert hatte (vgl. Kondylis 2000: 345f.), stellte sich nicht nur Adorno
gegen Lukács.104 Der Lukács-Schüler Feher urteilt über ihn: „[H]e made,
in the worst Hegelian fashion, a reconciliation with reality which increa-
singly became Stalin’s reality“ (Feher 1985: 130); Adorno wirft ihm vor,
nun „selber einen verdinglichten Standpunkt“ (Adorno 2016c: 252) einzu-
nehmen:

104 Zum Erscheinen von Lukács‘ Der junge Hegel schreibt Adorno an Thomas
Mann: „Man sollte so etwas an Verdinglichung des Bewußtseins bei dem kaum
für möglich halten, der diesen Begriff geprägt hat. Da ist der Heideggersche
Essay zur Phänomenologie des Geistes in den ‚Holzwegen‘ beinah noch Dialek-
tik dagegen. Seien Sie froh, wenn Sie von all dem verschont bleiben.“ (Adorno/
Mann 2002: 62)

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

130

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Die Marxsche Lehre von der Priorität des Seins übers Bewußtsein
will aber gerade nicht ontologisch verstanden werden, sondern als
Ausdruck eines Negativen, nämlich eben der Vorherrschaft der Ver-
dinglichung, der Produktionsverhältnisse, in welche die Menschen
‚unfreiwillig eintreten‘. Aus solcher Priorität ein philosophisches Prin-
zip zu machen, heißt unweigerlich apologetisch dem Seienden abso-
luten Vorrang zu erteilen, endlich auch gegenüber der Praxis, die
im Ernst mit einer Verdinglichung aufräumen möchte, wie sie im Ab-
bruch der Dialektik bei Lukács theoretisch zum zweiten Mal etabliert
wird.“ (ebd.: 252f.)

Sicher nicht zufällig erinnert diese Kritik an eben diejenige, die Lukács
auf den Marxismus seiner Zeit bezogen hatte; schließlich war Adorno
maßgeblich von dessen Frühwerk geprägt und sah nun die Wandlung zum
Verfechter des Diamat entsprechend kritisch. Festzuhalten bleibt, dass es
sich hierbei um einen Konflikt handelt, den Bürger „zu den Trauerspielen
der linken Intelligenz des 20. Jahrhunderts“ (Bürger zit. n. Dannemann
2004: 67) zählt, Vedda als „eine der großen intellektuellen Auseinander-
setzungen des 20. Jahrhunderts“ (Vedda 2004: 117) bezeichnet. Einen
grundlegenden Widerspruch zwischen Lukács und Adorno kennzeichnet
er am Beispiel der Antinomien der bürgerlichen Gesellschaft: „Je mehr
Menschen als vereinzelte Individuen ihren eigenen Vorteil suchen, desto
mehr werden sie zur Masse und unterwerfen sich dem Funktionieren
der Gesamtheit.“ (ebd.: 117f.) Sowohl Adorno als auch Lukács bauen auf
dieser Erkenntnis auf, ziehen jedoch unterschiedliche Konsequenzen: „Bei
Lukács war das Ziel der Untersuchung die Gründung einer authentischen
Gemeinschaft“ (ebd.: 118, kursiv im Original), die über die bürgerliche
Gesellschaft hinausgeht – „Adorno dagegen übernimmt die Verteidigung
der Subjektivität, die sich gegen die Vermassung wehrt“ (ebd.). Während
also Lukács die Identität von Individuum und Klasse und damit die gesell-
schaftliche Integration ins Zentrum rückt, liegt Adornos Fokus auf dem
Subjekt als einem von der gesellschaftlichen Objektivität unterschiedenen
und bedrohten.

Ein weiterer Konflikt bezog sich auf Fragen der Ästhetik. Lukács hatte
bereits vor Geschichte und Klassenbewußtsein durch literaturwissenschaftli-
che Arbeiten – vor allem Die Theorie des Romans – Bekanntheit erlangt und
befasste sich weiterhin mit dieser Thematik. In den 1930er Jahren kritisier-
te er „fast ausnahmslos die gesamte moderne Literatur, sofern sie sich vom
Normensystem des Realismus losgelöst hatte“ (Žmegač 1982: 39). Nach
Žmegač ist die Anschauung von Lukács durch eine starke Bezugnahme so-
wohl auf die griechische Antike wie auf die klassisch bürgerliche Literatur

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

131

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gekennzeichnet; experimentelleren Formen begegnete er mit Unverständ-
nis. So ließ sich Literatur Lukács zufolge entweder als „realistisch“ oder als
„‚formalistisch‘ und ‚dekadent‘“ (ebd.: 34) einordnen, was ihm u. a. die
Gegnerschaft Brechts einbrachte (vgl. ebd.: 40ff.).105 Letztlich entstand an
dieser Frage eine weitere Konfliktlinie im Verhältnis zu den Vertretern der
Kritischen Theorie.

Die Bedeutung insbesondere des Frühwerks von Georg Lukács für den
westlichen Marxismus im Allgemeinen und die Kritische Theorie im Be-
sonderen – sowohl hinsichtlich der Gemeinsamkeiten als auch der Unter-
schiede – ist kaum zu überschätzen. Kondylis etwa meint, dass Lukács‘
Werk „gerade wegen seiner Ambivalenzen und teilweisen Widersprüch-
lichkeit einer breiten und zum Teil fruchtbaren Diskussion den Weg ebne-
te“ (Kondylis 2000: 341). In jedem Fall kommt Lukács das Verdienst zu,
den Marxismus selbst – der zu jener Zeit ideologisch zu erstarren drohte –
mit den eigenen Ansprüchen konfrontiert und so eine Weiterentwicklung
ermöglicht zu haben. Auch auf Walter Benjamin, dem das nächste Teilka-
pitel gewidmet ist, übte Geschichte und Klassenbewusstsein einen großen
Einfluss aus.

Benjamin: Messianischer Materialismus

Dass Walter Benjamin eine immense Bedeutung für die Entwicklung der
Kritischen Theorie Adornos hat, ist unbestritten, auch wenn seine Stellung
zum Institut für Sozialforschung nicht leicht zu bewerten ist. Adorno
bezeichnet Benjamin als einen „der bedeutendsten Menschen […], die mir
je entgegengetreten sind“ (Adorno 1968: 11f.). Dass es zwischen dem Den-
ken dieser beiden Philosophen einen engen Zusammenhang gibt, wird
häufig betont: „Begriffsprägungen wie Zeitkern, Wahrheitsgehalt, Mythos,
Monade, Schuldzusammenhang, Sprache, Schrift, Erlösung, Eingedenken,
Naturgeschichte, mimetisches Verhalten u. a. entstammen, ganz gleich wie
umgewandelt, dem Kontext der Schriften Benjamins.“ (Lindner 1983: 78;
vgl. Witte 1985: 85 und Brumlik 2011: 300) Auch wenn Fulds Ansatz, dem
Institut für Sozialforschung und insbesondere Adorno eine Ausnutzung
der prekären finanziellen und persönlichen Lage des Exilanten Walter
Benjamin in den 30er Jahren vorzuwerfen (vgl. Fuld 1981: 9ff.), eine Ein-

2.2.3

105 Lukács‘ Positionierung in dieser Debatte brachte ihn auch in Gegensatz zu
offiziellen Stellen im sowjetischen Einflussbereich (zur Debatte in der DDR vgl.
Peitsch 2014).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

132

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zelmeinung zu sein scheint106, ist es offensichtlich, „daß Benjamin unter
den Institutsmitarbeitern der 30er Jahre ein Außenseiter geblieben war“
(Hesse 2007: 1).

In seiner Schulzeit war Benjamin begeisterter Anhänger der Jugendbe-
wegung um seinen Lehrer Gustav Wyneken und verfolgte ein „extrem
idealistische[s] Konzept einer Gesellschaftsveränderung durch Kulturrevo-
lution“ (Witte 1985: 19). Die Beziehung zu Wyneken sowie die inhaltliche
Bezugnahme auf die Ideale der Jugendbewegung überdauerten zunächst
auch Benjamins Schuljahre, erfuhren jedoch in Folge unterschiedlicher
Positionen zum 1. Weltkrieg – Wyneken war glühender Befürworter des
Krieges, während Benjamin ihn strikt ablehnte – einen Bruch (vgl. ebd.:
24ff.). In der Folgezeit wurden insbesondere Georg Lukács‘ Geschichte und
Klassenbewusstsein wie auch Ernst Blochs Geist der Utopie zu prägenden
Einflüssen für Walter Benjamin (ebd.: 33)107. Diese Namen deuten bereits
an, dass Benjamin schon vor seiner Zusammenarbeit mit dem Institut mit
marxistischen Theorien und Denker*innen in Berührung gekommen ist.
Benjamins eigene Stellung zum Marxismus ist indes nicht eindeutig zu
benennen. So bezeichnet Mayer Benjamin wahlweise mit dessen Freund
Scholem als einen „mit dem Zionismus ‚sympathisierenden‘ Nichtmarxis-
ten“ (Mayer 1992: 15) oder als einen „marxistischen ‚Sympathisanten‘“
(ebd.: 49), während Fuld klar bestreitet, dass sich Benjamin als Marxist
oder Kommunist hätte verstehen können (vgl. Fuld 1981: 228ff.). Wenn er
diesen aber eindeutig als Materialist erkennt (vgl. ebd.), stimmt er zumin-
dest zum Teil mit Witte überein, der die Philosophie Benjamins als „Ver-
such, die diametral entgegengesetzten Positionen der jüdischen Sprachphi-
losophie und des dialektischen Materialismus in seinem kritischen Denken
zu vereinen“ (Witte 1985: 91), charakterisiert. Während das sprachphiloso-

106 Fulds Benjaminbiographie kann im Wesentlichen als Versuch angesehen wer-
den, die Geschichte der Beziehung von Benjamin und dem Institut für Sozial-
forschung im Allgemeinen und Adorno im Besonderen als einseitige Machtbe-
ziehung zu problematisieren, was im Gegensatz zu anderen Aussagen über diese
Beziehung steht (vgl. etwa Müller-Doohm/Schopf 2011: 24; Mayer 1992: 68).
Darüber hinaus wirft Fuld den Herausgebern Benjamins gesammelter Schriften,
Adorno und Tiedemann, vor, durch gezielte „Textmanipulation“ (Fuld 1981:
12) problematische und möglicherweise kontroverse Aspekte zu verschleiern.
Dies kann hier nicht überprüft werden, soll an dieser Stelle aber nicht uner-
wähnt bleiben. Dass die Freundschaft und die Zusammenarbeit von Adorno
und Benjamin nicht immer reibungslos verliefen, steht außer Frage (vgl. auch
Kreuzer 2011: 374).

107 Der Einfluss Blochs ist, trotz negativer Urteile Benjamins über dessen Person
(vgl. Mayer 1992: 14), unbestritten.

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

133

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


phische Element insbesondere das frühe Wirken Benjamins bestimmte108,
treten marxistische Elemente ab den 1920er Jahren zweifellos immer stär-
ker in Erscheinung. Dennoch, so betont Hesse, sei Benjamins „Verhält-
nis zum Marxismus […] uneindeutig, an entscheidenden Stellen sogar er-
staunlich oberflächlich“ (Hesse 2007: 2). Dieser Einschätzung entsprechen
auch einige Stellen im Briefwechsel zwischen Benjamin und Adorno109, in
denen dieser jenem eine stärkere Akzentuierung materialistischer Theorie
und eine genauere Analyse auf dieser Basis empfiehlt (vgl. Adorno/Ben-
jamin 1994: 143).110 In seinem zu Lebzeiten nicht fertig gestellten und
erst postum als Fragment veröffentlichten Werk Pariser Passagen betont
Benjamin zum einen die große Bedeutung der geplanten Arbeit für den
Marxismus (vgl. Benjamin 2015a: 574), zum anderen zitiert und interpre-
tiert Benjamin ausgiebig aus dem marxschen Werk (vgl. Benjamin 2015b:
800ff.). Ebenso ist auf die frühen Kontakte Benjamins zu marxistischen
Intellektuellen zu verweisen und darauf, dass er sich schnell als Materialist
zu verstehen begann. Auch der Einfluss, den Geschichte und Klassenbewusst-
sein auf Benjamin ausübte, spricht für eine bewusste Hinwendung zum
Marxismus, wie Witte feststellt: „For him personally the book became
a decisive influence in his philosophical development toward Marxism.“
(Witte 1975: 4) Benjamin, so Witte, sei einer der ersten Intellektuellen
gewesen, der die immense Bedeutung des Buches erkannte; seine Marxre-
zeption sei wesentlich durch Geschichte und Klassenbewusstsein bestimmt

108 So bezeichnet Benjamin in frühen Schriften die Sprache „[a]ls Instrument der
reinen Erkenntnis […], weil in ihr nicht nur der traditionelle Subjekt-Objekt-
Gegensatz aufgehoben sei, sondern weil sie zugleich die Kontinuität der Erfah-
rung von der höchsten, als die ihm hier [in seinem Frühwerk, K. R.] noch die
religiöse gilt, bis zur niedrigsten garantiere“ (Witte 1985: 32). Fuld verweist auf
die Genesis und den engen Zusammenhang von Name und Wesen (vgl. auch
Horkheimer/Adorno 1980: 24). Weiter interpretiert er, dass die religiöse Schuld
Adams mit der Erkenntnis durch Benennung verbunden sei. Dies ist biblisch
in dieser Form nicht explizit nachzuweisen, korrespondiert allerdings mit einer
Aussage Benjamins, nach der „alle Erkenntnis […] Schuld [sei]“ (Fuld 1981: 78).

109 Adorno und Benjamin lernten sich 1923 kennen, hatten in der Folge wiederholt
Kontakt und unterhielten von 1928 bis zum Tod Benjamins 1940 einen regen
Briefwechsel, in dem sie sich unter anderem über theoretische Positionen, ins-
besondere über geplante Werke Benjamins, austauschten (vgl. zum Briefwechsel
Adorno/Benjamin Kreuzer 2011: 373).

110 Auf ebensolche Stellen ist Fulds Vorwurf der Ausnutzung der Lage Benjamins
von Seiten des Instituts für Sozialforschung gegründet. So interpretiert er die
Hinweise Adornos als Verpflichtung auf inhaltliche Zugeständnisse an die phi-
losophischen und politischen Positionen des Instituts für Sozialforschung. (vgl.
Fuld 1981: 9ff.)

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

134

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(vgl. ebd.: 4f.).111 Tiedemann hält in Bezug auf Benjamins Einflüsse fest,
dass „Ende der zwanziger Jahre […] in Benjamins Denken Theologie und
Kommunismus [konvergierten]“ (Tiedemann 1983: 22).112 Diese doppel-
te Bezugnahme, die sich im Privatleben Benjamins wie auch in seinem
Werk dokumentiert, erschwert eine eindeutige Charakterisierung seiner
Positionen.

Während Ausmaß, Gründe und Intensität der Bezugnahme auf Marx
Gegenstand von Kontroversen sind, ist ein großer Einfluss theologischer
Aspekte auf die Philosophie Benjamins unbestritten.113 So zählte der Re-
ligionsphilosoph Franz Rosenzweig zu den wesentlichen Inspirationsquel-
len Benjamins. Dessen Denken war „in prägnanter Form das, was als
messianisches Denken unter jüngeren jüdischen Intellektuellen der zwan-
ziger Jahre bezeichnet werden könnte“ (Brumlik 2011: 297) und wird
als „restaurativ“, „utopisch“ und „apokalyptisch“ (ebd.: 298) beschrieben.
Benjamin wird insbesondere die von Rosenzweig stammende „Idee eines
qualitativen Bruchs mit der historischen Zeit“ (ebd.) in seine geschichts-
philosophischen Überlegungen – insbesondere im Text Über den Begriff der
Geschichte – übernehmen.114

111 Feher verweist darauf, dass auch hinsichtlich der Ästhetik ein Einfluss Lukács‘
auf Benjamin festzustellen ist. So sei Ursprung des deutschen Trauerspiels ohne
Die Theorie des Romans (und anderer literaturwissenschaftlicher Frühschriften)
Lukács‘ undenkbar: „The early Benjamin had no time for Hegel, nor for Max
Weber for that matter, but he was eager to embrace the recommendations of
The Theory of Novel.“ (Feher 1985: 126, kursiv im Original)

112 Interessant ist, dass Benjamin trotz offensichtlich positiver Bezugnahmen auf
Theologie den Kapitalismus mit Hilfe eines Verweises auf dessen religiöse
Erscheinungen kritisiert. Er bezieht sich hierbei – wie bereits Lukács in der
Analyse der Rationalisierung – auf Weber. (vgl. Weidner 2009: 60ff.).

113 Die expliziten religiösen Bezugnahmen waren Weidner zufolge lange Zeit ein
„Rezeptionshindernis“ (Weidner 2009: 57): „Dass man sie teils ignorierte und
wegdeutete, sie teils zum Schibboleth einer grundsätzlichen intellektuellen Po-
sitionierung erhob, verzerrte die Lektüre von Benjamins Texten.“ (ebd.)

114 Adorno hingegen verneint eine engere Beziehung Benjamins zu messianischen
Gedanken (vgl. Adorno 1968: 13); Tiedemann wiederum stellt fest, dass „[d]er
historische Materialismus Benjamins […] von politischem Messianismus kaum
zu scheiden“ (Tiedemann 1983: 34) sei. Die Kontroverse kann in der vorlie-
genden Arbeit nicht entschieden werden; jedoch ist auf einen frühen Text
des späteren Mitarbeiters des Instituts für Sozialforschung Leo Löwenthal zu
verweisen, nach dem „das strahlende messianische Licht […] die prinzipielle
Verneigung und Vernichtung alles Zwielichtigen [bedeutet]“ (Löwenthal 1990:
223) – messianisches Gedankengut war im Umfeld des Instituts also durchaus
geläufig. Auf Löwenthals Beziehung zum Messianismus verweist auch Brumlik
(vgl. Brumlik 2011: 298).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

135

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auch die Ablehnung der Idee des Fortschritts ist ein zentrales Moment
benjaminscher Geschichtsphilosophie. So verbindet er mit dem Verfassen
des Passagenwerks das Ziel, „einen historischen Materialismus zu demons-
trieren, der die Idee des Fortschritts in sich annihiliert hat“ (Benjamin
2015a: 574). Passend hierzu beschreibt Willer den Widerwillen Benjamins
gegen ein „allzu glattes Funktionieren von historischem Materialismus“
(Willer 2009: 90), der „im Namen der destruktiven Momente des histori-
schen Prozesses erhoben wird“ (ebd., kursiv im Original).115 Benjamin
stellt sich damit sowohl gegen die damalige Kulturgeschichte wie auch
gegen eine fortschrittsoptimistische Interpretation des historischen Mate-
rialismus. Die Fortentwicklung und Neuprägung dieses historischen Mate-
rialismus bilden das von ihm in den Thesen Über den Begriff der Geschichte
zentral verfolgte Thema ebenso wie im Passagenwerk.

Benjamin beabsichtigte in dem als Pariser Passagen geplanten Werk eine
„Urgeschichte des 19. Jahrhunderts“ (Benjamin 2015a: 579) zu schreiben
und damit eine eigene Art der Erkenntnis geschichtlicher Zusammenhän-
ge auf historisch-materialistischer Basis zu explizieren. Als wesentlich dafür
sah er eine „[e]ntschiedene Abkehr vom Begriffe der ‚zeitlosen Wahrheit‘“
(ebd.: 578) an. Benjamin verwendet hier den später von Adorno und Hork-
heimer übernommenen116 Begriff des „Zeitkern[s], welcher im Erkannten
und Erkennenden zugleich steckt“ (ebd.), und an den er „Wahrheit […]
gebunden“ (ebd.) sieht.

In den Thesen, die in Über den Begriff der Geschichte –Fuld zufolge die
„geschichtsphilosophische Einleitung ins Passagenwerk“ (Fuld 1981: 226)
– versammelt sind, wird „auf vertrackteste Weise mit messianischer Theo-
logie, die sich eines materialistischen Vokabulars bedient“ (ebd.: 301), ar-
gumentiert. Ausgangspunkt der Thesen ist der Versuch, angesichts des sich
im Hitler-Stalin-Pakt dokumentierten Versagens der Politik, diesem zum
Trotz „eine politische Alternative zu gewinnen“ (Tiedemann 1983: 119f.).
Feher unterstreicht die Kontinuität zwischen Geschichte und Klassenbewusst-
sein und den Thesen: „Benjamin's celebrated Thesis on the Philosophy of
History of 1940, born in the darkest possible historical hour, upheld the

115 Willer analysiert dies anhand von Benjamins Aufsatz über Eduard Fuchs, der
einige Jahre vor den Thesen Über den Begriff der Geschichte erscheint, in dem al-
lerdings bereits einige Passagen der Thesen inhaltlich, teilweise wörtlich bereits
aufzufinden sind.

116 So etwa in der Vorrede zur Neuausgabe der Dialektik der Aufklärung. Hier nut-
zen Sie den Begriff, um zu verdeutlichen, dass diese Erkenntnis Benjamins auch
eine Selbstreflexion der eigenen Positionen und Theorien erforderlich macht.
(vgl. Horkheimer/Adorno 1980: IX)

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

136

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hope of redemption through an interesting translation of History and
Class Consciousness into his own mystical-redemptive language.“ (Feher
1985: 129f.) Hesse sieht in der zu Beginn der Thesen hergestellten Verbin-
dung von historischem Materialismus und Theologie (vgl. Benjamin 1980:
693) ein Selbstbekenntnis Benjamins zu einem bewussten Rückgriff auf
theologische Inhalte (vgl. Hesse 2007: 6), was mit einem Zitat Benjamins
zu korrespondieren scheint;117 so vergleicht Benjamin das Verhältnis sei-
nes Denkens zur Theologie mit dem von „Löschblatt zur Tinte. Es ist ganz
von ihr vollgesogen.“ (Benjamin zit. n. Hesse 2007: 6) Dies würde ebenso
zu Benjamins Urteil passen, nach dem „Marx […] in der klassenlosen Ge-
sellschaft die Vorstellung der messianischen Zeit säkularisiert [hat]“ (Ben-
jamin zit. n. Tiedemann 1983: 114). Auch wenn Tiedemann einschränkt,
dass die These von der Säkularisierung theologischer Positionen bei Marx
durchaus umstritten ist (vgl. ebd.),118 ist hier vor allem ihre Adaption
durch Benjamin von Bedeutung. So lässt sich anhand dieser These die
Plausibilität der Verbindung von Theologie und Marxismus für Benjamin
selbst unterstreichen.

Sicher nicht zufällig findet sich auch in einer der bekanntesten der
Thesen ein theologisch inspiriertes Gleichnis. In These IX interpretiert
Benjamin ein Bild von Paul Klee mit dem Titel Angelus Novus, das sich be-
reits seit Beginn der zwanziger Jahre in seinem Besitz befand und für ihn
auf mehreren Ebenen eine große Bedeutung besaß. Der dort abgebildete
Engel wird mit dem Engel der Geschichte identifiziert, der „das Antlitz der
Vergangenheit zugewendet“ (Benjamin 1980: 697) hat. Benjamin expliziert
hier ein Bild von Geschichte als Unglück: „Wo eine Kette von Begebenhei-
ten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unablässig
Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße schleudert.“ (ebd.,
kursiv im Original) Dass der Engel der Zukunft den Rücken zuwendet,
meine laut Tiedemann „in einem das Bilderverbot der Theologie und des-
sen Überführung in Profanität: Marxens Weigerung, die kommunistische
Gesellschaft im einzelnen auszumalen“ (Tiedemann 1983: 104). Dieses Bil-
derverbot soll, so Horkheimer und Adorno, in der jüdischen Religion vor
Götzendienst und falscher Hoffnung schützen und wird von ihnen mit der
bestimmten Negation gleichgesetzt (vgl. Horkheimer/Adorno 1980: 24f.)

117 Angesichts der Formulierung Benjamins könnte diese Stelle allerdings ebenso
eine Kritik am Fortschrittsoptimismus des historischen Materialismus darstel-
len.

118 Haug spricht im Zusammenhang mit Marx explizit von Messianismus: So habe
Marx „den Messianismus auf das Proletariat übertragen“ (Haug 1984: 236).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

137

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


– als solche ist das Bilderverbot „Platzhalterin der Utopie, […] die Voraus-
setzung der Möglichkeit eines Anderen“ (Koch 1989: 43). Die Herkunft
dieses elementaren Bestandteils Kritischer Theorie zeigt, dass Anleihen aus
der (jüdischen) Theologie durchaus wichtige Inspirationsquellen für diese
darstellten.

Im Fortgang der Thesen verurteilt Benjamin die Fortschrittsgläubigkeit
der Arbeiterbewegung: „Es gibt nichts, was die deutsche Arbeiterschaft
in dem Grade korrumpiert hat wie die Meinung, sie schwimme mit dem
Strom. Die technische Entwicklung galt ihr als das Gefälle des Stromes,
mit dem sie zu schwimmen meinte“ (Benjamin 1980: 698, kursiv im Ori-
ginal) – eine recht offensichtliche Parallele zu Lukács‘ Bernsteinkritik. In
Anbetracht dieser düsteren Sicht auf die Geschichte der Menschheit als
fortwährende Katastrophe ist es natürlich fraglich, inwieweit Geschichte
als Heilsgeschichte oder als Vorbedingung für die Realisierung einer freien
Gesellschaft aufgefasst werden kann:

„Benjamins geschichtsphilosophische Konstruktion beruht auf der Er-
fahrung, daß die Geschichte, wenn sie einmal in das Stadium der wa-
renproduzierenden Gesellschaft eingetreten ist, etwas qualitativ Neues
nicht mehr hervorbringen kann, sondern sich als modische Erneue-
rung des immer gleichen schlechten Weltzustandes perpetuiert. Einzig
dessen radikale Unterbrechung […] vermöchte eine neue Welt herauf-
zuführen.“ (Witte 1985: 13)

Die Gegenwart als Ergebnis dieser als Katastrophe gekennzeichneten Ge-
schichte kann ihrerseits nur eben diesem immer gleichen schlechten Welt-
zustand entsprechen: „Es ist niemals ein Dokument der Kultur, ohne zu-
gleich ein solches der Barbarei zu sein.“ (Benjamin 1980: 696) Es zeigt
sich, dass Gedanken dieser Art mit einem Marxismus, der von einem un-
bedingten Fortschritt in der Menschheitsgeschichte ausgeht – und, mehr
noch, dessen Vertreter*innen sich, die eigene Partei oder das Proletariat
als unbedingten Gewinner aus dieser Geschichte hervorgehen sehen –,
kaum kompatibel ist. Die Einsicht Lukács‘ hingegen, nach der es sich bei
einem solchen Geschichtsbild um einen Fall von Verdinglichung handelt,
macht ein solch pessimistisches Geschichtsbildes an die marxsche Theorie
anschlussfähig.

Dass sich aus einer solchen Betrachtung von Geschichte kaum Ansätze
für ein in unmittelbarer Zukunft umzusetzendes Projekt einer sozialen Re-
volution ableiten lassen, ist evident. Ein Ausgang aus diesem Verhängnis
muss daher als „Befreiung nicht durch, sondern von der Geschichte, wel-
che sich dem historischen Materialisten Benjamin nicht als Entfaltung des

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

138

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Weltgeistes oder der produktiven Kräfte der Menschen, sondern als konti-
nuierliche Katastrophe offenbart“ (Hesse 2007: 7), betrachtet werden.119

Ob es sich nun bei diesem hier explizierten Geschichtsbild um Messia-
nismus im engeren Sinne handelt oder nicht: Ein Ausgang aus diesem
Geschichte genannten Verhängnis würde durchaus einem Wunder gleich-
kommen. Insofern ist festzuhalten, dass die offensichtliche und von Benja-
min bereitwillig zugestandene Nähe seiner Theorie zur Theologie nicht
lediglich äußerlich, sondern ein wichtiger Bestandteil derselben ist. Die
herausgehobene Stellung der Theologie im Werk Benjamins scheint auch
für Adorno ein gewichtiger Grund gewesen zu sein, diesen zu unterstützen
und im Umfeld des Instituts für Sozialforschung zu halten. So schreibt er
in Hinblick auf das erwartete Passagenwerk an Benjamin:

„Und wenn ich dieser Arbeit einiges an Hoffnungen mit auf den Weg
geben darf, ohne daß Sie es als Unbescheidenheit nehmen: so wäre
es dies, daß einmal die Arbeit ohne Rücksicht alles an theologischem
Gehalt und an Wörtlichkeit in den extremsten Thesen realisiere, was
in ihr angelegt war (ohne Rücksicht nämlich auf die Einwände jenes
Brechtischen Atheismus, den als inverse Theologie uns vielleicht ein-
mal zu retten ansteht aber keinesfalls zu rezerpieren!).“ (Adorno/Ben-
jamin 1994: 74, kursiv im Original)120

Es lässt sich also folgern, dass Adornos intellektuelles Interesse an Benja-
mins Philosophie nicht trotz, sondern gerade wegen ihres theologischen
Gehalts bestand. Das mag zunächst verwundern, da „[…] sich Adorno
kaum explizit zu theologischen Motiven bekannt zu haben [scheint]“
(Brumlik 2011: 296). Tatsächlich, so ließe sich folgern, ist die den Werken
Walter Benjamins eigentümliche Mischung aus Marxismus und Theologie,
wenn auch in weniger expliziter Form, in den Schriften Adornos ebenso

119 In gewissem Sinne ist dieser Endzustand als die bis an ihr Ende ausgeführte Dia-
lektik, als Entfaltung der geschichtlichen Totalität zu denken: Wird bei Lukács
die Konfrontation der einzelnen Fakten mit der gesellschaftlichen Totalität
gefordert, wird hier die historische Perspektive geschärft. Die geschichtlichen
Ereignisse sind vom Standpunkt der emanzipierten Gesellschaft aus zu betrach-
ten und entsprechend einzuordnen.

120 An anderer Stelle schreibt Adorno an Benjamin: „Ich betrachte die Passagenar-
beit als das Zentrum nicht bloß Ihrer Philosophie, sondern als das entscheiden-
de Wort, das heute philosophisch gesprochen werden kann.“ (Adorno/Benja-
min 1994: 112) Die Bedeutung, die Adorno nicht bloß diesem geplanten Werk,
sondern Benjamins Philosophie als ganzer beimisst, kann anhand dieses Zitats
ermessen werden. Dass diese Erwartungen zumindest zum Teil überhöht waren,
betont Kreuzer (vgl. Kreuzer 2011: 381).

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

139

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vorhanden. In der häufig verwendeten Metapher der „Sehnsucht nach dem
ganz Anderen“ (z. B. Horkheimer 1970: 75) wird eben jene theologisch
inspirierte Erwartung ausgesprochen, ohne ein konkretes Gegenmodell
zur existierenden Welt zu entwerfen; dies ist mithin wie bereits erwähnt
parallel zu dem im dritten Gebot des Dekalogs benannten Bilderverbots
zu sehen. Dieser Zusammenhang wird zwar nicht von Adorno, doch von
Horkheimer in einem Interview explizit benannt (vgl. ebd.: 57f.).121 Vor
dem Hintergrund des theologischen Gehalts ist auch das „pessimistisch“
anmutende Element zu betrachten, das vor allem der Theorie Adornos
häufig inhärent zu sein scheint. Ebenso wie in der jüdischen Religion
eine religiöse Erlösung als Ende des gegenwärtigen Zeitalters – aber in-
nerhalb dieser Welt stattfindend – anzusehen ist, ist die „revolutionäre
Erlösung“ des Menschen ein Projekt, das das Ende des aktuellen, kapita-
listischen Zeitalters voraussetzt. Dieses Beharren auf eine grundlegende
Veränderung der realen, materialen Welt kann dabei als wesentliches Spe-
zifikum der jüdischen Religion angesehen werden, das auch politische
Auswirkungen zeitigte. So macht Cohn-Sherbok darauf aufmerksam, dass
– während der Glaube an das Kommen des Messias im Judentum nicht
mehr allgemein sei – es seit der Moderne häufig reformierte Juden waren,
die sich an Emanzipationsbewegungen beteiligten: „Auf diese Weise wan-
delten sie die alte Erwartung, Gott werde sein Reich aufrichten, in das
innerweltliche Engagement für nachhaltige Reformen auf den Gebieten
des Sozialen, der Politik und der Bildung um.“ (Cohn-Sherbok 2000:
142) Dieser enge Zusammenhang von theologischen Aspekten und En-
gagement wird auch von Horkheimer und Adorno in der Dialektik der
Aufklärung betont. Sie kennzeichnen die theologische Bezugnahme auf
verschiedene Welten als wesentliches Unterscheidungsmerkmal zwischen
Judentum und Christentum. Während für das Judentum die vorhandene
Welt den zentralen Bezugspunkt bildet, geht es im Christentum immer
um deren Transzendierung:

„[D]as Christentum aber wollte geistlich bleiben, auch wo es nach der
Herrschaft trachtete. Es hat die Selbsterhaltung durchs letzte Opfer,
das des Gottmenschen, in der Ideologie gebrochen, eben damit aber
das entwertete Dasein der Profanität überantwortet: das mosaische Ge-

121 Einschränkend ist hier allerdings festzuhalten, dass Horkheimer in diesem In-
terview eine Tendenz rückwirkender „Theologisierung“ der Kritischen Theorie
zeigt, die dieser – insbesondere derjenigen Adornos – sicher nicht gerecht
werden kann. Insofern sollten implizit klar vorhandene theologische Gehalte
beachtet, aber nicht überinterpretiert werden.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

140

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


setz wird abgeschafft, aber dem Kaiser wie dem Gott je das seine gege-
ben. Die weltliche Obrigkeit wird bestätigt oder usurpiert, das Christli-
che als das konzessionierte Heilsressort betrieben. Die Überwindung
der Selbsterhaltung durch die Nachahmung Christi wird verordnet.“
(Horkheimer/Adorno 1980: 160)

Auf diese Weise wird Religion in christlich geprägten Gesellschaften zu
einem abgesonderten Bereich mit eigenen Rechten, Pflichten, Werten,
Normen etc., der einer Eigenlogik folgt, die sich von der Logik der ihn
umgebenden gesellschaftlichen Welt unterscheidet und in gewisser Weise
Entindividualisierung zur Voraussetzung individueller Erlösung macht,
während die Erlösung im Judentum als allgemeine zu denken ist.122 Ent-
scheidend hierbei ist nun die (explizite und implizite) Bezugnahme von
Horkheimer und Adorno auf Glaubensinhalte sowie die damit verbunde-
ne Parteinahme für diese. Zwar kann diese Parteinahme sicher nicht losge-
löst vom historischen Kontext sowie der bereits erwähnten Säkularisierung
theologischer Gehalte in der marxschen Theorie verstanden werden. Den-
noch ist diese ausdrückliche Aufnahme theologischer Inhalte zu berück-
sichtigen. Brumlik identifiziert verschiedene Interpretationsmöglichkeiten
des Zusammenhangs von Adornos Kritischer Theorie und theologischen
Fragestellungen und vertritt selbst die These, „dass es sich bei Adornos
Theologie, ja bei seiner ganzen Philosophie um eine Variante des apo-
kalyptischen Messianismus der zwanziger Jahre handelt“ (Brumlik 2011:
296). Er argumentiert hier u. a. mit einem Schreiben Adornos an Horkhei-
mer als Reaktion auf eine Veröffentlichung desselben, in der dieser eine
atheistische Position einnimmt. Adorno schreibt hier von eigenen „theolo-
gischen Intentionen“ (Adorno zit. n. Brumlik 2011: 300) und benennt „das
Motiv der Rettung des Hoffnungslosen als Zentralversuch aller meiner
Versuche“ (Adorno zit. n. Brumlik 2011: 300). Brumlik folgert: „Dass eine
Theologie der Rettung des Hoffnungslosen sich an Benjamins Doktrin
von der um der Hoffnungslosen willen gegebenen Hoffnung anschließt,
ist unschwer zu ersehen.“ (ebd.) Brumlik beruft sich im weiteren Argu-
mentationsverlauf auf eine Stelle der Minima Moralia, wo es heißt, dass
„alle Dinge so zu betrachten [seien, K. R.], wie sie vom Standpunkt der
Erlösung sich darstellen“ (Adorno 2003a: 283).

122 Der Ursprung des Antisemitismus wird bei Horkheimer/Adorno in die Aus-
einandersetzung zwischen Judentum und Christentum verlegt: „Es ist die
Feindschaft des sich als Heil verhärtenden Geistes gegen den Geist.“ (Horkhei-
mer/Adorno 1980: 161)

2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus

141

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ob sich aus Adornos Philosophie nun tatsächlich eine eigene, wenn
auch negative, Theologie ableiten lässt123, kann und soll an dieser Stelle
nicht Gegenstand der Untersuchung sein. Zweifellos lässt sich aber festhal-
ten, dass von Adorno an verschiedenen Stellen und in verschiedenen Zu-
sammenhängen Bezüge zwischen Philosophie und Theologie hergestellt
werden, die sich mehr oder (in der Regel) weniger explizit auf Benjamin
stützen bzw. an dessen Philosophie erinnern. So schreibt Hesse: „Benjamin
trat die sprichwörtliche Flucht nach vorn an […]. Er nahm seine Zuflucht
zum Messias, der nicht kommt. Diese Erbschaft hat die kritische Theorie
Adornos angetreten.“ (Hesse 2007: 10)

Ein enger Zusammenhang zwischen Benjamin und Adorno kann auch
in Fragen der Erkenntnistheorie konstatiert werden, der zumindest teilwei-
se auch Ergebnis der theologischen Überlegungen ist. Im bereits zitierten
Aphorismus schreibt Adorno: „Perspektiven müßten hergestellt werden, in
denen die Welt ähnlich sich versetzt, verfremdet, Risse und Schründe of-
fenbart, wie sie einmal als bedürftig und entstellt im Messianischen Lichte
daliegen wird.“ (Adorno 2003a: 283) Der durch die Begriffe der Erlösung
und des Messianischen hergestellte Bezug zu theologischen Gehalten tritt
bei Adorno in die Nähe von Anforderungen an eine Erkenntnistheorie
des Nichtidentischen: „Ohne Willkür und Gewalt, ganz aus der Fühlung
mit den Gegenständen heraus solche Perspektiven zu gewinnen, darauf
allein kommt es dem Denken an.“ (ebd.; vgl. Kap. 3.2) Zu dieser „Fühlung
mit den Gegenständen“ gibt es eine Parallele im Denken Benjamins, auf
die Tiedemann verweist: „Gegenüber der abstrahierenden Erkenntnis woll-
te die Benjaminsche Erfahrung unmittelbaren Kontakt mit mimetischem
Verhalten bewahren“ (Tiedemann 1983: 18) – Benjamin und später Ador-
no betonen „[a]m Begriff der Mimesis […] den Aspekt des Sich-gleich-Ma-
chens und passiven Sich-Überlassens“ (Sonderegger 2011: 417). Zu einer
Aufnahme des Konzepts der Mimesis in die eigenen theoretischen Über-
legungen wird Adorno nach Thies „durch Walter Benjamin inspiriert“
(Thies 2005: 189). Thies verweist darauf, dass dem Begriff der Mimesis seit

123 Brumlik argumentiert u. a. auch mit späteren Aussagen Horkheimers, der
„Adorno als negativen Theologen deute[t]“ (Brumlik 2011: 303, kursiv im Origi-
nal). Inwieweit hier tatsächlich eine Interpretation Adornos oder der Versuch
seitens Horkheimers wie auch Brumliks selbst vorliegt, eigene Positionen mit
einer Interpretation Adornos, der sich hierzu nicht mehr selbst positionieren
konnte und kann, zu untermauern, sei dahingestellt. Hindrichs z. B. bestreitet
explizit messianische Elemente in der Theorie Adornos (vgl. Hindrichs 2000:
169).

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

142

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Dialektik der Aufklärung eine „‚theoriebautechnische‘ Funktion“ (ebd.:
192) zukomme (vgl. Kapitel 3.2.1).

Benjamin stellt sich mit der Kritik am naturwissenschaftlichen Erkennt-
nisideal und seiner Präferenz einer mimetischen Erkenntnisweise in Op-
position zu einer Form von Naturwissenschaft und Technik, die allein
aktive Aneignung der Natur darstellen. Damit geht auch eine Kritik des
Arbeitsbegriffs einher:

„Die Arbeit, wie sie nunmehr verstanden wird, läuft auf die Ausbeu-
tung der Natur hinaus, welche man mit naiver Genugtuung der Aus-
beutung des Proletariats gegenüber stellt. […] Zu dem korrumpierten
Begriff von Arbeit gehört als sein Komplement die Natur, welche […]
‚gratis da ist‘.“ (Benjamin 1980: 699, kursiv im Original)

Dieser Arbeitsbegriff ist in der kritisierten bürgerlichen Philosophie und
Wissenschaft ebenso anzutreffen wie bei Marx; insofern ist bei Benjamin
eine Intensivierung der marxschen Kritik durch ihre Anwendung auf sich
selbst zu erkennen.

Nicht zuletzt in dieser Hinsicht übte Walter Benjamin auf die Entwick-
lung der Kritischen Theorie Adornos einen immensen Einfluss aus, der
– im Anschluss an die in Geschichte und Klassenbewusstsein angelegte Wen-
dung der materialistischen Geschichtsschreibung – zur Abkehr von einem
mechanistischen Weltbild führte, das zu Beginn des 20. Jahrhunderts im
Marxismus weit verbreitet war. So wurde die Bearbeitung einiger Fragen,
die insbesondere in der zweiten Phase der Kritischen Theorie – die mit der
Dialektik der Aufklärung beginnt und auf den Zweiten Weltkrieg und die
Shoa reagiert (vgl. Kapitel 3.1.2) – zentral wurden, überhaupt erst durch
Benjamins Ideen ermöglicht. Darüber hinaus gab er nicht zuletzt durch
Eigenwilligkeit hervorstechende Impulse, die ihn zwar häufig in eine Au-
ßenseiterposition drängten, zumindest von Adorno jedoch hochgeschätzt
wurden.

Zwischenfazit: Arbeit bei Hegel und Marx

In diesem Kapitel sollte die „Vorgeschichte“ der Kritischen Theorie Ador-
nos nachgezeichnet werden. Dass die Dialektik hierbei einen besonderen
Stellenwert einnahm, liegt vor allem an der Betonung ihrer Bedeutung
seitens Adornos, was im nächsten Kapitel ausführlich thematisiert werden
wird.

2.3

2.3 Zwischenfazit: Arbeit bei Hegel und Marx

143

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Darüber hinaus ist gezeigt worden, dass Arbeit bei den erwähnten
Theoretikern in unterschiedlichen Kontexten eine Rolle spielte. Zunächst
tauchte bei Hegel die Wendung von der Arbeit des Begriffs auf. Es handelte
sich hierbei um die Idee einer – in der Phänomenologie – zunächst rein
geistig vorzustellenden Tätigkeit der Vernunft, die Fortschritt im Denken
und damit – da bei Hegel gleichbedeutend – geschichtlichen Fortschritt
erst ermöglicht. Konkrete, von Menschen verrichtete Arbeit wird im Ka-
pitel über Herrschaft und Knechtschaft thematisiert; zumindest, wenn
man der verbreiteten sozialen Interpretation des Bildes des Kapitels folgt.
Auch wenn es sich hierbei möglicherweise um eine Fehlinterpretation
handelt, wird doch ein entscheidender Gedanke vermittelt: Durch die akti-
ve Auseinandersetzung mit der Natur wird es dem Knecht, dem tätigen
Menschen ermöglicht, in Abgrenzung zum Herrn ein positives Selbstbild
zu erlangen und sich so letztlich als Subjekt zu konstituieren. Die Arbeit
ist es, die es dem Menschen möglich macht, seine Welt und damit letztlich
sich selbst zu erschaffen. In den Grundlinien der Philosophie des Rechts kon-
kretisiert Hegel den gesellschaftlichen Kontext, in dem Arbeit stattfindet.
Er macht deutlich, dass die Arbeit als Verwirklichung des eigenen Selbst
Teil des zivilisatorischen Prozesses ist und den modernen Menschen ent-
scheidend formt. Arbeiten, die Welt tätig gestalten und sich selbst in dieser
verwirklichen zu wollen ist ein zentrales Merkmal des zivilisierten Men-
schen; individuelle Würde und gesellschaftliche Stellung des Individuums
in der bürgerlichen Gesellschaft hängen wesentlich von diesem Aspekt ab.

Statt der Bewegung des Geistes wurde bei Marx – vermittelt über Feu-
erbach – die reale Bewegung der menschlichen Geschichte fokussiert;
wo in der hegelschen Philosophie die Arbeit der Vernunft, des Geistes
als Ursache des Fortschritts gilt – und gelten soll –, ist es für Marx die
Arbeit als direkte Auseinandersetzung mit der stofflichen Natur, die den
Fortschritt ermöglicht und das Bewusstsein der Individuen in seiner jewei-
ligen Ausprägung bestimmt. Es sind die realen gesellschaftlichen Macht-
verhältnisse, die auf einer bestimmten Form der Organisation der Arbeit,
also der jeweiligen gesellschaftlichen Produktionsweise basieren, die das
Bewusstsein inhaltlich bestimmen. So ist auch der Schein der Herrschaft
des Geistes, der in Hegels Philosophie seinen Ausdruck findet, der auf
der kapitalistischen Produktionsweise fußenden bürgerlichen Gesellschaft
adäquat. Philosophie erscheint hier als Entfremdungsphänomen: Während
die reale Arbeit der realen Individuen Produktion und Reproduktion der
Gesellschaft bedingt, wird sie in der Philosophie gewissermaßen ideolo-
gisch entfremdet in Gestalt des autonomen Geistes verabsolutiert.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

144

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Es zeigt sich, dass Arbeit sowohl in der idealistischen als auch in der ma-
terialistischen Betrachtungsweise eine zentrale Stellung einnimmt: Durch
Arbeit werden Welt und Geschichte geschaffen; die Individuen erarbeiten
sich ihren Zugang zur natürlichen wie zur kulturellen Welt. Marx bleibt
bei der Konstatierung, dass die tätige Arbeit die zentrale menschliche
Äußerung darstellt, allerdings nicht stehen. Insbesondere die gesellschaftli-
che Organisation der Arbeit wird von ihm in den Blick genommen und
kritisiert.

Infolge der Industriellen Revolution hatte sich die Gesellschaft tiefgrei-
fend gewandelt. Eine neue Klasse von Industriearbeiter*innen, das Proleta-
riat, war entstanden, das im Gegensatz zur Bourgeoisie stand: denjenigen,
denen die Fabriken gehörten, in denen sich die Proletarier*innen nun
ihren Lebensunterhalt verdienen mussten. Für Marx führte die Form der
Fabrikarbeit zu einer auf mehreren Ebenen anzutreffenden Entfremdung,
die als Ideologie wiederum das Bewusstsein der Arbeiter*innen selbst zu
bestimmen begann.124 Ein wichtiges Kennzeichen dieser Ideologie ist der
Fetischcharakter, der zunächst den Waren anhaftet und schließlich zu
einer umfassenden Fetischisierung der gesellschaftlichen Zustände führt.
Hierzu zählt etwa der Schein, dass Kapital Profit produziert. Marx hinge-
gen stellt heraus, dass in dieser Sichtweise der entscheidende Zwischen-
schritt fehlt: Erst Arbeit ermöglicht es, im Produktionsprozess Mehrwert
zu schaffen, Profit zu generieren und Kapital zu bilden. Arbeit wird so als
zentrales Moment der kapitalistischen Produktionsweise erkannt; Arbeits-
kraft ist die zentrale Ware im Kapitalismus.

Allerdings gibt es gleichzeitig die Tendenz, durch den zunehmenden
Einsatz von Maschinen die Bedeutung von Arbeit im Produktionsprozess
zu marginalisieren. Es entsteht ein Widerspruch zwischen dem Anspruch,
effizienter – und damit kostengünstiger als die Konkurrenz – zu produzie-
ren, und der Tatsache, dass eine Gewinnung von Mehrwert ohne mensch-
liche Arbeit nicht möglich ist. Marx konstatiert, dass der technischen
Entwicklung zum einen die Tendenz innewohnt, Arbeit abzuschaffen,
dass andererseits aber erst durch diese – bei allen negativen Begleiterschei-

124 Dies war der Ansatzpunkt für Lafargues Kritik an den Arbeiter*innern selbst,
denen er eine „Arbeitssucht“ attestierte. In gewissem Sinne abstrahiert er damit
von der materiellen Notwendigkeit, den eigenen Lebensunterhalt zu verdienen
und entfernt sich somit von der marxschen Analyse. Andererseits drückt er
damit den Sachverhalt aus, dass die materielle Grundlage der Gesellschaft zur
Klassenbildung führt, die auf die zu ihr zählenden Individuen zurückwirkt.
Diese beginnen, sich mit der Zuschreibung zu identifizieren und nehmen das
Tätigsein als essentielle, individuelle Eigenschaft wahr.

2.3 Zwischenfazit: Arbeit bei Hegel und Marx

145

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nungen wie Entfremdung und Verelendung – die Mittel bereitgestellt
werden, Not und Elend zu überwinden. Hierfür, so Marx, ist allerdings
eine Überwindung der gegenwärtigen Gesellschaft nötig, die nur durch
eine Revolution geschehen kann und aus der Perspektive des historischen
Materialismus als Ziel der geschichtlichen Entwicklung geschehen wird.

Während einige Interpret*innen daraus die Unvermeidlichkeit einer
kommenden Revolution ableiteten, betont Lukács die Bedeutung des
Bewusstseins und der Praxis. So insistiert er darauf, dass das Proletariat
eine wesentlich praktische Rolle einnehmen muss und verbindet dies
mit erkenntnistheoretischen Fragestellungen. Erschwert wird eine adäqua-
te Erkenntnis der Gesellschaft durch die Folgen des Warenfetischs, die
Lukács als umfassende Verdinglichung charakterisiert. Die Arbeiter*innen,
so Lukács, sehen sich selbst zunehmend als Dinge. Werden sie zunächst in
der Fabrik lediglich quantitativ als Produktionsfaktoren betrachtet, wirkt
Verdinglichung nun durch die Verallgemeinerung betriebswirtschaftlicher
Prinzipien immer tiefer in die Gesellschaft hinein, sodass die verdinglich-
te Betrachtung ihrer selbst schließlich auch von den Arbeiter*innen über-
nommen wird und die subjektive Verfasstheit wesentlich bestimmt. Mehr
noch: In einigen Berufszweigen – v. a. im Dienstleistungsbereich – wer-
den zunehmend die subjektiven Eigenschaften der Individuen Teile des
Produktionsprozesses und als solche behandelt. Bedingung für eine Revo-
lution ist es somit, zunächst diesen ideologischen Schleier zu bekämpfen.

Benjamin schließlich wird zentrale Aspekte der Zeitdiagnose von
Lukács übernehmen. Auch bei ihm ist die Geschichte der Menschheit
nicht mehr als Fortschrittsgeschichte zu verstehen. Vielmehr beruhen sei-
ne Gedanken auf messianischen und teils apokalyptischen Vorstellungen,
nach denen eine Revolution nicht nur das Ende einer gesellschaftlichen
Epoche, sondern einen radikalen Bruch mit der gesamten Geschichte
der Menschheit darstellen muss. Diese Sichtweise wird angesichts der Ge-
schehnisse des Zweiten Weltkriegs und der Shoa integraler Bestandteil der
Kritischen Theorie Adornos werden.

2. Die Entwicklung der Dialektik von Hegel bis Benjamin

146

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56 - am 20.01.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508998-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	2.1 Von Kant zu Hegels idealistischer Dialektik
	2.1.1 Kants Transzendentaler Idealismus als Ausgangspunkt des Deutschen Idealismus
	2.1.2 Hegel und die idealistische Dialektik

	2.2 Dialektik und Gesellschaftstheorie nach Hegel: Materialismus
	2.2.1 Marx – materialistische Dialektik und Fetischismus
	2.2.2 Lukács: Revolution und Verdinglichung
	2.2.3 Benjamin: Messianischer Materialismus

	2.3 Zwischenfazit: Arbeit bei Hegel und Marx

